UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

ELVIS DE OLIVEIRA MENDES

Politica e Religido no Pensamento Filosofico de Leo Strauss

Recife
2015



ELVIS DE OLIVEIRA MENDES

POLITICA E RELIGIAO NO PENSAMENTO FILOSOFICO DE LEO STRAUSS

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos-
graduacdo em Filosofia do departamento de
Filosofia ~da  Universidade Federal de
Pernambuco, sob a orientacdo do Professor
Doutor Richard Romeiro de Oliveira, para a
obtencdo do titulo de Mestre em Filosofia.

Recife
2015



Catalogagao na fonte

Bibliotecaria Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291

M538p Mendes, Elvis de Oliveira.
Politica e religi&o no pensamento filoséfico de Leo Strauss / Elvis de
Oliveira Mendes. — 2015.
88 f. ; 30cm.

Orientador: Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira.

Dissertagdo (mestrado) — Universidade Federal de Pernambuco,
CFCH. Programa de P64s-graduacgédo em Filosofia, 2015.

Inclui referéncias.

1. Filosofia. 2. Religido e politica. 3. Strauss, Leo, 1899-1973. 4.

Ciéncia politica - Filosofia. 5. Civilizagdo moderna. I. Oliveira, Richard
Romeiro (Orientador). Il. Titulo.

100 CDD (22.ed.) UFPE (BCFCH2016-11)




ELVIS DE OLIVEIRA MENDES

POLITICA E RELIGIAO NO PENSAMENTO FILOSOFICO DE LEO
STRAUSS

Dissertacdo de Mestrado em Filosofia
aprovada, pela Comissdo Examinadora
formada pelos professores a seguir
relacionados para obtencdo do titulo de
Mestre em Filosofia, pela Universidade
Federal de Pernambuco.

Aprovada em: 10/12/2015

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira (ORIENTADOR)
UNIVERSIDADE FEDERAL DE SAO JOAO DEL-REI

Prof. Dr. Filipe Augusto Barreto Campello de Melo (1° EXAMINADOR)
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

Prof. Dr. Danilo Vaz Curado Ribeiro de Menezes Costa (2° EXAMINADOR)
UNIVERSIDADE CATOLICA DE PERNAMBUCO

RECIFE/2015



RESUMO

A presente dissertagdo pretende, antes de tudo, mostrar como, na visdo do filésofo politico
teuto americano Leo Strauss, a religido exerce um papel politico preponderante na
manutencdo do establishment social e da ordem civil. Trata-se, assim, de ver como, para esse
filésofo, a religido, por ser detentora de um horizonte moral legitimado pela ideia de
revelacdo, € um elemento indispensavel a vida politica, ja que, na Otica straussiana, para
garantir a funcionalidade de qualquer regime politico, é necessario, em grande medida, que 0s
individuos respeitem as normas e valores que tornam possivel a vida em sociedade,
acreditando em seu carater absoluto ou incondicional, algo que sé € possivel por meio do
discurso religioso. A partir da observagdo desses elementos, tentaremos igualmente analisar as
fortes criticas que Strauss desfere contra o projeto politico moderno ocidental, ja que este, em
nome da razdo, buscou reduzir a religido a condicdo de supersticdo, colocando todo
empreendimento moral humano em risco. Neste sentido, procuraremos observar como, para
Strauss, em oposicdo ao projeto iluminista de racionalizacdo da sociedade, a religido seria um
dos principais instrumentos que devem garantir uma atmosfera protetora do homem e da
sociedade, como uma espécie de casulo que manteria os homens protegidos dos males
trazidos pelo carater devastador da filosofia. Com isso, acreditamos ter acesso a aspectos
importantes do pensamento de Strauss, que nos permitiriam compreender de que forma este

autor repensa o lugar e a utilidade da religido na politica das sociedades contemporaneas.

Palavras-Chaves: Politica, Religido, Leo Strauss, Filosofia Politica, Modernidade.



ABSTRACT

This dissertation aims, first of all, to show how in the view of the Teutonic American political
philosopher Leo Strauss religion exerts a major political function in the maintenance of the
social establishment and of the civil order. It is, thus, to see how for this philosopher religion,
as the holder of a moral horizon legitimized by the idea of the revelation, is an indispensable
element to political life, since, in the straussian view, in order to ensure the functionality of
any political regime, is necessary, largely, that the individuals respect the rules and the values
which make it possible life in society, believing in their absolute or unconditional character,
something that only is possible through religious discourse. From the observation of these
elements, we’ll try also to analyze the strong critics that Strauss strikes against the western
modern political project, since this project, in the name of reason, sought to reduce religion to
the condition of superstition, putting all human moral development at risk. In this sense, we’ll
try to observe how, for Strauss, in opposition to the enlightenment project of rationalization of
society, religion would be one of more important instruments to keep a protect atmosphere of
the man and society, as a kind of cocoon that keep them protected from the evils brought by
the devastating character of the philosophy, therefore, we believe to have access to important
aspects of the thought of Strauss, which would allow us to understand how this author

rethinks the place and the usefulness of religion in politics in the contemporary societies.

Keywords: Politics, Religion, Leo Strauss, Political Philosophy, Modernity



SUMARIO

INTRODUCAO
1. AFILOSOFIA E O FENOMENO DO SAGRADO.........ccoosirierrsieenresssssenisnenns 15
1.1 O homem, sua relagdo com o0 sagrado € a religifo..........ccccceveriniiinieiiiceee 15
1.2 A Modernidade e o advento da “Morte de Deus”™..........cccoeveeeiierienieenieeeiee e 18
1.3 0 ressurgimento do fendbmeno religioso e o pensamento politico de Leo
SHTAUSS. ...ttt 28
2. POLITICA, RACIONALIDADE, E ESOTERISMO: O PENSAMENTO
FILOSOFICO-POLITICO DE LEO STRAUSS.......cooieeeeeieesiieeseseeseseses e 35
2.1. O que é a Filosofia Politica para Leo Strauss?.........ccccvevveviveiieieere e seesreesieennens 35
2.2 Filosofia, Sociedade € RelIGI80..........ceivueriireeiiee e 47
2.3 Em Defesa d0 ESOEIISMO.......ccoiiiiiiiiiieieiesie et 51
2.4 A Impossibilidade de Racionalizacdo da Sociedade...........cccooceviiieiineninincienen, 56
3. LEO STRAUSS E A CRITICA A MODERNIDADE.........cccosunieneenneeeennenns 65
3.1 A Modernidade na ViS&0 de Le0 SErauSS.........c.ueiverieriereriesisiesiesieeeeieee e 65
3.2 A Crise da Politica e 0 Problema da Religi@o...........cccccoveviiieiicie e, 74
4. CONSIDERAGCOES FINAIS........oooieteeieeiees e e eeeses s seste s s s s saanensenes 83
REFERENCIAS. ..ottt 87



INTRODUCAO

A profunda crise de valores e de significado que inegavelmente 0 homem ocidental
contemporaneo herdou da modernidade é, sem ddvida, um fenémeno civilizacional sem
precedentes, devido a sua amplitude e complexidade. Tal constatacdo esta presente de forma
notdria no pensamento de Leo Strauss, autor que dedicou grande parte de sua obra ao tema da
crise da modernidade ou “da crise do nosso tempo”.! De fato, pode-se dizer que esta
problematica se mostra de forma central em suas reflexdes filosoficas,? na medida em que o
filésofo politico teuto-americano exerce criticas contundentes ao tipo de sociedade, ou
melhor, aos valores e as concepcOes intelectuais que emergiram nas sociedades ocidentais
neste periodo, sobretudo no ambito Europeu. Na 6tica de Strauss, o niilismo, a instabilidade
politica e o relativismo, decorrentes do tipo de sociedade que se configurou, aos poucos, no
periodo acima referido, geraram, em consideravel medida, as profundas lacunas metafisicas
que caracterizam inequivocamente a cultura contemporanea no que se refere ao ambito ético e

politico. 3

Por ser assim, ha muito se fala da “crise do plano politico moderno ocidental”, porém,
talvez seja mais adequado se falar em “crise da civilizagdo moderna ocidental”, a qual decorre
do vacuo relativo a possibilidade de se determinar, de modo mais substancial, um significado
mesmo para a vida humana, em geral, e para a vida em sociedade, em particular, abalando
aquilo que serviu, por séculos, como esteio para a existéncia do homem. De fato, toda a
estrutura de sentido em que o homem tradicionalmente se amparou foi sacudida pelo impacto
desta nova forma de sociedade que surgiu com a modernidade e com a cultura secularizada e

antropocéntrica que nela floresceu.

L LEFORT, C., “Trés notas sobre Leo Strauss”. In: Desafios da Escrita Politica. Sdo Paulo: Discurso Editorial,
1999, p. 281.
2 Strauss aborda o tema da crise da modernidade em varios livros e artigos, porém, em dois de seus escritos o
filésofo é mais preciso e demonstra um grande esforgo na andlise deste tema. Séo eles “The three waves of
modernity ” e “Political philosophy and the crisis of our times”. Com efeito, em outras obras, vale dizer, que
Strauss dedica um importante espago em livros como The city and man e What is political philosophy?. De fato,
0 que se observa é que em todos esses escritos Strauss tenta de forma obstinada, porém sistematica, mostrar as
causas do fracasso do plano politico moderno e os riscos desta constatagao.
3 A visdo de Strauss acerca da modernidade é de profundo pessimismo. No entanto, tal desconfianca € justificada
pelos acontecimentos resultantes deste periodo, ou melhor, pelos acontecimentos catastréficos herdados deste
periodo (guerras mundiais devastadoras e vulgarizagdo da cultura, entre outras coisas) e que marcam diretamente
0 mundo contemporaneo. Neste sentido, um diagndstico analogo ao de Strauss acerca da modernidade, esta
presente no pensamento filoséfico de Nietzsche e Heidegger.

6



Assim, buscando aprofundar tal reflexdo, no objetivo de tentarmos entender mais
adequadamente o carater problematico do fenémeno indicado e, em certo sentido, explicitar
os impasses filosoficos por ele originados, recorreremos, na presente dissertacdo, ao
pensamento do filésofo politico ja citado anteriormente, Leo Strauss, autor cuja obra sera
nosso referencial tedrico principal. Antes, porém, de elucidarmos como a questdo que nos
interessa € elaborada na reflexdo de Strauss, efetuemos uma breve apresentacdo deste que €
um dos mais importantes nomes da historia da filosofia contemporanea, mas que no Brasil,
por motivos que, no atual momento, ndo passam de meras especulagdes, ainda é de certa
maneira desconhecido, com excecdo de alguns intelectuais e pesquisadores interessados em
filosofia politica. Certo é que o legado filosofico deste pensador exerce forte influéncia em
comunidades académicas de todo mundo ocidental, sobretudo em parte da Europa (Franca e
Alemanha) e nos Estados Unidos, onde Strauss passou maior parte de sua vida, sendo
responsavel por uma dedicada e fecunda producéo intelectual. Neste mesmo pais, suas ideias
possuiram maior recepcdo em meados do século passado, 0 que ainda ecoa com muita
vitalidade até a atualidade, através de estudos efetuados por seus intérpretes em todo o

mundo.

De fato, pode-se dizer que parte do legado filosofico politico de Strauss, em
consideravel sentido, ainda esta por ser desvelado e inequivocamente ainda nos trard grandes
descobertas, devido a amplitude e riqueza do pensamento desenvolvido por este autor. Sendo
assim, para darmos um passo inicial, porém fundamental, desta parte introdutoria,
respondamos a algumas possiveis questbes que naturalmente (e talvez necessariamente)
devem ter surgido, neste momento mais primevo de nossa abordagem, relativas a quem foi

Leo Strauss e as suas pretensdes intelectuais.

Nascido em 20 de setembro de 1899 na cidade de Kirchhain, em Hessem, na
Alemanha, filho de uma familia judia ortodoxa, estudou nas universidades de Marburg,
Hamburg e Freiburg. Em sua passagem por Freiburg, Strauss foi aluno de Husserl, cujo
assistente, naquele momento, era ninguém menos que Heidegger.* Posteriormente, foi a
Berlin, onde ocupou uma posi¢cdo na Akademier fur die Wissenschaft des Judentums. Em
1932, recebeu uma bolsa Rockefeller e saiu da Alemanha, lugar aonde nunca mais voltaria,

exceto por uma unica vez e por alguns poucos dias, ao final de sua vida. Gragas a bolsa

4BLOOM, A. “Leo Strauss: September 20, 1889 — October 18, 1973”. Political Theory v. 2, no. 4 (1974) p. 373
7



mencionada, Strauss viveu em Paris e em Cambridge até 1938.° Porém, com a ascensio do
partido nacional socialista aleméo e posteriormente com a expansao nazifascista pela Europa,
Strauss recebe exilio nos Estados Unidos e para la se muda. Tratava-se, para ele, de uma tatica
de sobrevivéncia, pois, por ter descendéncia judaica, o filosofo precisava ficar o mais distante
possivel da nefasta perseguicdo de cunho antissemita que se instalou de forma brutal ndo so6
na Alemanha de Hitler, mas em outros varios paises da Europa. Sendo assim, Strauss foi
convidado para lecionar na Universidade de Chicago, episédio que marca profundamente a
sua biografia, pois foi 14 que ele passou a maior parte de sua vida e elaborou com grande
dedicacdo uma significativa producdo intelectual, conquistando como professor muitos

admiradores, a0 mesmo tempo que inimeros detratores.

Strauss morreu em 18 de outubro de 1973 em Annapolis, Meryland, nos EUA. ® Seus
escritos tém se revelado ultimamente uma fonte inesgotavel de ensinamentos sobre temas
centrais presentes na histéria da filosofia, devido a amplitude e a profundidade de seu
pensamento. De fato, “apesar dos escritos de Strauss serem dedicados, de modo geral, a
interpretacdo dos grandes pensadores do passado, seria um erro concluir-se que foram
inspirados por um mero interesse historico ou ‘arqueoldgico’.” Na contramao daqueles que,
a partir de uma leitura descompromissada ou menos atenta, concluem que Strauss € apenas
um erudito ou um especialista em historia da filosofia, percebe-se, por meio de uma leitura
mais minuciosa, que se trata de um filésofo capaz de grandes insights e possuidor de um
pensamento originario e original acerca de temas fundamentais abordados pela tradi¢do
filoséfica. Por ser assim, o legado conceitual deixado por Strauss, que se constitui a partir do
carater eminentemente interpretativo de seu trabalho, faz dele um filésofo que exerce um
papel crucial no debate contemporéneo, papel que ndo pode ser de modo algum desprezado,
tanto por causa das questbes radicais que coloca como pela vastiddo de pensadores
fundamentais que sdo nao somente interpretados, mas, sobretudo, interpelados por sua

filosofia.

Como ja foi dito aqui, no inicio, de forma bastante breve, Leo Strauss no Brasil
curiosamente ainda ndo possui grande reconhecimento ou divulgacéo de suas ideias. Por essa
razdo, ainda ndo ha uma critica consolidada ou um grande publico conhecedor de sua obra.

Esta realidade talvez se explique pelo fato de as comunidades académicas no Brasil nas

5 Ibidem p. 373.
6 lbidem p. 37.
" MILLER, E. F. “Leo Strauss: a recuperacio da filosofia politica”. In CRESPIGNY, A. de; MINOGUE, K. R.
Filosofia politica contemporénea. Traducdo de Yvonne Jean. Brasilia: Editora UnB, 1982, p. 75.
8



décadas de 1970, 1980 e 1990 possuirem uma forte influéncia das politicas e ideologias de
esquerda e do marxismo, o que de forma consideravel contribuiu para causar certo rechaco a
leitura e recepcdo de pensadores mais conservadores. No entanto, nos ultimos dez anos vém
crescendo de forma significativa o interesse pelos trabalhos de Strauss, sobretudo por
professores e alunos de filosofia e pesquisadores de teoria politica, 0 que consequentemente
tem aberto um leque enorme de possibilidades de pesquisa. Mesmo com a escassez de obras
traduzidas para o portugués, o futuro da recepcao da obra de Strauss no Brasil parece, assim,

estar apenas no inicio de uma promissora ascensao.

O objetivo fundamental desta dissertacdo consiste em apresentar a critica elaborada
por Leo Strauss ao projeto filosofico e politico caracteristico do pensamento moderno. De
fato, segundo ele, é na modernidade, sobretudo com o desenvolvimento do movimento
iluminista, que surgem as orientacdes e concepcoes filosdficas que desembocardo no niilismo
moral e intelectual vivido na era contemporanea. Neste sentido, Strauss, ao reivindicar a
necessidade de se pensar uma possivel recuperacdo da filosofia politica sob sua forma
genuina, vé nas duas principais correntes intelectuais oriundas da modernidade (o positivismo
e 0 historicismo) as principais causas de tal decadéncia. Neste sentido, Strauss analisa que
tanto o positivismo quanto o historicismo tornam impossivel a constituicdo da filosofia
politica em sua acepcao tradicional, por negarem a possibilidade do pensamento de submeter

a questdo dos valores e da melhor ordem politica a uma abordagem racional.

Com efeito, o positivismo, ao declarar que o Unico conhecimento verdadeiro é aquele
que esta alicercado e devidamente fundamentado pelos principios e métodos da ciéncia
natural desenvolvida na modernidade, tornou a filosofia politica um conhecimento obsoleto.
De fato, explica Strauss, a filosofia politica possui a pretensdo de pensar a ordem politica boa
e justa em si mesma ou por natureza, 0 que, na concepgao positivista, ndo é algo viavel do
ponto de vista cientifico. Para justificar esta recusa, o positivismo recorre a distincdo entre
fatos e valores: ele aceita que os fatos podem ser estudados objetivamente pelas ciéncias da
natureza ou pela ciéncia social, mas cré, no entanto, que com o universo dos valores nao
acontece 0 mesmo, porque os valores ndo sdo dados pertencentes ao mundo empirico nem
principios logicos e puramente racionais. Assumindo essa premissa, 0S positivistas

considerardo, dessa forma, que emitir julgamentos valorativos € um comportamento que deve



ser radicalmente evitado no ambito da atividade cientifica. Sendo assim, a partir desta

perspectiva, “a filosofia politica é ‘a-cientifica’ ou é ‘a-historica’, ou os dois”. &

Entretanto, para Strauss a teoria desenvolvida pelo historicismo possui uma forca
ainda mais destrutiva e se configurou como um golpe ainda maior contra a filosofia politica,’
pois o historicismo possui como tese principal a afirmagao de que “todos os pensamentos e
crencas humanas sdo historicos e, portanto, destinados merecidamente a perecer”.'® Este
argumento inviabiliza qualquer possibilidade da filosofia politica como forma de se pensar
qual é, por natureza, a melhor politica, 0 melhor regime ou a melhor sociedade. De fato, se
todos 0s pensamentos sdo historicos, ou seja, dependentes de uma dada sociedade em um
determinado tempo, ndo ha como se estabelecer valores universais, de modo que o bem e mal,
0 certo e o errado seriam submetidos ao profundo relativismo presente no mundo da historia.
Sendo assim, na visdo de Strauss o relativismo dos valores sob a forma do historicismo se
mostra como o inimigo mais forte da filosofia politica por negar, sobretudo, o direito natural.
Neste sentido, ao afirmar que o direito natural ndo existe,'! o historicismo nos langa em uma
atmosfera imensa de possibilidades morais, assim como nos coloca frente a uma grande
variedade de nocdes de direito e de justica, 0 que impossibilita completamente qualquer

acordo ético.

Mas isso ndo € tudo: recuando as origens da modernidade filoséfica, buscando
identificar o projeto politico e social que lhe serve de base, Strauss constata algo de
problematico, na medida em que vé com grande desconfianca a pretensdo do iluminismo
moderno de total racionalizacdo da sociedade como forma de libertagdo dos homens através
da difusdo social do conhecimento. De fato, para ele, os conhecimentos trazidos pela pratica
filoséfica e pelas descobertas das ciéncias sdo muitas vezes problematicos em sua relacdo com
os valores que sustentam a ordem politica e social, de forma que a sua divulgacdo de forma
gratuita e indiscriminada a todos os homens pode se tornar algo nocivo e destrutivo para as
sociedades. Neste sentido, Strauss, inspirado nos antigos, advoga em prol de uma certa
restricdo na divulgacdo da ciéncia e da filosofia, por meio da préatica rigorosa do que ele

chamou de escrita “esotérica”. Isso significa que, para ele, mesmo dentro de uma condigdo de

8 STRAUSS, L. What is Political Philosophy? And Other Studies. Chicago: The University of Chicago Press,
1988 (1959) p. 18.
® Ibidem, p. 26.
10 STRAUSS, L. Direito Natural e Historia, Traducdo de Bruno Costa Simbes — Sdo Paulo: Editora WMF
Martins Fontes, 2014 p. 30.
1 Ibidem, p. 11.

10



expressiva liberdade, como é o caso nas democracias liberais modernas, é necessario um trato
cauteloso com a comunicagdo do ensinamento filosofico, em virtude da periculosidade
oriunda dos questionamentos desferidos pelo filésofo auténtico. Por ser assim, Strauss busca
nos textos de alguns pensadores medievais, sobretudo no contexto do medievo oriental,
elementos que Ihe fornecam indicacBes sobre a utilizacdo desta técnica num contexto pré-
moderno. Em suma, Strauss se mostra preocupado com a repercussdo que podem trazer tais
conhecimentos, e por isso prefere escrever como em tempos de perseguicdo, exercendo a

filosofia de forma cautelosa e garantindo, desta forma, a manutencao da ordem civil.

E justamente a partir da constatacio desses elementos que Strauss chega a considerar
como inevitavel o grave conflito entre a pratica da filosofia e a sociedade politica. A ideia de
Strauss € que a comunidade politica, para garantir a crenga de seus cidaddos nos fundamentos
axioldgicos basicos e necessarios que ddo sustentacdo a vida em sociedade e garantem a
ordem publica, precisa, em grande medida, evitar ou se afastar da postura questionadora do
filésofo. Este ultimo, por sua vez, esta inclinado a questionar toda opinido, principalmente as
opiniBes essenciais a funcionalidade e a harmonia social. Desta forma, o filésofo, em sua
busca frenética pela verdade e em seu questionamento de todas as autoridades, sejam de
carater politico, sejam de carater divino, coloca em risco o proprio bem estar social. Diante
disto, o proprio fildésofo se torna, inevitavelmente, um elemento perigoso e seu conhecimento
algo extremamente nocivo e corrosivo. Ora, na medida em que o fildsofo se torna um perigo e
seu conhecimento algo extremamente nocivo e corrosivo, o fildsofo se coloca, ele mesmo, em

risco e em uma posicao passivel de perseguicoes.

Explorando os pontos apresentados, que apontam para a existéncia de uma
problematicidade nas relacdes entre razao e vida social, Strauss acaba enfim por compreender
que ha, igualmente, um conflito entre a filosofia e a religido. De fato, Strauss reconhece na
religido um instrumento importante na manutencdo das sociedades, tendo em vista que
religido e moralidade sdo, segundo ele, coisas originalmente inseparaveis.'> A concepgdo
straussiana € que, se as leis, via de regra, sdo um fruto inequivoco da moralidade e a
moralidade, por sua vez, ao longo da historia, sempre buscou sua justificacdo na religido
revelada, ndo ha como ndo se reconhecer que a religido, entendida justamente como a
revelacdo de uma lei divina, tem, neste contexto, um papel imprescindivel para que a moral e

a ordem social sejam mantidas. E neste sentido que Strauss avanca a seguinte observacio,

2 DRURY, S. The Political Ideas of Leo Strauss. Updated Edition. Lexington: Palgrave Macmillan, 2005 (1987)
p. 37.
11



ressaltando a dependéncia da moralidade de uma revelagdo divina: “ndo € preciso ser
naturalmente piedoso, é preciso ter meramente um apaixonado interesse pela genuina
moralidade para que se anseie, com todo o coracdo, pela revelacdo: o homem moral é o crente
potencial”.*® Ora, se a pratica da filosofia envolve, segundo Strauss, um conflito com as
crengas morais da sociedade e se as crengas morais da sociedade se fundam na religido,
percebe-se um grave problema nas relagdes entre a filosofia e a religido, isto é, nas relacdes

entre razdo e fé, gerando aquilo que Strauss chama “conflito entre Atenas e Jerusalém”.

O carater insoluvel deste conflito pode ser visto de forma exemplar, para Strauss, nas
premissas basicas que constituem os dois pilares que sustentam a sociedade ocidental. Por um
lado, de fato, a religido ou o conhecimento biblico se autoproclama verdadeiro por estar
baseado na revelagéo, esta concebida como manifestacdo direta da divindade, a qual pretende
ser, assim, a expressdo de uma verdade, é eterna e imutavel justamente pelo seu carater divino
e inquestionavel. Por outro lado, a filosofia, de origem grega, reivindica a pretensdo de que a
racionalidade em que se apoia é a Unica forma legitima de se buscar a verdade sobre a
totalidade das coisas, a reflexdo e o uso exclusivo da razdo sendo considerados como o
fundamento bésico do fildsofo em sua busca ininterrupta pela verdade. Por ser assim, se
configura uma aporia por que 0 que se percebe € que ambos esses posicionamentos buscam
ser a verdadeira sabedoria, isto é, o Unico conhecimento valido.!* A filosofia, porém, apesar
de suas pretensdes, ndo pode, na maioria das vezes, ndo reconhecer seu carater incompleto,
admitindo que o tipo de conhecimento que produz é ndo a sabedoria perfeita, mas a busca da
sabedoria, diferentemente do que acontece com a revelacdo, que reivindica para si, de forma
explicita, a solugdo definitiva para o problema humano.'® Levando em conta esses elementos,
e percebendo o caréater profundamente problematico da filosofia em relacdo as crengas morais
que sustentam a sociedade, Strauss rechaca completamente a pretensdo dos modernos de
libertar a sociedade da religido, pois, para ele, a razdo sozinha ndo da conta de garantir e
fundamentar os valores necessarios para a manutencdo da vida em sociedade. O projeto
moderno de racionalizacdo da sociedade, envolvendo a destruicdo da religido, seria, assim, na

visdo de Strauss, ingénuo, imprudente e perigoso.

13 STRAUSS, L. Persecution and The Art of Writing. Chicago: University of Chicago Press, 1952, p. 140.
14 STRAUSS, L. Studies in Platonic Political Philosophy. Chicago: The University of Chicago Press, 1983, p.
75. No capitulo intitulado “Jerusalem and Athens — Some Preliminary Reflections” (147-173) Strauss discorre
acerca do carater problematico e aporético presente na relacdo entre filosofia e religido.
15 STRAUSS, L. ‘Reason and Revelation’. In MEIER, H. (ed.), Leo Strauss and the Theologico-political
Problem. Cambridge: Cambridge University Press, p. 148-150.

12



Neste contexto, o resgate da filosofia politica como procura cautelosa e privada do
melhor regime, envolvendo a elaboracdo de uma retérica que vise, a0 mesmo tempo, ocultar
0s aspectos mais corrosivos do questionamento filosofico e corroborar as crencas socialmente
uteis, € um tema que emerge como um problema fundamental no pensamento filosofico de
Strauss. Neste sentido, ele deseja repensar o estatuto da politica com o objetivo de encontrar
uma saida para a crise do plano politico moderno. Porém, Strauss se depara, na realizacdo
dessa tarefa, com um meio completamente hostil, fundamentado pelo positivismo e pelo
historicismo, que, como ja foi dito anteriormente, inviabilizam totalmente a filosofia politica
como busca do melhor regime, entregando, a0 mesmo tempo, todos os valores ao jugo de um
relativismo dinamitador. Em outras palavras, a missao a qual Strauss se dedica é complexa

por que ele deve lutar contra as principais forcas intelectuais do mundo moderno.

Diante das dificuldades encontradas em lidar com as hostilidades criadas pelo
pensamento moderno, Strauss, em meio a este cenario, produz uma abertura para se repensar
ou retomar os ensinamentos da filosofia politica classica acerca do lugar da religido na
sociedade contemporanea. De fato, Strauss observa que a religido exerce grande influéncia na
vida moral das pessoas, e diante da necessidade de freios e amarras que, em certo sentido,
contenham os impulsos e as permissividades humanas a religido pode ser um instrumento
importante na garantia da ordem civil e consequentemente na manutencdo da vida em
sociedade. Em outras palavras, 0 que estd em jogo para Strauss € a utilidade politica da
religido e o uso da mesma para acalmar as multiddes e resgatd-las da vulgaridade e da
degradacdo. Para ele, sem esses mecanismos e freios morais propiciados pela religido a

sociedade corre o risco de cair em um estado de barbarie.

A presente dissertacdo foi dividida em trés capitulos, cujos contetdos explicitaremos
sucintamente a seguir. O primeiro capitulo trata, inicialmente, da relacdo do homem com o
sagrado, por meio do desenvolvimento de uma breve andlise historica acerca de como o
homem ocidental estabeleceu modos de lidar com Deus (ou com os deuses), desde as
primeiras sociedades até a contemporaneidade. Nosso intuito, com essa abordagem, é
evidenciar o papel fundador da religido no terreno da vida humana e da organizacdo da
sociedade, corroborando a concepgéo straussiana segundo a qual existe uma relacéo essencial
entre moralidade e religido. Num segundo momento, procuraremos efetuar uma anéalise de
como as tradigdes filosoficas e os filosofos abordaram a questdo de Deus no contexto do

pensamento moderno. Nesse ambito, é apresentado o impacto das criticas a religido que

13



surgem com o advento da modernidade e o tipo de sociedade que emerge a partir do
estabelecimento de valores como o racionalismo, 0 humanismo e o antropocentrismo. Através
desses elementos, trata-se de perceber como aos poucos se configurou o perfil do homem
moderno, autdbnomo e emancipado que, associado aos avancos técnico-cientificos
caracteristicos dessa época, contribuiu para o fendmeno da “morte de Deus” enunciado por

Nietzsche.

No segundo capitulo, desenvolvemos uma analise voltada para a efetivacdo de uma
maior compreensdo do que ¢ a “filosofia politica” para Strauss. Evidentemente, a realizagéo
de uma tal tarefa pressupde a elaboracdo de um esclarecimento preliminar acerca do que é a
filosofia, em um sentido geral, para esse autor. Desta forma, todo este capitulo se constitui
como uma analise de conceitos e problemas fundamentais do pensamento filosofico de
Strauss. Trata-se, assim, de explicitar elementos que servem de suporte para a tese central
desta dissertagdo, como a defesa do “esoterismo” na pratica da filosofia, o problema do
“fideismo” (que para Strauss remete ao conflito insolivel entre filosofia e revelagdo) e, por

fim, a critica & pretensdo moderna de racionalizacdo da sociedade.

No terceiro e ultimo capitulo, é apresentada de forma mais detalhada e precisa do que
fora anunciada no capitulo anterior, a esmagadora critica de Strauss a modernidade. Neste
sentido, formula-se aqui uma interpretacdo da critica straussiana aos valores cultivados pelos
homens deste periodo, valores estes que para Strauss produziram aquilo que ele mais temia:
“o niilismo”. Sendo assim, diante do vacuo moral e de toda auséncia de sentido que se
instauram em nome da ciéncia e da racionalidade modernas, Strauss tenta achar uma saida ou
um meio para se repensar tanto a politica quanto a religido. Neste contexto, trata-se de mostrar
gue o que Strauss parece estar disposto a fazer é, por meio de uma problematizacdo da
situacdo politica e intelectual do presente, estabelecer uma base filos6fica para uma
reavaliacdo do passado, buscando recolocar em discussdo os ensinamentos dos antigos, no
intuito de, com isso, observar uma alternativa a crise ética e metafisica de nosso tempo e

salvaguardar as sociedades do futuro do abismo do niilismo.

14



1. AFILOSOFIA E O FENOMENO DO SAGRADO

1.1 O homem, sua relagdo com o sagrado e a religido

A proposta basica e inicial deste capitulo é levantar alguns elementos importantes que
corroborem a concepcdo straussiana acerca do papel fundamental da religido na vida social e

moral do homem.

A relagdo com o “sagrado” destaca-se como um fendmeno eminentemente religioso,
constituindo um elemento decisivo na vida dos seres humanos e dos grupos nos quais eles se
inserem. Nota-se, de fato, que em todas as civilizacBGes e culturas, nas suas mais variadas
formas, desde as antigas tradicdes até as sociedades atuais, o cultivo da religiosidade é
exercido como expressao da busca de resposta as questdes concernentes ao Sentido e aos
valores que norteiam o desenvolvimento da existéncia humana. Assim, a questdo do sagrado
faz-se presente em todas as épocas, religides e sociedades humanas e, em se tratando do
ambito do mistério e da transcendéncia, aparece associada, como viu muito bem o teélogo
alemao R. Otto, em sua obra monumental O sagrado (Das Heilige), a experiéncia de algo que
rompe totalmente com a légica da vida comum e cotidiana: o tremendum,'® Com efeito,
segundo Otto, o Sagrado ou, como ele também diz, o numinoso,!” exerce grande fascinio e
admiracdo sobre o ser humano, ao mesmo tempo em que desperta assombro e temor diante de

algo inaudito ou desconhecido.

16 Cf. R. OTTO, O Sagrado. Tradugdo: Jodo Gama, EdigBes 70, Lishoa, p. 17, em que se fala do mysterium
tremendum ou do “mistério que faz tremer”, associado a experiéncia do sagrado. Para Otto, o tremedum
expressa-se primeiramente na forma absurda e brutal do sinistro. Trata-se ai, segundo esse autor, do aspecto
terrivel e mais primitivo do tremendo, que envolve 0 medo em seu estéagio inferior: o terror, o panicon, o medo
dos deménios, o calafrio que manifesta nosso terror frente ao elemento sinistro e completamente irracional da
vida. Esse sentimento ndo é o mesmo sentimento do medo comum do homem, mas algo inexplicavel com
palavras e que se furta as possibilidades de compreensao da razdo humana.
17 Por numinoso, OTTO (O sagrado, p. 12) entende a caracteristica essencial e exclusiva da religido “e sem ele, a
religido perderia as suas caracteristicas”. O numinoso nao pode ser entendido, porque nio pode ser explicado, o
que nos parece 6bvio, ja que o sagrado ndo pode ser compreendido pela racionalidade — se ndo se pode dizer, nao
se pode entender. Nesse sentido, Otto trabalha a questdo e transforma-a em algo de reduzida compreensdo, ja
que, para ele, somente 0s que viveram uma experiéncia religiosa é que podem entender, mas ndo expressar, 0
que sentiram e viveram em relacdo ao sagrado. Dai que o dialogo entre o religioso e o ndo-religioso venha a se
tornar, dessa perspectiva, estritamente dificil, ja que a racionalidade humana ndo compreende nada do sagrado.
15



Pode-se dizer que essa relacdo entre o homem e o fendmeno do sagrado é inegavel e
flagrante e, como tal, caracteriza profundamente a histéria humana, fazendo-se presente,
evidentemente, de uma forma ou de outra, em todas as civiliza¢cbes que foram conhecidas e
estudadas até os dias de hoje. Levando adiante a reflexdo sobre o assunto, Otto, na obra
mencionada, enfatiza que o sagrado ndo pode ser compreendido a partir da Otica da
racionalidade humana, constituindo as tentativas de racionalizé-lo ou expressa-lo de forma
I6gica procedimentos indteis, uma vez que ele esta no ambito do irracional, do absurdo ou do

mistério.

Por meio de tais formulacdes, o que Otto pretende deixar claro é que a experiéncia do
sagrado € realmente um evento inexplicavel, na medida em que ela ndo esta inicialmente
ligada a experiéncia da salvagdo, mas, sim, a experiéncia de algo que é radicalmente
desconhecido. Neste sentido, aquilo que diz respeito ao sentimento do sagrado ndo pode ser
confundido com nenhum interesse de ordem logica ou racional. Com isso, pretende-se dizer
que a experiéncia do sagrado € algo de absolutamente singular e inefavel, ndo podendo ser
comparada a outros sentimentos humanos, uma vez que esta na ordem do indescritivel e do
impensavel, em outras palavras, no plano do que se encontra no horizonte da “inacessibilidade
absoluta”. Visando enfatizar isso, OTTO observa que o tremendum associado ao sagrado
manifesta-se sob a forma da “tremenda majestas”, como algo que ndo apenas provoca temor

no homem, mas também reveréncia e respeito.® Como ele mesmo esclarece nesta passagem:

Uma vez que ndo é racional, isto é, que ndo pode desenvolver-se por
conceitos, ndo podemos indicar o que é a ndo ser observando a reaccao do
sentimento particular que o contacto em nés provoca. E — diriamos de tal
natureza que arrebata e comove desta ou daquela maneira a alma humana. E
a tonalidade desta emocdo que devemos procurar fazer compreender,
demonstrando, ainda aqui, as suas relagdes e a sua oposi¢do a sentimentos
préximos, esfor¢cando-nos ao mesmo tempo por da-lo a conhecer, como por
ressonancia, através de expressfes simbolicas. Procuramos a tonalidade
deste sentimento que se relaciona com o objeto; é o elemento priméario
enquanto o sentimento do estado de criatura é apenas secundario e
acompanha o primeiro como sombra que ele projecta na consciéncia. °

18R. OTTO, O sagrado, p. 43. Para OTTO, a majestas se distingue do mero deinos (termo grego para “terrivel”),
0 qual tem a ver com o numinoso numa forma mais primitiva, associada ao “demoniaco”. De fato, esse temor
causado pelo deinos ndo é o mesmo causado pela majestas, pois o terror com relacdo ao demoniaco é téo
somente o sinistro, enquanto que o terror em relagdo a0 NUMINOSO € & sua majestas (“majestade divina™) é o
temor é mais profundo e mais complexo, que envolve ndo apenas 0 medo, mas também a reveréncia e o
reconhecimento de uma entidade infinitamente superior.

¥R.OTTO, O Sagrado, p. 21.

16



Embora o fenbmeno do sagrado aparega como nos mostra Otto, como algo de
extraordinario e suprarracional, que rompe, portanto, com a ldgica da vida cotidiana, ndo se
pode negar, porém, levando em conta o que se poderia denominar aqui como a ambivaléncia
do fendmeno religioso, que muitas vezes ocorre a tentativa de apropriacdo da experiéncia do
sagrado pelo anseio da humanidade por realizacéo e felicidade e, portanto, pela busca de
protecdo e seguranca na divindade, diante das dificuldades e provacdes da existéncia. Dai a
constante evocagdo do sagrado ligado a experiéncia de salvacdo. Por outro lado, pelo fato de
ser atribuida aos deuses a forca de intervencdo no destino humano, néo é dificil perceber as
religiGes incutirem em seus adeptos a ideia de que a divindade possa exigir sacrificios, cobrar
determinados comportamentos morais e, inclusive, punir ou castigar os homens, caso estes
caiam no demérito ou na infidelidade ao pacto celebrado com o divino. Esse segundo aspecto
é visivel, por exemplo, na Antiguidade, se se tem presente que os deuses e as religides sempre
tiveram, no mundo antigo, papel imprescindivel na organizacdo social e na criacdo dos
costumes e das leis.?® O estudioso das religides P. L. BERGER se refere a todos esses
elementos como uma forma de “domesticacdo” da experiéncia do sagrado, tendo em vista a

utilizagao do seu poder para aquilo que diz respeito as “necessidades cotidianas’:

As manifestacBes historicas do sagrado variam, muito embora
transversalmente se observem uniformidades na cultura (pouco importando,
aqui, que essas uniformidades se devam interpretar como resultantes da
difusdo cultural, ou de uma ldgica interna da imaginacdo religiosa do
homem). O sagrado ¢ apreendido como algo que “salta para fora” das rotinas
normais do dia a dia, como algo extraordinario e potencialmente perigoso,
embora seus perigos possam ser domesticados e sua forca aproveitada para
as necessidades cotidianas.

H4, igualmente, que se enfatizar que, além de o fendmeno religioso ser uma ténica que
perpassa a historia da humanidade de todos os tempos, por outro lado, a formagéo da tradicéo
religiosa especifica ligada ao surgimento dos trés grandes monoteismos (judaismo,
cristianismo, islamismo) trouxe outras formas de religiosidade e de relagdo com a

transcendéncia e o divino que acabaram por se impor no Ocidente, na Africa e em parte do

20 Sobre esse fendmeno na Grécia antiga, ver J.-P. VERNANT, Mito e religido na Grécia antiga. Traducéo
Joana Angélica D' Avila Melo. S&o Paulo: WMF Martins Fontes, 2006, p. 41-52.
2L p, L. BERGER, O Dossel Sagrado: elementos para uma socioldgica da religido. Organizacdo Luiz Roberto
Beneditti; traducéo José carlos Barcello. Sdo Paulo: Paulus, 1985, p. 39.

17



mundo oriental. Trata-se da experiéncia da revelagdo do Deus pessoal e transcendente, que se
manifesta na histéria humana fazendo alianca com o povo eleito, opondo-se, assim, aos
deuses nacionais e as forcas cosmicas impessoais dos deuses das religides animicas. Como
viu Leo Strauss, no caso do judaismo e do islamismo, essa revelacdo assume essencialmente a
forma de uma lei sagrada, isto é, de um cddigo, o que da a essas religifes, logo de saida, um

carater eminentemente politico. 22

No que se refere a0 mundo ocidental, mais especificamente, a difusdo e consolidacéo
do cristianismo como religido hegemonica fez com que se assistisse a constituicdo, na Idade
Média, de uma sociedade fortemente teocréatica, em que a religido, de uma forma ou de outra,
exercia uma influéncia decisiva e poderosa sobre as mais diferentes esferas da vida social

(politica, moral, cultura, vida econémica, etc.).

Em face dos acontecimentos funestos da histéria do cristianismo, tais como a
inquisicéo, as cruzadas e o absolutismo, a teocracia tornou-se, em certo sentido, sinénimo de
ameaca e, consequentemente, algo que é encarado com profunda suspeita nos dias de hoje.
Apesar disso, mesmo considerando que o cristianismo tenha se afirmado como religido
hegemonica em grande parte da histéria do Ocidente, ndo se pode negar que, no contexto do
medievo, a religido (cristd) tenha sido responsavel pela fecunda producdo literaria e cultural
que se tornou legado cultural de nossa civiliza¢do. Seja como for, é sabido que no préprio seio
da Idade Média, mais precisamente no contexto do século XIlIl, irromperam o0s primeiros
germens do que sera a racionalidade propriamente moderna, a partir do desenvolvimento de
correntes filosoficas que, como o nominalismo, por exemplo, estabeleceram as bases para um
guestionamento do pensamento teoldgico tradicional. Nao tardou muito para que a prépria
religido passasse a ser problematizada em sua pretensdo de verdade transcendente e objetiva,
abrindo a brecha para a emergéncia do sujeito e para o fortalecimento da sua vontade em

contraposicdo a autoridade religiosa.

1.2 A Modernidade € o Advento da “Morte de Deus”

O fato é que nos séculos seguintes, na Modernidade tardia, inaugurou-se uma era de

fortes criticas a religido. Assim, o renascimento cultural e cientifico dos séculos XVI e XVII

22 STRAUSS, L. ‘How to Study Medieval Philosophy’. Interpretation, p. 333; 335
18



deu origem a novos desafios para a compreensdo do sagrado e para a experiéncia religiosa no
Ocidente. Por sua vez, o “humanismo”, o “racionalismo” e o “antropocentrismo” derivados da
modernidade se erigiram como algumas das caracteristicas fundamentais da época em que se
anunciava a “emancipacio do homem” e sua “maioridade”?® com relagdo a tutela da religido.
Concretamente, com a virada antropocéntrica, assistiu-se ao advento da secularizagéo e de
seus efeitos, o que fez com que a religido tenha sido colocada em questéo na sua pretensao de

ser a Unica detentora do sentido e da verdade do ser humano.

Do ponto de vista filosofico, no &mago mesmo da modernidade, desenhou-se uma
mudanca programatica no cendrio da cultura ocidental. Descartes, por exemplo, inaugura a
chamada “metafisica da subjetividade”, que vé no “ego cogito” humano a base de toda
verdade e de todo saber (mesmo daquele saber que diz respeito a Deus), opondo-se, com isso,
ao ponto de vista mais ortodoxo da Revelacdo judaico-cristd. Kant, por sua vez, um dos
maiores expoentes do Iluminismo moderno, levando adiante o projeto cartesiano de uma
fundamentacdo das questdes filosdficas mais cruciais na subjetividade humana, chegou a
propugnar uma ética sem “inclinagdes” religiosas, isto ¢, uma moral baseada no principio da
autonomia do homem e justificada exclusivamente pelos recursos logicos, conceituais e
puramente formais da racionalidade, a qual admite a existéncia de Deus apenas como um
mero postulado da razéo pratica, vale dizer, como um pressuposto do agir moral cuja validade
é determinada pelos procedimentos imanentes e inteiramente a priori do pensamento humano.
Para Kant, assim, a religido e os seus mandamentos, entendidos de forma tradicional ou
convencional, ou seja, como uma revelacdo proveniente de um ser divino, onipotente e
sobrenatural, ao qual a praxis humana deveria se submeter de forma incondicional, ndo deve
possuir mais ascendéncia sobre 0 homem e sua razdo. Pelo contrério: para o filésofo de
Kdnigsberg, a moralidade humana nédo requer a religido revelada para se justificar, a Unica
forma de religido ainda aceitavel sendo, nessa linha de raciocinio, aquela que se subordina aos
principios da raz&o e ao ideal moral por ela delineado. E o que se 1é claramente no prélogo a
primeira edigdo de uma obra kantiana fundamental sobre o assunto: A religido nos limites da

simples razao:

23 Conceito presente no pensamento de Kant. Para esse fildsofo, a modernidade marca justamente 0 momento em
que a humanidade teria se libertado da tutela da religido, isto €, 0 momento em que homem teria evoluido, gracas
ao uso autbnomo da razdo, para uma era de esclarecimento (Aufklarung), livre das supersticdes e dos
misticismos caracteristicos do homem medieval.

19



A Moral, enquanto fundada no conceito do homem como um ser livre que,
justamente por isso, se vincula a si mesmo pela razao e leis incondicionadas,
ndo precisa nem da ideia de outro ser acima do homem para conhecer o seu
dever, nem de outro maébil diferente da propria lei para observar. Pelo menos
é culpa sua se nele se encontra uma tal necessidade a que por nada mais se
pode entdo prestar auxilio; o que ndo procede dele préprio e da sua liberdade
ndo faculta, pois, compensacdo para a deficiéncia de sua moralidade. —
Portanto a Moral, em prol de si mesma (tanto objectivamente, no tocante ao
querer, como subjectivamente, no que diz respeito ao poder), de nenhum
modo precisa da religido, mas basta-se a si propria em virtude da razéo
prética. %

Associadas ao movimento filoséfico do Iluminismo, a revolucdo burguesa e a
revolucdo industrial exerceram forte impacto sobre a vida social, radicalizando a crise da
religido, ja que esses movimentos puseram em questdo as instituicGes religiosas e suas
ideologias teoldgicas. Em suma, os acontecimentos histdrico-filos6ficos do pensamento
moderno forjaram aquilo que se poderia designar aqui de “imagindrio moderno” da sociedade
ocidental, marcado sobremaneira pela racionalidade técnico-cientifica e pelo “mito do
progresso”. Urge observar que esse imaginario se opds veementemente a religido €, na otica
de seus defensores, foi visto como um evento capaz de realizar a liberacdo do homem e da

sociedade da tutela do sagrado, gracas a realizagdo historica da razéo.

A impugnagdo das religides vai acompanhada da tentativa da razdo de
assumir fungdes proprias da religido na época anterior: pretende responder as
perguntas de sentido (a0 porqué e para qué da vida humana) com uma
transcendéncia imanente a histdria, a das diversas utopias do iluminismo. A
vivéncia religiosa e até metafisica € submetida ao tribunal da razdo e
impugnada por uma razdo crescentemente “pos-religiosa” que questiona a
validade das referéncias humanas e a um Deus transcendente supra-histérico
e supramundano, e até a validade dos valores transcendentes. A propria
linguagem sobre Deus transforma-se em problematica, no contexto da critica
kantiana aos extravios da razdo, e propde o valor assertivo e cognitivo das
proposicdes que o homem faz sobre Deus.

H& que se notar ainda a relevancia de outro fator determinante para a interpretacao do
novo desenho do fendmeno religioso na modernidade. O maquinismo, o racionalismo e a

emancipacdo do homem anunciada no contexto da modernidade afirmaram-se como

2 KANT, 1. A religido nos limites da simples razdo. Tradugdo Artur Mordo. Universidade da Beira Interior:
Covilha, 2008, p. 9.
25 J. A. ESTRADA, Deus nas Tradigdes Filosoficas. Vol Il: da morte de Deus a crise do sujeito. Séo Paulo:
Paulus, 2003, p. 14.

20



elementos que contribuiram para a “morte de Deus”, uma vez que o ser humano autbnomo
passou a crer que ndo mais necessitava de um Deus que o limitasse, em seus
empreendimentos neste mundo, ou Ihe amparasse, em seus momentos de falta. O homem se
via agora como capaz de responder por si e por sua liberdade sem necessidade de justificar-se

perante um Deus legislador.

De fato, é na modernidade que Deus morre, consequéncia da consolidacdo de um
racionalismo exacerbado e da crenga no progresso técnico-cientifico como uma resposta para
todas as ansiedades humanas. Desta forma, no cenario moderno europeu marcado pelos
elementos mencionados, pareceria ndo haver mais espaco para Deus.?® Este, realmente, foi
pensado, dentro desse novo ambiente historico, como algo com status de misticismo e
supersticdo, portanto algo de ultrapassado ou pré-moderno. Neste contexto, marcado por uma
aberta hostilidade contra a religido tradicional, um fil6sofo emerge como figura fundamental:
Baruch Spinoza. De fato, é Spinoza que, em grande medida, inaugura uma critica mais aguda
a ortodoxia religiosa e que, ao fazer uma critica mais aguda a ortodoxia religiosa, coloca em
xeque a validade daqueles ensinamentos béasicos do discurso religioso que garantiam a
veracidade da revelagdo. Ao proceder assim, Spinoza submeteu o relato biblico a uma
contestacdo radical, buscando disseca-lo de acordo com os métodos da andlise cientifica e

racional.

Pode-se dizer, nesse sentido, que uma das pretensdes fundamentais do pensamento
spinozano foi, pois, demonstrar que ndo ha nenhuma revelagdo e nenhum significado
transcendente no relato biblico, e que este ultimo ndo passa, portanto, de uma obra humana.
De acordo com esse ponto de vista, que Spinoza pretende fundamentar e desenvolver com
todo rigor em seu Tratado teoldgico-politico, ndo ha, assim, na Biblia, nenhuma mensagem
divina ou sobrenatural que devesse ser compreendida e seguida pelo homem, porque, a rigor,

ndo ha nenhum Deus pessoal e providencial que se revele por meio de um livro.

Assumindo essa linha de raciocinio, que pretende subverter as bases do monoteismo
tradicional, Spinoza afirma, em uma outra obra sua de capital importancia — a Etica — e em
franca e aberta polémica contra o ponto de vista da ortodoxia religiosa, que o divino € ndo um

principio transcendente e criador, mas algo que esta disperso na natureza e que se confunde

2 Neste caso estou fazendo referéncia aqui a figura do Deus da tradicdo judaico-crista.
21



com a propria natureza.?” Neste sentido, para Spinoza, na Etica, o divino, ou Deus, ndo é
sendo a propria ordem necessaria manifestada na natureza, a estrita e inexoravel racionalidade
que governa, desde a eternidade, todos os processos do real.?® Segundo esta concepgéo, como
se vé facilmente, Deus ndo € um ente pessoal, que manifesta sua preocupacdo com a vida
humana por meio de recompensas e puni¢cdes, mas a substancia eterna, Unica e infinita, a
natura naturans, da qual o homem é uma manifestacdo particular no &mbito da natura
naturata.’® Como aparece na proposicdo 11 do livro | da Etica: “Deus, ou seja, uma
substancia que consta de infinitos atributos, cada um dos quais exprime uma esséncia eterna

infinita, existe necessariamente”.

Sendo assim, ora, 0 que se observa de fato no seio do pensamento spinozano acerca da
religido, é que ele adota duas linhas de raciocinio. Na primeira, por um lado, Spinoza
desconstréi o texto biblico através do uso da filosofia, da historia, e da linguagem, desta
forma, elabora uma critica racional acerca dos relatos biblicos. Por outro lado, Spinoza
fornece a religido, um caréater psicologizante, isto é, trata a religido como uma espécie de fruto
das paixfes humanas, como 0 medo, e por ser assim, neste sentido da a religido o status de
fonte essencial das supersticbes e das crendices oriundas do senso comum, via de regra,
utilizadas pela casta sacerdotal para manter os homens numa condicdo de aprisionamento
diante daqueles que se mantem numa condicdo superior dentro de uma hierarquia ou

establishment social.

A contestacdo spinozana da ortodoxia religiosa e da viséo tradicional de Deus abriu
caminho para o desenvolvimento de um posicionamento filoséfico cada vez mais critico em
relacdo a religido revelada (vide alguns expoentes do chamado iluminismo radical: Bayle,
Diderot, Reimarus, por exemplo), o qual encontrou na obra do intelectual aleméo do século
XIX, Ludwig Feuerbach, uma expressdo contundente. De fato, em seu texto intitulado A
Esséncia do Cristianismo, de 1841, Feuerbach da continuidade a esse tipo de visdo acerca do
fendmeno religioso e desfere fortes criticas a religido crista, pois, segundo ele, o cristianismo

teria se tornado uma religido do homem, isto €, uma religido que se mostra comprometida em

27 Na definicdo de Deus proposta por Spinoza, Deus é o infinito, isto é, a propria natureza, entendida como a

totalidade do real regida por leis estritamente racionais e necessarias.

28 Para Feuerbach, Spinoza é o Moisés dos materialistas modernos, tamanha é sua admiracdo pela concepcéo

spinozana de Deus.

29 Consultar o que Spinoza diz em Etica I, proposigdo 14: “Além de Deus, ndo pode existir nem ser concebida

nenhuma substancia”. Em outras palavras, s6 ha, pois, uma substancia e esta se chama Deus, de modo que,

conclui Spinoza (Etica I, prop. 16), “tudo existe em Deus, e é exclusivamente pelas leis de sua natureza infinita

que ocorre tudo que ocorre, seguindo-se tudo [...] da necessidade de sua esséncia”.

30 SPINOZA, Baruch, Etica. Tradug&o: Tomaz Tadeu, Editora Autentica 2° Edic&o, Belo Horizonte 2013 p. 19.
22



resolver problemas do homem no mundo, como suas ansiedades e necessidades que se fazem
presentes para o “homem como homem”, e ndo como um ser transcendente. Sendo assim, o
carater sagrado da religido crista parece ter sido colocado em um grau menor de importancia.
Ainda neste mesmo sentido, para Feuerbach, a religido seria um “devaneio humano”, em que
ndo restaria nada de verdadeiramente divino, j& que, de fato, o que os homens buscam na
religido sdo respostas, num plano imaginario e fantasioso, para questdes relativas aos seus

anseios e a satisfacdo de suas necessidades.

Partindo dessas premissas, Feuerbach procura promover a reducdo da teologia a
antropologia. Ele parte da premissa de que a negacdo de Deus € necessaria, sobretudo, para a
libertacdo do ser humano. De fato, Feuerbach vé na religido um processo de “alienagdo” do
ser humano, ja que este € levado a esquecer da vida presente para buscar salvacdo em outra.
E ao fazer isso, este homem religioso se torna indiferente as mazelas do mundo, as injusticas,
assim como a todo sofrimento e miséria humana. Por ser assim, Feuerbach propfe um
ateismo, que parte da acusacdo de que a religido causa no ser humano um estado de alienacao
como ja foi dito anteriormente. Portanto, “A alienagdo religiosa, segundo ele, é tomar como

Deus algo que, na verdade, é apenas expressdo do proprio homem, ilusdo, idolo”. 3

No entanto, o que ha de mais grave neste sintoma de esvaziamento da figura de Deus é
gue 0 mesmo, inevitavelmente, traz consigo consequéncias drasticas para o proprio homem.
Ora, se a figura de Deus ¢ fruto de uma configuracdo humana, ou melhor, dos anseios e dos
desejos humanos, com a morte de Deus, ou até mesmo com a deterioragdo de sua imagem, 0
homem corre o risco de perder o seu esteio, ja que se pode pensar que a construgdo de Deus se
deu a partir de determinadas aspiracdes do homem, visando dar uma sustenta¢do a moral, as
leis, aos costumes e as tradicdes sem 0s quais a vida humana nado seria possivel. Dai o perigo
do desaparecimento ou do enfraquecimento da imagem de Deus, é de que com 0
desaparecimento da “forma Deus”, desapareca também a “forma homem”.3? Portanto,
Feuerbach vé de forma preliminar o desencadeamento de uma problematica que se tornaria
um dos principais temas da filosofia contemporanea. Como podemos observar nesta

passagem:

31 U. ZILLES, Filosofia da religido. Sao Paulo: Paulinas, 1991, p. 103.
32 A morte ou o desaparecimento da “forma-Deus” e da “forma-homem/sujeito” como é colocado no texto, se
desvela como o fim dos principios e das finalidades metafisicas, como foram fundamentados até entéo.

23



E aqui vale sem qualquer restricdo o principio: o objeto do homem nada
mais é que a sua propria esséncia objetivada. Como 0 homem pensar, como
for intencionado: assim é seu Deus: quanto valor tem o homem, tanto valor e
ndo mais tem seu Deus. a consciéncia de Deus é a consciéncia que 0 homem
tem de si mesmo, o conhecimento de Deus é o conhecimento que 0 homem
tem de si mesmo. Pelo Deus conheces o homem e vice-versa pelo homem
conheces 0 seu Deus; ambos sdo a mesma coisa. O que é Deus para o
homem é o seu espirito, a sua alma e o que é para 0 homem seu espirito, sua
alma, seu coracdo, isto é também o seu Deus: Deus é a intimidade revelada,
o0 pronunciamento do eu do homem, a Religido é uma revelacdo solene das
preciosidades ocultas do homem, a confissdo dos seus mais intimos
pensamentos, a manifestacdo plblica de seus segredos de amor.

A preocupacdo de Feuerbach, neste sentido, parece estar direcionada para a tentativa
de compreender a forma por meio da qual o homem moderno aos poucos vai solapando,
através da critica racionalista, a representacdo ou ideia de Deus. Ndo €é a toa que, bem no
inicio de sua obra Principios da Filosofia do Futuro, de 1843, ele demonstra sua inquietacéo
diante da postura dos modernos frente a figura de Deus. Afirma Feuerbach: “A tarefa dos
tempos modernos foi a realizacdo e a humanizagdo de Deus — a transformacéo e a resolucéo
da teologia na antropologia”.3* O fil6sofo alem&o pretende levar adiante esse processo da
critica religiosa moderna, no intuito de mostrar que a teologia se explica, no fundo, como
antropologia, ou seja, no intuito de mostrar que Deus ndo é um ser real e autossubsistente,
mas apenas um produto do espirito humano. Em outras palavras, segundo Feuerbach, Deus €

um objeto criado pelo homem, Deus é a propria esséncia do homem.

Observando esses elementos, percebe-se como havia um posicionamento
profundamente critico do pensamento moderno em relacédo a religido, o que paulatinamente
conduziu a modernidade ao fenémeno da secularizacdo e ao progressivo eclipse da figura de
Deus como alicerce da cultura. Tal fenémeno foi agudamente percebido por um outro filésofo
alemao, Friedrich Nietzsche, que desferird golpes ainda mais contundentes contra a religido,
proclamando abertamente “a morte Deus” e radicalizando, dessa forma, ainda mais a critica
moderna a religido. No entanto, Nietzsche afirma sermos todos nés os responsaveis por tal
morte, nos, 0s homens modernos. Como se pode observar na conhecida e célebre passagem do

aforismo 125 do livro 11, de A Gaia Ciéncia, intitulado “O homem louco”:

33 L. FEUERBACH, A Esséncia do Cristianismo. Tradugdo e notas de José Silva Branddo. Petropolis, RJ:
Vozes, 2007, p. 44.
3% L. FEUERBACH, Principios da Filosofia do Futuro. Tradutor: Artur Mordo Colegdo: Textos Classicos de
Filosofia, Universidade da Beira Interior, Covilhd, 2008, p. 6.

24



N&o ouviram falar daquele homem louco que em plena manha ascendeu uma
lanterna e correu ao mercado, e pds-se a gritar incessantemente: ‘“‘Procuro
Deus! Procuro Deus!”? — E como & se encontrassem muitos daqueles que
ndo criam em Deus, ele despertou com isso uma grande gargalhada. Entdo
ele esta perdido? Perguntou um deles. Ele se perdeu como uma crianca?
Disse um outro. Esté se escondendo? Ele tem medo de nés? Embarcou num
navio? Emigrou? — gritavam e riam uns para 0s outros? O homem louco se
lancou se langou para o meio deles e trespassou-os com seu olhar. “para
onde foi Deus”, gritou ele, “ja lThes direi! Nos o matamos — VOCE e eu. SOomos
todos seus assassinos! Mas como fizemos isso? Como conseguimos beber
inteiramente 0 mar? Quem nos deu a esponja? Para apagar o horizonte? Que
fizemos nds ao desatar a terra do seu sol? Para onde se move ela agora? Para
onde nos movemos nés? Para longe de todos os s6is? N&o caimos
continuamente? Para trds, para os lados, para a frente, e em todas as
dire¢oes? Existem ainda ‘em cima’ ¢ ‘embaixo’? ndo vagamos como que
através de um nada infinito? Nao sentimos na pele o sopro do vacuo? N&o se
tornou ele mais frio? Ndo anoitece eternamente? N&o temos que acender
lanternas de manh&? N&o ouvimos o barulho dos coveiros a enterrar Deus?
N&do sentimos o cheiro da putrefacdo divina? — também os deuses
apodrecem! Deus esta morto! Deus continua morto! E nds o matamos! Como
nos consolar, a nds, assassinos entre 0s assassinos?® ...

Este episddio é relatado de diversas formas e em varias obras deste filésofo. Via de
regra, Nietzsche parece querer mostrar, as vezes de forma humoristica, que o Deus cristdo ja
esta desacreditado e obsoleto e que isso trara consequéncias terriveis para o0 homem ocidental.
No entanto, para ele, a compreensdo plena do sentido de tal acontecimento e dos efeitos
tremendos que ele produz para a vida humana e para a cultura ndo esta ainda ao alcance do
entendimento do homem moderno. Seja como for, por esta mesma via, 0 tema da morte de
Deus é também apresentado em uma outra obra nietzscheana, Assim Falou Zaratustra, na
passagem “O mais feio dos homens”, quando Zaratustra caminha pelo sombrio “vale da

morte das serpentes” e se depara com um homem, como podemos observar a seguir:

“Eu bem te reconhego”, disse ele com voz de ferro “és o assassino de Deus!
Deixa-me ir. N&o suportaste aquele que te viu, que sempre te viu e te
escrutou, 6 homem feiissimo! Te vingaste daquela testemunha!” Assim falou
Zaratustra, e quis ir embora; mas o inominavel agarrou a uma ponta de sua
roupa e novamente se pds a gorgolejar e buscar palavras. “fical”, disse ele
afinal — “fica! Nao sigas! Adivinhei qual machado te derrubou: Salve, 6
Zaratustra, que estds novamente em pé! Imaginaste, sei bem, o que sente
aquele que matou — o assassino de Deus. Fica! Senta-se junto a mim, ndo

% F. W. NIETZSCHE, A Gaia Ciéncia, Tradugdo, notas e posficio Paulo César de Souza. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2001, p. 147.
25



serd em vado. Quem queria eu encontrar, sendo a ti? Fica, sental Mas ndo
olhes para mim! Faz honra, assim — a minha feiura!®

De fato, Nietzsche foi talvez o primeiro homem capaz de perceber que diante das
grandes mudangas na cultura das sociedades modernas ocidentais, estava tacitamente por se
gerar um fenébmeno de grandiosa magnitude. Tudo isso, somado aos grandes avangos da
técnica, das ciéncias e da elevacdo do homem ao status de ser autdbnomo que lhe foi dado,
configurou o cenario perfeito para o “assassinato de Deus”. Ora, se todos os valores e todas as
verdades que alicercaram a vida em sociedade até entdo foram dinamitados, as consequéncias
deste feito é a destruicdo dos fundamentos essenciais que tornam a sociedade possivel. Em
outras palavras, tudo que foi até entdo legitimado através da figura de Deus é em consideravel
medida colocado sob uma condic¢do de grande risco. Sendo assim, a partir da constatacao de
sua morte tais valores ndo se sustentam mais, 0 vacuo deixado pela auséncia da figura de

Deus nos leva ao fendmeno da consolidagédo do niilismo.

Dessa forma, “‘com a faléncia do cristianismo, € como doutrina e crenca que o niilismo
se propaga. Paralisante, seu veneno atinge todos os dominios, até o do conhecimento. Niilistas
sdo os contemplativos,®’ que separam teoria e pratica, que renunciam a criar valores, que
abdicam de legislar”.®® E com clareza que percebemos o temor diante do niilismo em sua
forma mais selvagem, porém Nietzsche vé o niilismo com otimismo, como um acontecimento
necessario para 0 homem moderno, tendo em vista que diante do fracasso da figura do Deus
cristdo e de tudo aquilo que foi amparado e sustentado a partir de sua imagem, o niilismo é o
momento a ser superado ou atravessado. Como o comentador norte americano Ansell Keith

Pearson explica claramente nesta passagem:

O Niilismo descreve uma condi¢do em que ha uma disjuncdo entre nossa
experiéncia do mundo e o aparato conceitual e que podemos dispor, de que

% F. W. NIETZSCHE, Assim Falou Zaratustra, Traducgdo, notas e posfacio Paulo César de Souza. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2014, p. 250/251.
37 Na secdo intitulada "Do imaculado conhecimento”, dirigindo-se a eles, Zaratustra recorre a imagem da lua.
"Isto seria para mim o mais alto" - assim diz a si mesmo vo0sso espirito mentiroso, - ‘contemplar a vida sem
desejo e ndo, igual ao cdo, com a lingua pendente. Ser feliz no contemplar, com a vontade amortecida, sem a
garra e a cobica do egoismo - frio e cinzento a vida inteira, mas com bébados olhos de lua! Isto seria para mim o
mais querido’ - assim seduz a si préprio o seduzido -, 'amar a Terra, como a lua a ama, e tdo-somente com o olho
degustar sua beleza. E isto se chama para mim IMACULADO conhecimento de todas as coisas, ndo querer nada
das coisas: a ndo ser poder ficar diante delas com um espelho de cem olhos" (ZA 1l 15, 12-15). Aliés, nos
eshocos do verdo de 1883, o titulo original da se¢do era justamente "Dos contemplativos".
3 MARTON, S., A Morte de Deus e a Transvaloragdo dos Valores. Hypnos, 5 (1999) p. 133-143

26



herdamos para interpreta-la. Assim, a experiéncia de uma crise moral-
metafisica em que nossos habitos e tradi¢cBes ja ndo nos amparam, ndo é
peculiar a idade moderna, mas caracteriza qualquer época em que aconteca
uma transformacdo fundamental da autocompreensdo, tal como o colapso
dos fundamentos miticos da Grécia antiga por exemplo. ¥

Dito isto, diante de tais constatacdes, percebe-se que Nietzsche deseja ir além das
formulacdes até entdo construidas acerca do problema de Deus e da religido, tal como elas se
encontram em Feuerbach e Spinoza. O primeiro, de fato, movido pela pergunta “o que ¢
Deus?”, acaba por reduzir Deus a esséncia do homem; ja o segundo, identificando Deus e
natureza, afirma que Deus estd em toda parte. Ambos chegam, assim, de certa forma, a
concluséo de que Deus e 0 homem fazem parte do mesmo plano. Nietzsche néo se satisfez
com tais descobertas, pois, para ele, 0 que esta em jogo neste momento sdo as consequéncias
terriveis e devastadoras, oriundas do advento da morte Deus. Para Nietzsche, ao matar Deus 0
homem moderno desferiu um violento ataque contra si mesmo, assim como contra tudo aquilo

que 0 mesmo havia construido ao longo dos séculos.

Entretanto, surpreendentemente, quando a ideia de Deus parecia ja em decadéncia com
o triunfo da razdo moderna, os denominados “Mestres da suspeita” (Marx, 0 ja anteriormente
comentado Nietzsche e Freud) desferiram um golpe fatal na Razéao critica da modernidade.
Embora sendo grandes criticos da religido, esses baluartes do pensamento contemporaneo
suspeitaram da razdo moderna e de suas motivagdes racionalistas e morais, Marx considerou-
as como ideoldgicas. Freud por outro, lado afirmou que Deus seria uma neurose obsessiva,
isto é, estaria ligado aos problemas da psique humana. Por esse motivo, a critica dos “mestres
da suspeita” a religido trouxe uma contribuicdo impar para o proprio repensamento do
fendmeno religioso na contemporaneidade. Com eles, reabriu-se a possibilidade de se poder
falar de Deus ndo mais como o tinha feito a modernidade, sobretudo, em se tratando de sua
atitude desmitologizante com relacdo aos textos sagrados. Desta forma, o carater pos-critico
do pensamento dos “mestres da suspeita” possibilitou retornar ao carater social, ao

inconsciente  movente do desejo humano, a espontaneidade da vida humana e,

consequentemente, permitia reabilitar elementos fundantes do fendmeno religioso e, que

3% ANSELL PEARSON, Keith, Nietzsche como pensador politico: uma introducdo, Tradugdo de Mauro
Gama/Claudia Martinelli, Consultoria de Fernando Salis, Rio de janeiro, Jorge Zahar Ed., 1997, p. 48.
27



como tais, tinham sido abstraidos ou esquecidos pela razdo moderna e pelo seu afa de

criticismo até mesmo contra a religido. *°

Nota-se ainda, ao lado do p6s-kantismo, o surgimento de outro fenémeno instigante no
contexto da contemporaneidade. Esse exerce imediata repercussao sobre a configuracdo do
fendmeno religioso. Ora, concomitante ao anUncio da “morte de deus”, proclamada por
Nietzsche e ao fortalecimento da “vontade de poder” e da liberagdo do homem do jugo da Lei
moral autbnoma, configurou-se, bem no seio do niilismo moderno, o anuncio da “morte do
homem”*! Desta sorte, é possivel reconhecer e referir-se, atualmente, ao fendmeno do
“esquecimento do homem” ligado ao florescimento da terceira revolug¢do cientifica ou ao
avanco da biologia e da informatica, uma vez que esse movimento cultural tende a decretar a

desconstrucdo do homem pelo préprio homem a partir do saber cientifico.

1.3. O ressurgimento do fendmeno religioso e o0 pensamento politico de Leo Strauss

Por outro lado, justamente no seio da nova cultura pés-humanista assiste-se a
“explosdao do fendmeno religioso”, outrora submetido a critica da “morte de Deus” e a
afirma¢ao do movimento da “morte do homem”. Nesse contexto, ndo resta sendo ter de
perguntar também pelos efeitos dessas duas desconstrucdes sobre o fendmeno religioso, isto
é, sobre o tipo de ser humano que emerge no contexto do fendmeno religioso da
contemporaneidade quando j& ndo apenas a ideia de Deus esta em crise, mas em que a propria

ideia de humanidade parece questionada com o po6s-humanismo. Como se pode notar, a

4 FOUCAULT, Michel, Arqueologia das ciéncias e Historia dos sistemas do pensamento. Rio de Janeiro:
Forense Universitaria, 2000, p. 42.
4 Entende-se por “morte do homem” ou “crise do sujeito” o fendmeno intelectual da crise do humanismo
metafisico, humanismo este, que havia se configurado a partir de Descartes e sofre um grande abalo ao fim do
século XIX. Tal abalo, se deve ao surgimento das criticas exercidas por Nietzsche, que por sua vez, neste
contexto, é o percursor no desenvolvimento desta problematica, caracterizado sobretudo, pelo advento da
desconstrugdo de toda tradi¢do metafisica. Neste sentido, este acontecimento dilacerou paulatinamente a crenca
na figura do sujeito como fundamento maximo de uma positividade. Sendo assim, as criticas e 0s
guestionamentos propostos por Nietzsche inequivocamente foram responsaveis por dinamitarem as proposicoes
cartesianas até entdo quase intocaveis. De fato, para Nietzsche, a faculdade de pensar do homem ¢&
inevitavelmente sustentada por pressupostos metafisicos e por dogmas, portanto, sem nenhum cuidado com a
historia. Diante disto, o fendmeno da “morte de deus” e da “morte do homem” estdo profundamente ligados por
que Deus e homem/sujeito sdo absolutizacBes de verdade, ou melhor, formas absolutizantes da verdade. Com
efeito, mais contemporaneamente, outros intelectuais importantes da tradicdo filos6fica como Heidegger,
Foucault e Deleuze seguiram a intuicdo nietzschiana na reflexdo deste fendmeno filoséfico que desembocou
mais tardiamente na tematica do p6shumanismo, tema que ganhou bastante atencdo nas ultimas décadas do
século XX.

28



explosdo do fenbmeno religioso conduz a necessidade de se repensar o ser humano e com ele

a ideia de Deus que se afirma segundo sua expresséo religiosa nas mais diversas formas.

De fato, neste momento, deve ser dada a devida atencdo para as novas formas de
religiosidade, talvez a principal marca do fenémeno religioso na contemporaneidade. Nesse
sentido, esses novos caminhos em busca do sagrado desembocam nas crengas ‘“ndo
institucionais”, para além dos dogmas e das formalidades. Diante destas constatacdes, o que
parece estar em jogo aqui ndo é mais o advento “morte de Deus”, mas sim qual Deus ou qual
representacdo de Deus nédo vive mais. Diante disto, se faz necessario refletir agora acerca das
multiplas representacGes deste Deus, suas manifestacGes e, sobretudo, as formas pelas quais

0s homens tentam entrar em conexao com tal representacgéo.

Neste contexto atual, a reflexdo politica e filos6fica do pensador contemporaneo
aleméo de origem Judaica Leo Strauss, que viveu e escreveu a maior parte de sua obra nos
EUA, se mostra inspiradora para o trabalho que se pretende desenvolver nesta dissertacéo, a
gual nasce justamente de uma inquietacdo intelectual quanto ao problema do lugar e do
estatuto da religido no mundo e na sociedade contemporaneas. Strauss foi um dos poucos
estudiosos cujo pensamento teve influéncia seminal na teoria politica de nosso tempo.*? Ora,
recusando a utopia das Luzes modernas e o seu ideal de uma Aufklarung universal, um dos
pontos fundamentais da reflexdo por ele desenvolvida é justamente a ideia de que ndo é
possivel uma completa racionalizacdo de todas as instancias da atividade humana e de que,
portanto, a estabilidade e o vigor da moralidade em consideravel medida sempre dependerdo
da religiéo.

De fato, para Strauss, a religido, ao se constituir em torno de fortes representacoes e
significacGes que conferem uma sanc¢do divina ou supra-humana aos preceitos responsaveis
pela regulacdo da conduta humana, fornece a moralidade o seu mais poderoso e resistente
fundamento. E justamente por constatar esse fendmeno que ele afirma o seguinte, ressaltando
a dependéncia da moralidade em relacdo a revelacdo religiosa: “ndo ¢ preciso ser
naturalmente piedoso, € preciso ter meramente um apaixonado interesse pela genuina
moralidade para que se anseie, com todo o coracéo, pela revelagdo: o0 homem moral € o crente
potencial”.** Dando um passo além e levando adiante essa linha de raciocinio, Strauss

considerara que, na medida em que o bom funcionamento da ordem civica estd diretamente

42 BLOOM, A. Leo Strauss: September 20, 1889 — October 18, 1973. Political Theory,.v. 2, no. 4 (1974), p.
372.
4L. STRAUSS, Persecution and The Art of Writing. Chicago: University of Chicago Press, 1952, p. 140

29



vinculado a eficacia da moralidade, a religido assume, por conseguinte, um papel crucial na
esfera politica. Na visdo straussiana, a percepcdo desse fato foi caracteristica de todos 0s
pensadores pré-modernos, mesmo daqueles que optaram pelo ateismo, 0s quais jamais
subestimaram o papel politico e moral da religido. Como ele préprio afirma: “nenhum ateu
pré-moderno duvidou de que a vida social exigia a crenga em Deus ou nos deuses e a sua
adoragdo.”** Shadia B. Drury, filésofa canadense e uma das principais estudiosas do
pensamento de Strauss na atualidade, afirma que é por isso que o filésofo desenvolveu um
enorme desprezo pela democracia secular moderna, com seu projeto de constituicdo de um
espaco publico inteiramente laico e muitas vezes hostil a religido. Drury afirma também que,
para ele, o Nazismo foi uma reagéo niilista resultante da fragilidade da religido e do Estado no

contexto de um liberalismo excessivo e permissivo. #°

Constata-se, assim, que a religido, para Strauss, €, realmente, um fundamento essencial
na estruturacdo da ordem politica, exatamente por ser ela a instituicdo social mais eficaz no
que diz respeito a fundamentacdo e justificacdo da lei moral. Trata-se, de um instrumento
politico que, na visao straussiana, se destina principalmente ao controle das massas, as quais,
sem referenciais morais e religiosos consistentes, tendem a mergulhar na barbarie e na
vulgaridade moral. Segundo Drury, Strauss sugere muitas vezes, de fato, que a religido deve
ser pensada como algo que se vincula a tutela moral da multiddo, e que os governantes ndo

precisam necessariamente ser subordinados a ela, do ponto de vista intelectual.

Levando em conta tudo isso, podemos, entdo, compreender porque Strauss da a
entender, em varios de seus escritos, que os ensinamentos proclamados pela religido, embora
ndo sejam intrinsecamente verdadeiros, sdo, contudo, socialmente necessarios, constituindo
uma espécie de fraude piedosa que, direcionando o comportamento das massas, produz uma
ordem social mais estavel. Com isso, entende-se, também, porque muitos neoconservadores
norte-americanos, influenciados pelas ideias de Strauss, sejam pré-religido, mesmo que eles
préprios ndo sejam crentes. Na visdo de Strauss, a sociedade secular é a pior coisa, comenta
Drury, que esclarece ainda que, com esta afirmacdo, o filésofo faz mencéo ao individualismo,

ao liberalismo permissivo e ao relativismo resultantes da secularizagdo moderna, fendmenos

4 L. STRAUSS, Natural Right and History. Chicago: University of Chicago Press, 1953, p. 169: “No pre-
modern atheist doubted that social life required belief in, and worship of, God or gods”.
4% DRURY, B. S., The Political Ideas of Leo Strauss, Palgrave Macmillan, 2005, p. 161.

30



que provocam justamente a instabilidade do corpo politico e, em certo sentido, enfraquecem a

sociedade no que diz respeito a manutencio da vida social. 4°

Para Strauss moralidade e religido sdo, pois, inseparaveis, uma vez que O
estabelecimento das leis envolve via de regra, a necessidade de uma moral como sua fonte
primeira, moral essa que, por sua vez, dependera de uma “metanarrativa” fincada na revelacao
religiosa. No entanto, segundo Drury, embora Strauss reconheca a funcao politica da religido
e sua importancia na manutencdo da ordem social, a sua concepgao acerca do problema que
diz respeito as relacdes entre a religido e a filosofia, razdo e revelagdo, ou, como ele mesmo
gostava de falar, “entre Jerusalém e Atenas”,*’ é paradoxalmente a de que ha um conflito
insuperavel e mortal entre essas duas esferas cruciais da vida e do pensamento humanos. E o

que a seguinte passagem deixa muito claro:

A questdo fundamental é, portanto, se os homens podem adquirir esse
conhecimento do bem, sem o qual ndo podem guiar suas vidas
individualmente ou coletivamente, pelos esforcos independentes de seus
poderes naturais, ou se eles sdo dependentes, no que tange a esse
conhecimento, da Revelacdo Divina. Nenhuma alternativa é mais
fundamental do que esta: orientagdo humana ou orientagdo divina [...] A
primeira possibilidade é caracteristica da filosofia ou ciéncia no sentido
original do termo, a segunda é apresentado na Biblia. O dilema ndo pode ser
evitado por qualquer harmonizagéo ou sintese. Pois tanto a filosofia quanto a
Biblia anunciam algo como a Unica coisa necessaria, como a Unica coisa que
conta, em Ultima analise, e a Unica coisa necessaria proclamada pela Biblia é
0 oposto do que é proclamado pela filosofia: uma vida de amor obediente
versus uma vida de livre pensamento. “8

Todavia, quando se tenta entender o Direito ou a origem da autoridade, para este
pensador ndo é possivel substituir a religido pela filosofia ou pela ciéncia. Strauss endossa,
certamente, o diagndstico de Nietzsche segundo o qual o desenvolvimento da racionalidade
moderna leva ao fenbmeno da morte de Deus, isto é, a substituicdo da religido e dos valores

metafisicos pela ciéncia e seus métodos, fragilizando aos poucos a importancia dos contos,

46 |bidem, p. 163.
47 Ibidem, p. 37.
8 “The fundamental question, therefore, is whether men can acquire that knowledge of the good without which
they cannot guide their lives individually or collectively by the unaided efforts of their natural powers, or
whether they are dependent for that knowledge on Divine Revelation. No alternative is more fundamental than
this: human guidance or divine guidance [...] The first possibility is characteristic of philosophy or science in the
original sense of the term, the second is presented in the Bible. The dilemma cannot be evaded by any
harmonization or synthesis. For both philosophy and the Bible proclaim something as the one thing needful, as
the only thing that ultimately counts, and the one thing needful proclaimed by the Bible is the opposite of that
proclaimed by philosophy: a life of obedient love versus a life of free insight”. (STRAUSS, L. Natural Right and
History, p. 74).

31



das fabulas e dos “encantos” do mundo. Strauss, porém, vé esse fenbmeno como algo
duvidoso e extremamente problematico, porque, para ele, a atitude intelectual caracteristica da
ciéncia ou da filosofia é restrita a poucos, ndo constituindo algo que possa ser realmente

popularizado. Dai a utilidade politica da religido.

De fato, para Strauss as sociedades atuais, sobretudo as ocidentais, foram durante
quase toda a histéria guiadas ou fortemente influenciadas pelo legado deixado por duas
cidades antigas e que inevitavelmente se contrapdem: Jerusalém e Atenas. Essas duas cidades,
segundo Strauss, sdo como um simbolo de duas visdes antagonicas de mundo. A primeira
representa a revelacdo de uma palavra e de uma lei divinas, que foram dadas a um punhado de
homens privilegiados em um momento primordial, e que se encontram na origem dos
monoteismos. A segunda, por sua vez, representa a filosofia, ou a racionalidade filosofica, o
livre pensar que gerou o paradigma do homem auténomo e cientifico,*® que tudo questiona e
tudo quer saber. Desta forma, é claro e evidente que essas duas herangas sdo separadas entre

si por um abismo e de certa maneira se rivalizam até os dias atuais.

Ainda neste mesmo sentido, em seu texto “Jerusalem and Athens — Some Preliminary
Reflections”, contido na coletanea Studies in Platonic Political Philosophy, Strauss enfatiza a
ampla relevancia do legado destas duas civilizagdes, e afirma que se quisermos entender o
mundo ocidental, ou melhor, a cultura do homem ocidental, temos que tentar entender, antes
de qualquer coisa, a tradicdo judaica e a tradicdo grega, pelo fato de que do mundo ocidental
esta profundamente marcado pela cultura destes dois povos. Como o préprio autor demonstra

claramente bem no inicio de seu texto e observaremos nesta passagem:

Todas as esperancas que nos entretemos em meio das confusdes e perigos do
presente sdo fundadas positivamente ou negativamente, diretamente ou
indiretamente, sobre as experiéncias do passado. Destas experiéncias as mais
amplas e mais profundas, tanto quanto nés, homens ocidentais, estamos
concernidos, sdo indicadas pelos nomes das duas cidades Jerusalém e
Atenas. O homem ocidental se tornou o que é e é o que ele é através da
unido de fé biblica e do pensamento grego. A fim de entender a nés mesmos
e para iluminar o nosso caminho desgovernado para o futuro, temos que
entender Jerusalém e Atenas. *

49 Esta postura possui como premissa fundamental o questionamento ininterrupto e através deste questionamento
ininterrupto obter o conhecimento sobre o todo ou acerca da totalidade das coisas ou da ordem de todas as
coisas.

50 «All the hopes that we entertain in the midst of the confusions and dangers of the present are founded
positively or negatively, directly or indirectly on the experiences of the past. Of these experiences the broadest
and deepest, as far as we Western men are concerned, are indicated by the names of the two cities Jerusalem and
Athens. Western man became what he is and is what he is through the coming together of biblical faith and

32



Com efeito, Strauss afirma que “nds devemos tentar entender a diferenga entre a
sabedoria biblica e a sabedoria grega. NOs veremos que tanto uma como a outra pretendem ser
a verdadeira sabedoria”.®® No entanto, inequivocamente estas duas sabedorias estdo
fundamentalmente estruturadas a partir de horizontes distintos. Para dar apenas um exemplo,
vejamos a forma pela qual estas duas tradi¢cbes entendem alguns aspectos do conhecimento.
“A distincdo entre mito e logos; mito e historia € de origem grega. Do ponto de vista da biblia,
os ‘mitos’ sdo verdade como as ‘historias’”.>> Enfim, ndo pretendo me estender, agora, acerca
desses aspectos, uma vez que eles serdo abordados mais adequadamente e com merecida

atencdo no segundo capitulo.

Porém, desta forma, o que Strauss parece querer mostrar € que nao ha um
entendimento entre estes dois discursos e que € inatil tentar harmoniza-los, ja que 0s mesmos
partem de pressupostos diferentes. Ora, se é entdo impossivel trata-los de igual maneira,
portanto esses dois tipos de sabedoria devem ter utilidades diferentes e devem ser
direcionados a tipos diferentes de homens, pois, como a historia nos mostra, tentar entender a
racionalidade filosofica a partir do olhar da teologia compromete conceitos oriundos da
filosofia, assim como é verdade o contrario, isto é, tentar entender o advento da revelacao
fazendo uso exclusivamente da racionalidade filoséfica torna problemética a teologia,

ocasionando graves aporias.

Sendo assim, 0 que Strauss pretende € mostrar a importancia destas duas tradi¢oes,
assim como validar estes dois discursos, porém, com objetivos diferentes, como ja foi dito
anteriormente. Neste sentido, tendo em vista que ambos possuem em consideravel sentido,
grande importancia para a pratica politica e para manutencdo da ordem civica. Sobretudo,
imprescindivel e essencial para tornar a vida em sociedade algo possivel. De fato, 0 que esta
em jogo aqui ¢ que tanto a “sabedoria hebraica” (revelacao biblica) como a “sabedoria grega”
(racionalidade filosofica) sdo criagdes humanas para os humanos, portanto, legitimadas por

seus discursos.

Greek thought. In order to understand ourselves and to illuminate our trackless way into the future, we must
understand Jerusalem and Athens.” (STRAUSS, L. Studies in Platonic Political Philosophy. Chicago: The
University of Chicago Press, 1983, p. 147).
51 |bidem, p. 149.
52 |bidem, p.150.

33



Em suma, o pensamento straussiano abre a possibilidade para pensar novos critérios
éticos para avaliar de maneira critica a explosdo do fendmeno religioso bem como podera
contribuir decisivamente para enfrentar problemas filoséficos como a “morte de Deus” e a
“morte do homem” no cenario da cultura contemporanea. Neste sentido, esta pesquisa
pretende focar-se no confronto com os desafios do fendmeno religioso que se configura na
contemporaneidade, tendo como ponto de referéncia a contribui¢do do pensamento filosofico
de Leo Strauss — autor que, como vimos, se propde a repensar a relacdo intrinseca entre
politica, moralidade e religido na contemporaneidade, a partir de uma problematizacdo da

utopia iluminista moderna.

Levando em conta esses elementos, 0 que Strauss v& como necessario € reintroduzir o
debate sobre o problema teoldgico-politico, de maneira a criar um terreno fértil e favoravel a
discussédo acerca da necessidade social da religido. Para tal tarefa é primeiramente necessario
se pensar os limites do projeto de racionalizacdo e secularizacdo das sociedades elaborado
pelo iluminismo. Posteriormente, entender de que forma a religido pode ser util na criacdo de
uma atmosfera protetora da prépria sociedade, através de seu grande poder de significacdo e

norteamento da vida moral das massas e do homem de rebanho. >3

Diante de tal problematica Strauss recorrera a sabedoria dos antigos e ao fazer isto,
percebe que desde a antiguidade ha uma profunda “discordia” entre fé e razdo, ou também,
como poderiamos dizer, entre fé e ciéncia. Neste sentido, é importante lembrar que é no
mundo grego que se da o advento da racionalidade filosofica assim como do homem teérico.>*
Todavia, por outro lado, é historicamente reconhecido que os povos semitas, sobretudo os

hebreus, tenham desenvolvido o0 monoteismo baseado na revelacéo.

53 Termo encontrado no pensamento filoséfico de Nietzsche, designando as massas ou 0 homem comum, que
ndo possui uma vida tedrica ou teorética, isto &, uma vida filoséfica ou cientifica.

% Aqui este termo pode ser entendido como aquele que se preocupa e se dedica ao “o que é?” das coisas
concernentes ao todo ou a totalidade.

34



2. POLITICA, RACIONALIDADE E ESOTERISMO: O PENSAMENTO
FILOSOFICO-POLITICO DE LEO STRAUSS

2.1. O que é a Filosofia Politica para Leo Strauss?

Entender o que é a filosofia politica no @mbito do pensamento filosofico de Strauss se
mostra como uma tarefa indubitavelmente necessaria para uma tentativa de melhor
compreensdo da reflexdo desenvolvida por este filésofo. De fato, Strauss dedicou grande parte
de sua obra a defesa da necessidade de recuperacdo da filosofia politica, disciplina entendida
por ele mesmo como “um ramo da filosofia”.>® Neste sentido, o que preocupa Leo Strauss € a
possibilidade de que a filosofia politica seja destruida por aquelas que sdo, segundo ele, as
duas maiores correntes de pensamento da modernidade, quais sejam: o Positivismo e 0
Historicismo, o primeiro representando o paradigma da ciéncia moderna e sua compreensao
acerca das relacdes entre fatos e valores e 0 segundo, a visao historicista que, levada até as
ultimas consequéncias, nos desvela a face relativa e perecivel de todas as culturas e
consequentemente de todos os codigos morais. Ao fazer isso, 0 argumento historicista
inviabiliza completamente ndo so a filosofia politica, mas a propria filosofia.>® Sendo assim,
na Otica de Strauss, esses dois paradigmas modernos, se aceitos como verdades,
inviabilizariam a reflexdo filoséfica sobre as coisas politicas, isto €, tornariam invidvel a
possibilidade da busca do melhor regime, da melhor lei, do melhor governo, o que neste
mesmo sentido, na visdo de Strauss, levou a sociedade contemporanea ao relativismo e a um

resultante niilismo.

Por ser assim, tais preocupacOes estdo presentes de forma explicita e central no
pensamento straussiano, como Catherine e Michel Zuckert explicam nesta passagem que pode

nos servir de introducdo para o comeco dos esclarecimentos que desenvolveremos a seguir

% STRAUSS, Leo. What is Political Philosophy?. Chicago: University of Chicago Press, 1988, p. 10.
% Consultar, Strauss, Leo, Direito Natural e Historia. Tradugéo Bruno Costa Simdes; revisdo da traducdo Anibal
Mari, Marcelo Cipolla. — So Paulo; Editora WMF Martins Fontes 2014. — (Biblioteca do Pensamento Moderno)
p. 43 -97.

35



acerca do que é, de fato, a filosofia politica para Strauss e acerca de quais problemas estdo em
Jogo, para ele, na compreensao dessa disciplina:

Seu principal esforco intelectual foi dedicado a tentativa de reviver a
filosofia politica; temia que ela tivesse caido como presa das principais
autoridades intelectuais da modernidade - a saber, a ciéncia, sob a forma de
positivismo, e a historia, sob a forma de historicismo. Estas duas forgas
intelectuais, tdo diferentes entre si, concordaram com a rejeicdo da
possibilidade da filosofia politica como praticada desde Socrates até o final
do século XIX. °7

Dito isto, e apresentado tal risco, é importante que inicialmente tentemos entender
mais adequadamente no que implica a propria filosofia para Leo Strauss e logo em seguida,
compreender qual o problema central da filosofia politica. Com efeito, este pensador se
mostra comprometido, primeiramente, em efetuar algumas distingdes filosoficas que se
mostrardo fundamentais para o entendimento da sua reflexdo, as quais serdo imprescindiveis
ao longo do desenvolvimento deste capitulo. Primeiro, deve-se observar o que Strauss pensa
acerca da filosofia em geral. Para ele, a filosofia é a reflexdo sobre todas as coisas, sobre um
todo ou uma totalidade. Em outras palavras, é a busca da substituicdo das opinies acerca do
todo — entenda-se: das opiniBes acerca de Deus, do mundo e do homem — pelo conhecimento
acerca do todo. No entanto, Strauss reconhece a problematicidade dessa empresa e,
admitindo que o conhecimento do todo n&o é inteiramente acessivel ao homem, considera que
a filosofia ndo pode, pois, se converter em posse perfeita da verdade, o que torna a atividade
filosofica uma atividade essencialmente investigativa. E 0 que se constata nesta reflexo

elaborada por Strauss acerca do que é a filosofia:

A filosofia é, essencialmente, ndo a posse da verdade, mas a busca da
verdade. O traco distintivo do fildésofo é que “ele sabe que ndo sabe nada”, e
que a sua visdo sobre a nossa ignorancia concernente a maioria das coisas 0

57 “Son principal effort intellectuel fut consacré a la tentative de reviver la philosophie politique, don’t il
craignait qu’elle ne fiit tombée en proie aux autorités intellectuelles majeures de la modernité — a savoir, la
science, sous la forme du positivisme, et I’histoire, sous la forme de I’historicisme. Ces deux forces
intellectuelles, si différence 1’une de 1’autre, s’accordaient sur rejet de la possibilité de la philosophie politique
telle qu’elle fut pratiquée depuis Socrate jusqu’a la fin du XIX siécle”. ZUCKERT, Michel & Catherine. Leo
Strauss et le probleme de la philosophie politique. In: Francois Coppens, David Janssens et Yuri Yomtov, Leo
Strauss — A quoi sert la philosophie politique? Débates Philosophiques - Collection dirigée par Yves Charles
Zarka. Paris: Presses Universitaires de France, p 15.

36



induz a lutar com todo o seu poder em busca do conhecimento. Ele deixaria
de ser um filésofo ao fugir das questdes concernentes a essas coisas ou,
entdo, ao negligencia-las porque elas ndo podem ser respondidas. %

Diante disto, nos deparamos com o carater estritamente investigativo da filosofia. De
fato, diante de toda problematicidade da existéncia humana é caracteristico do filésofo que
mesmo assim ele busque o conhecimento do todo ou da totalidade das coisas.>® Porém, por
outro lado, para Strauss, “a filosofia nunca vai além do estagio da discussao ou da disputa e
nunca ird alcangar o estagio de decisdo. Isto nao faz da filosofia inatil”.%% Com efeito, se a
verdade fosse de fato alcangada ndo haveria mais para que se pensar a filosofia ou o filosofar,
em ultima analise ndo haveria mais questdes fundamentais a serem pensadas ou respondidas.
Portanto, é necessario que o carater de davida permanente da filosofia seja mantido para a sua

prépria sobrevivéncia.

Em um segundo momento, serd necessario explicar outra questao primeva que € o fato
de que, segundo afirma Strauss, “toda ag@o politica destina-se ao ato de preservagdo ou de
mudanca; quando desejamos preservar, ndés queremos prevenir uma mudanca para o pior;
quando se deseja mudar, nds queremos algo de melhor”.%! Desta forma, as acdes politicas
estdo sempre em busca do que poderia ser melhor ou pior. Neste sentido, para Strauss isto
ganha um carater de doxa (opinido) e claro totalmente questionavel e pueril. Sobretudo, o
esforgo da filosofia politica é para deixar claro que toda acdo politica se propde, em si mesma,

conhecer o bem, ou o melhor.

Neste contexto, “a filosofia politica ¢ um ramo” %2 da filosofia que tenta distinguir
opinido de conhecimento, ou, mais precisamente, estabelecer uma separacdo entre déxa e
episteme. Esta expressao, por sua vez, representa o ramo que trata das questdes politicas e ndo
de questbes puramente filosoficas, no entanto, isto deve ser melhor explicado posteriormente.

Ainda por esta mesma via, a filosofia politica como um ramo da filosofia possui suas proprias

%8 “Philosophy is essentially not possession of the truth, but quest for the truth. The distinctive trait of the
philosopher is that “he knows that he knows nothing”, and that his insight into our ignorance concerning the
most important things induces him to strive with all his power for knowledge. He would cease to be a
philosopher by evading the questions concerning these things or disregarding then because they cannot be
answered”. STRAUSS, Leo. What is Political Philosophy?. Chicago: University of Chicago Press, 1988, p. 11.
5 Para Strauss, o conhecimento do todo ao qual a filosofia busca possui um carater problematico, isso nos
mostra a visdo zetética (investigativa) concernente a atividade filoséfica proposta por Strauss.
% Ibidem, p. 11.
%1 Ibidem, p. 10.
62 |bidem, p. 11.

37



questdes que, como ja foi explicitado anteriormente, estdo ligadas & politica. E neste ponto
que se observa uma factual distingo entre filosofia politica e filosofia. A primeira tem como
um de seus principais objetivos, pensar e analisar as opinides sobre a natureza das coisas
politicas e se necessario muda-las. Assim, a filosofia politica esta compromissada com as
coisas politicas e com as coisas que evidentemente passam pelo crivo da opinido, como é

explicitado de forma clara nesta passagem:

Da filosofia assim entendida, a filosofia politica € um ramo. A filosofia
politica sera, entdo, a tentativa de substituir a opinido sobre a natureza das
coisas politicas pelo conhecimento da natureza das coisas politicas. Coisas
politicas sdo, por natureza, sujeitas a aprovacdo e a desaprovacdo, a escolha
e & rejeicdo, ao louvor e a censura. E de sua esséncia ndo serem neutras, mas
suscitar uma exigéncia de obediéncia, fidelidade, decisdo ou julgamento dos
homens. N&o se entende, entdo, as coisas politicas como elas sdo, se nao se
leva a sério sua reivindicacdo explicita ou implicita para serem julgadas em
termos de bondade ou maldade, de justica ou injustica, ou seja, se ndo se as
mensura por algum padrdo de bondade e justica.®

Diante disto, percebe-se que a filosofia politica pretende inexoravelmente pensar de
forma efetiva o bem, o melhor regime ou a melhor forma de viver e de agir, no &mbito da
natureza das coisas politicas. Este universo que ndo deve ser assemelhado ou confundido com
questdes politicas em geral, mostra Strauss quando afirma que “toda filosofia politica ¢
pensamento politico, mas nem todo pensamento politico é filosofia politica”.®* Ora, nesse
sentido, de fato o que se entende é que Strauss leva em consideracdo 0 aspecto de que o
pensamento politico ndo esta comprometido com a distincdo entre opinido e conhecimento.®®
A filosofia, porém, para ele, se esforca para repensar e recolocar opinides sobre fundamentos
politicos com base em considera¢des de conhecimento. Ainda neste contexto, Strauss afirma
de forma contundente que “um pensador politico que ndo é filésofo é basicamente interessado
ou anexado a uma ordem ou politica especifica. O fildésofo politico € basicamente interessado

na, ou ligado & verdade”.%® Sendo assim, conclui-se parcialmente que pensamento politico ndo

83 «Of philosophy thus understood, political philosophy is a branch. Political philosophy will then be the attempt
to replace opinion about the nature of political things by knowledge of the nature of political things. Political
things are by their nature subject to approval and disapproval, to choice and rejection, to praise and blame. It is
of their essence not to be neutral but to raise a claim to men’s obedience, allegiance, decision or judgment. One
does not understand then as they are, as political things, if one does not take seriously their explicit or implicit
claim to be judged in terms of goodness or badness, of justice or injustice, i.e., if one does not measure then
them by some standard of goodness and justice”. Ibidem, p. 11.
% Ibidem, p. 12.
% lbidem, p. 12.
% |bidem, p. 12.

38



é filosofia politica. Nesse sentido, pensar politicamente € intrinseco & experiéncia humana e
isso é o fundamento da vida social. Ainda nesta perspectiva 0 que Strauss deseja mostrar é
que filosofia politica esta para além desta conjuntura formada por leis e outras convengoes

essenciais para a vida em sociedade.

Com efeito, para Strauss a descoberta da categoria de natureza realizada através da
racionalidade filosofica alterou diretamente a relagdo do pensamento humano com a
sociedade, o0 que inequivocamente tornou a pesquisa da filosofia politica algo possivel e, em
consideravel sentido, necessario. Neste contexto Strauss afirma que “uma vida politica que
desconhece a ideia de direito natural ignora necessariamente a possibilidade da ciéncia
politica e, de fato, ignora a possibilidade da ciéncia como tal”.®” Porém, ainda neste mesmo
sentido, Strauss observa que “por outro lado, uma vida politica consciente da possibilidade da
ciéncia sabe necessariamente que o direito natural constitui um problema”.®® Aqui nos
deparamos com o carater ambiguo da descoberta do direito natural pela filosofia: se, por um
lado, tal descoberta é necessaria, por outro, a ideia de natureza, ao envolver a contestacdo das
tradiches e consequentemente das leis, coloca em xeque os padrdes e as convencoes, €, ao
colocar em xeque os padrfes e as convencOes, atinge diretamente o a@mago mesmo da

sociedade ao retirar seu esteio e tudo aquilo que Ihe serve de fundamento.

Sendo assim, a descoberta da ideia de natureza nos leva a contestacdo radical da
autoridade. Podemos ja ver, aqui, o carater problematico da relacdo da filosofia com as
crencas que sustentam a sociedade. De fato, “a filosofia é a busca dos ‘principios’ de todas as
coisas, o que significa, primordialmente, a busca das ‘origens’ de todas as coisas ou das
‘coisas primeiras’”.®9 Ora, a natureza existe antes dos homens e por ser assim, é anterior a
filosofia, portanto, “o primeiro filosofo foi o primeiro homem que descobriu a natureza”,”® ou
por outra, o primeiro homem que se deu conta da existéncia da natureza. Diante disto,
estamos diante do carater pré-filosofico da ideia de natureza. Nesse sentido, na Otica de
Strauss, 0 equivoco esta no fato de se encarar a ideia de natureza como “a totalidade dos
fendmenos”, isto €, entender todos 0s fenbmenos como naturais. Para Strauss, é necessario se
estabelecer uma nitida e crucial distin¢do para o entendimento deste problema: para ele, a

descoberta da natureza é caracterizada por uma divisdo entre os fendmenos naturais e

67 Strauss, Leo, Direito Natural e Histdria. Tradugdo Bruno Costa Simdes; revisdo da tradugédo Anibal Mari,
Marcelo Cipolla. — S&o Paulo; Editora WMF Martins Fontes 2014. — (Biblioteca do Pensamento Moderno) p. 97.
% Ibidem, p. 97.
% Ibidem, p. 98.
0 Ibidem, p. 98.

39



fendmenos nio naturais, sendo assim “natureza” é um termo de diferenciagdo.’t Como se

pode observar nesta passagem de Direito Natural e Historia:

Embora todas as coisas ou todas as classes de coisas tenham o seu costume
ou o0 seu modo de ser, had um costume ou modo de ser particular que é de
suprema importancia: o “nosso” modo de ser, 0 modo como “nds” vivemos
“aqui”’, o modo de vida de um grupo independente ao qual um homem
pertence. Podemos chamar esse caso de costume ou modo de ser “supremo”.
Nem todos os membros do grupo observam sempre esse modo de ser, mas a
maioria o retoma quando ele é trazido propriamente a sua meméria: 0 modo
de ser supremo € o caminho correto. A sua retiddo a garantida pela sua
ancestralidade. 7

Dito isto, temos acesso ao ponto chave de nosso problema, que é por assim dizer, o
carater ancestral da autoridade e que legitima todas as tradi¢bes, padrGes e convencoes
sociais. Em outras palavras, as verdades e valores de bem e mal, certo e errado que garantem
a sustentabilidade ou a manutencdo de um establishment social ou da ordem civil estdo, de
fato, relacionados ao carater convencional da vida em sociedade. Portanto, “a vida pré-
filosofica caracteriza-se pela identificagdo primeva do bom com o ancestral”.”® Porém, ao se
identificar o bom com o ancestral ¢ necessario de antemao considerarmos o fato de que “os
ancestrais eram absolutamente superiores a nés”,’* e sendo tal afirmacdo verdadeira é
necessario acreditar também que “os ancestrais, ou aqueles que estabeleceram o modo
ancestral, eram deuses, ou pelo menos que eles ‘habitavam perto dos deuses’”,” e diante
disto, ao conceber 0 modo de vida bom ou correto como algo atribuido a um ensinamento

ancestral estaria mesmo que tacitamente estabelecido que tal modo correto € uma lei divina.

Ora, “o surgimento da ideia de direito natural pressupde, portanto, a diivida em relagao
a autoridade”.”® De fato, diante da constatacdo de uma imensa variedade de cddigos morais
surge um grave questionamento: afinal qual é o cdédigo correto? Tal questionamento é,
sobretudo, um questionamento da filosofia, por que é a filosofia que estara preocupada com
aquilo que € bom por natureza, como aquilo que antecede qualquer lei, padrdo ou convencao

social. E por ser assim, a filosofia se configura como uma contestacdo da propria autoridade

L Ibidem, p. 99.
2 |bidem, p. 99.
73 Ibidem, p. 100.
" Ibidem, p. 100.
75 Ibidem, p. 100.
76 |bidem, p. 101.
40



(ancestral/divina). Desta forma, a ancestralidade passa a ndo ser mais uma garantia da
legitimacdo de um modo correto de ser, e diante disto Strauss chama atencdo para uma
diferenciagdo fundamental, a de que deve haver uma “busca do que ¢ bom por natureza, que
se distinguira do que ¢ simplesmente bom por convengdo”.”” Por isso a filosofia coloca toda
autoridade e todos os codigos morais em risco, por explicitar sua fragilidade diante da ideia de

natureza.

Portanto, ainda neste mesmo sentido, sendo constatado tal perigo “a lei ou convengao
tem a tendéncia, ou a fungéo, de esconder a natureza; tendéncia alcancada na medida em que
a natureza é, de inicio, vivida ou ‘dada’ exclusivamente como ‘costume’”.’® De fato, ao
atingir a autoridade que até entdo era garantida pela ancestralidade, ou melhor, a filosofia em
sua busca pelo bem, tentou de toda sorte, buscar o que € bom por natureza, e ao fazer isso,
“afetou radicalmente a atitude do homem diante das coisas politicas em geral e das leis em

particular, uma vez que atingiu profundamente sua compreensao dessas coisas”.’®

A partir daqui, é importante chamar a atencdo para uma outra distincdo estabelecida
por Strauss, a saber, aquela entre filosofia politica e politica teoldgica. Para Strauss, “teologia
politica sdo ensinamentos politicos baseados na revelacdo divina, enquanto a filosofia politica
esta limitada ao que é acessivel a mente humana”.® Por tltimo sera esclarecido aqui a relagéo
entre a filosofia politica e a ciéncia politica, termo sobre o qual Strauss faz algumas
observac@es. Para ele, ciéncia politica € um termo ambiguo pelo fato de que as investigacoes
acerca das coisas politicas sdo efetuadas pelo viés do modelo da ciéncia natural. Por sua vez,
Strauss efetua profundas criticas a esta forma de analise das coisas politicas. Tais criticas
partem do pressuposto de que especular acerca das coisas politicas com base em um

empirismo radical € algo que precisa ser repensado.

De fato, “filosofia politica ¢ a tentativa de entender a natureza das coisas politicas”.8!

Entretanto, € inegavel que o cotidiano € marcado por experiéncias politicas, 0 que ndo implica
dizer que todos sejam cientistas politicos ou filésofos. Mas, sobretudo, “o conhecimento

politico esta rodeado pela opinido politica”.8? E a partir deste aspecto que Strauss estabelece

" Ibidem, p. 103.
8 Ibidem, p. 109.
0 Ibidem, p. 109.
8 STRAUSS, Leo, What is Political Philosophy? And Other Studies. Chicago: The University of Chicago Press,
1988 (1959), p. 13.
8 Ibidem, p. 14.
8 |bidem, p. 15.
41



uma clara distingdo: “opinido ¢ algo completamente diferente de conhecimento das coisas
politicas. Sobretudo, opinido é algo que estd fortemente caracterizado por achismos, crengas e
preconceitos”.8 Por ser assim, para Strauss, “isto ¢ esséncia da vida politica, ser guiada por
uma mistura de conhecimento politico e opinido politica”.8* Neste sentido, o que esta em jogo
aqui para Strauss é o carater dialético da filosofia politica, que, embora esteja fundada na
distingdo entre opinido e conhecimento como ja foi dito anteriormente, assume como seu

ponto de partida necessario o dominio da opinido.

Ainda por esta via, a fim de tentar entender melhor a reflexdo straussiana acerca da
filosofia politica, deve-se observar sua critica as pretensdes da ciéncia politica moderna, que
por sua vez tenta adquirir uma compreensdo a partir do estudo da situacdo politica dada. Ora,
afirma Strauss; “todo conhecimento das coisas politicas implica aceitagdo concernente a
natureza das coisas politicas; i. e. aceitacdo que concerne ndo meramente a dada situacdo
politica, mas & vida politica ou a vida humana como tal”.®® Portanto, na visio de Strauss ndo é
possivel ter acesso a uma determinada realidade politica e social sem um minimo convivio ou
sem nenhum grau de afetacdo pela mesma, porque as coisas politicas a principio possuem o

carater de opinido.

Diante disto, dar-se-4 um passo para uma reflexdo acerca do problema da filosofia
politica na modernidade, apontado por Strauss. O fildsofo chama atencdo para o fato de que
nas sociedades antigas ou originarias de pouca complexidade o conhecimento politico ou o
conhecimento das coisas politicas era de posse dos homens mais velhos e consequentemente
mais sdbios ou dos bons historiadores. De fato, esses eram totalmente compromissados com
0s assuntos publicos e de grande importancia, por outro lado, nas “sociedades dinamicas de
massa” isto ndo ¢é suficiente. Por serem sociedades caracterizadas por grande complexidade e
mudancas frenéticas. Portanto, com isso na modernidade o crescimento desse tipo de
sociedade fez com que os assuntos publicos de grande importancia ou as coisas politicas se

tornassem coisas de competéncia e interesse quase que exclusivo do cientista politico. &

Porém, Strauss alerta que ndo se pode esquecer que tanto o estudioso como 0 nédo
estudioso das coisas politicas possui 0 mesmo referencial central, que é de fato a “situagéo

politica dada”. Esta problemética é apontada pelo filésofo como um sintoma oriundo das

8 Ibidem, p. 15.
8 Ibidem, p.15.
8 Ibidem, p. 16.
% |bidem, p. 15.
42



ultimas décadas do século XIX, o qual também foi vivido por Husserl e Heidegger. Esse
sintoma é demonstrado pelo que Strauss chama de decadéncia da filosofia politica, do qual

algumas causas sao citadas nesta passagem:

A rejeicdo da filosofia politica como n&o cientifica é caracteristica do atual
positivismo. Positivismo ndo é mais 0 que desejava ser quando Auguste
Comte o originou. Ele ainda concorda com Comte ao sustentar que a ciéncia
moderna é a mais alta forma de conhecimento, precisamente porque ela ndo
mais visa, como a teologia e a metafisica o fizeram, ao conhecimento
absoluto do porgqué, mas apenas ao relativo conhecimento do como. Mas
depois de ter sido modificado pelo utilitarismo, pelo evolucionismo e pelo
neokantismo, ele abandonou completamente a esperanca de Comte de que
uma ciéncia social modelada pela ciéncia natural moderna seria capaz de
superar a anarquia intelectual da sociedade moderna. &

E neste contexto que Strauss propde uma critica ao modelo politico estabelecido nas
sociedades ocidentais modernas, ou, mais precisamente, uma critica ao plano moderno de
sociedade. Nesta 6tica, para ele, a decadéncia da filosofia politica, ou melhor, a indiferenca
diante deste assunto ou disciplina, levou a sociedade a um profundo relativismo, que, na visao
de Strauss, é o caminho mais curto através do qual se desembocaria no fenémeno do niilismo,

como se pode observar nesta passagem:

Quando ele [Weber] diz que a democracia € um valor que evidentemente ndo
é superior ao valor oposto, ele ndo quer dizer que esta impressionado com a
alternativa que ele rejeita, ou que seu coragdo ou sua mente estdo dilacerados
entre alternativas que, em si mesmas, sd0 igualmente atraentes. Sua
"neutralidade ética" esta tdo longe de ser niilismo ou a via para o niilismo,
gue ela nada mais é do que um alibi para a auséncia de pensamento e para a
vulgaridade: dizendo que a verdade e a democracia sdo valores, ele diz, com
efeito, que ndo se tem que pensar sobre as razbes pelas quais essas coisas
sdo boas, e que ele pode se curvar, como qualquer outra pessoa, aos valores
gue séo adotados e respeitados por sua sociedade. O positivismo da ciéncia
social promove ndo tanto o niilismo quanto conformismo e filistinismo.®

87 «“The rejection of political philosophy as unscientific is characteristic of present-day positivism. Positivism is
no longer what it desired to be when Auguste Comte originated it. It still agrees with Comte by maintaining that
modern science is the highest form of knowledge, precisely because it aims no longer, as theology and
metaphysics did, at absolute knowledge of the why, but only at relative knowledge of the how. But after having
been modified by utilitarianism, evolutionism, and neo-kantianism, it has abandoned completely Comte’s hope
that a social science modeled on modern natural science would be able to overcome the intellectual anarchy of
modern society”. Ibidem, p. 18.

8 “When he [Max Weber] says that democracy is a value which is not evidently superior to the opposite value,
he does not mean that he is impressed by the alternative which he rejects or that his heart or his mind is torn
between alternatives which in themselves are equally attractive. His “ethical neutrality” is so far from being

43



De fato, o que é colocado em jogo aqui por Strauss é a consolidacdo do niilismo,
fendmeno que para este pensador € visto como resultado da renincia a tentativa de
compreender racionalmente a natureza dos valores e das coisas politicas, gerando um
relativismo desenfreado e desnorteador sem precedentes. Para Strauss, tal fendmeno levaria o
homem ocidental a um estado de indiferenca moral e de anarquia extremos, no qual as bases
de uma vida social mais ordenada se encontrariam comprometidas, tamanho é o vacuo
deixado pela destruicdo e aniquilagdo de valores fundamentais que tornam a humanidade
possivel. H4, assim, para Strauss, uma relagdo entre niilismo e positivismo, porque este, ao
negar a possibilidade de um conhecimento racional da moral, transforma os valores em algo
arbitrario e destituido de inteligibilidade. No entanto, este tema ainda serd melhor esclarecido

mais adiante.

Ao retomar mais uma vez a reflexdo sobre o que € a filosofia politica € importante
entender os motivos de sua decadéncia. Ora, para Strauss uma das principais causas desse
fendmeno intelectual contemporaneo seria a ascensdo do historicismo e do relativismo moral
que varreu e impossibilitou qualquer forma de se estabelecer um conhecimento axiologico
solido assim como valores universais. Com isso, a filosofia politica passou indevidamente a
ser olhada como um conservadorismo gratuito na contramado do progresso e da evolugéo.
Parece evidente que se partirmos deste pressuposto, logo constataremos que um julgamento
de valor seria algo obsoleto, indcuo e arbitrario. Por ser assim, Strauss ndo acha que essa seria
a melhor saida e também a vé como um golpe desferido contra a filosofia politica, ja que a
ciéncia politica, na sua visdo, nao teria fundamento algum, se compreendida a partir da ideia
de um conhecimento “livre de valores” & (Value Free). E neste contexto, marcado pela
exacerbada valorizacdo do conhecimento cientifico e total desvalorizacdo do néo cientifico ou
pré-moderno (pré-cientifico), isto é, da religido, das tradices e do senso comum, que a

filosofia politica vai perdendo paulatinamente sua importancia. De fato, ndo era de se esperar

nihilism or the road to nihilism that it is not more than an alibi for thoughtlessness and vulgarity: by saying the
democracy and truth are values, he says in effect that one does not have to think about the reasons why these
things are good, and that he may bow as well as anyone else to the values that are adopted and respected by his
society. Social science positivism fosters not so much nihilism as conformism and philistinism”. Ibidem, p. 20.
8 Neste contexto, para Strauss, uma ciéncia politica ou filosofia politica que partir do pressuposto da liberdade
em relacdo aos valores, evidentemente, estaria caindo em um relativismo profundo, em outras palavras, sendo
indiferente ao que seria realmente a busca do melhor, permaneceriamos na Déxa (opinido), portanto ndo haveria
mais espacgo para 0 conhecimento, ja que tudo é temporal. Diante disto, 0 mundo ocidental cederia uma grande
lacuna ao niilismo, o que Strauss vé com grande preocupacao.

44



o0 contrério, j& que a filosofia politica pretende pensar acerca do bem e do mal, do que é belo e
do ndo € belo, do justo e do que € injusto e assim por diante.

Diante desta condicdo relativizante e totalmente perspectivista dos valores, a filosofia
politica, enquanto busca do conhecimento da natureza das coisas politicas, € desqualificada e
considera-se que € a ciéncia politica que a priori deve tratar das coisas politicas; no entanto,
para tal tarefa a ciéncia politica precisa responder a uma questdo inicial: “o que € politica?”
Segundo Strauss, “essa questdo ndo pode ser respondida cientificamente, mas apenas
dialeticamente”.®® Por sua vez, um argumento dialético sempre parte do “senso comum” isto
¢, de um conhecimento pré-cientifico e o que se observa é que o “positivismo transforma isso
em historicismo”.%! Estas explicacdes culturais passaram a ser a principal caracteristica do
discurso intelectual do século XIX até a atualidade. Assim, para Strauss o retorno da filosofia
politica seria uma alternativa para repensarmos os posicionamentos politicos e os juizos de

valor nas sociedades contemporaneas ocidentais.

Neste contexto, Strauss afirma que, “hoje, a filosofia politica estd em um estado de
decadéncia e talvez de putrefacio”.®? Esta radical afirmacdo se deve ao fato de que seus
métodos, sua funcdo e seu objeto precipuo de estudo foram desacreditados diante de varios
questionamentos. Ainda neste mesmo sentido, segundo Strauss ndo ha exagero em afirmar
que “a filosofia politica ndo existe mais, exceto como assunto para enterro, i.e. para arquivo
historico, ou também como um tema de manifestagbes fracas e ndo convincentes”.*®
Entretanto, duas correntes de pensamento seriam as grandes responsaveis por tal decadéncia,
0 positivismo e o historicismo, tema que foi enunciado bem no inicio deste capitulo. O
positivismo, sob 0 argumento de que os valores ndo podem ser analisados a luz da ciéncia e
de que s6 os fatos podem ser estudados e compreendidos cientificamente,® classifica a
“filosofia politica como ndo cientifica ou ndo histérica, ou ambos”. Ja 0 historicismo nega a
filosofia politica ao recusar a razdo humana a capacidade de ultrapassar 0s contextos
histéricos nos quais se encontram inseridas, na busca do conhecimento de principios morais

que seriam eternos e universais. E sendo a “Ciéncia e a Historia, as duas maiores forgas do

% Ibidem, p. 25.

% Ibidem, p. 25.

% |bidem, p. 17.

% lbidem, p. 17.

% Ler o segundo capitulo de Direito Natural e Histdria, terceiro capitulo, “O direito natural e a distingdo entre
fatos e valores”. Tradugdo Bruno Costa Simdes; revisdo da tradugdo Anibal Mari, Marcelo Cipolla. — Sdo Paulo;
Editora WMF Martins Fontes 2014. — (Biblioteca do Pensamento Moderno) P. 43-97.

45



mundo moderno”, % elas destruiram completamente com a possibilidade da filosofia politica.
No caso da ciéncia social moderna, os ideais positivistas de “liberdade em relag@o a valores”
(value-free) ¢ de constituigdo de um saber “eticamente neutro” (ethically neutral) no que se
refere as ideias de bem e mal, foram incorporados de forma decisiva a sua metodologia,
principalmente a partir de Weber, o que acabou por tornar a ciéncia social inevitavelmente

uma inimiga da filosofia politica.

Na oOtica straussiana, a filosofia politica teria duas solugdes para este grave problema: a
primeira é o que ele mesmo chama de a solucéo cléssica, a outra € a solu¢gdo moderna. Neste
sentido, é bastante perceptivel que Strauss intencionalmente cria uma linha limitrofe entre a
filosofia politica classica e a filosofia politica moderna,®® o que ainda por esta mesma via,
demonstra que esta relacdo entre estes dois polos contrérios esta no centro de sua producao
intelectual. Com efeito, 0 que Strauss deixa transparecer ¢ uma forte simpatia pela proposta
classica, suas fortes criticas ao plano politico moderno revelando claramente seu rechaco aos
valores surgidos na modernidade. De fato, Strauss em sua obra se mostra um autor inquieto
diante dos problemas fundamentais da filosofia e diante de tal sentimento de inquietude pensa
solucdes, jamais como verdades absolutas, mas como possiblidades. Portanto, o que Strauss
pretende em detrimento da decadéncia da filosofia politica moderna é, sobretudo, reivindicar,
a principio, a necessidade de se repensar a alternativa constituida por essa filosofia, em face

da crise intelectual contemporanea resultante do fracasso do pensamento moderno.

Entretanto, neste mesmo contexto, Strauss se mostra consciente do perigo deste
retorno, e por isso o estabelece como algo experimental e deste modo, encara as incertezas na
execucdo de tdo dificil tarefa. Neste sentido, reconhece, segundo uma perspectiva um tanto
historicista, que os problemas de uma época s6 podem ser resolvidos pelas pessoas que vivem
nesta época e, portanto, que esses problemas possuem uma temporalidade. Porém, mesmo
assim, ndo descarta a ideia de que existam problemas filos6ficos fundamentais que atravessam
a histédria da filosofia assim como da humanidade. Por fim, no tocante ao que foi dito, Strauss
vé a filosofia politica como um ramo da filosofia, um encaixe de dois tipos de sabedorias, a

primeira, que aceita o risco da opinido e a segunda que se pretende um conhecimento racional.

% STRAUSS, Leo. What is Political Philosophy? p. 18.
% “A oposi¢io fundamental entre as filosofias politicas cldssica e moderna é o tema central dos estudos
historicos de Strauss”, como ¢ mostrado em MILLER, E. “Leo Strauss e a Recuperacdo da Filosofia Politica”.
In: CRESPIGNY, A; MINOGUE, K. Filosofia Politica Contemporanea. 28. ed. Brasilia: Editoria UnB, 1975. p.
82.

46



Estas duas juntas formam uma tentativa de transformar mera opinido ordinéria em

conhecimento sélido e, portanto, verdade ultima acerca da natureza das coisas politicas.

2.2 Filosofia, Sociedade e Religido

A partir daqui, tentaremos dar novos passos e avancgar no entendimento do que Strauss
pensa acerca da relacdo da filosofia com a sociedade e, por conseguinte, com a religido. Para
efetuar tal tarefa, se faz necessario estabelecer as principais questdes ou problemas a serem
resolvidos; o primeiro é tentar compreender o impacto da filosofia sobre o funcionamento da
vida social e politica e em um segundo momento, entender a relacdo entre a filosofia e a
religido. Para Strauss, a relacdo entre filosofia e sociedade é extremamente problematica e em
certo sentido, perigosa. Nesta afirmacdo, deve-se considerar o fato de que, para ele, a
existéncia assim como o bom funcionamento de uma sociedade dependem de padroes,
normas, valores e toda uma estrutura metafisica que legitime e fundamente a praxis de uma
sociedade. Sem isto, a vida em sociedade seria insustentavel, em outras palavras, a vida

humana sem estas verdades antropomorficas ndo seria possivel.

Portanto, dito isto, poder-se-ia concluir que o homem precisa criar suas proprias
amarras no intuito de se proteger de si mesmo. Assim, ao considerar que a filosofia € a
atividade do livre pensar (free think), e que seu carater dialético nos leva a busca do
conhecimento autbnomo da totalidade, de fato, o que Strauss observa €é uma
incompatibilidade entre a postura genuina da filosofia e as necessidades da sociedade. Com
efeito, a filosofia como tentativa de substituir a opinido (doxa) pelo conhecimento (episteme)
se torna uma atividade corrosiva, subversiva e destruidora de padrdes fundamentais para a
manutencdo da vida social. Diante disto, Strauss alerta para o perigo da filosofia e para a
necessidade de uma pratica filosofica de carater “esotérico”,%’ tema de que trataremos mais

adiante. Portanto, o que Strauss parece querer deixar claro ¢ que esse “eros”®® pela verdade,

% Esta defesa da filosofia como pratica esotérica, isto é, restrita ou limitada a poucos se configura como uma das
principais caracteristicas do pensamento filoséfico straussiano. Para Strauss, o carater questionador e totalmente
inquieto do filésofo auténtico da ao mesmo um tom subversivo, portanto, nocivo a sociedade, o que pode em
considerével sentido, ameacgar a manutencéo da vida social. Por ser assim, para ele apenas um pequeno ndmero
de homens suportariam conviver tendo conhecimento das verdades trazidas pelo questionamento filoséfico.
% Strauss define o erotismo filosofico como paixdo ou um amor exacerbado pela busca do conhecimento ou da
verdade, sendo essa a postura genuina do fildsofo.

47



baseado na questdo “o que ¢?”, ou melhor, na questdo acerca de qual é a natureza de cada ente

na ordem eterna do mundo ndo é nada saudavel a sociedade.

Na visdo de Strauss, o carater “zetético” % da filosofia a torna algo que deve ser
restrito, para que o que é convencionalmente aceito e bom para a sociedade seja mantido.'®
Neste contexto, Strauss vé a religido como um dos principais instrumentos de manutencao da
sociedade. Para ele, de fato, a religido é uma instituicdo puramente politica, portanto, algo
fundamental para o estabelecimento das praticas sociais, das leis e das verdades necessérias a
vida humana e para organizacgdo e garantia da ordem social. Ainda neste mesmo sentido, na
Otica de Strauss, a religido possui um poder legislador que ndo se fundamenta na
racionalidade. Isto, por sua vez, esta ligado ao fato das verdades religiosas serem apresentadas
como “verdades reveladas” e, portanto, como verdades inquestionaveis. Sendo assim, deve-se
levar em consideragdo que nas sociedades antigas o “bem” sempre esta ligado ao ancestral,
por isso as leis, 0s costumes e seus axiomas morais possuem uma explicacdo na sua
ancestralidade. Isto é, leis, costumes e axiomas morais tém sua origem em um passado
distante, quase sempre divino, sendo trazidos aos homens através de um contato privilegiado

com os deuses. 1%t

Por outro lado, a filosofia como descoberta do conceito de natureza constata a
relatividade das tradi¢Bes e dos codigos ancestrais, e de que tudo é apenas perspectiva. Como
0 proprio Strauss em sua obra “Direito natural e Historia” explica claramente e podemos

observar na seguinte passagem:

A forma original da duvida sobre a autoridade e, portanto, a dire¢do que a
filosofia originalmente tomou, ou perspectiva a partir da qual a natureza foi
descoberta, foram determinadas pelo carater original da autoridade. A
suposicdo de que hd uma variedade de codigos divinos gera dificuldade,
visto que os varios cddigos se contradizem. Um cddigo preconiza sem
reservas agfes que outro prontamente condena. Um cddigo prescreve o
sacrificio do primogénito, ao passo que outro proibe e abomina todos os
sacrificios humanos. Os rituais de sepultamento de uma tribo provocam
horror em outra. Mas o fato decisivo € que os diferentes cddigos se
contradizem naquilo que sugerem sobre as coisas primeiras: a concepgéo de
que deuses nasceram da terra e a de que a terra foi criada pelos deuses séo
inconciliaveis. Assim, surge a questdo de saber qual é o codigo certo, qual é

9 Termo de origem grega, que quer dizer “investigativo”
100 Neste contexto, Leo Strauss segue a concepgdo de Platio acerca do conceito da “nobre mentira” ou “nobre
ilusdo”.
101 Strauss, Leo, Direito Natural e Historia. p. 105.
48



a verdadeira explicagdo das coisas primeiras. A partir dai o modo correto de
ser ndo pode mais ser simplesmente garantido pela divindade; torna-se uma
questdo ou o objeto de uma busca. 1%

Todavia, se coloca em posi¢cdo de questionamento e ddvida do caréater tradicional das
verdades reveladas (divinas), o que inevitavelmente da a pratica filos6fica um tom e carater
fortemente subversivo. Strauss, no ensaio “On the interpretation of Genesis”,'®® tenta mostrar

que ja no inicio da Biblia ha uma radical oposicdo entre religido e filosofial®

que se mostra
implicitamente no primeiro relato biblico e provoca uma grave aporia, que Strauss nomeia de
“eterna guerra entre Jerusalém e Atenas”. Ora, de fato ha um abismo antagdnico entre seguir
uma vida de “amor e obediéncia” ou uma vida de “livre pensamento”.'% Neste sentido,
Strauss tem uma postura de certa maneira fideistal®® e vé esse conflito entre fé e razdo como
necessario, assim como declarado nos proprios escritos biblicos. O filosofo observa que, de
fato, tanto a verdade da biblia quanto a verdade de um sistema filosofico perfeito sdo
igualmente improvaveis, sendo assim, afirma Strauss: “se isto ¢ verdadeiro, que a razdo
humana ndo pode provar a ndo existéncia de Deus como um ser onipotente, isto é, eu acredito
igualmente verdadeiro que a razdo humana ndo pode estabelecer a existéncia de Deus como
um ser onipotente”.1%” Portanto, diante disso, para Strauss a religido tem grande utilidade por
que é um dos principais responsaveis pela garantia de uma esfera protetora do ser humano

diante das verdades tragicas e inumanas da existéncia.

Ainda neste mesmo texto Strauss observa que o relato do Génesis efetua uma
condenacéo a filosofia ndo apenas pelo seu espirito subversivo e transgressor, mas também
pelo tipo de conhecimento que ela pretende elaborar. Segundo Strauss, realmente, a
desqualificacdo das cosmologias ndo biblicas é outro elemento flagrante deste antagonismo
entre religido e filosofia, ou entre Jerusalém e Atenas: de fato, quando desvaloriza os céus, o

relato biblico inverteu a importancia dos astros, que era crucial nas cosmologias babildnica e

102 |bidem, p. 103.
108 Texto publicado originalmente pela revista francesa L homme, em 1981.
104 As verdades religiosas sdo um conhecimento revelado, dado a homens privilegiados, e totalmente
inquestionaveis e imutaveis. Essas verdades sdo, por sua vez, contrarias as verdades filosoficas oriundas da
busca intelectual pelo conhecimento do todo, fruto de um questionamento ininterrupto oriundo da racionalidade
e do livre pensar, atividade genuina da pratica filoséfica.
105 Ver o capitulo “Jerusalem and Athens — Some Preliminary Refletions”, STRAUSS, Leo, Studies in Platonic
Political Philosophy, University of Chicago Press, 1983, pp. 147-173.
106 percebe-se claramente a simpatia de Strauss com o argumento “fideista” ao ver a fé como um elemento que
transcende radicalmente a razdo, isto é, o fato de haver um grande abismo entre fé e razdo, originando uma
aporia insoltvel.
107 STRAUSS, Leo. On the Interpretation of Genesis. In: L’Homme, 1981, tome 21 n® 1. p. 7.

49



grega. Portanto, enquanto a filosofia se prop8e ser um conhecimento racional da ordem do
mundo e da natureza de todas as coisas, 0s relatos presentes no Génesis biblico, por seu turno,
questionam a cosmologia,'®® assim como questionam a pretensio humana do conhecimento
do bem e do mal sem auxilio ou participacdo de algo extramundano ou sobrenatural, isto e,

da revelacdo de um Deus ou dos deuses.

Por esta via, Strauss segue a intuicdo de Nietzsche ao afirmar que o homem precisa

muito mais de ilusdes do que de verdades,*®

ao levar em consideracdo que nem todo homem
suportaria viver apenas de verdades.'® Dai Strauss quer mais uma vez alertar para o perigo do
conhecimento e vé na religido, em certo sentido, a garantia de um estado de ignorancia e
ingenuidade que o mesmo entende como mais saudavel ao homem e consequentemente a
sociedade. Assim, a filosofia em seu sentido mais auténtico, que é o de busca do
conhecimento racional da natureza do todo, desta forma pretende acessar o conhecimento do
bem e do mal, ndo faria bem ao ser humano. Em outras palavras, a filosofia pretende saber a
boa ou a melhor maneira de agir. Na visdo de Strauss essa postura pode ser extremamente
nociva e destrutiva para o homem, por afasta-lo de sua condicdo primeva de inocéncia e

colocando-o face a face com as verdades terriveis da vida.

Diante do que ja foi dito, Strauss parece querer nos mostrar que ha uma total oposicéo
entre a sociedade e a filosofia, em primeiro lugar, e entre a religido e a filosofia, em segundo
lugar. No primeiro caso esta oposicdo ou antagonismo radical é estabelecido pelo
comportamento fundamental do filésofo auténtico, que é de profunda atopial' e
extemporaneidade. Em outras palavras, as caracteristicas principais da filosofia sdo a
subversao e a transgressdo: de fato, o filésofo genuino pensa contra os padrdes do seu tempo.
Por ser assim, Strauss parece considerar bastante razoavel justificar a puni¢do dada a Socrates,
condenado a beber cicuta. Neste mesmo contexto, todavia, a sociedade ndo pode ceder aos

guestionamentos ininterruptos do filésofo, pelo contrario precisa fortalecer as verdades

108 |hidem, p. 14.
19 Cf. NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm, Sobre Verdade e Mentira no Sentido Extra-Moral. (Org. e
Trad.Fernando de Moraes Barros). S&o Paulo: Hedra, 2007.
110 O tema da verdade ¢ fortemente refletido por Nietzsche desde suas obras de juventude até as do final de sua
vida lucida, tal reflexdo possui um grande espago em sua filosofia que vai das criticas a Socrates e a
racionalidade classica até as criticas ainda mais virulentas desferidas contra a racionalidade caracteristica da
ciéncia moderna. Portanto, seja em obras como O Nascimento da Tragédia, A Genelogia da Moral ou Além do
Bem do Mal este tema esta presente de forma contundente e fecunda.
11 Conceito presente pensamento filosdfico de Platdo, para caracterizar a figura do filésofo, entendido como um
ser sem lugar. A constatacdo da atopicidade do filésofo é um elemento crucial na compreensdo proposta por
Platdo acerca do estatuto da filosofia em seus diélogos.

50



antropomorficas a fim de garantir as normas e a moralidade em prol da ordem civica. No
segundo caso, que corresponde a relacdo entre filosofia e religido, h4 também um
antagonismo profundo: como ja foi exposto aqui, a filosofia possui como premissa essencial
uma vida de livre pensamento, portanto, ela € a atividade de um espirito inquieto, que busca
saber “o que é?” acerca do todo. Por sua vez, a religido tem como premissa uma vida de amor
e obediéncia, portanto, de aceitacdo do que ja fora revelado e de reveréncia diante das
verdades oriundas dos ancestrais, dai se mostra claramente esta oposicdo entre estas duas

formas de responder acerca da totalidade das coisas.

2.3 Em defesa do esoterismo

Ainda na obra What is Political Philosophy?, Strauss tenta deixar claro que €, de fato,
dever do fil6sofo politico criticar os principios morais da sociedade, e desta forma, estabelecer
juizos de valor em busca do melhor regime ou da melhor forma de governar. Isto, por sua vez,
pode colocar o filésofo em uma condicdo de vulnerabilidade e exposicdo a perseguicoes.
Diante de tal ameaca, Strauss reivindica a necessidade da pratica de uma escrita esotérica que,
em certo sentido, criaria uma espécie de couraca protetora do filésofo frente aos possiveis
ataques dos opositores. Strauss, para entender melhor a técnica da escrita esotérica, buscou na
sabedoria antiga e nos escritos da idade média, sobretudo nos escritos de pensadores judaicos
e islamicos deste periodo, sua principal inspiracdo para a defesa de tal postura filosofica. Por
ser assim, a compreensao e a pratica da técnica da escrita esotérica para ele € essencial, assim

como saudavel a vida do fil6sofo.

Com efeito, Strauss faz uma minuciosa analise das circunstancias sociais e politicas
das sociedades da idade média, e observa que os fil6sofos medievais, sobretudo os judeus e
islamicos, viviam, pensavam e escreviam sob uma atmosfera de vigilancia consideravelmente
muito hostil. Todavia, para ele, nem de longe tal realidade deve ser comparada ao medievo
ocidental, ja que de certa maneira os pensadores do mundo cristdo ocidental desfrutavam de
certa liberdade intelectual, mesmo que sob os olhares dos tribunais da santa inquisi¢éo. Neste
contexto, Strauss resgata dois pensadores deste tempo que atuam a partir deste prisma e

passam a ser um grande referencial no desenvolvimento de seu pensamento: Al-Farabi e

51



Maiménides.!'? Strauss reivindica que o pensamento filosofico medieval islamico e judaico
deve ser estudado do ponto de vista filoséfico e ndo meramente histérico. Sobretudo, néo
deve ser colocado em segundo plano no grau de importancia diante da escolastica cristd de
Tomas de Aquino. Diante disso, pode-se observar claramente a posi¢do de Strauss acerca

deste assunto nesta passagem:

Existe um contraste impressionante entre o atual nivel de entendimento da
escolastica cristd, e o do atual entendimento da filosofia medieval islamica e
judaica. Este contraste é devido ao fato em Ultima instancia de que os
estudantes mais destacados da escolastica cristd acreditam na relevancia
imediata da relevancia filosofica de seu tema, Considerando que o0s
estudantes mais destacados da filosofia medieval islamica e judaica tendem a

considerar seu assunto como apenas de interesse historico. 113

Uma vez constatada tal reivindicacdo exercida por Strauss, é consideravelmente
relevante entender o ponto de cisdo entre a pratica filoséfica da escoléstica crista ocidental e a
filosofia medieval islamica e judaica. Para ele, estas diferencas sdo Obvias assim como
decisivas ¢ estdo ligadas as fontes literarias. “Tal diferenga ¢ particularmente decisiva no caso
da filosofia politica ou pratica”.}!* Neste sentido, Strauss chama atencdo para a forma a partir
da qual essas duas diferentes tradicdes enxergam a revelacdo. De um lado, a revelacéo tal
como ¢ vista por Judeus e Islamicos “tem um carater de lei”,''® portanto, Strauss analisa que
os filésofos Judeus e Islamicos ndo pensam a revelagdo apenas como principio de fé, credo ou
como dogmas a serem seguidos, mas sim como “ordem social”, isto €, como algo necessario
a manutencdo da sociedade. Em outras palavras, a revelacdo é vista como um todo solido e

um essencial regulador moral da vida humana néo sé possivel como necessério.

Neste sentido, 0 que Strauss parece querer nos mostrar claramente é que o filésofo ndo
deve questionar publicamente o que é oriundo da revelacdo ou da tradicdo ancestral. De fato,

112 Na visdo de Strauss, Maimdnides, em O Guia dos Perplexos, demonstra claramente o desenvolvimento de
como deve ser a pratica de uma escrita esotérica: nesta, segundo ele, o autor deve escrever de forma implicita
(nas entrelinhas) e assim evitar a exposicdo total de suas ideias, afim de evitar os ataques de possiveis
opositores.
113 «“There is a striking contrast between the level of present-day understanding of Christian scholasticism and
that of present-day understanding of Islamic and Jewish medieval philosophy . This contrast is ultimately due to
the fact that the foremost students of Christian scholasticism believe in the immediate philosophic relevance of
their theme , whereas the foremost students of Islamic and Jewish medieval philosophy tend to regard their
subject as only of historical interest.” STRAUSS, L. Persecution and The Art of Writing. Chicago: The
University of Chicago Press, 1988 p. 8.
114 Ibidem, p. 9.
115 Ibidem, p. 9.

52



ao fazer isto estd ndo sé a justificar assim como a legitimar as perseguicdes ao filésofo e os
possiveis ataques a propria filosofia. Assim, o que os filésofos Judeus e Islamicos da idade
média fizeram foi exatamente tentar conciliar, através do uso da técnica da escrita esotérica, a
revelacdo e o crivo da racionalidade, na pretensdo de alcancar a lei perfeita assim como a
possibilidade do governo perfeito. Diante disto, constata-se que o que tais filosofos efetivaram
foi uma maneira de dar inteligibilidade ao fendmeno da revelagdo, o que Strauss vé como algo
saudavel e de grande utilidade para a ordem civica. Assim também como de consideravel
valia no que se refere a garantia da seguranca do filésofo. Sendo assim, a partir desta tentativa
de conciliagdo entre razéo e revelacdo feita pelos pensadores arabes e judaicos medievais,
estes, por sua vez, ao fazer isso, efetivaram um ensinamento exotérico, isto é, uma retérica
popular, formulada para, por um lado, proteger o filésofo contra a perseguicdo das

autoridades religiosas, €, por outro, para proteger a religido contra a critica da filosofia.

Diante de tal reflexdo, o filésofo medieval que é referéncia para Strauss neste contexto
¢ “Farabi, que, para Maimonides, o maior pensador Judeu da ldade Média, considerou o
maior entre os filésofos Isldmicos, e de fato, a maior autoridade filoséfica depois de
Aristételes. Farabi foi muito inspirado pela Republica de Platdo onde ele apresentou o todo de
uma filosofia apropriada a uma organizagdo politica”.!'® Neste sentido, o que Farabi vé em
Platdo é uma atitude investigativa da vida, e por sua vez uma atitude investigativa da vida é
refletir acerca do caminho perfeito, isto é, da felicidade. Portanto, esta busca de tal perfeicdo
ou esta crenca na possibilidade do melhor caminho so se realiza através de uma ciéncia ou na
arte da politica, o que significa que, para Farabi, esta busca pela perfeicdo ou pela felicidade

se realiza na filosofia. Eis por que a préatica desta precisa ser incansavelmente assegurada.

Constatado isto, Farabi analisa duas personagens essenciais do dialogo A Republica de
Platdo, Sécrates e Trasimaco. Por meio destes dois personagens, na interpretacdo de Farabi,
Platdo ilustra duas posturas antagonicas para fazer uma distin¢do entre os caminhos e usos da
filosofia. No caso do primeiro personagem, Socrates, trata-se do filésofo que adotou o prisma
cientifico de questionamentos ininterruptos e desconstrutores das verdades e dos valores
vigentes na sociedade ateniense de seu tempo. Sendo assim, na oOtica platdnica, Socrates, ao
seguir tal caminho de “investigacdo cientifica da justica e das virtudes”, preferiu a morte. No
entanto, a personagem de Trasimaco ilustra aquele que usufrui de uma filosofia como a “arte

do engodo”, isto ¢, Trasimaco preferiu a seguranca. Com efeito, o que estd colocado aqui ¢

116 |hidem, p. 9.
53



que o caminho letal escolhido por Sécrates s6 deveria ser acessado no que se refere a
abordagem de uma elite, e 0 caminho de Trasimaco estaria direcionado em um sentido mais

vulgar, isto €, direcionado para a abordagem do povo. 7

Neste contexto, Strauss alerta que o filosofo, para evitar as possiveis perseguicdes, ndo
deve expor seus posicionamentos gratuitamente ou de forma flagrante, mas sim “escrever nas
entrelinhas”. Esta expressdo, que se mostra como um dos temas centrais na filosofia politica
de Strauss, € uma metéfora que procura mostrar que “pela influéncia da perseguicdo na
literatura é precisamente isto que compele todos os escritores que tomam visdes heterodoxas a
desenvolver uma técnica peculiar de escrita, a técnica que nds temos em mente quando
falamos em escrever entre linhas”.*'® Neste sentido, Strauss precisou buscar sua inspiraco
nos escritos da Antiguidade, como ja foi abordado aqui. No entanto, ele afirma que o
exercicio da técnica da escrita esotérica é também necessario até nas sociedades democraticas

e liberais.

Por ser assim, o esoterismo na visdo de Strauss se confunde com a propria filosofia
politica em seu sentido fundamental e primevo, de que, enquanto técnica de comunicacao, o
esoterismo consiste na retorica especifica da filosofia, envolvendo como tal a combinacgédo da
via de Socrates (via filoséfica) com a via de Trasimaco (via popular, oratéria). Desta maneira,
a filosofia conseguiria quando necessario se camuflar diante de possiveis cenarios marcados
pela hostilidade ou até mesmo emitir opiniGes que ndo causassem perigo a ordem civil.
Portanto, esclarece Strauss; “Persegui¢ao, neste caso, da surgimento a uma técnica peculiar de
escrita, e com isso a um tipo peculiar de literatura, em que a verdade sobre todas as coisas
cruciais esta apresentada exclusivamente entrelinhas. Esta literatura é dirigida, ndo para todos

os leitores, mas apenas aos mais confiaveis e inteligentes leitores”. 11°

Com efeito, esta distingdo entre a escrita exotérica e a esotérica é, de fato,
consideravelmente necessaria; todavia, para Strauss o0 escrito exotérico deve ser direcionado
ao popular. Por meio desse procedimento, trata-se, para o filosofo, de evitar expor certas
verdades que ndo seriam aceitas pacificamente ou de maneira facil pela sociedade. Strauss
nomeia o que estd em jogo no uso do esoterismo com expressdes como “mentiras nobres”,

(noble lies) “fraudes piedosas” (pious frauds) “caminhos indiretos” (ductus obliquos) ou

17 Ibidem, p. 16.
118 |hidem, p. 24.
119 |bidem, p. 25.
54



“economia da verdade” (economy of the truth).?® Desta forma, os verdadeiros ensinamentos
filosoficos estariam nas “‘entrelinhas”, o que torna a escrita esotérica, no que se refere a
compreensdo de seu verdadeiro significado, direcionada a um publico restrito.*?! Com isso, a

seguranca do fildsofo estaria garantida, assim como a pratica da propria filosofia.??

Assim, como ja foi exposto anteriormente, por ser caracteristico do filésofo genuino,
transgredir e questionar o valor das tradi¢cOes de seu tempo, e por ser assim 0 comportamento
do filésofo, esses tendem a ser perseguidos e destruidos, como mostra o exemplo j& citado do
grande Socrates. Neste contexto, Strauss afirma que o filosofo deve respeitar as crencas de
seu tempo, assim como as normas e as tradicbes. Todavia, Strauss salienta que respeitar
opiniBes é diferente de aceita-las e ainda neste mesmo contexto, Strauss orienta o filsofo a
exercer um esforco intelectual para ocultar seus pensamentos e poupar a sociedade. Desta
maneira, ambos estdo protegidos. Isso significa, como pode ser facilmente percebido, que
Strauss suspeita completamente do plano iluminista ou da Aufklarung de conduzir a raca
humana como um todo a razdo: para ele, nem todos os homens podem se libertar da tutela da
religido e, por ser assim, vé o esoterismo como necessario mesmo dentro de uma democracia,

que Strauss chama de tirania da maioria.

Em suma, Strauss defende a pratica da escrita esotérica, por um lado, como tatica para
proteger o filésofo contra as possiveis hostilidades, e, por outro, como meio para proteger a
sociedade dos incessantes questionamentos da filosofia, 0 que poderia colocar em risco a vida
social. De fato, 0 que estd em jogo para Strauss € garantir o bom funcionamento da sociedade.
Todavia, porque, na sua andlise, a razdo sozinha ndo da conta de responder as questdes sobre
0 todo, ela ndo é capaz de substituir tais formulacdes como a religido e a moral. Alerta o
filésofo que nenhuma sociedade humana sobreviveu sem os recursos da religido e da moral;
portanto, é tarefa também do filésofo manter estas instituicGes, dai a necessidade da escrita
esotérica como algo politicamente salutar. Ainda por esta mesma via, deve ser citada, aqui, a
terceira finalidade que esta presente no exercicio da escrita esotérica, segundo Strauss, que € a

tentativa de atrair jovens dotados de auténtica vocacao intelectual para a filosofia.

120 | bidem, p. 35.
121 |bidem, p. 35.
122 Ler LEFORT, Claude, “Trés notas sobre Leo Strauss”. In: Desafios da Escrita Politica. Sdo Paulo: Discurso
Editorial, 1999. pp. 259 - 266
55



2.4 A Impossibilidade de Racionalizagdo da Sociedade

Como sabemos, a modernidade nos brinda com o surgimento de um forte sentimento
emancipatério do espirito humano e de supervalorizacdo da razdo, jamais constatado com
tanta intensidade na historia. Deste modo, acreditava-se ter o homem chegado a sua
maioridade, como afirmou Kant, e ter sido libertado da tutela da religido e dos misticismos
considerados pré-modernos e, sobretudo, primitivos. Neste contexto marcado por um
racionalismo exacerbado, percebe-se que as pretensbes dos autointitulados propagadores das
luzes do conhecimento, que iriam entdo livrar 0 homem do obscurantismo oriundo da
ignorancia, iriam, de fato, fornecer um conhecimento racional para todos. Julgava-se,
portanto, desta maneira, possibilitar a igualdade através deste saber que tornaria os individuos
em sua totalidade esclarecidos, autbnomos, conhecedores do bem e do mal e, acima de tudo,

livres.

Como também nos mostra Strauss: “voltando ao iluminismo, isto é, ao movimento dos
séculos dezessete e dezoito iniciado pelas MeditacGes de Descartes e pelo Leviata de Hobbes,
como sua fonte. Este fato é dificil de contestar; apenas seu rumo e significancia séo,
certamente, contestaveis”.*?® Sendo assim, o grande responsavel pela propagacio da crenca
em tais ideais, 0 que, neste sentido, se tornou o paradigma de um tempo e que esta vivo até 0s
dias de hoje. De fato, os ideais de “liberdade, igualdade e fraternidade” consolidados na
Revolugdo Francesa ecoaram no mundo e no tempo. Ainda neste mesmo sentido, esses
valores, anteriormente citados, servem de pano de fundo no atual cenario do mundo ocidental.
Mas o que deve ser colocado aqui como questdo central sdo os resultados do projeto
iluminista nas sociedades do Ocidente, ¢ o que, de fato, essa filosofia “das luzes” e esta
dialética do esclarecimento produziram como consequéncias na era contemporanea e pés-
moderna. Por esta via, para adentrarmos mais adequadamente na reflexdo de Leo Strauss
acerca desta questdo vejamos esta passagem de Daniel Tanguay referente a visdo straussiana

do significado do plano iluminista, ou melhor, das pretensdes da luzes modernas:

123 STRAUSS, Leo, Philosophy and Law: Contributions to the understanding of Maimonides and His
Predecessors; Translated by Eve Adler, Published By State University of New York Press, Albany, USA
(Philosophie und Gesetz), p. 22.

56



Segundo ele, as luzes modernas séo exotéricas, porque elas sdo habitadas por
um desejo de emancipac¢do universal desconhecido da filosofia antiga e
medieval. O ideal moderno € fazer de cada individuo um sujeito racional
autdbnomo ou um filésofo, ele necessita para sua realizagdo uma difusdo
universal do conhecimento e de ideias filos6ficas emancipatérias. Ele se
baseia no pressuposto de uma harmonia entre o conhecimento e a sociedade.
Mais atentos aos perigos inerentes as ideias filosoficas para a sociedade, 0s
filosofos pré-modernos, por seu turno, ndo acreditavam que a difusdo dessas
ideias faria necessariamente mais sabio o demos. 1%

Aqui, como pode ser percebido, é colocado novamente o problema da relagdo entre o
carater esotérico da filosofia nos periodos antigo e medieval, e o carater exotérico da filosofia
moderna, que, como ja foi explorado, Strauss vé ndo s6 como necessario, mas como essencial
fazer tal distincdo para que se possa entender melhor o tipo de individuo proposto pelo
iluminismo. Neste sentido, o carater exotérico do pensamento moderno esté ligado a crenca de
que todo sujeito ndo s6 pode, mas deve ser esclarecido, por desfrutar da racionalidade que é
intrinseca a todo ser humano. Portanto, a racionalidade sendo intrinseca a todo ser humano,
lhe confere usar desta razdo através da atividade do “livre pensar”, isto €, a partir de um
conhecimento autbnomo acerca da totalidade. Desta forma, a crenca iluminista pretende
elevar o homem a uma condi¢do de ampla autonomia, em outras palavras, a um agir pela

racionalidade sem necessidade de recorrer a nada e nem a ninguém para guia-lo.

Diante disto, Strauss alerta para o perigo de tais pretensdes, j& que na sua Visdo a
relagdo entre o conhecimento e a sociedade ndo é salutar: pelo contrario, na ética straussiana,
tal relacdo é nociva, de forma que, neste sentido, ha um grande perigo das ideias filosoficas
para a sociedade. Ainda por esta mesma via, Strauss analisa que a total difusdo de ideias
filoséficas para todos individuos é extremamente perigosa tanto para a cidade como para o
filésofo, por causa do carater genuinamente subversivo e questionador da filosofia.

Constatado isso, Strauss vé tal fendmeno com grande temor, pois, para ele, o “homem

124 «Selon 1lui, les lumiéres modernes sont exotériques parce qu’elles sont habitées d’une volonté d’emancipation
universelle inconnue de la philosophie ancienne et médiévale. L’ideal moderne étant de faire de chaque individu
um sujet rationnel autonome ou um philosphe, il requiert pour as réalisation une diffusion universelle du savoir
et des idées philosophiques émancipatrices. Il se fonde sur la présupposition d’une harmonie entre le savoir et la
société. Plus attentifs aux dangers inhérents aux idées prilosophiques pour la société, les philosophes
prémodernes, quant a eux, ne croyaient pas que la diffusion de ces idées rendrait nécessairement plus sage le
demos”. TANGUAY, Daniel, Leo Strauss et les lumiéres modernes — COPPENS, F., JANSENNS, D. et
YOMTOV,Yuri, Leo Strauss — A quoi sert la philosophie politique? Débats Philosophiques - Collection dirigée
par Yves Charles Zarka, Paris: Presses Universitaires de France, p. 48.

57



comum” ?* completamente s6 e livre das metanarrativas, sem nenhuma instituicdo moral,
normativa ou deus para guia-lo, seria vitima do labirinto da raz&o e das permissividades do
instinto humano. Além disso, 0 acesso as verdades tragicas da existéncia, como a auséncia de
Deus e a falta de sentido da vida, é um fardo pesado demais para aqueles que ndo possuem
uma verdadeira vocacao filosofica, tornando-se, em consideravel sentido, algo insuportavel
para 0 homem comum. Neste contexto, Strauss quer mostrar que ha um preco muito alto a se
pagar por tal liberdade e conhecimento, talvez o homem ndo necessite dessa prometida

liberdade e desse suposto conhecimento supervalorizado e prometido pelas luzes modernas.

De fato, 0 que esta em jogo para Strauss ¢ a “popularizacdo da ciéncia”,?® isto é, o
projeto de que todo e qualquer individuo tenha acesso ao esclarecimento oriundo da ciéncia.
Tal projeto, inequivocamente, significa um rompimento dos modernos com 0 esoterismo
antigo e medieval, em prol do exoterismo moderno. Em outras palavras, é a oposi¢ao entre
uma vida teorética e uma vida moral, isto €, um problema crucial que pode ser muito bem
ilustrado pela relacdo entre filosofia e religido, entre razdo e revelacdo, entre Jerusalém e
Atenas.'?” Portanto, nesse sentido, o que Strauss vé de forma extremamente perigosa,
sobretudo, é que a neutralidade e o relativismo caracteristicos do paradigma cientifico
moderno sejam incorporados por todos os individuos: para o filésofo, esse processo se choca

com aquilo que se adéqua melhor & “natureza” ordinaria do homem. 2

Por isso, Strauss, em face dessa concep¢do da natureza elaborada pelos iluministas
que, segundo ele, é equivocada, pretende retomar ou até mesmo reencontrar-se com a filosofia
antiga. Nesse sentido, usar de seu carater de certa maneira pedagdgico, para resgatar a prépria
filosofia diante das gritantes dificuldades do plano iluminista. Ou seja, para Strauss, esta
busca frenética pela verdade conceitual tdo valorizada pelos modernos deve ser freada em
detrimento de uma “verdade essencial”,'?° por sua dimenséo protetora e necessaria ao homem.
Diante da fragilidade dos valores cultivados pela modernidade, o filésofo, por sua vez, deve

se guiar por um realismo politico.

125 Trata-se do homem ndo intelectual, isto €, ndo cientifico e ndo filoséfico, ou melhor, que ndo tem uma vida
teorética.
126 Tornar os métodos cientificos, assim como as descobertas dos mesmos, acessiveis a todos os individuos.
127 |bidem, p. 51.
128 O termo “natureza” que aqui deve ser entendida como a real condicéo do ser humano.
125 As verdades que servem ao homem como um instrumento de manutengdo da ordem civica, assim como da
harmonia das sociedades, em outras palavras, verdades necessarias a vida.
58



Com efeito, o carater teleoldgico da natureza, assim como a esséncia “noética”*® do
mundo, n&o foram compreendidos pelos modernos ou talvez ndo tenham sido respeitados.
Segundo Strauss, em decorréncia disso, a natureza humana tambeém parece ter sido mal
entendida, pois a partir da visdo moderna o ser humano é caracterizado fundamentalmente por
sua capacidade de transformar a natureza e usa-la sob o jugo de sua vontade, necessidade e
satisfagdo. Diante disto, o proprio homem esta incluido nestas possibilidades. Portanto, como
pode ser percebido, para Strauss, o problema central dos modernos esta na forma por meio da
qual é visto e entendido um problema fundamental e presente em toda historia da filosofia,
que diz respeito a concepcao de natureza. Ainda por esta mesma via, o iluminismo pretendeu
conferir ao homem a possibilidade de superar qualquer determinismo da natureza, e
estabeleceu a filosofia como dona deste poder de iluminacdo e superacdo. Nesse contexto
Daniel Tanguay demonstra de forma pontual e concisa um exemplo desta postura do

pensamento moderno, nesta passagem:

A primazia da razéo prética nos filésofos modernos ndo é apenas uma visdo
tedrica sobre 0 mundo. Ela tem uma consequéncia pratica na maneira de
filosofar, consequéncia que foi admiravelmente descrita por Marx na sua XI°

tese sobre Feuerbach.!®: "Os filésofos tém apenas interpretado o mundo de

diversas maneiras, mas o que importa é transformar-lo".**

Frente a esta concepgéo do filosofo como elemento essencialmente “transformador” da
sociedade, e responsavel pela evolucdo intelectual do homem como propbs Marx, e assim foi
demonstrado na citacdo acima. Strauss, por sua vez, analisa que, sendo esse 0 projeto
iluminista, tem como principal objetivo a criagdo de uma “Republica universal”. Ora, ao
analisar isto, de fato, percebe-se que este objetivo ao ser posto em pratica, provocaria
necessariamente a “harmonia entre a filosofia e a cidade ou entre a filosofia e o povo”.?3* Em
outras palavras, pode-se afirmar que a promessa iluminista visa a criagdo de uma sociedade

totalmente esclarecida e fundada na racionalidade, livre dos preconceitos e das injusticas. No

130 Termo que vem do grego “nous” pode ser traduzido como mente, razéo, inteligéncia, neste texto esta ligado
ao fato da natureza possuir uma racionalidade, assim como uma ordem propria independente da racionalidade
humana.
181 “Le primat de la raison pratique dans philosophes modernes n'est donc pas seulement une vue theorique sur le
monde. il a une consequence pratique sur la maniére de philosopher, conséquence qui fut admirablement décrite
par Marx dans XI thése sur Feuerbach...” Ibidem, p. 53.
132 les philosophes n'ont fait qu' interpréter le monde de diverses maniéres ; mais ce qui importe, c'est de le
transformer” Les Thése sur Feurbach ont été reproduites dans le recueil suivant: Karl Marx et Friedrich Engels,
L’idéologie Allemande (Premiére Partie), Paris, Editions Sociales, 1972, p. 24-33.
133 |hidem, p. 54.

59



entanto, constata-se que os filésofos modernos tentavam adaptar a filosofia a cidade com dois
objetivos principais: em primeiro lugar, para consolidar uma ciéncia voltada para o
melhoramento efetivo da vida humana; em segundo lugar, para propagar uma educacao
universal voltada para a consolidacdo das luzes e do esclarecimento como forma de

fortalecimento dos valores iluministas.

Assim, explica Daniel Tanguay que para Strauss, tal postura dos modernos pode ser
justificada por uma necessidade de ordem econdmica: “por um lado, s6 uma economia de
abundancia oposta a economia de subsisténcia dos Antigos é capaz de criar as condicGes
necessarias para uma educacdo universal para todos os cidaddos. Por outro lado, essa difusao
de conhecimento é vital para o estabelecimento e manutencdo de uma economia de
abundéancia”.*®* De fato, esse processo se confunde, segundo Strauss, com o proprio ativismo
e a radical politizacdo da filosofia operada pelo pensamento moderno, ativismo e politizagéo
gue provocam a superacdo da concepcao classica e medieval da primazia da racionalidade

teorética sobre a racionalidade pratica.

Outro fenbmeno que demonstra o carater de ruptura entre antigos e modernos se da de
maneira primordial com Spinoza que em sua critica ao relato biblico, terminou por exercer
uma critica a propria pretensdo do discurso da religido, sobretudo a fé judaico cristd. Desta
forma, Strauss localiza claramente neste ponto, uma querela entre antigos e modernos, entre
revelacdo e razdo ou entre tradigdo e filosofia. Ao fazer isso, desvela “o quanto remoto de
nosso tempo é a querela acerca da inspiracdo verbal versus a origem meramente humana da
escritura; sobre a realidade versus impossibilidade dos milagres biblicos...” 3 Com isso, se
configura um cenario no qual toda discussdo passou a girar em torno das mesmas questdes,

todavia acerca dos pontos contrarios entre o lluminismo e a ortodoxia religiosa.

De fato, a visao religiosa, sobretudo, presente na atmosfera social da idade média é
fundamentetalemnte fruto da metafisica classica, portanto, inevitavelmente, mesmo que
tacitamente os classicos gregos foram indiretamente as maiores autoridades do mundo
medieval.}*® Isto, neste contexto gerou uma acomodacdo ou um encaixe entre o discurso
filoséfico e o da religido, sendo assim, mesmo que por questbes politicas ambos se
mantiveram sob uma relagéo de relativa harmonia. No entanto, por outro lado, os modernos,

ao colocar a religido e a cultura no mesmo patamar sucumbiram ou reduziram a religido a um

134 Ibidem, p. 54.
135 STRAUSS, Leo, Philosophy and Law, p. 22.
136 |bidem, p. 44.
60



carater meramente antropoldgico e Strauss encontra na figura de Spinoza 0 maior expoente

deste rompimento entre a filosofia e a religido revelada.

Sendo assim, num processo paulatino a crenca de que os principios da ciéncia
fundada no mundo antigo por Aristoteles foram refutados pela ciéncia de Galileo, Descartes e
Newton foi se disseminando. E assim por esta mesma via, a ideia de que a ciéncia moderna
podia também explicar racionalmente os relatos biblicos®” foi ganhando cada vez mais
espaco, o que se tornou um terreno fértil para mudancas radicais na mentelidade do homem
moderno e contemporaneo. Isto €, surge entdo um novo tipo de homem que possui sua vida e
suas atitudes fundadas na razéo, seja cientifica ou filoséfica. Em outras palavras, um homem
preocupado com “o que ¢é” das coisas ou dominador da técnica e dos conceitos cientificos.
Sobretudo, crente de que o mundo pode, de fato, ser transformado para melhor atravez do

advento da razdo.

Este tipo de pensamento que se proliferou mesmo que de forma tacita para algumas
sociedades, e de forma mais panfletaria e nitida para outras sociedades ocidentais, nos leva a
consolidacdo do chamado imaginario moderno. Onde esta crenca na harmonizacao entre
filosofia e sociedade!®® ¢ vista de forma extremamente otimista, idealista e possivel. Sendo
entdo, a filosofia e a ciéncia vistas como veiculos e intrumentos para a construgdo de um
mundo melhor, mais ético, bom e justo, um dos principais requisitos para tal seria a
demolicdo da religido, que a partir do prisma moderno passou a ser compreendida como
propagadora da ignorancia e grande causadora de um imenso atraso intelectual, assim como
de preconceitos recorrentes de uma visdo arcaica e obsoleta do mundo provenientes das
sagradas escrituras. Se vista desta forma, de fato, livrar-se da religido se mostrou como algo
assencial no projeto moderno. Neste sentido, Strauss chama atencdo do que para ele de certa
maneira, € a reconstrucdo ou retomada de uma corrente antiga detentora de ideias analogas,

estamos nos referindo ao Epicurismo. Como Strauss explica nesta passagem:

Epicuro é verdadeiramente o cléssico da critica a religido. Como ninguém
sua filosofia inteira pressupde o medo de forcas supra-humanas e da morte
como o perigo ameacando a felicidade e o descanso do homem; de fato, esta
filosofia é dificilmente qualquer coisa, mas o significado classico de todo

137 Ibidem, p. 32.
138 |hidem, p. 33.
61



medo da divindade (numino) e da morte pela demonstracio ser o “vazio do

contetamento”. °

Mas, por outro lado, o autor explica que o Epicurismo exerce influéncia sob o
lluminismo, mas ndo em seu sentido total ou original. Na realidade o Iluminismo seria uma
espécie de “Epicurismo politizado”. Como Strauss esclarece logo em seguida na continuagao

desta mesma passgem:

A critica Epicurista portanto, passa por uma mudanca essencial na era do
lluminismo. Claro para o lluminismo também, e apenas precisamente para o
lluminismo, é uma questéo de felicidade do homem, sua paz de espirito, que
é ameacada preeminentemente ou exclusivamente pelas ideias religiosas.
Mas o lluminismo entende essa paz feliz, esta tranquilidade de um jeito
fundamentalmente diferente do Epicurismo original — ele entende
“tranquilidade” semelhante um caminho que a civilizagdo, a objetificagdo, o
aperfeicoamento da natureza, e particularmente da natureza humana, torna-
se indispensavel para este bem. Enguanto a batalha dos Epicuristas contra a
ilusdo aterrorizante da religido foi objetivada preementemente no terror desta
ilusdo, o lluminismo objetivou preementemente na ilusdo de si mesmo.
Independentemente de se as ideias religiosas sdo aterrorizantes ou
confortantes... 14

No tocante do que ja foi dito, é fato que na modernidade essa crenca da total
racionalizacdo do homem e da busca pelo dominio da técnica foi inequivocamente bastante
destacavel e construiu os alicerces da intelectualidade contemporanea com seus avangos e
descobertas tecnoldgicas. Por outro lado, este fendmeno antropocéntrico e cientificista trouxe
consigo um véacuo profundo, causado pela relativizacdo dos valores éticos e morais e pela
desvalorizacdo ou crise das tradicdes e da metafisica, causadas pelo positivismo e pelo

historicismo.

139 “Bpicurus is truly the classic of the critique of religion. Like no other, his whole philosophy presupposes the
fear of superhuman forces and of death as the danger threatening the happiness and repose of man; indeed, this
philosophy is hardly anything but the classical means of allaying the fear of divinity (numen) and death by
showing them to be ‘empty of content’”. Ibidem, p. 35.
140 “The Epicurean critique thus undergoes an essential change in the age of the Enlightenment. Of course for the
Enlightenment too, and just precisely for the enlightenment, it is a question of man’s happiness, his peace of
mind, which is threatened preeminently or exclusively by religious ideas. But the Enlightenment understands this
happy peace, this tranquility, in a fundamentally different way from the original Epicureanism — it understands
‘tranquility’ in such a way that the civilization, the subjection, the improvement of nature, particularly of human
nature, becomes indispensable for its sake. While the battle of the Epicureans against the terrifying delusion of
religion was aimed preeminently at the terror of this delusion, the Enlightenment aimed preeminently at the
delusoriness itself: regardless of whether the religious ideas are terrifying or comforting...” Ibidem, p. 36.

62



Neste contexto, para Strauss, 0s acontecimentos devastadores do comeco do século
XX séo consequéncias do vazio deixado pelos valores herdados do racionalismo moderno. O
homem, sobretudo o europeu, parece ter ficado perdido diante de sua propria liberdade, ou
melhor, desta tdo desejada liberdade, e de sua busca autbnoma pela verdade, o que resultou
em um vacuo moral e uma total auséncia de sentido. Isto, na Otica de Strauss, abriu a lacuna
necessaria para o fortalecimento na crenga nas ideologias que de forma inequivoca prometiam
a construcdo de um paraiso sobre a terra. Nesse sentido, um discurso salvifico, porém
supostamente racional, secular, e totalmente laicizado, travestido sob o manto das verdades
cientificas, conquistou a legitimacdo das massas que, diante de sua fragilidade ontoldgica,
novamente cederam a tutela de outrem, todavia, seguir um novo horizonte apontado por novas

representacdes de poder.

Com efeito, 0 que Strauss pretende mostrar é a impossibilidade da total racionalizacdo
do homem e das sociedades; sobretudo, pretende mostrar que tais ideais ndo trouxeram
avancos perenes e duradouros. De fato, causaram um esvaziamento moral do homem e seu
aprisionamento em uma atmosfera relativisante e niilista da realidade. Neste contexto, para
Strauss, tudo isto esta fortemente ligado a decadéncia da filosofia politica. Neste sentido, é a
partir da era moderna que, segundo Strauss, inicia-se tal processo de decadéncia da filosofia
politica, porém, é na “terceira onda de modernidade” **! que a filosofia moderna realmente
sucumbe, e com ela a possibilidade de se pensar o melhor regime ou a melhor politica.
Contudo, ainda neste mesmo contexto, a filosofia politica ndo pode conviver com o profundo
relativismo propagado pelas correntes racionalistas modernas e por isso foi paulatinamente
perdendo forca. De fato, a citacdo a seguir mostra claramente que a filosofia politica passou
por varias crises na modernidade se levarmos em consideracdo a divisdo elaborada por

Strauss:

Strauss traca uma nitida linha de demarcacdo entre a filosofia politica
classica que floresceu de uma ou outra maneira na Idade Média e a filosofia
politica moderna. Ele divide a prépria tradicdo moderna em trés periodos: a
primeira “onda” de modernidade durou desde a época da sua fundacdo por
Magquiavel até o século dezoito, quando a modernidade sofreu seu primeiro
tempo de crise. O ataque de Rousseau as doutrinas da direito natural de
Hobbes e Locke produziu esta crise, e iniciou “a segunda onda de

141 «A terceira onda” do pensamento moderno para Strauss é representada por Nietzsche, é caracterizada pelo
“historicismo radical” que estd baseado na crenca de que valores como virtude, exceléncia, bem e mal sdo
marcados pela historicidade, portanto, estdo condicionados por circunstancias historicas e estdo completamente
relegadas ao relativismo.

63



modernidade”, que culminou no pensamento politico de Kant e Hegel. A
critica de Nietzsche ao idealismo alemdo produziu outra crise da
modernidade, “a crise do nosso tempo”, e inaugurou “a terceira onda de
modernidade”, uma onda que nos sustenta até hoje. 12

Desta Forma, Strauss aceita que a filosofia possa trazer beneficios ao ser humano
assim como a sociedade; no entanto, por outro lado, esta sempre sob forte ameaca daqueles
que tiverem posicBes opostas. E por isso que a filosofia precisa se defender, em primeiro
lugar, da politica vigente e, em segundo lugar, do povo, que representa 0 sSenso comum ou a
verdade vulgar. Neste mesmo sentido, portanto, para Strauss a filosofia politica deve defender
a filosofia diante deste risco iminente de confrontacdo direta entre filosofia e sociedade.
Todavia, na modernidade como ja foi explicado aqui, os filsofos, sobretudo aqueles que
caminharam sob a égide do “iluminismo” e sob 0 primado de uma razdo, ignoraram a tensdo
existente entre filosofia e sociedade. No entanto, como j& podemos perceber, evitar este
conflito é um dos principais esforcos do pensamento intelectual de Leo Strauss, para ele, o
pensamento moderno subsidiado pelo iluminismo fracassou em sua pretensdao de

racionalizagéo da vida, do homem e da sociedade.

142 What is Political Philosophy?, pp. 40-55. Natural Right And History, pp. 252-253. Em certa época Strauss
considerava Hobbes fundador da moderna filosofia politica. Em The Political Philosophy of Hobbes ele
demonstra, em oposicéo a interpretacdo habitual, que os conceitos do “direito natural” e da “lei natural” de
Hobbes rompem radicalmente com os principios classicos e medievais. Mais tarde, ele concluiu que a ruptura
decisiva com a filosofia politica classica acontecera antes, com Maquiavel. Em Thoughts on Machiavelli
(Glencoe, 1958) mostra que Maquiavel rompeu definitivamente com os classicos, desenvolvendo uma filosofia
politica que antecipava os principios fundamentais da tradi¢cdo moderna. Cf. também “Machiavelli and Classical
Literature”, Review of National Literatures, | (primavera, 1970), 7-25 e “Nicollo Machiavelli”, em Strauss e
Cropsey (ed.), “History of Political Philosophy”, pp. 271-292. MILLER, Eugene, F. Leo Strauss — A
Recuperacdo da Filosofia Politica/ A. de Crespigny & K. R. Minogue, Filosofia Politica Contemporanea, Trad.
De Yvonne Jean. Brasilia: UNB, 1982, 2° edicéo, p. 81.

64



3. LEO STRAUSS E A CRITICA A MODERNIDADE

3.1 A Modernidade na visdo de Leo Strauss

O esforco intelectual empregado por Leo Strauss para propor uma saida diante da crise
do plano politico ocidental consolidado na modernidade é de igual forga e pretensdo ao de
resgatar a importancia da filosofia politica. De fato, tal esfor¢o esta presente de forma
flagrante em grande parte de sua obra. Neste sentido, para Strauss, suas pretensdes estdo
direcionadas e buscam acertar o mesmo alvo, que seria o de repensar as coisas politicas e
fazer renascer a “crenga” na possibilidade de se investigar racionalmente a natureza do melhor
regime, da melhor sociedade, da melhor politica ou do melhor governo. Tudo isto, para

Strauss, s0 é possivel com a recuperacao da filosofia politica.

O ponto de vista de Strauss é que a filosofia politica entrou em profunda decadéncia
na modernidade diante dos grandes acontecimentos cientificos e filosoficos caracteristicos
deste periodo, e como ja foi abordado aqui, qual seja, o fendmeno de consolidacdo de
correntes de pensamento como o positivismo que rejeita a filosofia politica classica a partir da
visdo de que esta é a-cientifica,’** e em um segundo momento, o historicismo que por sua vez
se revela como um ataque ainda mais feroz ao afirmar que o bem ou o melhor € algo
inexistente em si mesmo e, portanto, inatingivel. Diante disso, e dos grandes avancos
tecnocientificos, assim como do aparecimento no campo intelectual de movimentos como o
relativismo historico e o iluminismo, “a filosofia politica classica - a filosofia politica
originada por Sécrates e elaborada por Platdo e Aristételes - é hoje geralmente rejeitada como
obsoleta”.** Sendo assim, passou a ser tratada como um conhecimento ou uma disciplina de
carater arqueoldgico, em outras palavras, como algo a ser estudado apenas por questdes de
ordem histérica. Diante disto, pensar acerca da natureza do bem, do belo ou do melhor
governo, como principios distintos daquilo que é estabelecido pela mera convencao social,
veio a se tornar uma postura cada vez mais desgastada e indesejavel, o que levou Strauss a

afirmar que “hoje a filosofia politica nio existe mais”.1*°

143 STRAUSS, Leo, Liberalism Ancient and Modern / Leo Strauss; foreword by Allan Bloom. University of
Chicago Press Edition 1995 p. 26.
144 Ibidem, p. 26.
145 STRAUSS, Leo. What is Political Philosophy?. Chicago: University of Chicago Press, 1988, p. 11.
65



Um dos fatores preponderantes para tal decadéncia segundo Strauss, esta no proprio
tipo de sociedade que surgira na modernidade, um modelo de sociedade totalmente diferente
das sociedades antiga e medieval. Nessas ultimas, o conhecimento das coisas importantes era
adquirido através da escuta e da reveréncia aos mais velhos e evidentemente considerados
como mais sabios, por terem acesso a um conhecimento ancestral e quase sempre divino.
Pelas historias narradas ou simplesmente pela aptidao e interesse por assuntos publicos. Ora,
ndo é a toa que a filosofia politica surge na Grécia antiga, mais precisamente na cidade de
Atenas, por que foi 14 que se “diz que Socrates foi o primeiro a fazer com que a filosofia
descesse do céu a terra, obrigando-a a fazer perguntas sobre a vida e 0s costumes, sobre as
coisas boas e mas”.}4® Assim, por ser desta maneira, 0s homens passaram a refletir sobre os
problemas da polis a fim de torna-la melhor e mais justa, tendo em vista, sobretudo, a
proposicdo de uma melhor maneira de viver para as pessoas. E esta postura, por sua vez,
fundou a propria filosofia politica. No entanto, ainda por esta mesma via, na contramé&o das
sociedades antiga e medieval, a sociedade moderna mostrou-se profundamente marcada pela
complexidade e pelas mudancas frenéticas. Assim como pela paixao pelo novo e pela ideia de
progresso, tudo isso somado a crenga de que o que ¢ realmente “bom” € o “novo”, o que fez

que “bom” e “novo” na modernidade se tornassem elementos analogos.

Com efeito, 0 que esta em jogo para Strauss € a ruptura entre a filosofia politica
moderna e a filosofia politica classica, mesmo que os modernos tenham sido de fato,
influenciados pelos antigos, mas se opuseram diante da estrutura fundamental erguida pela
filosofia politica classica.}*” Sendo assim, uma das primeiras maneiras de se observar a
oposicdo entre o pensamento politico classico e o pensamento politico moderno consiste em
ver a forma diferente como esses dois pensamentos se relacionam com o0 passado e com a
tradicdo. De fato, segundo Strauss, enquanto o pensamento classico, apesar de reconhecer o
carater intelectualmente subversivo da filosofia em relacdo ao éthos ancestral, busca uma
solugédo de compromisso, em que o melhor regime deve ser pensado como um projeto
legislativo e institucional que compatibilize as normas da tradicdo com reformas e
modificagdes prudenciais no éthos vigente, sob o pressuposto de que é impossivel uma
completa racionalizagdo da historia, 0 pensamento moderno, por ser mais abstrato e acreditar

na onipoténcia da razdo, cré na existéncia do progresso e na possibilidade de se suprimir o

146 STRAUSS, Leo. Direito Natural e Historia, traducdo Bruno Costa Simdes; revisao da tradugdo Anibal Mari,
Marcelo Branddo Cipolla. — Sdo Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2014. — (Biblioteca do pensamento
moderno) p. 145.
147 STRAUSS, L. The City and Man. Chicago: University of Chicago Press, 1964, p. 3.

66



passado e a tradi¢do, implantando aqui e agora a melhor ordem politica, gracas ao poder
transformador do homem. Para Strauss, essa crenca moderna ja aparece com Maquiavel, com
sua ambicdo de instaurar “novas ordens e costumes” e sua concep¢ao de que o homem pode

controlar a fortuna e os acidentes da historia.

Diante disto, “de acordo com o projeto moderno, filosofia e ciéncia nao sdo
compreendidas como essencialmente contemplativas e orgulhosas, mas como ativas e
beneficentes”.2*® Assumindo essa orientagdo ativista, os modernos romperam radicalmente,
assim, com a perspectiva antiga ou classica da filosofia, que possuia um carater
essencialmente contemplativo e ndo cria na possibilidade de se mudar substancialmente a
historia, fundando-se, por isso, na convic¢do de que o conflito entre a racionalidade filoséfica
e a sociedade politica constitui um fendmeno natural e insoltvel. Portanto, segundo Strauss,
os modernos, ao romperem radicalmente com a perspectiva antiga ou cléassica da filosofia,
inauguraram uma filosofia alicercada na premissa ou crenca de que “a filosofia ou a ciéncia
tornariam possivel o progresso em direcio a uma grandiosa prosperidade”.'*® Neste sentido,
surge, a partir dai, uma filosofia comprometida com a transformacdo da sociedade e com o
projeto de modificacdo da historia. Tais pretensfes sao explicitadas pelo proprio Strauss de
forma clara ja na introducdo de sua obra The City and Man, como podemos observar na

passagem a seguir:

O progresso em direcdo a grandiosa prosperidade tornaria assim, ou
torna possivel, o progresso em direcdo a grandiosa liberdade e justica.
Este progresso deveria necessariamente ser o progresso em direcéo a
uma sociedade igualmente abarcadora de todos 0s seres humanos:
uma liga universal de nagdes iguais e livres, cada nagdo formada por
homens e mulheres livres e iguais. **°

Dito isto, o projeto moderno, na analise de Strauss, se configura como uma nova
concepgdo da filosofia como um saber mundano, ativista e empreendedor, cuja meta é a
transformacédo radical da vida humana, por meio da construcdo, neste mundo, de uma

sociedade racional, livre, prospera e feliz, o que exige, ao ver de Strauss, a adocdo de dois

148 |bidem, p. 3.
149 Ibidem, p. 4.
150 «“The progress toward ever greater prosperity would thus become, or render possible, the progress toward ever
greater freedom and justice. This progress would necessarily be the progress toward the society embracing
equally all human beings: a universal league of free and equal nations, each nation consisting of free and equal
men and women”. lbidem, p. 4.

67



procedimentos fundamentais: por um lado, a transformacéo da filosofia em atividade publica
e revolucionéria, que através de um recurso massivo a propaganda, visa popularizar o
conhecimento cientifico e filoséfico, racionalizando as massas e libertando-as da supersticéo e
do medo trazidos pela religido; por outro lado, a construcdo de uma ciéncia ativa que, tendo
em vista o incremento do bem-estar e da prosperidade humanos, se estabelece como um

instrumento de dominacdo cada vez mais sofisticado da natureza.

Segundo Strauss, é justamente no seio da modernidade que a nocdo de direito
natural®®! sofre um violento golpe, golpe que é efetivado em nome da histéria. Desta maneira,
é também em nome dela que os intelectuais modernos ndo sé desconsideram sua importancia,
mas negam a existéncia de um direito natural em funcao de um relativismo moral, afirmado a
partir da constatagdo do fato de que existe “uma variedade indefinida de nog¢des de direitos ou
de justica”.?>2 Sendo assim, Strauss aceita que, de fato, ha diferentes nogdes de justica e que
estas sdo mutaveis diante de sua temporalidade ou localidade. No entanto, este argumento ndo

é bastante para se negar a existéncia de um direito natural em nome da histéria.

Neste sentido, Strauss acha essencialmente importante salvaguardar a relevancia da
questdo do direito natural. Para tal tarefa ele estabelece como crucial a distingdo entre
“convencionalismo e sentido historico ou consciéncia historica”. Explica Strauss: “o
convencionalismo pressupunha que a distincdo entre natureza e convencdo é a mais
fundamental de todas as distingdes”.?>® Portanto, o convencionalismo tem consciéncia de que
muitas vezes direito e a justica ndo sdo naturais, isto €, ndo possuem nenhum vinculo com a
natureza, mas estdo unicamente comprometidos em “produzir a paz, mas nao pode produzir a
verdade”.*>* Por outro lado, o sentido histérico ou consciéncia histérica “rejeitam e tratam
como mitica a premissa de que a natureza é a norma; rejeitam a premissa de que a natureza
tem uma dignidade maior do que qualquer obra do homem”.'® Tais concepgdes, como se

percebe, sdo antagOnicas: a primeira representa a intuicdo oriunda do pensamento classico,

151 A nocdo de direito natural esta presente em todo pensamento de Strauss e €, para ele, uma das questdes mais
centrais e relevantes do pensamento politico. No inicio de sua obra Direito Natural e Histéria, ele explica que
compreende o direito natural “como um direito discernivel pela razdo humana e universalmente reconhecido”. (p
11) Neste sentido, a ideia do direito natural esta fundada na concepgdo de que existem “principios imutaveis de
justica” e ¢ legitimado pela natureza. Em todo caso, para Strauss o direito natural esti para além de qualquer
convencionalismo ou perspectivismo, seja ele cultural, moral ou histérico.
152 STRAUSS, Leo. Direito Natural e Historia, tradugdo Bruno Costa Simdes; revisdo da traducdo Anibal Mari,
Marcelo Branddo Cipolla. — Sdo Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2014. — (Biblioteca do pensamento
moderno) p. 11.
158 |bidem, p. 13.
154 |bidem, p. 13.
155 |hidem, p. 14.

68



intuicdo que assume a ideia de que h&a uma natureza das coisas independente das convencoes e
a partir da qual as convencdes deveriam ser julgadas; a segunda surge a partir de um certo
momento da modernidade, negando a existéncia de uma ordem natural superior a sociedade e
proclamando a supremacia do homem e de sua cultura em relacéo a natureza. Como esclarece

Strauss nesta passagem:

O convencionalismo é uma forma particular da filosofia classica. Existem,
obviamente, profundas diferengas entre o convencionalismo e, por exemplo,
a posicdo assumida por Platdo. Mas os adversarios classicos concordam
quanto ao ponto mais fundamental: ambos admitem que a distingéo entre
natureza e convengdo é fundamental. Isso por que essa distingdo esta
subentendida na ideia de filosofia. Filosofar significa ascender da caverna a
luz do sol, isto é, a verdade. A caverna é o mundo da opinido, que se opde ao
conhecimento. A opinido é essencialmente variavel. Os homens ndo devem
viver, ou melhor, ndo podem viver juntos se as opinides ndo se estabilizam
pela sancéo social. A opinido torna-se entdo a opinido dotada de autoridade,
ou 0 dogma publico, ou a visdo de mundo (Weltanschauung). %

Ora, para Strauss, a modernidade, ao abandonar, a partir de um determinado ponto de
seu desenvolvimento, a pesquisa acerca do direito natural em prol de uma valorizacdo do que
é produzido pelo homem, isto €, em prol do que é histérico e cultural, acabou por gerar uma
profunda crise intelectual em relacdo ao projeto da filosofia politica tradicional de se
estabelecer uma compreensdo racional dos valores, crise que criou as condicdes para o
nascimento e solidificacdo daquilo que, na visdo straussiana, € a principal consequéncia do

tipo de sociedade que estava por emergir: o niilismo.®’

Uma das principais expressdes desse niilismo derivado da crise da questdo do direito
natural na modernidade encontra-se, segundo Strauss, nas ciéncias sociais, cujos métodos € 0s
pressupostos sao, em grande medida, fortemente influenciados pela exigéncia da neutralidade
ética e da imparcialidade do cientista diante da ideia de valor. Tal exigéncia aparece
claramente, segundo Strauss, no pensamento de Max Weber, ao qual é dedicado todo o
segundo capitulo®™® de Direito Natural e Historia. Para Strauss, a importancia de Weber na
constituicdo e fundamentacdo das ciéncias sociais contemporaneas € extraordinéria, donde sua

afirmagdo de que “ninguém depois dele [Weber] consagrou tamanho acUmulo de

1%6 |bidem, p. 14.
157 Uma condicdo de indiferenca com relagdo ao sentido, auséncia total de propdsitos ou metas a serem
alcancadas.
1%8 |hidem, p. 43-95.
69



conhecimento, perseveranca e devogdo quase fanatica ao problema bésico das ciéncias

sociais”. 1%°

No entanto, esclarece Strauss, “Weber nunca explicou o que entendia por ‘valores’. O
que mais lhe interessava era a relagdo dos valores com os fatos”.*®® E por ser assim, ainda
neste mesmo sentido, ele (Weber) sustentou que a sua nog¢do de ciéncia social “isenta de
valores” ou eticamente neutra ¢ totalmente justificavel.!®! Para Strauss essa postura é
amplamente difundida no &mbito das ciéncias sociais e, por sua vez, gera inevitavelmente o
niilismo, j& que, admitindo a impossibilidade do pensamento humano de decidir
racionalmente a questdo axioldgica, termina por asseverar que todos os valores e escolhas se
equivalem e sdo legitimos. E o que o proprio filésofo explica, ao afirmar “que a tese de Weber
leva necessariamente ao niilismo ou a concepc¢do de que toda preferéncia, por mais malfazeja,
vil ou insana que seja, deve ser julgada pelo tribunal da razdo como t&o legitima quanto

qualquer outra preferéncia.” 62

Na medida em que coloca em crise tudo que se refere aos valores, o niilismo, na visdo
de Strauss,'® se configura, realmente, como um grave problema a ser enfrentado pelo homem
contemporaneo. Isso significa, como se percebe, que a modernidade, ou melhor, que os
sintomas nela surgidos, causam grande inquietacdo neste pensador. Portanto, tendo em vista
um melhor esclarecimento das questfes trabalhadas aqui, parece ser necessario levarmos
adiante nosso trabalho de compreensdo do que significa a “modernidade” para Strauss, isto &,
nosso trabalho de compreensdo do que a modernidade representa para esse autor, nao
enquanto mero periodo histérico, mas enquanto fendmeno que altera profundamente a cultura

e 0 éthos do homem ocidental, introduzindo novos referenciais filoséficos e intelectuais.

Desta maneira, a fim de desenvolver um conhecimento mais aprofundado acerca do
gue Strauss pensa sobre este tema (a modernidade), recorreremos ao comentador norte-
americano Stanley Rosen, que, em seu texto “Leo Strauss and the Problem of the Modern”,
afirma que para Strauss o problema da modernidade surge com os ataques da ciéncia moderna

contra a filosofia tradicional, com o objetivo de colocar 0 homem na condicéo de detentor e

159 Ibidem, p. 45.
160 I bidem, p. 48.
161 Ibidem, p. 50.
182 |bidem, p. 51.
163 |_er SAMPAIO, E. “Niilismo e politica em Leo Strauss”. Trans/Form/Acao v. 35, no. 1 (2012) p. 115-136.
70



dominador exclusivo da natureza.’®* Com isso, os racionalistas modernos cometeram dois
graves enganos, ao achar que podiam, em primeiro lugar, libertar a humanidade do &mbito da
religido, e, em segundo lugar, conseguir resolver problemas éticos e politicos através de um

racionalismo de inspiragdo matematica.

Aqui, é preciso esclarecer que a critica de Strauss aos novos valores trazidos pela
modernidade, que ele vé como graves problemas, como j& foi dito no paragrafo anterior, de
forma alguma o torna um reacionario ou um descrente dos principios de laicidade e liberdade.
Isto seria altamente contraditdrio, pensar contra tais valores inerentes ao homem moderno, ja
que a propria pratica da filosofia s6 € possivel em uma condicdo de minima liberdade. Neste
sentido, o que parece estar em jogo na formulacdo de Rosen € a ideia de que Strauss ndo € um
reaciondrio que aspira a uma revolucdo histérica que nos propiciaria uma restauracdo do

passado. Como nos faz refletir esta passagem bem no inicio do texto de Rosen:

Sejamos claros desde o inicio: Strauss ndo é um ludista nem um reacionario
irracional. Tampouco é um excéntrico heterodoxo, ou mesmo um pensador
revolucionario que é mal compreendido por causa da grande originalidade de
suas visdes. Isso deveria ser 6bvio em virtude de sua resposta geral as duas
reivindicacdes ou metas do iluminismo. Strauss aceita a visdo amplamente
sustentada de que a fé religiosa ndo pode ser refutada pela razdo e ele
mantém que os esforgos de fazer da matematica o paradigma exclusivo da
razdo leva a impossibilidade de uma distingdo racional entre o bem e o mal,
e assim a substituicdo das virtudes pelas paixoes.1®®

Dito isto, 0 que Rosen quer nos mostrar € que a preocupacdo de Strauss parece ter a
ver, antes de tudo, com a crenga moderna na onipoténcia da racionalidade , crenca que, como
se sabe, leva 0 pensamento moderno a ideia da razdo como panaceia, isto €, como método
capaz de solucionar todos os problemas humanos. Neste contexto, Strauss recomenda o
recurso antigo a pratica da escrita esotérica, como forma de salvaguardar visdes politicas ou
religiosas em face do carater problematico da critica filosofica. Desta forma, poupa também a

sociedade diante do perigo causado por certos pontos de vista. (Tema explicitado no capitulo

164 ROSEN, STANLEY. Leo Strauss and the Problem of the Modern. In SMITH, S. B. The Cambridge
Companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge University Press, 2009, p. 120
165 «_et us be clear from the beginning: Strauss is neither a Luddite nor an irrational reactionary. But neither is
he a heterodox eccentric, or for that matter a revolutionary thinker who is misunderstood because of the great
originality of his views. This should be obvious from his general response to the two claims or goals of the
Enlightenment. Strauss accepts the widely held view that religious faith cannot be refuted by reason, and he
holds that the attempt to make mathematics the exclusive paradigm of reason leads to the impossibility of a
rational distinction between good and evil, and so to the replacement of the virtues by the passions”. (Traducéao
livre) Ibidem, p. 120.

71



anterior) Ainda por esta mesma via, Rosen compara a postura de Strauss as de Nietzsche e
Heidegger, quando observa que esses trés autores, ainda que sejam contemporéaneos, buscam

na sabedoria antiga saidas para os problemas modernos.

Ainda neste mesmo sentido, esses pensadores tomaram a direcdo inversa da historia
para aprender com a polis grega e tentar reconstruir valores ignorados pela modernidade. Por
ser assim, Rosen vé grande confluéncia entre esses pensadores fundamentais, sobretudo,
chama atencdo para a relacdo dos pensamentos de Strauss e Heidegger. De fato, ambos
constatam que “a modernidade ndo ¢ simplesmente um periodo histérico, mas uma condig¢ao
metafisica do espirito humano”.*%® No entanto, Strauss discorda de Nietzsche, Heidegger e
Husserl quando o assunto é a politica, pois, enquanto Heidegger e Husserl afirmam que o

problema da modernidade néo é politico, Strauss pensa radicalmente diferente.

Neste contexto, Strauss encontra no universalismo um dos principais problemas
oriundos da visdo moderna de mundo. Isto ocorre, evidentemente, porque o universalismo é
um principio chave na construcdo do plano politico moderno ocidental. Ora, a ideia de que
seria possivel a constituicdo de padrBes e valores que serviriam a todos os homens, criando
assim uma Unica nacao, desconsiderou aspectos relevantes inerentes aos seres humanos, por
exemplo, o fato de que ndo somos iguais. O universalismo a fim de abarcar ou dirimir este
aspecto humano desemboca em um relativismo, como consequéncia de um certo aspecto do
pensamento moderno. Constatado isso, é relevante salientar que o relativismo nos trouxe a um
tempo marcado pelo humanismo e pela iluminacéo filos6fico-cientifica das sociedades ditas
evoluidas, onde os principios democraticos e liberais devem ser impostos a qualquer preco e
sob qualquer risco por mais alto que sejam esses riscos, como o “melhor” ou o “bem”. No
entanto, o proprio relativismo caracteristico da democracia moderna afirma que o “melhor” ou

0 “bem” sdo perspectivas, portanto nao existem em si mesmos.

De fato, os ecos da modernidade que chegaram até nds trouxeram consigo uma cultura
de forte racionalismo e que se orgulha de suas descobertas. Neste sentido, todo 0 humanismo
ja citado aqui estd fundado e legitimado pelas luzes da racionalidade cientifica. Sua
representacdo maior é o positivismo, que, por sua vez, prometeu desvendar as “verdades
palpaveis” do mundo através dos métodos e da técnica. Com isso, pretende-se, desta forma,
superar as supersticdes da idade média e libertar o0 homem das correntes dogmaticas da fe.

Sobretudo, pretende-se libertar 0 homem de sua propria ignorancia. Diante disto, 0

166 |hidem, p. 127.
72



comentador Thomas Pangle'®” afirma que “Strauss ndo hesita em caracterizar esta situacio
espiritual como ‘a crise de nosso tempo’ ou ‘a crise contemporanea do ocidente’”.1%8 E isso

parece ter gerado uma condicgdo de profundas incertezas.

Segundo Strauss; “a crise da modernidade se revela no fato, ou consiste no fato, de
gue 0 homem moderno ocidental ndo sabe mais o0 que procura - que ele ndo acredita mais que
possa saber 0 que ¢ o bem e 0 mal, 0 que € o certo e o errado”.1®° Ora, para Strauss, isso levou
0 homem a uma condicéo de total descrenga diante da possibilidade de se pensar a melhor
sociedade, o melhor regime ou a melhor ordem social. Sendo assim, a filosofia politica perdeu
o0 seu valor, a sua funcdo ou até sua necessidade de existéncia. Com a supervalorizacdo do
conhecimento cientifico e a distincdo entre fatos e valores, a filosofia politica, de fato, se
tornou um estudo indcuo ja que valores na Otica da ciéncia moderna, ndo sdo passiveis de
avaliacdo cientifica, portanto, ndo devem ser objeto de uma anélise racional.  Assim, a
construcdo de um paraiso na terra, através dos mecanismos da ciéncia, seria o fim maior
buscado neste contexto, e para que a fundacdo desta pétria universal livre da miséria e da
desigualdade, de fato, se consolidasse, todos os individuos en passant deveriam ser

esclarecidos, livres e autbnomos.

Diante disto, para Strauss, suspeita-se que toda esta autonomia trazida pela
modernidade e fornecida gratuitamente aos homens, (com a pretensdo de alcancar todos 0s
homens) talvez envolvesse um preco alto demais, mas que so seria conhecido posteriormente.
Este preco é o fardo a ser carregado por este novo homem auténomo, emancipado e livre, e 0
risco € de que este mesmo homem ndo suporte tal fardo. Em outras palavras, o que é
perceptivel no pensamento de Strauss € sua preocupacdo diante do acesso de todos os homens
ao conhecimento filosofico e cientifico, e do perigo que o acesso a este conhecimento pode

trazer.

Sendo assim, como ja foi dito, Strauss vé tal conhecimento como um elemento nocivo
ao homem comum, assim como a propria sociedade. Ora, parece estar bem ai o centro do
problema da modernidade na visdo de Strauss, a pretensdo de seus pensadores de propagar o
conhecimento filosofico e cientifico aos quatro cantos do mundo, sem se dar conta, de

maneira mais profunda, do carater perturbador desse conhecimento para a situacdo moral do

167 Ver em: PANGLE, Th. Leo Strauss. An Introduction to his Thought and Intellectual Legacy. Baltimore,
Maryland: The Johns Hopkins, 2006., p. 7-8.
168 |hidem, p. 8.
169 STRAUSS, Leo, An Introduction to Political Philosophy: ten essays by Leo Strauss; Edited with an
introduction by Hilail Gildin p. cm. (Culture of Jewish Modernity) p. 81.

73



homem. Para Strauss, isto foi como “abrir a caixa de pandora” e libertar todos os males do
mundo. Ao fazer isto, os filosofos modernos cairam na ingenuidade de tratar os homens como
iguais. Sua paixdo pelas luzes e sua crenca na sociedade (convencao) sufocou o individuo
(Natureza). Desta forma, os racionalistas parecem ter esquecido ou desconsiderado a
pluralidade dos homens e do fato de que nem todos devem ou podem ter acesso a certas
verdades e que de fato, isso € ndo s6 bom, sobretudo se se leva em conta a manutencdo da

vida em sociedade.

3.2 A Crise da Politica e o Problema da Religido

A esta altura do desenvolvimento desta abordagem ja deve ser nitido que o que esta no
cerne das preocupacdes de Strauss é a manutencdo de um horizonte moral que garanta
minimamente a ordem civil. Neste contexto, para o filésofo, a religido surge como um
empreendimento humano imprescindivel para a manutencdo de um determinado
establishment social. No entanto, como foi amplamente explorado, sobretudo, no primeiro
capitulo desta dissertacdo a crise politica herdada da modernidade esta, segundo Strauss,
ligada diretamente a crise da religido ou a sua paulatina reducdo ao carater de supersticao e
misticismo como fora evidenciado, a partir do triunfo dos ditames da razdo moderna. De fato,
os filésofos modernos, numa marcha rumo ao esclarecimento e a total racionalizacdo da
sociedade, anunciaram desta forma a libertacdo dos homens diante dos grilhGes da natureza,

do estado e principalmente da religido.

Por ser assim, a religido foi, por sua vez, submetida implacavelmente as criticas dos
racionalistas modernos e a politica assim como os aspectos que estdo ligados a vida publica
foram sendo paulatinamente laicizados ou secularizados. Diante disto, no contexto de uma
sociedade cada vez mais fundada na razdo, aos poucos, de forma tacita ou explicitamente a
religido foi perdendo espaco, e aquele homem até entdo temente a Deus foi sendo substituido
por um tipo de homem autbnomo, crente na técnica, na ciéncia, no progresso, e na
transformacdo do mundo em algo melhor e, sobretudo, livre. No entanto, o século XX
evidenciou segundo Strauss, um espetaculo de horrores das mais absurdas atrocidades em

nome da razdo e do progresso, 0 que para ele é, de fato, a constatagdo do fracasso das

74



promessas e expectativas do projeto moderno. Sobre esse fracasso o proprio Strauss tenta
responder a possiveis suspeitas e questionamentos quando em seu ensaio The three waves of

modernity afirma que:

A crise da modernidade é entdo, em primeiro lugar, a crise da filosofia
politica moderna. Isso pode soar estranho. Por que a crise da cultura
ocidental seria primordialmente a crise de uma &rea académica dentre
tantas outras? Ora, a filosofia politica ndo é essencialmente uma area
académica. A maioria dos grandes filésofos politicos ndo foram
professores universitarios. Acima de tudo, como € geralmente aceito, a
cultura moderna é enfaticamente racionalista, devotada ao poder da
razdo. Uma tal cultura certamente se encontra em crise quando perde a
fé na capacidade da razdo para validar seus mais altos ideais."

Neste sentido, Strauss chama atencao para o fato de que a modernidade suspeitou de si
mesma, como ja foi exposto anteriormente, e a modernidade, ao se colocar sob suspeita, ou
melhor, ao ser capaz de duvidar de suas préprias pretensdes, ndo se mostrou a altura do que
havia prometido e, ao que parece, se mostrou débil em suas tais pretensdes. Por ser assim, e
ndo de outra maneira, jogou 0 mundo numa condicdo de profundas incertezas. Para Strauss, 0s
modernos ao reduzirem as explicacdes teoldgicas e metafisicas acerca do mundo, do homem e
de Deus a um status de mero conhecimento mitico e dogmatico, criaram as condicdes
necessarias para que as suas proprias convic¢Ges se tornassem tdo miticas e dogmaticas
guanto as de seus antecessores. Portanto, para Strauss a crise politica de nosso tempo e a crise
da religido sdo fendmenos indissociaveis, por que segundo ele, a politica depende, de certo
modo, de uma atmosfera moral que oriente as atitudes dos homens, e o discurso professado
pela religido em consideravel e amplo sentido, possui elementos que tentam garantir que 0s

homens sejam ponderados diante das intempéries da existéncia. 1"

Sendo assim, Strauss vé na postura de Spinoza, com sua proposta de interpretagdo

racionalista da biblia em seu Tratado Politico Teoldgico, obra em que ele (Spinoza) “defende

170 SAMPAIIO, Evaldo, Leo Strauss e os Trés Movimentos da Modernidade. Ethica - Floriandpolis v.12, n.2,
p.321- 345, Dez. 2013. Traducdo de: STRAUSS, Leo, An Introduction to Political Philosophy: ten essays by
Leo Strauss; Edited with an introduction by Hilail Gildin p. cm. (Culture of Jewish Modernity) p. 82.

11 Ler OLIVEIRA, R. R. “Leo Strauss, a filosofia e o problema teolégico-politico”. In CARDOSO, D. (org.)
Pensadores do século XX. Sdo Paulo: Edi¢des Loyola, Paulus, 2012.

75



que o método de interpretar a Biblia é idéntico ao método de interpretar a natureza” 1’2

um
atentado contra todos os valores que haviam fundamentado a vida em sociedade até ent&o.
Ainda por esta via, Strauss vé essa atitude como uma espécie de reducdo que desconsiderou
todo arcabouco de ensinamento moral que é, em certo sentido, sustentado por uma tradigédo
que até entdo havia norteado todo comportamento do homem ocidental. Desta forma, o
principio hermenéutico defendido por Spinoza de que “todo conhecimento da Biblia deve
derivar exclusivamente da propria Biblia” 1”3 mostrou que, de fato, os milagres nio s&o
verdadeiros e de que a revelacdo biblica ndo passa de supersti¢cdes e dogmas para impor medo

e dominagdo.'"* (esse tema foi amplamente trabalhado ainda no primeiro capitulo)

Frente a tudo isto, inequivocamente, a modernidade é o periodo em que a religido
perdeu, de fato, o seu status quo de autoridade maior e de detentora da verdade sobre todas as
coisas. Diante disto, os contemporaneos herdaram uma visdo que “caracteriza-se pelo
desencantamento, pela ‘mundanidade’ irrestrita, ou ainda, pela irreligido. O que se pretende
como a libertacdo das ilus6es ndo é mais nem menos que uma ilusdo, como a das crencas que
prevaleceram no passado e que podem prevalecer no futuro”.}”® O que Strauss tenta chamar
atencdo a todo momento é que as causas ou as motivacdes que fizeram, fazem e talvez sempre
fardo os seres humanos acreditarem em algum ideal ou agir de acordo com algum padrdo ou
norma tém por tras de si, de forma tacita ou flagrante e explicita, alguma explicacdo religiosa

ou metafisica nos seus mais variados sentidos. Portanto, neste contexto, explica Strauss que:

O homem ndo pode viver sem luz, sem orientagdo e sem conhecimento;
somente porgue conhece o bem ele pode encontrar o bem de que necessita.
A questdo fundamental, portanto, é saber se 0s homens podem adquirir o
conhecimento do bem, sem o qual ndo podem orientar suas vidas, individual
e coletivamente, pelos esforcos desassistidos de seus poderes naturais; ou se
eles dependem do conhecimento da relevancia divina. Nenhuma alternativa
pode ser mais fundamental que esta: a orientacdo humana ou a orientacdo
divina. A primeira possibilidade é caracteristica da filosofia ou ciéncia no
sentido originario do termo; a segunda se encontra na biblia. Nao ha como se
furtar a esse dilema por nenhuma tentativa de harmonizacao ou sintese. Pois
tanto a filosofia quanto a biblia proclamam que apenas uma coisa é

172 STRAUSS, L. Persecution and The Art of Writing. Chicago: The University of Chicago Press, 1988 (1952) p.
71.
173 |bidem, p. 73.
174 STRAUSS, Leo. Philosophy and Law: Contributions to the Understanding of Maimonides and His
Predecessors Leo Strauss; Translated by Eve Adler, Published by State University of New York Press, Albany,
EUA. p. 44-45.
175 STRAUSS, Leo. Direito Natural e Historia, traducdo Bruno Costa Simdes; revisio da tradugédo Anibal Mari,
Marcelo Branddo Cipolla. — Sdo Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2014. — (Biblioteca do pensamento
moderno) p, 88.

76



necessaria, uma coisa fundamentalmente importa, e a Unica coisa necessaria
proclamada pela biblia é o oposto do que é proclamado pela filosofia: a vida
de amor e obediéncia, para uma, e a vida de liberdade do conhecimento para
outra. 17

As formulagcbes acima tornam clara a postura fideista assumida explicitamente por
Strauss (assunto que foi tratado no segundo capitulo) em “On The Interpretation of
Genesis™'’" e “Jerusalem and Athens”,'’® onde o filésofo aborda o carater eminentemente
problematico da relagdo entre revelagdo e razdo. Para Strauss, a racionalidade filosofica ndo
pode garantir a sustentacdo do alicerce fundamental sobre o qual a sociedade € erguida e
constituida, qual seja, a moralidade. Esta ultima, de fato, é fruto do discurso religioso, e por
ser a moralidade fruto do discurso religioso, s6 tem seu carater de autoridade se estiver
pautada na ideia de revelagdo. Esse cenario cria a condicdo necessaria para a configuragdo de
um conflito insoltvel entre filosofia e religido, ou razdo e revelacdo. Para Strauss, este
conflito é insuprimivel e, por ser insuprimivel, é de todo indtil ou ingénuo alimentar as
hostilidades entre o filésofo e o profeta, porque ambos buscam obter a verdade ultima sobre a

totalidade das coisas.

Portanto, o que est4 em jogo de fato para Strauss, € que 0s modernos, ao acreditarem
que poderiam através do esclarecimento e da razdo pura e exclusiva substituir as explicacGes
da religido acerca do todo, “das coisas do céu e da terra”, “acerca da vida e da morte”,
atentaram contra si mesmos. De fato, filosofia e religido sdo duas autoridades, mas essas duas
autoridades partem de pressupostos diferentes, como ja foi esclarecido anteriormente. E por
partirem de pressupostos diferentes, “a filosofia ¢ incompativel com a revelacdo: a filosofia
deve tentar refutar a revelacdo, e, se ndo a revelacdo, de qualquer maneira a teologia deve
tentar refutar a filosofia”.'”® Tal necessidade consiste no fato de que a religifo, segundo
Strauss, tem a funcdo de garantir a sociedade a manutencdo de uma atmosfera protetora
sustentada pelas convencdes e tradicdes, as quais afastam os homens das verdades terriveis

pertencentes a existéncia.

176 |bidem, p, 89-90.

17 \er STRAUSS, Leo. “On the Interpretation of Genesis”. 1.”homme, tome 21, no. 1 (1981) pp. 5-20.

178 | er STRAUSS, L. Jerusalem and Athens — Some Preliminary Reflections. In Studies in Platonic Political
Philosophy.Chicago: The University of Chicago Press 1983, p. 148 — 173.

1% MEIER, H. Strauss and the Theologico-Political Problem. Cambridge: Cambridge University Press, 2006, p.
141.
77



Neste sentido, Strauss vé essa postura cautelosa dos antigos diante do fendbmeno da
religido, pois, a filosofia politica classica “negou de fato a possibilidade de uma sociedade
civil sem religido, (areligious civil society) mas subordinou o religioso ao politico”.8 Strauss
esclarece que, “na Republica, Platdo reduz o sagrado ao Util; quando Aristoteles diz que a
cidade é natural, ele implica que ela ndo é sagrada, como a sagrada Troia de Homero; ele
revela o status precario da religido em seu esquema”.'® Sendo assim, os antigos sabiamente
utilizavam o poder da mera convencdo, ou melhor, o que a religido podia trazer de bom para
polis, e desta forma reconhecia que a filosofia ndo serviria como um bem para todos o0s

homens.

Sendo assim, por garantir que a maioria dos homens ndo tenha acesso a essas
verdades terriveis trazidas pela racionalidade filoséfica, as verdades trazidas pela revelacdo
religiosa seriam mais salutares aos homens, porque 0s manteriam sob a protecéo trazida por
uma vida segura de fé e amor. Por outro lado, a filosofia ndo é capaz de trazer nenhuma
seguranca e harmonia aos homens, pelo contrario, 0 questionamento genuino da filosofia é
corrosivo e devastador a vida social, porque coloca todos os valores, tradi¢cdes e costumes em
Xeque, e ao colocar todos os valores, tradi¢cfes e costumes em xeque, joga todos os homens
que a filosofia tiveram acesso num vazio existencial profundo onde nada mais faz sentido, e
isto, coloca a sociedade em risco. Portanto, para Strauss, “a filosofia é essencialmente
subversiva”, 182 e para ele, o filosofo consciente do teor corrosivo e do perigo oriundo de seus
questionamentos deve esconder seu verdadeiro ensinamento por trds de um ensinamento

exotérico socialmente aceitavel.® Ora, acerca disso, Strauss esclarece que:

Esta visdo da relacdo da filosofia para com a vida, i.e. para com a sociedade,
pressupde que a filosofia é essencialmente a area exclusiva de pouquissimos
individuos que sdo por natureza adequados para a filosofia. A distincdo
radical entre o sabio e o vulgo é essencial ao conceito original de filosofia. A
ideia de que a filosofia como tal se tornaria elemento da vida humana é
totalmente estranha a todo pensamento pré-moderno. Platdo exige que os
fildsofos se tornem reis. Ele ndo exige que a filosofia se torne dominante: em

180 STRAUSS, Leo, Liberalism Ancient and Modern / Leo Strauss; foreword by Allan Bloom. University of
Chicago Press Edition 1995, p. 27.
181 Ibidem, p. 27.
182 MEIER, H. Strauss and the Theologico-Political Problem, p. 146.
183 |bidem, p. 146.
78



sua republica perfeita apenas dois ou trés individuos tem algum acesso a
qualquer filosofia; a grande maioria é guiada pelas mentiras nobres. 18

Strauss, ao defender esta posi¢do, estd levando em consideragdo o fato de que nem
todos os homens suportariam enxergar frente a frente a face horrenda da existéncia nua e sem
mascaras: de fato, esta face horrenda é desvelada pelo filésofo auténtico em sua préatica
genuina. Neste sentido, Strauss parece seguir de certa maneira, a intuicio de Nietzsche®® ao
questionar o quanto de verdade suportaria 0 homem e até onde acessar tais verdades lhe é
necessario e bom.*®® Ainda nesta perspectiva, Strauss, constata que nem todos os homens
estdo preparados, aptos ou até mesmo desejam viver uma vida de “livre pensamento” (free

think) ou de busca da verdade, isto €, uma vida filosofica de carater zetético.

E diante desta constatacio, que o filésofo julga como totalmente equivoco ou ingénuo
0 projeto moderno de sociedade. Este ultimo, de fato, propagou a crenca de que todos os
individuos de forma indiscriminada seriam aptos a conhecer o bem e o mal de forma
autonoma e independente e a descobrir a melhor forma de viver por si mesmos, o que faria
com que a religido ndo tivesse mais nenhuma utilidade moral para os homens. Nessa
perspectiva, a religido ja teria cumprido seu papel na historia e por isso seria, entdo, obsoleta,
retrograda e arcaica. Mas Strauss aponta para um aspecto que 0s modernos ndo levaram em
consideracdo ou do qual sequer se deram conta com alguma relevancia. Tal aspecto é o
sequinte: se filosofia e religido partem de premissas diferentes e possuem argumentos
distintos ja em seu gene, logicamente uma ndo pode substituir a outra, uma vez que ambas

possuem funcdes e pretensdes diferentes. 187

184 «“This view of the relation of philosophy to life, i.e. to society, presupposes that philosophy is essentially the
preserve of the very few individuals who are by nature fit by philosophy. The radical distinction between wise
and the vulgar is essential to the original concept of philosophy. The idea that the philosophy as such could
become the element of human life is wholly alien to all pre-modern thought. Plato demands that the philosophers
should become kings; He does not demand that philosophy should become the ruler: In his perfect polity only 2
or 3 individuals have any access whatever to philosophy; the large majority is guided by noble lies”. (Traducéo
livre) Ibidem, 146-147.

185 Consultar STRAUSS, L. ‘Note on the Plan of Nietzsche’s Beyond Good and Evil. In Idem, Studies in
Platonic Political Philosophy. With an Introduction by Thomas Pangle. Chicago: The University of Chicago
Press, 1983, p. 174-191.

186 NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm, Além do bem e do mal: preldio de uma filosofia do futuro — Trad. Mario
Ferreira dos Santos. 3.ed. Petrépolis, RJ: Vozes, 2013 (Colecdo Textos Filosoficos) p. 12-14.

187 Consultar STRAUSS, Leo, The Mutual Influence of Theology and Philosophy. In MEIER, H. Strauss and
the Theologico-Political Problem. Cambridge: Cambridge University Press, 2006, p. 111-114.
79



Em um ensaio intitulado “Notes on Lucretius”, o qual constitui um capitulo da obra
Liberalism Ancient and Modern, Strauss elabora uma incrivel interpretagdo do poema de
Lucrécio, onde exerce uma reflexdo acerca do problema das relacGes entre filosofia e religido.
Para Strauss, a religido teria esse carater consolador dos homens diante das verdades terriveis
da vida, e por ter a religido um carater consolador dos homens seria equivalente a poesia.
Segundo Strauss, a poesia teria a fungéo de tornar uma verdade triste e desoladora contida no
ensinamento filosofico puro em algo doce e amavel, e ao fazer isso, seria capaz de tornar uma
verdade triste e desoladora em algo doce e amavel, transformando, portanto, tal verdade em
algo mais palatavel. E o que mostra o proprio Strauss na seguinte passagem onde o filsofo
explica a fungdo da poesia de Lucrécio:

O movimento da mentira para a verdade ndo é simplesmente um movimento
da escuriddo e do terror desamparado para a pura luz e alegria, pelo
contrério, a verdade aparenta ser inicialmente repulsiva e deprimente. Um
esforco especial é preciso para neutralizar a primeira aparéncia da verdade.
Este esforgo especial esta para além do poder da filosofia; este é o trabalho
préprio da poesia. O poeta Lucrécio segue o filésofo Epicuro; ele o imita; ele
pertence por assim dizer a espécie mais fraca e mais baixa de professor da
verdade nua. Ainda precisamente por esta razdo o poeta pode fazer coisas
que o fildsofo ndo pode. 8

Estamos diante da incapacidade, ou melhor, da limitacdo da filosofia em trazer
conforto ou consolo aos homens através das verdades oriundas do logos filosofico. Ainda

neste mesmo sentido Strauss reforca que:

A poesia de Lucrécio torna brilhante e doce os obscuros e tristes achados dos
gregos, isto é, dos filésofos. O contraste entre 0 mais doce e 0 mais
emocionante celebrado no inicio de seu poema e 0 mais triste e mais
deprimente descrito no fim - um contraste que nds entendemos como
indicativo do movimento do leitor deve se submeter - é o0 mais
impressionante exemplo do carater da poesia de Lucrécio. °

188 «“The Movement from the untruth to the truth is not simply a movement from unrelieved darkness and terror
to pure light and joy. On the contrary, the truth appears at first to be repulsive and depressing. A special effort is
needed to counteract the first appearance of the truth. The special effort is beyond the power of philosophy; it is
the proper work of poetry. The poet Lucretius follows the philosopher Epicurus; he imitates him; he belongs as it
were to weaker and lower species than the teacher of the naked truth. Yet precisely for this reason the poet can
do something which the philosopher cannot do”. (Traducdo livre) STRAUSS, Leo, Liberalism Ancient and
Modern / Leo Strauss; foreword by Allan Bloom. University of Chicago Press Edition 1995, p. 83.
189 “Lucretius’ poetry makes bright and sweet the obscure and sad findings of the Greeks, that is, of the
philosophers. The contrast between the sweetest and most exhilarating celebrated at the beginning of his poem
80



Na visdo de Strauss, estaria ai a semelhanca entre a poesia e a religido, ambas tém o
poder de dar tons mais brandos e suavizar algumas verdades aterradoras da existéncia, e desta
forma, sdo capazes de tornar a vida humana uma realidade menos brutal, triste e deprimente.
Ora, neste sentido, a filosofia que, diferentemente da religido, expde os homens a uma
condicgéo de afrontamento direto com as verdades nuas, e dessa maneira, torna a existéncia um
fardo ainda mais pesado ao homem e de sabor extremamente amargo e indesejavel. Neste
contexto, mesmo sendo inegavel que a religido trouxe e traz muitas coisas negativas ao
homem como o medo, a fraqueza e o aprisionamento, ainda assim, esta ainda é mais salutar e
preferivel aos homens comuns ou a multiddo do que a face pouco atraente da filosofia, e para

Strauss, seria a poesia a ponte ou a mediagcdo'® entre a religido e a filosofia. 1

Neste sentido, Strauss ndo é ingénuo e ele mesmo se pergunta acerca de uma questao
inevitavel e aparentemente Idgica: afinal, como poderia a religido ser mais atraente que a
filosofia? Ora, acerca disso responde o filosofo: “Para responder esta questdo, & preciso
reconsiderar o que o poeta diz no inicio e o que ele diz mais tarde sobre como os homens
viveram antes da emergéncia da filosofia; ¢ preciso reconsiderar a fun¢do da religido”.1% De
fato, Strauss nos lembra que “originalmente os homens viviam como bestas selvagens,
dependendo inteiramente das dadivas espontaneas da terra, sem o fogo e as artes bem como
sem leis e linguagem, incapazes de conceber de um bem comum”.}®® E por ser assim, 0s
homens nesta condi¢do primeva ndo se questionavam acerca da funcionalidade natural do

mundo, seus mecanismos eram desconhecidos aos homens.

No entanto, h& um momento em que 0 homem inicia um questionamento em relacao
ao funcionamento natural do mundo e percebe que nada garante que ele, o0 mundo, de fato,
para sempre existira, verdade que desvela ao homem sua fragilidade diante das incertezas de
sua existéncia. Diante de tal descoberta, “existe apenas uma protecao contra o medo que as

paredes do mundo venham algum dia a ruir: a vontade dos deuses. A religido deste modo

and the saddest and most depressing described at its end — a contrast which we understand as indicative of the
movement the reader must undergo — is the most striking example of the character of Lucretius’ poetry”.
(Traducéo livre) Ibidem, p. 83.
190 para Strauss a poesia, desde que colocada a servico da filosofia, pode funcionar como um elemento que leva o
homem do apego ao mundo ao desapego ou desprendimento, por meio da producdo do prazer proveniente de
uma apresentacdo edulcorada da verdade.
191 |hidem, p. 83.
192 |bidem, p. 84.
198 |hidem, p. 84.

81



serve como reflgio do medo do fim ou da morte do mundo”.** E ainda neste mesmo sentido,
Strauss reforca que a filosofia ndo é capaz de dar tal acolhimento aos homens: pelo contrério,
a filosofia estd na contramé@o da religido. Ora, se por um lado, o discurso da religido garante
consolo através da vontade dos deuses e de seu amor pelos homens, por outro, “é possivel
dizer, portanto, que a filosofia é produtora da mais profunda dor.” 1% De fato, diz Strauss, ¢ a
filosofia que, por meio da investigacdo, antecipa o colapso das paredes do mundo. E por ser
assim, de maneira nenhuma seria possivel a substituicdo da revelacdo pela razéo ou o total

rompimento com a religiao.

Em suma, o que Strauss parece de fato concluir e deseja mostrar, € o carater
eminentemente problematico que estd imbricado na pretensdo ou crenca de que a razdo
sozinha pode tornar o mundo algo de melhor, pacifico, igualitario, livre das dores e das
desigualdades, trazendo, assim, de fato, mais beneficios do que o advento da religido foi
capaz até entdo. Em outras palavras, 0 que estd em jogo para Strauss, € que a religido mesmo
com seus ja bem conhecidos problemas e dificuldades, como as barbaries e 0s acontecimentos
funestos em seu nome, ainda assim, se mostra mais eficaz em sua tarefa consoladora e
fraternal de lidar com os problemas existenciais do homem comum, ao norted-lo e dar um
sentido ou significado mais consistente a sua existéncia. Sendo assim, a filosofia se mostra de
uma forma completamente contraria daquilo que faz a religido, ou melhor, o que ¢
caracteristico e genuino da racionalidade filosofica se contrapde radicalmente ao que é
caracteristico da religido. E por ser assim, a filosofia, por sua vez, ao expor os homens diante
da mais terrivel, cruel e perturbadora verdade, a de que estamos entregues ao acaso, de que
ndo ha nenhuma verdade e nenhuma garantia ou sentido para a vida, ndo € algo atraente,

saudavel ou até suportavel para grande maioria dos homens.

194 |bidem, p. 85.
195 |hidem, p. 85.
82



4. CONSIDERACOES FINAIS

Diante da analise feita durante o caminho percorrido na confeccdo desta dissertacao,
foi possivel constatar que na reflexdo politica e moral exercida por Leo Strauss, este encontra
na religido um dos elementos essenciais a estruturacao deste empreendimento humano que é a
sociedade. De fato, o filésofo ndo possui nenhuma obra ou estudo sisteméatico dedicado
exclusivamente ao tema da religido, no entanto, este aparece em varios de seus escritos e
sempre com igual grau de importancia, visto o imenso esfor¢co e o cuidado intelectual

demonstrado por Strauss no trato com este assunto.

O que neste contexto ndo poderia ser de outra maneira, ja que ao tratar de seus
principais temas, que estdo em sua grande maioria diretamente ligados ao problema do direito
natural, da crise do plano politico moderno e a decadéncia da filosofia politica, Strauss vé em
todos eles uma conex&o direta com o problema da religido, ou melhor, com a forma como esta
passou a ser vista na tradicdo filoséfica e, sobretudo, a partir da modernidade, a qual Strauss

direciona sistematicamente suas criticas mais agudas e severas.

Sendo assim, Strauss tenta revelar de forma privilegiada o problema filos6fico de
fundo que estd imbricado, para ele, na desvalorizacdo do discurso da religido a partir da
modernidade. Para Strauss, 0 humanismo e o racionalismo exacerbado que se configuram e
ilustram o cenario moderno, protagonizado, segundo ele, pelo positivismo e pelo historicismo,
se constitui como um ataque a religido, ndo sé isso, mas também a filosofia politica em seu

sentido classico e ao proprio homem.

Nesse sentido, a pretensdo moderna de total racionalizacdo da sociedade e de todos 0s
homens de forma abrupta e indiscriminada ndo respeitou aspectos naturais como o fato de que
0s homens sdo diferentes e possuem necessidades diferentes. Portanto, Strauss observa 0s
golpes desferidos contra a religido como parte do plano da marcha moderna rumo ao
esclarecimento total da sociedade com grande temor e suspeita. Para Strauss, a racionalidade
filoséfica e cientifica ndo é capaz e ndo possui os subsidios necessarios para ocupar o lugar da
religido. Filosofia e ciéncia possuem premissas radicalmente diferentes das premissas da

religido, e por ser assim, uma néo substitui a outra, elas possuem funcéo e carater diferentes.

83



Desta forma, para Strauss, razéo e revelagdo devem, cada uma em seu turno, exercer
seu papel, mas ndo sobrepujar uma a outra, para ele tal ensinamento j& esti presente nos
antigos. E por ser assim, quando a religido foi atacada na era moderna e colocada em segundo
plano frente a racionalidade filosofica e cientifica, fora desconsiderada toda uma tradicéo
filosofica, e fora igualmente atacada a filosofia politica e a prépria filosofia como era vista até
entdo por antigos e medievais. Estes, por sua vez, consideravam a distingdo entre discurso
“esotérico” e “exotérico” como uma distingdo imprescindivel que garantia a protecdo do

filésofo e da sociedade, assim como a propria existéncia futura da filosofia.

Para Strauss, na modernidade tal distincdo foi desconsiderada, como um
acontecimento sem precedentes e diante disso, o conhecimento filoséfico foi exposto ao vulgo
de forma disseminada, propagandista e panfletaria. Vale lembrar que o lluminismo teve um
papel preponderante nessa missdo de publicizacdo do conhecimento e da crenga na
racionalidade como algo que libertaria todos os homens e mulheres da ignorancia e dos medos

trazidos pela religido.

Na visdo de Strauss, os modernos, ao fazerem isso, expuseram homens e mulheres
comuns diante da face horrenda da existéncia, homens e mulheres comuns tiveram acesso a
toda falta de sentido da vida e ao conhecimento do fato de que todas as verdades, todas as
tradicdes e metanarrativas que davam sustentacdo para a existéncia e regulamentacdo da
sociedade eram de fato, antropomorficas, ou melhor, ndo passam de criages exclusivamente

humanas e, portanto, sao pereciveis por serem preenchidas de temporalidade.

Ora, para Strauss as verdades antropomorficas legitimadoras das tradicGes e dos
costumes sdo elementos fundamentais para manutencdo da ordem civil, sem elas a sociedade,
na visdo do filésofo, caminharia mais cedo ou mais tarde rumo ao niilismo. Sendo assim, a
partir da modernidade o homem livre e autbnomo em relacdo aos grilhGes da religido, este
entdo, ndo havia mais de esperar a salvagdo em outro mundo, mas sim tornar o0 mundo um
paraiso possivel que ele, somente ele, 0 homem através de sua racionalidade, seria capaz e

responsavel por construi-lo.

Diante desta crenca, varios fenébmenos politicos surgiram na contemporaneidade como
0s nacionalismos, 0 mito do progresso e uma frenética corrida tecnocientifica onde tudo isso

desemboca, e tem segundo Strauss, seu apice na eclosdo de duas guerras mundiais onde a

84



humanidade assistiu 0 século XX se tornar a pagina mais brutal de sua historia, um verdadeiro

banho de sangue em nome da razéo.

Na visdo de Strauss, isto se tornou a maior e inegavel constatacdo do fracasso do
projeto politico moderno e de que qualquer esperanca na construcdo de uma sociedade
racional, que através dessa racionalidade fundasse em algum momento da historia futura uma
sociedade universal livre, igual e fraternal. Uma liga de nagdes que alcancariam uma era de
paz e prosperidade eterna. De fato, diante desse imaginario moderno Strauss se coloca como

um cético frente a autossuficiéncia da razéo e todo plano politico moderno.

Por ser assim, Strauss se mostra em seus escritos como um seguidor, defensor e
profundo admirador da maneira pré-moderna de filosofar. Para ele, antigos e medievais
possuiam uma incrivel prudéncia e cuidado seminal em sua préatica filoséfica, caracteristicas
essas que se perderam com a decadéncia da filosofia politica e com a reducédo da religido ao
status de supersticdo ou mito. Com isso, o problema teoldgico-politico e a tensdo entre

revelacdo e filosofia vieram a aparecer de forma mais hostil.

Sendo assim, um aspecto que até entdo, havia sido mantido sobre outras vestes, com a
morte da filosofia politica o discurso filoséfico perdeu todo seu cuidado e sua cautela para se
dirigir a sociedade e assim mostrou-se em publico de forma subversiva e transgressora dos
valores e das tradicOes. Nesse sentido, ao se mostrar em publico de forma subversiva e
transgressora, colocou a sociedade e a prépria figura do filésofo em risco.

Por isso, Strauss se mostrou durante toda sua longa e brilhante carreira intelectual,
preocupado com o resgate da filosofia politica e com a possibilidade de se repensar o estatuto
ou qual o lugar mesmo da religido na sociedade contemporanea. E importante frisar que
Strauss em nenhum momento faz alguma apologia as teocracias, € nesse mesmo sentido, em
nenhum momento Strauss € contrario ao principio da laicidade, ou se posiciona como um
antidemocratico, muito pelo contrario Strauss tem plena consciéncia de que a melhor
sociedade, o melhor regime ou a melhor forma de viver, sé € possivel de ser pensado sob 0s

ares da liberdade.

No entanto, toda sociedade carece de padrdes e normas que garantam sua
funcionalidade e todos os homens e mulheres necessitam de freios e amarras diante das
vicissitudes e permissividades humanas. Portanto, 0 que parece claro para Strauss é que a

racionalidade ndo da conta de garantir sozinha tal manuteng&o, por que esta, de fato, ndo serve

85



a todos 0s homens, entdo a religido, seria esse instrumento moral que auxiliaria a vida politica

no controle da multidao.

86



REFERENCIAS
Fontes Primarias:

MEIER, H. Strauss and the Theologico-Political Problem. Cambridge: Cambridge University
Press, 2006.

STRAUSS, L. An Introduction to Political Philosophy: ten essays by Leo Strauss; Edited with
an introduction by Hilail Gildin p. cm. (Culture of Jewish Modernity)

___. Liberalism Ancient and Modern / Leo Strauss; foreword by Allan Bloom. University of
Chicago Press Edition 1995.

__. Natural Right and History. Chicago: The University of Chicago Press, 1971

(1953). Traducdo portuguesa de Miguel Morgado: Direito natural e histéria. Lisboa: Edi¢bes
70, 2009. Tradugédo para o portugués Brasileiro de Bruno Costa Simdes: Direito Natural e
Historia. S&o Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2014.

. “On the Interpretation of Genesis”. L ’homme, tome 21, no. 1 (1981) pp. 5 20.

___. Persecution and The Art of Writing. Chicago: The University of Chicago Press, 1988
(1952). Traducao em portugués Brasileiro de Hugo Lagone: Perseguicao e a arte de escrever:
e outros ensaios de filosofia politica / Leo Strauss;. — 1. Ed. — S&o Paulo: E Realizacdes,
2015.

__. Pnilosophy and Law: Contributions to the understanding of Maimonides and His
Predecessors; Translated by Eve Adler, Published By State University of New York Press,
Albany, USA (Philosophie und Gesetz).

____ . “Progress or Return? The Contemporary Crisis in Western Civilization”. In The

Rebirth of Classical Political Rationalism. An Introduction to the Thought of Leo Strauss.
Essays and Lectures by Leo Strauss; Selected and Introduced by Thomas L. Pangle. Chicago:
The University of Chicago Press, 1989, pp. 227-237

___. Studies in Platonic Political Philosophy.Chicago: The University of Chicago Press,
1983.

___. The Argument and Action of Plato’s Laws. Chicago: The University of Chicago Press,
1975.

___. The City and Man. Chicago: The University of Chicago Press, 1992 (1964).

___. What is Political Philosophy? And Other Studies. Chicago: The University of Chicago
Press, 1988 (1959).

___. Xenophon’s Socratic Discourse. London: Cornell University Press, 1970.

VOEGELIN, E. — STRAUSS, L. Fe y filosofia. Correspondencia 1934-1964. Edicion y
traduccion de Antonio Lastra y Bernat Torres Morales. Madrid: Editorial Trotta, 20009.

87



Fontes Secundarias:

ANSELL PEARSON, K. Nietzsche como pensador politico: uma introducdo, Traducdo de
Mauro Gama/Claudia Martinelli, Consultoria de Fernando Salis, Rio de janeiro, Jorge Zahar
Ed., 1997

BERGER, Peter Ludwig. O Dossel Sagrado: elementos para uma teoria sociologica da
religido. Sao Paulo: Paulus 1985.

BLOOM, A. “Leo Strauss: September 20, 1889 — October 18, 1973”. Political Theory v. 2,
no. 4 (1974), p. 372-392.

CANFORA, L. Um Oficio Perigoso: A Vida Cotidiana dos Filésofos Gregos. Sado Paulo,
Perspectiva, 2003.

DRURY, S.The Political Ideas of Leo Strauss. Updated Edition. Lexington: Palgrave
Macmillan, 2005 (1987).

ESTRADA, Juan Antonio, Deus nas TradicGes Filosoéficas, Vol Il: Da Morte de Deus a crise
do sujeito, S&o Paulo: Paulus, 2003.

FEUERBACH, L. A Esséncia do Cristianismo. Tradugdo e notas de José Silva Brandao.
Petropolis, RJ: Vozes, 2007.

FEUERBACH, L. Principios da Filosofia do Futuro. Tradutor: Artur Mordo Colecdo: Textos
Classicos de Filosofia, Universidade da Beira Interior, Covilha, 2008.

FERRY, L. Philosophie politique I. Le droit: la nouvelle querelle des anciens et des
modernes. Paris: PUF, 1984.

FOUCAULT, Michel. Arqueologia das ciéncias e Histdria dos sistemas do pensamento. Rio
de Janeiro: Forense Universitaria, 2000.

KANT, I. A religido nos limites da simples razdo. Traducdo Artur Mordo. Universidade da
Beira Interior: Covilha, 2008.

LAMPERT, Laurence, Leo Strauss and Nietzsche, Chicago, Chicago University Press, 1997

LEFORT, C. Desafios da Escrita Politica. Sdo Paulo: Discurso Editorial, 1999.

MARTON, SCARLETT, A Morte de Deus e a Transvaloracdo dos Valores. Hypnos, 5 (1999)
p. 133-143

MILLER, E. F. “Leo Strauss: a recuperacao da filosofia politica”. In CRESPIGNY, A. de;

MINOGUE, K. R. Filosofia politica contemporanea. Traducdo de Yvonne Jean. Brasilia:
Editora UnB, 1982.

88



NIETZSCHE, F. A Gaia Ciéncia, Traducdo, notas e posfacio Paulo César de Souza. Séo
Paulo: Companhia das Letras, 2001.

____. Além do bem e do mal: preltdio de uma filosofia do futuro — Trad. Mério Ferreira dos
Santos. 3. ed. Petrdpolis, RJ: Vozes, 2013 (Colecdo Textos Filoséficos).

___. Assim Falou Zaratustra, Traducdo, notas e posfacio Paulo César de Souza. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2014.

___. Humano, Demasiado Humano. Traducdo de Paulo César de Souza, Sdo Paulo, Editora;
Companhia das letras 2008.

____. Sobre Verdade e Mentira no Sentido Extra-Moral. (Org. e Trad. Fernando de Moraes
Barros). So Paulo: Hedra, 2007.

OLIVEIRA, R. R. “Leo Strauss, a filosofia e o problema teoldgico-politico”. In CARDOSO,
D. (org.) Pensadores do século XX. Sdo Paulo: Edi¢cdes Loyola, Paulus, 2012.

OTTO, R. O Sagrado. Traducdo: Jodo Gama, Edic¢des 70, Lisboa.

PANGLE, Th. Leo Strauss. An Introduction to his Thought and Intellectual Legacy.
Baltimore, Maryland: The Johns Hopkins, 2006.

SAMPAIOQ, E. “Leo Strauss e os Trés Movimentos da Modernidade”. Ethica - Floriandpolis
v.12, n.2, p.321- 345, Dez. 2013.

SAMPAIO, E. “Niilismo e politica em Leo Strauss”. Trans/Form/A¢éo v. 35, no. 1 (2012) p.
115-136.

SMITH, S. B. The Cambridge Companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge University
Press, 2009.

SPINOZA, B. Etica. Tradugdo: Tomaz Tadeu, Editora Autentica 2° Edigdo, Belo Horizonte
2013

TANGUAY, D. Leo Strauss: une biographie intellectuelle. Paris: Bernard Grasset, 2003.

VERNANT, J.-P. Mito e religido na Grécia antiga. Traducdo Joana Angélica D' Avila Melo.
Séo Paulo: WMF Martins Fontes, 2006.

ZILLES, U. Filosofia da religido. S&o Paulo: Paulinas, 1991.

ZUCKERT, C.; ZUCKERT, M. The Truth about Leo Strauss. Political Philosophy and
American Democracy. Chicago: The University of Chicago Press, 2006.

ZUCKERT, Michel & Catherine. Leo Strauss et le probléme de la philosophie politique. In:
Frangois Coppens, David Janssens et Yuri Yomtov, Leo Strauss — A quoi sert la philosophie
politique? Débates Philosophiques - Collection dirigée par Yves Charles Zarka. Paris:
Presses Universitaires de France.

89



