
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ELVIS DE OLIVEIRA MENDES  

 

 

 

 

 

 

Política e Religião no Pensamento Filosófico de Leo Strauss 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife  

2015 

 



 
 

ELVIS DE OLIVEIRA MENDES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

POLÍTICA E RELIGIÃO NO PENSAMENTO FILOSÓFICO DE LEO STRAUSS 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Filosofia do departamento de 

Filosofia da Universidade Federal de 

Pernambuco, sob a orientação do Professor 

Doutor Richard Romeiro de Oliveira, para a 

obtenção do título de Mestre em Filosofia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2015 

 

 



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 

 
 
Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

M538p       Mendes, Elvis de Oliveira.  
    Política e religião no pensamento filosófico de Leo Strauss / Elvis de 
         Oliveira Mendes. – 2015. 
   88 f. ; 30cm. 
 
   Orientador: Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira. 
   Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 
         CFCH. Programa de Pós-graduação em Filosofia, 2015. 
   Inclui referências. 
 
   1. Filosofia. 2. Religião e política. 3. Strauss, Leo, 1899-1973. 4. 
          Ciência política - Filosofia. 5. Civilização moderna. I. Oliveira, Richard 
          Romeiro (Orientador). II. Título. 
 
 
          100 CDD (22.ed.)                                                  UFPE (BCFCH2016-11) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ELVIS DE OLIVEIRA MENDES 

 

 POLÍTICA E RELIGIÃO NO PENSAMENTO FILOSÓFICO DE LEO 

STRAUSS 

 

 

Dissertação de Mestrado em Filosofia 

aprovada, pela Comissão Examinadora 

formada pelos professores a seguir 

relacionados para obtenção do título de 

Mestre em Filosofia, pela Universidade 

Federal de Pernambuco. 

 

 

  

Aprovada em: 10/12/2015 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

__________________________________ 

Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira (ORIENTADOR) 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE SÃO JOÃO DEL-REI 

 

___________________________________ 

Prof. Dr. Filipe Augusto Barreto Campello de Melo (1o EXAMINADOR) 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 

___________________________________ 

Prof. Dr. Danilo Vaz Curado Ribeiro de Menezes Costa (2o EXAMINADOR) 

UNIVERSIDADE CATÓLICA DE PERNAMBUCO 

 

RECIFE/2015



 

3 
 

RESUMO 

 

A presente dissertação pretende, antes de tudo, mostrar como, na visão do filósofo político 

teuto americano Leo Strauss, a religião exerce um papel político preponderante na 

manutenção do establishment social e da ordem civil. Trata-se, assim, de ver como, para esse 

filósofo, a religião, por ser detentora de um horizonte moral legitimado pela ideia de 

revelação, é um elemento indispensável à vida política, já que, na ótica straussiana, para 

garantir a funcionalidade de qualquer regime político, é necessário, em grande medida, que os 

indivíduos respeitem as normas e valores que tornam possível a vida em sociedade, 

acreditando em seu caráter absoluto ou incondicional, algo que só é possível por meio do 

discurso religioso. A partir da observação desses elementos, tentaremos igualmente analisar as 

fortes críticas que Strauss desfere contra o projeto político moderno ocidental, já que este, em 

nome da razão, buscou reduzir a religião à condição de superstição, colocando todo 

empreendimento moral humano em risco. Neste sentido, procuraremos observar como, para 

Strauss, em oposição ao projeto iluminista de racionalização da sociedade, a religião seria um 

dos principais instrumentos que devem garantir uma atmosfera protetora do homem e da 

sociedade, como uma espécie de casulo que manteria os homens protegidos dos males 

trazidos pelo caráter devastador da filosofia.  Com isso, acreditamos ter acesso a aspectos 

importantes do pensamento de Strauss, que nos permitiriam compreender de que forma este 

autor repensa o lugar e a utilidade da religião na política das sociedades contemporâneas.  

Palavras-Chaves: Política, Religião, Leo Strauss, Filosofia Política, Modernidade. 

 

 

 

 

 

 

 



 

4 
 

 

ABSTRACT 

This dissertation aims, first of all, to show how in the view of the Teutonic American political 

philosopher Leo Strauss religion exerts a major political function in the maintenance of the 

social establishment and of the civil order. It is, thus, to see how for this philosopher religion, 

as the holder of a moral horizon legitimized by the idea of the revelation, is an indispensable 

element to political life, since, in the straussian view, in order to ensure the functionality of 

any political regime, is necessary, largely, that the individuals respect the rules and the values 

which make it possible life in society, believing in their absolute or unconditional character, 

something that only is possible through religious discourse.  From the observation of these 

elements, we’ll try also to analyze the strong critics that Strauss strikes against the western 

modern political project, since this project, in the name of reason, sought to reduce religion to 

the condition of superstition, putting all human moral development at risk. In this sense, we’ll 

try to observe how, for Strauss, in opposition to the enlightenment project of rationalization of 

society, religion would be one of more important instruments to keep a protect atmosphere of 

the man and society, as a kind of cocoon that keep them protected from the evils brought by 

the devastating character of the philosophy, therefore, we believe to have access to important 

aspects of the thought of Strauss, which would allow us to understand how this author 

rethinks the place and the usefulness of religion in politics in the contemporary societies. 

Keywords: Politics, Religion, Leo Strauss, Political Philosophy, Modernity    

 

 

 

 

 

 

 

 



 

5 
 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO 

1. A FILOSOFIA E O FENÔMENO DO SAGRADO.................................................15 

1.1 O homem, sua relação com o sagrado e a religião..................................................15 

1.2 A Modernidade e o advento da “Morte de Deus”...................................................18 

1.3 O ressurgimento do fenômeno religioso e o pensamento político de Leo 

Strauss.....................................................................................................................28 

2. POLÍTICA, RACIONALIDADE, E ESOTERISMO: O PENSAMENTO 

FILOSÓFICO-POLÍTICO DE LEO STRAUSS.....................................................35 

2.1. O que é a Filosofia Política para Leo Strauss?.......................................................35 

2.2 Filosofia, Sociedade e Religião...............................................................................47 

2.3 Em Defesa do Esoterismo.......................................................................................51 

2.4 A Impossibilidade de Racionalização da Sociedade...............................................56 

      3.   LEO STRAUSS E A CRÍTICA À MODERNIDADE.............................................65 

3.1 A Modernidade na visão de Leo Strauss.................................................................65 

3.2 A Crise da Política e o Problema da Religião.........................................................74 

      4. CONSIDERAÇÕES FINAIS.......................................................................................83 

REFERÊNCIAS..........................................................................................................87 

   

 

 

 



 

6 
 

 

INTRODUÇÃO 

A profunda crise de valores e de significado que inegavelmente o homem ocidental 

contemporâneo herdou da modernidade é, sem dúvida, um fenômeno civilizacional sem 

precedentes, devido à sua amplitude e complexidade. Tal constatação está presente de forma 

notória no pensamento de Leo Strauss, autor que dedicou grande parte de sua obra ao tema da 

crise da modernidade ou “da crise do nosso tempo”.1 De fato, pode-se dizer que esta 

problemática se mostra de forma central em suas reflexões filosóficas,2 na medida em que o 

filósofo político teuto-americano exerce críticas contundentes ao tipo de sociedade, ou 

melhor, aos valores e às concepções intelectuais que emergiram nas sociedades ocidentais 

neste período, sobretudo no âmbito Europeu. Na ótica de Strauss, o niilismo, a instabilidade 

política e o relativismo, decorrentes do tipo de sociedade que se configurou, aos poucos, no 

período acima referido, geraram, em considerável medida, as profundas lacunas metafísicas 

que caracterizam inequivocamente a cultura contemporânea no que se refere ao âmbito ético e 

político. 3 

Por ser assim, há muito se fala da “crise do plano político moderno ocidental”, porém, 

talvez seja mais adequado se falar em “crise da civilização moderna ocidental”, a qual decorre 

do vácuo relativo à possibilidade de se determinar, de modo mais substancial, um significado 

mesmo para a vida humana, em geral, e para a vida em sociedade, em particular, abalando 

aquilo que serviu, por séculos, como esteio para a existência do homem. De fato, toda a 

estrutura de sentido em que o homem tradicionalmente se amparou foi sacudida pelo impacto 

desta nova forma de sociedade que surgiu com a modernidade e com a cultura secularizada e 

antropocêntrica que nela floresceu.  

                                                           
1 LEFORT, C., “Três notas sobre Leo Strauss”. In: Desafios da Escrita Política. São Paulo: Discurso Editorial, 

1999, p. 281. 
2 Strauss aborda o tema da crise da modernidade em vários livros e artigos, porém, em dois de seus escritos o 

filósofo é mais preciso e demonstra um grande esforço na análise deste tema. São eles “The three waves of 

modernity” e “Political philosophy and the crisis of our times”. Com efeito, em outras obras, vale dizer, que 

Strauss dedica um importante espaço em livros como The city and  man e What is political philosophy?. De fato, 

o que se observa é que em todos esses escritos Strauss tenta de forma obstinada, porém sistemática, mostrar as 

causas do fracasso do plano político moderno e os riscos desta constatação. 
3 A visão de Strauss acerca da modernidade é de profundo pessimismo. No entanto, tal desconfiança é justificada 

pelos acontecimentos resultantes deste período, ou melhor, pelos acontecimentos catastróficos herdados deste 

período (guerras mundiais devastadoras e vulgarização da cultura, entre outras coisas) e que marcam diretamente 

o mundo contemporâneo. Neste sentido, um diagnóstico análogo ao de Strauss acerca da modernidade, está 

presente no pensamento filosófico de Nietzsche e Heidegger. 



 

7 
 

Assim, buscando aprofundar tal reflexão, no objetivo de tentarmos entender mais 

adequadamente o caráter problemático do fenômeno indicado e, em certo sentido, explicitar 

os impasses filosóficos por ele originados, recorreremos, na presente dissertação, ao 

pensamento do filósofo político já citado anteriormente, Leo Strauss, autor cuja obra será 

nosso referencial teórico principal. Antes, porém, de elucidarmos como a questão que nos 

interessa é elaborada na reflexão de Strauss, efetuemos uma breve apresentação deste que é 

um dos mais importantes nomes da história da filosofia contemporânea, mas que no Brasil, 

por motivos que, no atual momento, não passam de meras especulações, ainda é de certa 

maneira desconhecido, com exceção de alguns intelectuais e pesquisadores interessados em 

filosofia política. Certo é que o legado filosófico deste pensador exerce forte influência em 

comunidades acadêmicas de todo mundo ocidental, sobretudo em parte da Europa (França e 

Alemanha) e nos Estados Unidos, onde Strauss passou maior parte de sua vida, sendo 

responsável por uma dedicada e fecunda produção intelectual. Neste mesmo país, suas ideias 

possuíram maior recepção em meados do século passado, o que ainda ecoa com muita 

vitalidade até a atualidade, através de estudos efetuados por seus intérpretes em todo o 

mundo.    

De fato, pode-se dizer que parte do legado filosófico político de Strauss, em 

considerável sentido, ainda está por ser desvelado e inequivocamente ainda nos trará grandes 

descobertas, devido à amplitude e riqueza do pensamento desenvolvido por este autor. Sendo 

assim, para darmos um passo inicial, porém fundamental, desta parte introdutória, 

respondamos a algumas possíveis questões que naturalmente (e talvez necessariamente) 

devem ter surgido, neste momento mais primevo de nossa abordagem, relativas a quem foi 

Leo Strauss e às suas pretensões intelectuais. 

 Nascido em 20 de setembro de 1899 na cidade de Kirchhain, em Hessem, na 

Alemanha, filho de uma família judia ortodoxa, estudou nas universidades de Marburg, 

Hamburg e Freiburg. Em sua passagem por Freiburg, Strauss foi aluno de Husserl, cujo 

assistente, naquele momento, era ninguém menos que Heidegger.4 Posteriormente, foi a 

Berlin, onde ocupou uma posição na  Akademier für die Wissenschaft des Judentums. Em 

1932, recebeu uma bolsa Rockefeller e saiu da Alemanha, lugar aonde nunca mais voltaria, 

exceto por uma única vez e por alguns poucos dias, ao final de sua vida. Graças à bolsa 

                                                           
4 BLOOM, A. “Leo Strauss: September 20, 1889 – October 18, 1973”. Political Theory v. 2, no. 4 (1974) p. 373 



 

8 
 

mencionada, Strauss viveu em Paris e em Cambridge até 1938.5 Porém, com a ascensão do 

partido nacional socialista alemão e posteriormente com a expansão nazifascista pela Europa, 

Strauss recebe exílio nos Estados Unidos e para lá se muda. Tratava-se, para ele, de uma tática 

de sobrevivência, pois, por ter descendência judaica, o filósofo precisava ficar o mais distante 

possível da nefasta perseguição de cunho antissemita que se instalou de forma brutal não só 

na Alemanha de Hitler, mas em outros vários países da Europa. Sendo assim, Strauss foi 

convidado para lecionar na Universidade de Chicago, episódio que marca profundamente a 

sua biografia, pois foi lá que ele passou a maior parte de sua vida e elaborou com grande 

dedicação uma significativa produção intelectual, conquistando como professor muitos 

admiradores, ao mesmo tempo que inúmeros detratores. 

 Strauss morreu em 18 de outubro de 1973 em Annapolis, Meryland, nos EUA. 6  Seus 

escritos têm se revelado ultimamente uma fonte inesgotável de ensinamentos sobre temas 

centrais presentes na história da filosofia, devido à amplitude e à profundidade de seu 

pensamento. De fato, “apesar dos escritos de Strauss serem dedicados, de modo geral, à 

interpretação dos grandes pensadores do passado, seria um erro concluir-se que foram 

inspirados por um mero interesse histórico ou ‘arqueológico’”.7  Na contramão daqueles que, 

a partir de uma leitura descompromissada ou menos atenta, concluem que Strauss é apenas 

um erudito ou um especialista em história da filosofia, percebe-se, por meio de uma leitura 

mais minuciosa, que se trata de um filósofo capaz de grandes insights e possuidor de um 

pensamento originário e original acerca de temas fundamentais abordados pela tradição 

filosófica. Por ser assim, o legado conceitual deixado por Strauss, que se constitui a partir do  

caráter eminentemente interpretativo de seu trabalho, faz dele um filósofo que exerce um 

papel crucial no debate contemporâneo, papel que não pode ser de modo algum desprezado,  

tanto por causa das questões radicais que coloca como pela vastidão de pensadores 

fundamentais que são não somente interpretados, mas, sobretudo, interpelados por sua 

filosofia.    

Como já foi dito aqui, no início, de forma bastante breve, Leo Strauss no Brasil 

curiosamente ainda não possui grande reconhecimento ou divulgação de suas ideias.  Por essa 

razão, ainda não há uma crítica consolidada ou um grande público conhecedor de sua obra. 

Esta realidade talvez se explique pelo fato de as comunidades acadêmicas no Brasil nas 

                                                           
5 Ibidem p. 373. 
6 Ibidem p. 37. 
7 MILLER, E. F. “Leo Strauss: a recuperação da filosofia política”. In CRESPIGNY, A. de; MINOGUE, K. R. 

Filosofia política contemporânea. Tradução de Yvonne Jean. Brasília: Editora UnB, 1982, p. 75. 



 

9 
 

décadas de 1970, 1980 e 1990 possuírem uma forte influência das políticas e ideologias de 

esquerda e do marxismo, o que de forma considerável contribuiu para causar certo rechaço à 

leitura e recepção de pensadores mais conservadores. No entanto, nos últimos dez anos vêm 

crescendo de forma significativa o interesse pelos trabalhos de Strauss, sobretudo por 

professores e alunos de filosofia e pesquisadores de teoria política, o que consequentemente 

tem aberto um leque enorme de possibilidades de pesquisa. Mesmo com a escassez de obras 

traduzidas para o português, o futuro da recepção da obra de Strauss no Brasil parece, assim, 

estar apenas no início de uma promissora ascensão. 

 O objetivo fundamental desta dissertação consiste em apresentar a crítica elaborada 

por Leo Strauss ao projeto filosófico e político característico do pensamento moderno. De 

fato, segundo ele, é na modernidade, sobretudo com o desenvolvimento do movimento 

iluminista, que surgem as orientações e concepções filosóficas que desembocarão no niilismo 

moral e intelectual vivido na era contemporânea. Neste sentido, Strauss, ao reivindicar a 

necessidade de se pensar uma possível recuperação da filosofia política sob sua forma 

genuína, vê nas duas principais correntes intelectuais oriundas da modernidade (o positivismo 

e o historicismo) as principais causas de tal decadência. Neste sentido, Strauss analisa que 

tanto o positivismo quanto o historicismo tornam impossível a constituição da filosofia 

política em sua acepção tradicional, por negarem a possibilidade do pensamento de submeter 

a questão dos valores e da melhor ordem política a uma abordagem racional.  

Com efeito, o positivismo, ao declarar que o único conhecimento verdadeiro é aquele 

que está alicerçado e devidamente fundamentado pelos princípios e métodos da ciência 

natural desenvolvida na modernidade, tornou a filosofia política um conhecimento obsoleto. 

De fato, explica Strauss, a filosofia política possui a pretensão de pensar a ordem política boa 

e justa em si mesma ou por natureza, o que, na concepção positivista, não é algo viável do 

ponto de vista científico. Para justificar esta recusa, o positivismo recorre à distinção entre 

fatos e valores: ele aceita que os fatos podem ser estudados objetivamente pelas ciências da 

natureza ou pela ciência social, mas crê, no entanto, que com o universo dos valores não 

acontece o mesmo, porque os valores não são dados pertencentes ao mundo empírico nem 

princípios lógicos e puramente racionais. Assumindo essa premissa, os positivistas 

considerarão, dessa forma, que emitir julgamentos valorativos é um comportamento que deve 



 

10 
 

ser radicalmente evitado no âmbito da atividade científica. Sendo assim, a partir desta 

perspectiva, “a filosofia política é ‘a-científica’ ou é ‘a-histórica’, ou os dois”. 8 

Entretanto, para Strauss a teoria desenvolvida pelo historicismo possui uma força 

ainda mais destrutiva e se configurou como um golpe ainda maior contra a filosofia política,9 

pois o historicismo possui como tese principal a afirmação de que “todos os pensamentos e 

crenças humanas são históricos e, portanto, destinados merecidamente a perecer”.10 Este 

argumento inviabiliza qualquer possibilidade da filosofia política como forma de se pensar 

qual é, por natureza, a melhor política, o melhor regime ou a melhor sociedade. De fato, se 

todos os pensamentos são históricos, ou seja, dependentes de uma dada sociedade em um 

determinado tempo, não há como se estabelecer valores universais, de modo que o bem e mal, 

o certo e o errado seriam submetidos ao profundo relativismo presente no mundo da história. 

Sendo assim, na visão de Strauss o relativismo dos valores sob a forma do historicismo se 

mostra como o inimigo mais forte da filosofia política por negar, sobretudo, o direito natural. 

Neste sentido, ao afirmar que o direito natural não existe,11 o historicismo nos lança em uma 

atmosfera imensa de possibilidades morais, assim como nos coloca frente a uma grande 

variedade de noções de direito e de justiça, o que impossibilita completamente qualquer 

acordo ético.  

Mas isso não é tudo: recuando às origens da modernidade filosófica, buscando 

identificar o projeto político e social que lhe serve de base, Strauss constata algo de 

problemático, na medida em que vê com grande desconfiança a pretensão do iluminismo 

moderno de total racionalização da sociedade como forma de libertação dos homens através 

da difusão social do conhecimento. De fato, para ele, os conhecimentos trazidos pela prática 

filosófica e pelas descobertas das ciências são muitas vezes problemáticos em sua relação com 

os valores que sustentam a ordem política e social, de forma que a sua divulgação de forma 

gratuita e indiscriminada a todos os homens pode se tornar algo nocivo e destrutivo para as 

sociedades. Neste sentido, Strauss, inspirado nos antigos, advoga em prol de uma certa 

restrição na divulgação da ciência e da filosofia, por meio da prática rigorosa do que ele 

chamou de escrita “esotérica”.  Isso significa que, para ele, mesmo dentro de uma condição de 

                                                           
8 STRAUSS, L. What is Political Philosophy? And Other Studies. Chicago: The University of Chicago Press, 

1988 (1959) p. 18. 
9 Ibidem,  p. 26. 
10 STRAUSS, L. Direito Natural e História, Tradução de Bruno Costa Simões – São Paulo: Editora WMF 

Martins Fontes, 2014 p. 30. 
11 Ibidem, p. 11. 



 

11 
 

expressiva liberdade, como é o caso nas democracias liberais modernas, é necessário um trato 

cauteloso com a comunicação do ensinamento filosófico, em virtude da periculosidade 

oriunda dos questionamentos desferidos pelo filósofo autêntico. Por ser assim, Strauss busca 

nos textos de alguns pensadores medievais, sobretudo no contexto do medievo oriental, 

elementos que lhe forneçam indicações sobre a utilização desta técnica num contexto pré-

moderno. Em suma, Strauss se mostra preocupado com a repercussão que podem trazer tais 

conhecimentos, e por isso prefere escrever como em tempos de perseguição, exercendo a 

filosofia de forma cautelosa e garantindo, desta forma, a manutenção da ordem civil.   

É justamente a partir da constatação desses elementos que Strauss chega a considerar 

como inevitável o grave conflito entre a prática da filosofia e a sociedade política. A ideia de 

Strauss é que a comunidade política, para garantir a crença de seus cidadãos nos fundamentos 

axiológicos básicos e necessários que dão sustentação à vida em sociedade e garantem a 

ordem pública, precisa, em grande medida, evitar ou se afastar da postura questionadora do 

filósofo. Este último, por sua vez, está inclinado a questionar toda opinião, principalmente as 

opiniões essenciais à funcionalidade e à harmonia social. Desta forma, o filósofo, em sua 

busca frenética pela verdade e em seu questionamento de todas as autoridades, sejam de 

caráter político, sejam de caráter divino, coloca em risco o próprio bem estar social. Diante 

disto, o próprio filósofo se torna, inevitavelmente, um elemento perigoso e seu conhecimento 

algo extremamente nocivo e corrosivo. Ora, na medida em que o filósofo se torna um perigo e 

seu conhecimento algo extremamente nocivo e corrosivo, o filósofo se coloca, ele mesmo, em 

risco e em uma posição passível de perseguições.      

Explorando os pontos apresentados, que apontam para a existência de uma 

problematicidade nas relações entre razão e vida social, Strauss acaba enfim por compreender 

que há, igualmente, um conflito entre a filosofia e a religião. De fato, Strauss reconhece na 

religião um instrumento importante na manutenção das sociedades, tendo em vista que 

religião e moralidade são, segundo ele, coisas originalmente inseparáveis.12 A concepção 

straussiana é que, se as leis, via de regra, são um fruto inequívoco da moralidade e a 

moralidade, por sua vez, ao longo da história, sempre buscou sua justificação na religião 

revelada, não há como não se reconhecer que a religião, entendida justamente como a 

revelação de uma lei divina, tem, neste contexto, um papel imprescindível para que a moral e 

a ordem social sejam mantidas. É neste sentido que Strauss avança a seguinte observação, 

                                                           
12 DRURY, S. The Political Ideas of Leo Strauss. Updated Edition. Lexington: Palgrave Macmillan, 2005 (1987) 

p. 37. 



 

12 
 

ressaltando a dependência da moralidade de uma revelação divina: “não é preciso ser 

naturalmente piedoso, é preciso ter meramente um apaixonado interesse pela genuína 

moralidade para que se anseie, com todo o coração, pela revelação: o homem moral é o crente 

potencial”.13 Ora, se a prática da filosofia envolve, segundo Strauss, um conflito com as 

crenças morais da sociedade e se as crenças morais da sociedade se fundam na religião, 

percebe-se um grave problema nas relações entre a filosofia e a religião, isto é, nas relações 

entre razão e fé, gerando aquilo que Strauss chama “conflito entre Atenas e Jerusalém”.  

O caráter insolúvel deste conflito pode ser visto de forma exemplar, para Strauss, nas 

premissas básicas que constituem os dois pilares que sustentam a sociedade ocidental. Por um 

lado, de fato, a religião ou o conhecimento bíblico se autoproclama verdadeiro por estar 

baseado na revelação, esta concebida como manifestação direta da divindade, a qual pretende 

ser, assim, a expressão de uma verdade, é eterna e imutável justamente pelo seu caráter divino 

e inquestionável. Por outro lado, a filosofia, de origem grega, reivindica a pretensão de que a 

racionalidade em que se apoia é a única forma legítima de se buscar a verdade sobre a 

totalidade das coisas, a reflexão e o uso exclusivo da razão sendo considerados como o 

fundamento básico do filósofo em sua busca ininterrupta pela verdade. Por ser assim, se 

configura uma aporia por que o que se percebe é que ambos esses posicionamentos buscam 

ser a verdadeira sabedoria, isto é, o único conhecimento válido.14 A filosofia, porém, apesar 

de suas pretensões, não pode, na maioria das vezes, não reconhecer seu caráter incompleto, 

admitindo que o tipo de conhecimento que produz é não a sabedoria perfeita, mas a busca da 

sabedoria, diferentemente do que acontece com a revelação, que reivindica para si, de forma 

explícita, a solução definitiva para o problema humano.15 Levando em conta esses elementos, 

e percebendo o caráter profundamente problemático da filosofia em relação às crenças morais 

que sustentam a sociedade, Strauss rechaça completamente a pretensão dos modernos de 

libertar a sociedade da religião, pois, para ele, a razão sozinha não dá conta de garantir e 

fundamentar os valores necessários para a manutenção da vida em sociedade. O projeto 

moderno de racionalização da sociedade, envolvendo a destruição da religião, seria, assim, na 

visão de Strauss, ingênuo, imprudente e perigoso. 

                                                           
13 STRAUSS, L. Persecution and The Art of Writing. Chicago: University of Chicago Press, 1952, p. 140. 
14 STRAUSS, L.  Studies in Platonic Political Philosophy. Chicago: The University of Chicago Press, 1983, p. 

75.  No capítulo intitulado “Jerusalem and Athens – Some Preliminary Reflections” (147-173) Strauss discorre 

acerca do caráter problemático e aporético presente na relação entre filosofia e religião. 
15 STRAUSS, L. ‘Reason and Revelation’. In MEIER, H. (ed.), Leo Strauss and the Theologico-political 

Problem. Cambridge: Cambridge University Press, p. 148-150. 



 

13 
 

Neste contexto, o resgate da filosofia política como procura cautelosa e privada do 

melhor regime, envolvendo a elaboração de uma retórica que vise, ao mesmo tempo, ocultar 

os aspectos mais corrosivos do questionamento filosófico e corroborar as crenças socialmente 

úteis, é um tema que emerge como um problema fundamental no pensamento filosófico de 

Strauss. Neste sentido, ele deseja repensar o estatuto da política com o objetivo de encontrar 

uma saída para a crise do plano político moderno. Porém, Strauss se depara, na realização 

dessa tarefa, com um meio completamente hostil, fundamentado pelo positivismo e pelo 

historicismo, que, como já foi dito anteriormente, inviabilizam totalmente a filosofia política 

como busca do melhor regime, entregando, ao mesmo tempo, todos os valores ao jugo de um 

relativismo dinamitador. Em outras palavras, a missão à qual Strauss se dedica é complexa 

por que ele deve lutar contra as principais forças intelectuais do mundo moderno. 

Diante das dificuldades encontradas em lidar com as hostilidades criadas pelo 

pensamento moderno, Strauss, em meio a este cenário, produz uma abertura para se repensar 

ou retomar os ensinamentos da filosofia política clássica acerca do lugar da religião na 

sociedade contemporânea. De fato, Strauss observa que a religião exerce grande influência na 

vida moral das pessoas, e diante da necessidade de freios e amarras que, em certo sentido, 

contenham os impulsos e as permissividades humanas a religião pode ser um instrumento 

importante na garantia da ordem civil e consequentemente na manutenção da vida em 

sociedade. Em outras palavras, o que está em jogo para Strauss é a utilidade política da 

religião e o uso da mesma para acalmar as multidões e resgatá-las da vulgaridade e da 

degradação.  Para ele, sem esses mecanismos e freios morais propiciados pela religião a 

sociedade corre o risco de cair em um estado de barbárie. 

A presente dissertação foi dividida em três capítulos, cujos conteúdos explicitaremos 

sucintamente a seguir. O primeiro capítulo trata, inicialmente, da relação do homem com o 

sagrado, por meio do desenvolvimento de uma breve análise histórica acerca de como o 

homem ocidental estabeleceu modos de lidar com Deus (ou com os deuses), desde as 

primeiras sociedades até a contemporaneidade. Nosso intuito, com essa abordagem, é 

evidenciar o papel fundador da religião no terreno da vida humana e da organização da 

sociedade, corroborando a concepção straussiana segundo a qual existe uma relação essencial 

entre moralidade e religião. Num segundo momento, procuraremos efetuar uma análise de 

como as tradições filosóficas e os filósofos abordaram a questão de Deus no contexto do 

pensamento moderno.  Nesse âmbito, é apresentado o impacto das críticas à religião que 



 

14 
 

surgem com o advento da modernidade e o tipo de sociedade que emerge a partir do 

estabelecimento de valores como o racionalismo, o humanismo e o antropocentrismo. Através 

desses elementos, trata-se de perceber como aos poucos se configurou o perfil do homem 

moderno, autônomo e emancipado que, associado aos avanços técnico-científicos 

característicos dessa época, contribuiu para o fenômeno da “morte de Deus” enunciado por 

Nietzsche.  

No segundo capítulo, desenvolvemos uma análise voltada para a efetivação de uma 

maior compreensão do que é a “filosofia política” para Strauss.  Evidentemente, a realização 

de uma tal tarefa pressupõe a elaboração de um esclarecimento preliminar acerca do que é a 

filosofia, em um sentido geral, para esse autor. Desta forma, todo este capítulo se constitui 

como uma análise de conceitos e problemas fundamentais do pensamento filosófico de 

Strauss.  Trata-se, assim, de explicitar elementos que servem de suporte para a tese central 

desta dissertação, como a defesa do “esoterismo” na prática da filosofia, o problema do 

“fideísmo” (que para Strauss remete ao conflito insolúvel entre filosofia e revelação) e, por 

fim, a crítica à pretensão moderna de racionalização da sociedade. 

No terceiro e ultimo capítulo, é apresentada de forma mais detalhada e precisa do que 

fora anunciada no capítulo anterior, a esmagadora crítica de Strauss à modernidade. Neste 

sentido, formula-se aqui uma interpretação da crítica straussiana aos valores cultivados pelos 

homens deste período, valores estes que para Strauss produziram aquilo que ele mais temia: 

“o niilismo”. Sendo assim, diante do vácuo moral e de toda ausência de sentido que se 

instauram em nome da ciência e da racionalidade modernas, Strauss tenta achar uma saída ou 

um meio para se repensar tanto a política quanto a religião. Neste contexto, trata-se de mostrar 

que o que Strauss parece estar disposto a fazer é, por meio de uma problematização da 

situação política e intelectual do presente, estabelecer uma base filosófica para uma 

reavaliação do passado, buscando recolocar em discussão os ensinamentos dos antigos, no 

intuito de, com isso, observar uma alternativa à crise ética e metafísica de nosso tempo e 

salvaguardar as sociedades do futuro do abismo do niilismo.   

 

 

 



 

15 
 

 

1. A FILOSOFIA E O FENÔMENO DO SAGRADO   

 

1.1 O homem, sua relação com o sagrado e a religião 

 

 

  A proposta básica e inicial deste capítulo é levantar alguns elementos importantes que 

corroborem a concepção straussiana acerca do papel fundamental da religião na vida social e 

moral do homem.  

A relação com o “sagrado” destaca-se como um fenômeno eminentemente religioso, 

constituindo um elemento decisivo na vida dos seres humanos e dos grupos nos quais eles se 

inserem. Nota-se, de fato, que em todas as civilizações e culturas, nas suas mais variadas 

formas, desde as antigas tradições até as sociedades atuais, o cultivo da religiosidade é 

exercido como expressão da busca de resposta às questões concernentes ao Sentido e aos 

valores que norteiam o desenvolvimento da existência humana.  Assim, a questão do sagrado 

faz-se presente em todas as épocas, religiões e sociedades humanas e, em se tratando do 

âmbito do mistério e da transcendência, aparece associada, como viu muito bem o teólogo 

alemão R. Otto, em sua obra monumental O sagrado (Das Heilige), à experiência de algo que 

rompe totalmente com a lógica da vida comum e cotidiana: o tremendum,16 Com efeito, 

segundo Otto, o Sagrado ou, como ele também  diz, o numinoso,17 exerce grande fascínio e 

admiração sobre o ser humano, ao mesmo tempo em que desperta assombro e temor diante de 

algo inaudito ou desconhecido.   

                                                           
16 Cf. R. OTTO, O Sagrado. Tradução: João Gama, Edições 70, Lisboa, p. 17, em que se fala do mysterium 

tremendum ou do “mistério que faz tremer”, associado à experiência do sagrado. Para Otto, o tremedum 

expressa-se primeiramente na forma absurda e brutal do sinistro. Trata-se aí, segundo esse autor, do aspecto 

terrível e mais primitivo do tremendo, que envolve o medo em seu estágio inferior: o terror, o panicon, o medo 

dos demônios, o calafrio que manifesta nosso terror frente ao elemento sinistro e completamente irracional da 

vida. Esse sentimento não é o mesmo sentimento do medo comum do homem, mas algo inexplicável com 

palavras e que se furta às possibilidades de compreensão da razão humana. 
17 Por numinoso, OTTO (O sagrado, p. 12) entende a característica essencial e exclusiva da religião “e sem ele, a 

religião perderia as suas características”. O numinoso não pode ser entendido, porque não pode ser explicado, o 

que nos parece óbvio, já que o sagrado não pode ser compreendido pela racionalidade – se não se pode dizer, não 

se pode entender. Nesse sentido, Otto trabalha a questão e transforma-a em algo de reduzida compreensão, já 

que, para ele, somente os que viveram uma experiência religiosa é que podem entender, mas não expressar, o 

que sentiram e viveram em relação ao sagrado. Daí que o diálogo entre o religioso e o não-religioso venha a se 

tornar, dessa perspectiva, estritamente difícil, já que a racionalidade humana não compreende nada do sagrado. 



 

16 
 

Pode-se dizer que essa relação entre o homem e o fenômeno do sagrado é inegável e 

flagrante e, como tal, caracteriza profundamente a história humana, fazendo-se presente, 

evidentemente, de uma forma ou de outra, em todas as civilizações que foram conhecidas e 

estudadas até os dias de hoje.  Levando adiante a reflexão sobre o assunto, Otto, na obra 

mencionada, enfatiza que o sagrado não pode ser compreendido a partir da ótica da 

racionalidade humana, constituindo as tentativas de racionalizá-lo ou expressá-lo de forma 

lógica procedimentos inúteis, uma vez que ele está no âmbito do irracional, do absurdo ou do 

mistério. 

Por meio de tais formulações, o que Otto pretende deixar claro é que a experiência do 

sagrado é realmente um evento inexplicável, na medida em que ela não está inicialmente 

ligada à experiência da salvação, mas, sim, à experiência de algo que é radicalmente 

desconhecido. Neste sentido, aquilo que diz respeito ao sentimento do sagrado não pode ser 

confundido com nenhum interesse de ordem lógica ou racional. Com isso, pretende-se dizer 

que a experiência do sagrado é algo de absolutamente singular e inefável, não podendo ser 

comparada a outros sentimentos humanos, uma vez que está na ordem do indescritível e do 

impensável, em outras palavras, no plano do que se encontra no horizonte da “inacessibilidade 

absoluta”. Visando enfatizar isso, OTTO observa que o tremendum associado ao sagrado 

manifesta-se sob a forma da “tremenda majestas”, como algo que não apenas provoca temor 

no homem, mas também reverência e respeito.18 Como ele mesmo esclarece nesta passagem:  

 

Uma vez que não é racional, isto é, que não pode desenvolver-se por 

conceitos, não podemos indicar o que é a não ser observando a reacção do 

sentimento particular que o contacto em nós provoca. É – diríamos de tal 

natureza que arrebata e comove desta ou daquela maneira a alma humana. É 

a tonalidade desta emoção que devemos procurar fazer compreender, 

demonstrando, ainda aqui, as suas relações e a sua oposição a sentimentos 

próximos, esforçando-nos ao mesmo tempo por dá-lo a conhecer, como por 

ressonância, através de expressões simbólicas. Procuramos a tonalidade 

deste sentimento que se relaciona com o objeto; é o elemento primário 

enquanto o sentimento do estado de criatura é apenas secundário e 

acompanha o primeiro como sombra que ele projecta na consciência. 19  

                                                           
18 R. OTTO, O sagrado, p. 43. Para OTTO, a majestas se distingue do mero deinos (termo grego para “terrível”), 

o qual tem a ver com o numinoso numa forma mais primitiva, associada ao “demoníaco”. De fato, esse temor 

causado pelo deinos não é o mesmo causado pela majestas, pois o terror com relação ao demoníaco é tão 

somente o sinistro, enquanto que o terror em relação ao numinoso e à sua majestas (“majestade divina”) é o 

temor é mais profundo e mais complexo, que envolve não apenas o medo, mas também  a reverência e o 

reconhecimento de uma entidade infinitamente superior. 
19 R. OTTO, O Sagrado,  p. 21. 



 

17 
 

   

Embora o fenômeno do sagrado apareça como nos mostra Otto, como algo de 

extraordinário e suprarracional, que rompe, portanto, com a lógica da vida cotidiana, não se 

pode negar, porém, levando em conta o que se poderia denominar aqui como a ambivalência 

do fenômeno religioso, que muitas vezes ocorre a  tentativa de apropriação da experiência do 

sagrado pelo anseio da humanidade por realização e felicidade e, portanto, pela busca de 

proteção e segurança na divindade, diante das dificuldades e provações da existência. Daí a 

constante evocação do sagrado ligado à experiência de salvação. Por outro lado, pelo fato de 

ser atribuída aos deuses a força de intervenção no destino humano, não é difícil perceber as 

religiões incutirem em seus adeptos a ideia de que a divindade possa exigir sacrifícios, cobrar 

determinados comportamentos morais e, inclusive, punir ou castigar os homens, caso estes 

caiam no demérito ou na infidelidade ao pacto celebrado com o divino. Esse segundo aspecto 

é visível, por exemplo, na Antiguidade, se se tem presente que os deuses e as religiões sempre 

tiveram, no mundo antigo, papel imprescindível na organização social e na criação dos 

costumes e das leis.20 O estudioso das religiões P. L. BERGER se refere a todos esses 

elementos como uma forma de “domesticação” da experiência do sagrado, tendo em vista a 

utilização do seu poder para aquilo que diz respeito às “necessidades cotidianas”: 

 

As manifestações históricas do sagrado variam, muito embora 

transversalmente se observem uniformidades na cultura (pouco importando, 

aqui, que essas uniformidades se devam interpretar como resultantes da 

difusão cultural, ou de uma lógica interna da imaginação religiosa do 

homem). O sagrado é apreendido como algo que “salta para fora” das rotinas 

normais do dia a dia, como algo extraordinário e potencialmente perigoso, 

embora seus perigos possam ser domesticados e sua força aproveitada para 

as necessidades cotidianas. 21 

 

Há, igualmente, que se enfatizar que, além de o fenômeno religioso ser uma tônica que 

perpassa a história da humanidade de todos os tempos, por outro lado, a formação da tradição 

religiosa específica ligada ao surgimento dos três grandes monoteísmos (judaísmo, 

cristianismo, islamismo) trouxe outras formas de religiosidade e de relação com a 

transcendência e o divino que acabaram por se impor no Ocidente, na África e em parte do 

                                                           
20 Sobre esse fenômeno na Grécia antiga, ver J.-P. VERNANT, Mito e religião na Grécia antiga. Tradução 

Joana Angélica D' Avila Melo. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2006, p. 41-52. 
21 P. L. BERGER, O Dossel Sagrado: elementos para uma sociológica da religião. Organização Luiz Roberto 

Beneditti; tradução José carlos Barcello. São Paulo: Paulus, 1985,  p. 39. 



 

18 
 

mundo oriental. Trata-se da experiência da revelação do Deus pessoal e transcendente, que se 

manifesta na história humana fazendo aliança com o povo eleito, opondo-se, assim, aos 

deuses nacionais e às forças cósmicas impessoais dos deuses das religiões anímicas. Como 

viu Leo Strauss, no caso do judaísmo e do islamismo, essa revelação assume essencialmente a 

forma de uma lei sagrada, isto é, de um código, o que dá a essas religiões, logo de saída, um 

caráter eminentemente político. 22 

No que se refere ao mundo ocidental, mais especificamente, a difusão e consolidação 

do cristianismo como religião hegemônica fez com que se assistisse à constituição, na Idade 

Média, de uma sociedade fortemente teocrática, em que a religião, de uma forma ou de outra,  

exercia uma influência decisiva e poderosa sobre as mais diferentes esferas da vida social 

(política, moral, cultura, vida econômica, etc.).  

Em face dos acontecimentos funestos da história do cristianismo, tais como a 

inquisição, as cruzadas e o absolutismo, a teocracia tornou-se, em certo sentido, sinônimo de 

ameaça e, consequentemente, algo que é encarado com profunda suspeita nos dias de hoje. 

Apesar disso, mesmo considerando que o cristianismo tenha se afirmado como religião 

hegemônica em grande parte da história do Ocidente, não se pode negar que, no contexto do 

medievo, a religião (cristã) tenha sido responsável pela fecunda produção literária e cultural 

que se tornou legado cultural de nossa civilização. Seja como for, é sabido que no próprio seio 

da Idade Média, mais precisamente no contexto do século XIII, irromperam os primeiros 

germens do que será a racionalidade propriamente moderna, a partir do desenvolvimento de 

correntes filosóficas que, como o nominalismo, por exemplo, estabeleceram as bases para um 

questionamento do pensamento teológico tradicional. Não tardou muito para que a própria 

religião passasse a ser problematizada em sua pretensão de verdade transcendente e objetiva, 

abrindo a brecha para a emergência do sujeito e para o fortalecimento da sua vontade em 

contraposição à autoridade religiosa.  

 

1.2 A Modernidade e o Advento da “Morte de Deus”  

 

  O fato é que nos séculos seguintes, na Modernidade tardia, inaugurou-se uma era de 

fortes críticas à religião. Assim, o renascimento cultural e científico dos séculos XVI e XVII 

                                                           
22 STRAUSS, L. ‘How to Study Medieval Philosophy’. Interpretation, p. 333; 335 



 

19 
 

deu origem a novos desafios para a compreensão do sagrado e para a experiência religiosa no 

Ocidente. Por sua vez, o “humanismo”, o “racionalismo” e o “antropocentrismo” derivados da 

modernidade se erigiram como algumas das características fundamentais da época em que se 

anunciava a “emancipação do homem” e sua “maioridade”23 com relação à tutela da religião. 

Concretamente, com a virada antropocêntrica, assistiu-se ao advento da secularização e de 

seus efeitos, o que fez com que a religião tenha sido colocada em questão na sua pretensão de 

ser a única detentora do sentido e da verdade do ser humano.  

Do ponto de vista filosófico, no âmago mesmo da modernidade, desenhou-se uma 

mudança programática no cenário da cultura ocidental. Descartes, por exemplo, inaugura a 

chamada “metafísica da subjetividade”, que vê no “ego cogito” humano a base de toda 

verdade e de todo saber (mesmo daquele saber que diz respeito a Deus), opondo-se, com isso, 

ao ponto de vista mais ortodoxo da Revelação judaico-cristã. Kant, por sua vez, um dos 

maiores expoentes do Iluminismo moderno, levando adiante o projeto cartesiano de uma 

fundamentação das questões filosóficas mais cruciais na subjetividade humana, chegou a 

propugnar uma ética sem “inclinações” religiosas, isto é, uma moral baseada no princípio da 

autonomia do homem e justificada exclusivamente pelos recursos lógicos, conceituais e 

puramente formais da racionalidade, a qual admite a existência de Deus apenas como um 

mero postulado da razão prática, vale dizer, como um pressuposto do agir moral cuja validade 

é determinada pelos procedimentos imanentes e inteiramente a priori do pensamento humano. 

Para Kant, assim, a religião e os seus mandamentos, entendidos de forma tradicional ou 

convencional, ou seja, como uma revelação proveniente de um ser divino, onipotente e 

sobrenatural, ao qual a práxis humana deveria se submeter de forma incondicional, não deve 

possuir mais ascendência sobre o homem e sua razão. Pelo contrário: para o filósofo de 

Königsberg, a moralidade humana não requer a religião revelada para se justificar, a única 

forma de religião ainda aceitável sendo, nessa linha de raciocínio, aquela que se subordina aos 

princípios da razão e ao ideal moral por ela delineado. É o que se lê claramente no prólogo à 

primeira edição de uma obra kantiana fundamental sobre o assunto: A religião nos limites da 

simples razão: 

 

                                                           
23 Conceito presente no pensamento de Kant. Para esse filósofo, a modernidade marca justamente o momento em 

que a humanidade teria se libertado da tutela da religião, isto é, o momento em que homem teria evoluído, graças 

ao uso autônomo da razão,  para uma era de esclarecimento (Aufklärung), livre das superstições e dos 

misticismos característicos do homem medieval. 



 

20 
 

A Moral, enquanto fundada no conceito do homem como um ser livre que, 

justamente por isso, se vincula a si mesmo pela razão e leis incondicionadas, 

não precisa nem da ideia de outro ser acima do homem para conhecer o seu 

dever, nem de outro móbil diferente da própria lei para observar. Pelo menos 

é culpa sua se nele se encontra uma tal necessidade a que por nada mais se 

pode então prestar auxílio; o que não procede dele próprio e da sua liberdade  

não faculta, pois, compensação para a deficiência de sua moralidade. – 

Portanto a Moral, em prol de si mesma (tanto objectivamente, no tocante ao 

querer, como subjectivamente, no que diz respeito ao poder), de nenhum 

modo precisa da religião, mas basta-se a si própria em virtude da razão 

prática. 24   

 

Associadas ao movimento filosófico do Iluminismo, a revolução burguesa e a 

revolução industrial exerceram forte impacto sobre a vida social, radicalizando a crise da 

religião, já que esses movimentos puseram em questão as instituições religiosas e suas 

ideologias teológicas. Em suma, os acontecimentos histórico-filosóficos do pensamento 

moderno forjaram aquilo que se poderia designar aqui de “imaginário moderno” da sociedade 

ocidental, marcado sobremaneira pela racionalidade técnico-científica e pelo “mito do 

progresso”. Urge observar que esse imaginário se opôs veementemente à religião e, na ótica 

de seus defensores, foi visto como um evento capaz de realizar a liberação do homem e da 

sociedade da tutela do sagrado, graças à realização histórica da razão. 

 

A impugnação das religiões vai acompanhada da tentativa da razão de 

assumir funções próprias da religião na época anterior: pretende responder às 

perguntas de sentido (ao porquê e para quê da vida humana) com uma 

transcendência imanente à história, a das diversas utopias do iluminismo. A 

vivência religiosa e até metafísica é submetida ao tribunal da razão e 

impugnada por uma razão crescentemente “pós-religiosa” que questiona a 

validade das referências humanas e a um Deus transcendente supra-histórico 

e supramundano, e até a validade dos valores transcendentes. A própria 

linguagem sobre Deus transforma-se em problemática, no contexto da crítica 

kantiana aos extravios da razão, e propõe o valor assertivo e cognitivo das 

proposições que o homem faz sobre Deus. 25  

 

Há que se notar ainda a relevância de outro fator determinante para a interpretação do 

novo desenho do fenômeno religioso na modernidade. O maquinismo, o racionalismo e a 

emancipação do homem anunciada no contexto da modernidade afirmaram-se como 

                                                           
24 KANT, I. A religião nos limites da simples razão. Tradução Artur Morão. Universidade da Beira Interior: 

Covilhã, 2008, p. 9.   
25 J. A. ESTRADA, Deus nas Tradições Filosóficas. Vol II: da morte de Deus à crise do sujeito. São Paulo: 

Paulus, 2003,  p. 14. 



 

21 
 

elementos que contribuíram para a “morte de Deus”, uma vez que o ser humano autônomo 

passou a crer que não mais necessitava de um Deus que o limitasse, em seus 

empreendimentos neste mundo, ou lhe amparasse, em seus momentos de falta. O homem se 

via agora como capaz de responder por si e por sua liberdade sem necessidade de justificar-se 

perante um Deus legislador. 

De fato, é na modernidade que Deus morre, consequência da consolidação de um 

racionalismo exacerbado e da crença no progresso técnico-científico como uma resposta para 

todas as ansiedades humanas. Desta forma, no cenário moderno europeu marcado pelos 

elementos mencionados, pareceria não haver mais espaço para Deus.26 Este, realmente, foi 

pensado, dentro desse novo ambiente histórico, como algo com status de misticismo e 

superstição, portanto algo de ultrapassado ou pré-moderno. Neste contexto, marcado por uma 

aberta hostilidade contra a religião tradicional, um filósofo emerge como figura fundamental: 

Baruch Spinoza. De fato, é Spinoza que, em grande medida, inaugura uma crítica mais aguda 

à ortodoxia religiosa e que, ao fazer uma crítica mais aguda à ortodoxia religiosa, coloca em 

xeque a validade daqueles ensinamentos básicos do discurso religioso que garantiam a 

veracidade da revelação. Ao proceder assim, Spinoza submeteu o relato bíblico a uma 

contestação radical, buscando dissecá-lo de acordo com os métodos da análise científica e 

racional.  

Pode-se dizer, nesse sentido, que uma das pretensões fundamentais do pensamento 

spinozano foi, pois, demonstrar que não há nenhuma revelação e nenhum significado 

transcendente no relato bíblico, e que este último não passa, portanto, de uma obra humana. 

De acordo com esse ponto de vista, que Spinoza pretende fundamentar e desenvolver com 

todo rigor em seu Tratado teológico-político, não há, assim, na Bíblia, nenhuma mensagem 

divina ou sobrenatural que devesse ser compreendida e seguida pelo homem, porque, a rigor, 

não há nenhum Deus pessoal e providencial que se revele por meio de um livro.  

Assumindo essa linha de raciocínio, que pretende subverter as bases do monoteísmo 

tradicional, Spinoza afirma, em uma outra obra sua de capital importância – a Ética –  e em 

franca e aberta polêmica contra o ponto de vista da ortodoxia religiosa, que o divino é não um 

princípio transcendente e criador, mas algo que está disperso na natureza e que se confunde 

                                                           
26 Neste caso estou fazendo referência aqui à figura do Deus da tradição judaico-cristã. 



 

22 
 

com a própria natureza.27 Neste sentido, para Spinoza, na Ética, o divino, ou Deus, não é 

senão a própria ordem necessária manifestada na natureza, a estrita e inexorável racionalidade 

que governa, desde a eternidade, todos os processos do real.28 Segundo esta concepção, como 

se vê facilmente, Deus não é um ente pessoal, que manifesta sua preocupação com a vida 

humana por meio de recompensas e punições, mas a substância eterna, única e infinita, a 

natura naturans, da qual o homem é uma manifestação particular no âmbito da natura 

naturata.29 Como aparece na proposição 11 do livro I da Ética: “Deus, ou seja, uma 

substância que consta de infinitos atributos, cada um dos quais exprime uma essência eterna 

infinita, existe necessariamente”. 30 

Sendo assim, ora, o que se observa de fato no seio do pensamento spinozano acerca da 

religião, é que ele adota duas linhas de raciocínio. Na primeira, por um lado, Spinoza 

desconstrói o texto bíblico através do uso da filosofia, da história, e da linguagem, desta 

forma, elabora uma crítica racional acerca dos relatos bíblicos. Por outro lado, Spinoza 

fornece à religião, um caráter psicologizante, isto é, trata a religião como uma espécie de fruto 

das paixões humanas, como o medo, e por ser assim, neste sentido dá a religião o status de 

fonte essencial das superstições e das crendices oriundas do senso comum, via de regra, 

utilizadas pela casta sacerdotal para manter os homens numa condição de aprisionamento 

diante daqueles que se mantem numa condição superior dentro de uma hierarquia ou 

establishment social.   

A contestação spinozana da ortodoxia religiosa e da visão tradicional de Deus abriu 

caminho para o desenvolvimento de um posicionamento filosófico cada vez mais crítico em 

relação à religião revelada (vide alguns expoentes do chamado iluminismo radical: Bayle, 

Diderot, Reimarus, por exemplo), o qual encontrou na obra do intelectual alemão do século 

XIX, Ludwig Feuerbach, uma expressão contundente. De fato, em seu texto intitulado A 

Essência do Cristianismo, de 1841, Feuerbach dá continuidade a esse tipo de visão acerca do 

fenômeno religioso e desfere fortes críticas à religião cristã, pois, segundo ele, o cristianismo 

teria se tornado uma religião do homem, isto é, uma religião que se mostra comprometida em 

                                                           
27 Na definição de Deus proposta por Spinoza, Deus é o infinito, isto é, a própria natureza, entendida como a 

totalidade do real regida por leis estritamente racionais e necessárias. 
28 Para Feuerbach, Spinoza é o Moisés dos materialistas modernos, tamanha é sua admiração pela concepção 

spinozana de Deus. 
29 Consultar o que Spinoza diz em Ética I, proposição 14: “Além de Deus, não pode existir nem ser concebida 

nenhuma substância”. Em outras palavras, só há, pois, uma substância e esta se chama Deus, de modo que, 

conclui Spinoza (Ética I, prop. 16), “tudo existe em Deus, e é exclusivamente pelas leis de sua natureza infinita 

que ocorre tudo que ocorre, seguindo-se tudo [...] da necessidade de sua essência”. 
30 SPINOZA, Baruch, Ética. Tradução: Tomaz Tadeu, Editora Autentica 2º Edição, Belo Horizonte 2013 p. 19. 



 

23 
 

resolver problemas do homem no mundo, como suas ansiedades e necessidades que se fazem 

presentes para o “homem como homem”, e não como um ser transcendente. Sendo assim, o 

caráter sagrado da religião cristã parece ter sido colocado em um grau menor de importância. 

Ainda neste mesmo sentido, para Feuerbach, a religião seria um “devaneio humano”, em que 

não restaria nada de verdadeiramente divino, já que, de fato, o que os homens buscam na 

religião são respostas, num plano imaginário e fantasioso, para questões relativas aos seus 

anseios e à satisfação de suas necessidades.  

Partindo dessas premissas, Feuerbach procura promover a redução da teologia à 

antropologia.  Ele parte da premissa de que a negação de Deus é necessária, sobretudo, para a 

libertação do ser humano. De fato, Feuerbach vê na religião um processo de “alienação” do 

ser humano, já que este é levado a esquecer da vida presente para buscar salvação em outra.  

E ao fazer isso, este homem religioso se torna indiferente às mazelas do mundo, às injustiças, 

assim como a todo sofrimento e miséria humana. Por ser assim, Feuerbach propõe um 

ateísmo, que parte da acusação de que a religião causa no ser humano um estado de alienação 

como já foi dito anteriormente. Portanto, “A alienação religiosa, segundo ele, é tomar como 

Deus algo que, na verdade, é apenas expressão do próprio homem, ilusão, ídolo”. 31  

  No entanto, o que há de mais grave neste sintoma de esvaziamento da figura de Deus é 

que o mesmo, inevitavelmente, traz consigo consequências drásticas para o próprio homem. 

Ora, se a figura de Deus é fruto de uma configuração humana, ou melhor, dos anseios e dos 

desejos humanos, com a morte de Deus, ou até mesmo com a deterioração de sua imagem, o 

homem corre o risco de perder o seu esteio, já que se pode pensar que a construção de Deus se 

deu a partir de determinadas aspirações do homem, visando dar uma sustentação à moral, às 

leis, aos costumes e às tradições sem os quais a vida humana não seria possível. Daí o perigo 

do desaparecimento ou do enfraquecimento da imagem de Deus, é de que com o 

desaparecimento da “forma Deus”, desapareça também a “forma homem”.32 Portanto, 

Feuerbach vê de forma preliminar o desencadeamento de uma problemática que se tornaria 

um dos principais temas da filosofia contemporânea. Como podemos observar nesta 

passagem: 

 

                                                           
31 U. ZILLES,  Filosofia da religião. São Paulo: Paulinas, 1991, p. 103. 
32 A morte ou o desaparecimento da “forma-Deus” e da “forma-homem/sujeito” como é colocado no texto, se 

desvela como o fim dos princípios e das finalidades metafísicas, como foram fundamentados até então. 



 

24 
 

E aqui vale sem qualquer restrição o princípio: o objeto do homem nada 

mais é que a sua própria essência objetivada. Como o homem pensar, como 

for intencionado: assim é seu Deus: quanto valor tem o homem, tanto valor e 

não mais tem seu Deus. a consciência de Deus é a consciência que o homem 

tem de si mesmo, o conhecimento de Deus é o conhecimento que o homem 

tem de si mesmo. Pelo Deus conheces o homem e vice-versa pelo homem 

conheces o seu Deus; ambos são a mesma coisa. O que é Deus para o 

homem é o seu espírito, a sua alma e o que é para o homem seu espírito, sua 

alma, seu coração, isto é também o seu Deus: Deus é a intimidade revelada, 

o pronunciamento do eu do homem, a Religião é uma revelação solene das 

preciosidades ocultas do homem, a confissão dos seus mais íntimos 

pensamentos, a manifestação pública de seus segredos de amor. 33 

 

A preocupação de Feuerbach, neste sentido, parece estar direcionada para a tentativa 

de compreender a forma por meio da qual o homem moderno aos poucos vai solapando, 

através da crítica racionalista, a representação ou ideia de Deus. Não é à toa que, bem no 

início de sua obra Princípios da Filosofia do Futuro, de 1843, ele demonstra sua inquietação 

diante da postura dos modernos frente à figura de Deus. Afirma Feuerbach: “A tarefa dos 

tempos modernos foi a realização e a humanização de Deus – a transformação e a resolução 

da teologia na antropologia”.34 O filósofo alemão pretende levar adiante esse processo da 

crítica religiosa moderna, no intuito de mostrar que a teologia se explica, no fundo, como 

antropologia, ou seja,  no intuito de mostrar que Deus não é um ser real e autossubsistente, 

mas apenas um produto do espírito humano. Em outras palavras, segundo Feuerbach, Deus é 

um objeto criado pelo homem, Deus é a própria essência do homem. 

Observando esses elementos, percebe-se como havia um posicionamento 

profundamente crítico do pensamento moderno em relação à religião, o que paulatinamente 

conduziu a modernidade ao fenômeno da secularização e ao progressivo eclipse da figura de 

Deus como alicerce da cultura. Tal fenômeno foi agudamente percebido por um outro filósofo 

alemão, Friedrich Nietzsche, que desferirá golpes ainda mais contundentes contra a religião,  

proclamando abertamente “a morte Deus” e radicalizando, dessa forma, ainda mais a crítica 

moderna à religião. No entanto, Nietzsche afirma sermos todos nós os responsáveis por tal 

morte, nós, os homens modernos. Como se pode observar na conhecida e célebre passagem do 

aforismo 125 do livro III, de A Gaia Ciência, intitulado “O homem louco”: 

 

                                                           
33 L. FEUERBACH, A Essência do Cristianismo. Tradução e notas de José Silva Brandão. Petropolis, RJ: 

Vozes, 2007, p. 44. 
34 L. FEUERBACH, Princípios da Filosofia do Futuro. Tradutor: Artur Morão Coleção: Textos Clássicos de 

Filosofia, Universidade da Beira Interior, Covilhã, 2008, p. 6. 



 

25 
 

 
Não ouviram falar daquele homem louco que em plena manhã ascendeu uma 

lanterna e correu ao mercado, e pôs-se a gritar incessantemente: “Procuro 

Deus! Procuro Deus!”? – E como  lá se encontrassem muitos daqueles que 

não criam em Deus, ele despertou com isso uma grande gargalhada. Então 

ele está perdido? Perguntou um deles. Ele se perdeu como uma criança? 

Disse um outro. Está se escondendo?  Ele tem medo de nós? Embarcou num 

navio? Emigrou? – gritavam e riam uns para os outros? O homem louco se 

lançou se lançou para o meio deles e trespassou-os com seu olhar. “para 

onde foi Deus”, gritou ele, “já lhes direi! Nós o matamos – você e eu. Somos 

todos seus assassinos! Mas como fizemos isso? Como conseguimos beber 

inteiramente o mar? Quem nos deu a esponja? Para apagar o horizonte? Que 

fizemos nós ao desatar a terra do seu sol? Para onde se move ela agora? Para 

onde nos movemos nós? Para longe de todos os sóis? Não caímos 

continuamente? Para trás, para os lados, para a frente, e em todas as 

direções?  Existem ainda ‘em cima’ e ‘embaixo’? não vagamos como que 

através de um nada infinito? Não sentimos na pele o sopro do vácuo? Não se 

tornou ele mais frio? Não anoitece eternamente? Não temos que acender 

lanternas de manhã? Não ouvimos o barulho dos coveiros a enterrar Deus? 

Não sentimos o cheiro da putrefação divina? – também os deuses 

apodrecem! Deus está morto! Deus continua morto! E nós o matamos! Como 

nos consolar, a nós, assassinos entre os assassinos?35 ...   

 

Este episódio é relatado de diversas formas e em várias obras deste filósofo. Via de 

regra, Nietzsche parece querer mostrar, às vezes de forma humorística, que o Deus cristão já 

está desacreditado e obsoleto e que isso trará consequências terríveis para o homem ocidental. 

No entanto, para ele, a compreensão plena do sentido de tal acontecimento e dos efeitos 

tremendos que ele produz para a vida humana e para a cultura não está ainda ao alcance do 

entendimento do homem moderno. Seja como for, por esta mesma via, o tema da morte de 

Deus é também apresentado em uma outra obra nietzscheana, Assim Falou Zaratustra,  na 

passagem “O mais feio dos homens”, quando Zaratustra caminha pelo sombrio  “vale da 

morte das serpentes” e se depara com um homem, como podemos observar a seguir: 

 

“Eu bem te reconheço”, disse ele com voz de ferro “és o assassino de Deus! 

Deixa-me ir. Não suportaste aquele que te viu, que sempre te viu e te 

escrutou, ó homem feiíssimo! Te vingaste daquela testemunha!” Assim falou 

Zaratustra, e quis ir embora; mas o inominável agarrou a uma ponta de sua 

roupa e novamente se pôs a gorgolejar e buscar  palavras. “fica!”, disse ele 

afinal –  “fica! Não sigas! Adivinhei qual machado te derrubou: Salve, ó 

Zaratustra, que estás novamente em pé! Imaginaste, sei bem, o que sente 

aquele que matou – o assassino de Deus. Fica! Senta-se junto a mim, não 

                                                           
35 F. W. NIETZSCHE,  A Gaia Ciência, Tradução, notas e posfácio Paulo César de Souza. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2001, p. 147. 



 

26 
 

será em vão. Quem queria eu encontrar, senão a ti? Fica, senta! Mas não 

olhes para mim! Faz honra, assim – à minha feiura!36    

 

De fato, Nietzsche foi talvez o primeiro homem capaz de perceber que diante das 

grandes mudanças na cultura das sociedades modernas ocidentais, estava tacitamente por se 

gerar um fenômeno de grandiosa magnitude. Tudo isso, somado aos grandes avanços da 

técnica, das ciências e da elevação do homem ao status de ser autônomo que lhe foi dado, 

configurou o cenário perfeito para o “assassinato de Deus”. Ora, se todos os valores e todas as 

verdades que alicerçaram a vida em sociedade até então foram dinamitados, as consequências 

deste feito é a destruição dos fundamentos essenciais que tornam a sociedade possível. Em 

outras palavras, tudo que foi até então legitimado através da figura de Deus é em considerável 

medida colocado sob uma condição de grande risco. Sendo assim, a partir da constatação de 

sua morte tais valores não se sustentam mais, o vácuo deixado pela ausência da figura de 

Deus nos leva ao fenômeno da consolidação do niilismo.   

Dessa forma, “com a falência do cristianismo, é como doutrina e crença que o niilismo 

se propaga. Paralisante, seu veneno atinge todos os domínios, até o do conhecimento. Niilistas 

são os contemplativos,37 que separam teoria e prática, que renunciam a criar valores, que 

abdicam de legislar”.38 É com clareza que percebemos o temor diante do niilismo em sua 

forma mais selvagem, porém Nietzsche vê o niilismo com otimismo, como um acontecimento 

necessário para o homem moderno, tendo em vista que diante do fracasso da figura do Deus 

cristão e de tudo aquilo que foi amparado e sustentado a partir de sua imagem, o niilismo é o 

momento a ser superado ou atravessado. Como o comentador norte americano Ansell Keith 

Pearson explica claramente nesta passagem: 

 

O Niilismo descreve uma condição em que há uma disjunção entre nossa 

experiência do mundo e o aparato conceitual e que podemos dispor, de que 

                                                           
36 F. W. NIETZSCHE, Assim Falou Zaratustra, Tradução, notas e posfácio Paulo César de Souza. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2014, p. 250/251. 
37 Na seção intitulada "Do imaculado conhecimento", dirigindo-se a eles, Zaratustra recorre à imagem da lua. 

"Isto seria para mim o mais alto" - assim diz a si mesmo vosso espírito mentiroso, - 'contemplar a vida sem 

desejo e não, igual ao cão, com a língua pendente. Ser feliz no contemplar, com a vontade amortecida, sem a 

garra e a cobiça do egoísmo - frio e cinzento a vida inteira, mas com bêbados olhos de lua! Isto seria para mim o 

mais querido' - assim seduz a si próprio o seduzido -, 'amar a Terra, como a lua a ama, e tão-somente com o olho 

degustar sua beleza. E isto se chama para mim lMACULADO conhecimento de todas as coisas, não querer nada 

das coisas: a não ser poder ficar diante delas com um espelho de cem olhos" (ZA II 15, 12-15). Aliás, nos 

esboços do verão de 1883, o título original da seção era justamente "Dos contemplativos". 
38 MARTON, S., A Morte de Deus e a Transvaloração dos Valores. Hypnos,  5 (1999)  p. 133-143  



 

27 
 

herdamos para interpreta-la. Assim, a experiência de uma crise moral-

metafísica em que nossos hábitos e tradições já não nos amparam, não é 

peculiar a idade moderna, mas caracteriza qualquer época em que aconteça 

uma transformação fundamental da autocompreensão, tal como o colapso 

dos fundamentos míticos da Grécia antiga por exemplo. 39 

 

Dito isto, diante de tais constatações, percebe-se que Nietzsche deseja ir além das 

formulações até então construídas acerca do problema de Deus e da religião, tal como elas se 

encontram em Feuerbach e Spinoza.  O primeiro, de fato, movido pela pergunta “o que é 

Deus?”, acaba por reduzir Deus à essência do homem; já o segundo, identificando Deus e 

natureza, afirma que Deus está em toda parte. Ambos chegam, assim, de certa forma, à 

conclusão de que Deus e o homem fazem parte do mesmo plano. Nietzsche não se satisfez 

com tais descobertas, pois, para ele, o que está em jogo neste momento são as consequências 

terríveis e devastadoras, oriundas do advento da morte Deus. Para Nietzsche, ao matar Deus o 

homem moderno desferiu um violento ataque contra si mesmo, assim como contra tudo aquilo 

que o mesmo havia construído ao longo dos séculos.   

Entretanto, surpreendentemente, quando a ideia de Deus parecia já em decadência com 

o triunfo da razão moderna, os denominados “Mestres da suspeita”  (Marx, o já anteriormente 

comentado Nietzsche e Freud) desferiram um golpe fatal na Razão crítica da modernidade. 

Embora sendo grandes críticos da religião, esses baluartes do pensamento contemporâneo 

suspeitaram da razão moderna e de suas motivações racionalistas e morais, Marx considerou-

as como ideológicas. Freud por outro, lado afirmou que Deus seria uma neurose obsessiva, 

isto é, estaria ligado aos problemas da psique humana. Por esse motivo, a crítica dos “mestres 

da suspeita” à religião trouxe uma contribuição ímpar para o próprio repensamento do 

fenômeno religioso na contemporaneidade. Com eles, reabriu-se a possibilidade de se poder 

falar de Deus não mais como o tinha feito a modernidade, sobretudo, em se tratando de sua 

atitude desmitologizante com relação aos textos sagrados. Desta forma, o caráter pós-critico 

do pensamento dos “mestres da suspeita” possibilitou retornar ao caráter social, ao 

inconsciente movente do desejo humano, à espontaneidade da vida humana e, 

consequentemente, permitia reabilitar elementos fundantes do fenômeno religioso e, que 

                                                           
39 ANSELL PEARSON, Keith, Nietzsche como pensador político: uma introdução, Tradução de Mauro 

Gama/Claudia Martinelli, Consultoria de Fernando Salis, Rio de janeiro, Jorge Zahar Ed., 1997, p. 48. 



 

28 
 

como tais, tinham sido abstraídos ou esquecidos pela razão moderna e pelo seu afã de 

criticismo até mesmo contra a religião. 40  

Nota-se ainda, ao lado do pós-kantismo, o surgimento de outro fenômeno instigante no 

contexto da contemporaneidade. Esse exerce imediata repercussão sobre a configuração do 

fenômeno religioso. Ora, concomitante ao anúncio da “morte de deus”, proclamada por 

Nietzsche e ao fortalecimento da “vontade de poder” e da liberação do homem do jugo da Lei 

moral autônoma, configurou-se, bem no seio do niilismo moderno, o anúncio da “morte do 

homem”.41 Desta sorte, é possível reconhecer e referir-se, atualmente, ao fenômeno do 

“esquecimento do homem” ligado ao florescimento da terceira revolução científica ou ao 

avanço da biologia e da informática, uma vez que esse movimento cultural tende a decretar a 

desconstrução do homem pelo próprio homem a partir do saber científico.  

 

1.3. O ressurgimento do fenômeno religioso e o pensamento político de Leo Strauss 

 

  Por outro lado, justamente no seio da nova cultura pós-humanista assiste-se à 

“explosão do fenômeno religioso”, outrora submetido à crítica da “morte de Deus” e à 

afirmação do movimento da “morte do homem”. Nesse contexto, não resta senão ter de 

perguntar também pelos efeitos dessas duas desconstruções sobre o fenômeno religioso, isto 

é, sobre o tipo de ser humano que emerge no contexto do fenômeno religioso da 

contemporaneidade quando já não apenas a ideia de Deus está em crise, mas em que a própria 

ideia de humanidade parece questionada com o pós-humanismo. Como se pode notar, a 

                                                           
40 FOUCAULT, Michel, Arqueologia das ciências e História dos sistemas do pensamento. Rio de Janeiro: 

Forense Universitária, 2000, p. 42.  
41 Entende-se por “morte do homem” ou “crise do sujeito” o fenômeno intelectual da crise do humanismo 

metafísico, humanismo este, que havia se configurado a partir de Descartes e sofre um grande abalo ao fim do 

século XIX. Tal abalo, se deve ao surgimento das críticas exercidas por Nietzsche, que por sua vez, neste 

contexto, é o percursor no desenvolvimento desta problemática, caracterizado sobretudo, pelo advento da 

desconstrução de toda tradição metafísica. Neste sentido, este acontecimento dilacerou paulatinamente a crença 

na figura do sujeito como fundamento máximo de uma positividade. Sendo assim, as críticas e os 

questionamentos propostos por Nietzsche inequivocamente foram responsáveis por dinamitarem as proposições 

cartesianas até então quase intocáveis. De fato, para Nietzsche, a faculdade de pensar do homem é 

inevitavelmente sustentada por pressupostos metafísicos e por dogmas, portanto, sem nenhum cuidado com a 

história. Diante disto, o fenômeno da “morte de deus” e da “morte do homem” estão profundamente ligados por 

que Deus e homem/sujeito são absolutizações de verdade, ou melhor, formas absolutizantes da verdade. Com 

efeito, mais contemporaneamente, outros intelectuais importantes da tradição filosófica como Heidegger, 

Foucault e Deleuze seguiram a intuição nietzschiana na reflexão deste fenômeno filosófico que desembocou 

mais tardiamente na temática do póshumanismo, tema que ganhou bastante atenção nas ultimas décadas do 

século XX.       



 

29 
 

explosão do fenômeno religioso conduz à necessidade de se repensar o ser humano e com ele 

a ideia de Deus que se afirma segundo sua expressão religiosa nas mais diversas formas. 

De fato, neste momento, deve ser dada a devida atenção para as novas formas de 

religiosidade, talvez a principal marca do fenômeno religioso na contemporaneidade. Nesse 

sentido, esses novos caminhos em busca do sagrado desembocam nas crenças “não 

institucionais”, para além dos dogmas e das formalidades. Diante destas constatações, o que 

parece estar em jogo aqui não é mais o advento “morte de Deus”, mas sim qual Deus ou qual 

representação de Deus não vive mais. Diante disto, se faz necessário refletir agora acerca das 

múltiplas representações deste Deus, suas manifestações e, sobretudo, as formas pelas quais 

os homens tentam entrar em conexão com tal representação. 

Neste contexto atual, a reflexão política e filosófica do pensador contemporâneo 

alemão de origem Judaica Leo Strauss, que viveu e escreveu a maior parte de sua obra nos 

EUA, se mostra inspiradora para o trabalho que se pretende desenvolver nesta dissertação, a 

qual nasce justamente de uma inquietação intelectual quanto ao problema do lugar e do 

estatuto da religião no mundo e na sociedade contemporâneas. Strauss foi um dos poucos 

estudiosos cujo pensamento teve influência seminal na teoria política de nosso tempo.42 Ora, 

recusando a utopia das Luzes modernas e o seu ideal de uma Aufklärung universal, um dos 

pontos fundamentais da reflexão por ele desenvolvida é justamente a ideia de que não é 

possível uma completa racionalização de todas as instâncias da atividade humana e de que, 

portanto, a estabilidade e o vigor da moralidade em considerável medida sempre dependerão 

da religião.  

De fato, para Strauss, a religião, ao se constituir em torno de fortes representações e 

significações que conferem uma sanção divina ou supra-humana aos preceitos responsáveis 

pela regulação da conduta humana, fornece à moralidade o seu mais poderoso e resistente 

fundamento. É justamente por constatar esse fenômeno que ele afirma o seguinte, ressaltando 

a dependência da moralidade em relação à revelação religiosa: “não é preciso ser 

naturalmente piedoso, é preciso ter meramente um apaixonado interesse pela genuína 

moralidade para que se anseie, com todo o coração, pela revelação: o homem moral é o crente 

potencial”.43 Dando um passo além e levando adiante essa linha de raciocínio, Strauss 

considerará que, na medida em que o bom funcionamento da ordem cívica está diretamente 

                                                           
42 BLOOM, A. Leo Strauss: September 20, 1889 – October 18, 1973. Political Theory,.v.  2, no. 4 (1974), p. 

372. 
43L.  STRAUSS, Persecution and The Art of Writing. Chicago: University of Chicago Press, 1952, p. 140 



 

30 
 

vinculado à eficácia da moralidade, a religião assume, por conseguinte, um papel crucial na 

esfera política. Na visão straussiana, a percepção desse fato foi característica de todos os 

pensadores pré-modernos, mesmo daqueles que optaram pelo ateísmo, os quais jamais 

subestimaram o papel político e moral da religião. Como ele próprio afirma: “nenhum ateu 

pré-moderno duvidou de que a vida social exigia a crença em Deus ou nos deuses e a sua 

adoração.”44 Shadia B. Drury, filósofa canadense e uma das principais estudiosas do 

pensamento de Strauss na atualidade, afirma que é por isso que o filósofo desenvolveu um 

enorme desprezo pela democracia secular moderna, com seu projeto de constituição de um 

espaço público inteiramente laico e muitas vezes hostil à religião. Drury afirma também que, 

para ele, o Nazismo foi uma reação niilista resultante da fragilidade da religião e do Estado no 

contexto de um liberalismo excessivo e permissivo. 45  

Constata-se, assim, que a religião, para Strauss, é, realmente, um fundamento essencial 

na estruturação da ordem política, exatamente por ser ela a instituição social mais eficaz no 

que diz respeito à fundamentação e justificação da lei moral. Trata-se, de um instrumento 

político que, na visão straussiana, se destina principalmente ao controle das massas, as quais, 

sem referenciais morais e religiosos consistentes, tendem a mergulhar na barbárie e na 

vulgaridade moral. Segundo Drury, Strauss sugere muitas vezes, de fato, que a religião deve 

ser pensada como algo que se vincula à tutela moral da multidão, e que os governantes não 

precisam necessariamente ser subordinados a ela, do ponto de vista intelectual.  

Levando em conta tudo isso, podemos, então, compreender porque Strauss dá a 

entender, em vários de seus escritos, que os ensinamentos proclamados pela religião, embora 

não sejam intrinsecamente verdadeiros, são, contudo, socialmente necessários, constituindo 

uma espécie de fraude piedosa que, direcionando o comportamento das massas, produz uma 

ordem social mais estável. Com isso, entende-se, também, porque muitos neoconservadores 

norte-americanos, influenciados pelas ideias de Strauss, sejam pró-religião, mesmo que eles 

próprios não sejam crentes. Na visão de Strauss, a sociedade secular é a pior coisa, comenta 

Drury, que esclarece ainda que, com esta afirmação, o filósofo faz menção ao individualismo, 

ao liberalismo permissivo e ao relativismo resultantes da secularização moderna, fenômenos 

                                                           
44 L. STRAUSS, Natural Right and History. Chicago: University of Chicago Press, 1953, p. 169: “No pre-

modern atheist doubted that social life required belief in, and worship of, God or gods”. 
45 DRURY, B. S.,  The Political Ideas of Leo Strauss, Palgrave Macmillan, 2005, p. 161. 



 

31 
 

que provocam justamente a instabilidade do corpo político e, em certo sentido, enfraquecem a 

sociedade no que diz respeito à manutenção da vida social. 46 

Para Strauss moralidade e religião são, pois, inseparáveis, uma vez que o 

estabelecimento das leis envolve via de regra, a necessidade de uma moral como sua fonte 

primeira, moral essa que, por sua vez, dependerá de uma “metanarrativa” fincada na revelação 

religiosa. No entanto, segundo Drury, embora Strauss reconheça a função política da religião 

e sua importância na manutenção da ordem social, a sua concepção acerca do problema que 

diz respeito às relações entre a religião e a filosofia, razão e revelação, ou, como ele mesmo 

gostava de falar, “entre Jerusalém e Atenas”,47 é paradoxalmente a de que há um conflito 

insuperável e mortal entre essas duas esferas cruciais da vida e do pensamento humanos. É o 

que a seguinte passagem deixa muito claro: 

 

A questão fundamental é, portanto, se os homens podem adquirir esse 

conhecimento do bem, sem o qual não podem guiar suas vidas 

individualmente ou coletivamente, pelos esforços independentes de seus 

poderes naturais, ou se eles são dependentes, no que tange a esse 

conhecimento, da Revelação Divina. Nenhuma alternativa é mais 

fundamental do que esta: orientação humana ou orientação divina [...] A 

primeira possibilidade é característica da filosofia ou ciência no sentido 

original do termo, a segunda é apresentado na Bíblia. O dilema não pode ser 

evitado por qualquer harmonização ou síntese. Pois tanto a filosofia quanto a 

Bíblia anunciam algo como a única coisa necessária, como a única coisa que 

conta, em última análise, e a única coisa necessária proclamada pela Bíblia é 

o oposto do que é proclamado pela filosofia: uma vida de amor obediente 

versus uma vida de livre pensamento. 48 

 

Todavia, quando se tenta entender o Direito ou a origem da autoridade, para este 

pensador não é possível substituir a religião pela filosofia ou pela ciência. Strauss endossa, 

certamente, o diagnóstico de Nietzsche segundo o qual o desenvolvimento da racionalidade 

moderna leva ao fenômeno da morte de Deus, isto é, à substituição da religião e dos valores 

metafísicos pela ciência e seus métodos, fragilizando aos poucos a importância dos contos, 

                                                           
46 Ibidem,  p. 163. 
47 Ibidem, p. 37. 
48 “The fundamental question, therefore, is whether men can acquire that knowledge of the good without which 

they cannot guide their lives individually or collectively by the unaided efforts of their natural powers, or 

whether they are dependent for that knowledge on Divine Revelation. No alternative is more fundamental than 

this: human guidance or divine guidance […] The first possibility is characteristic of philosophy or science in the 

original sense of the term, the second is presented in the Bible. The dilemma cannot be evaded by any 

harmonization or synthesis. For both philosophy and the Bible proclaim something as the one thing needful, as 

the only thing that ultimately counts, and the one thing needful proclaimed by the Bible is the opposite of that 

proclaimed by philosophy: a life of obedient love versus a life of free insight”. (STRAUSS, L. Natural Right and 

History, p. 74). 



 

32 
 

das fabulas e dos “encantos” do mundo. Strauss, porém, vê esse fenômeno como algo 

duvidoso e extremamente problemático, porque, para ele, a atitude intelectual característica da 

ciência ou da filosofia é restrita a poucos, não constituindo algo que possa ser realmente 

popularizado. Daí a utilidade política da religião.  

De fato, para Strauss as sociedades atuais, sobretudo as ocidentais, foram durante 

quase toda a história guiadas ou fortemente influenciadas pelo legado deixado por duas 

cidades antigas e que inevitavelmente se contrapõem: Jerusalém e Atenas. Essas duas cidades, 

segundo Strauss, são como um símbolo de duas visões antagônicas de mundo. A primeira 

representa a revelação de uma palavra e de uma lei divinas, que foram dadas a um punhado de 

homens privilegiados em um momento primordial, e que se encontram na origem dos 

monoteísmos. A segunda, por sua vez, representa a filosofia, ou a racionalidade filosófica, o 

livre pensar que gerou o paradigma do homem autônomo e científico,49 que tudo questiona e 

tudo quer saber. Desta forma, é claro e evidente que essas duas heranças são separadas entre 

si por um abismo e de certa maneira se rivalizam até os dias atuais.  

Ainda neste mesmo sentido, em seu texto “Jerusalem and Athens – Some Preliminary 

Reflections”, contido na coletânea Studies in Platonic Political Philosophy, Strauss enfatiza a 

ampla relevância do legado destas duas civilizações, e afirma que se quisermos entender o 

mundo ocidental, ou melhor, a cultura do homem ocidental, temos que tentar entender, antes 

de qualquer coisa, a tradição judaica e a tradição grega, pelo fato de que  do mundo ocidental 

está profundamente marcado pela cultura destes dois povos. Como o próprio autor demonstra 

claramente bem no início de seu texto e observaremos nesta passagem:  

 

Todas as esperanças que nós entretemos em meio das confusões e perigos do 

presente são fundadas positivamente ou negativamente, diretamente ou 

indiretamente, sobre as experiências do passado. Destas experiências as mais 

amplas e mais profundas, tanto quanto nós, homens ocidentais, estamos 

concernidos, são indicadas pelos nomes das duas cidades Jerusalém e 

Atenas. O homem ocidental se tornou o que é e é o que ele é através da 

união de fé bíblica e do pensamento grego. A fim de entender a nós mesmos 

e para iluminar o nosso caminho desgovernado para o futuro, temos que 

entender Jerusalém e Atenas. 50  

                                                           
49 Esta postura possui como premissa fundamental o questionamento ininterrupto e através deste questionamento 

ininterrupto obter o conhecimento sobre o todo ou acerca da totalidade das coisas ou  da ordem de todas as 

coisas.   
50 “All the hopes that we entertain in the midst of the confusions and dangers of the present are founded 

positively or negatively, directly or indirectly on the experiences of the past. Of these experiences the broadest 

and deepest, as far as we Western men are concerned, are indicated by the names of the two cities Jerusalem and 

Athens. Western man became what he is and is what he is through the coming together of biblical faith and 



 

33 
 

 

 

Com efeito, Strauss afirma que “nós devemos tentar entender a diferença entre a 

sabedoria bíblica e a sabedoria grega. Nós veremos que tanto uma como a outra pretendem ser 

a verdadeira sabedoria”.51 No entanto, inequivocamente estas duas sabedorias estão 

fundamentalmente estruturadas a partir de horizontes distintos. Para dar apenas um exemplo, 

vejamos a forma pela qual estas duas tradições entendem alguns aspectos do conhecimento. 

“A distinção entre mito e logos; mito e história é de origem grega. Do ponto de vista da bíblia,  

os ‘mitos’ são verdade como as ‘histórias’”.52 Enfim, não pretendo me estender, agora, acerca 

desses aspectos, uma vez que eles serão abordados mais adequadamente e com merecida 

atenção no segundo capítulo.  

 

Porém, desta forma, o que Strauss parece querer mostrar é que não há um 

entendimento entre estes dois discursos e que é inútil tentar harmoniza-los, já que os mesmos 

partem de pressupostos diferentes. Ora, se é então impossível trata-los de igual maneira, 

portanto esses dois tipos de sabedoria devem ter utilidades diferentes e devem ser 

direcionados a tipos diferentes de homens, pois, como a história nos mostra, tentar entender a 

racionalidade filosófica a partir do olhar da teologia compromete conceitos oriundos da 

filosofia, assim como é verdade o contrário, isto é, tentar entender o advento da revelação 

fazendo uso exclusivamente da racionalidade filosófica torna problemática a teologia, 

ocasionando graves aporias. 

Sendo assim, o que Strauss pretende é mostrar a importância destas duas tradições, 

assim como validar estes dois discursos, porém, com objetivos diferentes, como já foi dito 

anteriormente. Neste sentido, tendo em vista que ambos possuem em considerável sentido, 

grande importância para a prática política e para manutenção da ordem cívica. Sobretudo, 

imprescindível e essencial para tornar a vida em sociedade algo possível. De fato, o que está 

em jogo aqui é que tanto a “sabedoria hebraica” (revelação bíblica) como a “sabedoria grega” 

(racionalidade filosófica) são criações humanas para os humanos, portanto, legitimadas por 

seus discursos. 

                                                                                                                                                                                     
Greek thought. In order to understand ourselves and to illuminate our trackless way into the future, we must 

understand Jerusalem and Athens.” (STRAUSS, L. Studies in Platonic Political Philosophy. Chicago: The 

University of Chicago Press, 1983, p. 147). 
51 Ibidem, p. 149. 
52 Ibidem, p.150. 



 

34 
 

Em suma, o pensamento straussiano abre a possibilidade para pensar novos critérios 

éticos para avaliar de maneira crítica a explosão do fenômeno religioso bem como poderá 

contribuir decisivamente para enfrentar problemas filosóficos como a “morte de Deus” e a 

“morte do homem” no cenário da cultura contemporânea. Neste sentido, esta pesquisa 

pretende focar-se no confronto com os desafios do fenômeno religioso que se configura na 

contemporaneidade, tendo como ponto de referência a contribuição do pensamento filosófico 

de Leo Strauss – autor que, como vimos, se propõe a repensar a relação intrínseca entre 

política, moralidade e religião na contemporaneidade, a partir de uma problematização da 

utopia iluminista moderna.  

Levando em conta esses elementos, o que Strauss vê como necessário é reintroduzir o 

debate sobre o problema teológico-político, de maneira a criar um terreno fértil e favorável à 

discussão acerca da necessidade social da religião. Para tal tarefa é primeiramente necessário 

se pensar os limites do projeto de racionalização e secularização das sociedades elaborado 

pelo iluminismo. Posteriormente, entender de que forma a religião pode ser útil na criação de 

uma atmosfera protetora da própria sociedade, através de seu grande poder de significação e 

norteamento da vida moral das massas e do homem de rebanho. 53 

Diante de tal problemática Strauss recorrerá à sabedoria dos antigos e ao fazer isto, 

percebe que desde a antiguidade há uma profunda “discórdia” entre fé e razão, ou também, 

como poderíamos dizer, entre fé e ciência. Neste sentido, é importante lembrar que é no 

mundo grego que se dá o advento da racionalidade filosófica assim como do homem teórico.54 

Todavia, por outro lado, é historicamente reconhecido que os povos semitas, sobretudo os 

hebreus, tenham desenvolvido o monoteísmo baseado na revelação.  

 

 

 

 

 

                                                           
53 Termo encontrado no pensamento filosófico de Nietzsche, designando às massas ou o homem comum, que 

não possui uma vida teórica ou teorética, isto é, uma vida filosófica ou científica. 
54 Aqui este termo pode ser entendido como aquele que se preocupa e se dedica ao “o que é?” das coisas 

concernentes ao todo ou a totalidade.   

 



 

35 
 

 

 

2. POLÍTICA, RACIONALIDADE E ESOTERISMO: O PENSAMENTO 

FILOSÓFICO-POLÍTICO DE LEO STRAUSS 

 

2.1. O que é a Filosofia Política para Leo Strauss? 

 

 

 Entender o que é a filosofia política no âmbito do pensamento filosófico de Strauss se 

mostra como uma tarefa indubitavelmente necessária para uma tentativa de melhor 

compreensão da reflexão desenvolvida por este filósofo. De fato, Strauss dedicou grande parte 

de sua obra à defesa da necessidade de recuperação da filosofia política, disciplina entendida 

por ele mesmo como “um ramo da filosofia”.55 Neste sentido, o que preocupa Leo Strauss é a 

possibilidade de que a filosofia política seja destruída por aquelas que são, segundo ele, as 

duas maiores correntes de pensamento da modernidade, quais sejam: o Positivismo e o 

Historicismo, o primeiro representando o paradigma da ciência moderna e sua compreensão 

acerca das relações entre fatos e valores e o segundo, a visão historicista que, levada até as 

ultimas consequências, nos desvela a face relativa e perecível de todas as culturas e 

consequentemente de todos os códigos morais. Ao fazer isso, o argumento historicista 

inviabiliza completamente não só a filosofia política, mas a própria filosofia.56 Sendo assim, 

na ótica de Strauss, esses dois paradigmas modernos, se aceitos como verdades, 

inviabilizariam a reflexão filosófica sobre as coisas políticas, isto é, tornariam inviável a 

possibilidade da busca do melhor regime, da melhor lei, do melhor governo, o que neste 

mesmo sentido, na visão de Strauss, levou a sociedade contemporânea ao relativismo e a um 

resultante niilismo.  

Por ser assim, tais preocupações estão presentes de forma explicita e central no 

pensamento straussiano, como Catherine e Michel Zuckert explicam nesta passagem que pode 

nos servir de introdução para o começo dos esclarecimentos que desenvolveremos a seguir 

                                                           
55 STRAUSS, Leo. What is Political Philosophy?. Chicago: University of Chicago Press, 1988, p. 10. 
56 Consultar, Strauss, Leo, Direito Natural e História. Tradução Bruno Costa Simões; revisão da tradução Aníbal 

Mari, Marcelo Cipolla. – São Paulo; Editora WMF Martins Fontes 2014. – (Biblioteca do Pensamento Moderno) 

p. 43 – 97. 



 

36 
 

acerca do que é, de fato, a filosofia política para Strauss e acerca de quais problemas estão em 

jogo, para ele, na compreensão dessa disciplina: 

 

Seu principal esforço intelectual foi dedicado à tentativa de reviver a 

filosofia política; temia que ela tivesse caído como presa das principais 

autoridades intelectuais da modernidade - a saber, a ciência, sob a forma de 

positivismo, e a história, sob a forma de historicismo. Estas duas forças 

intelectuais, tão diferentes entre si, concordaram com a rejeição da 

possibilidade da filosofia política como praticada desde Sócrates até o final 

do século XIX. 57     

 

Dito isto, e apresentado tal risco, é importante que inicialmente tentemos entender 

mais adequadamente no que implica a própria filosofia para Leo Strauss e logo em seguida, 

compreender qual o problema central da filosofia política. Com efeito, este pensador se 

mostra comprometido, primeiramente, em efetuar algumas distinções filosóficas que se 

mostrarão fundamentais para o entendimento da sua reflexão, as quais serão imprescindíveis 

ao longo do desenvolvimento deste capítulo. Primeiro, deve-se observar o que Strauss pensa 

acerca da filosofia em geral. Para ele, a filosofia é a reflexão sobre todas as coisas, sobre um 

todo ou uma totalidade. Em outras palavras, é a busca da substituição das opiniões acerca do 

todo – entenda-se: das opiniões acerca de Deus, do mundo e do homem – pelo conhecimento 

acerca do todo. No entanto, Strauss reconhece a problematicidade dessa empresa e,  

admitindo que o conhecimento do todo não é inteiramente acessível ao homem, considera que 

a filosofia não pode, pois, se converter em posse perfeita da verdade, o que torna a atividade 

filosófica uma atividade essencialmente investigativa. É o que se constata nesta reflexão 

elaborada por Strauss acerca do que é a filosofia: 

 

A filosofia é, essencialmente, não a posse da verdade, mas a busca da 

verdade. O traço distintivo do filósofo é que “ele sabe que não sabe nada", e 

que a sua visão sobre a nossa ignorância concernente à maioria das coisas o 

                                                           
57 “Son principal effort intellectuel fut consacré à la tentative de reviver la philosophie politique, don’t il 

craignait qu’elle ne fût tombée en proie aux autorités intellectuelles majeures de la modernité – a savoir, la 

science, sous la forme du positivisme, et l’histoire, sous la forme de l’historicisme. Ces deux forces 

intellectuelles, si différence l’une de l’autre, s’accordaient sur rejet de la possibilité de la philosophie politique 

telle qu’elle fut pratiquée depuis Socrate jusqu’à la fin du XIX siècle”. ZUCKERT, Michel & Catherine. Leo 

Strauss et le problème de la philosophie politique.  In: François Coppens, David Janssens et Yuri Yomtov, Leo 

Strauss – À quoi sert la philosophie politique? Débates Philosophiques - Collection dirigée par Yves Charles 

Zarka. Paris:  Presses Universitaires de France,  p 15.  



 

37 
 

induz a lutar com todo o seu poder em busca do conhecimento. Ele deixaria 

de ser um filósofo ao fugir das questões concernentes a essas coisas ou, 

então, ao negligenciá-las porque elas não podem ser respondidas. 58 

 

Diante disto, nos deparamos com o caráter estritamente investigativo da filosofia. De 

fato, diante de toda problematicidade da existência humana é característico do filósofo que 

mesmo assim ele busque o conhecimento do todo ou da totalidade das coisas.59 Porém, por 

outro lado, para Strauss, “a filosofia nunca vai além do estágio da discussão ou da disputa e 

nunca irá alcançar o estágio de decisão. Isto não faz da filosofia inútil”.60 Com efeito, se a 

verdade fosse de fato alcançada não haveria mais para que se pensar a filosofia ou o filosofar, 

em ultima análise não haveria mais questões fundamentais a serem pensadas ou respondidas. 

Portanto, é necessário que o caráter de dúvida permanente da filosofia seja mantido para a sua 

própria sobrevivência. 

Em um segundo momento, será necessário explicar outra questão primeva que é o fato 

de que, segundo afirma Strauss, “toda ação política destina-se ao ato de preservação ou de 

mudança; quando desejamos preservar, nós queremos prevenir uma mudança para o pior; 

quando se deseja mudar, nós queremos algo de melhor”.61 Desta forma, as ações políticas 

estão sempre em busca do que poderia ser melhor ou pior. Neste sentido, para Strauss isto 

ganha um caráter de dóxa (opinião) e claro totalmente questionável e pueril. Sobretudo, o 

esforço da filosofia política é para deixar claro que toda ação política se propõe, em si mesma, 

conhecer o bem, ou o melhor.  

Neste contexto, “a filosofia política é um ramo” 62 da filosofia que tenta distinguir 

opinião de conhecimento, ou, mais precisamente, estabelecer uma separação entre dóxa e 

episteme. Esta expressão, por sua vez, representa o ramo que trata das questões políticas e não 

de questões puramente filosóficas, no entanto, isto deve ser melhor explicado posteriormente. 

Ainda por esta mesma via, a filosofia política como um ramo da filosofia possui suas próprias 

                                                           
58 “Philosophy is essentially not possession of the truth, but quest for the truth. The distinctive trait of the 

philosopher is that “he knows that he knows nothing”, and that his insight into our ignorance concerning the 

most important things induces him to strive with all his power for knowledge. He would cease to be a 

philosopher by evading the questions concerning these things or disregarding then because they cannot be 

answered”. STRAUSS, Leo. What is Political Philosophy?. Chicago: University of Chicago Press, 1988, p. 11. 
59 Para Strauss, o conhecimento do todo ao qual a filosofia busca possui um caráter problemático, isso nos 

mostra a visão zetética (investigativa) concernente à atividade filosófica proposta por Strauss.   
60 Ibidem, p. 11. 
61 Ibidem, p. 10.  
62 Ibidem, p. 11. 



 

38 
 

questões que, como já foi explicitado anteriormente, estão ligadas à política. É neste ponto 

que se observa uma factual distinção entre filosofia política e filosofia. A primeira tem como 

um de seus principais objetivos, pensar e analisar as opiniões sobre a natureza das coisas 

políticas e se necessário muda-las. Assim, a filosofia política está compromissada com as 

coisas políticas e com as coisas que evidentemente passam pelo crivo da opinião, como é 

explicitado de forma clara nesta passagem: 

 

Da filosofia assim entendida, a filosofia política é um ramo. A filosofia 

política será, então, a tentativa de substituir a opinião sobre a natureza das 

coisas políticas pelo conhecimento da natureza das coisas políticas. Coisas 

políticas são, por natureza, sujeitas à aprovação e à desaprovação, à escolha 

e à rejeição, ao louvor e à censura. É de sua essência não serem neutras, mas 

suscitar uma exigência de obediência, fidelidade, decisão ou julgamento dos 

homens. Não se entende, então,  as coisas políticas como elas são, se não se 

leva a sério sua reivindicação explícita ou implícita para serem julgadas em 

termos de bondade ou maldade, de justiça ou injustiça, ou seja, se não se as 

mensura  por algum padrão de bondade e justiça.63   

 

 Diante disto, percebe-se que a filosofia política pretende inexoravelmente pensar de 

forma efetiva o bem, o melhor regime ou a melhor forma de viver e de agir, no âmbito da 

natureza das coisas políticas. Este universo que não deve ser assemelhado ou confundido com 

questões políticas em geral, mostra Strauss quando afirma que “toda filosofia política é 

pensamento político, mas nem todo pensamento político é filosofia política”.64 Ora, nesse 

sentido, de fato o que se entende é que Strauss leva em consideração o aspecto de que o 

pensamento político não está comprometido com a distinção entre opinião e conhecimento.65 

A filosofia, porém, para ele, se esforça para repensar e recolocar opiniões sobre fundamentos 

políticos com base em considerações de conhecimento. Ainda neste contexto, Strauss afirma 

de forma contundente que “um pensador político que não é filósofo é basicamente interessado 

ou anexado a uma ordem ou política específica. O filósofo político é basicamente interessado 

na, ou ligado à verdade”.66 Sendo assim, conclui-se parcialmente que pensamento político não 

                                                           
63 “Of philosophy thus understood, political philosophy is a branch. Political philosophy will then be the attempt 

to replace opinion about the nature of political things by knowledge of the nature of political things. Political 

things are by their nature subject to approval and disapproval, to choice and rejection, to praise and blame. It is 

of their essence not to be neutral but to raise a claim to men’s obedience, allegiance, decision or judgment. One 

does not understand then as they are, as political things, if one  does not take seriously their explicit or implicit 

claim to be judged in terms of goodness or badness, of justice or injustice, i.e., if one does not measure  then  

them by some standard of goodness and justice”. Ibidem, p. 11. 
64 Ibidem, p. 12. 
65 Ibidem, p. 12. 
66 Ibidem, p. 12. 



 

39 
 

é filosofia política. Nesse sentido, pensar politicamente é intrínseco à experiência humana e 

isso é o fundamento da vida social. Ainda nesta perspectiva o que Strauss deseja mostrar é 

que filosofia política está para além desta conjuntura formada por leis e outras convenções 

essenciais para a vida em sociedade.   

 Com efeito, para Strauss a descoberta da categoria de natureza realizada através da 

racionalidade filosófica alterou diretamente a relação do pensamento humano com a 

sociedade, o que inequivocamente tornou a pesquisa da filosofia política algo possível e, em 

considerável sentido, necessário. Neste contexto Strauss afirma que “uma vida política que 

desconhece a ideia de direito natural ignora necessariamente a possibilidade da ciência 

política e, de fato, ignora a possibilidade da ciência como tal”.67 Porém, ainda neste mesmo 

sentido, Strauss observa que “por outro lado, uma vida política consciente da possibilidade da 

ciência sabe necessariamente que o direito natural constitui um problema”.68 Aqui nos 

deparamos com o caráter ambíguo da descoberta do direito natural pela filosofia: se, por um 

lado, tal descoberta é necessária, por outro, a ideia de natureza, ao envolver a contestação das 

tradições e consequentemente das leis, coloca em xeque os padrões e as convenções, e, ao 

colocar em xeque os padrões e as convenções, atinge diretamente o âmago mesmo da 

sociedade ao retirar seu esteio e tudo aquilo que lhe serve de fundamento.   

 Sendo assim, a descoberta da ideia de natureza nos leva à contestação radical da 

autoridade. Podemos já ver, aqui, o caráter problemático da relação da filosofia com as 

crenças que sustentam a sociedade.  De fato, “a filosofia é a busca dos ‘princípios’ de todas as 

coisas, o que significa, primordialmente, a busca das ‘origens’ de todas as coisas ou das 

‘coisas primeiras’”.69 Ora, a natureza existe antes dos homens e por ser assim, é anterior à 

filosofia, portanto, “o primeiro filósofo foi o primeiro homem que descobriu a natureza”,70 ou 

por outra, o primeiro homem que se deu conta da existência da natureza. Diante disto, 

estamos diante do caráter pré-filosófico da ideia de natureza. Nesse sentido, na ótica de 

Strauss, o equívoco está no fato de se encarar a ideia de natureza como “a totalidade dos 

fenômenos”, isto é, entender todos os fenômenos como naturais. Para Strauss, é necessário se 

estabelecer uma nítida e crucial distinção para o entendimento deste problema: para ele, a 

descoberta da natureza é caracterizada por uma divisão entre os fenômenos naturais e 

                                                           
67 Strauss, Leo, Direito Natural e História. Tradução Bruno Costa Simões; revisão da tradução Aníbal Mari, 

Marcelo Cipolla. – São Paulo; Editora WMF Martins Fontes 2014. – (Biblioteca do Pensamento Moderno) p. 97.  
68 Ibidem, p. 97. 
69 Ibidem, p. 98. 
70 Ibidem, p. 98. 



 

40 
 

fenômenos não naturais, sendo assim “natureza” é um termo de diferenciação.71 Como se 

pode observar nesta passagem de Direito Natural e História: 

 

Embora todas as coisas ou todas as classes de coisas tenham o seu costume 

ou o seu modo de ser, há um costume ou modo de ser particular que é de 

suprema importância: o “nosso” modo de ser, o modo como “nós” vivemos 

“aqui”, o modo de vida de um grupo independente ao qual um homem 

pertence. Podemos chamar esse caso de costume ou modo de ser “supremo”. 

Nem todos os membros do grupo observam sempre esse modo de ser, mas a 

maioria o retoma quando ele é trazido propriamente à sua memória: o modo 

de ser supremo é o caminho correto. A sua retidão á garantida pela sua 

ancestralidade. 72     

 

Dito isto, temos acesso ao ponto chave de nosso problema, que é por assim dizer, o 

caráter ancestral da autoridade e que legitima todas as tradições, padrões e convenções 

sociais. Em outras palavras, as verdades e valores de bem e mal, certo e errado que garantem 

a sustentabilidade ou a manutenção de um establishment social ou da ordem civil estão, de 

fato, relacionados ao caráter convencional da vida em sociedade. Portanto, “a vida pré-

filosófica caracteriza-se pela identificação primeva do bom com o ancestral”.73 Porém, ao se 

identificar o bom com o ancestral é necessário de antemão considerarmos o fato de que “os 

ancestrais eram absolutamente superiores a nós”,74 e sendo tal afirmação verdadeira é 

necessário acreditar também que “os ancestrais, ou aqueles que estabeleceram o modo 

ancestral, eram deuses, ou pelo menos que eles ‘habitavam perto dos deuses’”,75 e diante 

disto, ao conceber o modo de vida bom ou correto como algo atribuído a um ensinamento 

ancestral estaria mesmo que tacitamente estabelecido que tal modo correto é uma lei divina. 

Ora, “o surgimento da ideia de direito natural pressupõe, portanto, a dúvida em relação 

à autoridade”.76 De fato, diante da constatação de uma imensa variedade de códigos morais 

surge um grave questionamento: afinal qual é o código correto? Tal questionamento é, 

sobretudo, um questionamento da filosofia, por que é a filosofia que estará preocupada com 

aquilo que é bom por natureza, como aquilo que antecede qualquer lei, padrão ou convenção 

social. E por ser assim, a filosofia se configura como uma contestação da própria autoridade 

                                                           
71 Ibidem, p. 99. 
72 Ibidem, p. 99. 
73 Ibidem, p. 100. 
74 Ibidem, p. 100. 
75 Ibidem, p. 100. 
76 Ibidem, p. 101. 



 

41 
 

(ancestral/divina). Desta forma, a ancestralidade passa a não ser mais uma garantia da 

legitimação de um modo correto de ser, e diante disto Strauss chama atenção para uma 

diferenciação fundamental, a de que deve haver uma “busca do que é bom por natureza, que 

se distinguirá do que é simplesmente bom por convenção”.77 Por isso a filosofia coloca toda 

autoridade e todos os códigos morais em risco, por explicitar sua fragilidade diante da ideia de 

natureza.  

Portanto, ainda neste mesmo sentido, sendo constatado tal perigo “a lei ou convenção 

tem a tendência, ou a função, de esconder a natureza; tendência alcançada na medida em que 

a natureza é, de início, vivida ou ‘dada’ exclusivamente como ‘costume’”.78 De fato, ao 

atingir a autoridade que até então era garantida pela ancestralidade, ou melhor, a filosofia em 

sua busca pelo bem, tentou de toda sorte, buscar o que é bom por natureza, e ao fazer isso, 

“afetou radicalmente a atitude do homem diante das coisas políticas em geral e das leis em 

particular, uma vez que atingiu profundamente sua compreensão dessas coisas”.79 

  A partir daqui, é importante chamar a atenção para uma outra distinção estabelecida 

por Strauss, a saber, aquela entre filosofia política e política teológica. Para Strauss, “teologia 

política são ensinamentos políticos baseados na revelação divina, enquanto a filosofia política 

está limitada ao que é acessível à mente humana”.80 Por último será esclarecido aqui a relação 

entre a filosofia política e a ciência política, termo sobre o qual Strauss faz algumas 

observações. Para ele, ciência política é um termo ambíguo pelo fato de que as investigações 

acerca das coisas políticas são efetuadas pelo viés do modelo da ciência natural. Por sua vez, 

Strauss efetua profundas críticas a esta forma de análise das coisas políticas. Tais críticas 

partem do pressuposto de que especular acerca das coisas políticas com base em um 

empirismo radical é algo que precisa ser repensado. 

 De fato, “filosofia política é a tentativa de entender a natureza das coisas políticas”.81 

Entretanto, é inegável que o cotidiano é marcado por experiências políticas, o que não implica 

dizer que todos sejam cientistas políticos ou filósofos. Mas, sobretudo, “o conhecimento 

político está rodeado pela opinião política”.82 É a partir deste aspecto que Strauss estabelece 

                                                           
77 Ibidem, p. 103. 
78 Ibidem, p. 109. 
79 Ibidem, p. 109. 
80 STRAUSS, Leo, What is Political Philosophy? And Other Studies. Chicago: The University of Chicago Press, 

1988 (1959), p. 13. 
81 Ibidem, p. 14. 
82 Ibidem, p. 15. 



 

42 
 

uma clara distinção: “opinião é algo completamente diferente de conhecimento das coisas 

políticas. Sobretudo, opinião é algo que está fortemente caracterizado por achismos, crenças e 

preconceitos”.83 Por ser assim, para Strauss, “isto é essência da vida política, ser guiada por 

uma mistura de conhecimento político e opinião política”.84 Neste sentido, o que está em jogo 

aqui para Strauss é o caráter dialético da filosofia política, que, embora esteja fundada na 

distinção entre opinião e conhecimento como já foi dito anteriormente, assume como seu 

ponto de partida necessário o domínio da opinião. 

 Ainda por esta via, a fim de tentar entender melhor a reflexão straussiana acerca da 

filosofia política, deve-se observar sua crítica às pretensões da ciência política moderna, que 

por sua vez tenta adquirir uma compreensão a partir do estudo da situação política dada. Ora, 

afirma Strauss; “todo conhecimento das coisas políticas implica aceitação concernente à 

natureza das coisas políticas; i. e. aceitação que concerne não meramente à dada situação 

política, mas à vida política ou à vida humana como tal”.85 Portanto, na visão de Strauss não é 

possível ter acesso a uma determinada realidade política e social sem um mínimo convívio ou 

sem nenhum grau de afetação pela mesma, porque as coisas políticas a princípio possuem o 

caráter de opinião.  

Diante disto, dar-se-á um passo para uma reflexão acerca do problema da filosofia 

política na modernidade, apontado por Strauss.  O filósofo chama atenção para o fato de que 

nas sociedades antigas ou originárias de pouca complexidade o conhecimento político ou o 

conhecimento das coisas políticas era de posse dos homens mais velhos e consequentemente 

mais sábios ou dos bons historiadores. De fato, esses eram totalmente compromissados com 

os assuntos públicos e de grande importância, por outro lado, nas “sociedades dinâmicas de 

massa” isto não é suficiente. Por serem sociedades caracterizadas por grande complexidade e 

mudanças frenéticas. Portanto, com isso na modernidade o crescimento desse tipo de 

sociedade fez com que os assuntos públicos de grande importância ou as coisas políticas se 

tornassem coisas de competência e interesse quase que exclusivo do cientista político. 86      

Porém, Strauss alerta que não se pode esquecer que tanto o estudioso como o não 

estudioso das coisas políticas possui o mesmo referencial central, que é de fato a “situação 

política dada”. Esta problemática é apontada pelo filósofo como um sintoma oriundo das 

                                                           
83 Ibidem, p. 15. 
84 Ibidem, p.15. 
85 Ibidem, p. 16. 
86 Ibidem, p. 15. 



 

43 
 

ultimas décadas do século XIX, o qual também foi vivido por Husserl e Heidegger. Esse 

sintoma é demonstrado pelo que Strauss chama de decadência da filosofia política, do qual 

algumas causas são citadas nesta passagem: 

 

A rejeição da filosofia política como não científica é característica do atual 

positivismo. Positivismo não é mais o que desejava ser quando Auguste 

Comte o originou. Ele ainda concorda com Comte ao sustentar que a ciência 

moderna é a mais alta forma de conhecimento, precisamente porque ela não 

mais visa, como a teologia e a metafísica o fizeram, ao conhecimento 

absoluto do porquê, mas apenas ao relativo conhecimento do como. Mas 

depois de ter sido modificado pelo utilitarismo, pelo evolucionismo e pelo 

neokantismo, ele abandonou completamente a esperança de Comte de que 

uma ciência social modelada pela ciência natural moderna seria capaz de 

superar a anarquia intelectual da sociedade moderna. 87 

  

É neste contexto que Strauss propõe uma crítica ao modelo político estabelecido nas 

sociedades ocidentais modernas, ou, mais precisamente, uma crítica ao plano moderno de 

sociedade. Nesta ótica, para ele, a decadência da filosofia política, ou melhor, a indiferença 

diante deste assunto ou disciplina, levou a sociedade a um profundo relativismo, que, na visão 

de Strauss, é o caminho mais curto através do qual se desembocaria no fenômeno do niilismo, 

como se pode observar nesta passagem: 

 

Quando ele [Weber] diz que a democracia é um valor que evidentemente não 

é superior ao valor oposto, ele não quer dizer que está impressionado com a 

alternativa que ele rejeita, ou que seu coração ou sua mente estão dilacerados 

entre alternativas que, em si mesmas, são igualmente atraentes. Sua 

"neutralidade ética" está tão longe de ser niilismo ou a via para o niilismo, 

que ela  nada mais é do que um álibi para a ausência de pensamento e para a 

vulgaridade: dizendo que a verdade e a democracia são valores, ele diz, com 

efeito, que não se tem que pensar sobre as razões pelas quais essas coisas  

são boas, e que ele pode se curvar, como qualquer outra pessoa, aos valores 

que são adotados e respeitados por sua sociedade. O positivismo da ciência 

social promove não tanto o niilismo quanto conformismo e filistinismo.88 

                                                           
87 “The rejection of political philosophy as unscientific is characteristic of present-day positivism. Positivism is 

no longer what it desired to be when Auguste Comte originated it. It still agrees with Comte by maintaining that 

modern science is the highest form of knowledge, precisely because it aims no longer, as theology and 

metaphysics did, at absolute knowledge of the why, but only at relative knowledge  of the how. But after having 

been modified by utilitarianism, evolutionism, and neo-kantianism, it has abandoned completely Comte’s hope 

that a social science modeled on modern natural science would be able to overcome the intellectual anarchy of 

modern society”. Ibidem,  p. 18. 
88 “When he [Max Weber] says that democracy is a value which is not evidently superior to the opposite value, 

he does not mean that he is impressed by the alternative  which he rejects or that his heart or his mind is torn 

between alternatives which in themselves are equally attractive. His “ethical neutrality” is so far from being 



 

44 
 

  

 De fato, o que é colocado em jogo aqui por Strauss é a consolidação do niilismo, 

fenômeno que para este pensador é visto como resultado da renúncia à tentativa de 

compreender racionalmente a natureza dos valores e das coisas políticas, gerando um 

relativismo desenfreado e desnorteador sem precedentes. Para Strauss, tal fenômeno levaria o 

homem ocidental a um estado de indiferença moral e de anarquia extremos, no qual as bases 

de uma vida social mais ordenada se encontrariam comprometidas, tamanho é o vácuo 

deixado pela destruição e aniquilação de valores fundamentais que tornam a humanidade 

possível. Há, assim, para Strauss, uma relação entre niilismo e positivismo, porque este, ao 

negar a possibilidade de um conhecimento racional da moral, transforma os valores em algo 

arbitrário e destituído de inteligibilidade. No entanto, este tema ainda será melhor esclarecido 

mais adiante.  

Ao retomar mais uma vez a reflexão sobre o que é a filosofia política é importante 

entender os motivos de sua decadência. Ora, para Strauss uma das principais causas desse 

fenômeno intelectual contemporâneo seria a ascensão do historicismo e do relativismo moral 

que varreu e impossibilitou qualquer forma de se estabelecer um conhecimento axiológico 

sólido assim como valores universais. Com isso, a filosofia política passou indevidamente a 

ser olhada como um conservadorismo gratuito na contramão do progresso e da evolução. 

Parece evidente que se partirmos deste pressuposto, logo constataremos que um julgamento 

de valor seria algo obsoleto, inócuo e arbitrário. Por ser assim, Strauss não acha que essa seria 

a melhor saída e também a vê como um golpe desferido contra a filosofia política, já que a 

ciência política, na sua visão, não teria fundamento algum, se compreendida a partir da ideia 

de um conhecimento “livre de valores” 89 (Value Free). É neste contexto, marcado pela 

exacerbada valorização do conhecimento científico e total desvalorização do não científico ou 

pré-moderno (pré-científico), isto é, da religião, das tradições e do senso comum, que a 

filosofia política vai perdendo paulatinamente sua importância. De fato, não era de se esperar 

                                                                                                                                                                                     
nihilism or the road to nihilism that it is not more than an alibi for thoughtlessness and vulgarity: by saying the 

democracy and truth are values, he says in effect that one does not have to think about the reasons why these 

things are good, and that he may bow as well as anyone else to the values that are adopted and respected by his 

society. Social science positivism fosters not so much nihilism as conformism and philistinism”. Ibidem, p. 20.  
89 Neste contexto, para Strauss, uma ciência política ou filosofia política que partir do pressuposto da liberdade 

em relação aos valores, evidentemente, estaria caindo em um relativismo profundo, em outras palavras, sendo 

indiferente ao que seria realmente a busca do melhor, permaneceríamos na Dóxa (opinião), portanto não haveria 

mais espaço para o conhecimento, já que tudo é temporal. Diante disto, o mundo ocidental cederia uma grande 

lacuna ao niilismo, o que Strauss vê com grande preocupação.   



 

45 
 

o contrário, já que a filosofia política pretende pensar acerca do bem e do mal, do que é belo e 

do não é belo, do justo e do que é injusto e assim por diante. 

 Diante desta condição relativizante e totalmente perspectivista dos valores, a filosofia 

política, enquanto busca do conhecimento da natureza das coisas políticas, é desqualificada e 

considera-se que é a ciência política que a priori deve tratar das coisas políticas; no entanto, 

para tal tarefa a ciência política precisa responder a uma questão inicial: “o que é política?” 

Segundo Strauss, “essa questão não pode ser respondida cientificamente, mas apenas 

dialeticamente”.90 Por sua vez, um argumento dialético sempre parte do “senso comum” isto 

é, de um conhecimento pré-científico e o que se observa é que o “positivismo transforma isso 

em historicismo”.91 Estas explicações culturais passaram a ser a principal característica do 

discurso intelectual do século XIX até a atualidade. Assim, para Strauss o retorno da filosofia 

política seria uma alternativa para repensarmos os posicionamentos políticos e os juízos de 

valor nas sociedades contemporâneas ocidentais. 

Neste contexto, Strauss afirma que, “hoje, a filosofia política está em um estado de 

decadência e talvez de putrefação”.92 Esta radical afirmação se deve ao fato de que seus 

métodos, sua função e seu objeto precípuo de estudo foram desacreditados diante de vários 

questionamentos. Ainda neste mesmo sentido, segundo Strauss não há exagero em afirmar 

que “a filosofia política não existe mais, exceto como assunto para enterro, i.e. para arquivo 

histórico, ou também como um tema de manifestações fracas e não convincentes”.93 

Entretanto, duas correntes de pensamento seriam as grandes responsáveis por tal decadência, 

o positivismo e o historicismo, tema que foi enunciado bem no início deste capítulo. O 

positivismo, sob o argumento de que os valores não podem ser analisados à luz da ciência e 

de que só os fatos podem ser estudados e compreendidos cientificamente,94 classifica a 

“filosofia política como não cientifica ou não histórica, ou ambos”. Já o historicismo nega a 

filosofia política ao recusar à razão humana a capacidade de ultrapassar os contextos 

históricos nos quais se encontram inseridas, na busca do conhecimento de princípios morais 

que seriam eternos e universais.  E sendo a “Ciência e a História, as duas maiores forças do 

                                                           
90 Ibidem, p. 25. 
91 Ibidem, p. 25. 
92 Ibidem, p. 17. 
93 Ibidem, p. 17. 
94 Ler o segundo capítulo de Direito Natural e História, terceiro capítulo, “O direito natural e a distinção entre 

fatos e valores”. Tradução Bruno Costa Simões; revisão da tradução Aníbal Mari, Marcelo Cipolla. – São Paulo; 

Editora WMF Martins Fontes 2014. – (Biblioteca do Pensamento Moderno) P. 43-97. 



 

46 
 

mundo moderno”, 95 elas destruíram completamente com a possibilidade da filosofia política.    

No caso da ciência social moderna, os ideais positivistas de “liberdade em relação a valores” 

(value-free) e de constituição de um saber “eticamente neutro” (ethically neutral) no que se 

refere às ideias de bem e mal, foram incorporados de forma decisiva à sua metodologia, 

principalmente a partir de Weber, o que acabou por tornar a ciência social inevitavelmente 

uma inimiga da filosofia política. 

Na ótica straussiana, a filosofia política teria duas soluções para este grave problema: a 

primeira é o que ele mesmo chama de a solução clássica, a outra é a solução moderna. Neste 

sentido, é bastante perceptível que Strauss intencionalmente cria uma linha limítrofe entre a 

filosofia política clássica e a filosofia política moderna,96 o que ainda por esta mesma via, 

demonstra que esta relação entre estes dois polos contrários está no centro de sua produção 

intelectual. Com efeito, o que Strauss deixa transparecer é uma forte simpatia pela proposta 

clássica, suas fortes críticas ao plano político moderno revelando claramente seu rechaço aos 

valores surgidos na modernidade.  De fato, Strauss em sua obra se mostra um autor inquieto 

diante dos problemas fundamentais da filosofia e diante de tal sentimento de inquietude pensa 

soluções, jamais como verdades absolutas, mas como possiblidades. Portanto, o que Strauss 

pretende em detrimento da decadência da filosofia política moderna é, sobretudo, reivindicar, 

a princípio, a necessidade de se repensar a alternativa constituída por essa filosofia, em face 

da crise intelectual contemporânea resultante do fracasso do pensamento moderno. 

Entretanto, neste mesmo contexto, Strauss se mostra consciente do perigo deste 

retorno, e por isso o estabelece como algo experimental e deste modo, encara as incertezas na 

execução de tão difícil tarefa. Neste sentido, reconhece, segundo uma perspectiva um tanto 

historicista, que os problemas de uma época só podem ser resolvidos pelas pessoas que vivem 

nesta época e, portanto, que esses problemas possuem uma temporalidade. Porém, mesmo 

assim, não descarta a ideia de que existam problemas filosóficos fundamentais que atravessam 

a história da filosofia assim como da humanidade. Por fim, no tocante ao que foi dito, Strauss 

vê a filosofia política como um ramo da filosofia, um encaixe de dois tipos de sabedorias, a 

primeira, que aceita o risco da opinião e a segunda que se pretende um conhecimento racional. 

                                                           
95  STRAUSS, Leo. What is Political Philosophy? p. 18. 
96 “A oposição fundamental entre as filosofias políticas clássica e moderna é o tema central dos estudos 

históricos de Strauss”, como é mostrado em MILLER, E. “Leo Strauss e a Recuperação da Filosofia Política”. 

In: CRESPIGNY, A; MINOGUE, K. Filosofia Política Contemporânea. 2ª. ed. Brasília: Editoria UnB, 1975. p. 

82.  



 

47 
 

Estas duas juntas formam uma tentativa de transformar mera opinião ordinária em 

conhecimento sólido e, portanto, verdade ultima acerca da natureza das coisas políticas. 

 

2.2 Filosofia, Sociedade e Religião  

 

 

  A partir daqui, tentaremos dar novos passos e avançar no entendimento do que Strauss 

pensa acerca da relação da filosofia com a sociedade e, por conseguinte, com a religião. Para 

efetuar tal tarefa, se faz necessário estabelecer as principais questões ou problemas a serem 

resolvidos; o primeiro é tentar compreender o impacto da filosofia sobre o funcionamento da 

vida social e política e em um segundo momento, entender a relação entre a filosofia e a 

religião. Para Strauss, a relação entre filosofia e sociedade é extremamente problemática e em 

certo sentido, perigosa. Nesta afirmação, deve-se considerar o fato de que, para ele, a 

existência assim como o bom funcionamento de uma sociedade dependem de padrões, 

normas, valores e toda uma estrutura metafísica que legitime e fundamente a práxis de uma 

sociedade. Sem isto, a vida em sociedade seria insustentável, em outras palavras, a vida 

humana sem estas verdades antropomórficas não seria possível. 

  Portanto, dito isto, poder-se-ia concluir que o homem precisa criar suas próprias 

amarras no intuito de se proteger de si mesmo. Assim, ao considerar que a filosofia é a 

atividade do livre pensar (free think), e que seu caráter dialético nos leva à busca do 

conhecimento autônomo da totalidade, de fato, o que Strauss observa é uma 

incompatibilidade entre a postura genuína da filosofia e as necessidades da sociedade. Com 

efeito, a filosofia como tentativa de substituir a opinião (dóxa) pelo conhecimento (episteme) 

se torna uma atividade corrosiva, subversiva e destruidora de padrões fundamentais para a 

manutenção da vida social. Diante disto, Strauss alerta para o perigo da filosofia e para a 

necessidade de uma prática filosófica de caráter “esotérico”,97 tema de que trataremos mais 

adiante. Portanto, o que Strauss parece querer deixar claro é que esse “eros”98 pela verdade,  

                                                           
97 Esta defesa da filosofia como prática esotérica, isto é, restrita ou limitada a poucos se configura como uma das 

principais características do pensamento filosófico straussiano.  Para Strauss, o caráter questionador e totalmente 

inquieto do filósofo autêntico dá ao mesmo um tom subversivo, portanto, nocivo à sociedade, o que pode em 

considerável sentido, ameaçar a manutenção da vida social. Por ser assim, para ele apenas um pequeno número 

de homens suportariam conviver tendo conhecimento das verdades trazidas pelo questionamento filosófico. 
98 Strauss define o erotismo filosófico como paixão ou um amor exacerbado pela busca do conhecimento ou da 

verdade, sendo essa a postura genuína do filósofo. 



 

48 
 

baseado na questão “o que é?”, ou melhor, na questão acerca de qual é a natureza de cada ente 

na ordem eterna do mundo não é nada saudável à sociedade. 

Na visão de Strauss, o caráter “zetético” 99 da filosofia a torna algo que deve ser 

restrito, para que o que é convencionalmente aceito e bom para a sociedade seja mantido.100 

Neste contexto, Strauss vê a religião como um dos principais instrumentos de manutenção da 

sociedade. Para ele, de fato, a religião é uma instituição puramente política, portanto, algo 

fundamental para o estabelecimento das práticas sociais, das leis e das verdades necessárias à 

vida humana e para organização e garantia da ordem social. Ainda neste mesmo sentido, na 

ótica de Strauss, a religião possui um poder legislador que não se fundamenta na 

racionalidade. Isto, por sua vez, está ligado ao fato das verdades religiosas serem apresentadas 

como “verdades reveladas” e, portanto, como verdades inquestionáveis. Sendo assim, deve-se 

levar em consideração que nas sociedades antigas o “bem” sempre está ligado ao ancestral, 

por isso as leis, os costumes e seus axiomas morais possuem uma explicação na sua 

ancestralidade. Isto é, leis, costumes e axiomas morais têm sua origem em um passado 

distante, quase sempre divino, sendo trazidos aos homens através de um contato privilegiado 

com os deuses. 101 

Por outro lado, a filosofia como descoberta do conceito de natureza constata a 

relatividade das tradições e dos códigos ancestrais, e de que tudo é apenas perspectiva. Como 

o próprio Strauss em sua obra “Direito natural e História” explica claramente e  podemos 

observar na seguinte passagem: 

 

A forma original da dúvida sobre a autoridade e, portanto, a direção que a 

filosofia originalmente tomou, ou perspectiva a partir da qual a natureza foi 

descoberta, foram determinadas pelo caráter original da autoridade. A 

suposição de que há uma variedade de códigos divinos gera dificuldade, 

visto que os vários códigos se contradizem. Um código preconiza sem 

reservas ações que outro prontamente condena. Um código prescreve o 

sacrifício do primogênito, ao passo que outro proíbe e abomina todos os 

sacrifícios humanos. Os rituais de sepultamento de uma tribo provocam 

horror em outra. Mas o fato decisivo é que os diferentes códigos se 

contradizem naquilo que sugerem sobre as coisas primeiras: a concepção de 

que deuses nasceram da terra e a de que a terra foi criada pelos deuses são 

inconciliáveis. Assim, surge a questão de saber qual é o código certo, qual é 

                                                           
99 Termo de origem grega, que quer dizer “investigativo” 
100 Neste contexto,  Leo Strauss  segue a concepção de Platão acerca do conceito da “nobre mentira” ou “nobre 

ilusão”. 
101 Strauss, Leo, Direito Natural e História. p. 105.  



 

49 
 

a verdadeira explicação das coisas primeiras. A partir daí o modo correto de 

ser não pode mais ser simplesmente garantido pela divindade; torna-se uma 

questão ou o objeto de uma busca. 102     

  

Todavia, se coloca em posição de questionamento e dúvida do caráter tradicional das 

verdades reveladas (divinas), o que inevitavelmente dá à prática filosófica um tom e caráter 

fortemente subversivo. Strauss, no ensaio “On the interpretation of Genesis”,103 tenta mostrar 

que já no inicio da Bíblia há uma radical oposição entre religião e filosofia104 que se mostra 

implicitamente no primeiro relato bíblico e provoca  uma grave aporia, que Strauss nomeia de 

“eterna guerra entre Jerusalém e Atenas”. Ora, de fato há um abismo antagônico entre seguir 

uma vida de “amor e obediência” ou uma vida de “livre pensamento”.105 Neste sentido, 

Strauss tem uma postura de certa maneira fideísta106 e vê esse conflito entre fé e razão como 

necessário, assim como declarado nos próprios escritos bíblicos. O filosofo observa que, de 

fato, tanto a verdade da bíblia quanto a verdade de um sistema filosófico perfeito são 

igualmente improváveis, sendo assim, afirma Strauss: “se isto é verdadeiro, que a razão 

humana não pode provar a não existência de Deus como um ser onipotente, isto é, eu acredito 

igualmente verdadeiro que a razão humana não pode estabelecer a existência de Deus como 

um ser onipotente”.107 Portanto, diante disso, para Strauss a religião tem grande utilidade por 

que é um dos principais responsáveis pela garantia de uma esfera protetora do ser humano 

diante das verdades trágicas e inumanas da existência. 

Ainda neste mesmo texto Strauss observa que o relato do Gênesis efetua uma 

condenação à filosofia não apenas pelo seu espírito subversivo e transgressor, mas também 

pelo tipo de conhecimento que ela pretende elaborar. Segundo Strauss, realmente, a 

desqualificação das cosmologias não bíblicas é outro elemento flagrante deste antagonismo 

entre religião e filosofia, ou entre Jerusalém e Atenas: de fato, quando desvaloriza os céus, o 

relato bíblico inverteu a importância dos astros, que era crucial nas cosmologias babilônica e 

                                                           
102 Ibidem, p. 103. 
103 Texto publicado originalmente pela revista francesa  L’homme, em 1981. 
104 As verdades religiosas são um conhecimento revelado, dado a homens privilegiados, e totalmente 

inquestionáveis e imutáveis. Essas verdades são, por sua vez, contrárias às verdades filosóficas oriundas da 

busca intelectual pelo conhecimento do todo, fruto de um questionamento ininterrupto oriundo da racionalidade 

e do livre pensar, atividade genuína da prática filosófica. 
105 Ver o capítulo “Jerusalem and Athens – Some Preliminary Refletions”, STRAUSS, Leo, Studies in Platonic 

Political Philosophy,  University of Chicago Press, 1983, pp. 147-173. 
106 Percebe-se claramente a simpatia de Strauss com o argumento “fideísta” ao ver a fé como um elemento que 

transcende radicalmente a razão, isto é, o fato de haver um grande abismo entre fé e razão, originando uma 

aporia insolúvel. 
107 STRAUSS, Leo. On the Interpretation of Genesis. In: L’Homme, 1981, tome 21 nº 1. p. 7.  



 

50 
 

grega. Portanto, enquanto a filosofia se propõe ser um conhecimento racional da ordem do 

mundo e da natureza de todas as coisas, os relatos presentes no Gênesis bíblico, por seu turno, 

questionam a cosmologia,108 assim como questionam a pretensão humana do conhecimento 

do bem e do mal sem auxílio ou participação de algo extramundano ou sobrenatural,  isto é, 

da revelação de um Deus ou dos deuses.       

Por esta via, Strauss segue a intuição de Nietzsche ao afirmar que o homem precisa 

muito mais de ilusões do que de verdades,109 ao levar  em consideração que nem todo homem 

suportaria viver apenas de verdades.110 Daí Strauss quer mais uma vez alertar para o perigo do 

conhecimento e vê na religião, em certo sentido, a garantia de um estado de ignorância e 

ingenuidade que o mesmo entende como mais saudável ao homem e consequentemente à 

sociedade. Assim, a filosofia em seu sentido mais autêntico, que é o de busca do 

conhecimento racional da natureza do todo, desta forma pretende acessar o conhecimento do 

bem e do mal, não faria bem ao ser humano. Em outras palavras, a filosofia pretende saber a 

boa ou a melhor maneira de agir. Na visão de Strauss essa postura pode ser extremamente 

nociva e destrutiva para o homem, por afasta-lo de sua condição primeva de inocência e 

colocando-o face a face com as verdades terríveis da vida. 

Diante do que já foi dito, Strauss parece querer nos mostrar que há uma total oposição 

entre a sociedade e a filosofia, em primeiro lugar, e entre a religião e a filosofia, em segundo 

lugar. No primeiro caso esta oposição ou antagonismo radical é estabelecido pelo 

comportamento fundamental do filósofo autêntico, que é de profunda atopia111 e 

extemporaneidade. Em outras palavras, as características principais da filosofia são a 

subversão e a transgressão: de fato, o filósofo genuíno pensa contra os padrões do seu tempo. 

Por ser assim, Strauss parece considerar bastante razoável justificar a punição dada a Sócrates, 

condenado a beber cicuta. Neste mesmo contexto, todavia, a sociedade não pode ceder aos 

questionamentos ininterruptos do filósofo, pelo contrário precisa fortalecer as verdades 

                                                           
108 Ibidem, p. 14. 
109 Cf. NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm, Sobre Verdade e Mentira no Sentido Extra-Moral. (Org. e 

Trad.Fernando de Moraes Barros). São Paulo: Hedra, 2007.  
110 O tema da verdade é fortemente refletido por Nietzsche desde suas obras de juventude até as do final de sua 

vida lucida, tal reflexão possui um grande espaço em sua filosofia que vai das críticas a Sócrates e à 

racionalidade clássica até às críticas ainda mais virulentas desferidas contra a racionalidade característica da 

ciência moderna.  Portanto, seja em obras como O Nascimento da Tragédia, A Genelogia da Moral ou Além do 

Bem do Mal este tema está presente de forma contundente e fecunda.  
111 Conceito presente pensamento filosófico de Platão, para caracterizar a figura do filósofo, entendido como um 

ser sem lugar. A constatação da atopicidade do filósofo é um elemento crucial na compreensão proposta por 

Platão acerca do estatuto da filosofia em seus diálogos. 



 

51 
 

antropomórficas a fim de garantir as normas e a moralidade em prol da ordem cívica. No 

segundo caso, que corresponde à relação entre filosofia e religião, há também um 

antagonismo profundo: como já foi exposto aqui, a filosofia possui como premissa essencial 

uma vida de livre pensamento, portanto, ela é a atividade de um espírito inquieto, que busca 

saber “o que é?” acerca do todo. Por sua vez, a religião tem como premissa uma vida de amor 

e obediência, portanto, de aceitação do que já fora revelado e de reverência diante das 

verdades oriundas dos ancestrais, daí se mostra claramente esta oposição entre estas duas 

formas de responder acerca da totalidade das coisas. 

 

2.3 Em defesa do esoterismo 

 

 

  Ainda na obra What is Political Philosophy?, Strauss tenta deixar claro que é, de fato, 

dever do filósofo político criticar os princípios morais da sociedade, e desta forma, estabelecer 

juízos de valor em busca do melhor regime ou da melhor forma de governar. Isto, por sua vez, 

pode colocar o filósofo em uma condição de vulnerabilidade e exposição a perseguições. 

Diante de tal ameaça, Strauss reivindica a necessidade da prática de uma escrita esotérica que, 

em certo sentido, criaria uma espécie de couraça protetora do filósofo frente aos possíveis 

ataques dos opositores. Strauss, para entender melhor a técnica da escrita esotérica, buscou na 

sabedoria antiga e nos escritos da idade média, sobretudo nos escritos de pensadores judaicos 

e islâmicos deste período, sua principal inspiração para a defesa de tal postura filosófica. Por 

ser assim, a compreensão e a prática da técnica da escrita esotérica para ele é essencial, assim 

como saudável à vida do filósofo. 

 Com efeito, Strauss faz uma minuciosa análise das circunstâncias sociais e políticas 

das sociedades da idade média, e observa que os filósofos medievais, sobretudo os judeus e 

islâmicos, viviam, pensavam e escreviam sob uma atmosfera de vigilância consideravelmente 

muito hostil. Todavia, para ele, nem de longe tal realidade deve ser comparada ao medievo 

ocidental, já que de certa maneira os pensadores do mundo cristão ocidental desfrutavam de 

certa liberdade intelectual, mesmo que sob os olhares dos tribunais da santa inquisição. Neste 

contexto, Strauss resgata dois pensadores deste tempo que atuam a partir deste prisma e 

passam a ser um grande referencial no desenvolvimento de seu pensamento: Al-Farabi e 



 

52 
 

Maimônides.112 Strauss reivindica que o pensamento filosófico medieval islâmico e judaico 

deve ser estudado do ponto de vista filosófico e não meramente histórico. Sobretudo, não 

deve ser colocado em segundo plano no grau de importância diante da escolástica cristã de 

Tomás de Aquino. Diante disso, pode-se observar claramente a posição de Strauss acerca 

deste assunto nesta passagem: 

 

Existe um contraste impressionante entre o atual nível de entendimento da 

escolástica cristã, e o do atual entendimento da filosofia medieval islâmica e 

judaica. Este contraste é devido ao fato em última instância de que os 

estudantes mais destacados da escolástica cristã acreditam na relevância 

imediata da relevância filosófica de seu tema, Considerando que os 

estudantes mais destacados da filosofia medieval islâmica e judaica tendem a 

considerar seu assunto como apenas de interesse histórico. 113    

  

Uma vez constatada tal reivindicação exercida por Strauss, é consideravelmente 

relevante entender o ponto de cisão entre a prática filosófica da escolástica cristã ocidental e a 

filosofia medieval islâmica e judaica. Para ele, estas diferenças são óbvias assim como 

decisivas e estão ligadas às fontes literárias. “Tal diferença é particularmente decisiva no caso 

da filosofia política ou prática”.114 Neste sentido, Strauss chama atenção para a forma a partir 

da qual essas duas diferentes tradições enxergam a revelação. De um lado, a revelação tal 

como é vista por Judeus e Islâmicos  “tem um caráter de lei”,115 portanto, Strauss analisa que 

os filósofos Judeus e Islâmicos não pensam a revelação apenas como princípio de fé, credo ou 

como dogmas  a serem seguidos, mas sim como “ordem social”, isto é, como algo necessário 

à manutenção da sociedade. Em outras palavras, a revelação é vista como um todo sólido e 

um essencial regulador moral da vida humana não só possível como necessário.  

 Neste sentido, o que Strauss parece querer nos mostrar claramente é que o filósofo não 

deve questionar publicamente o que é oriundo da revelação ou da tradição ancestral. De fato, 

                                                           
112 Na visão de Strauss, Maimônides, em O Guia dos Perplexos, demonstra claramente o desenvolvimento de 

como deve ser a prática de uma escrita esotérica: nesta, segundo ele, o autor deve escrever de forma implícita 

(nas entrelinhas) e assim evitar a exposição total de suas ideias, afim de  evitar os ataques de possíveis 

opositores. 
113 “There is a striking  contrast between the level of present-day understanding of Christian scholasticism and 

that of present-day understanding of Islamic and Jewish medieval philosophy . This contrast is ultimately due to 

the fact that the foremost students of Christian scholasticism believe in the immediate philosophic relevance of 

their theme , whereas the foremost students of Islamic and Jewish medieval philosophy tend to regard their 

subject as only of historical interest.” STRAUSS, L. Persecution and The Art of Writing. Chicago: The 

University of Chicago Press, 1988 p. 8. 
114 Ibidem, p. 9. 
115 Ibidem, p. 9. 



 

53 
 

ao fazer isto está não só a justificar assim como a legitimar as perseguições ao filósofo e os 

possíveis ataques à própria filosofia. Assim, o que os filósofos Judeus e Islâmicos da idade 

média fizeram foi exatamente tentar conciliar, através do uso da técnica da escrita esotérica, a 

revelação e o crivo da racionalidade, na pretensão de alcançar a lei perfeita assim como a 

possibilidade do governo perfeito. Diante disto, constata-se que o que tais filósofos efetivaram 

foi uma maneira de dar inteligibilidade ao fenômeno da revelação, o que Strauss vê como algo 

saudável e de grande utilidade para a ordem cívica. Assim também como de considerável 

valia no que se refere à garantia da segurança do filósofo. Sendo assim, a partir desta tentativa 

de conciliação entre razão e revelação feita pelos pensadores árabes e judaicos medievais, 

estes, por sua vez, ao fazer isso, efetivaram um ensinamento exotérico, isto é, uma retórica 

popular, formulada para, por um lado, proteger o filósofo contra a perseguição das 

autoridades religiosas, e, por outro, para proteger a religião contra a crítica da filosofia. 

 Diante de tal reflexão, o filósofo medieval que é referência para Strauss neste contexto 

é “Farabi, que, para Maimônides, o maior pensador Judeu da Idade Média, considerou o 

maior entre os filósofos Islãmicos, e de fato, a maior autoridade filosófica depois de 

Aristóteles. Farabi foi muito inspirado pela República de Platão onde ele apresentou o todo de 

uma filosofia apropriada a uma organização política”.116 Neste sentido, o que Farabi vê em 

Platão é uma atitude investigativa da vida, e por sua vez uma atitude investigativa da vida é 

refletir acerca do caminho perfeito, isto é, da felicidade. Portanto, esta busca de tal perfeição 

ou esta crença na possibilidade do melhor caminho só se realiza através de uma ciência ou na 

arte da política, o que significa que, para Farabi, esta busca pela perfeição ou pela felicidade 

se realiza na filosofia.  Eis por que a prática desta precisa ser incansavelmente assegurada. 

 Constatado isto, Farabi analisa duas personagens essenciais do diálogo A República de 

Platão, Sócrates e Trasímaco. Por meio destes dois personagens, na interpretação de Farabi, 

Platão ilustra duas posturas antagônicas para fazer uma distinção entre os caminhos e usos da 

filosofia. No caso do primeiro personagem, Sócrates, trata-se do filósofo que adotou o prisma 

científico de questionamentos ininterruptos e desconstrutores das verdades e dos valores 

vigentes na sociedade ateniense de seu tempo. Sendo assim, na ótica platônica, Sócrates, ao 

seguir tal caminho de “investigação científica da justiça e das virtudes”, preferiu a morte. No 

entanto, a personagem de Trasímaco ilustra aquele que usufrui de uma filosofia como a “arte 

do engodo”, isto é, Trasímaco preferiu a segurança. Com efeito, o que está colocado aqui é 

                                                           
116 Ibidem,  p. 9. 



 

54 
 

que o caminho letal escolhido por Sócrates só deveria ser acessado no que se refere à 

abordagem de uma elite, e o caminho de Trasímaco estaria direcionado em um sentido mais 

vulgar, isto é, direcionado para a abordagem do povo. 117  

 Neste contexto, Strauss alerta que o filósofo, para evitar as possíveis perseguições, não 

deve expor seus posicionamentos gratuitamente ou de forma flagrante, mas sim “escrever nas 

entrelinhas”.  Esta expressão, que se mostra como um dos temas centrais na filosofia política 

de Strauss, é uma metáfora que procura mostrar que “pela influência da perseguição na 

literatura é precisamente isto que compele todos os escritores que tomam visões heterodoxas a 

desenvolver uma técnica peculiar de escrita, a técnica que nós temos em mente quando 

falamos em escrever entre linhas”.118 Neste sentido, Strauss precisou buscar sua inspiração 

nos escritos da Antiguidade, como já foi abordado aqui. No entanto, ele afirma que o 

exercício da técnica da escrita esotérica é também necessário até nas sociedades democráticas 

e liberais.  

Por ser assim, o esoterismo na visão de Strauss se confunde com a própria filosofia 

política em seu sentido fundamental e primevo, de que, enquanto técnica de comunicação, o 

esoterismo consiste na retórica específica da filosofia, envolvendo como tal a combinação da 

via de Sócrates (via filosófica) com a via de Trasímaco (via popular, oratória). Desta maneira, 

a filosofia conseguiria quando necessário se camuflar diante de possíveis cenários marcados 

pela hostilidade ou até mesmo emitir opiniões que não causassem perigo à ordem civil.  

Portanto, esclarece Strauss; “Perseguição, neste caso, dá surgimento a uma técnica peculiar de 

escrita, e com isso a um tipo peculiar de literatura, em que a verdade sobre todas as coisas 

cruciais está apresentada exclusivamente entrelinhas. Esta literatura é dirigida, não para todos 

os leitores, mas apenas aos mais confiáveis e inteligentes leitores”. 119    

 Com efeito, esta distinção entre a escrita exotérica e a esotérica é, de fato, 

consideravelmente necessária; todavia, para Strauss o escrito exotérico deve ser direcionado 

ao popular. Por meio desse procedimento, trata-se, para o filósofo, de evitar expor certas 

verdades que não seriam aceitas pacificamente ou de maneira fácil pela sociedade.  Strauss  

nomeia o que está em jogo no uso do esoterismo com expressões como “mentiras nobres”, 

(noble lies) “fraudes piedosas” (pious frauds) “caminhos indiretos” (ductus oblíquos) ou 

                                                           
117 Ibidem, p. 16. 
118 Ibidem, p. 24. 
119 Ibidem, p. 25. 



 

55 
 

“economia da verdade” (economy of the truth).120 Desta forma, os verdadeiros ensinamentos 

filosóficos estariam nas “entrelinhas”, o que torna a escrita esotérica, no que se refere à 

compreensão de seu verdadeiro significado, direcionada a um público restrito.121 Com isso, a 

segurança do filósofo estaria garantida, assim como a prática da própria filosofia.122 

 Assim, como já foi exposto anteriormente, por ser característico do filósofo genuíno, 

transgredir e questionar o valor das tradições de seu tempo, e por ser assim o comportamento 

do filósofo, esses tendem a ser perseguidos e destruídos, como mostra o exemplo já citado do 

grande Sócrates. Neste contexto, Strauss afirma que o filósofo deve respeitar as crenças de 

seu tempo, assim como as normas e as tradições. Todavia, Strauss salienta que respeitar 

opiniões é diferente de aceita-las e ainda neste mesmo contexto, Strauss orienta o filósofo a 

exercer um esforço intelectual para ocultar seus pensamentos e poupar a sociedade. Desta 

maneira, ambos estão protegidos. Isso significa, como pode ser facilmente percebido, que 

Strauss suspeita completamente do plano iluminista ou da Aufklärung de conduzir a raça 

humana como um todo à razão: para ele, nem todos os homens podem se libertar da tutela da 

religião e, por ser assim, vê o esoterismo como necessário mesmo dentro de uma democracia, 

que Strauss chama de tirania da maioria. 

 Em suma, Strauss defende a prática da escrita esotérica, por um lado, como tática para 

proteger o filósofo contra as possíveis hostilidades, e, por outro, como meio para proteger a 

sociedade dos incessantes questionamentos da filosofia, o que poderia colocar em risco a vida 

social. De fato, o que está em jogo para Strauss é garantir o bom funcionamento da sociedade.  

Todavia, porque, na sua análise, a razão sozinha não dá conta de responder às questões sobre 

o todo, ela não é capaz de substituir tais formulações como a religião e a moral. Alerta o 

filósofo que nenhuma sociedade humana sobreviveu sem os recursos da religião e da moral; 

portanto, é tarefa também do filósofo manter estas instituições, daí a necessidade da escrita 

esotérica como algo politicamente salutar. Ainda por esta mesma via, deve ser citada, aqui, a 

terceira finalidade que está presente no exercício da escrita esotérica, segundo Strauss, que é a 

tentativa de atrair jovens dotados de autêntica vocação intelectual para a filosofia. 

 

 

                                                           
120 Ibidem, p. 35. 
121 Ibidem, p. 35. 
122 Ler LEFORT, Claude, “Três notas sobre Leo Strauss”. In: Desafios da Escrita Política. São Paulo: Discurso 

Editorial, 1999.   pp. 259 - 266  



 

56 
 

2.4 A Impossibilidade de Racionalização da Sociedade 

 

 

 Como sabemos, a modernidade nos brinda com o surgimento de um forte sentimento 

emancipatório do espírito humano e de supervalorização da razão, jamais constatado com 

tanta intensidade na história. Deste modo, acreditava-se ter o homem chegado a sua 

maioridade, como afirmou Kant, e ter sido libertado da tutela da religião e dos misticismos 

considerados pré-modernos e, sobretudo, primitivos. Neste contexto marcado por um 

racionalismo exacerbado, percebe-se que as pretensões dos autointitulados propagadores das 

luzes do conhecimento, que iriam então livrar o homem do obscurantismo oriundo da 

ignorância, iriam, de fato, fornecer um conhecimento racional para todos.  Julgava-se, 

portanto, desta maneira, possibilitar a igualdade através deste saber que tornaria os indivíduos 

em sua totalidade esclarecidos, autônomos, conhecedores do bem e do mal e, acima de tudo, 

livres. 

Como também nos mostra Strauss: “voltando ao iluminismo, isto é, ao movimento dos 

séculos dezessete e dezoito iniciado pelas Meditações de Descartes e pelo Leviatã de Hobbes, 

como sua fonte. Este fato é difícil de contestar; apenas seu rumo e significância são, 

certamente, contestáveis”.123 Sendo assim, o grande responsável pela propagação da crença 

em tais ideais, o que, neste sentido, se tornou o paradigma de um tempo e que está vivo até os 

dias de hoje. De fato, os ideais de “liberdade, igualdade e fraternidade” consolidados na 

Revolução Francesa ecoaram no mundo e no tempo. Ainda neste mesmo sentido, esses 

valores, anteriormente citados, servem de pano de fundo no atual cenário do mundo ocidental. 

Mas o que deve ser colocado aqui como questão central são os resultados do projeto 

iluminista nas sociedades do Ocidente, e o que, de fato, essa filosofia “das luzes” e esta 

dialética do esclarecimento produziram como consequências na era contemporânea e pós-

moderna. Por esta via, para adentrarmos mais adequadamente na reflexão de Leo Strauss 

acerca desta questão vejamos esta passagem de Daniel Tanguay referente à visão straussiana 

do significado do plano iluminista, ou melhor, das pretensões da luzes modernas:    

 

                                                           
123 STRAUSS, Leo, Philosophy and Law: Contributions to the understanding of Maimonides and His 

Predecessors; Translated by Eve Adler, Published By State University of New York Press, Albany, USA 

(Philosophie und Gesetz), p. 22. 



 

57 
 

Segundo ele, as luzes modernas são exotéricas, porque elas são habitadas por 

um desejo de emancipação universal desconhecido da filosofia antiga e 

medieval. O ideal moderno é fazer de cada individuo um sujeito racional 

autônomo ou um filósofo, ele necessita para sua realização uma difusão 

universal do conhecimento e de ideias filosóficas emancipatórias. Ele se 

baseia no pressuposto de uma harmonia entre o conhecimento e a sociedade. 

Mais atentos aos perigos inerentes às ideias filosóficas para a sociedade, os 

filósofos pré-modernos, por seu turno, não acreditavam que a difusão dessas 

ideias faria necessariamente mais sábio o demos. 124  

 

Aqui, como pode ser percebido, é colocado novamente o problema da relação entre o 

caráter esotérico da filosofia nos períodos antigo e medieval, e o caráter exotérico da filosofia 

moderna, que, como já foi explorado, Strauss vê não só como necessário, mas como essencial 

fazer tal distinção para que se possa entender melhor o tipo de individuo proposto pelo 

iluminismo. Neste sentido, o caráter exotérico do pensamento moderno está ligado à crença de 

que todo sujeito não só pode, mas deve ser esclarecido, por desfrutar da racionalidade que é 

intrínseca a todo ser humano. Portanto, a racionalidade sendo intrínseca a todo ser humano, 

lhe confere usar desta razão através da atividade do “livre pensar”, isto é, a partir de um 

conhecimento autônomo acerca da totalidade. Desta forma, a crença iluminista pretende 

elevar o homem a uma condição de ampla autonomia, em outras palavras, a um agir pela 

racionalidade sem necessidade de recorrer a nada e nem a ninguém para guia-lo.   

Diante disto, Strauss alerta para o perigo de tais pretensões, já que na sua visão a 

relação entre o conhecimento e a sociedade não é salutar: pelo contrário, na ótica straussiana, 

tal relação é nociva, de forma que, neste sentido, há um grande perigo das ideias filosóficas 

para a sociedade. Ainda por esta mesma via, Strauss analisa que a total difusão de ideias 

filosóficas para todos indivíduos é extremamente perigosa tanto para a cidade como para o 

filósofo, por causa do caráter genuinamente subversivo e questionador da filosofia. 

Constatado isso, Strauss vê tal fenômeno com grande temor, pois, para ele, o “homem 

                                                           
124 “Selon  lui, les lumières modernes sont exotériques parce qu’elles sont habitées d’une volonté d’emancipation 

universelle inconnue de la philosophie ancienne et médiévale. L’ideal moderne étant de faire de chaque individu 

um sujet rationnel autonome ou um philosphe, il requiert pour as réalisation une diffusion universelle du savoir 

et des idées philosophiques émancipatrices. Il se fonde sur la présupposition d’une harmonie entre le savoir et la 

société. Plus attentifs aux dangers inhérents aux idées prilosophiques pour la société, les philosophes 

prémodernes, quant à eux, ne croyaient pas que la diffusion de ces idées rendrait nécessairement plus sage le 

demos”. TANGUAY, Daniel,  Leo Strauss et les lumières modernes – COPPENS, F., JANSENNS, D. et 

YOMTOV,Yuri, Leo Strauss – À quoi sert la philosophie politique? Débats Philosophiques - Collection dirigée 

par Yves Charles Zarka, Paris: Presses Universitaires de France, p. 48.  

 



 

58 
 

comum” 125 completamente só e livre das metanarrativas, sem nenhuma instituição moral, 

normativa ou deus para guia-lo, seria vítima do labirinto da razão e das permissividades do 

instinto humano. Além disso, o acesso às verdades trágicas da existência, como a ausência de 

Deus e a falta de sentido da vida, é um fardo pesado demais para aqueles que não possuem 

uma verdadeira vocação filosófica, tornando-se, em considerável sentido, algo insuportável 

para o homem comum. Neste contexto, Strauss quer mostrar que há um preço muito alto a se 

pagar por tal liberdade e conhecimento, talvez o homem não necessite dessa prometida 

liberdade e desse suposto conhecimento supervalorizado e prometido pelas luzes modernas. 

De fato, o que está em jogo para Strauss é a “popularização da ciência”,126 isto é, o 

projeto de que todo e qualquer individuo tenha acesso ao esclarecimento oriundo da ciência. 

Tal projeto, inequivocamente, significa um rompimento dos modernos com o esoterismo 

antigo e medieval, em prol do exoterismo moderno. Em outras palavras, é a oposição entre 

uma vida teorética e uma vida moral, isto é, um problema crucial que pode ser muito bem 

ilustrado pela relação entre filosofia e religião, entre razão e revelação, entre Jerusalém e 

Atenas.127 Portanto, nesse sentido, o que Strauss vê de forma extremamente perigosa, 

sobretudo, é que a neutralidade e o relativismo característicos do paradigma científico 

moderno sejam incorporados por todos os indivíduos: para o filósofo, esse processo se choca 

com aquilo que se adéqua melhor à “natureza” ordinária do homem. 128  

Por isso, Strauss, em face dessa concepção da natureza elaborada pelos iluministas 

que, segundo ele, é equivocada, pretende retomar ou até mesmo reencontrar-se com a filosofia 

antiga. Nesse sentido, usar de seu caráter de certa maneira pedagógico, para resgatar a própria 

filosofia diante das gritantes dificuldades do plano iluminista. Ou seja, para Strauss, esta 

busca frenética pela verdade conceitual tão valorizada pelos modernos deve ser freada em 

detrimento de uma “verdade essencial”,129 por sua dimensão protetora e necessária ao homem. 

Diante da fragilidade dos valores cultivados pela modernidade, o filósofo, por sua vez, deve 

se guiar por um realismo político. 

                                                           
125 Trata-se do homem não intelectual, isto é, não científico e não filosófico, ou melhor, que não tem uma vida 

teorética. 
126 Tornar os métodos científicos, assim como as descobertas dos mesmos, acessíveis a todos os indivíduos.  
127 Ibidem, p. 51. 
128 O termo “natureza” que aqui deve ser entendida como a real condição do ser humano. 
129 As verdades que servem ao homem como um instrumento de manutenção da ordem cívica, assim como da 

harmonia das sociedades, em outras palavras, verdades necessárias à vida. 



 

59 
 

Com efeito, o caráter teleológico da natureza, assim como a essência “noética”130 do 

mundo,  não foram compreendidos pelos modernos ou talvez não tenham sido respeitados. 

Segundo Strauss, em decorrência disso, a natureza humana também parece ter sido mal 

entendida, pois a partir da visão moderna o ser humano é caracterizado fundamentalmente por 

sua capacidade de transformar a natureza e usa-la sob o jugo de sua vontade, necessidade e 

satisfação. Diante disto, o próprio homem está incluído nestas possibilidades. Portanto, como 

pode ser percebido, para Strauss, o problema central dos modernos está na forma por meio da 

qual é visto e entendido um problema fundamental e presente em toda história da filosofia, 

que diz respeito à concepção de natureza. Ainda por esta mesma via, o iluminismo pretendeu 

conferir ao homem a possibilidade de superar qualquer determinismo da natureza, e 

estabeleceu a filosofia como dona deste poder de iluminação e superação. Nesse contexto 

Daniel Tanguay demonstra de forma pontual e concisa um exemplo desta postura do 

pensamento moderno, nesta passagem: 

 

A primazia da razão prática nos filósofos modernos não é apenas uma visão 

teórica sobre o mundo. Ela tem uma consequência prática na maneira de 

filosofar, consequência que foi admiravelmente descrita por Marx na sua XIº 

tese sobre Feuerbach.131: "Os filósofos têm apenas interpretado o mundo de 

diversas maneiras, mas o que importa é transformar-lo".132  

 

Frente a esta concepção do filósofo como elemento essencialmente “transformador” da 

sociedade, e responsável pela evolução intelectual do homem como propôs Marx, e assim foi 

demonstrado na citação acima. Strauss, por sua vez, analisa que, sendo esse o projeto 

iluminista, tem como principal objetivo a criação de uma “República universal”. Ora, ao 

analisar isto, de fato, percebe-se que este objetivo ao ser posto em prática, provocaria 

necessariamente a “harmonia entre a filosofia e a cidade ou entre a filosofia e o povo”.133 Em 

outras palavras, pode-se afirmar que a promessa iluminista visa à criação de uma sociedade 

totalmente esclarecida e fundada na racionalidade, livre dos preconceitos e das injustiças. No 

                                                           
130 Termo que vem do grego “nous” pode ser traduzido como mente, razão, inteligência, neste texto está ligado 

ao fato da natureza possuir uma racionalidade, assim como uma ordem própria independente da racionalidade 

humana. 
131 “Le primat de la raison pratique dans philosophes modernes n'est donc pas seulement une vue theorique sur le 

monde. il a une consequence pratique sur la manière de philosopher, conséquence qui fut admirablement décrite 

par Marx dans XI thèse sur Feuerbach...”  Ibidem, p. 53. 
132 "les philosophes n'ont fait qu' interpréter le monde de diverses maniéres ; mais ce qui importe, c'est de le 

transformer” Les Thèse sur Feurbach ont été reproduites dans le recueil suivant: Karl Marx et Friedrich Engels, 

L’idéologie Allemande (Première Partie), Paris, Éditions Sociales, 1972, p. 24-33. 
133 Ibidem, p. 54. 



 

60 
 

entanto, constata-se que os filósofos modernos tentavam adaptar a filosofia à cidade com dois 

objetivos principais: em primeiro lugar, para consolidar uma ciência voltada para o 

melhoramento efetivo da vida humana; em segundo lugar, para propagar uma educação 

universal voltada para a consolidação das luzes e do esclarecimento como forma de 

fortalecimento dos valores iluministas. 

Assim, explica Daniel Tanguay que para Strauss, tal postura dos modernos pode ser 

justificada por uma necessidade de ordem econômica: “por um lado, só uma economia de 

abundância oposta à economia de subsistência dos Antigos é capaz de criar as condições 

necessárias para uma educação universal para todos os cidadãos. Por outro lado, essa difusão 

de conhecimento é vital para o estabelecimento e manutenção de uma economia de 

abundância”.134 De fato, esse processo se confunde, segundo Strauss, com o próprio ativismo 

e a radical politização da filosofia operada pelo pensamento moderno, ativismo e politização 

que provocam a superação da concepção clássica e medieval da primazia da racionalidade 

teorética sobre a racionalidade prática.  

Outro fenômeno que demonstra o caráter de ruptura entre antigos e modernos se dá de 

maneira primordial com Spinoza que em sua crítica ao relato bíblico, terminou por exercer 

uma crítica à propria pretensão do discurso da religião, sobretudo à fé judaico cristã. Desta 

forma, Strauss localiza claramente neste ponto, uma querela entre antigos e modernos, entre 

revelação e razão ou entre tradição e filosofia. Ao fazer isso, desvela “o quanto remoto de 

nosso tempo é a querela acerca da inspiração verbal versus a origem meramente humana da 

escritura; sobre a realidade versus impossibilidade dos milagres bíblicos...” 135 Com isso, se 

configura um cenário no qual toda discussão passou a girar em torno das mesmas questões, 

todavia acerca dos pontos contrários entre o Iluminismo e a ortodoxia religiosa. 

De fato, a visão religiosa, sobretudo, presente na atmosfera social da idade média é 

fundamentetalemnte fruto da metafísica clássica, portanto, inevitavelmente, mesmo que 

tacitamente os clássicos gregos foram indiretamente as maiores autoridades do mundo 

medieval.136 Isto, neste contexto gerou uma acomodação ou um encaixe entre o discurso 

filosófico e o da religião, sendo assim, mesmo que por questões políticas ambos se 

mantiveram sob uma relação de relativa harmonia. No entanto, por outro lado, os modernos, 

ao colocar a religião e a cultura no mesmo patamar sucumbiram ou reduziram à religião a um 

                                                           
134 Ibidem, p. 54. 
135 STRAUSS, Leo, Philosophy and Law, p. 22. 
136 Ibidem, p. 44. 



 

61 
 

carater meramente antropológico e Strauss encontra na figura de Spinoza o maior expoente 

deste rompimento entre a filosofia e a religião revelada.   

Sendo assim, num processo paulatino a crença de que os princípios da ciência  

fundada no mundo antigo por Aristóteles  foram refutados pela ciência de Galileo, Descartes e 

Newton foi se disseminando. E assim por esta mesma via, a ideia de que a ciência moderna 

podia também explicar racionalmente os relatos bíblicos137 foi ganhando cada vez mais 

espaço, o que se tornou um terreno fértil para mudanças radicais na mentelidade do homem 

moderno e contemporaneo. Isto é, surge então um novo tipo de homem que possui sua vida e 

suas atitudes fundadas na razão, seja científica ou filosófica. Em outras palavras, um homem 

preocupado com “o que é” das coisas ou dominador da técnica e dos conceitos científicos.  

Sobretudo, crente de que o mundo pode, de fato, ser transformado para melhor atravez do 

advento da razão. 

Este tipo de pensamento que se proliferou mesmo que de forma tácita para algumas 

sociedades, e de forma mais panfletária e nítida para outras sociedades ocidentais, nos leva à 

consolidação do chamado imaginário moderno. Onde esta crença na harmonizaçao entre 

filosofia e sociedade138 é vista de forma extremamente otimista, idealista e possível.  Sendo 

então, a filosofia e a ciência vistas como veículos e intrumentos para a construção de um 

mundo melhor, mais ético, bom e justo, um dos principais requisitos para tal seria a 

demolição da religião, que a partir do prisma moderno passou a ser compreendida como 

propagadora da ignorância e grande causadora de um imenso atraso intelectual, assim como 

de preconceitos recorrentes de uma visão arcaica e obsoleta do mundo provenientes das 

sagradas escrituras. Se vista desta forma, de fato, livrar-se da religião se mostrou como algo 

assencial no projeto moderno.  Neste sentido, Strauss chama atenção do que para ele de certa 

maneira, é a reconstrução ou retomada de uma corrente antiga detentora de ideias análogas, 

estamos nos referindo ao Epicurismo. Como Strauss explica nesta passagem: 

 

Epicuro é verdadeiramente o clássico da crítica à religião. Como ninguém 

sua filosofia inteira pressupõe o medo de forças supra-humanas e da morte 

como o perigo ameaçando a felicidade e o descanso do homem; de fato, esta 

filosofia é dificilmente qualquer coisa, mas o significado clássico de todo 

                                                           
137 Ibidem, p. 32. 
138 Ibidem, p. 33. 



 

62 
 

medo da divindade (numino) e da morte pela demonstração ser o “vazio do 

contetamento”. 139   

 

Mas, por outro lado, o autor explica que o Epicurismo exerce influência sob o 

Iluminismo, mas não em seu sentido total ou original. Na realidade o Iluminismo seria uma 

espécie de “Epicurismo politizado”. Como Strauss esclarece logo em seguida na continuação 

desta mesma passgem: 

 

A crítica Epicurista portanto, passa por uma mudança essencial na era do 

Iluminismo. Claro para o Iluminismo também, e apenas precisamente para o 

Iluminismo, é uma questão de felicidade do homem, sua paz de espírito, que 

é ameaçada preeminentemente ou exclusivamente pelas ideias religiosas. 

Mas o Iluminismo entende essa paz feliz, esta tranquilidade de um jeito 

fundamentalmente diferente do Epicurismo original – ele entende 

“tranquilidade” semelhante um caminho que a civilização, a objetificação, o 

aperfeiçoamento da natureza, e particularmente da natureza humana, torna-

se indispensável para este bem. Enquanto a batalha dos Epicuristas contra a 

ilusão aterrorizante da religião foi objetivada preementemente no terror desta 

ilusão, o Iluminismo objetivou preementemente na ilusão de sí mesmo. 

Independentemente de se as ideias religiosas são aterrorizantes ou 

confortantes... 140  

 

No tocante do que já foi dito, é fato que na modernidade essa crença da total 

racionalização do homem e da busca pelo domínio da técnica foi inequivocamente bastante 

destacável e construiu os alicerces da intelectualidade contemporânea com seus avanços e 

descobertas tecnológicas. Por outro lado, este fenômeno antropocêntrico e cientificista trouxe 

consigo um vácuo profundo, causado pela relativização dos valores éticos e morais e pela 

desvalorização ou crise das tradições e da metafísica, causadas pelo positivismo e pelo 

historicismo.  

                                                           
139 “Epicurus is truly the classic of the critique of religion. Like no other, his whole philosophy presupposes the 

fear of superhuman forces and of death as the danger threatening the happiness and repose of man; indeed, this 

philosophy is hardly anything  but the classical means of allaying the fear of divinity (numen) and death by 

showing them to be ‘empty of content’”. Ibidem, p. 35.    
140 “The Epicurean critique thus undergoes an essential change in the age of the Enlightenment. Of course for the 

Enlightenment too, and just precisely for the enlightenment, it is a question of man’s happiness, his peace of 

mind, which is threatened preeminently or exclusively by religious ideas. But the Enlightenment understands this 

happy peace, this tranquility, in a fundamentally different way from the original Epicureanism – it understands 

‘tranquility’ in such a way that the civilization, the subjection, the improvement of nature, particularly of human 

nature, becomes indispensable for its sake. While the battle of the Epicureans against the terrifying delusion of 

religion was aimed preeminently at the terror of this delusion, the Enlightenment aimed preeminently at the 

delusoriness itself: regardless of whether the religious ideas are terrifying or comforting…” Ibidem, p. 36.      



 

63 
 

Neste contexto, para Strauss, os acontecimentos devastadores do começo do século 

XX são consequências do vazio deixado pelos valores herdados do racionalismo moderno. O 

homem, sobretudo o europeu, parece ter ficado perdido diante de sua própria liberdade, ou 

melhor, desta tão desejada liberdade, e de sua busca autônoma pela verdade, o que resultou 

em um vácuo moral e uma total ausência de sentido. Isto, na ótica de Strauss, abriu a lacuna 

necessária para o fortalecimento na crença nas ideologias que de forma inequívoca prometiam 

a construção de um paraíso sobre a terra. Nesse sentido, um discurso salvífico, porém 

supostamente racional, secular, e totalmente laicizado, travestido sob o manto das verdades 

científicas, conquistou a legitimação das massas que, diante de sua fragilidade ontológica, 

novamente cederam à tutela de outrem, todavia, seguir um novo horizonte apontado por novas 

representações de poder. 

Com efeito, o que Strauss pretende mostrar é a impossibilidade da total racionalização 

do homem e das sociedades; sobretudo, pretende mostrar que tais ideais não trouxeram 

avanços perenes e duradouros. De fato, causaram um esvaziamento moral do homem e seu 

aprisionamento em uma atmosfera relativisante e niilista da realidade. Neste contexto, para 

Strauss, tudo isto está fortemente ligado à decadência da filosofia política. Neste sentido, é a 

partir da era moderna que, segundo Strauss, inicia-se tal processo de decadência da filosofia 

política, porém, é na “terceira onda de modernidade” 141 que a filosofia moderna realmente 

sucumbe, e com ela a possibilidade de se pensar o melhor regime ou a melhor política. 

Contudo, ainda neste mesmo contexto, a filosofia política não pode conviver com o profundo 

relativismo propagado pelas correntes racionalistas modernas e por isso foi paulatinamente 

perdendo força. De fato, a citação a seguir mostra claramente que a filosofia política passou 

por várias crises na modernidade se levarmos em consideração a divisão elaborada por 

Strauss:  

 

Strauss traça uma nítida linha de demarcação entre a filosofia política 

clássica que floresceu de uma ou outra maneira na Idade Média e a filosofia 

política moderna. Ele divide a própria tradição moderna em três períodos: a 

primeira “onda” de modernidade durou desde a época da sua fundação por 

Maquiavel até o século dezoito, quando a modernidade sofreu seu primeiro 

tempo de crise. O ataque de Rousseau às doutrinas da direito natural de 

Hobbes e Locke produziu esta crise, e iniciou “a segunda onda de 

                                                           
141 “A terceira onda” do pensamento moderno para Strauss é representada por Nietzsche, é caracterizada pelo 

“historicismo radical” que está baseado na crença de que valores como virtude, excelência, bem e mal são 

marcados pela historicidade, portanto, estão condicionados por circunstancias  históricas e estão completamente 

relegadas ao relativismo. 



 

64 
 

modernidade”, que culminou no pensamento político de Kant e Hegel. A 

crítica de Nietzsche ao idealismo alemão produziu outra crise da 

modernidade, “a crise do nosso tempo”, e inaugurou “a terceira onda de 

modernidade”, uma onda que nos sustenta até hoje. 142 

 

Desta Forma, Strauss aceita que a filosofia possa trazer benefícios ao ser humano 

assim como à sociedade; no entanto, por outro lado, está sempre sob forte ameaça daqueles 

que tiverem posições opostas. É por isso que a filosofia precisa se defender, em primeiro 

lugar, da política vigente e, em segundo lugar, do povo, que representa o senso comum ou a 

verdade vulgar. Neste mesmo sentido, portanto, para Strauss a filosofia política deve defender 

a filosofia diante deste risco iminente de confrontação direta entre filosofia e sociedade. 

Todavia, na modernidade como já foi explicado aqui, os filósofos, sobretudo aqueles que 

caminharam sob a égide do “iluminismo” e sob o primado de uma razão, ignoraram a tensão 

existente entre filosofia e sociedade. No entanto, como já podemos perceber, evitar este 

conflito é um dos principais esforços do pensamento intelectual de Leo Strauss, para ele, o 

pensamento moderno subsidiado pelo iluminismo fracassou em sua pretensão de 

racionalização da vida, do homem e da sociedade. 

 

 

   

 

 

 

 

                                                           
142 What is Political Philosophy?, pp. 40-55. Natural Right And History, pp. 252-253. Em certa época Strauss 

considerava Hobbes fundador da moderna filosofia política. Em The Political Philosophy of Hobbes ele 

demonstra, em oposição à interpretação habitual, que os conceitos do “direito natural” e da “lei natural” de 

Hobbes rompem radicalmente com os princípios clássicos e medievais. Mais tarde, ele concluiu que a ruptura 

decisiva com a filosofia política clássica acontecera antes, com Maquiavel. Em Thoughts on Machiavelli 

(Glencoe, 1958) mostra que Maquiavel rompeu definitivamente com os clássicos, desenvolvendo uma filosofia 

política que antecipava os princípios fundamentais da tradição moderna. Cf. também “Machiavelli and Classical 

Literature”, Review of National Literatures, I (primavera, 1970), 7-25 e “Nicollo Machiavelli”, em Strauss e 

Cropsey (ed.), “History of Political Philosophy”, pp. 271-292.  MILLER, Eugene, F. Leo Strauss – A 

Recuperação da Filosofia Política/ A. de Crespigny & K. R. Minogue, Filosofia Política Contemporânea, Trad. 

De Yvonne Jean. Brasília: UNB, 1982, 2º edição, p. 81.  



 

65 
 

3. LEO STRAUSS E A CRÍTICA A MODERNIDADE  

 

3.1 A Modernidade na visão de Leo Strauss 

 

 

  O esforço intelectual empregado por Leo Strauss para propor uma saída diante da crise 

do plano político ocidental consolidado na modernidade é de igual força e pretensão ao de 

resgatar a importância da filosofia política.  De fato, tal esforço está presente de forma 

flagrante em grande parte de sua obra.  Neste sentido, para Strauss, suas pretensões estão 

direcionadas e buscam acertar o mesmo alvo, que seria o de repensar as coisas políticas e 

fazer renascer a “crença” na possibilidade de se investigar racionalmente a natureza do melhor 

regime, da melhor sociedade, da melhor política ou do melhor governo. Tudo isto, para 

Strauss, só é possível com a recuperação da filosofia política. 

 O ponto de vista de Strauss é que a filosofia política entrou em profunda decadência 

na modernidade diante dos grandes acontecimentos científicos e filosóficos característicos 

deste período, e como já foi abordado aqui, qual seja, o fenômeno de consolidação de 

correntes de pensamento como o positivismo que rejeita a filosofia política clássica a partir da 

visão de que esta é a-científica,143 e em um segundo momento, o historicismo que por sua vez 

se revela como um ataque ainda mais feroz ao afirmar que o bem ou o melhor é algo 

inexistente em si mesmo e, portanto, inatingível. Diante disso, e dos grandes avanços 

tecnocientíficos, assim como do aparecimento no campo intelectual de movimentos como o 

relativismo histórico e o iluminismo, “a filosofia política clássica - a filosofia política 

originada por Sócrates e elaborada por Platão e Aristóteles - é hoje geralmente rejeitada como 

obsoleta”.144 Sendo assim, passou a ser tratada como um conhecimento ou uma disciplina de 

caráter arqueológico, em outras palavras, como algo a ser estudado apenas por questões de 

ordem histórica. Diante disto, pensar acerca da natureza do bem, do belo ou do melhor 

governo, como princípios distintos daquilo que é estabelecido pela mera convenção social, 

veio a se tornar uma postura cada vez mais desgastada e indesejável, o que levou Strauss a 

afirmar que “hoje a filosofia política não existe mais”.145 

                                                           
143  STRAUSS, Leo, Liberalism Ancient and Modern / Leo Strauss; foreword by Allan Bloom. University of 

Chicago Press Edition 1995 p. 26. 
144 Ibidem, p. 26. 
145 STRAUSS, Leo. What is Political Philosophy?. Chicago: University of Chicago Press, 1988,  p. 11. 



 

66 
 

 Um dos fatores preponderantes para tal decadência segundo Strauss, está no próprio 

tipo de sociedade que surgira na modernidade, um modelo de sociedade totalmente diferente 

das sociedades antiga e medieval. Nessas últimas, o conhecimento das coisas importantes era 

adquirido através da escuta e da reverência aos mais velhos e evidentemente considerados 

como mais sábios, por terem acesso a um conhecimento ancestral e quase sempre divino. 

Pelas histórias narradas ou simplesmente pela aptidão e interesse por assuntos públicos. Ora, 

não é à toa que a filosofia política surge na Grécia antiga, mais precisamente na cidade de 

Atenas, por que foi lá que se “diz que Sócrates foi o primeiro a fazer com que a filosofia 

descesse do céu à terra, obrigando-a a fazer perguntas sobre a vida e os costumes, sobre as 

coisas boas e más”.146 Assim, por ser desta maneira, os homens passaram a refletir sobre os 

problemas da pólis a fim de torna-la melhor e mais justa, tendo em vista, sobretudo, a 

proposição de uma melhor maneira de viver para as pessoas. E esta postura, por sua vez, 

fundou a própria filosofia política. No entanto, ainda por esta mesma via, na contramão das 

sociedades antiga e medieval, a sociedade moderna mostrou-se profundamente marcada pela 

complexidade e pelas mudanças frenéticas. Assim como pela paixão pelo novo e pela ideia de 

progresso, tudo isso somado à crença de que o que é realmente “bom” é o “novo”, o que fez 

que “bom” e “novo” na modernidade se tornassem elementos análogos.   

Com efeito, o que está em jogo para Strauss é a ruptura entre a filosofia política 

moderna e a filosofia política clássica, mesmo que os modernos tenham sido de fato, 

influenciados pelos antigos, mas se opuseram diante da estrutura fundamental erguida pela 

filosofia política clássica.147 Sendo assim, uma das primeiras maneiras de se observar a 

oposição entre o pensamento político clássico e o pensamento político moderno consiste em 

ver a forma diferente como esses dois pensamentos se relacionam com o passado e com a 

tradição. De fato, segundo Strauss, enquanto o pensamento clássico, apesar de reconhecer o 

caráter intelectualmente subversivo da filosofia em relação ao éthos ancestral, busca uma 

solução de compromisso, em que o melhor regime deve ser pensado como um projeto 

legislativo e institucional que compatibilize as normas da tradição com reformas e 

modificações prudenciais no éthos vigente, sob o pressuposto de que é impossível uma 

completa racionalização da história, o pensamento moderno, por ser mais abstrato e acreditar 

na onipotência da razão, crê na existência do progresso e na possibilidade de se suprimir o 

                                                           
146 STRAUSS, Leo. Direito Natural e História, tradução Bruno Costa Simões; revisão da tradução Aníbal Mari, 

Marcelo Brandão Cipolla. – São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2014. – (Biblioteca do pensamento 

moderno) p. 145. 
147 STRAUSS, L. The City and Man. Chicago: University of Chicago Press, 1964, p. 3. 



 

67 
 

passado e a tradição, implantando aqui e agora a melhor ordem política, graças ao poder 

transformador do homem. Para Strauss, essa crença moderna já aparece com Maquiavel, com 

sua ambição de instaurar “novas ordens e costumes” e sua concepção de que o homem pode 

controlar a fortuna e os acidentes da história. 

Diante disto, “de acordo com o projeto moderno, filosofia e ciência não são 

compreendidas como essencialmente contemplativas e orgulhosas, mas como ativas e 

beneficentes”.148 Assumindo essa orientação ativista, os modernos romperam radicalmente, 

assim, com a perspectiva antiga ou clássica da filosofia, que possuía um caráter 

essencialmente contemplativo e não cria na possibilidade de se mudar substancialmente a 

história, fundando-se, por isso, na convicção de que o conflito entre a racionalidade filosófica 

e a sociedade política constitui um fenômeno natural e insolúvel.  Portanto, segundo Strauss, 

os modernos, ao romperem radicalmente com a perspectiva antiga ou clássica da filosofia, 

inauguraram uma filosofia alicerçada na premissa ou crença de que “a filosofia ou a ciência 

tornariam possível o progresso em direção a uma grandiosa prosperidade”.149 Neste sentido, 

surge, a partir daí, uma filosofia comprometida com a transformação da sociedade e com o 

projeto de modificação da história. Tais pretensões são explicitadas pelo próprio Strauss de 

forma clara já na introdução de sua obra The City and Man, como podemos observar na 

passagem a seguir: 

 

O progresso em direção a grandiosa prosperidade tornaria assim, ou 

torna possível, o progresso em direção à grandiosa liberdade e justiça. 

Este progresso deveria necessariamente ser o progresso em direção a 

uma sociedade igualmente abarcadora de todos os seres humanos: 

uma liga universal de nações iguais e livres, cada nação formada por 

homens e mulheres livres e iguais. 150   

   

 Dito isto, o projeto moderno, na análise de Strauss, se configura como uma nova 

concepção da filosofia como um saber mundano, ativista e empreendedor, cuja meta é a 

transformação radical da vida humana, por meio da construção, neste mundo, de uma 

sociedade racional, livre, próspera e feliz, o que exige, ao ver de Strauss, a adoção de dois 

                                                           
148 Ibidem, p. 3. 
149 Ibidem, p. 4. 
150 “The progress toward ever greater prosperity would thus become, or render possible, the progress toward ever 

greater freedom and justice. This progress would necessarily be the progress toward the society embracing 

equally all human beings: a universal league of free and equal nations, each nation consisting of free and equal 

men and women”.  Ibidem, p. 4. 



 

68 
 

procedimentos fundamentais: por um lado, a transformação da filosofia em atividade publica 

e revolucionária, que através de um recurso massivo à propaganda, visa popularizar o 

conhecimento científico e filosófico, racionalizando as massas e libertando-as da superstição e 

do medo trazidos pela religião; por outro lado, a construção de uma ciência ativa que, tendo 

em vista o incremento do bem-estar e da prosperidade humanos, se estabelece como um 

instrumento de dominação cada vez mais sofisticado da natureza.        

Segundo Strauss, é justamente no seio da modernidade que a noção de direito 

natural151 sofre um violento golpe, golpe que é efetivado em nome da história. Desta maneira, 

é também em nome dela que os intelectuais modernos não só desconsideram sua importância, 

mas negam a existência de um direito natural em função de um relativismo moral, afirmado a 

partir da constatação do fato de que existe “uma variedade indefinida de noções de direitos ou 

de justiça”.152 Sendo assim, Strauss aceita que, de fato, há diferentes noções de justiça e que 

estas são mutáveis diante de sua temporalidade ou localidade. No entanto, este argumento não 

é bastante para se negar a existência de um direito natural em nome da história. 

 Neste sentido, Strauss acha essencialmente importante salvaguardar a relevância da 

questão do direito natural. Para tal tarefa ele estabelece como crucial a distinção entre 

“convencionalismo e sentido histórico ou consciência histórica”. Explica Strauss: “o 

convencionalismo pressupunha que a distinção entre natureza e convenção é a mais 

fundamental de todas as distinções”.153 Portanto, o convencionalismo tem consciência de que 

muitas vezes direito e a justiça não são naturais, isto é, não possuem nenhum vinculo com a 

natureza, mas estão unicamente comprometidos em “produzir a paz, mas não pode produzir a 

verdade”.154 Por outro lado, o sentido histórico ou consciência histórica “rejeitam e tratam 

como mítica a premissa de que a natureza é a norma; rejeitam a premissa de que a natureza 

tem uma dignidade maior do que qualquer obra do homem”.155 Tais concepções, como se 

percebe, são antagônicas: a primeira representa a intuição oriunda do pensamento clássico, 

                                                           
151 A noção de direito natural está presente em todo pensamento de Strauss e é, para ele, uma das questões mais 

centrais e relevantes do pensamento político. No início de sua obra  Direito Natural e História, ele explica que 

compreende o direito natural “como um direito discernível pela razão humana e universalmente reconhecido”. (p 

11) Neste sentido, a ideia do direito natural está fundada na concepção de que existem “princípios imutáveis de 

justiça” e é legitimado pela natureza. Em todo caso, para Strauss o direito natural está para além de qualquer 

convencionalismo ou perspectivismo, seja ele cultural, moral ou histórico. 
152 STRAUSS, Leo. Direito Natural e História, tradução Bruno Costa Simões; revisão da tradução Aníbal Mari, 

Marcelo Brandão Cipolla. – São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2014. – (Biblioteca do pensamento 

moderno)  p. 11. 
153 Ibidem, p. 13. 
154 Ibidem, p. 13. 
155 Ibidem, p. 14. 



 

69 
 

intuição que assume a ideia de que há uma natureza das coisas independente das convenções e 

a partir da qual as convenções deveriam ser julgadas; a segunda surge a partir de um certo 

momento da modernidade, negando a existência de uma ordem natural  superior à sociedade e 

proclamando a supremacia do homem e de sua cultura em relação à natureza. Como esclarece 

Strauss nesta passagem: 

 

O convencionalismo é uma forma particular da filosofia clássica. Existem, 

obviamente, profundas diferenças entre o convencionalismo e, por exemplo, 

a posição assumida por Platão. Mas os adversários clássicos concordam 

quanto ao ponto mais fundamental: ambos admitem que a distinção entre 

natureza e convenção é fundamental. Isso por que essa distinção está 

subentendida na ideia de filosofia. Filosofar significa  ascender da caverna à 

luz do sol, isto é, à verdade. A caverna é o mundo da opinião, que se opõe ao  

conhecimento. A opinião é essencialmente variável. Os homens não devem 

viver, ou melhor, não podem viver juntos se as opiniões não se estabilizam 

pela sanção social. A opinião torna-se então a opinião dotada de autoridade, 

ou o dogma publico, ou a visão de mundo (Weltanschauung). 156 

   

Ora, para Strauss, a modernidade, ao abandonar, a partir de um determinado ponto de 

seu desenvolvimento, a pesquisa acerca do direito natural em prol de uma valorização do que 

é produzido pelo homem, isto é, em prol do que é histórico e cultural, acabou por gerar uma 

profunda crise intelectual em relação ao projeto da filosofia política tradicional de se 

estabelecer uma compreensão racional dos valores, crise que criou as condições para o 

nascimento e solidificação daquilo que, na visão straussiana,  é a principal consequência do 

tipo de sociedade que estava por emergir: o niilismo.157  

Uma das principais expressões desse niilismo derivado da crise da questão do direito 

natural na modernidade encontra-se, segundo Strauss, nas ciências sociais, cujos métodos e os 

pressupostos são, em grande medida, fortemente influenciados pela exigência da neutralidade 

ética e da imparcialidade do cientista diante da ideia de valor. Tal exigência aparece 

claramente, segundo Strauss, no pensamento de Max Weber, ao qual é dedicado todo o 

segundo capítulo158 de Direito Natural e História. Para Strauss, a importância de Weber na 

constituição e fundamentação das ciências sociais contemporâneas é extraordinária, donde sua 

afirmação de que “ninguém depois dele [Weber] consagrou tamanho acúmulo de 

                                                           
156 Ibidem, p. 14. 
157 Uma condição de indiferença com relação ao sentido, ausência total de propósitos ou metas a serem 

alcançadas.  
158 Ibidem, p. 43-95. 



 

70 
 

conhecimento, perseverança e devoção quase fanática ao problema básico das ciências 

sociais”. 159  

No entanto, esclarece Strauss, “Weber nunca explicou o que entendia por ‘valores’. O 

que mais lhe interessava era a relação dos valores com os fatos”.160 E por ser assim, ainda 

neste mesmo sentido, ele (Weber) sustentou que a sua noção de ciência social “isenta de 

valores” ou eticamente neutra é totalmente justificável.161 Para Strauss essa postura é 

amplamente difundida no âmbito das ciências sociais e, por sua vez, gera inevitavelmente o 

niilismo, já que, admitindo a impossibilidade do pensamento humano de decidir 

racionalmente a questão axiológica, termina por asseverar que todos os valores e escolhas se 

equivalem e são legítimos. É o que o próprio filósofo explica, ao afirmar “que a tese de Weber 

leva necessariamente ao niilismo ou à concepção de que toda preferência, por mais malfazeja, 

vil ou insana que seja, deve ser julgada pelo tribunal da razão como tão legitima quanto 

qualquer outra preferência.” 162   

 Na medida em que coloca em crise tudo que se refere aos valores, o niilismo, na visão 

de Strauss,163 se configura, realmente, como um grave problema a ser enfrentado pelo homem 

contemporâneo. Isso significa, como se percebe, que a modernidade, ou melhor, que os 

sintomas nela surgidos, causam grande inquietação neste pensador. Portanto, tendo em vista 

um melhor esclarecimento das questões trabalhadas aqui, parece ser necessário levarmos 

adiante nosso trabalho de compreensão do que significa a “modernidade” para Strauss, isto é, 

nosso trabalho de compreensão do que a modernidade representa para esse autor, não 

enquanto mero período histórico, mas enquanto fenômeno que altera profundamente a cultura 

e o éthos do homem ocidental, introduzindo novos referenciais filosóficos e intelectuais. 

 Desta maneira, a fim de desenvolver um conhecimento mais aprofundado acerca do 

que Strauss pensa sobre este tema (a modernidade), recorreremos ao comentador norte-

americano Stanley Rosen, que, em seu texto  “Leo Strauss and the Problem of the Modern”, 

afirma que para Strauss o problema da modernidade surge com os ataques da ciência moderna 

contra a filosofia tradicional, com o objetivo de colocar o homem na condição de detentor e 

                                                           
159 Ibidem, p. 45. 
160 Ibidem, p. 48. 
161 Ibidem, p. 50. 
162 Ibidem, p. 51. 
163 Ler SAMPAIO, E. “Niilismo e política em Leo Strauss”. Trans/Form/Ação v. 35, no. 1 (2012) p. 115-136. 



 

71 
 

dominador exclusivo da natureza.164 Com isso, os racionalistas modernos cometeram dois 

graves enganos, ao achar que podiam, em primeiro lugar, libertar a humanidade do âmbito da 

religião, e, em segundo lugar, conseguir resolver problemas éticos e políticos através de um 

racionalismo de inspiração matemática.  

 Aqui, é preciso esclarecer que a crítica de Strauss aos novos valores trazidos pela 

modernidade, que ele vê como graves problemas, como já foi dito no paragrafo anterior, de 

forma alguma o torna um reacionário ou um descrente dos princípios de laicidade e liberdade. 

Isto seria altamente contraditório, pensar contra tais valores inerentes ao homem moderno, já 

que a própria prática da filosofia só é possível em uma condição de mínima liberdade. Neste 

sentido, o que parece estar em jogo na formulação de Rosen é a ideia de que Strauss não é um 

reacionário que aspira a uma revolução histórica que nos propiciaria uma restauração do 

passado.   Como nos faz refletir esta passagem bem no início do texto de Rosen:  

 

Sejamos claros desde o início: Strauss não é um ludista nem um reacionário 

irracional. Tampouco é um excêntrico heterodoxo, ou mesmo um pensador 

revolucionário que é mal compreendido por causa da grande originalidade de 

suas visões. Isso deveria ser óbvio em virtude de sua resposta geral às duas 

reivindicações ou metas do iluminismo. Strauss aceita a visão amplamente 

sustentada de que a fé religiosa não pode ser refutada pela razão e ele 

mantém que os esforços de fazer da matemática o paradigma exclusivo da 

razão leva à impossibilidade de uma distinção racional entre o bem e o mal, 

e assim à substituição das virtudes pelas paixões.165 

 

Dito isto, o que Rosen quer nos mostrar é que a preocupação de Strauss parece ter a 

ver, antes de tudo,  com a crença moderna na onipotência da racionalidade , crença  que, como 

se sabe, leva o pensamento moderno à ideia da razão como panaceia, isto é, como método 

capaz de solucionar todos os problemas humanos. Neste contexto, Strauss recomenda o 

recurso antigo à prática da escrita esotérica, como forma de salvaguardar visões políticas ou 

religiosas em face do caráter problemático da crítica filosófica. Desta forma, poupa também a 

sociedade diante do perigo causado por certos pontos de vista.  (Tema explicitado no capítulo 

                                                           
164 ROSEN, STANLEY. Leo Strauss and the Problem of the Modern. In  SMITH, S. B. The Cambridge 

Companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge University Press, 2009, p. 120 
165 “Let us be clear from the beginning: Strauss is neither a Luddite nor an irrational reactionary. But neither is 

he a heterodox eccentric, or for that matter a revolutionary thinker who is misunderstood because of the great 

originality of his views. This should be obvious from his general response to the two claims or goals of the 

Enlightenment. Strauss accepts the widely held view that religious faith cannot be refuted by reason, and he 

holds that the attempt to make mathematics the exclusive paradigm of reason leads to the impossibility of a 

rational distinction between good and evil, and so to the replacement of the virtues by the passions”. (Tradução 

livre) Ibidem, p. 120. 



 

72 
 

anterior) Ainda por esta mesma via, Rosen compara a postura de Strauss às de Nietzsche e 

Heidegger, quando observa que esses três autores, ainda que sejam contemporâneos, buscam  

na sabedoria antiga saídas para os problemas modernos. 

Ainda neste mesmo sentido, esses pensadores tomaram a direção inversa da história 

para aprender com a pólis grega e tentar reconstruir valores ignorados pela modernidade. Por 

ser assim, Rosen vê grande confluência entre esses pensadores fundamentais, sobretudo, 

chama atenção para a relação dos pensamentos de Strauss e Heidegger. De fato, ambos 

constatam que “a modernidade não é simplesmente um período histórico, mas uma condição 

metafísica do espírito humano”.166 No entanto, Strauss discorda de Nietzsche, Heidegger e 

Husserl quando o assunto é a política, pois, enquanto Heidegger e Husserl afirmam que o 

problema da modernidade não é político, Strauss pensa radicalmente diferente.  

Neste contexto, Strauss encontra no universalismo um dos principais problemas 

oriundos da visão moderna de mundo. Isto ocorre, evidentemente, porque o universalismo é 

um princípio chave na construção do plano político moderno ocidental. Ora, a ideia de que 

seria possível a constituição de padrões e valores que serviriam a todos os homens, criando 

assim uma única nação, desconsiderou aspectos relevantes inerentes aos seres humanos, por 

exemplo, o fato de que não somos iguais. O universalismo a fim de abarcar ou dirimir este 

aspecto humano desemboca em um relativismo, como consequência de um certo aspecto do 

pensamento moderno. Constatado isso, é relevante salientar que o relativismo nos trouxe a um 

tempo marcado pelo humanismo e pela iluminação filosófico-científica das sociedades ditas 

evoluídas, onde os princípios democráticos e liberais devem ser impostos a qualquer preço e 

sob qualquer risco por mais alto que sejam esses riscos, como o “melhor” ou o “bem”. No 

entanto, o próprio relativismo característico da democracia moderna afirma que o “melhor” ou 

o “bem” são perspectivas, portanto não existem em si mesmos. 

De fato, os ecos da modernidade que chegaram até nós trouxeram consigo uma cultura 

de forte racionalismo e que se orgulha de suas descobertas. Neste sentido, todo o humanismo 

já citado aqui está fundado e legitimado pelas luzes da racionalidade científica. Sua 

representação maior é o positivismo, que, por sua vez, prometeu desvendar as “verdades 

palpáveis” do mundo através dos métodos e da técnica. Com isso, pretende-se, desta forma, 

superar as superstições da idade média e libertar o homem das correntes dogmáticas da fé.  

Sobretudo, pretende-se libertar o homem de sua própria ignorância. Diante disto, o 

                                                           
166 Ibidem, p. 127. 



 

73 
 

comentador Thomas Pangle167 afirma que “Strauss não hesita em caracterizar esta situação 

espiritual como ‘a crise de nosso tempo’ ou ‘a crise contemporânea do ocidente’”.168 E isso 

parece ter gerado uma condição de profundas incertezas. 

Segundo Strauss; “a crise da modernidade se revela no fato, ou consiste no fato, de 

que o homem moderno ocidental não sabe mais o que procura - que ele não acredita mais que 

possa saber o que é o bem e o mal, o que é o certo e o errado”.169 Ora, para Strauss, isso levou 

o homem a uma condição de total descrença diante da possibilidade de se pensar a melhor 

sociedade, o melhor regime ou a melhor ordem social. Sendo assim, a filosofia política perdeu 

o seu valor, a sua função ou até sua necessidade de existência. Com a supervalorização do 

conhecimento científico e a distinção entre fatos e valores, a filosofia política, de fato, se 

tornou um estudo inócuo já que valores na ótica da ciência moderna, não são passíveis de 

avaliação científica, portanto, não devem ser objeto de uma análise racional.   Assim, a 

construção de um paraíso na terra, através dos mecanismos da ciência, seria o fim maior 

buscado neste contexto, e para que a fundação desta pátria universal livre da miséria e da 

desigualdade, de fato, se consolidasse, todos os indivíduos en passant deveriam ser 

esclarecidos, livres e autônomos.  

Diante disto, para Strauss, suspeita-se que toda esta autonomia trazida pela 

modernidade e fornecida gratuitamente aos homens, (com a pretensão de alcançar todos os 

homens) talvez envolvesse um preço alto demais, mas que só seria conhecido posteriormente. 

Este preço é o fardo a ser carregado por este novo homem autônomo, emancipado e livre, e o 

risco é de que este mesmo homem não suporte tal fardo. Em outras palavras, o que é 

perceptível no pensamento de Strauss é sua preocupação diante do acesso de todos os homens 

ao conhecimento filosófico e científico, e do perigo que o acesso a este conhecimento pode 

trazer.  

Sendo assim, como já foi dito, Strauss vê tal conhecimento como um elemento nocivo 

ao homem comum, assim como à própria sociedade. Ora, parece estar bem aí o centro do 

problema da modernidade na visão de Strauss,  a pretensão de seus pensadores de propagar o 

conhecimento filosófico e científico aos quatro cantos do mundo, sem se dar conta, de 

maneira mais profunda, do caráter perturbador desse conhecimento para a situação moral do 
                                                           
167 Ver em: PANGLE, Th. Leo Strauss. An Introduction to his Thought and Intellectual Legacy. Baltimore, 

Maryland: The Johns Hopkins, 2006., p. 7-8. 
168 Ibidem, p. 8. 
169 STRAUSS, Leo, An Introduction to Political Philosophy: ten essays by Leo Strauss; Edited with an 

introduction by Hilail Gildin p. cm. (Culture of Jewish Modernity) p. 81. 



 

74 
 

homem. Para Strauss, isto foi como “abrir a caixa de pandora” e libertar todos os males do 

mundo. Ao fazer isto, os filósofos modernos caíram na ingenuidade de tratar os homens como 

iguais. Sua paixão pelas luzes e sua crença na sociedade (convenção) sufocou o individuo 

(Natureza). Desta forma, os racionalistas parecem ter esquecido ou desconsiderado a 

pluralidade dos homens e do fato de que nem todos devem ou podem ter acesso a certas 

verdades e que de fato, isso é não só bom, sobretudo se se leva em conta a manutenção da 

vida em sociedade. 

 

3.2 A Crise da Política e o Problema da Religião   

 

 

  A esta altura do desenvolvimento desta abordagem já deve ser nítido que o que está no 

cerne das preocupações de Strauss é a manutenção de um horizonte moral que garanta 

minimamente a ordem civil. Neste contexto, para o filósofo, a religião surge como um 

empreendimento humano imprescindível para a manutenção de um determinado 

establishment social. No entanto, como foi amplamente explorado, sobretudo, no primeiro 

capítulo desta dissertação a crise política herdada da modernidade está, segundo Strauss, 

ligada diretamente à crise da religião ou à sua paulatina redução ao caráter de superstição e 

misticismo como fora evidenciado, a partir do triunfo dos ditames da razão moderna. De fato, 

os filósofos modernos, numa marcha rumo ao esclarecimento e à total racionalização da 

sociedade, anunciaram desta forma a libertação dos homens diante dos grilhões da natureza, 

do estado e principalmente da religião.       

 Por ser assim, a religião foi, por sua vez, submetida implacavelmente às críticas dos 

racionalistas modernos e a política assim como os aspectos que estão ligados à vida publica 

foram sendo paulatinamente laicizados ou secularizados. Diante disto, no contexto de uma 

sociedade cada vez mais fundada na razão, aos poucos, de forma tácita ou explicitamente a 

religião foi perdendo espaço, e aquele homem até então temente a Deus foi sendo substituído 

por um tipo de homem autônomo, crente na técnica, na ciência, no progresso, e na 

transformação do mundo em algo melhor e, sobretudo, livre. No entanto, o século XX 

evidenciou segundo Strauss, um espetáculo de horrores das mais absurdas atrocidades em 

nome da razão e do progresso, o que para ele é, de fato, a constatação do fracasso das 



 

75 
 

promessas e expectativas do projeto moderno. Sobre esse fracasso o próprio Strauss tenta 

responder a possíveis suspeitas e questionamentos quando em seu ensaio The three waves of 

modernity afirma que: 

 

A crise da modernidade é então, em primeiro lugar, a crise da filosofia 

política moderna. Isso pode soar estranho. Por que a crise da cultura 

ocidental seria primordialmente a crise de uma área acadêmica dentre 

tantas outras? Ora, a filosofia política não é essencialmente uma área 

acadêmica. A maioria dos grandes filósofos políticos não foram 

professores universitários. Acima de tudo, como é geralmente aceito, a 

cultura moderna é enfaticamente racionalista, devotada ao poder da 

razão. Uma tal cultura certamente se encontra em crise quando perde a 

fé na capacidade da razão para validar seus mais altos ideais.170 

 

Neste sentido, Strauss chama atenção para o fato de que a modernidade suspeitou de si 

mesma, como já foi exposto anteriormente, e a modernidade, ao se colocar sob suspeita, ou 

melhor, ao ser capaz de duvidar de suas próprias pretensões, não se mostrou à altura do que 

havia prometido e, ao que parece, se mostrou débil em suas tais pretensões. Por ser assim, e 

não de outra maneira, jogou o mundo numa condição de profundas incertezas. Para Strauss, os 

modernos ao reduzirem as explicações teológicas e metafísicas acerca do mundo, do homem e 

de Deus a um status de mero conhecimento mítico e dogmático, criaram as condições 

necessárias para que as suas próprias convicções se tornassem tão míticas e dogmáticas 

quanto às de seus antecessores. Portanto, para Strauss a crise política de nosso tempo e a crise 

da religião são fenômenos indissociáveis, por que segundo ele, a política depende, de certo 

modo, de uma atmosfera moral que oriente as atitudes dos homens, e o discurso professado 

pela religião em considerável e amplo sentido, possui elementos que tentam garantir que os 

homens sejam ponderados diante das intempéries da existência. 171  

Sendo assim, Strauss vê na postura de Spinoza, com sua proposta de interpretação 

racionalista da bíblia em seu Tratado Político Teológico, obra em que ele (Spinoza) “defende 

                                                           
170 SAMPAIO, Evaldo, Leo Strauss e os Três Movimentos da Modernidade. Ethica - Florianópolis v.12, n.2, 

p.321– 345, Dez. 2013. Tradução de: STRAUSS, Leo, An Introduction to Political Philosophy: ten essays by 

Leo Strauss; Edited with an introduction by Hilail Gildin p. cm. (Culture of Jewish Modernity) p. 82. 
171 Ler OLIVEIRA, R. R. “Leo Strauss, a filosofia e o problema teológico-político”. In CARDOSO, D. (org.) 

Pensadores do século XX. São Paulo: Edições Loyola, Paulus, 2012. 



 

76 
 

que o método de interpretar a Bíblia é idêntico ao método de interpretar a natureza” 172 um 

atentado contra todos os valores que haviam fundamentado a vida em sociedade até então. 

Ainda por esta via, Strauss vê essa atitude como uma espécie de redução que desconsiderou 

todo arcabouço de ensinamento moral que é, em certo sentido, sustentado por uma tradição 

que até então havia norteado todo comportamento do homem ocidental. Desta forma, o 

principio hermenêutico defendido por Spinoza de que “todo conhecimento da Bíblia deve 

derivar exclusivamente da própria Bíblia” 173 mostrou que, de fato, os milagres não são 

verdadeiros e de que a revelação bíblica não passa de superstições e dogmas para impor medo 

e dominação.174 (esse tema foi amplamente trabalhado ainda no primeiro capítulo) 

Frente a tudo isto, inequivocamente, a modernidade é o período em que a religião 

perdeu, de fato, o seu status quo de autoridade maior e de detentora da verdade sobre todas as 

coisas. Diante disto, os contemporâneos herdaram uma visão que “caracteriza-se pelo 

desencantamento, pela ‘mundanidade’ irrestrita, ou ainda, pela irreligião. O que se pretende 

como a libertação das ilusões não é mais nem menos que uma ilusão, como a das crenças que 

prevaleceram no passado e que podem prevalecer no futuro”.175 O que Strauss tenta chamar 

atenção a todo momento é que as causas ou as motivações que fizeram, fazem e talvez sempre 

farão os seres humanos acreditarem em algum ideal ou agir de acordo com algum padrão ou 

norma têm por trás de si, de forma tácita ou flagrante e explícita, alguma explicação religiosa 

ou metafísica nos seus mais variados sentidos. Portanto, neste contexto, explica Strauss que: 

 

O homem não pode viver sem luz, sem orientação e sem conhecimento; 

somente porque conhece o bem ele pode encontrar o bem de que necessita. 

A questão fundamental, portanto, é saber se os homens podem adquirir o 

conhecimento do bem, sem o qual não podem orientar suas vidas, individual 

e coletivamente, pelos esforços desassistidos de seus poderes naturais; ou se 

eles dependem do conhecimento da relevância divina. Nenhuma alternativa 

pode ser mais fundamental que esta: a orientação humana ou a orientação 

divina. A primeira possibilidade é característica da filosofia ou ciência no 

sentido originário do termo; a segunda se encontra na bíblia. Não há como se 

furtar a esse dilema por nenhuma tentativa de harmonização ou síntese. Pois 

tanto a filosofia quanto a bíblia proclamam que apenas uma coisa é 

                                                           
172 STRAUSS, L. Persecution and The Art of Writing. Chicago: The University of Chicago Press, 1988 (1952) p. 

71. 
173 Ibidem, p. 73. 
174 STRAUSS, Leo. Philosophy and Law: Contributions to the Understanding of Maimonides and His 

Predecessors Leo Strauss; Translated by Eve Adler, Published by State University of New York Press, Albany, 

EUA. p. 44-45. 
175 STRAUSS, Leo. Direito Natural e História, tradução Bruno Costa Simões; revisão da tradução Aníbal Mari, 

Marcelo Brandão Cipolla. – São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2014. – (Biblioteca do pensamento 

moderno) p, 88. 



 

77 
 

necessária, uma coisa fundamentalmente importa, e a única coisa necessária 

proclamada pela bíblia é o oposto do que é proclamado pela filosofia: a vida 

de amor e obediência, para uma, e a vida de liberdade do conhecimento para 

outra. 176 

 

As formulações acima tornam clara a postura fideísta assumida explicitamente por 

Strauss (assunto que foi tratado no segundo capítulo) em “On The Interpretation of 

Genesis”177 e “Jerusalem and Athens”,178 onde o filósofo aborda o caráter eminentemente 

problemático da relação entre revelação e razão. Para Strauss, a racionalidade filosófica não 

pode garantir a sustentação do alicerce fundamental sobre o qual a sociedade é erguida e 

constituída, qual seja, a moralidade. Esta ultima, de fato, é fruto do discurso religioso, e por 

ser a moralidade fruto do discurso religioso, só tem seu caráter de autoridade se estiver 

pautada na ideia de revelação. Esse cenário cria a condição necessária para a configuração de 

um conflito insolúvel entre filosofia e religião, ou razão e revelação. Para Strauss, este 

conflito é insuprimível e, por ser insuprimível, é de todo inútil ou ingênuo alimentar as 

hostilidades entre o filósofo e o profeta, porque ambos buscam obter a verdade ultima sobre a 

totalidade das coisas. 

Portanto, o que está em jogo de fato para Strauss, é que os modernos, ao acreditarem 

que poderiam através do esclarecimento e da razão pura e exclusiva substituir as explicações 

da religião acerca do todo, “das coisas do céu e da terra”, “acerca da vida e da morte”, 

atentaram contra si mesmos. De fato, filosofia e religião são duas autoridades, mas essas duas 

autoridades partem de pressupostos diferentes, como já foi esclarecido anteriormente. E por 

partirem de pressupostos diferentes, “a filosofia é incompatível com a revelação: a filosofia 

deve tentar refutar a revelação, e, se não a revelação, de qualquer maneira a teologia deve 

tentar refutar a filosofia”.179 Tal necessidade consiste no fato de que a religião, segundo 

Strauss, tem a função de garantir à sociedade a manutenção de uma atmosfera protetora 

sustentada pelas convenções e tradições, as quais afastam os homens das verdades terríveis 

pertencentes à existência.  

                                                           
176 Ibidem, p, 89-90. 
177 Ver STRAUSS, Leo. “On the Interpretation of Genesis”. L’homme, tome 21, no. 1 (1981) pp. 5-20. 
178 Ler STRAUSS, L.  Jerusalem and Athens – Some Preliminary Reflections. In Studies in Platonic Political 

Philosophy.Chicago: The University of Chicago Press 1983, p. 148 – 173. 

 
179 MEIER, H. Strauss and the Theologico-Political Problem. Cambridge: Cambridge University Press, 2006, p. 

141.  



 

78 
 

Neste sentido, Strauss vê essa postura cautelosa dos antigos diante do fenômeno da 

religião, pois, a filosofia política clássica “negou de fato a possibilidade de uma sociedade 

civil sem religião, (areligious civil society) mas subordinou o religioso ao político”.180 Strauss 

esclarece que, “na República, Platão reduz o sagrado ao útil; quando Aristóteles diz que a 

cidade é natural, ele implica que ela não é sagrada, como a sagrada Troia de Homero; ele 

revela o status precário da religião em seu esquema”.181 Sendo assim, os antigos sabiamente 

utilizavam o poder da mera convenção, ou melhor, o que a religião podia trazer de bom para 

pólis, e desta forma reconhecia que a filosofia não serviria como um bem para todos os 

homens.    

 Sendo assim, por garantir que a maioria dos homens não tenha acesso a essas 

verdades terríveis trazidas pela racionalidade filosófica, as verdades trazidas pela revelação 

religiosa seriam mais salutares aos homens, porque os manteriam sob a proteção trazida por 

uma vida segura de fé e amor. Por outro lado, a filosofia não é capaz de trazer nenhuma 

segurança e harmonia aos homens, pelo contrário, o questionamento genuíno da filosofia é 

corrosivo e devastador à vida social, porque coloca todos os valores, tradições e costumes em 

xeque, e ao colocar todos os valores, tradições e costumes em xeque, joga todos os homens 

que à filosofia tiveram acesso num vazio existencial profundo onde nada mais faz sentido, e 

isto, coloca a sociedade em risco.  Portanto, para Strauss, “a filosofia é essencialmente 

subversiva”, 182 e para ele, o filósofo consciente do teor corrosivo e do perigo oriundo de seus 

questionamentos deve esconder seu verdadeiro ensinamento por trás de um ensinamento 

exotérico socialmente aceitável.183 Ora, acerca disso, Strauss esclarece que: 

 

Esta visão da relação da filosofia para com a vida, i.e. para com a sociedade, 

pressupõe que a filosofia é essencialmente a área exclusiva de pouquíssimos 

indivíduos que são por natureza adequados para a filosofia. A distinção 

radical entre o sábio e o vulgo é essencial ao conceito original de filosofia. A 

ideia de que a filosofia como tal se tornaria elemento da vida humana é 

totalmente estranha a todo pensamento pré-moderno. Platão exige que os 

filósofos se tornem reis. Ele não exige que a filosofia se torne dominante: em 

                                                           
180 STRAUSS, Leo, Liberalism Ancient and Modern / Leo Strauss; foreword by Allan Bloom. University of 

Chicago Press Edition 1995, p. 27. 
181 Ibidem, p. 27. 
182 MEIER, H. Strauss and the Theologico-Political Problem, p. 146. 
183 Ibidem, p. 146. 



 

79 
 

sua república perfeita apenas dois ou três indivíduos tem algum acesso a 

qualquer filosofia; a grande maioria é guiada pelas mentiras nobres. 184  

 

Strauss, ao defender esta posição, está levando em consideração o fato de que nem 

todos os homens suportariam enxergar frente a frente a face horrenda da existência nua e sem 

mascaras: de fato, esta face horrenda é desvelada pelo filósofo autêntico em sua prática 

genuína. Neste sentido, Strauss parece seguir de certa maneira, a intuição de Nietzsche185 ao 

questionar  o quanto de verdade suportaria o homem e até onde acessar tais verdades lhe é 

necessário e bom.186 Ainda nesta perspectiva, Strauss, constata que nem todos os homens 

estão preparados, aptos ou até mesmo desejam viver uma vida de “livre pensamento” (free 

think) ou de busca da verdade, isto é, uma vida filosófica de caráter zetético.  

É diante desta constatação, que o filósofo julga como totalmente equivoco ou ingênuo 

o projeto moderno de sociedade. Este último, de fato, propagou a crença de que todos os 

indivíduos de forma indiscriminada seriam aptos a conhecer o bem e o mal de forma 

autônoma e independente e a descobrir a melhor forma de viver por si mesmos, o que faria 

com que a religião não tivesse mais nenhuma utilidade moral para os homens. Nessa 

perspectiva, a religião já teria cumprido seu papel na história e por isso seria, então, obsoleta, 

retrógrada e arcaica. Mas Strauss aponta para um aspecto que os modernos não levaram em 

consideração ou do qual sequer se deram conta com alguma relevância. Tal aspecto é o 

seguinte: se filosofia e religião partem de premissas diferentes e possuem argumentos 

distintos já em seu gene, logicamente uma não pode substituir a outra, uma vez que ambas 

possuem funções e pretensões diferentes. 187  

                                                           
184 “This view of the relation of philosophy to life, i.e. to society, presupposes that philosophy is essentially the 

preserve of the very few individuals who are by nature fit by philosophy. The radical distinction between wise 

and the vulgar is essential to the original concept of philosophy. The idea that the philosophy as such could 

become the element of human life is wholly alien to all pre-modern thought. Plato demands that the philosophers 

should become kings; He does not demand that philosophy should become the ruler: In his perfect polity only 2 

or 3 individuals have any access whatever to philosophy; the large majority is guided by noble lies”. (Tradução 

livre)   Ibidem, 146-147. 
185 Consultar STRAUSS, L. ‘Note on the Plan of Nietzsche’s Beyond Good and Evil. In Idem, Studies in 

Platonic Political Philosophy. With an Introduction by Thomas Pangle. Chicago: The University of Chicago 

Press, 1983, p. 174-191. 
186 NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm, Além do bem e do mal: prelúdio de uma filosofia do futuro – Trad. Mário 

Ferreira dos Santos. 3.ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013 (Coleção Textos Filosóficos) p. 12-14. 

 
187 Consultar STRAUSS, Leo, The Mutual Influence of Theology and Philosophy. In  MEIER, H. Strauss and 

the Theologico-Political Problem. Cambridge: Cambridge University Press, 2006, p. 111-114. 



 

80 
 

Em um ensaio intitulado “Notes on Lucretius”, o qual constitui um capítulo da obra 

Liberalism Ancient and Modern, Strauss elabora uma incrível interpretação do poema de 

Lucrécio, onde exerce uma reflexão acerca do problema das relações entre filosofia e religião. 

Para Strauss, a religião teria esse caráter consolador dos homens diante das verdades terríveis 

da vida, e por ter a religião um caráter consolador dos homens seria equivalente à poesia.  

Segundo Strauss, a poesia teria a função de tornar uma verdade triste e desoladora contida no 

ensinamento filosófico puro em algo doce e amável, e ao fazer isso, seria capaz de tornar uma 

verdade triste e desoladora em algo doce e amável, transformando, portanto, tal verdade em 

algo mais palatável. É o que mostra o próprio Strauss na seguinte passagem onde o filósofo 

explica a função da poesia de Lucrécio: 

 

O movimento da mentira para a verdade não é simplesmente um movimento 

da escuridão e do terror desamparado para a pura luz e alegria, pelo 

contrário, a verdade aparenta ser inicialmente repulsiva e deprimente. Um 

esforço especial é preciso para neutralizar a primeira aparência da verdade. 

Este esforço especial está para além do poder da filosofia; este é o trabalho 

próprio da poesia. O poeta Lucrécio segue o filósofo Epicuro; ele o imita; ele 

pertence por assim dizer a espécie mais fraca e mais baixa de professor da 

verdade nua. Ainda precisamente por esta razão o poeta pode fazer coisas 

que o filósofo não pode. 188 

 

Estamos diante da incapacidade, ou melhor, da limitação da filosofia em trazer 

conforto ou consolo aos homens através das verdades oriundas do logos filosófico. Ainda 

neste mesmo sentido Strauss reforça que: 

 

A poesia de Lucrécio torna brilhante e doce os obscuros e tristes achados dos 

gregos, isto é, dos filósofos. O contraste entre o mais doce e o mais 

emocionante celebrado no início de seu poema e o mais triste e mais 

deprimente descrito no fim - um contraste que nós entendemos como 

indicativo do movimento do leitor deve se submeter - é o mais 

impressionante exemplo do caráter da poesia de Lucrécio. 189 

                                                           
188 “The Movement from the untruth to the truth is not simply a movement from unrelieved darkness and terror 

to pure light and joy. On the contrary, the truth appears at first to be repulsive and depressing. A special effort is 

needed to counteract the first appearance of the truth. The special effort is beyond the power of philosophy; it is 

the proper work of poetry. The poet Lucretius follows the philosopher Epicurus; he imitates him; he belongs as it 

were to weaker and lower species than the teacher of the naked truth. Yet precisely for this reason the poet can 

do something which the philosopher cannot do”. (Tradução livre) STRAUSS, Leo, Liberalism Ancient and 

Modern / Leo Strauss; foreword by Allan Bloom. University of Chicago Press Edition 1995, p. 83.  
189 “Lucretius’ poetry makes bright and sweet the obscure and sad findings of the Greeks, that is, of the 

philosophers. The contrast between the sweetest and most exhilarating celebrated at the beginning of his poem 



 

81 
 

 

Na visão de Strauss, estaria aí a semelhança entre a poesia e a religião, ambas têm o 

poder de dar tons mais brandos e suavizar algumas verdades aterradoras da existência, e desta 

forma, são capazes de tornar a vida humana uma realidade menos brutal, triste e deprimente. 

Ora, neste sentido, a filosofia que, diferentemente da religião, expõe os homens a uma 

condição de afrontamento direto com as verdades nuas, e dessa maneira, torna a existência um 

fardo ainda mais pesado ao homem e de sabor extremamente amargo e indesejável. Neste 

contexto, mesmo sendo inegável que a religião trouxe e traz muitas coisas negativas ao 

homem como o medo, a fraqueza e o aprisionamento, ainda assim, esta ainda é mais salutar e 

preferível aos homens comuns ou à multidão do que a face pouco atraente da filosofia, e para 

Strauss, seria a poesia a ponte ou a mediação190 entre a religião e a filosofia. 191  

Neste sentido, Strauss não é ingênuo e ele mesmo se pergunta acerca de uma questão 

inevitável e aparentemente lógica: afinal, como poderia a religião ser mais atraente que a 

filosofia? Ora, acerca disso responde o filósofo: “Para responder esta questão, é preciso 

reconsiderar o que o poeta diz no início e o que ele diz mais tarde sobre como os homens 

viveram antes da emergência da filosofia; é preciso reconsiderar a função da religião”.192 De 

fato, Strauss nos lembra que “originalmente os homens viviam como bestas selvagens, 

dependendo inteiramente das dádivas espontâneas da terra, sem o fogo e as artes bem como 

sem leis  e linguagem, incapazes de conceber de um bem comum”.193 E por ser assim, os 

homens nesta condição primeva não se questionavam acerca da funcionalidade natural do 

mundo, seus mecanismos eram desconhecidos aos homens.  

No entanto, há um momento em que o homem inicia um questionamento em relação 

ao funcionamento natural do mundo e percebe que nada garante que ele, o mundo, de fato, 

para sempre existirá, verdade que desvela ao homem sua fragilidade diante das incertezas de 

sua existência. Diante de tal descoberta, “existe apenas uma proteção contra o medo que as 

paredes do mundo venham algum dia a ruir: a vontade dos deuses. A religião deste modo 

                                                                                                                                                                                     
and the saddest and most depressing described at its end – a contrast which we understand as indicative of the 

movement the reader must undergo – is the most striking example of the character of Lucretius’ poetry”. 

(Tradução livre)  Ibidem, p. 83. 
190 Para Strauss a poesia, desde que colocada a serviço da filosofia, pode funcionar como um elemento que leva o 

homem do apego ao mundo ao desapego ou desprendimento, por meio da produção do prazer proveniente de 

uma apresentação edulcorada da verdade. 
191 Ibidem, p. 83. 
192 Ibidem, p. 84. 
193 Ibidem, p. 84. 



 

82 
 

serve como refúgio do medo do fim ou da morte do mundo”.194 E ainda neste mesmo sentido, 

Strauss reforça que a filosofia não é capaz de dar tal acolhimento aos homens: pelo contrário, 

a filosofia está na contramão da religião. Ora, se por um lado, o discurso da religião garante 

consolo através da vontade dos deuses e de seu amor pelos homens, por outro, “é possível 

dizer, portanto, que a filosofia é produtora da mais profunda dor.” 195 De fato, diz Strauss, é a 

filosofia que, por meio da investigação, antecipa o colapso das paredes do mundo. E por ser 

assim, de maneira nenhuma seria possível a substituição da revelação pela razão ou o total 

rompimento com a religião.  

Em suma, o que Strauss parece de fato concluir e deseja mostrar, é o caráter 

eminentemente problemático que está imbricado na pretensão ou crença de que a razão 

sozinha pode tornar o mundo algo de melhor, pacífico, igualitário, livre das dores e das 

desigualdades, trazendo, assim, de fato, mais benefícios do que o advento da religião foi 

capaz até então. Em outras palavras, o que está em jogo para Strauss, é que a religião mesmo 

com seus já bem conhecidos problemas e dificuldades, como as barbáries e os acontecimentos 

funestos em seu nome, ainda assim, se mostra mais eficaz em sua tarefa consoladora e 

fraternal de lidar com os problemas existenciais do homem comum, ao norteá-lo e dar um 

sentido ou significado mais consistente a sua existência. Sendo assim, a filosofia se mostra de 

uma forma completamente contrária daquilo que faz a religião, ou melhor, o que é 

característico e genuíno da racionalidade filosófica se contrapõe radicalmente ao que é 

característico da religião. E por ser assim, a filosofia, por sua vez, ao expor os homens diante 

da mais terrível, cruel e perturbadora verdade, a de que estamos entregues ao acaso, de que 

não há nenhuma verdade e nenhuma garantia ou sentido para a vida, não é algo atraente, 

saudável ou até suportável para grande maioria dos homens.  

 

 

 

 

 

                                                           
194 Ibidem, p. 85. 
195 Ibidem, p. 85. 



 

83 
 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Diante da análise feita durante o caminho percorrido na confecção desta dissertação, 

foi possível constatar que na reflexão política e moral exercida por Leo Strauss, este encontra 

na religião um dos elementos essenciais à estruturação deste empreendimento humano que é a 

sociedade. De fato, o filósofo não possui nenhuma obra ou estudo sistemático dedicado 

exclusivamente ao tema da religião, no entanto, este aparece em vários de seus escritos e 

sempre com igual grau de importância, visto o imenso esforço e o cuidado intelectual 

demonstrado por Strauss no trato com este assunto.  

O que neste contexto não poderia ser de outra maneira, já que ao tratar de seus 

principais temas, que estão em sua grande maioria diretamente ligados ao problema do direito 

natural, da crise do plano político moderno e à decadência da filosofia política, Strauss vê em 

todos eles uma conexão direta com o problema da religião, ou melhor, com a forma como esta 

passou a ser vista na tradição filosófica e, sobretudo, a partir da modernidade, à qual Strauss 

direciona sistematicamente suas críticas mais agudas e severas. 

Sendo assim, Strauss tenta revelar de forma privilegiada o problema filosófico de 

fundo que está imbricado, para ele, na desvalorização do discurso da religião a partir da 

modernidade. Para Strauss, o humanismo e o racionalismo exacerbado que se configuram e 

ilustram o cenário moderno, protagonizado, segundo ele, pelo positivismo e pelo historicismo, 

se constitui como um ataque à religião, não só isso, mas também à filosofia política em seu 

sentido clássico e ao próprio homem.  

Nesse sentido, a pretensão moderna de total racionalização da sociedade e de todos os 

homens de forma abrupta e indiscriminada não respeitou aspectos naturais como o fato de que 

os homens são diferentes e possuem necessidades diferentes. Portanto, Strauss observa os 

golpes desferidos contra a religião como parte do plano da marcha moderna rumo ao 

esclarecimento total da sociedade com grande temor e suspeita. Para Strauss, a racionalidade 

filosófica e científica não é capaz e não possui os subsídios necessários para ocupar o lugar da 

religião. Filosofia e ciência possuem premissas radicalmente diferentes das premissas da 

religião, e por ser assim, uma não substitui a outra, elas possuem função e caráter diferentes.    



 

84 
 

Desta forma, para Strauss, razão e revelação devem, cada uma em seu turno, exercer 

seu papel, mas não sobrepujar uma a outra, para ele tal ensinamento já está presente nos 

antigos. E por ser assim, quando a religião foi atacada na era moderna e colocada em segundo 

plano frente à racionalidade filosófica e científica, fora desconsiderada toda uma tradição 

filosófica, e fora igualmente atacada a filosofia política e a própria filosofia como era vista até 

então por antigos e medievais. Estes, por sua vez, consideravam a distinção entre discurso 

“esotérico” e “exotérico” como uma distinção imprescindível que garantia a proteção do 

filósofo e da sociedade, assim como a própria existência futura da filosofia.  

Para Strauss, na modernidade tal distinção foi desconsiderada, como um 

acontecimento sem precedentes e diante disso, o conhecimento filosófico foi exposto ao vulgo 

de forma disseminada, propagandista e panfletária. Vale lembrar que o Iluminismo teve um 

papel preponderante nessa missão de publicização do conhecimento e da crença na 

racionalidade como algo que libertaria todos os homens e mulheres da ignorância e dos medos 

trazidos pela religião. 

Na visão de Strauss, os modernos, ao fazerem isso, expuseram homens e mulheres 

comuns diante da face horrenda da existência, homens e mulheres comuns tiveram acesso a 

toda falta de sentido da vida e ao conhecimento do fato de que todas as verdades, todas as 

tradições e metanarrativas que davam sustentação para a existência e regulamentação da 

sociedade eram de fato, antropomórficas, ou melhor, não passam de criações exclusivamente 

humanas e, portanto, são perecíveis por serem preenchidas de temporalidade.   

Ora, para Strauss as verdades antropomórficas legitimadoras das tradições e dos 

costumes são elementos fundamentais para manutenção da ordem civil, sem elas a sociedade, 

na visão do filósofo, caminharia mais cedo ou mais tarde rumo ao niilismo.  Sendo assim, a 

partir da modernidade o homem livre e autônomo em relação aos grilhões da religião, este 

então, não havia mais de esperar a salvação em outro mundo, mas sim tornar o mundo um 

paraíso possível que ele, somente ele, o homem através de sua racionalidade, seria capaz e 

responsável por construí-lo. 

Diante desta crença, vários fenômenos políticos surgiram na contemporaneidade como 

os nacionalismos, o mito do progresso e uma frenética corrida tecnocientífica onde tudo isso 

desemboca, e tem segundo Strauss, seu ápice na eclosão de duas guerras mundiais onde a 



 

85 
 

humanidade assistiu o século XX se tornar a página mais brutal de sua história, um verdadeiro 

banho de sangue em nome da razão.  

Na visão de Strauss, isto se tornou a maior e inegável constatação do fracasso do 

projeto político moderno e de que qualquer esperança na construção de uma sociedade 

racional, que através dessa racionalidade fundasse em algum momento da história futura uma 

sociedade universal livre, igual e fraternal. Uma liga de nações que alcançariam uma era de 

paz e prosperidade eterna. De fato, diante desse imaginário moderno Strauss se coloca como 

um cético frente à autossuficiência da razão e todo plano politico moderno. 

Por ser assim, Strauss se mostra em seus escritos como um seguidor, defensor e 

profundo admirador da maneira pré-moderna de filosofar. Para ele, antigos e medievais 

possuíam uma incrível prudência e cuidado seminal em sua prática filosófica, características 

essas que se perderam com a decadência da filosofia política e com a redução da religião ao 

status de superstição ou mito. Com isso, o problema teológico-político e a tensão entre 

revelação e filosofia vieram a aparecer de forma mais hostil.  

Sendo assim, um aspecto que até então, havia sido mantido sobre outras vestes, com a 

morte da filosofia política o discurso filosófico perdeu todo seu cuidado e sua cautela para se 

dirigir à sociedade e assim mostrou-se em publico de forma subversiva e transgressora dos 

valores e das tradições. Nesse sentido, ao se mostrar em publico de forma subversiva e 

transgressora, colocou a sociedade e a própria figura do filósofo em risco. 

Por isso, Strauss se mostrou durante toda sua longa e brilhante carreira intelectual, 

preocupado com o resgate da filosofia política e com a possibilidade de se repensar o estatuto 

ou qual o lugar mesmo da religião na sociedade contemporânea. É importante frisar que 

Strauss em nenhum momento faz alguma apologia às teocracias, e nesse mesmo sentido, em 

nenhum momento Strauss é contrário ao principio da laicidade, ou se posiciona como um 

antidemocrático, muito pelo contrário Strauss tem plena consciência de que a melhor 

sociedade, o melhor regime ou a melhor forma de viver, só é possível de ser pensado sob os 

ares da liberdade.  

No entanto, toda sociedade carece de padrões e normas que garantam sua 

funcionalidade e todos os homens e mulheres necessitam de freios e amarras diante das 

vicissitudes e permissividades humanas. Portanto, o que parece claro para Strauss é que a 

racionalidade não dá conta de garantir sozinha tal manutenção, por que esta, de fato, não serve 



 

86 
 

a todos os homens, então a religião, seria esse instrumento moral que auxiliaria a vida política 

no controle da multidão. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

87 
 

REFERÊNCIAS 

Fontes Primárias: 

MEIER, H. Strauss and the Theologico-Political Problem. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2006. 

STRAUSS, L. An Introduction to Political Philosophy: ten essays by Leo Strauss; Edited with 

an introduction by Hilail Gildin p. cm. (Culture of Jewish Modernity) 

___. Liberalism Ancient and Modern / Leo Strauss; foreword by Allan Bloom. University of 

Chicago Press Edition 1995. 

 

___. Natural Right and History. Chicago: The University of Chicago Press, 1971 

(1953). Tradução portuguesa de Miguel Morgado: Direito natural e história. Lisboa: Edições 

70, 2009. Tradução para o português Brasileiro de Bruno Costa Simões: Direito Natural e 

História. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2014. 

 

___. “On the Interpretation of Genesis”. L’homme, tome 21, no. 1 (1981) pp. 5 20. 

 

___. Persecution and The Art of Writing. Chicago: The University of Chicago Press, 1988 

(1952). Tradução em português Brasileiro de Hugo Lagone: Perseguição e a arte de escrever: 

e outros ensaios de filosofia política / Leo Strauss;. – 1. Ed. – São Paulo: É Realizações, 

2015. 

 

___.  Philosophy and Law: Contributions to the understanding of Maimonides and His 

Predecessors; Translated by Eve Adler, Published By State University of New York Press, 

Albany, USA (Philosophie und Gesetz). 

 

___ . “Progress or Return? The Contemporary Crisis in Western Civilization”. In The 

Rebirth of Classical Political Rationalism. An Introduction to the Thought of Leo Strauss. 

Essays and Lectures by Leo Strauss; Selected and Introduced by Thomas L. Pangle. Chicago: 

The University of Chicago Press, 1989, pp. 227-237 

 

___. Studies in Platonic Political Philosophy.Chicago: The University of Chicago Press, 

1983. 

 

___. The Argument and Action of Plato’s Laws. Chicago: The University of Chicago Press, 

1975. 

 

___. The City and Man. Chicago: The University of Chicago Press, 1992 (1964). 

 

___. What is Political Philosophy? And Other Studies. Chicago: The University of Chicago 

Press, 1988 (1959). 

 

___. Xenophon’s Socratic Discourse. London: Cornell University Press, 1970. 

 

VOEGELIN, E. – STRAUSS, L. Fe y filosofia. Correspondencia 1934-1964. Edición y 

traducción de Antonio Lastra y Bernat Torres Morales. Madrid: Editorial Trotta, 2009. 

 



 

88 
 

Fontes Secundárias: 

 

ANSELL PEARSON, K. Nietzsche como pensador político: uma introdução, Tradução de 

Mauro Gama/Claudia Martinelli, Consultoria de Fernando Salis, Rio de janeiro, Jorge Zahar 

Ed., 1997 

 

BERGER, Peter Ludwig. O Dossel Sagrado: elementos para uma teoria sociológica da 

religião. São Paulo: Paulus 1985. 

 

BLOOM, A. “Leo Strauss: September 20, 1889 – October 18, 1973”. Political Theory v. 2, 

no. 4 (1974), p. 372-392. 

 

CANFORA, L. Um Ofício Perigoso: A Vida Cotidiana dos Filósofos Gregos. São Paulo, 

Perspectiva, 2003. 

 

DRURY, S.The Political Ideas of Leo Strauss. Updated Edition. Lexington: Palgrave 

Macmillan, 2005 (1987). 

 

ESTRADA, Juan Antonio, Deus nas Tradições Filosóficas, Vol II: Da Morte de Deus à crise 

do sujeito, São Paulo: Paulus, 2003. 

 

FEUERBACH, L. A Essência do Cristianismo. Tradução e notas de José Silva Brandão. 

Petropolis, RJ: Vozes, 2007. 

  

FEUERBACH, L. Princípios da Filosofia do Futuro. Tradutor: Artur Morão Coleção: Textos 

Clássicos de Filosofia, Universidade da Beira Interior, Covilhã, 2008. 

 

FERRY, L. Philosophie politique I. Le droit: la nouvelle querelle des anciens et des 

modernes. Paris: PUF, 1984. 

 

FOUCAULT, Michel. Arqueologia das ciências e História dos sistemas do pensamento. Rio 

de Janeiro: Forense Universitária, 2000. 

 

KANT, I. A religião nos limites da simples razão. Tradução Artur Morão. Universidade da 

Beira Interior: Covilhã, 2008. 

 

LAMPERT, Laurence, Leo Strauss and Nietzsche, Chicago, Chicago University Press, 1997  

 

LEFORT, C. Desafios da Escrita Política. São Paulo: Discurso Editorial, 1999. 

MARTON, SCARLETT, A Morte de Deus e a Transvaloração dos Valores. Hypnos, 5 (1999)  

p. 133-143 

 

MILLER, E. F. “Leo Strauss: a recuperação da filosofia política”. In CRESPIGNY, A. de;  

 

MINOGUE, K. R. Filosofia política contemporânea. Tradução de Yvonne Jean. Brasília: 

Editora UnB, 1982. 

 



 

89 
 

NIETZSCHE, F. A Gaia Ciência, Tradução, notas e posfácio Paulo César de Souza. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

 

___. Além do bem e do mal: prelúdio de uma filosofia do futuro – Trad. Mário Ferreira dos 

Santos. 3. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013 (Coleção Textos Filosóficos). 

 

___. Assim Falou Zaratustra, Tradução, notas e posfácio Paulo César de Souza. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2014. 

 

___. Humano, Demasiado Humano. Tradução de Paulo César de Souza, São Paulo, Editora; 

Companhia das letras 2008.  

 

___. Sobre Verdade e Mentira no Sentido Extra-Moral. (Org. e Trad. Fernando de Moraes 

Barros). São Paulo: Hedra, 2007. 

 

OLIVEIRA, R. R. “Leo Strauss, a filosofia e o problema teológico-político”. In CARDOSO, 

D. (org.) Pensadores do século XX. São Paulo: Edições Loyola, Paulus, 2012. 

 

OTTO, R. O Sagrado. Tradução: João Gama, Edições 70, Lisboa. 

 

PANGLE, Th. Leo Strauss. An Introduction to his Thought and Intellectual Legacy. 

Baltimore, Maryland: The Johns Hopkins, 2006. 

 

SAMPAIO, E. “Leo Strauss e os Três Movimentos da Modernidade”. Ethica - Florianópolis 

v.12, n.2, p.321– 345, Dez. 2013. 

 

SAMPAIO, E. “Niilismo e política em Leo Strauss”. Trans/Form/Ação v. 35, no. 1 (2012) p. 

115-136. 

 

SMITH, S. B. The Cambridge Companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2009. 

 

SPINOZA, B. Ética. Tradução: Tomaz Tadeu, Editora Autentica 2º Edição, Belo Horizonte 

2013 

 

TANGUAY, D. Leo Strauss: une biographie intellectuelle. Paris: Bernard Grasset, 2003. 

 

VERNANT, J.-P.  Mito e religião na Grécia antiga. Tradução Joana Angélica D' Avila Melo. 

São Paulo: WMF Martins Fontes, 2006. 

 
ZILLES, U.  Filosofia da religião. São Paulo: Paulinas, 1991. 
 

ZUCKERT, C.; ZUCKERT, M. The Truth about Leo Strauss. Political Philosophy and 

American Democracy. Chicago: The University of Chicago Press, 2006. 

 

ZUCKERT, Michel & Catherine. Leo Strauss et le problème de la philosophie politique.  In: 

François Coppens, David Janssens et Yuri Yomtov, Leo Strauss – À quoi sert la philosophie 

politique? Débates Philosophiques - Collection dirigée par Yves Charles Zarka. Paris:  

Presses Universitaires de France. 


