
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA
MESTRADO EM FILOSOFIA

FRANCISCO JOSÉ SOBREIRA DE MATOS

O conceito de angústia na Fenomenologia do Espírito.

RECIFE
2013

1



FRANCISCO JOSÉ SOBREIRA DE MATOS

O conceito de angústia na Fenomenologia do Espírito.

Trabalho  apresentado  como  requisito  parcial
para  a  obtenção  do  título  de  mestre  em
Filosofia, sob a orientação do Prof. Dr. Alfredo
de Oliveira Moraes.

RECIFE
2013

2



Catalogação na fonte
Bibliotecário Rodrigo Fernando Galvão de Siqueira, CRB4-1689

3

 M433c     Matos, Francisco José Sobreira de.
    O conceito  de  angústia  na fenomenologia  do espírito  Francisco  José
Sobreira Matos.  – 2013. 

                     85 f. ; 30 cm.

         Orientador: Prof. Dr. Alfredo de Oliveira Moraes.
                         Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco. CFCH.

Pós-Graduação em Filosofia, Recife, 2013.
                      Inclui referências.

1. Filosofia. 2. Angústia. 3. Autoconsciência. 4. Subjetividade.
5. Espírito.  I. Moraes, Alfredo de Oliveira (Orientador). II. Título.

100 CDD (22.ed.)             UFPE (BCFCH2016-36)



FRANCISCO JOSÉ SOBREIRA DE MATOS

O CONCEITO DE ANGÚSTIA NA FENOMENOLOGIA DO ESPÍRITO

Dissertação de Mestrado em Filosofia  aprovada,  pela
Comissão  Examinadora  formada  pelos   professores  a
seguir  relacionados para obtenção do título de Mestre
em  Filosofia,  pela  Universidade  Federal  de
Pernambuco.

Aprovada em: 10/05/2013

BANCA EXAMINADORA

________________________________
Prof. Dr. Alfredo de oliveira moraes (ORIENTADOR)
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

_________________________________
Prof. Dr. Jesus Vasquez (1o EXAMINADOR)
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

_________________________________
Prof. Dr. Karl Heinz Efken (2o EXAMINADOR)
UNIVERSIDADE CATÓLICA DE PERNAMBUCO

RECIFE
2013

4



5



Para os meus pais.

6



AGRADECIMENTOS

Nossa! Chegou ao fim. São tantas pessoas para agradecer! Mas de início digo a todos,

muito obrigado, sem a ajuda de vocês tudo seria muito mais difícil.  Primeiramente gostaria

de compartilhar com todos que a minha família é a melhor do mundo. Sem a ajuda preciosa

de meus pais Maria Zélia Sobreira de Matos e Francisco José Pereira de Matos, e dos meus ir-

mãos Luciana Sobreira de Matos e Silvana Sobreira de Matos estes dois anos de mestrado não

teriam a mesma cor. Amo vocês. Obrigado por seu amor e LUZ! Muitíssimo obrigado a Fre-

derico Feitoza e Eduardo Lopes que estiveram sempre por perto me ajudando nesse processo. 

Agradeço ao meu orientador Alfredo de Oliveira Moraes, que desde sempre me auxili-

ou em todas as pesquisas que desejei fazer. Sem a sua ajuda, nossas conversas, as suas ideias e

insights, a leitura cuidadosa sobre o meu tema de pesquisa, sua competência os trabalhos rea-

lizados até aqui não seriam a mesma coisa. Suas ideias e artigos sobre questões hegelianas me

ajudaram demais na construção desta dissertação. Obrigado também por ter entendido e me

ajudado quando fraquejei. Desejo-te toda sorte, e lembrarei sempre de você. Muito obrigado.

Gostaria de agradecer ao professor Jesus Vasquez, por ter aceitado participar da minha banca,

vindo compartilhar comigo de suas experiências e ideias. Sua produção acadêmica foi funda-

mental para construção teórica desta dissertação. Agradeço ainda pelas boas conversas que ti-

vemos nos encontros nos corredores sobre questões teóricas que faziam parte da minha disser-

tação. Obrigado pela sua disposição e contribuição para esta dissertação. Agradeço também

aos caros amigos da filosofia, que com tanto esforço e percalços continuam firmes no intento

de manter e difundir nossa área de conhecimento a revelia de toda sorte de dificuldades. Des-

ses amigos, agradeço em especial, a Alberto Bezerra grande companheiro de estudos e protes-

tos, a Guilherme Patriota, meu grande cunhado e amigo, Mariana Fidelis, eterna amiga de es-

tudos e dialéticas e Vinicius Lobo, que sem as grandes dicas não chegaria até aqui. 

Por fim, agradeço a todos que de alguma forma me ajudaram a chegar até esse mo-

mento mágico. 

7



[...] a consciência é para si mesma seu conceito, por
isso é imediatamente o ir-além do limitado,  e – já
que este limite lhe pertence – é o ir além de si mesma
[...] Portanto, essa violência que a consciência sofre
– de se lhe estragar toda satisfação limitada – vem
dela mesma. No sentimento dessa violência, a angús-
tia ante a verdade pode recuar e tentar salvar o que

8



está ameaçada de perder. Mas não poderá achar ne-
nhum descanso [...]. 

 HEGEL, Fenomenologia do Espírito, p.76.

9



Resumo

O objetivo desse trabalho é compreender a significação, surgimento e desenvolvimento do

conceito de angústia (Angst) na Fenomenologia do Espírito (2007). Para tanto, desenvolvere-

mos um estudo pormenorizado do novo conceito de  subjetividade como  consciência-de-si,

para compreender o próprio modus operandi dessa consciência que tenta salvaguardar o que

acredita ser sua verdade, mas, porque, em contraponto com sua necessidade intrínseca de ir

sempre além de toda e qualquer satisfação limitada, a angústia surge, devendo esta, ser su-

prassumida, para que uma nova figura da consciência apareça em sua maior riqueza de deter-

minações. No caminho das transformações da relação indivisível sujeito-objeto, que é o pró-

prio núcleo formador da consciência, logo de sua verdade, a consciência produz formas dife-

rentes de experiência, e este caminho necessário, mas angustiante, pela perca incessante, mas

necessária de suas  verdades, é o procedimento da própria formação do sujeito para o saber,

uma descoberta de  si-mesmo e de seu  tempo como momentos de um processo de formação

para a ciência, espírito que se sabe desenvolvido. Assim, buscaremos mostrar que a angústia

aparece nesse interstício entre o deparar-se da consciência com uma nova verdade, em con-

traste paradoxal com a verdade que tinha até agora, cobrando da própria subjetividade um ati-

rar-se nesse novo desconhecido, realizando, assim, o caráter de possuir em si-mesmo seu limi-

te. 

Palavras-chave: Angústia. Consciência-de-si. Subjetividade. Mediação. Espírito.

10



Abstract

The objective of this work is understand the meaning,  emergence and development of the

anguish concept (Angst)  in the Phenomenology of Spirit of Hegel.  To do so,  we develop a

detailed study of the new concept of subjectivity as self-consciousnes,  to comprehend how

their  anguish  concept  arises,  while modus operandi of  this  consciousness that  tries  to

safeguard what you believe is your truth, but because, in contrast to their intrinsic necessity of

always beyond any limited satisfaction, which must be overcome, so that  a new figure of

consciousness appear in your greatest wealth of determinations. In the way of transformations

of the indivisible relationship of the  subject-object,  which is the very core of consciousness

trainer, then  its  truth, consciousness  produces different forms of experience,  and this way

necessary, but painful,  miss the incessant but necessary truths of their , the procedure is the

very formation of the subject to learn,  a  discovery of self  and moments of his  time as a

process of training for science, spirit that knows developed. Thus, we try to show that anguish

appears that interstitial encounter between consciousness with a new truth in paradoxical

contrast with the fact that he had so far, charging one's own subjectivity shoot themselves in

this new unknown, thus conducting the character of possess itself your limit.

Keywords: Anguish. Self-consciousness. Subjectivity. Mediation. Spirit.

11



Sumário

1.INTRODUÇÃO.................................................................................10

2 – O contexto teórico do nascimento da fiilosofia hegeliana...........16

2.1. Do contexto histórico......................................................................16

2.2 - Breves diálogos com à tradição, posicionamentos iniciais e da importância do conceito de ex-
periência...........................................................................................21

2.3 . Do conceito de Absoluto e da verdade como correspondência entre ser e pensar.28

2.4. Importância do negativo e da categoria de mediação no método dialético......32

3 – Subjetivade na Fenomenologia do Espírito..................................37

3.1 apontamentos iniciais......................................................................37

3.2. A consciência natural em Hegel: aspectos iniciais da subjetividade em Hegel. 46

3.3 - A certeza sensível.........................................................................51

3.4 – A percepção................................................................................52

3.5 - Força e Entendimento....................................................................53

3.6 - A consciência-de-si.......................................................................54

3.7 - Certeza e verdade da razão..............................................................56

3. 8 - Espírito.....................................................................................57

3.9 - O saber absoluto...................................................................59

4 – Angústia na subjetividade...........................................................61

5. - Conclusão................................................................................69

6. Referências................................................................................79

12



1.Introdução

O intento deste trabalho é investigar a significação, surgimento e desenvolvimento do

conceito de angústia (Angst) na  Fenomenologia do Espírito  (2007)de Hegel, como um dos

reflexos  mais  importantes  das  novas  configurações  do  conceito  de  subjetividade como

proposto pelo autor. 

Para tanto, na análise do nosso objeto de estudo, a saber,  o conceito de angústia na

Fenomenologia do Espírito1 (2007), precisaremos, primeiramente, efetuar uma investigação

da forma como se apresenta o conceito de subjetividade no interior deste livro, que inaugura

grande parte da originalidade do pensamento hegeliano. Buscaremos, pois, compreender as

críticas que Hegel tece à tradição filosófica, principalmente à filosofia transcendental de Kant,

expondo  como  conceito  chave  de  sua  filosofia  uma  subjetividade singularizada  e

historicamente construída. Para isso, ressaltaremos as novidades que Hegel lega à tradição

conceitual da temática da  subjetividade, expondo conceitos fundamentais para compreensão

do seu sistema, tais como mediação, negatividade, Espírito e Absoluto.

Com o passar dos séculos, o aprofundamento das discussões acerca do conceito de

angústia, e sua influência na constituição da vida de nossa sociedade, têm se tornado cada vez

mais  frequentes,  conquistando  até  o  caráter  de  centralidade  no  conjunto  das  discussões

filosóficas de autores como Kierkegaard, Heidegger, Sartre, Freud, Lacan e de teóricos da

pós-modernidade como Bauman e Lyotard. Apesar de sua crescente valoração ser ainda de

caráter incipiente,  já que seu conceito contemporâneo surge mais precisamente delimitado

pelo existencialismo de Kierkegaard (1813 - 1855), em seu livro Conceito de Angústia (1844)

1  Espírito é uma forma de vida auto-consciente, ou seja, uma forma de vida que desenvolveu várias práticas
sociais a fim de refletir a respeito do que ela toma por legítimo/válido (authoritative) para si mesma no
sentido de saber se estas práticas podem dar conta de suas próprias aspirações e realizar os objetivos que elas
colocaram para si mesmas (…) Espírito não denota, para Hegel, uma entidade metafísica, mas uma relação
fundamental entre pessoas que mediam suas consciências-de-si, um meio através do qual pessoas refletem
sobre o que elas tomaram por válidos para si mesmas (PINKARD:1996, P.9)

13



como “vertigem da liberdade” (1972, p.85), o início de sua discussão remonta os próprios

primórdios da filosofia. 

Dotados  de  uma  leitura  hermenêutica,  no  tangente  a  escavação  dessas  primevas

aparições do tema angústia, poderíamos pensar a necessidade de fundamentação da realidade

a partir de um princípio ordenador (arché -  ρχή, origem)ἀ  dos pré-socráticos como sendo o

primeiro esboço de uma resposta filosófica para a questão da  angústia humana, nascida da

distinção entre o seu pensar, voltado para universal, e das manifestações do sensível em sua

contingência e  movimento. Ante ao incontrolável movimento de geração e corrupção desse

sensível, que inebriava os sentidos dos homens e que remetia o seu existir para uma angústia

ante o incontrolável, surge como necessidade o aparecer desse princípio ordenador (arché),

que  sistematizasse o  caos  da  manifestação do  sensível,  apaziguando  seus  medos.  Tal

necessidade do pensar humano deriva do que chama Kant de “simples disposição natural da

razão  pura,  da  qual,  aliás,  sempre  nasce  um  metafísica”  (2005,  p.57).  Esse  desejo  de

dominação ante o desconhecido é o meio pelo qual a condição humana tem a possibilidade de

escapar  do  medo angustiante da existência (ADORNO, 1985) -  nascido de uma Natureza

incontrolável - e das dores que isto causa. Assim, “Esta progressão em busca do termo final

não pode parar em nenhuma etapa intermediária. Ai está a diferença entre a consciência e os

seres naturais, que não podem ir para além de si mesmos, a não ser pela morte” (MENESES,

1992, p.31).

As discussões recentes acerca do conceito de angústia muito têm avançado, não só no

campo da filosofia, mas principalmente no âmbito das ciências sociais. Esses estudos têm

galgado grande destaque como fundamento teórico para as idiossincrasias e velocidade do

nosso tempo, efetivando-se em muitos lugares como o que há de mais avançado e desejável

para o pensamento que explicita aspectos fundamentais da subjetividade no agora. O tema da

angústia,  no contexto teórico da atualidade,  tem papel  fundamental  no plasmar das bases

epistemológicas e ontológicas em conceitos que lidam com tema do sujeito e sua relação com

termos como rizomático e o  heterogêneo (LYOTARD, 2009),que, por sua vez, surgem para

explicar as novas conformações de um mundo que já não pode ser plenamente conhecido,

acarretando uma angústia intrínseca ao existir desse sujeito. 

A relevância de nossa pesquisa reside no papel cada vez mais intenso e central das

14



discussões  da  temática  da  angústia  no  debate  das  configurações  contemporâneas  das

subjetividades no contexto atual.  Todavia, tais análises, que se pretendem ser a vanguarda do

estudo  da  subjetividade  contemporânea,  ultrapassam,  tantas  vezes,  a  filosofia  hegeliana,

principalmente no que se trata da sua reconfiguração do conceito de subjetividade, tratada

como mais  um dos  clássicos  e  ultrapassados  efeitos  da  modernidade  filosófica  ocidental,

depositando sobre a mesma certo ar de caducidade e obscuridade. Almejamos, pois, expor, no

seio de um novo conceito de subjetividade que se constrói e se implementa historicamente, o

papel central da angústia nas significações deste conceito em Hegel.  

O Idealismo Alemão, compreendido entre o final do século XVIII e meados do século

XIX, foi um movimento intelectual cuja principal inspiração foi a filosofia kantiana e suas

questões (a natureza do “eu penso”, a divisão entre o Eu teórico e o Eu prático, a centralidade

do juízo estético para a reconciliação das  dicotomias,  dentre  outras  controvérsias),  e  aí  a

polêmica  em  torno  da  subjetividade  desenvolve-se  sobremaneira,  sendo  Hegel  um  dos

maiores  representantes  deste  período,  junto  com  Fichte  e  Schelling.  Assim,  a  filosofia

hegeliana tornou-se um importante ponto de referência para pensar este e outros problemas

filosóficos, tendo (desde a morte de Hegel em 1831) sido criticada, investigada por diversos

ângulos  e  recebido  novos  teores  interpretativos  de  acordo  com  as  várias  aproximações

proporcionadas  pelo  pensamento  através  dos  séculos  XIX  e  XX.  Notadamente,  desde  a

década de 70 do século XX os estudos hegelianos têm florescido tanto na tradição continental,

o  que  de  certa  maneira  sempre  aconteceu,  quanto  na  tradição  analítica  e  pós-analítica.

Inseridas nestas tradições, podemos citar algumas correntes que dialogaram e têm dialogado

com o  pensamento  hegeliano,  descobrindo  aí  material  para  se  pensar  a  problemática  da

subjetividade  humana:  o  existencialismo  e  as  filosofias  da  existência,  a  hermenêutica,  a

fenomenologia,  a  psicanálise,  o  pragmatismo,  as  filosofias  pósmodernas.  Nestas  diversas

vertentes do pensar, um princípio que ocupa um lugar destacado é o da consciência de si,

fundamental na filosofia moderna. Entretanto, a idéia do sujeito autoconsciente que legitima o

próprio conhecimento não é acolhido sem reservas.

O caminho de produção do sujeito na filosofia hegeliana é um caminho marcado pelo

método  dialético  –  o  único  que  salvaguarda  e  respeita  a  mutabilidade,  a  diferença  e  a

contradição. O resultado, o instante agora, é apenas parte de um todo maior, que se muta e que

15



possui uma história. O resultado agora transforma-se, pois, em um cadáver que clama pelo

próximo momento, seu vir-a-ser de si mesmo, seu processo de auto-constituição incessante,

momento de um processo de geração e corrupção.

 Ou seja, o que Hegel pretende é uma reconceptualização completa da forma de estar

no  mundo  do  homem e  de  sua  forma  de  obter  o  conhecimento  dos  objetos.  O  método

tradicional  lida sempre com os universais,  com abstrações que retiram as particularidades

intrínsecas ao objeto,  visando facilitar  a  compreensão dos mesmos.  Já o método dialético

utiliza outro tipo de razão2, uma razão que não reduz tudo a uma abstração cognoscível, mas

que compreende o processo da “vida” como permeada de contingência e mutabilidade. Assim,

é  o  que  se  manifesta  para  mim,  o  fenômeno,  que  é  alvo  do  meu  conhecimento,  e  este

fenômeno é  um algo com uma história  e  com um futuro,  um algo  sempre  em  processo.

Conhecer seria, portanto, compreender a totalidade do processo. 

Perante  a  centralidade  da  temática  da angústia  na  vida  do ser  humano,  o  filósofo

alemão Hegel (1770 – 1831), em seu  sistema do  absoluto, mais precisamente no seu livro

Fenomenologia do Espírito  (2007), não poderia deixar de tematizar o conceito de  angústia

(Angst em  alemão)  como  momento  inerente  da “formação  para  a  ciência  da  própria

consciência” (HEGEL, 2002, p. 75). Entretanto, sua forma de exposição do tema é no mínimo

peculiar  e  original,  já  que  a  significação,  surgimento  e  desenvolvimento  do  conceito  de

angústia  aparece ligada ao novo conceito de subjetividade, uma consciência que  possui em

seu próprio si o seu limite (HEGEL:2002).

Nas originais compreensões da subjetividade na Fenomenologia do Espírito (2007) o

indivíduo torna-se a “forma absoluta, isto é, a certeza imediata de si mesmo, e assim é o ser

incondicionado (...)” (Hegel,  2002, p.40).  Tal configuração nega o tradicional conceito de

essência da subjetividade, que por sua vez, expõe o movimento de um constituir-se histórico,

2     (...) Hegel que via, na supressão das cisões produzidas pelo entendimento e pela representação, o cerne de
um programa filosófico a altura de seu tempo, o mesmo que afirmara que “o único interesse da razão é o de
suspender antíteses rígidas”, vê agora, nas divisões produzidas pelo entendimento representativo “a força
maior  e  mais  maravilhosa,  a  potência  absoluta”  que  faz  com que o concreto se  mova.  Como podemos
entender  esta  reviravolta?  Dentre  as  várias  interpretações  possíveis,  fiquemos com uma.  A estrutura  de
organização categorial do entendimento (que “divide” o concreto), assim como sua definição do Eu como
pura unidade sintética desprovida de realidade psicológica e conaturalidade, é a única força capaz de retirar o
sujeito da aderência ao imediato e das relações nas quais o sentido aparece como positividade oferecida a
uma  intuição  imediata.  “O  círculo  que  fechado  em  si  repousa  é  a  relação  imediata  e  portanto  nada
maravilhosa”, dirá Hegel logo em seguida. Por ser uma ruptura com o imediato, o entendimento pode ser o
início do saber (SAFATLE:2010, p.3) 

16



uma subjetividade transpassada por relações temporais que a definem.

Em  Phänomenologie  des  Geistes  (1807)  Hegel  faz  uso  da  palavra  alemã  Angst

(angústia) apenas  cinco  vezes  e,  somente,  em três  delas  seu  significado  diz  respeito  ao

conceito  de  angústia que  buscamos  aqui  estudar.  Apesar  da  pouca  repetição  da  palavra

angústia na Fenomenologia do Espírito (2007), a centralidade do conceito para compreensão

dos  desenvolvimentos  da  consciência  natural  até  o  saber  absoluto faz-se  absolutamente

mister.

 O conceito de angústia (Angst) mostra-se-á, pois, como um sintoma3 fundamental da

consciência, quando esta se depara com a possibilidade da perca iminente do que acreditara

ser sua verdade. Esse passo atrás ante o necessário atirar-se ao desconhecido e a inverdade,

tenta salvaguardar um mundo de aparências, representações e falsos conceitos de verdade, que

dão a impressão de ser toda a realidade e certeza, mas que, de fato, ainda não versam sobre a

verdade mesma, sendo ela, tão somente, a vida do todo em seu desenvolvimento.

Portanto, compreender a significação, surgimento e desenvolvimento do conceito de

angústia na Fenomenologia do Espírito (2007)  é compreender o próprio modus operandi da

consciência que tenta salvar o que acredita ser sua verdade, mas, porque, em contraponto com

sua  necessidade  intrínseca  de  ir  sempre  além  de  toda  e  qualquer  satisfação  limitada,  a

angústia, ante a perca de sua verdade, deve ser suprassumida, para que uma nova figura da

consciência surja em sua maior riqueza de determinações.

Para dar conta do nosso objeto de pesquisa, traçaremos no primeiro capítulo de nossa

dissertação conceitos e observações básicas, mas fundamentais da Fenomenologia do Espírito

(2007), almejando expor o seu lugar de destaque no pensamento filosófico ocidental, e dando

suporte  conceitual  para  o  prosseguimento  das  pesquisas  ulteriores.  No  segundo  capítulo,

deter-nos-emos na explicitação e configuração da originalidade do conceito de subjetividade

hegeliano, em suas diversas formas de aparição na obra base. Para assim, no terceiro e último

capítulo focarmos no conceito de angústia (Angst), suas idiossincrasias e sua relação com a

subjetividade. 

3    Sintoma é  aqui  entendido como o  conceito freudiano deste  termo “um sinal  e  um substituto e  uma
satisfação  pulsional  que  permaneceu em estado  jacente,  [o  sintoma]  é  uma consequência  o processo  de
recalcamento" (Freud, 1926/1980, p. 112).  

17



2 -  .

2.1. Do contexto histórico. 

Desde  os  primórdios  da  humanidade  as  formas  de  expressão  tiveram  um  papel

decisivo no processo de desenvolvimento do homem. Com o surgimento da linguagem –

momento  em  que  há  possibilidade  de  atribuir  signi  ficados  às  coisas  pela  emissão  de

vocábulos fonéticos –, adentra o homem num novo estágio no lidar com o mundo. A natureza

agora não precisaria mais ser reinterpreta da a cada segundo, pois, nessa vocalização recai

sobre “algo” uma carga de significados, criando, de forma condensada, uma identidade do que

é  aquela  “coisa”,  seja  ela  natural,  psíquica,  etc.  Tal  processo  facilitou  imensamente  a

dominação  da  natureza,  possibilitando  grandes  benefícios  para  a  perpetuação  e  o

desenvolvimento  temporal  da  raça  humana  até  os  nossos  dias.  Sobre  o  processo  de

transformação do habitat humano em cultura , Henrique Vaz (1988, p.39), no livro Escritos de

Filosofia II, interpreta que: 

Enquanto mundo objetivo de realidades simbolicamente e significadas e que
tende, pela tradição, a perpetuar-se no tempo, a cultura mostra, assim, toda
uma  face  voltada  para  o  dever-ser  do  indivíduo  e  não  apenas  para  a
continuação do seu ser, nela o indivíduo encontra, além do sistema técnico
que assegura a sua sobrevivência, ainda e, sobretudo, o sistema normativo
que lhe impõe sua auto-realização.

Com a complexificação da linguagem oral, passando pelo desenvolvimento da escrita,

até a configuração da razão como “porto seguro” para se compreender a realidade, a história

humana é marcada por sua tentativa de encontrar as respostas, os porquês, de todas as coisas.

Isso é possibilitado pelo nosso modo peculiar de relação com a Natureza, provindo de uma

consciência, que po ssibilita refletir sobre as coisas do mundo e sobre nós mesmos, tornando-

nos, pois, um ser “para-si”, convidado a ultrapassar-se a cada instante, enquanto as coisas e os

18



animais são apenas “em-si”, não capazes de se por do “lado de fora”, vivendo de aco rdo com

as leis de ação e de reação,  sem questioná-las, permanecendo sempre dentro da normalidade

de suas fronteiras. (SARTRE, 2008). 

Será, portanto, sobre o processo de exponenciação do poder consciente sobre o instin-

tivo, da razão sobre o impulso que nos deteremos mais fortemente, numa tentativa de aproxi-

mar o ápice dessa dicotomia com o período histórico da Modernidade ocidental.

Por  volta  das  primeiras  décadas  do  século  XVI,  começa a  emergir  no coração da

Europa ocidental – provinda de mais de um milênio sob a forma de organização scial marcada

pelo poder regulador da igreja católica – um esboço de modificação social, com o frescor de

um novo que se anuncia, penetrando aos poucos no interior da sociedade, até o ponto em que

se tornaria clássico, ou melhor, tornar-se-ia modernidade. Max Weber, na Ética protestante e

o  espírito  do  capitalismo,  descreve  esse  momento  como  “...  curso  de  sua  transformação

histórica, dos princípios medievais de um ética secular para um puro utilitarismo através das

diversas  ampliações  do  campo  da  religiosidade  ascética.”  (1983,  p.132).   Habermas,  no

Discurso Filosófico da Modernidade, condensa o pensamento weberiano sobre o surgimento

da modernidade como “processo de desencantamento ocorrido na Europa que, ao destruir as

imagens  religiosas  do  mundo,  criou  uma  cultura  profana.”  (2002,  p.3).  Tal  cultura,  que

emergia  de  um  contínuo  processo  de  negação  da  tradição  medieval,  necessitava  de  um

poderoso suporte para se afirmar como de fato nova, e este aporte foi a razão. Não mais

aquela razão da Idade Média, que clarificava a fé, mas uma razão poderosa e cética, que só

compactuasse com aquilo que ela própria pudesse confirmar.

Em um mundo agora desencantado, nas ações do ser humano nenhuma ordem cósmica

terá lugar. O verdadeiro é aquilo que posso observar e experimentar. Tal revolução não é so-

mente uma mudança do paradigma do conhecimento e manipulação das coisas, mas também

uma alteração da concepção que o próprio ser humano tem de si. Como ele também poderá

ser objeto de observação e, pelo menos em princípio, ser objeto de experiências, uma antropo-

logia surgirá. Nela, porém, o ser humano, de maneira até então nunca vista e vivida, encontra-

se à parte de uma ordem cósmica que, como já está indicado, determina de antemão seu lugar

no cosmos. Surge uma nova ordem, na qual o ser humano desempenhará um papel a ser ensai-

ado. Em suas Meditações, Descartes duvidará de tudo, de Deus inclusive, mas não de si, não

19



do eu. Entretanto, esta verdade do sujeito caracterizará e será característico da época moderna.

Nunca na história do pensamento o eu assumiu um lugar tão em evidência. É verdadeiro que

entre os antigos o epicurismo e o ceticismo já tinham, de certa maneira, elevado o sujeito a

um estatuto especial. Mas nenhuma das duas escolas sequer se aproximou da virada realizada

no pensamento moderno. Na modernidade, o sujeito não se caracteriza somente como um pôr-

se contra o mundo, mas como controle intelectual e tecnológico do mundo. Outra característi-

ca essencial a este sujeito é ser autodefinido, isto é, é autônomo, não ser posto por nenhuma

ordem cósmica, por nenhum deus, mas pôr-se a si mesmo, bastar-se a si mesmo. Em relação

ao controle que o sujeito exercerá sobre o mundo, ele tem suas raízes no paradigma do conhe-

cimento que valorizará quase que exclusivamente as causas eficientes. Dessa maneira, entra-

rão em cena o mecanicismo no conhecimento e o utilitarismo ético.

Emergido do interior desse contexto histórico, surge e Descartes, 1596 - 1650, pensa-

dor fundamental para a concretização do espírito dos tempos modernos. Seu pensamento leva-

nos a uma compreensão clara de um novo direcionamento do que é o homem e do que é a na-

tureza das coisas, ao escrever no seu Discurso sobre o Método (1999):

 

Por aí compreendi que eu era uma substância cuja essência ou natureza con-
siste exclusivamente no pensar e que, para ser, não precisa de nenhum lugar
nem depende de nada material. De modo que eu, isto é, a alma pela qual eu
sou o que sou é inteiramente distinta do corpo e até mais fácil de conhecer
do que este é, mesmo que não existisse, ela não deixaria de ser tudo o que é
(DESCARTES, 2000, p. 42). 

Com o desenvolver de seu pensamento, Descartes “distingue o ‘ego cogito’ como ‘res

cogitans’ da ‘res corpoera’. Essa distinção determinará ontologicamente a distinção posterior

entre ‘natureza e espírito’”. (HEIDEGGER, 2005, p.135). Assim, Descartes, divide toda a rea-

lidade em “res cogitans” e “res extensa”, ou seja, na substância pensante (mente, consciência,

razão) e na substância a ser pensada (as coisas, a natureza, a matéria). Com essa dicotomia, o

homem potencializa a forma de dominação da natureza pela exacerbação de um poder reflexi-

vo racional sob as coisas, incutindo-lhes conceituações e possibilitando a com preensão das

próprias leis imanentes à forma de estar no mundo de todas elas, por poder verificar, pela ra-

zão e experimentação, o universo como um mecanismo perfeito, funcionando sob leis rígidas,

20



as quais poderiam ser descobertas em sua totalidade, desde que sua busca fosse mediada pelo

“método”. 

De fato, para Hegel, a subjetividade aparece como o princípio dos tempos modernos.

Não é por outra razão que Hegel falará, a propósito de Descartes com seu cogito: “Aqui já po-

demos sentir em casa e gritar, como o navegante depois de uma larga e penosa travessia por

mares turbulentos: – Terra!. Com Descartes começa a cultura dos tempos modernos, o pensa-

mento da filosofia moderna, depois de ter andando por muito tempo em outros caminhos”

(HEGEL:1996, p.118). A metáfora aqui não poderia ser mais adequada. De fato, o princípio

de subjetividade com seu primado de que a verdade submeta-se à reflexão, de que o ser sub-

meta-se ao pensamento, é a terra firme, o fundamento a partir do qual a filosofia poderá re-

construir seus alicerces. Faz-se necessário que o fundamento da nova liberdade seja o que é

assegurado por uma certeza [subjetiva] que satisfaça às exigências da essência da verdade.

Este fundamento não estará em operação apenas como sujeito do conhecimento, mas guiará

também a redefinição das múltiplas esferas de valores da vida social. Afirmar que o princípio

de subjetividade é o fundamento significa assim dizer que nada pode aspirar validade se não

for transparente à reflexão subjetiva. O que nos coloca com um problema inicial sobre o pró-

prio conceito de “reflexão” e suas consequências.

Assim, no contexto da Europa, em pleno alvorecer do século XIX, uma série de fatos

históricos se sucediam com grande velocidade. O feudalismo há muito agonizava e via na

revolução  francesa  do  fim  do  século  XVIII  o  seu  definitivo  sepultar.  A  mudança  do

ordenamento social  parecia inevitável,  e  as ondas de transmissão dos ideais da revolução

(Liberdade, Fraternidade e Igualdade) pareciam desejáveis demais para serem negados. No

contexto  deste  embate,  Hegel,  tem o momento  ideal  para o desenvolver  de sua filosofia,

impregnada do frescor de sua época e do desejo de liberdade  e de unidade nacional dos

tempos da revolução. A erupção deste conexto é interpretado no prefácio de A Fenomenologia

do Espírito, em que Hegel faz da Filosofia uma filosofia do seu tempo agora, tratando-o como

um momento novo que emerge da derrocada progressiva do contexto antigo,

 

Aliás, não é difícil ver que nosso tempo é um tempo de nascimento e trânsito
para uma nova época. O Espírito rompeu com o mundo de seu ser-aí e de seu
representar, que até hoje durou, está a ponto de submergi-lo no passado, e se

21



entrega à tarefa de sua transformação. Certamente, o Espírito nunca está em
repouso, mas sempre tomado por um movimento para a frente (... ) Seu abalo
se revela apenas por sintomas isolados, a frivolidade e o tédio que invadem o
que ainda subsiste, o pressentimento vago de um desconhecido são os sinais
precursores de algo diverso que se avizinha. (2007, p.26).

Buscando ser um forte contraponto em sua época, Hegel tece uma série de críticas à

forma vigente do pensar. Utilizando-se de uma tradição dialética, com forte influência de He-

ráclito, produz uma nova forma de lidar com a razão. Ao invés do distinguir clássico de con-

ceitos e coisas pela ótica de uma lógica formal de tradição aristotélica, a razão passaria, pois,

também a uni-los em um mesmo silogismo, agora um silogismo dialético. Com isso, a razão

perde sua face de apenas separadora e categorizadora das coisas, promovendo, primordial-

mente, o dever de uni-las em sua simultaneidade intrínseca, promovendo um respeito maior e

necessário à contingência e à vida própria dos objetos. Uma razão bem treinada poderia, ago-

ra, ir aos confins de toda a realidade efetiva, unindo o que era contradição insolúvel em con-

ceitos dialéticos simultâneos, até o ponto em que “Agora, a consciência examina sua própria

certeza: seu objeto coincide com sua verdade.” (MENESES, 1992, p.56). Ou seja, a certeza do

sujeito deve, agora, coincidir com a verdade do objeto, na unidade de uma nova forma de sig-

nificação de “conceito”, assim como expõe Hegel (2007, p.24) no prefácio da Fenomenologia

do Espírito (2007): “[...] conceito deve, sobretudo, misturar as distinções do pensamento, re-

primir o conceito que diferencia restaurar o sentimento de essência [...]. 

Com efeito, a distinção radical entre homem e natureza, sujeito e objeto torna-se mais

tênue na filosofia hegeliana, já que este sujeito que vem a ser, será inserido em um mundo já

dotado com sua história e com condições mutáveis e incontroláveis específicas de cada época.

Esta historicidade e mutabilidade imanentes ao mundo modificam a forma do perceber dos

objetos, já que, 

[...] a Coisa mesma não se esgota em seu fim, mas em sua atualização, nem o
resultado é o todo efetivo, mas sim o resultado juto com o seu vir-a-ser. O
fim para si é o universal sem vida, como a tendência é o mero impulso ainda
carente de sua efetividade, o resultado nu é o cadáver que deixou atrás de si
a tendência. Igualmente, a diversidade é, antes, o limite da Coisa: está ali
onde a Coisa deixa de ser, ou é o que a mesma não é (HEGEL, 2007, p. 42).

22



Veremos mais adiante que, pelo surgir do sistema hegeliano com sua concepção ampli-

ada do uso da Razão, toda realidade efetiva, desde que pensada de forma correta, poderia ser

expressa sob aforma dialética do “conceito” hegeliano, não mais um conceito lógicoformal,

mas um conceito fluídico, que se adequasse à verdade do mundo, à mutabilidade. 

Por conseguinte, profundamente desejoso deste ganho efetivo de liberdade que os ide-

ais da revolução e o novo tempo traziam para o indivíduo e sociedade, Hegel, pergunta-se o

porquê da França ter conseguido efetivar seus ideais sob a forma de revolução, enquanto a

Alemanha ficara na pura abstração teórica da liberdade. E a resposta que chega é que há em

seu “País” um desacordo entre “(...) a vida criadora e a tradição, a ação e a contemplação”

(D’HONDT, 1984, p.21), provindo de uma “efectiva(sic) separação do sujeito e do objeto,

promovida no plano teórico pelo dualismo cartesiano e kantiano” (id). Assim sendo, Hegel,

faz uma forte crítica da epistemologia aos moldes kantianos “(...) pois acha um contra senso

tomar o conhecimento por um instrumento ou um meio de conhecer: como eliminar o que se-

ria deformação do instrumento ou do meio se o que ainda restasse tinha de ser objeto do co-

nhecimento (e de nova crítica)?” (MENESES, 2003, p.20).

2.2 - Breves diálogos com à tradição, posicionamentos iniciais e da 
importância do conceito de experiência.

Em sua Fenomenologia do espírito, Hegel pretende inicialmente retomar criticamente

como posição de partida de sua exposição o ponto de vista da representação subjetiva moder-

na. Assim, adota, em um primeiro momento, a cisão sujeito e objeto partindo da posição da

consciência natural e de suas condições fenomênicas, o que de fato o aproxima de Kant e de

Fichte, embora se diferencie deles estabelecendo uma crítica a essa posição subjetiva. A pró-

pria consciência fenomênica a executa sobre si. Hegel amplia, para isto, o conceito kantiano

de experiência, que se limitaria essencialmente ao epistêmico, abrangendo com sua crítica a

experiência viva do Espírito, em sua formação histórico-conceitual. Conforme Hegel, inicial-

mente, para o emergir da filosofia, parece ser necessário como ponto de partida a experiência,

que possibilita à consciência se refletir e se criticar no próprio movimento de formação. Há

nesse movimento uma crítica à posição kantiana, por ser uma crítica do conhecimento que in-

23



cide tanto sobre a consciência filosófica como sobre a comum, de forma indiscriminada, como

se esta última tivesse que aceitar imediatamente os parâmetros da consciência filosófica. 

Em Kant, o entendimento se objetivou como síntese sujeito-objeto, como condição de

objetividade, sintetizando aprioristicamente sensibilidade e entendimento, como trata na lógi-

ca transcendental, através do esquematismo, para com isto tornar possível a experiência teo-

rética (fenomênica). Com base nesse movimento crítico de Kant em sua dedução transcenden-

tal,  tanto Fichte quanto Schelling tratam de uma reconstituição da consciência fenomênica

para atingir sua posição incondicionada, ou transcendental, como condição para si própria, en-

quanto fenomênica. Assim, fundamentam toda experiência fenomênica. Fichte, em sua Dou-

trina da ciência, no capítulo sobre a  Dedução da representação, pretende expor essa passa-

gem da consciência comum à filosófica a partir de uma duplicação no movimento transcen-

dental da atividade produtora do Eu (espontâneo), que se encontra numa relação de dupla di-

reção ao não-eu (limitante). Tal duplicação torna-se reconhecimento de uma diferenciação –

“a saber, a primeira (direção) é refletida por um mero travo de fora (não-eu), a segunda, por

espontaneidade absoluta (Eu)” – que só é possível no interior da reflexão filosófica, que é co-

locada arbitrariamente no começo da própria investigação, “mas o problema é justamente de-

monstrar esse pressuposto da possibilidade de toda reflexão filosófica como factum originário

da consciência natural” (FICHTE:1974, p.123). De fato, Fichte pretende uma prova do pres-

suposto de toda reflexão filosófica, e conduz, com isto, a consciência comum à filosófica.

Este é um movimento semelhante ao de Schelling em seu Sistema do Idealismo Transcenden-

tal, que começa definindo que “todo o saber se baseia na coincidência de algo subjetivo com

algo objetivo. Com efeito, só se sabe o verdadeiro, e a verdade é posta geralmente na coinci-

dência das representações com seu objeto” (SCHELLING:1988, p.149) Em um movimento si-

milar a Fichte, Schelling tenta abstrair tal identidade e mostrar que partindo do saber (Espíri-

to) se chega ao objeto (Natureza) e à própria unidade. Tal movimento, como visto, que parece

conduzir a consciência fenomênica à filosófica, tanto em Fichte, quanto em Schelling, pressu-

põe arbitrariamente a própria unidade e parte de sua mera abstração artificial. De fato, esses

procedimentos vão diferenciar-se de certo modo da metodologia da reflexão de Hegel na sua

Fenomenologia do espírito.

Hegel pretende substituir todas as explicações abstratas acerca da gênese do saber,

24



através  de  uma  crítica  à  consciência  comum ou  natural,  efetuada  por  si  mesma  em sua

passagem pelo  mundo,  pois  esta  deve  ultrapassá-lo  para  chegar  à  consciência  filosófica.

Segundo Hegel, tal movimento não deveria ser então  entendido como uma interferência da

posição  filosófica  mediada  sobre  a  natural  imediata,  mas  sim  de  uma  automediação  da

imediatidade da consciência natural, que seria uma consciência tomada em sua imediatidade,

que  ainda  não  se  reconhece  como  espírito,  porém,  por  isso,  cinde-se  deste  com  uma

independência  própria,  uma subjetividade  abstrata  e  estranha  a  si  mesma.  O conceito  de

“consciência natural” não tem um sentido a-histórico, mas sim é uma representação do grau

de consciência.  A “natureza”  ou ainda  a  “naturalidade”  da  consciência  é  constituída  pela

tradição cultural do próprio indivíduo cultivado que, como se verá no fim deste trabalho, só

pode ser assimilada em sua completude no término do movimento da  Fenomenologia do

espírito.  Hegel  pensa  que  tudo  (o  todo)  está  pleno  de  pensamento.  Enquanto  a  filosofia

kantiana é um idealismo transcendental, o sistema hegeliano é um idealismo absoluto. Dentre

outras  coisas,  isso  significa  dizer  que  diante  do  “eu  penso”  transcendental,  condição  de

possibilidade  para  a  consciência  da  experiência  (que  para  Kant  é  o  processamento  das

intuições sensíveis pelas categorias que são inerentes ao ser humano),  é posto o absoluto,

conceito que deverá ser esclarecido ao longo desta investigação. Mas desde já se deve dizer

que, para Hegel, o conceito do absoluto visa a reconciliação de qualquer duplicação, como

acontece no sistema kantiano, sem ser, entretanto, uma igualdade indiferenciada, como no

idealismo  schellingiano.  Acerca  deste  conceito,  Hegel  manterá  um  diálogo  estreito  com

Schelling. E sua grande crítica a ele é a questão em torno da mediação de seu conhecimento.

A  idéia  de  intuição  intelectual,  conhecimento  imediato  do  absoluto,  é  crucial  para  a

compreensão do pensamento de Schelling e merecerá nossa atenção adiante. Entretanto, esta

imediação muito incomodará a Hegel,  levando-lhe a  combater  tal  doutrina.  São várias as

razões que animaram Hegel a escrever a obra analisada nesta dissertação, a Fenomenologia

do Espírito (2007), as quais mencionaremos em breve, mas o fato de ser concebida como uma

introdução ao seu sistema filosófico e como um caminho a ser realizado pelo próprio leitor,

indicam a importância que Hegel dá à noção da mediação.

Compreendemos a Metafísica Clássica como uma relação imediata  entre  o ser e o

pensar, e na Filosofia kantiana como dialética, pois já ocorre a mediação do imediato, mas

25



ainda sob uma relação estática entre termos disjuntos.  No Sistema hegeliano, a alteridade

organiza-se na  dinâmica  da  “alteridade  especulativa”,  pois  é  o  movimento  que  articula  e

identifica, através da negação e da mediação, aquilo que é do interior e do exterior, objetivo e

subjetivo. Para Hegel, a negação que diferencia aquilo que é subjetivo do que é objetivo deve

ser suprassumida para a identidade destes dois termos.  Determina-se o Sistema hegeliano

como  uma  unidade  coerente,  isto  é,  como  uma  estrutura  do  imediato  mediatizado.  Os

princípios  lógicos  da  auto-diferenciação  e  auto-reflexão  (exteriorização  de  si  mesmo  e  o

retorno a si mesmo) organizam o todo do Sistema Filosófico de Hegel. 

Hegel coloca que a separação subjetivo/objetivo levou Kant a resultados que limitam a

atividade da razão e a amplitude do conhecimento de conteúdos propriamente filosóficos.

Ora, o elemento da alteridade na Filosofia Kantiana caracteriza-se de forma mais complexa e

mais determinada que o da Metafísica Clássica. Em Kant, a ação negadora da razão leva a sua

separação  com  o  mundo  externo  e,  assim,  apresenta  as  coisas  como  fora  da  realidade

subjetiva,  ou  seja,  a  alteridade  coloca-se  como impossível  de  ser  conhecida  como em si

mesma,  mas  apenas  como  fenômeno.  Para  Hegel,  deve-se  ultrapassar  esta  posição  de

diferenciação do sujeito e da coisa-em-si, isto é, de uma posição de radical diferenciação, na

qual se verifica a separação dos extremos (mundo interno e mundo externo). O fundamento

que faça emergir uma nova filosofia deve superar os limites da razão postos por Kant para

poder incluir os conteúdos propriamente metafísicos. Através das identificações entre interior

e exterior, objetivo e subjetivo, pelo processo lógico de mediação reflexiva, Hegel estrutura

sua Filosofia Especulativa, que inclui a alteridade como elemento interno a este Sistema.

Logo,  a  filosofia  deveria  ir  além  do  idealismo  kantiano,  da  separação  radical  do

sujeito-objeto e da separação entre homem e mundo, natureza e espírito, que nos leva a uma

descontextualização do sujeito ante a sua cultura e movimento intrínseco do mundo, e, assim,

“voltar-se para o que é,  que está  dado,  remontando,  progressivamente,  a  seu processo de

constituição. Trata-se de apreender no ser imediato o conceito que nele se faz presente e se

realiza.” (ROSENFIELD, 2002, p.29)..

O sujeito e o fenômeno kantianos são rigorosamente anistóricos (...) o
movimento  dialético  da  Fenomenologia  prossegue  como

26



aprofundamento dessa situação histórico-dialética de um sujeito que é
fenômeno para si mesmo no próprio ato em que constrói o saber de
um objeto  que  aparece  no  horizonte  das  suas  experiências.  Assim,
Hegel transfere para o próprio coração do sujeito - para o seu saber - a
condição de  fenômeno  que Kant  cingira  à  esfera  do objeto.  (VAZ,
2007, p.11).

.

Para tanto, a  Fenomenologia do Espírito (2007)  é idealizada como um caminho da

experiência da consciência, uma tentativa de não permitir que nenhum pressuposto permaneça

intocado. É essencial observar que, nas introduções de seus escritos, Hegel sempre retoma a

questão de como iniciar uma obra filosófica, já que esta se caracteriza como o próprio fazer

filosófico. E pode-se dizer que o resultado alcançado naquelas introduções é somente advertir

que todo a exposição ali realizada deverá ser “provada” pela experiência, a ser feita, do objeto

de estudo. Na introdução da Fenomenologia, Hegel apostará na experiência da consciência e

na dialética, entendida, neste momento, como o diálogo da consciência consigo mesma e com

a totalidade na busca do conhecimento da verdade, seja acerca de si mesma, seja acerca da

totalidade, como o meio seguro da consciência natural tornar-se consciência filosófica. Este é

um caminho espiritual e pedagógico.

O em si (Ansich) é a forma do pensamento no qual o que está em xeque é o que o obje-

to do pensar é, sua essência. Hegel parece pensar no conceito aristotélico de potência. O que

para Aristóteles necessita ser  atualizado, para Hegel precisa se tornar  para si  (Fürsich). O

Fürsich é o tomar consciência do que é Ansich, é tomar para si o que até então era somente

em si. Em contextos nos quais a discussão hegeliana põe maior acento sobre o prático, o Für-

sich, além do sentido de “para”, ganha o significado de “por” si, ou seja, de autonomia. No

momento do  Ansich,  a atenção encontra-se sobre o objeto em detrimento do sujeito para o

qual o objeto é, no do Fürsich, o contrário acontece. O pensamento terá necessidade de recon-

ciliar estes dois momentos antagônicos em um diverso, que Hegel chamará de em si e para si.

Neste momento, se está considerando tanto o sujeito quanto o objeto, e aqui a liberdade e a

consciência são mais plenas. Este é o momento do  saber absoluto, filosófico. E equivale a

uma outra “voz” presente na Fenomenologia, aquela do para nós. Ela é a orientação de Hegel

através da exposição e experiência do caminho da consciência. É muito discutido se esta inter-

venção de Hegel não trairia a proposta mesma da obra. Pode iluminar nossa compreensão uma

27



passagem da “Introdução” à  Filosofia da História, na qual Hegel exprime que ao comentar

certos momentos do caminho filosófico não está pressupondo os resultados a serem alcança-

dos, nem suas causas, mas simplesmente aproximando-se a eles como alguém que já conhece

o caminho, tendo-o antecipadamente percorrido. Porém, tudo o que este para nós indica deve-

rá ser demonstrado e, no caso particularda exposição fenomenológica, deverá ser experimen-

tado pela  própria  consciência.  Por  essa  razão,  seu  caminho será  de  desespero existencial

(Verzweilflung), pois continuamente toda as suas certezas e verdades cairão por terra. Somente

à medida que a consciência se tornar em si e para si, não irá se cindir existencialmente, mas

compreender-se-á como espírito consciente de si, não mais excluindo a negação, quer dizer,

suas frustrações e esvaziamento do que pensava ser, mas suprassumindo-a, ou seja, incorpo-

rando-a e compreendendo-a como instância para seu crescimento e liberdade. Estes três ins-

tantes da totalidade, que é o absoluto, se concretizam na consciência, consciência de si e ra-

zão. 

O movimento que premia a totalidade investigada é a dialética, que aqui

Hegel entende como o diálogo da consciência entre sua certeza e sua verdade, isto é, entre a

compreensão que tem de si subjetivamente e aquela alcançada a partir da objetividade, do em-

bate com a alteridade. O movimento, assim, é permanente, ainda que almeje pela ocasião da

reconciliação de certeza e verdade, o saber absoluto.

Todavia, quando o saber da consciência é absoluto, continua a ser dialético, pois a

consciência sempre é na relação com um outro e diante deste é sempre outra também. A dife-

rença é que nos saberes não filosóficos a consciência, como espírito, já que a partir de um ins-

tante isso será sua certeza e verdade, não possuirá uma compreensão cabal de si. No entanto, o

movimento não pára ao se tornar saber absoluto, mas ganha aí a consciência de ser tal movi-

mento, isto é, torna-se saber filosófico.

A experiência é o experimentar do em si, do para si e do em si e para si, quer dizer, o

conceito hegeliano de experiência expande em muito o kantiano e fichteano. Na tentativa de

unir o que parece ser incongruente, por um processo lógico de não-contradição, de uma lógica

formal de inspiração aristotélica, Hegel, utiliza-se de seu método dialético que engloba os

contrários, suprassumindo a aparente contradição numa nova relação criada a partir da supera-

28



ção desta oposição radical pura e simples. Isto pode ser verificado quando o autor faz a distin-

ção didática, do Absoluto enquanto em-si e para-si.

 

Em-si, a vida divina é unidade serena e tranquila, não está engajada no ser-
outro, nem na  alienação,  nem no movimento para ultrapassar a  alienação.
Para-si, porém, sua natureza é o movimento de sua forma, a atualização de
sua  essência.  O  verdadeiro  é  o  Todo,  o  resultado,  a  essência  tomada
plenamente efetiva, sujeito e desenvolvimento de si mesmo, é só no fim o
que é na verdade. (id, p.16.)

Ou seja, a forma em-si do absoluto caracterizaria a filosofia do ser imutável, perfeito,

perene.  Por  outro  lado  a  parte  para-si,  caracterizada  pela  mudança,  geração  e  corrupção

corresponderia  à  filosofia  voltada  ao  que  está  dado,  remontando  progressivamente  seus

efeitos.  Com esta união o negativo se faz presente em todo o universo de possibilidade de

manifestação, pois no processo de determinação, sob a forma do aparecer da realidade efetiva

no tempo, o absoluto cria uma negação, uma contradição consigo mesmo, já que sua essência

(em-si) é imutável, perene. Assim, a sua essência, pelo processo de mediação –  igualdade

consigo mesmo em movimento –,  é  convidada a ultrapassar-se,  pelo continuo processo de

atualização do para-si, que ao se manifestar formando o real, atualiza a própria essência, com

as particularidades provindas deste processo de auto efetivação.

Faz-se mister, entretanto, reafirmar que esta divisão (Em-si e Para-si) é meramente do

entendimento humano, enquanto consciência finita, que tem na forma de apreender as coisas a

necessidade do entendimento de distinção e separação. Já pra o absoluto esta divisão não tem

sentido por ser o verdadeiro, o absoluto,  o todo, ou seja,  a complementaridade necessária

entre  essência  e  existência,  imutabilidade  e  manifestação,  em-si  e  para-si,  união esta  que

forma a verdade do todo. 

2.3 . Do conceito de Absoluto e da verdade como correspondência entre ser e pensar. 

29



O ponto mais fundamental e mais difícil de toda filosofia hegeliana trata-se justamente

da forma como o autor conceitua o absoluto, que só se compreende na exposição da totalidade

do sistema. Para explicar a mutabilidade constante do mundo e a possibilidade de obter o co-

nhecimento mesmo em vista desta multiplicidade, Hegel, utiliza-se de uma concepção original

no processo de formação da realidade.  O uso do conceito de “absoluto” sempre foi mais ou

menos corrente na História da Filosofia. O mesmo não se pode dizer de seu uso substantival

(o absoluto). O primeiro registro deste uso substantival encontra-se em De Docta Ignorantia

de Nicolau de Cusa, em 1440. Em seguida, este substantivo foi importante para o pensamento

de Spinoza. Em ambos os casos, refere-se a Deus. Este conceito foi formulado definitivamen-

te por Kant por volta de 1800, definido como o incondicionado, ilimitado, infinito, não afeta-

do por nada fora de si. Contudo, para ele, o absoluto não poderia ser objeto do conhecimento.

O Idealismo Alemão  terá  em alta  conta  o  absoluto:  primeiramente  Fichte,  depois

Schelling. Este último, que em princípio assumia o idealismo fichteano como verdadeiro, aca-

bará por criar uma teoria da identidade neutra, que afirma que o absoluto é uma identidade

subjacente tanto ao sujeito quanto ao objeto. A partir do absoluto schellinguiano Hegel desen-

volverá sua teoria. Hegel afirma que a tradição filosófica tem compreendido o absoluto apar-

tado do conhecimento. Ele é o que está do “outro lado” da atividade do conhecer, nossa, sub-

jetiva. O absoluto equivale à  coisa em si  kantiana, que não podemos conhecer. (Ainda que

Kant se abstenha de usar esta noção como substantivo, não o aplicando sequer à coisa em si,

seus sucessores o farão.) Sua discussão estará ao redor da possibilidade, negada por Kant, de

conhecer o absoluto. Sobre isso, Hegel argumentará que é nosso próprio ato de conhecimento

que levantará nossa suspeita em relação à validade de nossa ação, pois pensamos que o conhe-

cimento é um instrumento do qual nos servimos para nos relacionarmos com o absoluto, e ao

empregá-lo não deixamos aquele absoluto intacto e, assim, não é a ele que conhecemos, mas

nossa relação com ele. Aqui, Hegel está dialogando com a escola empirista. Mas ele também

critica a escola racionalista que tomará o conhecimento como um meio passivo pelo qual o

absoluto estabelece contato conosco. Não contrariamente ao que foi exposto em relação à es-

cola empirista, aqui também o absoluto só é para nós a partir do conhecimento que, mesmo

sendo passivo, é um meio. Também nos é permitido ler esta crítica sendo dirigida especial-

mente a Kant: a imagem do conhecimento como meio equivaleria à faculdade da sensibilidade

30



e aquela do conhecimento como instrumento, à faculdade do entendimento. Hegel indica que

tanto uma posição diante do absoluto quanto outra não é viável, pois erige uma coisa entre nós

e o absoluto, coisa que é o conhecimento, e impõe uma verdade para nós diversa da verdade

em si. O que está em jogo é uma crítica à, então avançando a passos largos, epistemologia tra-

dicional, de Descartes a Kant. Hegel considera essa preocupação excessiva, afirmando que o

“medo de errar pode constituir o próprio erro”, isto é, que avançamos no conhecimento do ab-

soluto sem necessitar nos fecharmos no discutir o que é esse conhecer mesmo. Sua visão é a

de que a Filosofia deixara de conhecer o absoluto, a asseverar que o conhecimento do que é,

da coisa mesma, da coisa em si, não é possível – como atesta a filosofia crítica.

No terceiro capítulo da Fenomenologia, Hegel levará o argumento kantiano da coisa

em si a suas últimas conseqüências, criando a imagem do “mundo invertido”. Ele pensa que

somente através desta divisão entre nós e o absoluto, a “mente” e o sujeito, surgem como uma

questão a ser discutida.  Indo, então,  de encontro ao pensamento moderno, assevera que a

“mente” é uma invenção, não uma descoberta.

No entanto, vê nisso um movimento necessário do espírito que não devemos simples-

mente negar, mas compreender e suprassumir. A epistemologia, tal como foi construída, crê

que o conhecimento ou é instrumento ativo ou meio passivo, é algo entre o que somos e o que

queremos conhecer, e mais, pressupõe uma diferença entre o que nós e o conhecido. Assim, o

conhecimento passa a ter um estatuto diverso de nós mesmos.

A partir dessa concepção, surge uma nova teoria da verdade: da verdade como corres-

pondência entre nossa experiência e a coisa em si, ou seu mero parecimento ou fenômeno.

Descartes, por exemplo, afirmará que nosso conhecimento é verdadeiro, pois Deus, em sua sa-

bedoria e bondade, não permitiria que fôssemos enganados. No caso de Leibniz e de Berkeley,

a hipótese da  coisa em si  nem surge, porque nossas experiências são causadas pelo próprio

Deus. Kant irá transformar decididamente esta visão das coisas. Ele confirma a crença empi-

rista de que somente conhecemos porque as coisas afetam nossa sensibilidade, adicionando,

todavia, que, através de nossa faculdade do entendimento, constituímos a realidade. O nosso

aparato cognitivo é de tal ordem, que parece que os objetos estão fora de nós, mas, verdadei-

ramente, eles estão em nós. Sequer temos condições de afirmar que há objetos em si mesmos

fora de nós. Apenas Deus pode saber isso, pois conhece por meio da intuição intelectual. O

31



conhecimento como obstáculo é o que Hegel pretende suprassumir, dando continuidade da ta-

refa de extrair a coisa em si da filosofia kantiana empreendida por Fichte e Schelling, pois o

absoluto é a totalidade do real e nada pode existir aparte dele. Afinal, o que seria o conheci-

mento fora do absoluto?

A verdade é o todo, quer dizer, a verdade é o absoluto. Ela não existe onde há parciali-

dade, relatividade. A unidade de medida para a consciência determinar o que é verdadeiro é

sua própria experiência, mas aqui “experiência” expande-se para além da esfera cognitiva,

epistemológica. Como Hegel não crê na divisão ontológica entre teoria e prática, conhecimen-

to e ação, tudo é experiência, o que significa afirmar: experiência é o movimento mesmo que

a consciência é e faz. Na tentativa de dizer a verdade e agir conforme ela, a consciência ex-

pressa uma concepção de verdade que é posta à prova. E o caminho trilhado pela consciência

na Fenomenologia do Espírito (2007) mostrará que a consciência estará sempre a se frustrar,

perdendo sua verdade. Sendo assim, como sustentar que ela possui verdade? Como, se ela se

perderá? Isso seria o mesmo que relativizar a verdade, cada forma da consciência tem sua ver-

dade... Como  parâmetro é sempre a consciência, o que lhe importará será a compreensão de

sua verdade, quer dizer, a coerência. Tal como acontece no conceito de experiência, “coerên-

cia” não se limita somente ao epistemológico, mas à auto-satisfação em todos os âmbitos da

consciência, à sua integridade. Outra observação merecedora de nossa atenção é que o modelo

que a própria consciência se dá (e que lhe permite ser coerente) não é único. Na experiência

que faz e cuja descrição é a própria Fenomenologia do Espírito, a consciência vai mudando os

seus próprios modelos e paradigmas de verdade. Por isso que se afirmará que o absoluto não é

uma única visada da totalidade, mas a totalidade mesma, quer dizer, ele é o caminho formado

por todas as dúvidas desesperadas da consciência em relação a si, ao mundo e a Deus, em bus-

ca de auto-satisfação e integridade. O saber fenomenal, exposto ao longo da Fenomenologia

do Espírito, diferencia-se do saber filosófico, amadurecido, na medida em que se apresenta

em várias figuras. 

Estas são instantes em que os critérios que a consciência se dá acabarão por se mostra-

rem insuficientes, fazendo-lhe ser experiência de desespero, necessitando cambiar seus para-

digmas. A mudança profunda pela qual a consciênciapassa não lhe é imposta por nenhuma

força exterior a ela. Isso é o que Hegel chama de contradição.Também esse conceito ultrapas-

32



sa a compreensão que possui no contexto da lógica formal. A consciência vive a contradição,

não a tem somente. E é ela que move a consciência em direção ao verdadeiro. Para a consci-

ência natural, o verdadeiro estará sempre desvanecendo diante de seus olhos, tal como um oá-

sis no deserto que desaparece como miragem. Contudo, ela está sempre em busca dele, não há

outra maneira! Para a consciência filosófica, entretanto, que se encontra na terra da verdade,

esta é a compreensão de todo o processo.

Mas a  ocorrência  dessas diversas  figuras  aponta para uma meta que a consciência

constantemente persegue, a saber: a coincidência de seu conceito com o seu objeto. Este coin-

cidir é precisamente o saber absoluto. E ao alcançarmos este nível de compreensão, encon-

tramo-nos precisamente no âmbito da Filosofia propriamente dita, pois aqui o saber não preci-

sa ir além de si mesmo, mas está confortavelmente no lugar que é o seu. O caminho que a

consciência percorreu lhe levou à sua verdadeira existência e essência, já não distinguindo

nada de si, não estando presa a nada alheio, e isso coincide com a natureza mesma do saber

absoluto.

O absoluto agora é substância e, além disso, sujeito, na medida em que todas as coisas

que se manifestam, se  manifestam dentro do absoluto (concepção de substância),  em seu

processo de autodeterminação, numa mediação consigo mesmo (concepção de substância que

é  sujeito).  Ou  seja,  essa  substância  subsiste  por  si  mesma  e  seu  movimento,  fruto  das

particularidades de ação de cada objeto em particular, é uma igualdade consigo no seu saber

de si mesmo, num movimento que nunca cessa. O ser que manifesta sua essência plenamente

em sua existência (forma as coisas do mundo), que por sua vez atualiza a essência, o ser que é

em-si e para-si ao mesmo tempo. Assim comenta Paulo Meneses, 

“A substância  viva é o ser  que é  sujeito,  i.e:  'ser  que e  real  somente no
movimento de se pôr a si mesmo'· ou seja 'que é mediação entre seu próprio
tornar-se  outro  e  si  mesmo.''''  Pura  e  simples  negatividade  é  o  sujeito,
enquanto cisão do simples em duas partes,  duplicação oponente, fissão que
dilacera a imediatez  fazendo assim cada termo, desdobrando-se,  tomar-se
concreto reconstituindo o todo. Devir de si mesmo, círculo que tem o fim no
Começo, mas só é efetivo mediante sua atualização e seu fim (2007, p.15).

Portanto,  o  absoluto  não  é  mais  algo  imóvel,  imutável  e  perfeito como  queria

Parmênides, ou mudança absoluta num suceder pleno de contrários heraclítico, ou a natureza

33



no  panteísmo de  Espinoza,  é  a  união de  todos esses  conceitos,  que,  tantas  vezes,  podem

parecer contraditórios, mas que pela lógica dialética da suprassunção (movimento imanente às

coisas de negar a si mesmo, conserva a si mesmo, e elevar-se a um novo ponto mais elevado),

supera unindo os conceitos da tradição na nova forma de expor o absoluto como sujeito. 

Logo, a substância em Hegel se, 

...é “sujeito”, ela o é graças a “pôr-se” enquanto tal, num processo em que se
opera a transmutação do “eu” da consciência individual em uma entidade
coletiva, que é o Espírito aparecendo a si por suas distintas experiências...
Estamos diante de “experiências” da consciência e da consciência de si que
só são individuais sob um de seus aspectos, quando, na verdade, trata-se de
determinações de um processo que as ultrapassa (ROSENFIELD, 2002, p.
47).

2.4. Importância do negativo e da categoria de mediação no método 
dialético.

O negativo faz mover o processo de construção do conceito, trazendo a contradição

para o seu cerne, fazendo-o movimentar-se pela suprassunção (aufheben) – negar, elevar e

conservar – criando, da contradição iminente, um novo que superou as contradições, ou seja,

o conceito na filosofia hegeliana é algo como o real, fluídico, mutável, pois a “Coisa mesma

não se esgota em seu fim, mas em sua atualização, nem o resultado é o todo efetivo, mas sim

o resultado junto com o seu vir-a-ser” (HEGEL, 1992, p.29).

A  filosofia  hegeliana  possui  na  negatividade  e  no  negativo  elemento  central  de

constituição de seu sistema, em especial da Fenomenologia do espírito. Esta, em se tratando

de uma apresentação inicial da formação para a ciência e, por isso mesmo, ainda do ser - aí

imediato do espírito para a consciência, no elemento de sua abstração nos seus momentos de

saber e de verdade, apresenta, num primeiro momento, a desigualdade entre a subjetividade e

a objetividade. Tal diferença, segundo Hegel, tem como motor a negatividade. De fato, é o

que movimenta a Fenomenologia do Espírito (2007), sendo mesmo a sua “alma”.

Portanto, o negativo é o próprio processo imanente de construção da realidade efetiva,

34



um processo incessável de determinação, onde o aparecer e o evanescer das determinações no

real são todos momentos absolutamente necessários. Fica evidente, pois, que a lógica formal,

dedutiva  não  pode  trazer  à  tona  a  verdade  do  mundo,  isso  só  é  possível  quando  nosso

pensamento eleva-se a um princípio dialético, que trate a realidade assim como ela é, em seu

contínuo processo de vir-a-ser, ai sim, o pensamento sobre o objeto e o objeto mesmo terão

uma identidade coincidente, pois o “especulativo não pode ser expresso na forma de uma

proposição” (HEGEL: 2005, t.2, p.153).

O negativo surge primeiro como 'desigualdade' entre o Eu e a substância/objeto. Mas é

também 'desigualdade' da substancia consigo mesma. Pois o que parece ocorrer fora, como

atividade dirigida contra (a substância), é de fato sua própria operação: e nisso a substância se

revela ser, essencialmente,  sujeito.  Assim, quando a substância 'perfaz completamente a sua

manifestação, então o Espírito terá feito seu 'ser-ai' coincidir com sua essência, quer dizer, o

Espírito toma-se, para-si, objeto tal como é (MENESES, 1992, p.19-20).

O negativo é tido como a mediação do conceito, que segundo Hegel, seria a superação

da pura imediatidade e  da mediação finita  da representação que se estabelece como uma

negação da objetividade em sua representação conceitual subjetiva. Trata-se de superar tal

posição  através  de  uma  mediação  especulativa  que  se  constitui  através  de  uma  negação

baseada na autodeterminação da substância. Nesse movimento, o conceito desenvolvido por

Hegel  é  o  de  suprassunção  (Aufhebung)  expressão  que  comporta  três  sentidos:  negação,

conservação e elevação – da desigualdade inicial entre o eu e o objeto. Nesse movimento

triádico  do  suprassumir,  há  uma  superação  da  diferença  dada  na  mediação  finita  da

representação, constituindo - se em uma diferenciação interna da substância consigo mesma.

Enquanto tal, esse movimento é uma automediação, cuja negação seria assim a capacidade

própria do conceito de se determinar, ou seja, sua determinidade em se negar como imediatez,

no agir da substância como sujeito, em que se objetiva na exterioridade de si que retorna sobre

si, vindo a ser o que é, ou seja, substância mediatizada. Pode-se tirar disso a relação intrínseca

entre determinação e negação, em que então se institui não só como o dito em Spinoza e

ressaltado por Hegel que a “determinação é uma negação” , mas também que toda “negação é

uma determinação”. O negativo assim assume a forma mediati va entre a substancialidade do

Absoluto e seu próprio movimento de apresentação (Darstellung).  O efetivo se estabelece

35



através  da  negatividade  da  experiência  nesse  movimento  mediativo  entre  a  representação

(finita) e a especulação (infinita).

Experiência  é  justamente  o  nome  desse  movimento  em  que  o  imediato,  o  não-

experimentado, ou seja, o abstrato– quer do ser sensível, quer do Simples apenas pensado – se

aliena  e  depois  retorna  dessa  alienação  [Entfremdung],  e  por  isso  –como  é  também

propriedade da consciência – somente então é exposto em sua efetividade e verdade. A relação

experiencial  é  essencial  no  movimento  da  Fenomenologia  do  Espírito,  pois  articula  os

momentos  tanto  de  subjetividade  quanto  de  objetividade.  A  experiência  mostra  a

exteriorização de si da substância, na experimentação do mundo, até sua efetivação, passando

através de seus vários níveis da sua formação na consciência, até que o em –si seja para-si e,

com isso, o Verdadeiro seja o Absoluto, e o Absoluto seja o Verdadeiro. 

Com efeito,  esse movimento de exteriorização da substância  é  o que constitui  sua

mediação, ou seja, sua negatividade, que ter por essência ser sujeito, ou de pôr a si mesmo

oposto  a  si,  O  negativo  para  Hegel  é  o  que  movimenta  a  consciência,  pois  somente

fracassando ela  continua  a  buscar, construir  e  descobrir-se  a  si  mesma.  É na  ação que  a

consciência descobre o que é, transferindo o que era absolutamente outro, ou seja, em si, ao

âmbito do para si, o que era em si o era somente para ela. Mas um novo objeto aparecerá para

ela, pois à mudança do sujeito equivale uma mudança do objeto, isto é, descobrindo-se como

diversa do que era, a consciência terá novos os objetos apresentando-se a si. Existirá, por isso,

um  novo  saber  diante  dela.  Dessa  maneira,  seu  insucesso  só  é  negativo  para  a  própria

consciência, pois em uma perspectiva objetiva isso é o que a faz crescer. Para o leitor da

Fenomenologia, a quem Hegel se refere quando emprega o para nós, a negatividade é, por um

lado, motor de crescimento, e, por outro, o que vincula as diversas figuras singulares. Como

diz  Hyppolite,   “A  negatividade  é  a  única  a  permitir  ao  conteúdo  desenvolver-se  em

afirmações sucessivas, em posições particulares, ligadas umas às outras pelo  movimento da

negação”  (1999. p.31). Como, porém, pode, a negatividade, engendrar diversas figuras da

consciência?  Ela  é  inerente  ao  conteúdo  da  coisa  negada.  O  que  fundamenta  isso  é  a

afirmação hegeliana de que o todo é imanente a estedesenvolvimento da consciência, mas

investigaremos  isso  mais  adiante.  Entretanto,  seria  mais  correto  dizer  que  o  objeto  da

Fenomenologia do Espírito  (2007) é propriamente o espírito.  Para nós, a consciência já é

36



espírito, mas para ela haverá um longo caminho até a compreensão de sê-lo. A proposta da

obra é ser a ciência (“logia”) do aparecimento (fenômeno) do espírito.

Esta nova filosofia que insurge de um homem  incrustado rizomaticamente nos pilares

histórico-sociais, é exercida por um novo tipo de sujeito, não mais um sujeito em separação

radical com os objetos do seu conhecer, nem dotado de uma razão tirânica que a tudo pode

conceber  e  retirar  suas  verdades  por  simples  mecanicismos  racionais,  mas  uma  razão

ampliada, que não apenas distingue entre os universais criados, mas que premia e respeita a

mutabilidade,  e  as  idiossincrasias  de cada objeto,  cada  contexto  em particular, como fala

Merleau-Ponty, 

Hegel está na origem de tudo o que se 'realizou de grande em Filosofia há
um  século  -  p.  ex.,  o  marxismo,  Nietzsche,  a  Fenomenologia,  o
Existencialismo alemão, a Psicanálise -, ele inaugura a tentativa de explorar
o irracional e integrá-lo em uma razão ampliada, tentativa que permanece a
tarefa de nosso século. Ele é o inventor desta razão mais compreensível que
o entendimento que, capaz de respeitar a variedade e a singularidade dos
psiquismos, das civilizações, dos métodos de pensamento e a contingência
da História, não renuncia, no entanto, a dominá-los a fim de conduzi-los à
própria verdade. (1977, p.110).

A  filosofia  deve,  pois,  imbricar-se  na  mutabilidade  incontrolável  do  mundo,

embrenhando-se no presente, buscando descobrir a si mesma como o saber pensante da sua

época, em que nasce e se desenvolve, pois tudo que é produzido seja ele material, psiquico,

filosófico é produto, necessariamente, do seu contexto histórico – filha do seu tempo. Sendo,

pois, o  mais importante papel da filosofia captar sua época em conceitos. (KERVEGAN,

2008). 

O caminho de produção do sujeito na filosofia hegeliana é um caminho marcado pelo

método dialético – o único que premia e respeita a mutabilidade, a diferença e a contradição.

O resultado, o instante agora, é apenas parte de um todo maior, que se transforma e que possui

uma história. O resultado agora se altera, pois, em um cadáver morto que clama pelo próximo

momento, seu vir-a-ser de si mesmo, seu processo de auto-constituição incessante, momento

de um processo de geração e corrupção.

Em face disto, o desenvolver das determinações do sujeito e de toda realidade dá-se

37



em Hegel pela suprassunção (aufheben) –  a forma do método dialético hegeliano – : o ato

simultâneo de conservar, negar e elevar, pois, como diz Hegel, a “Coisa mesma não se esgota

em seu fim, mas em sua atualização, nem o resultado é o todo efetivo, mas sim o resultado

junto  com o seu  vir-a-ser”  (HEGEL,  2007,  p.29).  O negativo  é  o  motor  do processo  de

construção  do  novo  conceito  de  realidade,  processo  incessável  de  determinação,  onde  o

aparecer  e  o  evanescer  destas  determinações  do  objeto  real  se  sucedem,  sendo  todos  os

momentos do caminho absolutamente necessários. Hegel dialetiza a lógica formal e dedutiva,

já que esta não pode trazer à tona a verdade do mundo, por trabalhar apenas com universais.

Tal verdade só seria agora possível quando nosso intelecto eleva-se a um princípio dialético,

que trate  a  realidade assim como ela  é:  em seu contínuo processo de vir-a-ser, ai  sim, o

pensamento  sobre  o  objeto  e  o  objeto  mesmo  terão  uma  identidade  coincidente,  pois  o

“especulativo não pode ser expresso na forma de uma proposição” (Hegel:2005, t.2, p.153).

Este processo metodológico é assim figurado por Hegel, 

O botão desaparece no desabrochar da flor, e poderia dizer-se que a flor o
refuta, do mesmo modo que o fruto faz a flor parecer um falso ser-aí da
planta, pondo-se como sua verdade em lugar da flor: essas formas não só se
distinguem, mas também se repelem como incompatíveis entre si. Porém, ao
mesmo tempo, sua natureza fluida faz delas momentos da unidade orgânica,
na qual, longe de se contradizerem, todos são igualmente necessários. E essa
igual  necessidade  que  constitui  unicamente  a  vida  do  todo.  Mas  a
contradição de um sistema filosófico não costuma conceber-se desse modo,
além disso, a consciência que apreende essa contradição não sabe geralmente
libertá-la - ou mantê-la livre - de sua unilateralidade, nem sabe reconhecer
no  que  aparece  sob  a  forma  de  luta  e  contradição  contra  si  mesmo,
momentos mutuamente necessários. (HEGEL:2007 p.11).

Dessa forma, após essa breve análise sobre conceitos primordiais da obra hegeliana

passaremos  a  analisar  mais  de  perto  as  particularidade  do  conceito  de  subjetividade,

reformulado por Hegel na Fenomenologia do Espírito (2007), e que configurar-se-á em passo

decisivo  para  o  alcançar  do  intento  desse  trabalho,  a  saber,  o  plasmar  da  significação  e

importância do conceito de angústia em nosso livro base. 

38



3 – Subjetivade na Fenomenologia do Espírito

3.1 apontamentos iniciais

No início do processo de conhecer de fato as coisas, o homem, no seu confrontar com

os objetos do mundo, no analisar suas verdades, depara-se, em vez das verdades mesmas, com

uma série de repressentações, abstrações que só expressam de forma limitada, embotada, o

objeto mesmo. Com isso a consciência é convidada a percorrer um angustiante caminho da

perda incessante de suas verdades,  numa sucessão voluptuosa e  necessária  das figuras do

Espírito, um caminho progressivo de compreensão das determinações histórico-sociais que

agem sobre o processo do constituir de nossos pensamento e isto acontece, pois, 

[...] a consciência é para si mesma seu conceito, por isso é imediatamente o
ir-além do limitado, e – já que este limite lhe pertence – é o ir além de si
mesma [...]  Portanto,  essa  violência  que  a  consciência  sofre  –  de  se  lhe
estragar toda satisfação limitada – vem dela mesma. No sentimento dessa
violência, a angústia ante a verdade pode recuar e tentar salvar o que está
ameaçada  de  perder.  Mas  não  poderá  achar  {nunca}  nenhum  descanso.
(HEGEL, 1992, p.68).

Este  caminho  de  angústia  é  justamente  o  oposto  do  que  hoje  em dia  almejamos.

Preferimos a segurança e o conforto de lidar com os objetos do mundo enquanto escravos para

nós, pois assim pensamos compreender a plenitude de sua natureza. O caminho proposto por

Hegel  é  o  oposto:  um  caminho  de  dúvida,  de  respeito  aos  fenômenos,  de  aceitação  da

contingência  natural  e  da  perca  incessante  de  suas  verdades.  Quando  achamos  estar  na

verdade perdemos,  tantas vezes,  a  capacidade crítica,  acomodamo-nos,  pois,  em algo que

deveria ser sempre revisitado, já que, “O bem-conhecido em geral, justamente por ser bem-

conhecido, não é reconhecido. É o modo mais habitual de enganar-se e de enganar os outros:

pressupor  no conhecimento algo como já  conhecido e  deixá-lo  tal  como está.”  (HEGEL,

1992, p. 37). 

Portanto, mediante as transformações da relação sujeito-objeto, a consciência produz

formas  diferentes  de  experiência,  e  este  caminho  necessário  de  desenvolvimento  é  um

39



processo  da  própria  formação  do sujeito  para  o  saber,  o  seu  caminho  da  experiência  da

consciência  em  seu  contato  raro,  histórico  e  único  com  o  mundo.  Trata-se,  afinal  do

reconhecer  da  subjetividade  que  a  manifestação  das  coisas,  em  última  instância,  é  um

processo  marcadamente  auto-relacional,  historicamente  qualificado  pelas  configurações

únicas do nosso tempo e sociedade. Ou seja, no ato do conhecer de antemão já alteramos o

objeto, pois o objeto só o é enquanto se manifesta para mim,

objeto ou para um Outro, então fica patente que o ser-em-si e o ser-para-um-Outro
são o mesmo. Com efeito, o Em-si é a consciência, mas ela é igualmente aquilo
para o qual é um Outro (o Em-si): é para a consciência que o Em-si do objeto e seu
ser-para-um-Outro são o mesmo. O Eu é o conteúdo da relação e a relação mesma,
defronta um Outro e ao mesmo tempo  o ultrapassa, e este Outro, para ele, é apenas
ele próprio. (HEGEL, 1992 p.119-120).

Assim, o limite do conhecer, que em Kant pertencia a coisa mesma é jogado para o

sujeito,  com a ressalva que o conhecer  deste  sujeito  deve coincidir  com a própria  lógica

imanente que premia os objetos em particular, emerge pois um novo conceito de verdade não

mais  Aleheia  (desvelamento)  ou  Veritas  (adequação),  mas  uma  verdade  do  objeto

historicamente determinada, obtida por mediações intersubjetivas e que se apresenta de forma

sempre móvel, premiando assim a mutabilidade incessável da realidade. 

Desse modo, a diferenciação entre verdade do objeto (em-si) e representação desta

verdade pra consciência (para-si) se altera, já que em-si e para-si sempre é para a consciência

e não mais uma verdade intangível da essência (a coisa em si) do objeto como em Kant, ou

uma verdade plena obtida por um método e pela razão absoluta como em Descartes. Com isto,

quando  a  consciência  percebe  que  este  momento  em-si  do  objeto  (essência  do  objeto)  é

apenas uma representação sua deste em-si, estes momentos em-si e para-si se alteram, e como

a consciência é propriamente a relação entre sujeito e objeto, alterando o objeto, “muda sua

'unidade de medida': surge então uma nova 'figura da consciência', outra etapa na progressão

do saber.” (MENESES, 1992 p.33).

A  partir  daqui,  as  filosofias  reflexivas  de  Descartes  e  Kant  são  definitivamente

atualizadas. O sujeito que absorvia, o mundo como matéria extensa e enunciava a verdade

completa dos objetos, ou  que emitia os juízos do mundo de uma redoma segura e tranquila,

na filosofia hegeliana é imbricado no voluptuoso movimento da realidade, que cobra dele a

40



aceitação  do  seu  contexto  histórico  e  do  saber  que  tudo  que  consegue  imaginar,  sentir,

produzir, é parte de um todo maior em constante processo de mutabilidade incontrolável, que

altera a cada segundo as perspectivas e saberes universalizados, mostrando a insuficiência

desse caminho. O sujeito hegeliano é, pois, um ser, desde sempre, no-mundo (o hífen frisa a

indissociabilidade da relação), este mundo e suas configurações próprias mediam diretamente

a  forma  do  constituir  de  nossos  pensamentos  e  relações,  logo  mediam  o  processo  de

constituição do homem.    

Logo, o caminho das transformações da relação sujeito-objeto, a consciência produz

formas  diferentes  de  experiência,  e  este  caminho  necessário  de  desenvolvimento  é  um

processo da própria formação do sujeito para um saber, que é a descoberta de si-mesmo e de

seu tempo, da compreensão das determinações que agem sobre você e sua sociedade. Trata-se,

afinal de reconhecer que a manifestação das coisas é fruto indissociável de relações históricas,

que se unem num sínodo incomensurável da vida em seu movimento incessante, fruto das

determinações do Espírito.

Destarte, por “consciência” (Bewusstsein), Hegel compreende uma relação já travada

entre um sujeito e um objeto, ou seja, um e outro são dois pólos do mesmo. Na consciência,

só existe um sujeito na presença de um objeto e um objeto na presença de um sujeito. A

estratégia de Hegel na Fenomenologia do Espírito (2007) é demonstrar a insuficiência de se

pensar um pólo sem o outro. E a maneira pela qual se afirma esta deficiência é a experiência.

A consciência é tanto seu sujeito quanto seu objeto. Contudo, isso não é asseverar que Hegel

defende uma posição, como expõe Solomon em seu In Spirit of Hegel, egocêntrica, sob a

crítica francesa, ou solipsista, sob a crítica anglo-saxã. A igualdade que foi dito existir entre

sujeito e objeto é não formal e diferenciada. A tradição filosófica moderna, na qual Hegel está

inserido, afirma, de uma forma ou de outra, desde Descartes, Locke e os empiristas, Hume e

os céticos, chegando a Kant, a diferença profunda entre sujeito e objeto. Hegel, entretanto, é

considerado por muitos comentadores, por exemplo, Solomon e Hyppolite, como o pensador

que  alcançou  o  máximo do pensamento  metafísico  e  o  melhor  representante  da  filosofia

moderna.  No  entanto,  ficam  em  dúvida  ao  terem  que  classificá-lo  como  pertencendo  à

tradição  que critica  ou já  inaugurando uma nova era.  Para  a  discussão aqui  em questão,

interessa considerar o absoluto hegeliano como aquilo que possibilita pensar a problemática

41



da  consciência,  dificuldade  eminentemente  moderna,  e  como  tal  conceito  traz  inovações

àquele de consciência. O ponto importante dessa discussão é que Hegel coloca em xeque a

concepção de consciência em primeira pessoa da modernidade, questionando a epistemologia

e a idéia de um eu já dado. Ou seja, Hegel põe em dúvida o que Descartes não pôs e, assim,

questiona o pensamento moderno como  um todo, destacadamente alguns pontos tratados

acima, a saber, a revolução epistemológica e a revolução científica que erigiram uma nova

visão do ser humano, isto é, uma nova antropologia. Contudo, ele não nega simplesmente o

ponto de vista de primeira pessoa da consciência enquanto sujeito, mas suprassume-o. Vemos

isso ao longo da Fenomenologia do Espírito, na qual a consciência compreende-se como eu e

consciência de si, posteriormente como espírito.

Tanto Kant quanto os idealistas alemães, ao empregarem o termo “consciência”, visa-

vam denotar o ser humano em sua inteireza, não somente suas

características mentais ou existenciais, nos sentidos que “consciência” tomou na

filosofia do século XX por meio de movimentos filosóficos como a fenomenologia, a filosofia

da mente etc. No sentido kantiano-idealista, “consciência” envolve necessariamente um obje-

to diverso dela mesma. Não sendo assim, ela não é, pois precisa da resistência de um objeto

para formar-se como tal. Há, assim, uma correlação intrínseca entre consciência e objeto.

Hegel distinguirá singularmente consciência de consciência de si,  afirmando que a

igualdade entre as duas, tal como pensada por Kant e Fichte, permitirá o pensamento de uma

consciência de si soberana e que, no caso fichteano, tratará tudo como coisas. Isso é proble-

mático, pois, como Hegel mostrará no capítulo 4 da Fenomenologia, ao discutir os conceitos

de vida, desejo e reconhecimento, cada ser humano é uma consciência de si e, ainda que haja

uma resistência a reconhecer o outro (ser humano) como tal, isso se fará necessário. Quando

duas consciências de si se encontram e não se reconhecem, dá-se um embate entre elas, ins-

taurando-se uma luta de vida ou morte, dando lugar à dialética do senhor e do escravo. Neste

encontro, no qual cada consciência de si deseja se assegurar como única consciência de si (e

ser consciência de si implica a anuência de um outro, mesmo que forçada), ou uma morrerá,

ou será escravizada, quer dizer, preferirá a manutenção de sua vida biológica à sua liberdade.

Veremos isso no momento oportuno.

De uma maneira genérica, os idealistas alemães, ao usarem Bewusstsein

42



(consciência), aludiam ao conhecer humano tanto de objetos externos, quanto de objetos inter-

nos (isto é, de mudanças e estados do eu). No Idealismo Alemão, o vocábulo “consciência”

desdobra-se em três sentidos: psicológico (a consciência é a percepção, ou seja, percepção do

eu por si mesmo), epistemológico (“consciência” reporta-se ao sujeito do conhecimento, quer

dizer, falar da relação “consciência-objeto” equivale à relação “sujeito conhecedor – objeto

conhecido”) e metafísico (“consciência” corresponde ao eu, não como individual, mas como

condição prévia seja do eu psicológico, seja do eu epistemológico, que conhece)1, mantendo,

entretanto, um acento no sentido metafísico. A razão mais importante deste acento é o descar-

te da coisa em si kantiana. Kant, que estabeleceu uma diferença entre a consciência empírica e

a consciência transcendental, afiançando que só a primeira pertence ao mundo fenomênico e

constitui-se de categorias e intuições sensíveis (ambos conceitos kantianos desenvolvidos na

primeira crítica). A consciência empírica é una graças à consciência transcendental, que não é

objeto da experiência empírica, mas somente condição formal do conhecimento, ou seja, a

consciência transcendental não pode ser conhecida. Porém, os idealistas alemães combatem a

coisa em si kantiana, pois afirmam que à razão humana tudo é dado a conhecer, não existindo

limites para o conhecimento e que as “ilusões da metafísica” são geradas por uma má compre-

ensão da razão e de seu funcionamento. Eles são impulsionados por sua crença na expressão

integral de qualquer conteúdo, seja pela linguagem, seja pela arte (impulso que é fruto dos vá-

rios  movimentos  intelectuais  que  antecederam essa  geração  de  pensadores:  o  Stürm und

Drang, o pensamento de Goethe e Schiller, o Romantismo Alemão, a Aufklärung, sendo seu

maior expoente o pensamento kantiano). Assim, a consciência transcendental, cujo aspecto

formal Kant sempre resguardou (especialmente diante de um de seus melhores alunos, Johann

Gottlieb Fichte), tornou-se para os denominados idealistas alemães princípio da realidade.

Fichte converterá a consciência transcendental kantiana, que, segundo a

divisão realizada acima, mantém o aspecto epistemológico, em um eu que é princípio de toda

a realidade e se põe a si mesmo, pois considera a afirmação kantiana de que a distinção na.

consciência é o que permite a unificação do conhecimento da realidade como indicação de

que esta consciência é o princípio absoluto.

Como dissemos no capítulo anterior, Hegel é fiel ao espírito de seu tempo, que impul-

sionava tanto Fichte quanto Schelling a construir uma história do desenvolvimento da consci-

43



ência, afrontando o formalismo de Kant. Hegel, contudo, não se satisfará com as iniciativas de

seus colegas, considerando-as ainda muito formais, pois mais partiam da consciência filosófi-

ca, ou seja, do ponto que deveriam demonstrar. É na Fenomenologia do Espírito (2007) que

Hegel empreende sua versão do desenvolvimento da consciência, de acordo com o que já ex-

pusemos precedentemente. Ele enfatizará a diferença existente entre consciência e consciência

de si e muito da novidade hegeliana advém da preservação desta diferença, porque graças a

ela a formalidade da entrada em cena da consciência de si é superada – pelo menos assim pen-

sa Hegel.

A consciência é sujeito e objeto em todo o processo. Como representante do Idealismo

Alemão, não se distancia de Fichte no que diz respeito à instituição da consciência transcen-

dental kantiana como eu que fundamenta toda a realidade e se põe a si mesmo – isso é expres-

so na fórmula “Eu = Eu”. Todavia, Hegel, sendo coerente com sua crítica aos sistemas de Fi-

chte e Schelling, acusará esta identidade de formal, procurando, em particular na Fenomeno-

logia, transformar aquela identidade meramente formal em identidade efetiva (wirklich).

O conceito de efetividade (Wirklichkeit) é muito caro a Hegel e receberá a atenção me-

recida na Ciência da Lógica (Teoria da Essência, seção III), que não está no escopo desta in-

vestigação, além da  Filosofia do Direito, em especial no Prefácio.  Não obstante, a idéia de

efetividade (Wirklichkeit) está presente ao longo de toda a Fenomenologia do Espírito (2007).

Este conceito está muito próximo do conceito de  realidade  (Realität). Existe, porém, entre

ambos uma diferença tão sutil quanto importante, a saber: a  Wirklichkeit  é a apropriação da

Realität. Esta só é verdadeiramente espiritual, isto é, só alcança o que o humano tem de mais

sublime (no linguajar hegeliano: adentra na esfera do espírito absoluto), na medida em que,

enquanto em si, torna-se para si e em si e para si. Considerando que a sabedoria é a compre-

ensão da totalidade, do absoluto, e que nada escapa dele, não há fora dele (por isso Heidegger

falará que absoluto hegeliano é absolutizante), o pensar hegeliano age em variados níveis, nu-

ances. A Wirklichkeit é a Realität transformada na entrada do nível do em si e para si,

âmbito do próprio espírito absoluto. [Hegel, nas Enzyklopädie der philosophischen Wissens-

chaften im Grundrisse  (Enciclopédias  das Ciências Filosóficas),  três  volumes escritos  em

1817 e reescritos em 1827 e 1830, fala de três esferas do espírito (Geist): espírito subjetivo,

espírito objetivo e espírito absoluto.] Hegel procurará a efetivação daquela identidade fichtea-

44



na, isto é, a consciência filosófica deverá ser  efetivada. E a consciência efetiva é a própria

consciência filosófica, compreensiva do absoluto. A preposição “de” que acompanha “o abso-

luto” traz em si pelo menos dois sentidos para nós importantes neste momento: (1) ela possui

uma função adjetiva, ou seja, a consciência filosófica compreende o absoluto, (2) “de” tam-

bém traz uma idéia de origem e proveniência.

Concretamente: é o absoluto que permite a compreensão por parte da consciência filo-

sófica. “A consciência filosófica é compreensão do absoluto”. Isto significa: (1) a consciência

filosófica compreende o absoluto, e (2) quem compreende é o absoluto.

Assim, o absoluto, que compreende, equivale à consciência filosófica. Veremos este

movimento da consciência no âmbito do absoluto, isto é, a consciência do absoluto como a

própria tomada de consciência, ou seja, a consciência de si do absoluto, em nosso último capí-

tulo.

Esta é a tarefa da Fenomenologia do Espírito: descrever o caminho de efetivação da

consciência filosófica, isto é, concretizá-la por meio do próprio caminho que esta consciência

trilha para se tornar filosófica, ou seja, inteiramente consciente de si, do caminho percorrido

até este momento e de suas relações com a realidade que lhe formam (bilden) como consciên-

cia filosófica. Todo este processo será a “definição” mesma de consciência. Somente ao com-

partilharmos do saber absoluto, o para nós, possuiremos uma definição filosófica de consci-

ência. Enfatizamos “filosófica”, porque sempre teremos definições e compreensões da consci-

ência (o papel da preposição “de” se repete aqui, tal como no caso acima, quer dizer, “consci-

ência” é tanto sujeito quanto objeto do movimento realizado), e é por isso que a primeira afir-

mação que Hegel fará sobre a consciência é que (i) ela é seu próprio conceito. Isto significa: a

consciência não é definida por uma força estranha, externa, nem mesmo a do filósofo que

acompanha o desenvolvimento da obra, mas é-lhe inerente sempre ter uma compreensão do

objeto que é para ela. Mas isso de tal forma, que já está sempre enredada em um mundo, em

uma linguagem e até, mesmo que isso não esteja claro desde o início, com outros entes que

têm enorme familiaridade com ela. Mas asseverar que a consciência é seu próprio conceito

não nos permite pensá-la como alheia a todo e qualquer conteúdo. Hegel concorda com a afir-

mação kantiana de que a consciência necessita da alteridade para  ser. Se compreendemo-la

como apartada de qualquer conteúdo, como uma substância completa e primariamente diversa

45



de um mundo ou realidade, o que estamos a fazer é apenas enfatizando o ser para si da consci-

ência, quer dizer, o âmbito no qual a consciência, secundariamente, é.

Podemos sustentar uma segunda afirmação de Hegel sobre a consciência, ela possui

um âmbito isolado, um  ser para si, que, entretanto, não define por completo sua natureza.

Este ser para si é somente um momento da consciência em si mesma (an sich selbst). Este ser

para si pode ser considerado a subjetividade da consciência, o que chamamos “eu”. Contudo,

a subjetividade da consciência não é sua totalidade, que, com já indicamos, só se constitui em

relação, a saber: do ser humano com o ser em geral. A totalidade, o absoluto, é esta relação em

todas as suas ligações e tensões. Isso nos remete novamente àquela afirmação de Hegel feita

no Prefácio: “o absoluto é tanto sujeito quanto substância”. O absoluto é atividade na qual é,

ele mesmo, o material passivo, e ele é aquele que domina e maneja este material. Sujeito ativo

e substância passiva. Esta afirmação do absoluto como tal também se refere a outras tentativas

de compreender o absoluto, tais como a de Spinoza, que o afirmara como substância, e a de

Kant e Fichte que o entenderam como sujeito, segundo a compreensão hegeliana do projeto

desses pensadores.  A atitude hegeliana, mais uma vez, confirma sua consonância com seu

Zeitgeist que persevera na síntese romântica lato senso com os avanços no pensamento pro-

porcionados pelo Iluminismo, a Aufklärung, como o chamam os alemães, a partir do qual a li-

berdade e a autonomia tornaram-se valores centrais, dentre outros elementos, expandindo o

conceito de racionalidade iluminista, valorizando toda forma de expressão humana, como as

artes, as manifestações culturais populares, a religião, a religiosidade.

A valorização da religião na Alemanha deveu-se muito a um movimento

denominado Pietismo, o qual buscava combater o formalismo, a frieza e a impessoalidade nos

ritos e práticas religiosas. Diferindo-se da relação travada pela intelectualidade em outras par-

tes da Europa, notadamente na França, nas quais o pensamento moderno esteve presente, onde

a religião era sinônimo de obscurantismo, heteronomia e ignorância, na Alemanha tentou-se

conjugar as relações entre fé e razão, vendo-as ambas, juntamente com a arte (mas estas con-

jugações aconteceram aos poucos e, talvez, só em Hegel, em sua descrição do espírito absolu-

to, assumiu a tomada completa de consciência por parte do pensamento), como expressão do

ser humano e, por isso, merecedoras do cuidado do exame intelectual, pois unicamente esta

atividade  permitiria  a  compreensão  do  ser  do  humano,  tornando-se  consciente  de  si.

46



Exemplos da preocupação do pensamento alemão com a questão religiosa podem ser vistos

em obras como: A Religião dentro dos Limites da Simples Razão (1793), de Kant, o ensaio de

Fichte de 1798 intitulado Sobre o Fundamento da nossa Fé no Governo divino do Mundo e

um escrito de 1806 que se chama A Introdução à Vida feliz ou a Doutrina da Religião, dentre

os textos de Schelling, destacam-se Filosofia e Religião (1804) e Filosofia da Mitologia e Fi-

losofia da Revelação, que representam a última fase de seu pensamento e somente foram pu-

blicados por seu filho, após sua morte, os escritos hegelianos que demonstram explícita preo-

cupação com a questão religiosa são os de sua juventude,entre 1793 e 1800, Religião do Povo

e Cristianismo, Vida de Jesus, A Possibilidade da Religião cristã, O Espírito do Cristianismo

e o seu Destino, parte do capítulo VII da Fenomenologia do Espírito, uma parte da seção so-

bre o “Espírito Absoluto” do terceiro volume da Enciclopédia e A Filosofia da Religião, curso

dado em Berlin e organizado em forma de livro por seus alunos. Vários outros autores (Jaco-

bi, Schleiermacher etc.) tiveram a religião e sua relação com a racionalidade em alta conta.

Esta pequena digressão demonstra a preocupação religiosa destes pensadores e confirma nos-

sa afirmação de que na Alemanha a religião e a religiosidade assumiram um papel muito mais

positivo do que em outros lugares. E assim, para o pensamento alemão, nenhuma forma de

expressão deverá ser de antemão negada, mas em qualquer uma deverá ser encontrada a ver-

dadeira racionalidade que somente a Filosofia oferece.

Dizíamos que a subjetividade, vista no pensamento hegeliano como o desenvolvimen-

to e tomada de consciência de todo o pensamento que o precede,

possui um âmbito no qual é só para si e isso equivale ao “eu”, ao sujeito sobre o qual parece-

mos ter um controle absoluto. Mas o que equivaleria ao em si da subjetividade?

Conforme já indicamos anteriormente, “subjetividade” é uma noção que assumirá ao

longo do pensar hegeliano várias nuances, e que, particularmente na Fenomenologia do Espí-

rito, será  eu, consciência de si e espírito, momentos que são transformações, suprassunções

(Aufhebungen), da  consciência. Dessa maneira, compreendamos  subjetividade  como sinôni-

mo de consciência em geral, o que significa, a relação, que ora tem o foco sobre a análise, ora

o tem sobre a síntese, entre um sujeito e um objeto ou substância. No lugar no qual ora nos si -

tuamos, importa distinguir “consciência” de “eu”. Vejamos outras asseverações feitas por He-

gel a respeito disso.

47



3.2. A consciência natural em Hegel: aspectos iniciais da subjetividade em 
Hegel.

O que esta Fenomenologia do Espírito (2007) apresenta é o devir da ciência em geral

ou do saber [ou seja, o processo de formação da consciência em direção a este ponto no qual

pensar e ser podem reconciliar-se]. O saber como é inicialmente – ou o espírito imediato – é

algo desprovido de espírito (geistlose), a consciência sensível [o primeiro estágio das figuras

da consciência]. Para tornar-se saber autêntico, ou para produzir o elemento da ciência, que é

para a ciência o seu conceito puro, o saber tem de percorrer um longo e árduo caminho. Esse

devir, como será apresentado em seu conteúdo e nas figuras (Gestalten) que nele se mostram,

não será o que obviamente se espera de uma introdução da consciência não-científica à ciên-

cia, e também será algo diverso do estabelecimento dos fundamentos da ciência. Além disso,

não terá nada a ver com o entusiasmo que irrompe imediatamente com o saber absoluto –

como num tiro de pistola – e descarta os outros pontos de vistas, declarando que não quer sa-

ber nada deles.

A Fenomenologia (2007) aparece aqui como o movimento de apresentação da ciência,

ou seja, da reconciliação entre pensar e ser, em seu devir. Esta apresentação não é simples in-

trodução à ciência para uma consciência que ainda nada sabe, nem é apresentação prévia do

que seriam os fundamentos de todo e qualquer pensamento científico. Como vimos, ela é me-

nos ainda a tematização da imanência de um saber do Absoluto que se dá através de intuições

intelectuais. A apresentação do devir em direção à ciência é a rememoração deste longo e ár-

duo caminho que vai da consciência em seu estado mais imediato até o espírito realizado.

Cada uma das etapas deste caminho fornece um conteúdo de experiência e pode ser exposto

através de uma figuração, ou seja, cada uma destas etapas fornece uma figura da consciência.

Primeiro, a fenomenologia implica inicialmente na aceitação da perspectiva de um cer-

to primado da consciência. Trata-se fundamentalmente de descrever o que aparece (Erschei-

48



nung  – termo que pode ser traduzido tanto por “fenômeno” quanto por “o que aparece”) à

consciência a partir das posições que ela adota diante da efetividade, posições que trazem em

seu interior conteúdos determinados de experiência enquanto conteúdos de modos de vida em

suas dimensões morais, cognitivas, estéticas, etc. Assim, se a fenomenologia poderá ser defi-

nida por Hegel como “ciência da experiência da consciência” (este era, por sinal, o título ori-

ginário do livro que aparece na primeira edição de 1807), é porque ela é a exposição das con-

figurações dos campos de experiência da consciência a partir do eixo da formação da consci-

ência para o saber, ou ainda, para a filosofia.

Hegel afirma que a consciência constitui o limite do singular e seu além, ou seja: “... a

consciência é para si mesma seu conceito, por isso é ir-além do limitado, e – já que este limite

lhe pertence – é o ir além de si mesma. Junto com o singular, o além é posto para ela...”

(2007, p.68). Conceituando-se, a consciência, diálogo do eu e daquilo que toma por objeto,

será determinada por sua própria medida. Ela se põe um limite e tratará de o alcançar. Fa-

zendo-o, entretanto, não se satisfará e surgirá para ela um novo limite, um novo modelo a ser

alcançado e realizado. É da natureza da consciência possuir este movimento de auto-regulação

e autodefinição. Como dissemos no capítulo introdutório, a realização da consciência é a con-

junção de sua certeza com sua verdade, ou seja, da efetivação de seu mundo subjetivo (seus

desejos, vontades, necessidades: em suma, sua própria medida), isto é, do torná-lo concreto,

objetivo, verdadeiro – e esse movimento da consciência em diversas figuras será um caminho

da consciência a buscar uma satisfação plena, o próprio caminho formador exposto ao longo

da Fenomenologia do Espírito. Por esta razão, na citação acima, Hegel afirma que a consciên-

cia é ir além do limitado, limite que é posto para ela mesma e lhe pertence, é ir além de si

mesma. Porém, em um primeiro momento, a consciência não terá ciência deste movimento,

tomando-o como causado por outrem, não tendo nenhum controle sobre isso – o que lhe causa

sofrimento. Enquanto a consciência se colocar como sofrendo a ação e sendo somente o eu

que a sofre, permanecerá aí, incapaz de suprassumir tal estado. 

A consciência distingue, assim, algo de si e se relaciona com ele. É de sua natureza to-

mar as coisas por objeto e uma maneira diversa de falarmos sobre a finalidade que a Fenome-

nologia possui é que aqui se almeja a reconciliação, também quista seja pelos empiristas, seja

49



por Kant, entre o conceito que o eu, o sujeito do conhecimento, tem da coisa, e a coisa mes-

ma. Pode-se expressar isso da seguinte maneira: a reconciliação a ser alcançada é entre o que

o objeto é em si mesmo, isto é,  entre o conceito do objeto, e este mesmo conceito como é

para um outro. Esta é uma aproximação racionalista ao problema, que é o mesmo dos empi-

ristas e de Kant. O que está em jogo aqui é a busca dessa síntese entre os dois momentos,

como diz Hegel: “O essencial, no entanto, é manter firmemente durante o curso todo da inves-

tigação que os dois momentos, conceito e objeto, ser-para-um-Outro e ser-em-si-mesmo, inci-

dem no interior do saber que investigamos” (2007, p.30). A procura desta síntese, desta recon-

ciliação, é própria ao saber, que é autônomo, quer dizer, é inerente a si mesmo, não necessita

de nenhum argumento de autoridade, nem de nenhum pressuposto que não venha a ser expli-

citado. Tudo a que, por ora, somente apontamos, deverá ser justificado pela experiência (Er-

fahrung) mesma, experiência que somos. Como consciência que nos desenvolvemos com nos-

sa própria medida, estando constantemente a cambiar nosso paradigma de realização, consti-

tuímo-nos, então, como essa experiência da busca de nos satisfazermos plenamente como se-

res humanos. Como já assinalamos, o conceito de Erfahrung é muito ampliado por Hegel, que

o desvincula de uma questão propriamente epistemológica. Esta ampliação deve bastante a

Herder que, em Entendimento e Experiência: Metacrítica à Crítica da Razão Pura (Verstand

und Erfahrung, eine Metakritik zur Kritik der reinen Vernunft), de 1799, já censurava a Kant

por limitar aquele conceito.

Entretanto, a primeira maneira pela qual Hegel dialogará com este conceito, procuran-

do tirá-lo da inércia da abstração epistemológica, é pela via da própria teoria do conhecimen-

to. (Por sinal, a maneira pela qual Hegel entende a ação de refutar é a partir dos próprios argu-

mentos a serem contestados. Caso não se aja assim a crítica é artificial e, como diz o próprio

Hegel, meramente formal.) Retornamos, assim, à discussão sobre até que ponto Hegel é um

pensador moderno que mais uma vez sustenta a verdade filosófica sobre a base epistemológi-

ca. Este é um debate que somente citamos, pois foge do intuito desta dissertação. Contudo,

prescrevemos a atenção sobre a preocupação hegeliana com o saber da consciência que traça-

rá seu próprio caminho, a desembocar no saber absoluto. Voltemos à análise da consciência.

A consciência é o conhecimento de um objeto visto como ser-outro que não eu mesmo

(Hegel:2007), quer dizer, ela se caracteriza por dois elementos que se relacionam entre si: o

50



eu e o objeto. A razão disso já foi enunciada acima e encontra na filosofia kantiana um lugar

onde isso é demonstrado de especial maneira. 

A consciência,  tal  como tratada na primeira  seção da  Fenomenologia  (consciência

como “certeza sensível”, “percepção” e “entendimento”), na qual ainda não se adentrou na es-

fera do espírito, o que só se dará a partir da tomada de si por parte da consciência com o con-

ceito de vida (Leben) no capítulo 4 da Fenomenologia que examinaremos em breve, é consci-

ência natural, ou seja, permanece no âmbito do senso comum, não filosófico, e não é objeto

de seu próprio saber. A consciência natural sabe-se como um ser, sabe que é, mas não é ela

mesma objeto de seu saber, não se toma como objeto, não sai de si (ob-) para ser a própria

coisa posta a investigar (-jeto). A subjetividade da consciência natural é o eu, aquilo que essa

consciência considera um âmbito à parte do que toma por objeto, como o que está fora dela,

objetado.

Falamos que o eu é subjetividade, porque mesmo sem realizar manifestamente o movi-

mento de reflexão (idéia que deve ser entendida oticamente), o eu é uma instância marcada-

mente reflexiva. Vê-se isso no fato de o eu do qual se fala ser sempre o eu que se é. Notare-

mos,  entretanto,  que este  conceito será problematizado por Hegel.  Porém, sendo assim,  a

consciência (Bewusstsein) já contém em si indícios da consciência de si (Selbstbewusstsein).

Pois a consciência é eu e objeto e o eu é o momento da subjetividade. A consciência na verda-

de é uma ao longo de toda a  Fenomenologia.  Mas, como já sinalamos, o que temos aqui é

uma identidade diferenciada. A consciência se desdobrará em várias  figuras, como caminho

que busca a própria realização, até se tornar consciência filosófica amadurecida, quer dizer,

espírito em si e para si (Geist).

A Fenomenologia vai do abstrato ao concreto, eleva-se a desenvolvimentos cada vez

mais ricos, mas que sempre reproduzem em si mesmos os desenvolvimentos anteriores, con-

ferindo-lhes uma nova significação. Cada um dos conceitos utilizados por Hegel é retomado,

refundido e, por assim dizer, repensado num estágio superior do desenvolvimento. Tal retoma-

da de todos os momentos abstratos que se enriquecem progressivamente é característica da

própria maneira de pensar de nosso filósofo, a tal ponto que ele próprio experimenta a neces-

sidade de voltar atrás incessantemente e resumir as etapas já franqueadas para mostrar que já

voltamos a encontra-las com um novo sentido. 

51



Vemos, dessa maneira, que o pensamento hegeliano se desenvolve desta forma e conti-

nuará sempre assim. Mas qual o modo que isso se dá na relação entre Bewusstsein (consciên-

cia)  e  Selbstbewusstsein (consciência-de-si)? No dizer de Hyppolite (1999), sem dúvida a

consciência é também consciência de si, ao mesmo tempo que acredita saber seu objeto como

sua verdade sabe seu próprio saber, mas disso ainda não toma consciência como tal, embora

seja consciência de si apenas para nós, ainda não o é para si mesma, com efeito, visa somente

ao objeto, quer chegar à certeza do saber do objeto e não à certeza de seu próprio saber. Tal

orientação sobre o objeto é o que caracteriza o objeto como tal e é o ponto de partida da cons-

ciência fenomenológica.

A consciência de si subjaz à consciência somente para nós, ou seja, para a consciência

filosófica, àquele que já percorreu o caminho da Fenomenologia do Espírito (2007). Ao para

nós equivale o ponto de vista hegeliano, que se encontra no saber filosófico, saber absoluto.

No entanto, aqui na primeira seção da Fenomenologia, onde o sentido de “consciência” é res-

trito e indica a primazia do objeto sobre o saber, isto é, o saber não se leva em consideração,

não procura saber de si, mas todo objeto cai fora de si, é-lhe externo. O saber é passivo e so-

mente recebe o objeto. A distinção já feita entre certeza e verdade também aqui está presente –

como estará em toda Fenomenologia. Na consciência, então, a certeza é imediatamente verda-

de. Será a experiência de não encontrar uma verdade que satisfaça o saber da consciência, que

lhe levará à figura da consciência de si. Quando se desenvolvem todos os momentos da cons-

ciência, seguindo o itinerário fenomenológico, chega-se ao ponto de vista do idealismo trans-

cendental, aquele que parte Fichte em sua Doutrina da ciência. Acreditamos conhecer um ob-

jeto fora de nós (certeza), mas só conhecemos a nós mesmos (verdade dessa certeza). O realis-

mo da consciência ingênua conduz ao idealismo transcendental. E o princípio da filosofia fi-

chteana é o “Eu=Eu”, o que nos mostra que neste estágio diverso do itinerário fenomenológi-

co, o eu ainda estará presente, mas, sob a nomenclatura hegeliana, terá se transformado em

consciência de si. Isso nos remete mais uma vez a Aufhebung, movimento dialético do pensa-

mento, que nega sem aniquilar o objeto, conservando-o na elevação a uma nova compreensão

dele mesmo. Assim, eu que aqui examinamos estará e não estará presente ao longo de todas as

figuras da Fenomenologia do Espírito. Estará presente como eu da consciência, da consciên-

cia de si, da razão, do espírito e do absoluto, espírito em si e para si. Em todos estes casos,

52



ele será “eu”, mas sempre diferenciando-se do “eu” de outra figura. É o mesmo que acontece

com a noção de “consciência”, da qual falamos ao marcar uma diferenciação entre um sentido

estrito e amplo de seu conceito.

A consciência ainda não é consciência de si, porque o eu da consciência ainda é intei-

ramente dependente do objeto. Este eu não sabe que o objeto que lhe aparece é ele próprio,

conclusão à qual chegará no final da dialética da consciência, precisamente como resultado da

dialética do entendimento.

3.3 - A certeza sensível

O  primeiro  momento  da  consciência  se  dá  quando  o  sujeito  está  certo  que  toda

verdade pode ser extraída da experiência sensível. Por estar imbricado na mutabilidade do

mundo, o sujeito, julga-se detentor da verdade dos objetos, pelo simples ato de enunciar o

conteúdo  recebido  pelos  órgãos  sensoriais.  Porém,  verifica-se  que,  em vez  da  imediatez

buscada do objeto, o processo de construção já é mediado pela própria consciência em seu ato

de conhecer. A verdade alcançada é, então, uma abstração pura e evanescente, que no próximo

momento se desfaz na fugacidade do movimento do mundo e em seu próximo enunciar.  Por

exemplo, ao nos depararmos com um carro na rua falamos: isto é um carro, porém, se o carro

se movimenta e desaparece do campo de nossa visão ao enunciamos a mesma sentença esta já

não faz sentido.  Assim, em vez de produzirmos pela linguagem, pelo discurso,  a verdade

(resultado  mais  o  seu  vir-a-ser)  mesma  do  objeto  imediato  assentamos  sobre  ele  uma

abstração, uma universalidade, que não se sustém pelo processo dialético de vir-a-ser que a

tudo perpassa. 

“O caráter não-racional” (das Unvernünftige) da opinião evidencia-se, entre
outras provas, no fato de que o ser sensível absolutamente imediato não é
alcançável  pela  linguagem.  Ao possuir  uma estrutura  homóloga ao ser, a
linguagem não está em condições de dizer um ser “meramente opinado”,

53



pois,  assim  como o  ser  sensível,  ela  diz  o  ser  como coordenação  entre
imediato e mediato. O fato de a linguagem não conseguir expressar o ser
sensível exclusivamente imediato não reside em uma deficiência da própria
linguagem,  mas,  ao  contrário,  na  inconsistência  da  opinião,  o  saber  da
certeza sensível (Vieira, 2006, p. 4-5).

Logo, dada a impossibilidade de transmitir a verdade do singular, obtida pela certeza

sensível,  sob a forma de linguagem (universal),  a consciência deixa de buscar o imediato

puro, sem mediações, e passa a buscar a coisa tal como ela se dá para ela, tenta percebê-la.

Muda-se, pois, a unidade do sujeito-objeto, muda-se a figura da consciência e seu conceito de

verdade.  

3.4. - A Percepção

 
Nesta  figura  da  consciência  a  busca  pelo  imediato  puro  da  certeza  sensível  foi

suprassumido e o objeto já se apresenta, desde o início, como universal, como algo mediado

pela própria consciência.  O objeto da percepção é agora uma,

Singularidade,  irradiando numa  multiplicidade  (de propriedades) no
meio  da  substância.  Assim,  a  universalidade  sensível  -  unidade
imediata  do  ser  e  do  negativo  -  e  propriedade  quando  e  somente
quando, a partir dela, o Uno e a Universalidade pura se desenvolvem e
se distinguem entre si, permanecendo ao mesmo tempo enlaçados pela
universalidade  sensível,  constituindo  assim  a  Coisa,  objeto  da
percepção, e a consciência se encontra ipso facto - determinada como
percebente (MENESES, 1992, p.40).

Porém, a universalidade emanada da singularidade do objeto não premia as múltiplas

características como se determina essa universalidade em cada singular. Instaura-se, pois, uma

54



contradição entre o objeto da percepção – o universal condicionado pelo imediato sensível – e

a  multiplicidade  de  características  com  que  este  universal  se  manifesta  em  cada  objeto

sensível. Procede, assim, a construção da dualidade das coisas que se manifestam em ser-para-

si e ser-para-o-outro,  que traz junto com ela a necessidade de um conceito que traduza a

realidade da forma com é em-si e para-si, ou seja, que traduza em sua plenitude a verdade das

coisas  (essência)  em união  e  consonância  com a  forma  que  elas  se  determinam no  real

(existência). 

Por conseguinte, este universal condicionado a singularidade deve ser suprassumido

duplamente, primeiro para abarcar dentro de si as determinações de cada singular que formam

a própria essencialidade do universal, segundo, para criar um universal incondicionado a um

objeto singular, para que abarque a diversidade das determinações dos objetos particulares

que o formam. Assim explica a suprassunção da figura da percepção, 

O ser sensível já foi suprassumido para dar lugar ao Universal - objeto da
Percepção: um universal oriundo do sensível, por ele condicionado, e por
isso distendido entre seus extremos de Singularidade e Universalidade, do
Uno e do Também. Agora, este objeto tem de ser suprassumido justamente
nas  puras  determinidades  que  fazem  sua  essência  -  mas  também  seu
condicionamento ao ser sensível, a coexistência de elementos contraditórios.
E passa a consciência a percorrer o caminho da verdadeira conceituadora da
verdade do mundo (MENESES, 1992, p.43)

3.5 - Força e Entendimento

As  universalidades  criadas  na  percepção  dão  lugar  ao  entendimento,  que  as

compreende como abstrações e se utiliza delas para compreender a realidade, unindo ser-para-

si e ser-para-outro num mesmo universal, agora incondicionado ao singular. Este forma do

conceito refere-se, em grande medida, a filosofia kantiana e a formação dos juízos sintéticos a

priori, que possibilitam ao eu transcendental a descoberta das leis imanentes da natureza, as

quais regem a vastidão dos fenômenos naturais.

55



Entretanto, Hegel, traz a novidade de que estas leis ainda não versam sobre a verdade

última da Natureza,  sendo expressa,  para ele,  na  imanência perfeita  do movimento em si

mesmo, na vida. Ou seja, essas leis que formam a Natureza ainda se encontram sobre a égide

de  um  processo  imanente  de  efetivação  do  absoluto  no  real,  que  confere  perfeição  e

estabilidade não colapsal do universo, imbricando racionalidade a tudo que se manifesta. 

Logo, no desvelar do interior (essência) do objeto, ao invés de encontrar a realidade

supra-sensível (suas leis físicas imanentes) encontra-se a si mesmo, enquanto momento que

funda a possibilidade da enunciação da verdade. Ou seja, no processo de busca das leis que

sustém os objetos do conhecer (juízos sintéticos a priori), percebe que essas leis são criadas

pela própria consciência, assim, ao desvelar o interior de tudo que se manifesta encontra a si

mesmo,  enquanto  condição de possibilidade  para  manifestação da verdade através  de um

conceito pensado. Portanto, o interior do objeto e o olhar para esse interior fundem-se em uma

igualdade  pelo  advento  da  consciência,  que  suprassume  esta  diferença  num  ponto  mais

elevado  onde  o  objeto  a  conhecer  agora  é  si-mesmo,  assim  sendo,  emerge  a  figura  da

consciência-de-si.

Levanta-se,  pois,  essa  cortina  sobre  o  interior  e  dá-se  o  olhar  do
interior para dentro do interior: o olhar do homônimo não-diferente
que a si mesmo se repele, e se põe como interior diferente, mas para o
qual também se dá, imediatamente, a não-diferenciação dos dois - a
consciência-de-si. Fica patente que por trás da assim chamada cortina,
que  deve  cobrir  o  interior,  nada  há  para  ver,  a  não  ser  que  nós
entremos lá dentro - tanto para ver como para que haja algo ali atrás
que possa ser visto (HEGEL, 1992, p.118).

3.6 - A consciência-de-si

A consciência, ao encontrar a si-mesmo no interior do mundo objetivo, percebe que a

distinção que criara entre a essência do objeto e a sua compreensão dessa essência, funde-se

num mesmo sínodo. No desvelar do mundo que se depara ante a consciência, percebe ela, que

o  objeto  posto  ante  a  si-mesma  é  “ela  própria,  necessariamente,  consciência-de-si,  ser-

56



refletido em si, consciência de si mesmo no seu ser outro” (VAZ, 1992, 14). Ou seja, toda

manifestação do mundo sensível (sem-em-si) não aparece mais como objetos sensíveis em

contraposição aos conceitos da consciência (ser-para-outro), mas como o ser, o negativo de si-

mesmo, cuja essência deve ser suprassumida para criar a identidade da consciência consigo

mesma, pois. “o Eu é o conteúdo da relação e a relação mesma, defronta um Outro e ao

mesmo tempo o ultrapassa, e este Outro, para ele, é apenas ele próprio.” (Hegel, 1992, 119-

120). 

 Inaugura-se, pois, o caminho do reino nativo da verdade, já que os objetos, que eram

distintos da consciência nas figuras anteriores da consciência (certeza sensível, percepção e

força e entendimento), têm agora sua verdade não mais em si-mesmos, mas no manifestar-se

para outro, no interior da consciência, que analisa-os em seu processo de vir-a-ser na realidade

efetiva.

Por conseguinte, o objeto da consciência passa a ser a o puro fluir dos objetos – a vida

– momento em que evanesce na consciência-de-si toda concepção absoluta de verdade ou toda

determinação particular, sendo a verdade do mundo o seu manifestar-se enquanto fenômeno.

Ou seja, a verdade do mundo passa agora para consciência-de-si, e ela desenvolve-se no seu

embate  com  a  exterioridade  (vida)  e  a  interioridade  (unidade  consigo-mesmo),  em  uma

relação de identidade consigo mesmo,  em seu confronto com o movimento observado do

mundo, um negativo para ela. Assim, 

A verdade do mundo sensível é ser fenômeno: mundo marcado com
sinal negativo, só ganha sentido e consistência quando a inteligência o
engloba  na  sua  identidade  consigo  mesma.  Ora,  este  movimento  é
precisamente o movimento do desejo: portanto, a consciência-de-si é
desejo, já que vai em busca do outro para poder ser, e o destrói como
outro, dissolvendo-o em sua pr6pria identidade. O desejo é, pois, o
movimento  em que  a  consciência-de-si  suprassume a  oposição,  ao
produzir a identidade consigo mesma (MENESES, 1992, p.56).

Logo, o que Hegel pretende discutir nesta figura do Espírito é,
 

...na  experiência  do  saber  de  um  objeto  que  lhe  é  exterior,  a
consciência se suprime como simples consciência de um objeto passa
para  consciência-de-si  como  para  a  sua  verdade  mais  profunda:  a
verdade da certeza de si mesmo (VAZ, 1992, p.14).

57



Entretanto, no processo de análise da verdade a consciência-de-si ainda não descobriu

que a razão é a sua verdade e o momento que unifica,  num mesmo, aparência e essência.

Encontra-se  ainda  cindida  a  consciência-de-si  (para-si)  e  a  consciência-mesma  (em-si)

Emerge, pois, a próxima figura certeza e verdade da razão. 

3.7 - Certeza e verdade da razão

Nesta figura do Espírito, unem-se, pela razão, a consciência e a consciência de si. Pois,

diferentemente,  das  outras  figuras  aqui  a  razão  opera  unificando  as  distinções  do

entendimento, dissolvendo assim a concepção de que a verdade está na essência intangível do

objeto e pondo-a na certeza de que é o sujeito que possibilita a enunciação da verdade em um

momento de adequação entre a certeza do sujeito e a verdade do objeto. 

Logo, 

Para o entendimento, a existência não é um predicado, um conceito a ser
atribuído  à  coisa,  pois  o  objeto  aparece  para  ele  como  algo  separado
independente, ou seja, como existente e como objeto da predicação. Nesse
sentido, a existência é o próprio objeto como algo dado, pois este ser-aí é o
existente enquanto algo que subsiste face ao entendimento.  A perspectiva
muda quando passamos par a razão,  pois esta supera a separação entre o
entendimento  e  o  objeto,  pode-se  como  seu  próprio  objeto.  E  nessa
passagem, ela faz da existência um predicado, um conceito a ser atribuído ao
processo de diferencia do Espírito (ROSENFIELD, 2002, p. 39-40).

Assim, no desenvolver desta figura a consciência chega ao ponto de ‘ser, na certeza de

si  mesma,  toda  a  realidade’  (MENESES,  1992,  p.111).  Assim,  a  consciência-de-si

reconhecendo a razão como sua verdade, busca agora uma compatibilidade entre o pensar de

si e seu si mesmo. Ou seja, reconhece que ato de reconhecimento de si-mesmo se dá agora no

seu manifestar-se, o qual deve manifestar a totalidade de sua essência. Ao chegar neste estágio

do  pensar  e  agir  congruentes,  a  consciência,  começa  a  ditar,  através  de  sua  ação  ética,

racional, da manifestação de sua essência preenchida do Espírito de sua época, leis éticas,

cujas quais almeja que se tornem universais, mas não passam de leis contingentes. Desta nova

contradição, da concepção de conceito da consciência-de-si, emana a figura do Espírito.

58



3. 8 - Espírito

Neste ponto,  toda a  singularidade da consciência-de-si  finita  foi  superada,  agora a

consciência é, e se reconhece, como o próprio mundo, totalmente identificado a si mesmo. No

entanto, há ainda um ponto que deve ser ressaltado. Embora adote a perspectiva da descrição

do que aparece à consciência no interior de seu campo de experiências, Hegel não se vê escre-

vendo uma Fenomenologia da consciência, mas uma Fenomenologia do Espírito. Esta distin-

ção implica, entre outras coisas, que haverá um nível de experiências que só poderá ser corre-

tamente tematizada a partir do momento em que a consciência abandonar seu primado a fim

de dar lugar ao que Hegel chama de Espírito (Geist). Ou seja, o acesso ao saber pressupõe o

abandono da centralidade da noção de consciência, de seus modos de percepção e reflexão,

em prol do advento do Espírito.

O indivíduo cuja substância é o espírito situado no mais alto, percorre esse passado da

mesma maneira como quem se apresta a adquirir uma ciência superior, percorre os conheci-

mentos preparatórios que há muito tem dentro de si, para fazer seu conteúdo presente, evoca

de novo sua rememoração (Erinnerung), sem no entanto ter aí seu interesse ou demorar-se ne-

les. O singular deve também percorrer os degraus de formação cultural do espírito universal,

conforme seu conteúdo, porém, como figuras já depositadas pelo espírito, como plataformas

de um caminho já preparado e aplainado.

 Todavia, vimos como Hegel definia a modernidade como um momento de cisão. O es-

pírito perdeu a imediatez da sua vida substancial, ou seja, nada lhe aparece mais como subs-

tancialmente fundamentado em um poder capaz de unificar as várias esferas de valores soci-

ais. Ao contrário, para Hegel, a modernidade deve ser compreendida como este momento que

está necessariamente às voltas com o problema da sua auto-certificação. Ela não pode mais

procurar em outras épocas os critérios para a racionalização e para a produção do sentido de

suas esferas de valores. Ela deve criar e fundamentar suas normas a partir de si mesma. Isto

significa que a substancialidade que outrora enraizava os sujeitos em contextos sociais apa-

rentemente não-problemáticos está fundamentalmente perdida.

Recapitulando,

59



As  figuras  anteriores  são  abstrações  do  Espírito,  analisando-se  em  seus
momentos singulares. Assim, o Espírito é consciência, quando na análise de
si mesmo retém somente seu momento do em-si ou do ser. É consciência-de-
si ao fixar-se somente no momento contrário no ser para-si. É razão quando
une o ser-em-si e o ser-para-si na categoria (identidade do ser e do pensar) –
mas só é Espírito em sua verdade quando se intui como razão que é, nela se
efetiva e constitui seu mundo (MENESES, 2002, p.43-44).

Aqui, chegamos, no momento em que a consciência é uma identidade com o próprio

mundo, e no seu ato de expressar a si mesmo, enuncia o saber de si mesmo enquanto Espírito.

Agora, o ato de formação e enunciação do conceito identifica-se com a transcrição do tempo

histórico do presente, sob a égide da razão. Ou seja, sendo a consciência o próprio mundo, a

descrição conceitual de sua ação é a descrição de sua forma de existência universal, regida

pelo próprio processo imanente da razão a que a tudo perpassa. Porém,

...no termo de seu processo, esta consciência se adentrou em si, e extrusou
seu ser natural conquistando a pura interioridade do saber, a negatividade.
Porém,  ainda representa  como um Outro,  como um em-si,  a  extrusão da
substância, porque não encontra, nem Concebe nela, a sua operação como tal
(MENESES, 1992, 197-198).

Dessa divisão emerge a última figura do espírito e a morada derradeira do processo de

formação do conceito, o saber absoluto.

Segundo Honneth a filosofia da consciência tem-se seguinte referência a sobre Espíri-

to:  

Como seu traço fundamental e determinante, ele com sidera agora, sob uma
influência renovada de Fichte, a capacidade particular de ser “nele mesmo ao
mesmo tempo o outro de si mesmo”: cabe ao espírito a propriedade da auto-
diferenciação, no sentido de que ele é capaz de fazer de si o outro de si mes-
mo e retornar para si mesmo. Mas se uma tal operação não é pensada com
ato único, e sim como forma de movimento de um processo, resulta daí o
princípio unitário a partir do qual Hegel pode esclarecer a construção da rea-
lidade: o que subjaz a todo o processo como uma lei de formação sempre
igual é aquele duplo movimento de exteriorização e de retorno a si mesmo
em cuja repetição permanente o espírito se realiza passo por passo. Mas, vis-
to que esse processo de desenvolvimento já é em si um processo de reflexão,
ou seja, já se efetua na forma de diferenciações intelectuais, a análise filosó-
fica só precisa por sua vez reconstituí-lo com exatidão suficiente para chegar
ao seu objetivo sistemático, pois, tão logo tenha reconstruído metodicamente
todas as etapas daquele processo de formação,  ele terá chegado de modo
conseqüente ao ponto final, em que o espírito se diferenciou completamente

60



e, nesse sentido, alcançou um saber “absoluto” de si mesmo. Por isso a cons-
trução de todo o empreendimento hegeliano já passa a reproduzir o processo
de realização do espírito da mesma maneira que será o caso mais tarde, no
sistema definitivo, portanto sua teoria já abrange – se não na execução, pelo
menos na idéia – três grandes partes de uma lógica, de uma filosofia da natu-
reza e de uma filosofia da natureza e de uma filosofia do espírito, nas quais o
espírito é exposto segundo uma série, de início em sua constituição interna
como tal, depois em sua exteriorização na objetividade da natureza e final -
mente em seu retorno à esfera de sua própria subjetividade (HONNETH,
Axel. 2003. p. 69-70).

3.9 - O saber absoluto

Neste  momento  todas  as  determinações  e  figuras  são  recapituladas  e  se  tornam

transparentes ao espírito, como momentos de seu devir. Reconciliação definitiva, em que do

recuperadas as reconciliações e unificações anteriores: as figuras se transmudam em conceitos

e  as  representações  em  ciência,  -  que  era  conteúdo  subjacente  as  diversas  formas  da

experiência.  O espírito que se extrusa no  espaço é  Natureza,  no tempo,  é história.  A Re-

memoração faz com que cada espírito  receba do predecessor o reino deste mundo, e é  o

caminho para o Espírito Absoluto: O espírito que se sabe como espírito.

Logo, aqui neste findar do processo de formação do conceito, o conceito enquanto

saber absoluto é,

...a meta: o espírito que se sabe como espírito. Sua via de acesso e a
rememoração  dos  espíritos  como  são  neles  mesmos,  e  como
organizam seus reinos. Sua recuperação,  na forma do agir livre, e na
forma  da  contingência,  e  a  Hist6ria.  Porem,  vista  do  lado  de  sua
organização conceitual, e a Ciência do saber fenomenal. Os dois lados
reunidos, a Hist6ria concebida, formam a rememoração e o Calvário
do Espírito Absoluto, a efetividade, a verdade e a certeza de seu Trono
(MENESES, 1992, p.206).

Assim, a consciência em sua última figura do desenvolver do processo de formação do
conceito significa que, 

61



O saber absoluto é o espírito que se sabe em figura-de-espírito, ou
seja: é o saber conceituante. A verdade não é só em si perfeitamente
igual à certeza, mas tem também a figura da certeza de si mesma: ou
seja, é no seu ser-aí, quer dizer, para o espírito que sabe, na forma do
saber de si mesmo. A verdade é o  conteúdo  que na religião é ainda
desigual à sua certeza. Ora, essa igualdade consiste em que o conteúdo
recebeu a figura do Si. Por isso, o que a essência mesma, a saber, o
conceito,  se  converteu  no  elemento  do  ser-aí,  ou  na  forma  da
objetividade  para  a  consciência.  O  espírito,  manifestando-se  à
consciência nesse elemento, ou, o que é o mesmo, produzido por ela
nesse elemento, é a ciência (Hegel, 1992, p.213).

Chegado ao espírito absoluto – momento onde a certeza do sujeito coincide com a

verdade  do  objeto  em seu  devir,  lócus  em  que  o  objetivo  da  antropologia  filosófica  e

epistemologia hegeliana se plasmam – percebemos, ainda, o papel central do negativo e da

temporalidade histórica como contrapontos dessa história linear e progressiva da consciência.

Isso porque, esse caminho, marcha ao saber absoluto não só é impregnado por momentos de

negativo, falhas, percalços, angústia e retrocessos, como ao chegar nesse objetivo o negativo

não evanesce, nem a consciência está salvaguardada de retroceder a figuras anteriores.  Já

que,  o  ser  humano,  enquanto  razão  finita,  passível  da  temporalidade,  precariedade  e  da

necessidade de produzir práxis no mundo para se reconhecer como tal, na produção dessa

ação pode incorrer num ato que entre em choque com sua essência atual, criando um novo

singular que ao invés de permanecer no saber absoluto, venha a incorrer numa fase anterior do

desenvolvimento do pensamento. Logicamente, como já experenciou tal saber, extremamente

rico  em  determinações,  o  caminho  do  retorno  é  bem  mais  plausível  que  o  caminho

inexplorado de outrora, desde que não se caia na tentação do senso comum: acreditar que o

por ser bem conhecido não precisa ser revisitado (HEGEL:2002). 

Dessa forma, exposto parte dos conceitos e inovações da temática da subjetividade na

filosofia de Hegel, passemos agora ao estudo mais específico da temática da angústia e sua

articulação fundamental com a própria essência de ser sem essência.

62



4 – A Angústia na subjetividade.

Diante da análise dessa subjetividade hegeliana temos que tais exigências podem ser

melhor compreendidas se lembrarmos como o sujeito moderno não era simplesmente funda-

mento certo do saber, mas também entidade marcada pela indeterminação substancial. Ele é

aquilo que nasce através da transcendência em relação a toda e qualquer naturalidade com

atributos físicos, psicológicos ou substanciais. Já que o sujeito é aquilo que aparece como ne-

gatividade que cinde o campo da experiência e faz com que nenhuma determinação subsista.

Depois de Hegel, a modernidade será cada vez mais identificada com o efêmero, com o tem-

po, que mostrará cada vez mais sua vocação inegável a de a tudo transformar. O ímpeto e cul-

minação desta destruição enquanto fundamento, apresenta-se no sistema hegeliano, quando o

sujeito, enquanto entidade não substancial rígida, é convocado a ir sempre além de si mesmo,

já que só assim pode realizar de forma plena a sua vocação essencial a de ser o seu próprio li-

mite, demorando-se em cada estágio, mas sempre no impulso de avançar. 

No campo do que aparece à consciência modifica-se ao ritmo dos fracassos da própria

consciência em apreender o que se coloca a partir do seu conceito de experiência. Digamos

que ela encontra sempre algo a mais do que seu conceito de experiência parecia pressupor.

Enquanto ela acreditar “encontrar” o que nega, o que não se submete ao seu conceito abstrato

de experiência, isto ao invés de “produzir” tal negação, a consciência continuará nos descami-

nhos do não-saber e não compreenderá como novos objetos podem aparecer ao seu campo de

experiência. É isto o que Hegel tem em mente ao dizer, na Enciclopédia: “estando dado que o

Eu, para si mesmo, é apenas identidade formal, o movimento dialético do conceito – a deter-

minação progressiva da consciência – não é para ele sua atividade, mas é em-si e, para ele,

modificação do objeto” (HEGEL:2007, p.415).    

         Nada disto é estranho a Hegel quando este compreende os tempos modernos como este

tempo no qual o espírito perdeu sua vida essencial e está consciente desta perda e da finitude

de seu conteúdo. Pois, para Hegel, a reflexão, enquanto disposição posicional dos entes diante

63



de um sujeito, não pode deixar de operar dicotomias e divisões no interior do que se oferece

como objeto da experiência entre aquilo que é para-mim e aquilo que seria em-si, entre o que

se dá através da receptividade da intuição e aquilo que é ordenado pela espontaneidade do en-

tendimento com suas estruturas reflexivas de representação, entre o que é da ordem do espíri-

to e o que é da ordem da natureza, entre o que é acessível à reflexão e o que é Absoluto. 

A consciência procura negar que haja algo diferente dela mesma, algum objeto interior

ou exterior. Nessa negação ocorre a “auto-ilusão” da consciência, pois nela a diversidade é ne-

gada, porque diferente dela mesma. Há, entretanto, para a consciência, a exigência de unida-

de, que deve ser obtida pela reflexão. Na busca da união ocorre o embate entre o “eu subjeti-

vo” e o mundo, entre a consciência individual e o mundo externo enquanto objeto .Porém,

esse processo acontece internamente, ou seja, na própria consciência, lugar onde ele deve ser

suprassumido e resolvido: o ser-Outro precisa, dialeticamente, ser suprassumido . A auto-ilu-

são deve ceder lugar ao saber, pois o sujeito está no “aqui e no agora do mundo exterior”, e

precisa conhecer e reconhecer esse mundo, a chamada “certeza sensível”. Na auto-ilusão a

consciência é ingênua e, segundo Lima Vaz (2007, p. 17-18), “quase animal, que pensa pos-

suir a verdade do objeto na certeza de indicá-lo na sua aparição (...) no mundo”. Por isso ela

acredita que não haja algo diferente a investigar, negando a necessidade de outro saber ou cer-

teza além daquele que ela possui. Essa é a primeira e, portanto, a mais simples forma de co-

nhecimento: levam a um confronto com o diferente e estranho, o que a consciência ingênua

evita. Assim, como ela esquiva-se do novo, ela também não o engendra, pois teme a novidade

e torna, por isso, a própria ação automática, mecânica e previsível: elimina-se, assim, qual-

quer espaço para a ocorrência do inédito. As coisas conhecidas, porque familiares, não são

(bem) conhecidas, ou reconhecidas.  Para Hegel,  essa “auto-ilusão” é a mais simples,  mas

pode tornar-se também ilusão para os outros: segundo ele, “o bem-conhecido em geral, justa-

mente por ser bem-conhecido, não é reconhecido, é o modo mais habitual de enganar-se e de

enganar os outros: pressupor no conhecimento algo como já conhecido e deixá-lo tal como

está” (HEGEL:2007, p. 31) Em outros termos, a consciência permanece apenas com seu pró-

prio conteúdo como satisfatório, e o difunde como se fosse uma asserção apodítica, seja ele

relacionado a si mesmo, seja ao mundo externo ou aos outros seres.

64



 Como já dissemos, nas originais compreensões da subjetividade na Fenomenologia do

Espírito (2007) o indivíduo torna-se a “forma absoluta, isto é, a certeza imediata de si mesmo,

e assim é o ser incondicionado (...)” (Hegel, 2007, p.40). Tal configuração nega do conceito

de essência da subjetividade e, por sua vez, expõe o movimento do constituir-se da subjetivi-

dade, que, na filosofia de Hegel, torna-se puramente relacional. 

Portanto, a indisponibilidade do puro particular não é apenas uma verdade epistemo-
lógica, ela reflete a [verdade] ontológica de que o particular está condenado por sua
própria natureza a desaparecer, que ele é em princípio mortal. Permanente é apenas
o conceito. Assim, o caráter indizível do particular é simplesmente a expressão de
seu status ontológico, como aquilo que não pode permanecer, aquilo que deve passar
(1999, p. 144)”.

 Hegel define a potência do espírito como o poder de suportar a dor da separação, não

enquanto imposta do exterior, mas como uma dor oriunda da contradição interna do espírito,

auto-imposta  e  suprimível  apenas  por  ele  mesmo  (D’HONDT:1999,  p.99).  Este  método

implica, antes de mais, um tormento do espírito. D’hondt (id, p. 49) expõe um argumento que

parece  contrapor-se  ao  anterior:  “um  ardor  humanista  aquece,  na  Phénoménologie,  cada

processo criador da consciência: ela ganha uma maior certeza de que nada lhe pode resistir, de

que nada lhe será impenetrável, de que conseguirá apropriar-se daquilo que agora se apresenta

como estranho”. Essa mesma linha interpretativa aparece em Meneses (2003, p.8): “a dialética

é o supremo esforço da razão, porém é o único método capaz de obter a compreensão do

todo”. E ele complementa (p. 16): “o sujeito é dotado desse poder mágico de tirar a vida da

morte, o positivo do negativo”, sendo “o negativo (...) na verdade a alma e o motor de todo o

processo”. É interessante ressaltar que o negativo, no movimento dialético (sem adentrar no

aspecto lógico ou teológico, retendo-se no fenomenológico), motiva a consciência, e o faz

gerando  “inquietude”  que,  em  alguns  momentos,  se  torna  “insatisfação”,  em  outros,

“sofrimento”. Na Fenomenologia do Espírito, podem ser apontados três momentos que são de

especial importância: Segundo Hyppolite (1967, p.141), “o sujeito finito não é limitado como

pode sê-lo um objeto – um objeto não conhece a si mesmo, o próprio limite é-lhe exterior –

ele  [sujeito]  busca  incessantemente  ultrapassar  o  seu  limite.  Ele  tende  ao  infinito,  ao

65



incondicionado (...) esse infinito não é um objeto, ele é uma tarefa em que a completude está

sempre  a  atingir”.  Esse  antagonismo  é  necessário  ao  movimento,  e  por  meio  dele  a

consciência vai encontrar a si mesma . A tendência ao infinito, que a consciência porta, leva-a

à superação da auto-ilusão: a consciência de si pensante “na medida em que ela é capaz de

tornar-se objeto para si mesma, sem, por isso, perder-se ela mesma, e desaparecer”. supera a

consciência  ingênua:  o  “Eu”,  a  consciência,  precisa fornecer  a  si  mesma uma substância

(tornar-se objeto para si própria), percebendo que o ser da vida é ela mesma e não mais se

representar, nem imaginar, mas se conceber. Isto  é,  não haverá mais  a dicotomia sujeito-

objeto,  mas  um  conceito,  que  não  é  nem  “eu”,  nem  “objeto”.

 A ignorância não pode permanecer, pois ela é negativa, mesmo na vida cotidiana. Para

Hegel  (2007,  p.  54),  na  consciência,  a  pseudoverdade  ocorre  porque  “em geral,  por  seu

conteúdo,  conhecimentos,  experiências,  sensações  de  coisas  concretas,  e  também

pensamentos, princípios – o que vale para ela como um dado ou então como ser ou essência

[são considerados] fixos e estáveis”, mesmo que não o sejam. Isso porque o “o representado

se torna propriedade da pura consciência-de-si” (id, p. 44). Assim, a consciência (o ser-aí)

atingiu a “imediatez não conceitual, ou a indiferença imóvel” (id. p. 43), e essa representação

é incompleta, é superficial.

A indiferença faz com que a consciência se detenha no pseudoconhecido, resistindo

àquilo que contraria seu pretenso saber. Ela passa a mover-se em um “círculo que se fecha”

(id, p. 44), mantendo os momentos como substanciais. Porém, o conteúdo é acidental, descon-

textualizado, gerando o negativo por meio da tendência ao pensar. Como a consciência possui

os  dois momentos (o saber e a objetividade), ela vivencia essa experiência.  Segundo Hegel

(id, p. 46), a consciência cotidiana “é justamente o nome desse movimento em que o imediato,

o não-experimentado, ou seja, o abstrato – quer do ser sensível, quer do Simples apenas pen-

sado – se aliena e depois retorna a si dessa alienação, e por isso, - como é também proprieda-

de da consciência – somente então é exposto em sua efetividade e verdade”. Pela dialética, a

etapa seguinte é positiva: ela leva a um momento de autoconhecimento, ou de reconhecimento

da consciência.  Se isso não ocorrer, os conteúdos da consciência podem ser considerados

“verdades feitas”, pois quem os possui não percebe a necessidade de retornar sobre eles, pois

os coloca no fundamento, e acredita que mesmo não podendo exprimi-los, é possível julgar e

66



reprovar por meio deles (Cfe. id, p. 66). Para a consciência pode aparentar um aspecto mais

tranqüilo permanecer com suas verdades, pois o caminho para o saber real é negativo: “a rea-

lização do conceito vale para ela [a consciência] antes como perda de si mesma, já que nesse

caminho [ela] perde sua verdade” (id, p. 74). Ela “só alcança sua verdade na medida em que

encontra a si no dilaceramento absoluto” (id, p. 44, com grifo nosso). 

É verdade que o sujeito hegeliano é “extático”, sua mediação se abre para al-
teridade, para a mudança, para a perda de identidade própria, entretando, há
aqui mais um passo importantíssimo a ser dado. Não só o sujeito é sempre-já
extático-desapropriado e assim por diante, como essa estase é o sujeito, ou
seja, o sujeito é o vazio $ que surge quando uma substância é “desapropria-
da” por meio da estase. Por mais que pareça procurar pelo em ovo, essa dis-
tinção é crucial: a condição do sujeito é sempre limitada, desapropriada, ex-
posta, ou o próprio sujeito é um nome para essa/dessa desapropriação? A
partir  da  limitação  do  sujeito,  devemos  passar  ao  próprio  limite  como o
nome do sujeito. É por isso que não basta dizer que, em Hegel, há um movi-
mento de “autocastração”, que o sujeito castra a si mesmo – quem é esse eu?
– O problema é que esse eu só surge com o resutlado da castração (...) o ex -
tremo para o qual tendo o espírito é a liberdade, sua infinidade, o ser em si e
por si. São estes dois aspectos, mas se perguntarmos o que é o espírito a res-
posta imediata é esse movimento, esse processo de provir da natureza, de li -
bertar-se dela, esse é o ser, a substância do próprio espírito (ZIZEK:2008, p.
69). 

Segundo Wahl (1951, p. 8)11, “o começo da filosofia, como o da religião, é menos o

espanto-admirativo que a não-satisfação e a consciência cindida”, pois o ser humano é dotado

de razão e de sentimentos, e “será preciso transmutar a infelicidade em uma felicidade maior

que todas as felicidades”, continua ele (p. 13). A maneira de obter esse bem-estar será por

meio do esforço da consciência em superar as contradições que ela vai encontrando em seu

percurso rumo ao Absoluto, à felicidade completa. A consciência, ao deparar-se com a incerte-

za, com o estranho, o diferente, enfim, com o outro, fica angustiada. Segundo Hegel (2007, p.

76), “a angústia ante a verdade pode recuar e tentar salvar o que está ameaçada de perder”,

mas não há descanso, pois a inércia a desassossega. A consciência pode cair em um “senti-

mentalismo”, isto é, em um achar “bom a seu modo” (2007, p. 77), porém, ela porta o seu

contrário, isto é, a tendência de ir além do limitado que ela se auto-impõe, pois “o espírito

67



nunca está em repouso, mas sempre tomado por um movimento para a frente” (2007, p. 31),

para a busca do incondicionado, do verdadeiro, contido no objeto. O saber, então, tem um in-

tento: “a meta está ali onde o saber não necessita ir além de si mesmo, onde a si mesmo en-

contra, onde o conceito corresponde ao objeto, e o objeto ao conceito, (...) [e] assim, o proces-

so em direção a essa meta não pode ser detido, e não se satisfaz com nenhuma estação prece-

dente”, entende Hegel (2007, p. 76). Para a consciência pode aparentar um aspecto mais tran-

quilo permanecer com suas verdades, pois o caminho para o saber real é negativo: “a realiza-

ção do conceito vale para ela [a consciência] antes como perda de si mesma, já que nesse ca-

minho [ela] perde sua verdade” (FE, § 78, p. 74). Ela “só alcança sua verdade na medida em

que encontra a si no dilaceramento absoluto” (2007, p. 44, com grifo nosso). Segundo Wahl

(1951, p. 8)11, “o começo da filosofia, como o da religião, é menos o espanto-admirativo que

a não-satisfação e a consciência cindida”, pois o ser humano é dotado de razão e de sentimen-

tos, e “será preciso transmutar a infelicidade em uma felicidade maior que todas as felicida-

des”, continua ele (id, p. 13). A maneira de obter esse bem-estar será por meio do esforço da

consciência em superar as contradições que ela vai encontrando em seu percurso rumo ao Ab-

soluto, à melhor felicidade possível. Ou seja, “(...) essa lacuna irredutível entre o sujeito e seu

“fundo”, o fato de o sujeito nunca se encaixar inteiramente no ambiente estar inteiramente

embutido nele, define a subjetividade” (ZIZEK:2008, p.68). Logo,  é  nessa  cisão  da

subjetividade com ela mesma que aparece o máximo grau de diferença, uma força que perten-

cendo a condição essencial de ser sem essência, coopta o humano a ir sempre além de qual-

quer satisfação limitada. Essa máxima diferença é o conceito de “diferença mínima por conta

da qual o indivíduo nunca está inteiramente referendado a si mesmo, mas a apenas sempre ‘se

parece consigo’ (Id. p.67). Um processo de discordância entre figura e fundo, que transmitem

uma mensagem fundamental sobre os aspectos da subjetividade hegeliana. 

Dessa forma, esse processo de diferenciação interna dá origem a um sintoma da cons-

ciência, até então não experimentado na história da filosofia: o conceito de  angústia. Esse

conceito aparece pela primeira vez plasmado de forma mais clara em um texto filosófico, na

medida em que, um consciência cindida dentro dela mesma, na iminência de perder o que

acreditara ser sua verdade até então, depara-se com uma realidade outra, que manifesta cada

68



vez mais forte um impulso que move a consciência a ir além da zona de conforto, para atirar-

se a inverdade do saber fenomenal, para poder se  adequar ao ser e o perceber do objeto.

Como vimos, a primeira aparição do conceito de angústia (Angst) na Fenomenologia

do Espírito (2007) acontece  no  parágrafo 80, quando diz que

[...] a consciência é para si mesma seu conceito, por isso é imediatamente o
ir-além do limitado, e – já que este limite lhe pertence – é o ir além de si
mesma [...]  Portanto,  essa  violência  que  a  consciência  sofre  –  de  se  lhe
estragar toda satisfação limitada – vem dela mesma. No sentimento dessa
violência, a angústia ante a verdade pode recuar e tentar salvar o que está
ameaçada de perder. Mas não poderá achar nenhum descanso [...].  (HEGEL,
2007, p.76). 

Nesse ponto, Hegel analisa as características fundamentais de seu novo conceito de

subjetividade, instaurando a angústia como uma poderosa reverberação das características de

seu conceito de consciência de si, que possui o limite nela mesma. A tendência natural da

consciência sempre é  a de buscar um abrigo, uma constante, um lugar de certezas mais sóli-

das, onde a partir dali possa significar o mundo e as coisas ao seu entorno. Todavia, com a

inauguração dessa subjetividade que possui em si seu limite, e que cobra por isso a necessida-

de de ir sempre além de toda e qualquer satisfação limitada, Hegel confere ao conceito de

consciência uma característica de precariedade substancial, só relativizada pela transformação

do sujeito no termo espírito em seu saber absoluto.  

Para entendermos essa primeira aparição do conceito angústia, temos que compreen-

der até que ponto a consciência consegue mediar a si mesmo, em sua cisão interna. No embate

entre duas verdades que se chocam, e, que ao se chocarem, não provocam apenas uma confu-

são epistemológica, mas, como o sujeito é a própria unidade de medida entre sujeito e objeto,

quando muda essa relação muda a figura da consciência, logo o próprio sujeito se transforma,

e não apenas seu objeto de conhecimento. Quando, em algum momento, a transposição para a

nova verdade falha, a angústia recrudesce, enquanto um passo atrás ao lançar-se no não convi-

dativo abismo das incertezas do novo saber fenomenal. Dessa forma, o eu – parte organizada

do isso – demonstra sua força pelo ato de recalcamento. Mas, por sua vez, a impotência do eu

se revela nesse mesmo ato, pois, como consequência do processo de recalcamento, surge um

69



sintoma,  através  do qual  a  libido  insatisfeita  encontra  uma satisfação substituta.  Segundo

Freud, "O processo mental que se transformou em um sintoma devido ao recalcamento man-

tém  agora  sua  existência  fora  da  organização  do  eu  e  independentemente  dele"  (Freud,

1926/1980, p. 119), adquirindo, assim como os seus derivados, o privilégio de extraterritoria-

lidade. Por conseguinte, ser cobrado para ir sempre além de si mesmo é a maior benesse e o

maior calvário da filosofia de Hegel.  Isso porque, a perenidade e constância de se ter uma es-

sência imutável é perdida, substituída por um processo interminável de constituição de si mes-

mo. Essa ilusão da essência, desse desejo febril por algo duradouro entra em choque com a

mutabilidade enquanto essência, com a substância que só é na medida em que se manifesta. 

A segunda aparição da palavra angústia na Fenomenologia do Espírito (2007)  aparece

no parágrafo 194, quando Hegel comenta sobre independência da consciência-de-si: domina-

ção e escravidão, 

Vimos somente o que a escravidão é em relação à dominação. Mas a consci-
ência escrava é consciência-de-si, e importa considerar agora o que é em si e
para si mesma. Primeiro, para a consciência escrava, o senhor é a essência,
portanto, a consciência independente para si essente é para ela a verdade,
contudo para ela [a verdade] ainda não está nela, muito embora tenha de fato
nela mesmo essa verdade da pura negatividade e o ser-para-si, pois experi-
mentou nela essa essência. Essa consciência sentiu a angústia, não por isto
ou aquilo, não por este ou aquele instante, mas sim através de sua essência
toda, pois sentiu o medo da morte, do senhor absoluto. Aí se dissolveu interi-
ormente em si mesma tremeu em sua totalidade, e tudo que havia de fixo va-
cilou (p.149). 

O jogo da consciência-de-si de empenhar por completo seu ser na existência, que por

usa vez o modifica colhendo as reverberações do seu contato com o exterior, evidencia o cará-

ter dessa negatividade absoluta da consciência. O aspecto fluídico da essência humana prepara

um caminho tortuoso, mas fundamental e necessário a se percorrer, para realizar maximamen-

te o fato de ser alguém que pode doar para si mesmo a sua essência. Essa cisão interna dá ori -

gem a angustia, não como um sintoma meramente pontual, mas algo que perpassa toda a vida

da consciência em seu contato com o mundo e com outras alteridades. 

Portanto, o aspecto da  diferença mínima,  ou da possibilidade de ser um outro de si

mesmo, inaugura um novo campo dos estudos da concepção do que é ser humano. A consci-

ência-abismo coopta o ser do homem a um constante atirar-se, para que este, então possa, rea-

70



lizar sua vocação de possuir o limite em si mesmo. O introjetar desse limite par ao interior da

consciência é aspecto fundamental para compreensão da angústia enquanto sintoma indissolú-

vel e da consciência que tenta estacionar, buscar abrigo em alguma estação. Nenhum conforto

possível existe no momento de estagnação, quando se possui uma necessidade ontológica de

supreassumir sempre a si mesmo, para então realizar sua ulterior vocação. 

Outra aparição da palavra angústia se dá quando Hegel diz que, 

No senhor, o ser-para-si é para o escravo um Outro, ou seja, é somente para
ele. No medo, o ser-para-si está nele mesmo. No formar, o ser-para-si se tor-
na para ele como o seu próprio, e assim chega à consciência de ser ele mes-
mo em si e para si. A forma não se torna um outro que a consciência pelo
fato de se ter exteriorizado, pois justamente essa forma é seu puro ser-para-
si, que nessa exteriorização vem-a-ser sua verdade. Assim, precisamente no
trabalho, onde parecia ser apenas um sentido alheio, a consciência, mediante
esse reencontrar-se de si por si mesma, vem-a-ser sentido próprio. Para que
haja tal reflexão são necessários os dois momentos, o momento do medo e
do serviço em geral, e também o momento do formar, e ambos ao mesmo
tempo de uma maneira universal. Sem a disciplina do serviço e da obediên-
cia, o medo fica no formal, e não se estende sobre toda a efetividade consci-
ente do ser-aí. Sem o formar, permanece o medo como interior e mudo, e a
consciência não vem-a-ser para ela mesma. Se a consciência se formar sem
esse medo absoluto primordial, então será apenas um sentido próprio vazio,
pois sua forma ou negatividade não é a negatividade em si, e seu formar,
portanto, não lhe pode dar a consciência de si como essência.
Se não suportou o medo absoluto, mas somente alguma angústia, a essência
negativa ficou sendo para ela algo exterior: sua substância não foi integral-
mente contaminada por ela. Enquanto todos os conteúdos de sua consciência
natural não forem abalados, essa consciência pertence ainda, em si, ao ser
determinado. O sentido próprio é obstinação [eigene Sinn=Eigensinn], uma
liberdade que ainda permanece no interior da escravidão. Como nesse caso a
pura forma não pode tornar-se essência, assim também essa forma, conside-
rada como expansão para além do singular, não pode ser um formar univer-
sal,  conceito absoluto, mas apenas uma habilidade que domina uma certa
coisa, mas não domina a potência universal e a essência objetiva em sua to-
talidade. (2007, p.150-151).

5. - Conclusão. 

Hegel não estava disposto a abandonar o solo de uma filosofia da reflexão. Ele não

acreditava que podemos nos curar das feridas da elevação do princípio moderno de subjetivi-

71



dade à condição de fundamento da ciência simplesmente pregando alguma forma de retorno a

uma origem pré-reflexiva e pré-conceitual. Neste sentido, Hegel distancia-se de Schelling,

que procurava ultrapassar as dicotomias da reflexão através do recurso a um plano de imanên-

cia a partir do qual o subjetivo e o objetivo se extraem. O sujeito emergiu de um mundo indi-

ferente que agora ele confronta e conhece através da reflexão. Schelling insiste que há uma in-

tuição intelectual que não é reflexão, que não é posicional, mas que é modo de posição da uni-

dade sem mediação entre sujeito e objeto.

De fato, Hegel não pode aceitar tanto o conceito schellinguiano de Absoluto, quanto a

maneira com que o recurso a intuição se dá às espessas do trabalho do conceito, como se o re-

curso à intuição fosse modo de recuperação daquilo que o conceito perde ao operar. Para He-

gel, não se trata de abandonar a dimensão conceitual, mas de distinguir conceito e representa-

ção, fazendo assim com que a própria noção de reflexão subjetiva seja revista e, com ela, a

noção moderna de sujeito. A reconciliação das cisões da modernidade não será feita através do

abandono do solo do pensamento conceitual, mas através da reconstituição da noção de pen-

samento conceitual. Isto implicará em uma reorientação a respeito deste princípio que aparece

como fundamento para o advento da modernidade, ou seja, o princípio de modernidade. Pode-

mos dizer que a contribuição central de Hegel encontra-se na tentativa de recompor a noção

de subjetividade e tirar daí consequências maiores para o próprio funcionamento da razão.

Neste sentido, a modernidade aparece para Hegel como momento histórico no qual o

princípio de subjetividade pode se pôr como fundamento. Mas que, no entanto, este sujeito

não era apenas a condição transcendental de toda representação. Na verdade, Hegel lembrará

que o sujeito é aquilo que faz com que o espírito nunca esteja em repouso porque são suas

exigências que instauram um processo no qual o espírito rompe com o mundo do seu ser-aí e

do seu representar (HEGEL: 2008). Como diz Zizek, 

Hoje o procedimento crítico padrão é mobilizar a oposição entre homem e
sujeito: a noção de subjetividade (autoconsciência, autonomia autopressus-
posta e assim por diante) representa um perigoso húbris, uma vontade de po-
der, que ofusca e distorce a essência autêntica do homem. A tarefa, portanto,
é pensar a essência fora do domínio da subjetividade.  (2008, p.64). 

É justamente por esse colapso entre ser saber absoluto e poder regredir. Na verdade,

72



Hegel  lembrará que o sujeito é aquilo que faz com que “o espírito nunca esteja em repouso”

porque são suas exigências que instauram um processo no qual o espírito rompe com o mundo

do seu ser-aí e do seu representar (HEGEL:2007). 

O homem é esta noite,  este nada vazio que contém tudo na simplicidade
desta  noite,  uma  riqueza  de  representações,  de  imagens  infinitamente
múltiplas, nenhuma das quais lhe vem precisamente ao espírito, ou que não
existem como efetivamente presentes. Esta noite, o interior da natureza, que
existe aqui – o eu puro – em representações fantasmagóricas, é noite à toda
volta,  na qual  surge aqui  uma cabeça ensanguentada – ali  outra aparição
medonha e branca, de repente aqui, diante dela, e na mesma hora desaparece.
É esta noite que descobrimos quando olhamos um homem nos olhos, uma
noite que se torna terrível, é a noite do mundo que se avança diante de nós
“(HEGEL, apud ZIZEK:2008, p.66)”.

Ou seja, no início  do  processo de  conhecer  os  fenômenos,  o  ser  humano,  no seu

confrontar com os objetos da natureza e cultura, no analisar suas verdades, depara-se, em vez

das  verdades  definitivas,  com uma série  de  representações,  proto-realidades  obscenas4 de

objetos também parciais, que só expressam de forma limitada, embotada, o objeto mesmo.

Com isso a consciência é convidada a percorrer um angustiante “caminho da dúvida [Zweifel]

ou,  com  mais  propriedade,  caminho  de  desespero [Verzweilflung]  (...)  da  penetração

consciente na inverdade do saber fenomenal” (HEGEL, 2007, p.74), numa perca incessante de

suas verdades, pela necessidade da sucessão de si mesmo em seu puro incondicionamento, e

isto acontece, pois, [...] a consciência é para si mesma seu conceito, por isso é imediatamente o ir-

além do limitado, e – já que este limite lhe pertence – é o ir além de si mesma [...] Portanto, essa

violência que a consciência sofre – de se lhe estragar toda satisfação limitada – vem dela mesma. No

sentimento dessa violência, a angústia ante a verdade pode recuar e tentar salvar o que está ameaçada

de perder. Mas não poderá achar nenhum descanso [...].  (HEGEL, 2007, p.76). 

Por conseguinte, esse impulso sempre para frente da consciência de não achar nunca

descanso  em  verdades  limitadas,  é  o  próprio  substrato  de  onde  surge  a  centralidade  da

temática da angústia. A angústia funciona, pois, na  Fenomenologia do Espírito  (2007), por

um lado como uma espécie de temor ante a perca iminente da verdade que a consciência

achava possuir, mas que agora se apresenta apenas como uma representação sua da verdade, e

por  outro  como  o  combustível  para  a  consciência  percorrer  o  caminho  das  figuras  da

4  No sentido por trás da cena, que não se mostra de forma total e fácil.

73



consciência,  já  que  esta  nunca  pode  achar  descanso  em  verdades  limitadas  ou  em

determinações de si, já que sua condição primordial é o seu próprio incondicionamento. 

O conceito de  angústia  (Angst) se  mostra,  pois,  como um  sintoma  da consciência

quando esta se depara com a possibilidade da perca do que acredita ser sua verdade. Esse

passo atrás ante o necessário atirar-se ao desconhecido e a inverdade, tenta salvaguardar um

mundo de aparências, representações e falsos conceitos de verdade, que dão a impressão de

ser toda realidade e certeza, mas que de fato ainda não versam sobre a verdade mesma, sendo

ela, tão somente,  a vida do todo em seu puro desenvolvimento (KERVEGAN, 2008, p.42).  

Portanto, compreender a significação, surgimento e desenvolvimento do conceito de

angústia na Fenomenologia do Espírito (2007) é compreender o próprio modus operandi da

consciência que tenta salvar o que acredita ser sua verdade, mas, porque, em contraponto com

sua  necessidade  intrínseca  de  ir  sempre  além  de  toda  e  qualquer  satisfação  limitada,  a

angústia, ante a perca de sua verdade, deve ser suprassumida, para que uma nova figura da

consciência surja em sua maior riqueza de determinações.

 Percebemos, então, que a temática da angústia está diluída em toda a obra base desse

intento  de  pesquisa,  já  que  a  Fenomenologia  do  Espírito  (2007)  apresenta  a  “ciência  da

experiência  da  consciência”  (VAZ,  2002),  que  como  vimos  é  um  caminho  de  dúvida  e

desespero para consciência em seu incondicionamento constitutivo, permeado pela  angústia

ante a perca incessante e necessária de suas verdades limitadas, num processo de entrega

consciente a inverdade de seu saber fenomenal.  

Como já dissemos, na filosofia de Hegel, no início do processo de conhecer de fato as

coisas, o homem, no seu confrontar com os objetos do mundo, no analisar suas  verdades,

depara-se, em vez das verdades mesmas, com uma série de representações, abstrações que só

expressam  de  forma  limitada,  embotada,  o  objeto  mesmo.  Com  isso,  a  consciência  é

convidada a percorrer um “caminho da dúvida [Zweifel] ou, com mais propriedade, caminho

de desespero [Verzweilflung] (...) da penetração consciente na inverdade do saber fenomenal”

(HEGEL, 2007, p.74), numa angustiante perca incessante, mas necessária do que acreditava

ser sua verdade. Isto, pois, há na própria consciência uma necessidade de ir sempre além de

toda  verdade  limitada,  já  que  este  limite  agora  lhe  pertence.  Essa  configuração  da

subjetividade mostrar-se-á no nosso livro base da pesquisa como caminho da sucessão das

74



figuras do Espírito, numa sucessão de etapas da compreensão das determinações histórico-

sociais que agem sobre o processo do constituir de nossos pensamentos, e isto acontece, pois, 

[...] a consciência é para si mesma seu conceito, por isso é imediatamente o
ir-além do limitado, e – já que este limite lhe pertence – é o ir além de si
mesma [...]  Portanto,  essa  violência  que  a  consciência  sofre  –  de  se  lhe
estragar toda satisfação limitada – vem dela mesma. No sentimento dessa
violência, a angústia ante a verdade pode recuar e tentar salvar o que
está ameaçada de perder. Mas não poderá achar nenhum descanso [...] .
(HEGEL, 2007, p.76, grifo nosso). 

Este  caminho  de  angústia  é  justamente  o  oposto  do  que  hoje  em dia  almejamos.

Preferimos a segurança e o conforto de lidar com os objetos do mundo enquanto escravos para

nós, pois assim pensamos compreender a plenitude de sua natureza. O caminho proposto por

Hegel  é  o  oposto:  um  caminho  de  dúvida,  de  respeito  aos  fenômenos,  de  aceitação  da

contingência  natural  e  da  perca  incessante  de  suas  verdades.  Quando  achamos  estar  na

verdade perdemos,  tantas vezes,  a  capacidade crítica,  acomodamo-nos,  pois,  em algo que

deveria ser sempre revisitado, já que, “O bem-conhecido em geral, justamente por ser bem-

conhecido, não é reconhecido. É o modo mais habitual de enganar-se e de enganar os outros:

pressupor  no conhecimento algo como já  conhecido e  deixá-lo  tal  como está.”  (HEGEL,

2002, p. 43). 

Por sua vez, o limite do conhecer, que em Kant pertencia ao objeto (coisa-em-si) é

jogado para o sujeito,  com a ressalva que o conhecer  deste  sujeito  deve coincidir  com a

própria  lógica  imanente  que  premia  os  objetos  em particular,  emergindo,  pois  um novo

conceito de verdade, uma verdade do objeto historicamente determinada, obtida através de

mediações  intersubjetivas  e  que se  apresenta  de  forma sempre  móvel,  permitindo,  assim,

“voltar-se para o que é,  que está  dado,  remontando,  progressivamente,  a  seu processo de

constituição. Trata-se de apreender no ser imediato o conceito que nele se faz presente e se

realiza.” (ROSENFIELD, 2002, p.29). Isso, porque,

Com a  Fenomenologia  do  Espírito  (2007)  Hegel  pretende  situar-se  para
além dos termos da aporia kantiana, designando-a como momento abstrato
de um processo histórico dialético desencadeado pela própria situação de um
sujeito  que  é  fenômeno  para  si  mesmo ou portador  de  uma  ciência  que
aparece a si mesma no próprio ato em que faz face ao aparecimento de um

75



objeto no horizonte do seu saber. Em outras palavras, Hegel intenta mostrar
que a fundamentação absoluta do saber é resultado de uma gênese ou de uma
história  cujas  vicissitudes  são  assinaladas,  no  plano  da  aparição  ou  do
fenômeno ao  qual  tem  acesso  o  olhar  do  Filósofo  (o  para-nós  na
terminologia  hegeliana)  pelas  oposições  sucessivas  e  dialeticamente
articuladas entre a certeza do sujeito e a verdade do objeto (VAZ, H. C. L.
apud Hegel, 2007, p. 14). 

Desse modo, a diferenciação entre verdade do objeto (em-si) e representação desta

verdade pra consciência (para-si) se altera, já que em-si e para-si sempre é para a consciência

e não mais uma verdade intangível da essência (a coisa-em-si) do objeto como em Kant, ou

uma verdade plena obtida por um método e pela razão absoluta como em Descartes. Com isto,

quando  a  consciência  percebe  que  este  momento  em-si  do  objeto  (essência  do  objeto)  é

apenas uma representação sua deste em-si, estes momentos em-si e para-si se alteram, e como

a consciência é propriamente a relação entre sujeito e objeto, alterando o objeto, “muda sua

'unidade de medida': surge então uma nova 'figura da consciência', outra etapa na progressão

do saber.” (MENESES, 1992 p.33).

Portanto, mediante as transformações da relação sujeito-objeto, a consciência produz

formas  diferentes  de  experiência,  e  este  caminho  necessário  de  desenvolvimento  é  um

processo  da  própria  formação  do  sujeito  para  o  saber  e,  por  sua  vez,  caminho  do

desenvolvimento  da  sua  experiência  sobre  o  objeto.  Trata-se,  afinal,  do  reconhecer  da

subjetividade  que  a  manifestação  das  coisas,  em  última  instância,  é  um  processo

marcadamente  auto  relacional,  historicamente  qualificado  pelas  configurações  únicas  do

nosso tempo e sociedade. Ou seja, no ato do conhecer, de antemão, já alteramos o objeto, pois

o objeto só o é enquanto se manifesta para mim,

(…) então fica patente que o ser-em-si e o ser-para-um-Outro são o mesmo.
Com efeito, o Em-si é a consciência, mas ela é igualmente aquilo para o qual é
um Outro (o Em-si): é para a consciência que o Em-si do objeto e seu ser-para-
um-Outro são o mesmo. O Eu é o conteúdo da relação e a relação mesma,
defronta um Outro e ao mesmo tempo  o ultrapassa, e este Outro, para ele, é
apenas ele próprio (HEGEL, 2007, p.135).

76



Logo,  o  caminho  das  transformações  da  relação  indivisível  sujeito-objeto,  a

consciência produz  formas  diferentes  de  experiência,  e  este  caminho  necessário,  mas

angustiante, pela perca incessante de suas verdades, é um processo da própria formação do

sujeito para um saber, que é a descoberta de si-mesmo e de seu tempo como momentos de um

processo de formação para a ciência, “espírito que se sabe desenvolvido (…) o reino que para

si  mesmo constrói  em seu próprio elemento” (HEGEL, 2007,  p.  29).  Trata-se,  afinal  de

reconhecer que a manifestação das coisas é fruto indissociável de relações históricas, que se

unem  num  sínodo  incomensurável  da  vida  em  seu  movimento  incessante,  fruto  das

determinações do Espírito, de uma substância sujeito.

Por  conseguinte,  após  essa  breve  análise  da  subjetividade  na  Fenomenologia  do

Espírito (2007) de Hegel, percebemos que o conceito de angústia (Angst) se mostra como um

modus operandi da consciência quando esta se depara com a possibilidade da perca do que

acredita ser sua verdade (em-si), esse passo atrás ante o necessário atirar-se ao desconhecido e

a inverdade, tenta salvaguardar um mundo de aparências, representações e falsos conceitos de

verdade,  que dão a impressão de ser toda realidade e certeza,  mas que de fato ainda não

versam sobre  a  verdade  mesma,  sendo  ela,  tão  somente,  a  “vida  do  todo  em  seu  puro

desenvolvimento” (KERVEGAN, 2008, p.42). 

Além disso, como a Fenomenologia do Espírito (2007) é a demonstração da “ciência

da experiência que faz a consciência” (HEGEL, 2002, p.46) - da sua forma  ingênua até o

compreender-se como espírito. Em seu desenvolvimento dialético, as figuras da consciência

vão se sucedendo e se transformando, tornando-se, cada vez mais, ricas em mediações. E tal

caminho  que  perpassa  toda  a  obra,  como  vimos,  é  um caminho  de  dúvida  e  desespero,

totalmente permeado pela angústia, que expõe para a consciência a necessidade de ir sempre

além de si mesmo, logo, ir sempre além do limitado, já que este limite lhe pertence.

 Assim, se a consciência tenta estacionar em algum momento do seu desenvolvimento

para a verdade de fato – o saber absoluto – este estacionamento desenvolve um processo de

negação  da  própria  condição  da  subjetividade  em  Hegel,  a  saber,  o  seu  próprio

incondicionamento. Por outro lado, a angústia aparece como uma tentativa de salvar o que a

consciência  acredita  ser  sua  verdade,  mas  o  sujeito  só  pode  achar  descanso  quando

77



suprassume a dor da angústia, efetivando para si uma penetração consciente da inverdade de

seu saber. Só assim seria possível reconhecer que limite do conhecer pertence somente a si,

possibilitando,  assim,  a  “identidade  dialética  final  de  sujeito e  objeto,  certeza  e  verdade,

pensamento e ser, na Idéia Absoluta, raiz e coroamento de todo o sistema” (VÁZQUEZ, 2001,

p. 47). 

Percebemos,  então,  a  centralidade  da  discussão  do  conceito  de  angústia na

Fenomenologia do Espírito (2007) de Hegel, como momento fundamental para compreensão

da dialética do desenvolvimento da consciência ingênua para o saber absoluto.

A lógica formal e dedutiva, o formalismo e o homem transcendente à sua realidade

dominam o âmbito das teorias ordenadoras de nossa sociedade desde o contexto teórico da

modernidade. O pensamento de Hegel, indo de encontro a estas formas de pensamento, foi

aos poucos sendo menos discutido e, tantas vezes, considerado um retrocesso nos avanços da

filosofia kantiana. 

Tal  contradição  insurge  no  filósofo,  no  artista,  no  homem do nosso  tempo  que é

forçado a compreender seu estar-num-mundo que se muta independente de nós, tornando-se,

pois, extremamente complicado abstraí-lo e conceituá-lo. A nova postura do homem é a de ser

transpassado  pelo  mundo  e  não  transpassá-lo,  tornando-se  alguém  sem  “certezas”  ou

“verdades”  intelectíveis  –  como queria  Nietzsche  –  “Seja  como for,  a  vida,  ela  é  boa!”

(NIETZSCHE, 2000, p.84, §222), alguém num “nascimento continuado.” (NIETZCHE, 2004,

p.22), aquele em que o momento de “espanto” pelo milagre do mundo é antes percebido, do

que categorizado. Logo, “esse olhar pré-humano” (id.),  pré-conceitual é a fortaleza de um

novo perceber do homem em mundo, enquanto imanente a ele.

Destarte,  a  crise  que  emana do sujeito  no nosso tempo,  esse  sujeito  pós-filosofias

clássicas e reflexivas da metafísica tradicional, surge do interior da questão: como ser em um

mundo que não mais permite ser plenamente conhecido? Esta situação levou alguns teóricos

da pós-modernidade a enunciar o esfacelamento do sujeito no presente agora, sem levar em

consideração que já no contexto mais profundo de nossa modernidade ocidental esta crítica já

havia sido feita e teorizada de forma profunda pelo filósofo moderno Hegel. 

Desde a grande abertura do sistema filosófico da ciência, com a  Fenomenologia do

espírito, o sujeito moderno ganhou ares completamente diferentes das bases de onde emanam

78



as  críticas  mais  contundentes  da pós-modernidade – a  metafísica tradicional.  Na filosofia

hegeliana  o  homem  já  nasce  em  um  mundo,  e  as  configurações  deste,  deixam  marcas

profundas no que esse homem poderá julgar, conceber, sentir e amar. O sujeito antes como

uma mônada leibniziana incomunicável, agora é um ser em um mundo com história própria e

aberta às contingências inconcebíveis, e a relação de sujeito conhecendo o objeto altera-se

para uma relação de interdependência entre sujeito e objeto. 

Steve Connor, 

Meu argumento é, na verdade, que essa auto-reflexão é mais significativa do
que a reflexão sobre a, ou a descrição da cultura contemporânea, que a teoria
crítica pós-moderna parecia oferecer. O pós-modernismo não encontra o seu
objeto inteiro na esfera cultural, nem na esfera crítico-institucional, mas em
algum espaço tensamente negociado entre as duas. (1993, p. 15).

Esse processo de auto-reflexão é justamente o que Hegel pretendia. O compreender de

si mesmo e das determinações que agem sobre a procedência de nossos atos é o caminho

motor para compreensão de nosso tempo e de nós mesmos. No processo de conhecer a si

mesmo necessitamos agudamente de conhecer a sociedade onde vivemos e a forma peculiar

de sua existência agora, rememorando a sua história: seu caminho único de determinações,

que influem decisivamente no modo como hoje se encontra o estado de coisas hoje dispostas

no mundo. 

Logo, o sujeito hegeliano, enquanto sujeito histórico e compreensivo com o processo

contingencial do mundo não tenta absorve-lo e explicá-lo, mas crê plenamente que o resultado

é  apenas  um  cadáver,  um  corpo  sem  vida,  lugar  onde  cessa  o  movimento  e  termina  a

possibilidade de compreensão da mesma. Pois, 

[...] a Coisa mesma não se esgota em seu fim, mas em sua atualização, nem o
resultado é o todo efetivo, mas sim o resultado junto como seu vir-a-ser. O
fim para si é o universal sem vida, como a tendência é o mero impulso anda
carente de sua efetividade, o resultado nu é o cadáver que deixou atrás de si
a tendência. Igualmente, a diversidade é, antes, o limite da Coisa: está ali
onde a Coisa deixa de ser, ou é o que a mesma não é. (HEGEL, 1992, p. 23.).

 

Finalizamos,  pois,  com  o  francês  Merleau-Ponty,  ferrenho  crítico  das  filosofias

79



tradicionais, que parece responder a nossa pergunta, ao propor um modelo – que muito se

assemelha ao de Hegel – de como o homem do agora deve ser, este homem seria, portanto,

[...] alguém que perpetuamente começa. Isso significa que ele não considera
como adquirido nada do que os homens ou cientistas acreditam saber. Isso
também significa que a filosofia não deve considerar-se a si mesma como
adquirida  naquilo  que  ela  pôde  dizer  de  verdadeiro,  que  ela  é  uma
experiência  renovada  de  seu  próprio  começo,  que  toda  ela  consiste  em
descrever este começo e, enfim, que a reflexão radical é consciência de sua
própria dependência em relação a uma vida irrefletida, que é sua situação
inicial, constante e final (1999, p.11).

80



6. Referências

Primárias

HEGEL, G. W. F.  Fenomenologia do Espírito. Petrópolis: Vozes, 2007.

______. Enciclopédia das ciências Filosóficas em 3 vols. Petrópolis: Vozes, 1995.

______. Propedêutica Filosófica. Lisboa: Edições 70, 1989.

______.  A razão na história: uma introdução geral à filosofia da história. São Paulo:
Centauro, 2001.

______. Filosofia da história. Brasília: Ed. UnB, 1998.
______. Sobre as maneiras científicas de tratar o direito natural. São Paulo: Loyola, 2007.
______.  Fé e Saber. São Paulo: Hedra, 2007. 174 p. 

Obras de Autores Clássicos.

ADORNO, T. Dialética negativa. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2009. 

______., HORKHEIMER, Max.  Dialética do esclarecimento: fragmentos filosóficos. Rio
de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2006.

DESCARTES, René.  Discurso do método e regras para direção do espírito. São Paulo:
Martin Claret, 2000.

HABERMAS, Jürgen.  O discurso filosófico da modernidade. São Paulo: Martins Fontes,
2000.

______. Pensamento pós-metafísco. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2002. 

HARTMANN,  Nicolai.  A  filosofia  do  idealismo  alemão. Lisboa:  Fundação  Calouste
Gulbenkian, 1983.

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo 2 vols. Petrópolis: Vozes, 2005.

______. A questão da técnica. Petrópolis: Vozes 2002.

______. El Concepto hegeliano de la experiencia. In: Sendas Perdidas: Holzwege. 1960. pp.
99-174. 

HORKHEIMER, Max. Eclipse da Razão. São Paulo: Centauro, 2002.

KANT, I. Crítica da razão pura. São Paulo: Martin Claret, 2005.

KIERKEGAARD, S. A. O conceito de angústia. Lisboa: Presença, 1972.

______. Os pensadores. São Paulo: Nova Cultural, 1988.

______. Terror e Tremor. Rio de Janeiro: Tecnoprint gráfica S.A. 1968.

LACAN, J. O seminário, livro 10: a angústia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1995.

81



MERLEAU-PONTY, Maurice.  Fenomenologia  da percepção. São Paulo:  Martins  fontes,
1999.

______. Sentido y contrasentido. Barcelona: Ed. Penisula, 1977.

Bibliografia Secundária

ARANTES, Paulo Eduardo. Hegel: a ordem do tempo. São Paulo: Editora Polis, 1986.

BATAILLE, Georges. HEGEL, LA MUERTE Y EL SACRIFICIO. Ebook. Disponível em
<>

BECKENKAMP, Joasinho. Entre Kant e Hegel. Porto Alegre: Edipucrs, 2004.

BEISER, Frederick. Hegel. London: Routledge, 2003.

BERTHOLD-BOND,  Daniel.  Hegel's theory of madness. Nova york: State University of
New York Press, 1995

BICCA, L. Racionalidade Moderna e Subjetividade. São Paulo: Edições Loyola, 1997.
______. Questões Persistentes. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2003.
BREAZEALE, D. “Karl Leonhard Reinhold”. In: Stanford Encyclopedia of Philosophy . Dis-
ponível em: <http://plato.stanford.edu/entries/karl-reinhold/>. Acesso em: 12 Fev. 12.
BURKE, V. “Hegel’s concept of mutual recognition: the limits of selfdetermination”. In: The
Philosophical Review, vol. XXXVI, no. 2, summer 2005.
BORGES, M. História e Metafísica em Hegel: sobre a noção de espírito do mundo. Porto
Alegre: Edipucrs, 1998. 

BOURGEOIS, Bernard. Hegel: Os atos do espírito. Porto Alegre:Unisinos, 2004

BOURGEOIS, Bernard. O pensamento político de Hegel. São Leopoldo: UNISINOS, 2000

CONNOR, Steve. Cultura Pós-Moderna. São Paulo: Loyola, 1993.

d'HONDT, Jaques. Hegel. Lisboa: Edições 70, 1984.

______. Hegel e o hegelianismo. Lisboa: Editorial Inquérito limitada, 1982.

E.  F. CHAGAS,  K.  UTZ,  J.  W. J.  OLIVEIRA,  (Org.).  Comemoração  aos  200 anos  da
“Fenomenologia do Espírito” de Hegel. Fortaleza: UFC edições, 2007. 
FERRER, D. H., Observing Reason in Hegel s Phenomenology of Spirit, in E. Pires (ed.)‟
Still Reading Hegel’s Phenomenology of Spirit, Imprensa da Universidade, Coimbra, 2009,
p. 37-48. 

______.  Lógica  e  Realidade  em  Hegel.  A  Ciência  da  Lógica  e  o  problema  da
fundamentação do Sistema. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2007.

FLAQUER, Jaume.  HEGEL Y EL ROMANTICISMO:  La importancia de la relación.
Barcelona: Cristianisme i Justícia,1995.

GIDDENS, Anthony. Modernidade e Identidade. Rio de Janeiro:Jorge Zahar Editor, 2002.

HARVEY, David. Condição Pós-Moderna. São Paulo: Edições Loyola, 1996.
HYPPOLITE, Jean.  Génesis  y  Estructura de la  Fenomenología del  Espíritu de  Hegel.

82



Barcelona: Península, 1974.

______. Introdução à filosofia da história de Hegel. Rio de Janeiro: Elfos Ed. 1995.

INWOOD, Michael. Dicionário Hegel. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1997.

J. H. SANTOS. O trabalho do negativo. Ensaios sobre a Fenomenologia do Espírito. São
Paulo: Loyola, 2008. 

KERVEGAN, Jean François. Hegel e o Hegelianismo. São Paulo: Loyola, 2008.

KOJÈVE, Alexander. Introdução à leitura de Hegel. Rio de Janeiro: Contraponto, 2000.

LAUENER,  Henri.  A linguagem  na  filosofia  de  Hegel  com  consideração  especial  da
estética. Ijuí: Editora Unijuí, 2004.

LEBRUN,  Gérard.  Hegel  e  a  ingenuidade  cartesiana,  In:  Analytica.  vol.3,  nº  1.  Rio  de
Janeiro. 1998

LUFT, Eduardo.  Para uma crítica interna ao sistema de Hegel. Porto Alegre: Edipucrs,
1995. 

LYOTARD, Jean François.  A condição pós-moderna. Rio de Janeiro: Ed.  José Olympio,
2009.

KOSOK, M. The Formalization of Hegel s Dialectical Logic. Its Formal Structure, Logical‟
Interpretation  and  Intuitive  Foundation”,  in  A Macintyre  (ed.), Hegel.  A Collection  of
Critical Essays. Notre Dame / London: University of Notre Dame Press, 1972, p. 237-287

MENESES, Paulo.  Para Ler a Fenomenologia do Espírito. São Paulo:  Edições Loyola,
1992.

______. Abordagens Hegelianas. Rio de Janeiro: Vieira e Lent casa editorial, 2006.

______. Hegel e a fenomenologia do espírito. Rio de Janeiro:Jorge Zahar Editor, 2003.

MORAES,  Alfredo  de  Oliveira.  A  metafísica  do  conceito:  sobre  o  problema  do
conhecimento de Deus na Enciclopédia das Ciências filosóficas de Hegel. Porto Alegre:
EDIPUCRS/UNICAP, 2003. 

MÜLLER, Marcos. A experiência, caminho para a verdade? Sobre o conceito de experiência
na Fenomenologia do Espírito (2007) de Hegel. In: Revista Brasileira de Filosofia, v. XVII,
nº 66, 1967, p. 146-177.  

CARVALHO, O. Hegel. Rio de Janeiro. E Realizações, 2008. 

PINKARD, Terry. Hegel – a biography. Cambridge: Cambridge-USA, 2002

______. Hegel's phenomenology: the sociality of reason. Cambridge, Cambridge University
Press, 1996.

ROSENFIELD, Denis L. Hegel. Rio de Janeiro:Jorge Zahar Editor, 2002.

RÜHLE, Volker.  La insistencia de la muerte en la vida: Hegel después de Heidegger. In
BAJO PALABRA. Revista de Filosofía, II Época, Nº 4 (2009): 11-20. Madrid.

83



STERN, Robert.  G.W.F.  Hegel: Hegel's  philosophy of nature and philosophy of spirit.
New york: Routledge, 2001
TAYLOR, Charles. Hegel. Cambridge: University Press, 1975.

______. Hegel e a sociedade moderna. Edições Loyola, São Paulo, Brasil, 2005.

UTZ, Konrad. O método dialético de Hegel. In.  Revista Veritas. Porto Alegre v. 50 n. 1
Março 2005 p. 165-185

HÖSLE, V. O sistema de Hegel: o idealismo da subjetividade e o problema da intersubje-
tividade. São Paulo: Loyola, 2007. 

VAZ, Henrique Cláudio de  Lima.  Escritos  de Filosofia  II:  Ética  e  Cultura. São Paulo:
Loyola, 1988.

______. A significação da Fenomenologia do Espírito. In.  Prefácio da Fenomenologia do
Espírito. Petrópolis :Vozes, 1992.

______. Escritos de filosofia VII: Raízes da modernidade. São Paulo: Loyola, 2002.

VÁZQUEZ,  J.T. A consciência  infeliz  em Hegel:  significação e  presença  no  pensamento
contemporâneo.  In:  Ágora  Filosófica,  vol.  3 p.  43  –  55.  Disponível  em
<http://www.unicap.br/Arte/ler.php?art_cod=655>. Acesso em: 26 de setembro 2010. 

Secundárias

AQUILA, “Predication and Hegel’s Metaphysics”. In: Kant-Studien, 64, 1973, pp. 231-45.
CAYGILL, H. Dicionário Kant.Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2000.
COSTA, D. V.-C. R. de M. “O nascimento da intersubjetividade na
Fenomenologia do Espírito”. In: Revista Eletrônica Estudos Hegelianos, ano
1o – no. 1, dez. 2004. Disponível em: <http://www.hegelbrasil.org/rev01.htm>.  Acesso em:
29 fev. 2012.
DE VRIES, W. A.  Hegel’s Theory of Mental Activity. An Introduction to Theoretical Spirit.
Ithaca e London: Cornell University Press,1988.
______. “Hegel on Reference and Knowledge”. In: Journal of the
History of Philosophy, volume XXVI, número 2, abril 1988, pp. 297-307.
______. “Hegel on Representation and Thought”. In: Idealistic Studies
17, mai. 1987, p. 123-32.
FINDLAY, J. N. Hegel: A Re-Examination. London, New York: George
Allen & Unwin e The Macmillan Company, 1958.
______. “The Contemporary Relevance of Hegel”. In: MACINTYRE,
A. C. (org.), Hegel: a collection of critical essays. Notre Dame, London:
University of Notre Dame, 1976, pp. 1-20.
FORSTER, M. N.,  Hegel’s Idea of a Phenomenology of Spirit.  Cambridge, Mass.: Harvard
University Press, [19-].
FRANK, M. “Subjectivity and Individuality: Survey of a Problem”. In:
KLEMM, D. E., ZÖLLER, G. (org.). Figuring the Self: Subject, Absolute,

84



and Others in Classical German. Albany: State University of New York
Press, 1997, pp. 3-30.
FRANKS, P. “Comment on Rolf-Peter Horstmann’s ‘What is Hegel’s
Legacy and What Should We do With It?’”. In: European Jornal of
Philosophy 7, 2, Oxford: Blackwell Publishers, 1999, pp. 288-292.
115
GADAMER, H.-G. Hegel’s dialectic: five hermeneutical studies. New Haven
and London: Yale University Press, 1976.
GRÉGOIRE, F. Études Hégéliennes. Les Points Capitaux du Système.
Paris: Éditions Béatrice-Nauwelaerts, 1958.
HABERMAS, J. “From Kant to Hegel and Back again – The Move
Towards Detranscendentalization”. In: European Journal of Philosophy,
7, 2, Blackwell Publishers, Oxford. 1999, pp. 129-157.
HARTMANN, N. A filosofia do Idealismo Alemão. Tradução de
Gonçalves Belo. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1976.
HEGEL, G. W. F. Phänomenologie des Geistes. Werke in zwanzig Bänden,
3. Theorie Werkausgabe. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1970.
______. Faith & Knowledge. Trad. por Walter Cerf e H. S. Harris. Albany: State University of
New York Press, 1977.
______. L’Esprit du Christianism et son Destin. Paris, 4a. ed.: Librarie
Philosophique J. Vrin, 1981.
______. Fenomenologia do espírito. Parte I. 5a ed. Petrópolis: Vozes,
2000.
______. Fenomenologia do Espírito. Parte II. Petrópolis: Vozes, 2001.
HEIDEGGER, M. La ‘Phénoménologie de l’Esprit’ de Hegel. Gallimard: 1984.
HORSTMANN, R-P. “Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1770-1831)”. In: Routledge
Encyclopedia of Philosophy, Version 1.0, London: Routledge. CD-ROM.
______. “What is Hegel’s Legacy and What Should We Do With It?”
in European Jornal of Philosophy 7: 2, pp. 275-287. Oxford: Blackwell
Publishers, 1999.
HYPPOLITTE, J. “Vida e tomada de consciência da vida na filosofia hegeliana”,  Revue de
Métaphysique et de Morale, 1936.
______. Gênese e estrutura da Fenomenologia do Espírito de Hegel. São Paulo: Discurso Edi-
torial, 1999.
HONNETH, Axel.  Luta por reconhecimento: a gramática moral dos conflitos sociais.  São
Paulo: Ed. 34, 2003. 
INWOOD, M. Hegel. Londres: Routledge & Kegan Paul, 1983.
______. Dicionário Hegel. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1997.
JEASCHKE, W. “Absolute Subject and Absolute Subjectivity in
Hegel”. In: KLEMM, D. E., ZÖLLER, G. (org.). Figuring the Self:
Subject, Absolute, and Others in Classical German. Albany: State
University of New York Press, 1997, pp. 193-205.
116
KANT, I. Prolegômenos a toda metafísica futura que possa apresentar-se como ciência. São
Paulo: Companhia Editora Nacional, 1959.

85



______. Crítica da faculdade de julgar. S/l: Forense Universitária, s/d.
______. Crítica da razão pura. 4a ed., Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1997.
______. Critique of Practical Reason. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 1997.
KOLB, D. The critique of pure modernity: Hegel, Heidegger and after.  Chicago: University
of
Chicago Press, 1986.
KOJÈVE, A. Introdução à leitura de Hegel. Rio de Janeiro: Contraponto:
EDUERJ, 2002.
KOYRÉ, A. “Hegel em Iena”, in Estudos de história do pensamento
filosófico. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1991.
LABARRIÈRE, P.-J. Structures et mouvement dialectique dans la
Phénoménologie de l’Esprit de Hegel. Paris: Aubier-Montaigne,
1968.
LITT, T. Hegel. Essai d’un Renouvellement Critique. Paris: Denoël,
Gonthier, 1973
MARCUSE, H. L’ontologie de Hegel et la théorie de l’historicité. Paris: Gallimard, 1972.
MORA, J. F. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Loyola, 2000.
PIPPIN, R. “You Can’t Get There from Here: Transition problems in Hegel’s
Phenomenology of Spirit”. In: The Cambridge Companion to Hegel. Cambridge: Cambridge
University Press, 1993, pp. 52-85.
PLUMER, G. “Hegel on Singular Demonstrative Reference”. In: Southwestern Journal
of Philosophy, 1980, p. 71-94.
SOLL, I. An Introduction to Hegel’s Metaphysics. Chicago: University of Chicago Press,
1969.
SOLOMON, R. C. In the spirit of Hegel. Oxford: Oxford University
Press, 1983.
STERN, R., WALKER, N. “Hegelianism”. In: Routledge Encyclopedia of Philosophy,
Version 1.0, London: Routledge. CD-ROM.
STRAWSON, P. F. The Bounds of Sense. An essay on Kant’s Critique of
Pure Reason. London: Methuen & Co., 1973.
TAYLOR, C. Hegel. Cambridge: Cambridge University Press, 1975.
______. “The Opening Arguments of the Phenomenology”. In:
MACINTYRE, A. C. Hegel: A Collection of Critical Essays. Notre Dame:
University of Notre Dame, 1976, pp. 151-187.
______. Hegel and Modern Society. Cambridge: Cambridge University
Press, 1979.
WARTENBERG, T. E. “Hegel’s idealism: The logic of conceptuality”. In: The
Cambridge Companion to Hegel. Cambridge: Cambridge University Press, 1993, pp. 102-
129.
ZUBIRI, X. “Hegel y el problema metafísico”. In: Naturaleza, Historia, Dios, pp. 223-
240, paginação da 5ª ed. Bibliografia oficial 13: Cruz y Raya 1, 1933, 11-40.
Disponível em: <http://www.zubiri.org/works/spanishworks/nhd/hegel.htm#R1.
Acesso em: 30 mai. 2012.

Safatle, 2010 disponível em      <>
Freud,  S.  (1980).  Inibição,  sintoma e  angústia.  (J.  Salomão,  Trad.).  Edição Standard Brasileira das Obras

86



Psicológicas Completas. (Vol. XX, pp. 107-198). Rio de Janeiro: Imago. (Original publicado em 1926).

87


	1.Introdução
	2 - O contexto teórico do nascimento da fiilosofia hegeliana.
	2.1. Do contexto histórico.
	2.2 - Breves diálogos com à tradição, posicionamentos iniciais e da importância do conceito de experiência.
	2.3 . Do conceito de Absoluto e da verdade como correspondência entre ser e pensar.
	2.4. Importância do negativo e da categoria de mediação no método dialético.

	3 – Subjetivade na Fenomenologia do Espírito
	3.1 apontamentos iniciais
	3.2. A consciência natural em Hegel: aspectos iniciais da subjetividade em Hegel.
	3.3 - A certeza sensível
	3.5 - Força e Entendimento
	3.6 - A consciência-de-si
	3.7 - Certeza e verdade da razão
	
	3. 8 - Espírito
	3.9 - O saber absoluto

	4 – A Angústia na subjetividade.
	5. - Conclusão.
	6. Referências
	STERN, Robert. G.W.F. Hegel: Hegel's philosophy of nature and philosophy of spirit. New york: Routledge, 2001

