
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 
  
 
  
  
 
   
  
  

TRAVESTILIDADE MASCULINA NO MARACATU RURAL 
PERNAMBUCANO  

Gênero, ritual e performance em Nazaré da Mata/PE 
  
  
  
  
  
  
 
  
  
  

ANDERSON VICENTE DA SILVA 
  
  
  
  
 
  
  

RECIFE, 
2016 



ANDERSON VICENTE DA SILVA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TRAVESTILIDADE MASCULINA NO MARACATU RURAL 
PERNAMBUCANO  

Gênero, ritual e performance em Nazaré da Mata/PE 
 

 
 
 
 
 
 

Tese de Doutorado em Antropologia, apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia, do Centro 
de Filosofia e Ciências Humanas, da Universidade Federal 
de Pernambuco, como requisito para obtenção do grau de 
doutor em Antropologia, sob a orientação da Professora 
Doutora Lady Selma Ferreira Albernaz. 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 

RECIFE, 
2016 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva CRB-4 1291 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

S586t       Silva, Anderson Vicente da. 

   Travestilidade masculina no maracatu rural pernambucano : gênero, ritual 
e performance em Nazaré da Mata/PE / Anderson Vicente da Silva. – 2016. 

                    265 f. : il. ; 30 cm. 

 

                     Orientadora: Profª. Drª. Lady Selma Ferreira Albernaz. 

      Tese (doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.         
Programa de Pós-Graduação em Antropologia, Recife, 2016.  

                       Inclui referências, apêndices e anexos. 

 



ANDERSON VICENTE DA SILVA 
 

 
 

TRAVESTILIDADE MASCULINA NO MARACATU RURAL 
PERNAMBUCANO  

Gênero, ritual e performance em Nazaré da Mata/PE 
 
 
 
 
Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia da Universidade Federal de 
Pernambuco como requisito parcial para a obtenção do título de Doutor em Antropologia e 
aprovada em 29/02/2016. 
 

BANCA EXAMINADORA: 
 

 
_________________________________________________________ 

Profa. Dra. Lady Selma Ferreira Albernaz - PPGA/UFPE 
(Orientadora) 

 
 

_________________________________________________________ 
Prof. Dr. Russel Parry Scott - PPGA/UFPE 

(Examinador Interno) 
 
 

_________________________________________________________ 
Prof. Dr. Luis Felipe Rios do Nascimento PPGA/UFPE 

(Examinador Interno) 
 
 

_________________________________________________________ 
Prof. Dr. Pedro Francisco Guedes do Nascimento – PPGA/UFPB 

(Examinador Externo) 
 
 

_________________________________________________________ 
Profa. Dra. Magdalena Maria de Almeida - UPE/Campus Mata Norte 

(Examinador Externo) 
 
 

 
Recife, 
2016. 

 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

À minha família que enfrentou comigo a tempestade sem 
proteção em que me envolvi para que meu projeto 
profissional se tornasse possível. 
 
A todos os brincantes de maracatu de Pernambuco e, em 
especial, aos homens que se utilizam da travestilidade como 
maneira particular de exibir a feminilidade do “cabra-
macho”. 

 
 

  



AGRADECIMENTOS  
 
 
 Esta pesquisa se tornou possível pelo afastamento concedido pela Prefeitura Municipal 

de Olinda para a realização do Doutorado na UFPE, que me acolheu com carinho e paciência; 

pelo apoio recebido de todos os professores do Departamento de História da UPE Campus Mata 

Norte; e pela ajuda recebida dos brincantes de maracatu rural. Desse cruzamento de lugares e 

vozes foram surgindo novas relações de amizade, companheirismo e profissionalismo. 

 Agradeço a Professora Drª.  Lady Selma Ferreira Albernaz pelo tempo desprendido na 

orientação do meu trabalho, pela paciência e compreensão diante das minhas limitações e 

atropelos emocionais, profissionais e de saúde. Nessa sinuosa estrada em busca de novos 

conhecimentos, seu carinho e sua polidez foram fundamentais para conclusão desse trabalho. 

Muito obrigado. 

 Quero agradecer também aos professores Doutores, do Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia/UFPE, Luiz Felipe Rios do Nascimento, Russell Parry Scott, Roberta Carneiro 

Bivar Campos e Judith Chambliss Hoffnagel, pelas conversas que trouxeram muitas pistas para 

pensar melhor sobre o tema dessa investigação. Obrigado por estarem sempre dispostos a tirar 

minhas dúvidas.  

 Às minhas amigas da Escola Municipal Doze de Março onde leciono, Daniela Carneiro 

dos Santos, Rejane Maria Dantas, Maria Betânia Araújo e Glycia Texeira Cavalcanti, que com 

carinho e atenção me motivaram a continuar mesmo nos momentos de desânimo e cansaço. 

Obrigado pelas orações e palavras de força e esperança nas horas que mais precisei. 

 À diretora da Escola, Maria Lucinéa Bezerra pela atenção, carinho e compreensão. 

Mesmo em momento difíceis de sua vida, você estava sempre disponível para me ajudar nos 

percursos burocráticos do meu afastamento. Agradeço não apenas a profissional que você é, 

mas a amiga que durante esses anos soube compreender minhas dificuldades na caminhada da 

minha profissionalização. Obrigado... chefinha! 

 A todos os meus alunos do curso de História, da UPE Campus Mata Norte, por terem 

compreendido os momentos de cansaço que me abatiam diante de tanto trabalho e me 

consolavam com um abraço, um sorriso ou uma palavra de conforto. Obrigado a todos... 

Infelizmente não posso colocar todos os nomes aqui, pois a lista é maior que uma resma de 

papel.  

 À Professora Doutora Vânia Rocha Fialho de Paiva e Souza, que me recebeu com 

carinho como professor assistente do curso de Ciências Sociais da UPE. Muito obrigado pelo 



acolhimento e compreensão na elaboração desse trabalho. Sua atenção e sensibilidade foram 

fundamentais para que conseguisse concluir mais uma etapa. 

 Aos meus alunos de Ciências Sociais da FENSG/UPE, que interessados no meu 

trabalho, buscavam no tempinho disponível conversar sobre minhas investigações, em especial 

Whodson com sua empolgação e energia estava sempre me instigando a pensar sobre meu 

objeto de estudo durante as aulas. Foi um exercício muito significativo para rever questões e 

caminhos que poderia seguir na busca de mais informações. Obrigado meninas(os). 

 Não posso deixar de agradecer aos Professores Kalina Vanderlei Paiva da Silva e 

Alberon de Lemos Gomes, coordenadores do GEHSCAL (Grupo de Estudo em História 

Sociocultural da América Latina) que me acolheram no grupo e me inseriram em trabalhos 

importantes que contribuíram significativamente para meu desenvolvimento. Além disso, eles 

estiveram sempre disponíveis a me escutar e aconselhar nos problemas que iam surgindo ao 

longo da minha jornada. Muito obrigado meus amigos. 

 Quero agradecer também aos professores José Maria Neto, Karl Schurster e Rômulo 

Xavier pelas horas de conversas e pelo apoio que contribuíram para produção desse trabalho. 

 Agradeço a minha mãe e meu pai (in memorian) pela atenção, carinho e amor com que 

me educaram e me ajudaram a continuar o caminho profissional. Aproveito para agradecer 

também a Dona Suely (minha sogra), que como uma mãe, me deu todo auxílio que precisava 

na conquista de mais este degrau. Sua atenção e carinho também foram importantes para esse 

momento. Obrigado! 

 Obrigado também a Silvio Romero, meu companheiro e amor. Sua (im)paciência foi 

fundamental na minha conquista. Tanto que conseguimos juntos! Você é especial. Desculpe-

me pelas ausências e distância, mas tudo compensa quando a conquista é NOSSA! Obrigado 

meu amor. 

 A todos muito obrigado. 

  



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
O travestismo, o exagero e a caricatura trariam uma 
imagem-comentário que está, por assim dizer, sob a 
distância/proximidade entre indivíduos e seus lugares, 
entre o vivido e o concebido social. O ritual, como o 
sonho, estaria mais próximo do infraverbal do que do 
supra-instrumental”.  

Amir Geiger – grifo do autor 
  



RESUMO 
 
 

Este estudo tem por objetivo compreender a travestilidade no maracatu rural em Pernambuco 

no contexto das relações de gênero e sexualidade. O recorte do campo é uma manifestação 

popular, que é também um ritual e possibilita evidenciar performances, experiências, práticas e 

significados, que podem elucidar dimensões subjetivas e ideológicas das relações de gênero e 

da sexualidade. Na tentativa de aprofundar algumas questões significativas acerca das 

dimensões sociais evidenciadas na elaboração e performatização de personagens femininos 

encenados por homens travestidos no maracatu rural pernambucano, buscou-se fazer um estudo 

etnográfico, com base na observação participante, a partir de aspectos da trajetória de 

travestilidade de homens brincantes do maracatu nos ensaios e apresentações durante o período 

carnavalesco. Essa travestilidade se relaciona com a constituição da pessoa, com enfoque nas 

simbologias e classificações de gênero, originando práticas sexuais normatizadas, que incluem 

relações com o mesmo sexo e com o sexo oposto, até certo ponto contrastivo com a norma 

ocidental, que valoriza a heterossexualidade e correspondência sexo/gênero. Os papeis 

masculinos e femininos no âmbito do folguedo popular do maracatu constituem-se elementos 

organizativos que reafirmam a diferença entre homens e mulheres nos contextos das relações 

sociais. 

 

Palavras-chave: Gênero. Masculinidade. Travestilidade. Performance. Folguedo. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ABSTRACT  
 
 
This study aims to understand the travestility in maracatu rural in Pernambuco in the context of 

gender and sexuality relations. The clipping of the field is a popular event, which is also a ritual 

and provides evidence performances, experiences, practices and meanings that can elucidate 

subjective and ideological dimensions of gender relations and sexuality. In an attempt to deepen 

some significant questions about the social dimensions highlighted in the design and 

performatation of female characters staged by disguised men in maracatu rural in Pernambuco, 

we sought to do an ethnographic study based on participant observation from aspects of the 

travestility trajectories of maracatu’ men-players in rehearsals and performances during the 

carnival period. This travestility relates to the constitution of the person, focusing on symbols 

and gender classifications, resulting in normalized sexual practices, including relationships with 

the same sex and the opposite sex to some contrastive point with the western standard that 

values heterosexuality and correspondence sex/gender. Male and female roles within the 

popular merriment maracatu constitute organizational elements that reaffirm the difference 

between men and women in contexts of social relations. 

 

Keywords: Gender. Masculinity. Travestility. Performance. Whoopee. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  



RÉSUMÉ 
 
 

Cette étude vise à comprendre la travestilité dans le maracatu rural de Pernambuco dans le 

contexte des relations de genre et de sexualité. La coupure du champ est un événement 

populaire, qui est aussi un rituel et fournit la preuve des performances, des expériences, des 

pratiques et des significations qui peuvent élucider les dimensions subjectives et idéologiques 

des relations de genre et de la sexualité. Dans une tentative d'approfondir certaines questions 

importantes sur les dimensions sociales mis en évidence dans la conception et la performante 

de personnages féminins mis en scène par des hommes déguisés en maracatu rural de 

Pernambuco, nous avons cherché à faire une étude ethnographique basé sur l’observation 

participante de certains aspects de la trajectoire de travestilité des hommes joueurs du maracatu 

en répétitions et les représentations au cours de la période du carnaval. Cette travestilité 

concerne la constitution de la personne, en mettant l'accent sur les symboles et les classifications 

de genre, résultant à des pratiques sexuelles normalisées, y compris les relations avec le même 

sexe et du sexe opposé à un certain point contrastive à la norme occidentale qui valorise 

l'hétérosexualité et la correspondance sexe/genre. Rôles masculins et féminins dans le maracatu 

de gaieté populaire constituent des éléments organisationnels qui réaffirment la différence entre 

les hommes et les femmes dans des contextes de relations sociales. 

 

Mots-clés: L'égalité. La masculinité. Travestilité. La performance. La gaieté. 

 
 
  



LISTA DE ILUSTRAÇÕES 
 
 

Foto 1 – Orquestra do Maracatu Leão Nazareno tocando os instrumentos de metal....... 37 
Foto 2 – Corpo do baile do Maracatu Estrela da Tarde desfilando pelas ruas de Nazaré 
da Mata/PE..................................................................................................................... 

 
38 

Foto 3 – Caboclo de Lança do Maracatu Beija-Flor, Aliança/PE................................... 40 
Foto 4 – Arreimá do Maracatu Estrela de Ouro, Chã de Camará, Aliança/PE.............. 40 
Foto 5 – Baiana apresentando-se no Ilumiara Zumbi/Olinda/PE................................... 41 
Foto 6 – Apresentação de Catitas no encontro de maracatus de Nazaré da Mata/PE...... 43 
Foto 7 – Sambada do Maracatu Estrela Brilhante de Nazaré da Mata/PE....................... 49 
Foto 8 – Caboclo “batendo chocalhos” nas ruas de Nazaré da Mata/PE......................... 51 
Foto 9 – Catita (Manuel) do Maracatu Leão Tucano, Nazaré da Mata/PE...................... 56 
Foto 10 – Manobras do Maracatu Leão Tucano no Cruzeito da Travessa Francisco 
São Pessoa, Sertãozinho, Nazaré da Mata/PE................................................................ 

 
56 

Foto 11 – Sambada em frente à sede do Maracatu Cambinda Brasileira/Nazaré da 
Mata/PE......................................................................................................................... 

 
59 

Foto 12 – Sede do Maracatu Estrela da Tarde em Sertãozinho – Nazaré da Mata/PE..... 64 
Foto 13 – Sede do Maracatu Estrela da Tarde, brincantes confeccionando 
indumentárias................................................................................................................. 

 
65 

Foto 14 – Interior do ônibus que transporta os maracatus.............................................. 69 
Foto 15 – Chegada do Maracatu Estrela da Tarde na cidade de Buenos Aires................ 70 
Foto 16 – Dama do Paço (Dona Ceça) do Maracatu Leão das Cordilheiras – Glória 
do Goitá/PE.................................................................................................................... 

 
82 

Figura A – Localização político-administrativa do Município de Nazaré da 
Mata/PE......................................................................................................................... 

 
91 

Figura B – Delimitação de área urbana e rural de Nazaré da Mata/PE......................... 92 
Foto 17 – Homens conversando na praça da Rodoviária em Nazaré da Mata................. 108 
Foto 18 – Baiana e Caboclo de Lança no maracatu rural/PE.......................................... 113 
Foto 19 – Apresentação do Maracatu Coração Nazareno no encontro de maracatus de 
Nazaré da Mata/PE, 2014............................................................................................... 

 
118 

Foto 20 – Símbolo-estandarte do Maracatu Coração Nazareno..................................... 119 
Foto 21 – Mateus e Catirina (Catita) embolando-se no chão em apresentação............... 139 
Foto 22 – Mauro travestido de Catita em encontro de Maracatus de Nazaré da Mata..... 143 
Foto 23 – Valmir do coco travestido da Catita Daiana, Encontro de Maracatus de 
Nazaré da Mata/PE......................................................................................................... 

 
145 

Foto 24 – Marco Martin travestido de Catita em manobras do Maracatu Estrela da 
Tarde.............................................................................................................................. 

 
146 

Foto 25 – Catita em apresentação no espaço Lumiara Zumbi, Tabajara – Olinda/PE..... 154 
Foto 26 – A Catita (Marco) fazendo brincadeiras na chegada do Maracatu Estrela da 
Tarde.............................................................................................................................. 

 
162 

Foto 27 – Catita (Valmir do Coco) brincando com o público na sede do Maracatu 
Cambinda Brasileira...................................................................................................... 

 
163 

Foto 28 – Catita sinalizando jogar o jereré na cabeça do brincante – Lumiara Zumbi, 
Olinda/PE....................................................................................................................... 

 
164 

Foto 29 – Catita (Mauro) em interação cômica com outros membros do 
Maracatu........................................................................................................................ 

 
168 

Foto 30 – Catita divertindo o público com suas brincadeira e emboladas no Encontro 
de Maracatus de Baque Solto em Nazaré da Mata/PE.................................................... 

 
175 



Foto 31 – Baianas (Bianca e Sandriele) do Maracatu Leão Vencedor das Flores de 
Buenos Aires/PE............................................................................................................ 

 
179 

Foto 32 – Baianas “na concentração” no Encontro de maracatus de Nazaré da Mata..... 190 
Foto 33 – Diassis vestido de baiana no Maracatu Estrela da Tarde................................. 205 
Foto 34 – Paulete vestido de baiana no Maracatu Estrela da Tarde................................ 207 
Foto 35 – Tatá vestida de Dama do Paço do Maracatu Estrela Dourada......................... 208 
Foto 36 – Diassis se vestindo de baiana.......................................................................... 216 
Foto 37 – Baianas posando para os fotógrafos em Nazaré da Mata/PE.......................... 225 
Foto 38 – Performance de homem travestido de baiana no Maracatu Rural................... 226 

 
  



SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO ..................................................................................................................... 
 

14 

CAPÍTULO I -  ETNOGRAFANDO NAZARÉ DA MATA: Pensando experiências 
cotidianas e refletindo sobre o maracatu rural...................................... 

 
22 

1.1 Nazaré da Mata: o que motivou sua escolha?................................................................ 25 
1.2 Estratégias de campo: meus passos no maracatu.......................................................... 30 
1.3 O maracatu rural e as relações de gênero....................................................................... 32 
1.3.1 “Nascido da palha da cana... no interior: o corpo do baile e os personagens do 
maracatu rural........................................................................................................................ 

 
35 

1.3.2 As sambadas: momentos de socialização...................................................................... 46 
1.3.2.1  A sambada de rua: arrastando relações....................................................................... 52 
1.3.2.2  A sambada Pé-de-barraca: hora de brincar e viver..................................................... 58 
1.3.3 “Andando pelos canavial, nois vamo cantando”: percursos e relações...................... 
1.3.3.1 Nos trajetos da apresentação: preparando-se na sede do maracatu............................... 
1.3.3.2 No ônibus em direção ao(s) palco(s)............................................................................. 
1.3.3.3 A hora de entrar em cena: as apresentações e a relação com público............................ 
1.3.3.4 Voltando para casa....................................................................................................... 

63 
64 
67 
72 
76 

1.4 Entre os rituais: religiosidade e o espetáculo................................................................ 
 

77 

CAPÍTULO II -  TRAVESTILIDADES EM UM FOLGUEDO POPULAR 
PERNAMBUCANO: Refletindo as diversas posições.......................... 

 
86 

2.1 Nazaré da Mata: questões de gênero e sexualidade...................................................... 89 
2.1.1 A sexualidade rurbana de Nazaré da Mata.................................................................. 90 
2.1.2 A questão do gênero no maracatu rural....................................................................... 101 
2.1.2.1 “Essa brincadeira é coisa de homi forte, ‘cabra-macho’”: as posições masculinas....... 106 
2.1.2.2 Onde estão as mulheres desse folguedo? ..................................................................... 111 
2.1.2.2.1 O Maracatu Coração Nazareno: diminuindo desigualdades...................................... 117 
2.2 As concepções de travestilidade, performance e comicidade: travestindo-se para 
performatizar ou performatizando a travestilidade?.......................................................... 

 
122 

2.2.1 Abordagens sobre a travestilidade: como pensar as encenações femininas no 
maracatu rural........................................................................................................................ 

 
123 

2.2.2 Performatizando a travestilidade: uma experiência ritual cheia de conceitos.............. 128 
2.2.3 Abordando do cômico na experiência da travestilidade............................................... 132 
2.3 A homossexualidade masculina no espaço rurbano de Nazaré da Mata................... 
 

134 

CAPÍTULO III - TRAVESTILIDADE PARÓDICA: A feminilidade cômica das 
Catitas e a vida social............................................................................... 

 
139 

3.1 Fazendo o público rir: a Catita e seu papel cômico...................................................... 141 
3.1.1 Valmir, Marco, Mauro, Célio, Adelino e Antônio: quem são os homens que se 
travestem de Catita?................................................................................................................ 

 
142 

3.1.1.1 Como são escolhidos os homens que performantizam as Catitas?................................ 148 
3.2 A performance da Catita: preparação e apresentação................................................ 151 
3.2.1 Vestindo a mulher “feia”, mas divertida: significando as preparações...................... 152 
3.2.2 Perdendo a vergonha! Analisando os componentes estéticos da Catita..................... 160 
3.3 Pensando sobre as performances da Catita.................................................................. 169 
3.3.1 “A Catita é um disfarce”: a importância do masculinio para a performatização da 
Catita....................................................................................................................................... 

 
170 

3.3.2 A travesti do riso: por que a Catita provoca risos?................................................... 175 



  

CAPÍTULO IV - TRAVESTILIDADE EXIBE A SEXUALIDADE: Feminilidade da s 
baianas e homossexualidade no Maracatu Rural de Nazaré da 
Mata......................................................................................................... 

 
 

179 
4.1 As baianas do maracatu rural: analisando a inserção da mulher e do feminino...... 182 
4.1.1 Resgatando um pouco da tradição: situando os depoimentos de brincantes e 
mestres..................................................................................................................................... 

 
186 

4.1.2 “Dando o suor pelo brinquedo”: o papel da mulher no maracatu rural.................... 191 
4.1.3 “Abram alas! As bichas vão passar”: trajetória da inserção homossexual no 
folguedo................................................................................................................................... 

 
195 

4.2 Homens travestidos de baianas: “prontos para brincar”............................................ 201 
4.2.1 Diassis, Paulete, Tatá, Marceli e Paulinha: quem são os homens que se travestem 
de baiana?............................................................................................................................... 

 
202 

4.2.1.1 O que motiva sua participação?.................................................................................... 211 
4.2.2 A bicha “fecha”: a montagem das baianas no maracatu rural................................... 215 
4.3 “Quer ver o que tem debaixo da saia?”: significando o feminino no folguedo.......... 219 
4.3.1 “Sendo bem chamativa”................................................................................................ 220 
4.3.2 “As bichas fecham com os boys dessa cidade”: Experiências com o feminino fora 
do folguedo.............................................................................................................................. 
 

 
227 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................ 
 

236 

REFERÊNCIAS.................................................................................................................... 
 

243 

APÊNDICES.......................................................................................................................... 
 

253 

ANEXOS................................................................................................................................ 260 



14 

 

INTRODUÇÃO 

 

 O tema desta pesquisa é a travestilidade de homens no Maracatu Rural em Pernambuco, 

no contexto das relações de gênero e sexualidade. Nas próximas páginas apresento uma 

manifestação popular, que é também um ritual e possibilita evidenciar performances, 

experiências, práticas e significados, e que podem elucidar dimensões subjetivas e ideológicas 

das relações de gênero e sexualidade1. Nos estudos de cultura popular a presença de 

configurações de rituais nas festas populares se constituí rico campo empírico para pensar a 

subjetividade possibilitando desvendar aspectos de gênero e sexualidade presentes nas 

manifestações populares. E, por sua vez, analiso as tensões entre feminilidade e masculinidade 

e, como esses aspectos das relações de gênero possibilitam o acesso à reprodução do poder por 

meio das práticas sociais. 

 Nesse processo, destaco a travestilidade dos homens brincantes de Maracatu Rural 

pernambucano. Nele identifico sua constituição no contexto das relações de gênero, uma das 

relações fundamentais na organização do folguedo. A sexualidade também é considerada nesse 

debate por duas razões vislumbradas nas apresentações dos grupos. Primeiro, a existência 

histórica de homens travestidos de personagens femininos vem sendo explicada pela ausência 

de mulheres (Benjamin, 1989) e, com o ingresso das mesmas no universo do maracatu rural, 

caberia perguntar quais os significados e práticas podem ser desvendadas no universo do 

maracatu rural com a continuidade desses personagens e inclusão de homossexuais na 

brincadeira. A outra razão seria que as investigações sobre travestilidade nos estudos 

antropológicos recentes, vinculam-se ao debate da sexualidade com maior destaque para a 

homossexualidade masculina (Vencato, 2005), merecendo aprofundar sua relação com a 

constituição de masculinidade e feminilidade. 

 A tensão entre os estudos sobre maracatu rural numa perspectiva de tradicionalidade 

dos folguedos2 e os estudos recentes sobre as relações de gênero nesse campo tem levantado 

                                                           
1 Ortner (2007) discute a subjetividade e as dimensões ideológicas das relações de gênero através da ideia de que 
a cultura plasma a subjetividade das pessoas não apenas como membros de determinados grupos, mas sob a 
influência de um processo histórico de poder específico, ou seja, as pessoas são compelidas por sua base cultural 
a serem como são e a agirem como agem.   
2 Os folcloristas definem este termo como próximo das expressões gestuais desenvolvidas segundo os ritmos. No 
entanto, há também um grupo de estudiosos que compreender o folguedo como um momento de lazer do povo, de 
divertimento, incluídas diversas manifestações cujos participantes as realizam por obrigação religiosa. Estou 
adotando esta definição como fundamental na minha investigação do maracatu rural de Nazaré da Mata. Destacam-
se os trabalhos de Roberto Benjamin (1989 e 1982), Medeiros (2005), Nascimento (2008) e Severino Silva (2012). 



15 

 

um debate significativo no contexto das transformações que vêm ocorrendo no meio rural3. Os 

trabalhos de Roberto Benjamin (1989) destacam as imitações femininas no maracatu rural numa 

perspectiva de tradicionalidade dos folguedos. Para ele, a principal justificativa para a presença 

desse elemento nos grupos de maracatu rural é “porque, nas suas origens e por muito tempo, a 

mulher não participava dos folguedos. Ela era substituída por homens caracterizados de 

mulheres (...). A situação limite da mulher também é representada pela figura da ‘Catirina’ (...) 

que compõe, também, o folguedo carnavalesco do maracatu rural”4. 

 Portanto, nessa pesquisa parto do suposto que a presença de homens travestidos era um 

problema para os folcloristas e a proibição das mulheres na brincadeira tornou-se sua 

explicação. Entretanto, não havia nestes estudos um foco analítico referente às configurações 

relacionais constituídas por e com os arranjos simbólicos de gênero dentro das brincadeiras 

populares. Já para as pessoas que fazem o maracatu, a presença de homens de diferentes faixas 

etárias travestidos de mulher no folguedo pernambucano está associada atualmente a três 

contextos particulares: ao tradicionalismo do grupo, à antiguidade do folguedo e às exigências 

de associações carnavalescas para participação do grupo em concursos e apresentações5. 

 A estrutura interna deste trabalho baseia-se em quatro eixos principais. O primeiro deles 

refere-se aos valores que orientam práticas de sexualidade, evidenciadas nas relações cotidianas 

dos habitantes da zona da mata pernambucana, particularmente na cidade de Nazaré da Mata, 

que é reconhecida como um local de tradicionalidade da brincadeira. O segundo eixo, são as 

organizações dos grupos de maracatu rural orientadas pelas ideologias e práticas de gênero, que 

estruturam as relações cotidianas, e que são organizadoras dos grupos e dos personagens 

encenados por homens travestidos. O terceiro eixo da discussão refere-se à performance ritual 

e às práticas sociais cotidianas, destacadas nas apresentações dos personagens travestidos. Por 

fim, o último eixo desse trabalho são os valores de gênero e sexualidade que compõem as 

subjetividades dos homens travestidos do maracatu rural e, que estão reverberados nos aspectos 

                                                           
3 Vasconcelos (2012) destaca como o gênero vai ter um importante papel na reconfiguração do maracatu rural de 
Nazaré da Mata/PE, pois a criação de um grupo de maracatu rural constituído exclusivamente por mulheres da 
AMUNAM (Associação das Mulheres de Nazaré da Mata). Esse trabalho é um exemplo das novas configurações 
do maracatu rural no que se refere às relações de gênero, com desdobramento para os debates de tradição.  
4 Informação fornecida por Roberto Benjamin em 2010 por meio de entrevista online aos autores Sergio Luiz 
Gadini e Isadora Camargo (2011). Disponível em: <http://www.redalyc.org/pdf/1995/199520010004.pdf> 
Acessado em: 30/06/2014. 
5 Com base nos estudos sobre identidade do Maracatu Rural Cruzeiro do Forte, Assis (1997) discute as estratégias 
organizativas adotadas pelos maracatus rurais para sua participação em eventos carnavalescos do Recife. Segundo 
a autora, os critérios de participação desses grupos foram elaborados pelas Associações Carnavalescas, que 
possuíam o Maracatu Nação como referência na organização de outros grupos considerados maracatus. 



16 

 

teatrais das apresentações dos grupos de maracatu6. Ao mesmo tempo que esta estrutura destaca 

os principais pontos de debate em torno do tema desse trabalho, ela reflete o recorte operacional 

do objeto, mostrando as possibilidades de (re)constituição das relações sociais na perspectiva 

da manifestação popular. 

 Ao observar como essa temática se apresenta nos escassos trabalhos, merece destaque 

os resultados de Jailma Oliveira (2011) sobre a travestilidade no Maracatu Nação (ou de Baque 

Virado) pernambucano7. A autora aborda o trânsito do feminino para os homens pela ótica da 

corporeidade, com ênfase em gênero, e desdobrando-se para analisar o que revela sobre 

sexualidade, especialmente a legitimação da homossexualidade dos mesmos. Percebe-se que 

essa perspectiva enfatiza a encenação do feminino por homens travestidos, que de alguma 

maneira assumem um estilo de vida homossexual dentro ou fora do folguedo. Outra questão 

levantada pelos dados de Oliveira se refere às desigualdades das mulheres no Maracatu Nação, 

quando comparadas com a dos homens que se travestem, especialmente no exercício da 

sexualidade. Segundo a autora, a feminilidade encenada pelos homens nesse folguedo 

correspondia às práticas de sedução e de conquista sexual, as quais são moralmente censuradas 

para as mulheres, que devem idealmente esperar pela conquista masculina, operando na 

perspectiva do recato e da contenção do desejo. Isso legitima a liberdade sexual dos homens 

em oposição à repressão da liberdade sexual das mulheres (Oliveira, 2011, p. 09).  

Nesse sentido, cabe questionar se o mesmo ocorre com os homens, que se travestem de 

baiana no maracatu rural, ou a manifestação dessa travestilidade no folguedo é a junção dos 

aspectos destacados nos estudos sobre o Maracatu Nação e acrescidos da conclusão de 

Benjamin (1989, p. 77) sobre estes homens serem “cabras-machos”, que não aceitam nenhum 

                                                           
6 A inspiração para tratar desse tema neste trabalho foram os estudos de Schechner (2006 e 2008) que percebe a 
performance teatral como uma atividade de um determinado participante de uma manifestação cênica, que busca 
influenciar de qualquer maneira qualquer dos participantes (plateia) do ato cênico. O termo performance ganha 
um sentido especial nesse trabalho, pois ele remete a um ato ritualístico da vida cotidiana que, segundo Schechner 
(2006), “faz acreditar”, ou seja, a performance permite a elaboração de realidades sociais que encena. Compreender 
os atos performáticos nos grupos de maracatu rural com base nas relações de gênero e sexualidade é uma forma 
de perceber como aspectos cômicos e ação simbólica estão envolvidos no comportamento restaurado, ou seja, é 
uma maneira particular de “reconhecer o processo pelo qual processos sociais, em todas suas múltiplas formas, 
são transformados em teatro” (Schechner, 2006, p. 36). 
7 O Maracatu Nação é considerado um folguedo popular presente na região urbana de Pernambuco e se diferencia 
do Maracatu Rural por apresentar um ritmo musical cadenciado por instrumentos de percussão como alfaias, abês, 
tambores, caixa, gonguê, etc. No corpo de baile, o Maracatu Nação é constituído por personagens que remetem à 
corte negra e os santos protetores (orixás), que seguindo o ritmo da percussão apresentam suas homenagens aos 
deuses e reis do grupo. Além disso, nota-se entre as baianas a presença de homens travestidos desse personagem 
ou por vezes representando os orixás. “Assim como tantas manifestações o maracatu nação também teve suas 
origens ligadas às camadas populares e a população negra, a qual estava situada nas áreas de periferia da cidade 
do Recife” (Oliveira, 2011, p. 03).    



17 

 

deboche ou identificação com o feminino além do traje para a encenação do seu personagem. 

Essa questão se torna central, pois como já foi dito anteriormente, Benjamin (1989) explica a 

travestilidade no Maracatu Rural pela proibição de mulheres no grupo, realçando que esses 

homens têm orientação heterossexual. No entanto, ao confrontar estas explicações com a 

literatura antropológica sobre o tema, essa problemática se desdobra em várias outras: 1) que 

tipo de feminilidade estes homens representam e se esta encenação remete a valores relativos à 

orientação sexual? 2) essa travestilidade legitima a heterossexualidade ou pode abrir espaço 

para aceitação da homossexualidade nos grupos de maracatu rural? e 3) se as baianas e catitas 

encenam feminilidades distintas, quais suas implicações para o gênero e sexualidade?  Essas 

questões levantam o debate da subjetividade como indicador de construções de gênero e 

sexualidade dentro dos folguedos populares, além de sinalizar para a dinâmica das orientações 

sexuais no contexto do maracatu rural. 

Minha intenção neste estudo é a de compreender os processos relacionados à 

travestilidade, tendo como corpo empírico eventos de maracatu rural. Busca-se compreender as 

subjetivações dos brincantes a partir do feminino e masculino, e como a travestilidade elabora 

a organização destes grupos por meio do gênero. Tratar desse tema pouco discutido no meio 

acadêmico é pertinente, pois possibilita a compreensão de mecanismos de reprodução das 

normas de gênero, permitindo aproximar-se da realidade sociocultural dos integrantes dos 

grupos de Maracatu Rural, mostrando os elementos da desigualdade sugeridas pelas 

construções do gênero e da sexualidade num contexto da manifestação popular.  

O material da pesquisa é resultado do trabalho de campo realizado durante os ensaios 

(sambadas8), em 2012 (dezembro), 2013 (janeiro/setembro) e, das apresentações dos grupos 

Estrela da Tarde, Estrela Brilhante e Cambinda Brasileira durante o período carnavalesco na 

cidade de Nazaré da Mata e em outras cidades da Zona da Mata de Pernambuco9, em 2013 

(fevereiro) e 2014 (fevereiro/março). É um conjunto variado de informações fruto da 

                                                           
8 Este termo é utilizado para definir os momentos de ensaio dos Maracatus antes do período carnavalesco. Os 
donos dos Maracatus sempre definem um período de sambadas (ensaios) ao longo do ano de acordo com as 
necessidades e recursos dos grupos. As sambadas é um espaço de organização, treinamento e negociação para o 
carnaval. É durante esse período que os mestres ensaiam suas loas e o corpo de baile treina suas manobras. Mais 
adiante explicarei melhor a sambada como um espaço de circulação dos gêneros e da sexualidade, e sua função 
para a sociabilidade de subjetividades dos brincantes com base na feminilidade e masculinidade representadas no 
folguedo.   
9 A Zona da Mata de Pernambuco é formada por 43 municípios distribuídos em três microrregiões (Vitória de 
Santo Antão, Mata Setentrional e Mata Meridional), mas a minha investigação se concentrou em algumas cidades 
localizadas na Região da Mata Setentrional como Itaquitinga, Vicência, Buenos Aires, Aliança e Nazaré da Mata. 
Esses formam um grande número de grupos de maracatu rural e serviram como campo de observação desse 
trabalho. 



18 

 

observação e participação nesses eventos e das visitas às sedes de maracatu da cidade de Nazaré 

da Mata. Nesses espaços conversei com diversos brincantes de maracatu rural, que me 

possibilitaram uma inserção no campo de pesquisa. Além disso, constitui-se material dessa 

pesquisa folhetos de divulgação dos eventos dos grupos e a Revista regional Canavial. Esta 

última busca divulgar e discutir assuntos relativos ao maracatu rural da região. Inclui também, 

a produção bibliográfica de folcloristas e cientistas sociais sobre a cultura popular, as relações 

de gênero e sexualidade (travestilidade), performance e teatralidade, e ritual. Realizei 

entrevistas com homens brincantes de maracatu rural, que se travestem de mulher nas 

apresentações, e com mestres e donos10 de alguns grupos. Nessa circulação entre os espaços 

que me foram permitidos, muitas relações se estreitaram, das quais obtive novas informações, 

nuances e perspectivas sobre o ser feminino e ser masculino para as pessoas, que vivem na zona 

da mata pernambucana. Ao longo da tese apresentarei um maior detalhe dos meus percursos 

em campo, mostrando os diversos aspectos aflorados pela minha investigação. 

Ao longo desse trabalho apresentarei minhas análises e reflexões com base nas minhas 

experiências com as situações cotidianas vivenciadas durante o tempo em que convivi com as 

pessoas em Nazaré da Mata e em outros lugares da zona da mata pernambucana. Portanto, os 

capítulos que se seguem possuem um estilo textual que pensa as questões propostas pelo campo, 

a partir das falas e vozes ouvidas e das cenas observadas ao longo das minhas incursões 

(OLIVEIRA, 2008). Os depoimentos, falas e entrevistas aparecem para exemplificar, 

fundamentar minhas análises com o objetivo de contribuir com o debate sobre esse tema. 

Outra particularidade, em relação ao Maracatu aqui tratado, é o acréscimo do termo 

“rural”. Aponta-se que essa denominação foi criada pela antropóloga americana Katarina Real. 

Isso gerou várias críticas de pesquisadores e, posteriormente, de integrantes dos grupos. De 

acordo com Guerra-Peixe (1981), esta pesquisadora teria ignorado a denominação que os 

próprios populares davam a essa manifestação – Maracatu de Orquestra – termo que ele 

continuaria usando, pois não via motivo para substituir o que já estava consolidado entre as 

pessoas por expressão de um intelectual. 

                                                           
10 O “dono” do Maracatu é responsável por assuntos de ordem estrutural e administrativa do grupo. Ele define as 
pessoas que irão compor o grupo, seus personagens, negocia os cachês do grupo, e busca patrocinadores e recursos 
financeiros para pagamento de despesas com alimentação, transporte e indumentárias do Maracatu. Além deste, 
destacam-se a figuras do presidente e da diretoria, que também coordenam e administram o maracatu. Muitas 
vezes, percebi que estas figuras se confundiam, porém em alguns grupos estes três cargos possuem atribuições 
bem definidas para atender as exigências das Fundações e Associações Carnavalescas que organizam desfiles e 
concursos entre os grupos de maracatus.  



19 

 

Para Roberto Benjamin (1989), o adjetivo “rural” foi imposto ao maracatu de orquestra 

ao se instalar no Recife, assinalando sua origem sóciogeográfica e para diferenciar esse novo 

maracatu do outro, considerado tradicional. Sendo assim, a expressão maracatu rural “para os 

grupos interioranos é redundante e para os grupos do Recife – com uma nova geração de 

integrantes nascida e criada na capital, onde trabalha e mora – é imprópria” (ROBERTO 

BENJAMIN, 1982, p. 200). Embora esteja clara a crítica ao termo maracatu rural, ele ainda 

vem sendo empregado pela mídia para diferenciá-lo do maracatu nação e para caracterizar os 

elementos constitutivos da identidade pernambucana. Nota-se também, que os brincantes 

passaram a utilizar a expressão nos estandartes e anúncios de apresentações para denominar 

seus grupos. Diante disso, utilizarei aqui o termo maracatu rural por não haver um consenso 

quanto ao seu uso ou não nos meios acadêmicos e por não encontrar resistência entre os 

integrantes dos grupos definidos para essa pesquisa, pelo menos até essa altura da investigação.    

Esta tese tem quatro capítulos, além desta introdução e das considerações de 

encerramento. O Capítulo I – Etnografando Nazaré da Mata: pensando experiências cotidianas 

e refletindo sobre o maracatu rural, apresenta os motivos que me levaram a escolher o 

município de Nazaré da Mata como campo de trabalho. A partir da minha observação nos 

diferentes espaços a mim permitidos frequentar, indico os diversos aspectos da vida diária e os 

termos utilizados para definir os eventos do maracatu rural. Pelo que consegui perceber, as 

relações de gênero e sexualidade na zona da mata pernambucana se constituem um campo 

empírico significativo para pensar acerca das experiências dos sujeitos no contexto do maracatu 

rural. Esta manifestação popular carrega aspectos tradicionais da população e representa um 

elemento de intensificação de uma identidade de grupo, nos quais arranjos de gênero e 

sexualidade constituem dimensões organizadoras da vida social dessa região. A posição da 

mulher e do homem é apenas um elemento dentre muitos, que esse capítulo apresentará. 

Conceitos importantes localizam o maracatu rural não apenas como uma brincadeira popular, 

mas como um espaço simbólico de possibilidades relacionais, que o torna uma festa constituída 

de diferentes personagens que, em certa medida, evidenciam gênero e sexualidade. Por fim, 

trato de algumas formas de sociabilidades percebidas ao longo da minha estadia em Nazaré da 

Mata. Ao compreender como as pessoas, que circulam no maracatu rural, relacionam-se com a 

família, com os amigos, com o trabalho e com a religião foi possível pensar a prática social 

refletida nas relações de gênero e sexualidade encenadas no maracatu. 

O Capítulo II – Travestilidade em um folguedo popular: refletindo as diversas posições, 

aborda as dimensões que dão sentido a travestilidade dentro do maracatu rural, buscando 



20 

 

elaborar uma análise mais detalhada dos aspectos e questões, que emergiram no campo, porém 

fundamentadas nos debates teóricos já existentes no campo das ciências sociais. Além disso, 

este capítulo levanta várias discussões sobre o campo do gênero e da sexualidade como 

categorias analíticas organizadoras da prática social e sua relação com o maracatu rural. Esta 

análise considera as posições, que os atores (brincantes) assumem no contexto das rotinizações 

dentro e fora do folguedo, aproximando-se dos debates já existentes na produção antropológica 

atual.  

O Capítulo III – Travestilidade paródica: a feminilidade cômica das Catitas e a vida 

social, trata a travestilidade cômica encenada pelas Catitas como um elemento de teatralidade 

do maracatu rural, que evidencia e consolida a feminilidade construída socialmente. Por meio 

de aspectos da vida social do atores-Catitas, encena-se uma posição de gênero, onde a imagem 

da mulher é reafirmada, consolidando a feminilidade aceitada e rejeitada nas relações sociais. 

Ao analisar a atuação da Catita no folguedo, abordo o papel cômico desse personagem 

apresentando os atores e sua importância para os grupos e mapeando os fatores, que motivaram 

a escolha dos atores para performatizarem esse personagem. É importante também destacar as 

dimensões da preparação e apresentação desse personagem como parte significativa na 

compreensão do tipo de feminilidade, que os atores encenam dentro do folguedo. Por fim, 

refletindo sobre as performances da Catita durante as apresentações do maracatu, busca-se 

mostrar as características do personagem provocador de risos e as concepções de gênero 

acionadas para que o riso se torne um canal de confirmação da desigualdade entre feminino e 

masculino.  

O Capítulo IV – Travestilidade que exibe a sexualidade: feminilidade das baianas e 

homossexualidade no Maracatu Rural de Nazaré da Mata, analisa a feminilidade encenada no 

cordão das baianas do maracatu rural sob duas perspectivas diferentes. A primeira se refere à 

inserção das mulheres neste espaço, que tradicionalmente era constituído por homens 

travestidos. A segunda concepção diz respeito à inclusão de homossexuais entre as baianas do 

folguedo. Essas ideias permitem resgatar depoimentos, mostrando o papel das mulheres e dos 

homossexuais no maracatu rural. Apresento alguns aspectos da relação dos homossexuais com 

esse folguedo em Nazaré da Mata, além de descrever os motivos, que levaram a escolha desses 

atores para compor o cordão das baianas. Por fim, apresento a montagem das baianas na 

perspectiva dos homossexuais, analisando as experiências e os significados do feminino 

performatizados por esses homens.  



21 

 

CAPÍTULO I  

 
ETNOGRAFANDO NAZARÉ DA MATA/PE 

Pensando as experiências cotidianas e refletindo o maracatu rural 

 
 
Na vida cotidiana, o setor privilegiado da prática, as necessidades 
tornam-se desejos. Estes assumem sua forma e passam suas 
características biológicas (animais e vital) para os seres humanos. Essa 
metamorfose é operada por meio de provações, autocontrole e 
adiamento, por vezes satisfações ilimitadas do inevitável, como a 
eleição e as escolhas inevitáveis entre os possíveis objetos de desejo. A 
necessidade passa através dos filtros de linguagem, proibições e 
permissões fora de inibições e excitações, esforço e conquista. As 
necessidades estão presentes no lote geral do ser humano: a necessidade 
sexual, a necessidade de alimentação, a necessidade de habitat e roupas, 
a necessidade de jogar e atividades, etc. Desejos se individualizam, 
dependendo do próprio grupo. Socialização e humanização da 
necessidade andam de mãos dadas com a individualização do desejo, 
mas não sem conflitos, sem danos, às vezes irreparáveis. Cada homem 
e cada mulher se assemelham a uma árvore com galhos retorcidos, 
mortos, quebrados, e outros ramos teimosamente cheio de seiva. 

Henri Lefebvre (1978, p. 86) 

 

 

 O texto acima é do filósofo marxista Lefebvre, que buscou redimensionar a vida 

social, tendo como objetivo reencontrar a totalidade das relações por meio da reflexão sobre as 

necessidades, que impulsionam a sociabilidade e solidariedade entre os sujeitos. Além disso, os 

desejos são constituídos não apenas por necessidades individuais, mas por laços de 

sociabilidade elaborados e vividos pelos sujeitos no cotidiano. 

O estudo da sexualidade no contexto das manifestações populares requer uma atenção 

para as especificidades apresentadas pelo meio rural enquanto um palco constituído por um 

conjunto de transformações, onde estão relacionados os contextos geográficos e socioculturais. 

A literatura sobre as relações sociais no meio rural tem apresentando os vários sentidos que esse 

espaço vem ganhando com as mudanças de determinadas estruturas tidas como fundamentais 

na constituição dos grupos (Wanderley, 2000). Isso permite pensar como o rural no mundo atual 

está pautado por características, que flexibilizam as relações entre os indivíduos, colocando a 



22 

 

família e seu arranjo no centro da atenção, e neste sentido os aspectos como tradição, herança, 

relações de gênero e práticas sexuais são colocados à baila na nova configuração do rural 

brasileiro (Barduni Filho, 2010).  

Outro aspecto significativo nessa parte do trabalho é a sociabilidade. Esta é um 

importante indicador de práticas sexuais e arranjos de gênero, que circulam no cotidiano das 

pessoas, permitindo compreender como os modos de percepção do mundo, os afetos, os 

pensamentos e os desejos ganham um significado por meio de processos simbólicos existentes 

no mundo social (Morawska-Vianna, 2007, p. 164). Segundo Alecio Oliveira (2005, p. 04), 

essa sociabilidade precisa ser “entendida como a presença de redes que reforçam a união do 

grupo”. No caso específico do maracatu rural – grupo de estudo dessa pesquisa – constitui-se 

um espaço onde a sociabilidade e a solidariedade possuem um papel importante na organização 

e apresentação do folguedo durante os períodos de Carnaval. Nesse contexto, o maracatu rural 

como uma festa carnavalesca tradicionalmente vivenciada pela população da Zona da Mata de 

Pernambuco se torna um espaço de ritualização (performatização) da subjetividade, 

caracterizada pelas construções narrativas ordenadas por um conjunto de eventos festivos. 

Diante disso, a sexualidade passa a ser não apenas um elemento, que evidencia as relações de 

poder entre os sujeitos (Foucault, 2006), mas indica, e até certo ponto situa, a subjetividade no 

contexto mais amplo das relações sociais. 

Foucault (2004) alerta que o mundo relacional é empobrecido pelas instituições e, isso 

vem provocando uma limitação das possibilidades de relações dos sujeitos, justificada pela 

complexidade de administrar o mundo relacional. Nesse sentido, as subjetividades passam a ser 

orientadas por determinações das estruturas sociais, que motivam a individualização. De acordo 

com Giddens (2009), a sociabilidade, a rotinização11 e a motivação se constituem elementos 

importantes para a consciência prática, pois “no decorrer de suas atividades diárias, os 

indivíduos encontram-se uns com os outros em contextos situados de interação – interação com 

outros que estão fisicamente co-presentes” (Giddens, 2009, p. 75). Isso permite não apenas a 

reprodução da estrutura social como também um posicionamento frente às imposições da vida 

cotidiana. Portanto, analisar os valores e as práticas sexuais elaborados e operacionalizados 

pelos sujeitos e mediada pela sociabilidade/solidariedade se torna oportuno para entender como 

                                                           
11 É importante destacar aqui que Giddens (2009) utiliza o conceito de rotinização como constituinte de um 
elemento básico da atividade social e, por isso, o termo cotidiano empregado nesse trabalho “condensa exatamente 
o caráter rotinizado que a vida social adquire à medida que se estende no tempo e no espaço” (Giddens, 2009, p. 
25). 



23 

 

determinadas características rituais ganham significados e são compartilhados por diferentes 

meios (Peirano, 2003, p. 39). Assim, “esses fenômenos que podem ser recortados na sequência 

dos atos sociais – são bons para revelar processos também existentes no dia-a-dia e, até mesmo, 

para se examinar, detectar e confrontar as estruturas elementares da vida social” (Peirano, 2002, 

p. 29). 

Este capítulo apresenta as principais categorias e significados, que dão suporte às 

construções simbólicas que elaboram as práticas e valores de gênero e sexualidade dos 

habilitantes de Nazaré da Mata, destacados ao longo da etnografia sobre relações de 

sociabilidade na cidade. Busco compreender como estas práticas e valores foram e são 

elaborados por meio das tensões entre os diferentes contextos cotidianos, principalmente 

naqueles que surgem na família, na vizinhança, no trabalho e na religião. Analiso também as 

representações de gênero compartilhadas pelos sujeitos – brincantes ou não do maracatu rural 

– que norteiam a encenação de feminilidades e masculinidades dentro do folguedo. Considero 

que a observação de situações diárias da cidade de Nazaré da Mata possibilita compreender as 

relações de gênero e sexualidade por meio da identidade marcada pela tradição do maracatu 

rural, que sempre esteve associada historicamente ao trabalho nas lavouras canavieiras da Zona 

da Mata. Além disso, localmente, a cidade é definida, por diferentes agentes12, como “Terra do 

Maracatu Rural”13, possibilitando situar o folguedo como um ritual anual, que reafirma 

compromissos sociais entre as pessoas. 

Este capítulo, tendo em vista o que mencionei acima, encontra-se dividido em três 

itens. No primeiro, situo o campo de pesquisa e a escolha da cidade de Nazaré da Mata para a 

observação. No segundo, apresento o maracatu rural, mostrando sua constituição 

(personagens), os momentos de ensaios, percursos até os locais dos eventos e nas apresentações 

dos grupos. Além disso, analiso as posições de homens e mulheres como brincantes do 

folguedo. No terceiro e último item, destaco a dimensão religiosa como articuladora rituais 

importantes na proteção dos grupos. Analiso também como esta categoria se constitui um 

                                                           
12 Considero agente os habitantes, as instituições de cultura do Estado e da Prefeitura de Nazaré da Mata, que 
compreendem o maracatu rural como uma manifestação oriunda do povo daquela localidade e, por isso, além de 
ser parte integrante do calendário festivo da cidade, é um elemento agregador de sociabilidades que torna 
significativo o cotidiano da população da Mata Norte de Pernambuco. Nesse contexto, deve-se considerar agentes 
os produtores de eventos da cidade, os donos de maracatus e os guardiões da tradição do folguedo como senhores 
e senhoras que fazem parte da história da constituição do folguedo na cidade. 
13 Esse slogan está sempre presente nos programas de divulgação do Governo do Estado, da Prefeitura da Cidade 
como característica primordial na formação cultural da cidade. Na entrada da cidade de Nazaré da Mata, na BR-
408 há uma placa que recepciona o visitante com a frase: “Nazaré da Mata: Terra do Maracatu Rural”. Tenho 
como fonte as minhas observações de campo, as produções da Secretaria de Cultura do Estado, as reportagens de 
jornais de grande circulação em Pernambuco e, principalmente, os relatos dos moradores da cidade.   



24 

 

elemento evidenciador das relações de gênero, organizando as relações entre homens e 

mulheres. É nesta parte que apresento aquilo que o campo tem apresentado como justificativa 

para a presença de homossexuais no maracatu rural por meio da religião de matriz africana.  

 

1.1 Nazaré da Mata: o que motivou sua escolha? 

Estava iniciando o mestrado em 2006, quando fui contratado pela UPE Campus Mata 

Norte para trabalhar como professor de Antropologia no curso de Graduação em História. Este 

campus fica localizado no município de Nazaré da Mata. A via de acesso é a BR-408 e duas 

vezes por semana ia para as atividades no referido campus durante à noite. Sempre que chegava 

à cidade observava pela janela do ônibus uma placa na entrada do município com a frase: 

“Nazaré da Mata: Terra do Maracatu”. A partir disto, passei a observar melhor os espaços por 

onde passava e o maracatu sempre estava referenciado como um aspecto importante da 

identidade dos habitantes daquele município. No início, achei bastante interessante o colorido 

e as conversas das pessoas sobre o folguedo e me interessei por conhecer um pouco lendo alguns 

livros e perguntando aos alunos/moradores sobre aquela manifestação. Queria aprofundar 

minha compreensão sobre o maracatu, pois sempre interpretava este folguedo como uma festa 

carnavalesca, que tinha um sentido restrito a um período do ano, ou seja, pensava o maracatu 

apenas como uma reunião de pessoas para brincar no Carnaval e não como festa constitutiva 

das relações sociais, cheias de ritos e significados importantes para as pessoas que brincam. 

Além disso, sempre escutei histórias estereotipadas, que marcavam o maracatu como uma festa 

do bizarro, provocando medo e mistérios. No entanto, meu interesse em romper com esses 

estereótipos foi perdendo espaço, pois naquele momento meus estudos sobre sexualidade e 

gênero se concentravam na conjugalidade homossexual na Região Metropolitana do Recife e 

representava uma maior referência na minha vida acadêmica. 

Meu contrato com a Universidade de Pernambuco se estendeu até 2008, ano em que 

conclui meu mestrado. Fiz muitos amigos durante este período e o maracatu era sempre um 

elemento que me reportava a Nazaré da Mata.  Então, em 2009, fui chamado novamente pela 

UPE Campus Mata Norte para assumir as aulas de Antropologia. Desta vez, com um vínculo 

mais permanente, tive oportunidade de frequentar com maior assiduidade os espaços de Nazaré 

da Mata, conhecendo melhor o maracatu rural. Muitos alunos que moravam na cidade me 

convidaram para os eventos dos grupos de maracatu no município. Com muita receptividade e 

atenção, essas pessoas estavam sempre me informando dos eventos, cobrando minha presença. 



25 

 

Foi então que, no Carnaval de 2010, aceitei o convite e fui assistir ao encontro de maracatus da 

cidade, que iria acontecer no “Parque dos Lanceiros”. Este espaço foi construído através de 

recursos do Programa de Apoio ao Desenvolvimento Sustentável da Zona da Mata, o 

PROMATA, do governo do Estado de Pernambuco e conta com 7 mil metros quadrados e um 

espaço que serve como museu, onde se encontram em exposição várias indumentárias e objetos 

utilizados pelos grupos de maracatu rural da cidade. É nesse local que também funciona 

atualmente um espaço cultural, coordenado pelo mestre Barachinha, que tem como objetivo 

divulgar, incentivar e registrar os grupos de maracatu do município. 

Cheguei no local às 19h e sentindo-me desconfortável no meio da multidão, procurei 

meu ex-aluno Ednaldo, que foi um importante contato neste momento e em outros ao longo 

desta investigação. Nascido em Nazaré da Mata, Ednaldo Bezerra da Silva tem 50 anos, trabalha 

na Polícia Militar como Soldado há 29 anos, mas ele gosta de ser reconhecido pelos seus 

trabalhos como artesão. Ednaldo confecciona sob encomenda as golas utilizadas pelos caboclos 

de lança em suas apresentações. Essa parte da indumentária é uma espécie de manta que cobre 

o surrão (chocalhos) que eles levam nas costas. Ele é licenciado em História pela Universidade 

de Pernambuco, mas não atua na área. Já foi presidente do Maracatu Leão Nazareno e mantém 

até hoje os instrumentos e indumentárias utilizadas pelo grupo. Para ele este é um registro de 

seus trabalhos pelo folguedo. Ednaldo é bastante conhecido em Nazaré da Mata por sua 

dedicação em manter as tradições do maracatu rural. Ele conhece muitos brincantes e mestres 

de maracatu da Zona da Mata e, segundo ele, aprendeu muito com os antigos mestres. Portanto, 

Ednaldo se tornou ao longo de minha investigação um importante colaborador na minha entrada 

e permanência no campo.    

As pessoas estavam chegando ao espaço e se acomodavam nas arquibancadas. 

Conversando ou ouvindo as loas dos mestres colocadas em um aparelho de som pelos 

organizadores, as pessoas esperavam os grupos que iriam se apresentar naquela noite. Procurei 

circular pelo espaço, observado o movimento das pessoas e procurando Ednaldo para conversar 

um pouco. Quando o encontrei, ele estava acompanhado por outros brincantes, apresentando-

me todos. Entre mestres, donos de maracatu e brincantes de diferentes grupos de maracatu de 

Nazaré da Mata, senti um acolhimento que me deixou empolgado. Como Ednaldo já sabia dos 

meus estudos sobre homossexualidade, apresentou-me alguns homossexuais brincantes do 

maracatu rural, afirmando serem pessoas importantes para brincadeira. Isto permitiu vários 

diálogos entre Ednaldo, os homens que me apresentou e eu. A seguir, transcrevo dois deles, que 

representou um ponto inicial significativo na minha inserção neste campo: 



26 

 

Ednaldo – Olha, professor! Este aqui é Diassis, a melhor baiana que temos aqui em 
Nazaré. Você poderia conversar com ele... 
Diassis – Deixa disso padrinho. Não sou nada disso... Só sigo minha intuição e gosto 
de me divertir. 
Anderson – Acho que você vai me apresentar e ensinar muito sobre maracatu. 
Diassis – Eu tento manter a tradição do brinquedo, mas não tá fácil por causa das 
pessoas. As pessoas são muito arredias para o maracatu... 
 
Em outro diálogo: 
 
Ednaldo – Professor! Esse é Paulo ele é Catita do maracatu Leão Tucano. Ele é massa, 
viu? 
Anderson – Hum. 
Paulo – Ednaldo exagera. Ligue não! Eu sou aquilo que todos querem ver em mim 
quando o brinquedo sai, feio, engraçado e embolando pelo chão. Ah! Não tenho 
vergonha, por isso as pessoas gostam da Catita que faço. 

 
Sem saber muito bem quem eram aqueles personagens fui levado por Ednaldo para o 

interior do museu do maracatu, que fica no espaço do Parque dos Lanceiros. Este local possui 

muitas indumentárias, instrumentos musicais, utilizados pelos brincantes durante as 

apresentações, e fotos dos eventos no Parque dos Lanceiros. Dirigindo-me ao palco principal, 

observo o início das apresentações. Na frente do grupo percebi um personagem, que caia no 

chão, produzindo vários sons de tristeza e dor. Fiquei perguntando a mim mesmo, quem 

representava aquele personagem, pois como muitos, pensava e apreciava o maracatu a partir do 

caboclo de lança. Talvez por ser o personagem marcante nas propagandas da mídia, que o 

coloca como símbolo do carnaval pernambucano. Percebendo minhas interrogações Ednaldo, 

falou que aquela era a Catita, que Paulo encenava no grupo, e explicou em poucas palavras sua 

importância para o maracatu. Continuando sua explicação, afirmou que a performance dele 

mudava de grupo para grupo e dependia da dedicação do brincante em encenar aquele 

personagem. Fiquei mais curioso ao saber que todos brincantes que performatizavam a Catita 

era homens travestidos de mulheres para ficar à frente do maracatu brincando com o público e 

pedindo dinheiro. 

Esta noite foi muito interessante, pois percebi também na apresentação do Maracatu 

Leão Tucano de Nazaré da Mata a presença de homens travestidos de baianas. No período em 

que estava trabalhando na UPE Campus Mata Norte, tinha ouvido de muitos moradores, que 

antigamente o cordão das baianas era formado apenas por homens. Ao observar que estes 

dividiam com as mulheres o espaço destinado às baianas, notei que as informações que li e ouvi 

vinham se confirmando. No entanto, muitas questões poderiam surgir deste evento.  

Na apresentação seguinte do Maracatu Estrela da Tarde, notei novamente a presenta 

de homens travestidos no cordão das baianas, mas desta vez com uma particularidade, pois o 



27 

 

homossexual ao qual fui apresentado, quando cheguei à Nazaré da Mata, estava no cordão das 

baianas. Isto me chamou a atenção, pois não sabia que homossexuais poderiam participar desta 

brincadeira, cujo personagem mais conhecido, o caboclo de lança, aciona símbolos de 

militaridade, que se ligam a significados de masculinidade. Posteriormente, ao tomar contato 

com a literatura, a explicação sobre homens travestidos de baianas era justificada pela proibição 

das mulheres no ritual14. No entanto, a presença de homossexuais vem colocar em evidencia 

um importante aspecto dos maracatus, que a partir de então, causou-me bastante curiosidade. 

Depois desta noite, comecei a perceber o maracatu rural para além da festa de caboclos 

de lança, imagem vendida pela mídia. Há neste folguedo aspectos das relações de gênero e 

sexualidade que me chamaram atenção e me motivavam cada vez mais a buscar compreender 

esta brincadeira por dentro. Nesta perspectiva, busquei ficar atento para o calendário de eventos 

do maracatu de Nazaré da Mata, pois queria observar mais a presença desses personagens 

encenados por homens travestidos. A cada apresentação das Catitas e das baianas, percebia 

como as relações de gênero e sexualidade se tornavam um elemento possibilitador de 

experiências, que poderiam evidenciar valores importantes para manutenção do grupo.  

A experiência do Carnaval aguçou minha atenção sobre os eventos relacionados ao 

maracatu rural, que aconteciam na cidade ao longo do ano de 2010. De forma intuitiva, percebi 

com mais intensidade a relação deste ritual com sexualidade e gênero como organizadores da 

vida social. Passei então a buscar referências sobre o maracatu, com atenção especial para a 

forma como se descrevia e explicava gênero e sexualidade. Desta forma, a travestilidade foi se 

configurando como um fenômeno que mereceria uma investigação. 

Permanecer em Nazaré da Mata duas noites por semana e nas tardes de sábado, 

permitiram minhas observações. Por sua vez, essas destacaram que Nazaré da Mata era um 

município articulador de eventos ligados a esta manifestação popular, pois as festividades 

organizadas pela Prefeitura e pelos grupos de maracatu permitiam meu contato mais próximo 

com os grupos. As sambadas, os encontros de maracatus, os concursos e as apresentações de 

grupos de outras cidades possibilitaram, que eu tivesse um contato mais assíduo nos eventos 

relacionados a esta manifestação popular, além de me ligar constantemente ao cotidiano da 

população.  

                                                           
14 Ver os estudos de Roberto Benjamim (1989, p.43) sobre a presença das baianas nas Cambindas. Para esta autor, 
“os homens que se vestem de mulher neste folguedo se recursam a vestir-se com trajes femininos fora da 
Cambinda, mesmo que por brincadeira. Por isso não raspam o bigode nem a barba, quando usam nos dias comuns”. 



28 

 

Outro importante fator que facilitou e, em certa medida, contribuiu para que observasse 

a travestilidade no maracatu rural em Nazaré da Mata foi a existência de um grande número de 

grupos de maracatus registrados pela Prefeitura do município. Ao conversar com os contatos 

que fui estabelecendo a cada evento como participante, constatei que a Prefeitura de Nazaré da 

Mata mantinha um cadastro de 23 grupos de maracatus da cidade. Além de permitir a estes 

grupos acesso aos incentivos financeiros, que contribuem para as apresentações, esse registro 

possibilita um acesso rápido as informações mais gerais e contatos com os presidentes e donos 

dos grupos. Uma das noites que fui convidado para participar de uma sambada em Sertãozinho, 

eu estava conversando com Ednaldo, quando se aproximou e nos cumprimentou Pedro, um 

funcionário da prefeitura que gosta muito de maracatu. Fui apresentado a ele e conversamos 

bastante sobre a festa. Neste momento, disse-me que: “A Prefeitura fez esse cadastro, porque 

aqui em Nazaré não se sabia quantos grupos...justamente onde a brincadeira é tradicional”. 

A partir de Nazaré da Mata, foi possível explorar novos espaços no qual o maracatu 

rural se manifestava. Neste sentido, foi importante minhas visitas em outros municípios da Zona 

da Mata pernambucana, que têm esta manifestação popular como um importante elemento de 

construção da identidade cultural desta região. Estive em Aliança, Buenos Aires, Itaquitinga e 

Tracunhaém. Nestas cidades, conheci alguns grupos de maracatu, que se destacaram nas minhas 

observações por se configurarem elementos de conexão com aquelas pessoas que já conhecia 

em Nazaré da Mata. Além disso, estes municípios me permitiram confrontar minhas reflexões 

sobre o gênero e a sexualidade como organizativos da vida social no contexto mais amplo, 

possibilitando perceber como a travestilidade – tema dessa tese – manifesta-se no contexto 

social por meio do gênero e da sexualidade. 

Assim, no final de 2010 resolvi submeter à seleção do doutorado deste Programa de 

Pós-Graduação a proposta de trabalho que tinha como objeto de pesquisa a travestilidade 

ritualizada (performatizada) pelos personagens da Catita e da baiana do maracatu rural de 

Nazaré da Mata, pois estava motivado a compreender os aspectos sociais e a subjetividade que 

constituía a encenação destes personagens no folguedo, enveredando-me por um caminho de 

investigação etnográfica.    

Visitei também durante no Carnaval de 2010, 2011 e 2012 o espaço Lumiara Zumbi, 

em Tabajara – Olinda, onde ocorre todo ano na terça-feira de Carnaval o Encontro de Maracatus 

Rurais. Este local foi criado pela família Salustiano e se localiza as margens da PE-15, próximo 

à sede do Maracatu Piaba de Ouro, fundado pelo mestre Salú. As minhas observações nestes 



29 

 

encontros foram importantes para ampliar minhas reflexões acerca das questões que me 

inquietaram quando frequentei os eventos de maracatu em Nazaré da Mata.  

Para tanto, estou utilizando o conceito de ritual como uma “ação performativa”, onde 

a elaboração dos personagens travestidos representa posições de gênero e de sexualidade 

marcadas por relações sociais compartilhadas que, segundo Tambiah (1985, capítulo 4), 

“permitem comunicar, fazer, modificar, transformar as palavras e os atos”15. Estes últimos se 

tornaram também um campo de interesse, que me motivou a compreender como a brincadeira 

se torna um momento de acentuação de valores com base nas experiências dos sujeitos, 

permitindo uma reflexão sobre o seu pertencimento de grupo. 

  

1.2 Estratégias de Campo: meus passos no maracatu 

Continuei minhas incursões pelo maracatu de Nazaré da Mata, pois a cada evento eu 

ficava mais interessado em compreender a dinâmica e os sentidos simbólicos desse folguedo. 

Essa minha curiosidade me impulsionou a buscar caminhos e percursos para ter maior acesso 

aos grupos e brincantes, com os quais convivi. Neste aspecto, pensar uma metodologia 

antropológica, que permitisse dar conta das diferentes dimensões possibilitadas pelo maracatu, 

foi uma tarefa difícil, pois diante da diversidade de elementos constitutivos deste folguedo, a 

utilização de um caminho seguro me fez elaborar estratégias de inserção e circulação no campo, 

possíveis de serem realizadas e tendo como foco a reunião de um maior número de informações 

sobre as experiências dos brincantes. 

Tendo em mente que poderia encontrar ao longo dos meus percursos alguns 

problemas, já que o trabalho do antropólogo é permeado por nuances bastantes escorregadias 

no que se refere a coleta de dados, adotei uma dinâmica de observação, que seguiu as regras 

ditadas pela etnografia, buscando residir na região, preferencialmente em uma casa de um 

brincante de maracatu rural em Nazaré da Mata. A estratégia não se consolidou, pois senti que 

a confiança dos brincantes se limitava ao momento do evento, ou seja, no período em que nos 

encontrávamos na brincadeira. Embora tenha me esforçado para conseguir um espaço de 

residência temporária, apenas consegui ficar em uma pousada no centro da cidade. A minha 

hospedagem ocorreu em dois momentos. O primeiro quando tinha um calendário de eventos a 

seguir e precisava dormir na cidade para acompanhar as sambadas que atravessam a madrugada. 

                                                           
15 Ver também Peirano (2003, p. 40). 



30 

 

O outro refere-se ao período pós-Carnaval que visitava a cidade para transitar entre as sedes e 

acompanhar as preparações dos grupos para o Carnaval do ano seguinte. No entanto, próximo 

ao Carnaval, quando a cidade estava cheia de turistas, as pousadas só hospedavam grupos, 

deixando-me sem local para guardar meus objetos e para dormir. Diante disso, optei por passar 

o dia transitando entre as ruas e as casas dos brincantes e à noite pernoitei em motéis ao longo 

da BR-408. 

Quando cheguei aos eventos, às sedes, às praças e às avenidas utilizadas para 

concentração dos integrantes do grupo, busquei iniciar minha observação localizando algum 

dos meus contatos. Quando estes não estavam presentes nos eventos por qualquer motivo, 

entrosei-me com os brincantes, conversando sobre o evento e trazendo alguma referência 

pessoal para o diálogo, na tentativa de deixá-los mais à vontade com a minha presença. Depois 

de me tornar visível para o grupo, busquei me posicionar de maneira que pudesse observar o 

conjunto, permitindo visualizar os diferentes acontecimentos. Embora tenha sido uma estratégia 

interessante, o caminho metodológico que segui foi marcado por nuances, que me colocou em 

muitos labirintos, como encontros com brincantes para ir a eventos que nunca se concretizaram, 

eventos que não se realizaram, informações sobre calendários de eventos que não se 

confirmaram, etc. são alguns dos atropelos que enfrentei no campo. 

Diante disso, passei a adotar a observação participante que gosto de denominar “onde 

tiver, vou”. No período em que minhas visitas eram mais assíduas na cidade e quando ficava 

informado de algum evento, procurava frequentá-lo, a qualquer hora e local. Alguns eventos 

não faziam referência direta ao maracatu como coco de roda, ciranda, caboclinhos, etc., mas 

estes enriqueceram meus contatos, aumentando minha rede de sociabilidade. Isto me 

oportunizou ter um maior número de observações para analisar meu objeto, além de me tornar 

mais visível para os grupos que acompanhei. 

Quero destacar ainda que alguns sujeitos foram coatores desse trabalho, na solução de 

alguns problemas de contato com as pessoas, que surgiram no campo. Tê-los como auxiliares 

foi uma estratégia significativa. Diassis, Ednaldo, Marcos e Valmir se tornaram importantes 

para minhas incursões às sedes, aos espaços e às pessoas do maracatu rural. Destaco também a 

contribuição de Gentil, que embora não participasse do maracatu como brincante sempre estava 

disponível para me manter conectado com as pessoas e com os mestres de maracatu de Nazaré 

da Mata. Ele é morador da cidade e, por trabalhar na Prefeitura, tornou-se um grande articulador 

entre a instituição em que trabalha e os grupos de maracatus de Nazaré.  



31 

 

Portanto, adotar colaboradores-chave na articulação com o mundo do maracatu rural 

me permitiu superar algumas dificuldades pessoais que tive com o campo. Quando me sentia 

perdido sem informações sobre os grupos de maracatu, estes coatores estavam sempre se 

comunicando com conhecidos para obter mais informações ou marcando encontros para que 

pudesse conversar com aqueles que poderiam contribuir com meu trabalho.  

Visitei vários grupos de maracatu rural em Nazaré da Mata e em outros municípios da 

Zona da Mata. Esse meu trânsito possibilitou que meu olhar fosse sendo aguçado para 

compreender melhor minhas indagações, evidenciadas a partir da minha participação no 

cotidiano do folguedo. Após alguns meses de observações, e percebendo certa regularidade na 

preparação e apresentação dos grupos, resolvi acompanhar três grupos de maracatu em Nazaré 

da Mata: o Maracatu Leão Tucano, o Maracatu Estrela Brilhante e o Maracatu Estrela da Tarde. 

Essa estratégia me possibilitou concentrar o olhar, focalizando aspectos importantes para meu 

estudo. Penso que estar presente em muitos grupos me deixaria disperso demais, tendo que 

fazer retornos às conversas e observações que naquele momento seriam desnecessárias ao 

desenvolvimento dessa investigação. Transitei também entre grupos de maracatu nos 

municípios de Buenos Aires, Aliança, Itaquitinga e no Encontro Anual de Maracatus de Baque 

Solto, que ocorre em Tabajara Olinda, no espaço Iluminara Zumbi. Esse percurso serviu para 

eu confrontar as informações sobre posições de homens e mulheres em diferentes grupos, 

possibilitando que eu chegasse a algumas conclusões importantes do fenômeno que estava me 

propondo investigar.  

Ao frequentar os eventos destes maracatus fui estabelecendo contatos com os 

brincantes, construindo uma rede de relações importantes para ampliar meu entendimento sobre 

o folguedo, respondendo perguntas e fazendo outras. A partir do momento que minha 

frequência nos eventos ia aumentando, criou-se um vínculo significativo, que me proporcionou 

uma interação amigável entre os brincantes. Estas estratégias se tornaram uma importante 

bússola na adoção de caminhos metodológicos, que me permitiram superar o cansaço e a 

dispersão de alguns momentos surgidos nas madrugadas e noites de sono.  

1.3 O maracatu rural e as relações de gênero 

Os estudos de gênero na antropologia sempre me fascinaram pela maneira com que 

analisam as posições dos membros de um grupo no contexto social. Quando iniciei minhas 

primeiras investigações sobre esse tema, o feminino e o masculino sempre me aparecia como 



32 

 

um elemento organizador da vida social, pois mostravam como os tipos de relações, a ocupação 

do espaço social, etc., oscilavam entre o ser homem e o ser mulher na sociedade. No entanto, o 

mundo social está além dessa forma simplista e dicotômica do gênero. Feminilidade e 

masculinidade, homem e mulher, heterossexual e homossexual são categorias que se constituem 

enquanto subjetividades e que, embora reproduzam em certa medida a vida social, podem 

resignificar as relações sociais reordenando, possibilitando repensar a estrutura social.  

Ser feminino ou masculino diz respeito também à individualidade, ao self, que Giddens 

(2013) chama de dualidade da estrutura. Para esse autor, “o fluxo da ação produz continuamente 

consequências que não estavam nas intenções dos atores, e estas também podem formar 

condições não-reconhecidas [pela estrutura] de ação, nos moldes de um feedback.” (Giddens, 

2013, p. 31-32). 

No meu contato com os homossexuais, que brincam no maracatu rural de Nazaré da 

Mata, foi possível perceber que as posições e localizações sociais destes sujeitos não estavam 

apenas referenciadas na representação construídas pela estrutura social, mas na tensão entre a 

busca por uma prática sexual que lhes permitissem uma sensação de conforto psicológico 

(individual) e as regras impostas de posição de um masculino concebido e compartilhado 

socialmente. Isso me fez lembrar uma conversa que tive com Ednaldo, quando estávamos numa 

sambada no município de Buenos Aires. Transcrevo a seguir parte dessa conversa: 

Ednaldo – (...) As bichas daqui querem se tornar visíveis demais, mas... [silêncio]. 
Anderson – Você acha que eles desobedecem algum regra por isso? 
E – Eu acho que elas tentam...mas, assim... todo mundo tem que prestar atenção que 
a gente não vive sozinho, que tem regra pra tudo, inclusive pra ser bicha. 
A – Por que inclusive pras bichas? 
E – Porque tem gente aqui que se ver uma bicha muito...fechativa olha estranho e faz 
comentários. Agora se elas ficam quietinhas, se dão respeito até que o povo de Nazaré 
fica mais receptivo. Agora isso varia muito, tem pessoas que gosta da fechação das 
bichas. Mas aquelas que se exibem muito tem problemas... são xingadas e não tem as 
mesma chances, né? 

 
Para Gayle Rubin (1989), as práticas sexuais dos sujeitos podem representar uma 

aproximação das normas sexuais estabelecidas pela sociedade. Neste sentido, a hierarquização 

que a sociedade constrói em torno das práticas sexuais, possibilita ao indivíduo se aproximar 

ou se afastar do desejável e do permitido. Quanto mais o indivíduo se aproxima do topo da 

pirâmide sexual, maiores são as recompensas em termos de reconhecimento da saúde mental, 

da respeitabilidade, da legalidade e dos benefícios materiais concedidos aos sujeitos (Rubin, 

1989, p. 30).  



33 

 

O maracatu rural enquanto espaço de manifestação das relações de gênero e 

sexualidade se constitui de atores da vida diária, que encontram no “brinquedo” uma maneira 

de se colocar enquanto autor de sua própria sexualidade. Reconheço também que nesse 

contexto, as posições de gênero são ressignificadas com base no socialmente compartilhado e, 

por isso, não posso deixar de compreender as posições de gênero dos brincantes de maracatu 

rural de Nazaré da Mata como um conjunto de atributos que transitam entre o que é 

representativo do social e o que é subjetivamente significante para a vida sexual desses sujeitos 

(Ortner, 2007, p. 30). No entanto, é importante ressaltar que as relações de gênero e sexualidade 

são mediadas por relações de poder e controle (Foucault, 2007, p. 118) proliferando “nos corpos 

de maneira cada vez mais detalhada”, um controle dos sujeitos “de modo cada vez mais global”. 

Isto é importante para perceber que o dispositivo de sexualidade é uma dimensão difusa, 

presente na vida de todos, reelaborando as relações que caracterizam o espaço geopolítico.    

Com base nesse contexto, busco apresentar neste item os diversos lugares e olhares 

experimentados pelos sujeitos em interação, que me possibilitaram entender o masculino e o 

feminino sob a perspectiva daqueles que vivem entre a realidade social dos habitantes da zona 

da mata e a performatização de personagens no maracatu durante o Carnaval. Assim, a seguir 

apresento a organização e os personagens que compõem o maracatu rural, focalizando aqueles 

que evidenciam a masculinidade e, posteriormente, situo a sambanda não apenas como um 

momento de ensaio e preparação dos grupos de maracatu para o carnaval, mas também como 

um espaço de socialização e troca de experiências entre os sujeitos, que ritualizam a brincadeira 

anualmente, tornando-a significativa não apenas para a manutenção da identidade cultural do 

município, mas para consolidação de seu pertencimento social (Rodrigues, 2014, p. 188).  

Outro aspecto que discuto são as relações estabelecidas pelos brincantes nos percursos 

do maracatu. Aqui farei um trajeto que vai da residência-sede (concentração do maracatu), 

passando pelo ônibus que levam os brincantes para os locais de apresentação até o momento de 

retorno do grupo.  

Aproveito esse item para refletir e analisar a masculinidade e a posição das mulheres 

dentro do maracatu rural. A representação do maracatu rural como uma brincadeira de homens, 

de “cabras-machos” foi algo que escutei bastante durante meu trabalho de campo e que 

possibilitou pensar sobre a posição em que as mulheres se situam não apenas no cortejo do 

maracatu, mas também na construção de um lugar que está além daquele determinado pela 

história e tradicionalidade do folguedo. Por fim, apresento algumas análises sobre a dimensão 



34 

 

da religião na perspectiva dos habitantes de Nazaré da Mata. Esta parte da investigação faz 

referência ao meu contato com essas três dimensões da vida cotidiana dos brincantes e 

moradores de Nazaré da Mata, onde as relações de sociabilidades são marcadas pelo gênero e 

pela sexualidade. Estes rituais cotidianos (Rodrigues, 2014, p. 188) foram ressaltados com o 

propósito de destacar as dimensões, que se interconectam ao contexto do maracatu. Não é minha 

intenção tornar esta temática um debate exaustivo e globalizante, mas sim apresentar as minhas 

impressões acerca do meu contato com situações cotidianas, que fizeram referência a estas 

categorias.    

1.3.1 “Nascido da palha da cana...do interior”: o corpo do baile e os personagens do 

maracatu rural 

Quando iniciei meu trabalho de campo, visitando as apresentações dos maracatus em 

eventos, tanto no Parque do Lanceiros em Nazaré da Mata, como no espaço Lumiara Zumbi em 

Tabajara – Olinda, fiquei atento à constituição desses grupos, pois foi a partir desse olhar para 

as partes que identifiquei as principais ações performativas assumidas pelos brincantes na 

encenação e composição dos personagens constitutivas do folguedo. Isso se torna importante 

quando penso que a subjetividade dos brincantes do maracatu rural se expressa na 

performatização dos personagens. Esta subjetividade é sugerida pelas experiências sociais que 

reverberam no Carnaval. Passo a apresentar então como os grupos de maracatus rurais se 

organizam e se constituem.  

Assim que cheguei em Nazaré da Mata, fui apresentado a diferentes pessoas que 

constituíam vários grupos, mas busquei não concentrar minhas observações em um único grupo, 

pois tinha a intenção de perceber a caracterização do cortejo do maracatu rural que o tornava 

diferente de outros eventos culturais espalhados pela zona da mata no período de carnaval. No 

período de dezembro de 2012 a janeiro de 2013 (período que antecedeu o carnaval), Ednaldo 

me levou a várias sambadas e apresentações em outros municípios do Mata Norte, que me 

ajudaram a perceber a importância e a dinâmica na organização do maracatu como brincadeira 

do povo. A Sambada é um termo utilizado para definir os momentos de ensaio dos Maracatus 

antes do período carnavalesco. Esta é um espaço de organização, treinamento e negociação para 

o carnaval. É durante esse período que os mestres ensaiam suas loas e o corpo de baile treina 

suas manobras. Mais adiante explicarei melhor a sambada como um espaço de circulação de 

práticas que se remetem às relações de gênero e sexualidade, e sua função para a sociabilidade 

de subjetividades dos brincantes com base na ritualização repetida da dança, que caracteriza o 



35 

 

folguedo. Então, “Brincar maracatu” se torna uma expressão bastante utilizada pelos habitantes 

de Nazaré da Mata para se referir às pessoas que frequentam as sambadas ou que nos dias de 

Carnaval se apresentam em um dos grupos de maracatu nos diferentes espaços para onde são 

convidados. Portanto, “Brincar maracatu” é uma maneira de dizer que pertencem ao folguedo 

e, portanto, estão sempre presentes. 

Além disso, as relações que se estabelecem entre os componentes dos grupos durante 

a preparação e a saída do “brinquedo”16 se tornaram um instrumento interessante para situar a 

travestilidade, a homossexualidade e a masculinidade no contexto deste folguedo. Assim, penso 

que mostrar a constituição de um maracatu rural neste momento é descrever a organização do 

mesmo, de maneira que esta possa situar minhas reflexões acerca do objeto desse trabalho.        

Estes grupos são um tipo de cortejo com música e dança que se apresentam durante o 

período carnavalesco pelas ruas de Recife e Região Metropolitana e, em diferentes cidades da 

Zona da Mata, especialmente nos municípios da Mata Norte de Pernambuco. Os brincantes 

buscam, durante a encenação do folguedo, ritualizar seu cotidiano por meio de performances 

dos personagens que compõe os grupos de maracatu. Para Schechner (2006, p. 29), a 

performance ganha característica de “comportamentos restaurados, que evidenciam ação, 

interação e relação”. Nesta perspectiva, as encenações destes personagens reforçam os laços 

entre os membros dos grupos, pois no momento das apresentações “abandona-se as 

características individuais para entrar em sincronia com o grupo e integra-se ao ritmo coletivo” 

(Rodrigues, 2014, p. 194).  Além disso, percebi nas minhas observações que os maracatus de 

Nazaré da Mata conservam alguns dos rituais religiosos relacionados ao cultos afro-brasileiros, 

que se ligam à organização e dinâmica das apresentações. 

Os grupos demonstram uma integração entre o corpo do baile e a “orquestra”. Essa se 

compõe de instrumentos de sopro – clarinete, saxofone, trombone, corneta ou pistom; e de 

percussão – tarol ou caixa, surdo, ganzá, chocalhos, porca (cuíca), zabumba e gonguê. Os 

componentes da orquestra usam calça comprida e camisa/camiseta, iguais ou diferentes entre 

si, e no geral portam um chapéu comum. As “orquestras” são conduzidas pelo mestre 

responsável pelas loas respondidas pelo conjunto, de onde se acentuam as vozes das mulheres 

na repetição dos versos. Somam-se a estes instrumentos de metal os sons dos apitos, que imitam 

pássaros tocados pelos mestres e auxiliares. Além disso, os sons produzidos pelos chocalhos 

                                                           
16 “Brinquedo” é um termo que ouvi bastante ao longo da minha estadia com grupos de maracatu para se 
referirem às apresentações do maracatu rural. 



36 

 

dos lanceiros, contribuem para compor o som necessário da brincadeira. Os auxiliares dos 

mestres são aqueles que acompanham, respondem e cantam as loas dos mestres, ajudam na 

organização dos brincantes e da orquestra e, em alguns momentos, substitui o mestre na 

condução dos grupos quando necessário. As loas são versos que podem ser classificados em 

marchas, sambas e galopes, conforme a estrutura de métrica e rima. Elas representam um 

elemento de conexão entre as partes do grupo e é coordenada pelo mestre, reforçando assim o 

ritual festivo do folguedo. Os versos se assemelham com o do arroio e do repente (Assis, 1997, 

p. 30). A improvisação própria desse tipo de música, permite que os mestres (puxadores das 

loas) deem sua opinião sobre diversos assuntos de ordem social.  

A figura do mestre de maracatu é significativa, pois representa um ponto de equilíbrio 

entre os movimentos do grupo, os versos cantados por ele e a orquestra. Embora os passos dos 

diferentes personagens sejam marcados e compartilhados, o mestre exerce uma função de 

controle na busca de harmonia entre todos os integrantes do maracatu. Rodrigues (2014, p. 194), 

analisando os estudos de Radcliffe-Brown sobre as danças e a música entre andameses, afirma 

que os rituais coletivos provocam uma “força coercitiva sobre cada pessoa, ou seja, todas cedem 

a essa força rítmica que direciona e regula o movimento do corpo (individual e social da 

mente)”.  

 
Foto 1 – Orquestra do Maracatu Leão Nazareno tocando os instrumentos de metal 

Fonte: <http://1.bp.blogspot.com/_q2Gdo9rS8SI/S3poK6lhSjI/AAAAAAAAAXI/qlUF-
11nh9s/s1600-h/101_0622.jpg> 

 



37 

 

O corpo de baile constitui-se de um grupo de personagens17, que são o centro da 

brincadeira. Nos grupos de Nazaré da Mata os três personagens distintivos do maracatu rural 

são: os lanceiros (caboclo de lança), os caboclos de pena (arreia-má) e as baianas. Além desses 

três personagens, identifico nos maracatus também a Burra Calu, o Bandeirista18 (porta-

estandarte), Mateus, o caçador, a dama da boneca (dama do paço) e a corte real, formada pelo 

Rei, pela Rainha e o carregador do guarda-sol19. Em minhas observações percebi que esses 

personagens são sempre performatizados por uma posição masculina e feminina específica, ou 

seja, há personagens que são tradicionalmente encenados por homens como Mateus, Catita, a 

Burra Calú e o caçador, pois estes constituem uma parte lambaio, parte do cortejo que vem a 

frente do grupo e constitui de personagens, que contam a história da brincadeira. No entanto, 

os lanceiros, os arreia-más e as baianas, há uma transitividade de homens e mulheres na 

constituição e performatização desses personagens.  

   
Foto 2 – Corpo do baile do Maracatu Estrela da Tarde desfilando pelas ruas de Nazaré da Mata/PE 

Fonte: Acervo do autor/2014 
 
A indumentária é uma dimensão importante no maracatu rural, sendo um elemento de 

distinção do grupo frente aos maracatus-nação. Os brincantes vestem a indumentária do seu 

personagem geralmente por cima de uma roupa comum, utilizada pelo brincante no seu dia-a-

                                                           
17 É importante salientar que os diversos autores que descreveram os personagens do maracatu rural tiveram como 
fonte a história oral transmitida entre os brincantes do folguedo, que foram sendo repassadas ao longo das gerações. 
Isso é problemático, pois muitos dos aspectos abordados por folcloristas são categóricos e não se aproxima das 
particularidades dos grupos que foram surgindo ao longo dos anos. Essa maneira de caracterizar estes personagens 
sofre uma crítica e merece minha atenção no sentido de focalizar as particularidades dos mesmos. Todavia, 
apresento um conjunto de aspectos que tornam os personagens elementos importantes para contar a história do 
grupo e do maracatu no sentindo mais geral. Nesse sentido, as descrições que apresento nesse momento são 
baseadas nos debates e nos novos olhares sobre o maracatu rural, que vêm ganhando força com os estudos sobre 
esse folguedo.  
18 Termo bastante utilizado pelos brincantes que convivi ao longo do meu trabalho de campo para se referir ao 
sujeito responsável por carregar a bandeira do maracatu, onde encontra-se o nome do maracatu e os símbolos 
que o representa. 
19 Veja-se Nascimento (2008, p. 32) e Roberto Benjamin (1982, p. 200-206).  



38 

 

dia. Isto permite que o brincante retire a vestimenta do personagem no intervalo entre uma 

apresentação e outra.  No entanto, o personagem que parece chamar maior atenção por onde 

passa, e que também vem sendo usado na divulgação dessa manifestação popular como marca 

de síntese dos grupos, é o caboclo de lança. Sua vestimenta é ricamente adornada, destacando-

se a gola e o chapéu, complementada com a lança que lhes dá o nome. Esses caboclos vestem-

se com uma calça bufante, completada por meias longas e calçados com tênis, que parecem 

formar uma armadura na parte inferior do corpo. Na parte superior usam uma camisa de manga 

comprida, sugerindo um prolongamento da parte de baixo, dando o sentido de proteger o corpo 

do sol. Sobre a camisa portam um surrão – uma armação rija de madeira e metal como um 

peitoril. Na parte de traz são embutidos grande chocalhos, cujo badalar completa o conjunto 

musical do grupo. Sobre esse surrão trazem uma gola cuidadosamente bordada com desenhos, 

que representam o mundo simbólico ou o cotidiano da população nazarena. Por fim, na cabeça 

usam um lenço e sobre esse se nota um chapéu de palha, que ganha a forma de um cone pelo 

volume de fitas coloridas de papel celofane, formando a “cabeleira” do caboclo. Além disso, 

compõe a caracterização desse personagem a lança, também chamada de “guiada”. Possuindo 

dois metros, é feita de madeira (imbiriba ou quiri) e é cortada pelo próprio brincante na mata. 

Depois, esta é recoberta de fitas coloridas, que confere leveza aos seus movimentos. Alguns 

recebem suas lanças “preparadas20” por outro caboclo mais velho. Este ritual representa respeito 

e manutenção dos laços de sociabilidade entre os membros do maracatu. 

O conjunto de lanceiros representa simbolicamente um guerreiro, que é suavizado com 

uma flor, carregada de um significado mágico, é colocada atravessada na boca como amuleto 

de proteção durante as apresentações. Todavia, percebi no contato com os caboclos, que esse 

símbolo tem para alguns um sentido mais decorativo do que religioso, consequência da 

divulgação de uma imagem do caboclo de lança protegido por uma flor ritualística, pois a 

história de origem dos maracatus rurais estabeleceu a figura do caboclo de lança como um 

personagem com aspectos performáticos e cenológicos próprios (Strazzacappa, 1998, p. 164), 

que devem ser seguidos por todos os brincantes desse cordão. O número de caboclo de lança 

nos grupos de maracatus de Nazaré da Mata varia de 12 (doze) a 30 (trinta) brincantes. Isso 

depende da quantidade de pessoas que os grupos conseguem mobilizar para as apresentações e 

dos recursos financeiros para confeccionar a indumentária. 

                                                           
20 Este termo é bastante recorrente entre os brincantes que conversei. De acordo com esses, o preparo de uma 
“guiada” faz referência desde o corte da madeira até os rituais de proteção espiritual. Isso remete a uma preparação 
da arma, que a guiada representa para os caboclos.  



39 

 

  
Figura 3 – Caboclo de Lança do Maracatu Beija Flor, Aliança/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2014 
 

Os arreiamá (ou caboclo de pena) também chamado de Tuxana usa ou uma camisa 

bordada, ou peitoril bordado de vitrilhos. Compõe também a indumentária deste personagem 

uma calça na altura dos joelhos, fitas na cintura, penas de pássaro nos braços e nas pernas, e na 

cabeça carregam uma coroa de penas de pavão. Na mão, nota-se uma flecha ou machado 

enfeitado com fitas. Constitui um número muito pequeno comparado com os lanceiros dos 

grupos. No maracatu, o caboclo arreiamá tem a função de proteger a corte, o casal real, a dama 

do paço e as baianas. Simbolicamente é a proteção dos espíritos da floresta e, por isso, são 

representados como o índio, que aparece ligado aos aspectos da religião, dos segredos da 

jurema. 

 
Figura 4 – Arreiamá do Maracatu Estrela de Ouro, Chã de Camará, Aliança/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2012 



40 

 

Nos relatos sobre a composição original dos maracatus rurais e, nas conversas com 

mestres e brincantes afirma-se que o personagem da baiana era encenado apenas por homens. 

Isso vem reforçar em certa medida a literatura folclorista sobre a presença de homens no cordão 

das baianas. Esta é a opinião de Nascimento (2008) e Roberto Benjamin (1989). Este último 

afirma que “os homens que fazem as baianas são cabras machos, que não fazem qualquer 

concessão, além do traje para constituição da figura feminina – nenhum deboche, nenhum 

trejeito, nenhum deslize – os que usam bigode não raspam para se vestirem de baiana; (...)” 

(Benjamin, 1989, p. 77). Isso nos remete a um discurso onde a masculinidade se torna um 

marcador de gênero significativo para a constituição da baiana. No entanto, ao longo desse 

trabalho discuto essa representação de maneira analítica, apresentando as novas configurações 

em torno da baiana como personagem e como um espaço de exibição de uma sexualidade 

situada em locais estratégicos no dia-a-dia dos nazarenos. 

 
Foto 5 – Baiana apresentando-se no Ilumiara Zumbi/Olinda/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2010 
 

As baianas usam vestidos longos e armados com arame e trazem as cores e símbolos 

de divindades, que regem individualmente cada uma delas. Na cabeça usam chapéus cobertos 

de tecidos ou turbantes com as cores dos vestidos. Esse personagem possui um importante 

papel: representam a proteção espiritual, que promove a harmonia do grupo nos períodos de 

apresentação. Curiosamente, mesmo com o ingresso das mulheres no maracatu e sua 



41 

 

prevalência entre as baianas, alguns homens ainda se travestem para representá-las, suscitando 

algumas questões, que serviram como guia para o desenvolvimento desse trabalho. 

Outro personagem que destaco como significativo para entender o cortejo do maracatu 

é a Catita. Esse personagem é originalmente chamado de Catirina, mas nos grupos de maracatu 

rural, entre os brincantes, notei o uso do termo Catita para se referir ao mesmo personagem. Em 

minhas conversas com os brincantes de maracatu rural, ouvi uma explicação que caracteriza 

bem o termo. De acordo com muitos, a Catita se refere à figura do pequeno rato, que 

silenciosamente rouba alimentos das casas para sobreviver. Esse personagem junto com o 

Mateus e a Burra-Calu compõe o lambaio, ou seja, a parte do cortejo que vem à frente para 

anunciar a chegada do maracatu, divertir o público e para abrir o espaço para apresentação do 

grupo. Estes personagens circulam por fora do maracatu, situando-se entre o grupo e o público. 

Como será visto mais adiante, a Catita se torna um personagem fundamental nas minhas 

análises acerca da travestilidade no maracatu rural, pois sua caracterização retrata uma mulher 

pobre, maltrapilha e negra, que porta uma boneca, suja e meio despedaçada, e um jereré21, 

representada com muita comicidade. A boneca representa seu(sua)(s) filho(a)(s) faminto(a)(s) 

e, por isso, as Catitas transitam entre o público recolhendo dinheiro no jereré e ao mesmo tempo 

provocando hilaridades e performantizando a vida das mulheres da Zona da Mata de 

Pernambuco22. Esta maneira de representar e contar a história desse personagem é bastante 

recorrente na fala dos brincantes de maracatu. Além disso, a Catita é um personagem que 

permite situar no contexto relacional o tipo de feminino performatizado durante as 

apresentações dos grupos de maracatu. A história contada da Catita serve para situar não apenas 

a origem da brincadeira, mas também marcar a posição de gênero adotada pelos homens que a 

performatiza. Notei que alguns grupos incorporam meninos (entre 10 e 13 anos) na 

performatização desse personagem, que segundo fala dos brincantes que conversei, demonstra 

uma preocupação de 1) estimular o interesse dos mais jovens em manter a brincadeira da Catita, 

e 2) aumentar o número de brincantes, que encenam esse personagem nos grupos. 

                                                           
21 “Espécie de rede para pesca de camarão e de peixes miúdos” (HOLANDA FERREIRA, 2001, p. 438). Armação 
de formato cônico feita de trança de bambu, cipó ou metal, no interior do qual se coloca isca para atrair os peixes. 
Tem armação cônica, pequena, invertida na boca do mesmo para impedir que os peixes retornem. Esses servem 
de alimento para a família nos períodos de entressafra da cana de açúcar.  
22 Ver Roberto Benjamin (1982). 



42 

 

     
Figura 6 – Apresentação de Catitas no encontro de maracatus de Nazaré da Mata/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2012 
 
Estes personagens junto com a orquestra formam um grupo coeso, que dançam e 

cantam, repetindo os refrãos das loas tiradas pelos mestres durante todo o cortejo. A orquestra 

sempre inicia a apresentação atrás do corpo de baile. Ao longo dos movimentos e manobras do 

grupo, os músicos vão se deslocando para dentro, sendo envolvidos pelos caboclos de lança. 

Estes correm de um lado para outro em movimento circulares, que envolvem a orquestra e os 

demais personagens. Dentro deste círculo elaborado pelo movimento dos lanceiros, o arreia-má 

se posiciona à frente dos outros personagens em movimentos de sambada com pisadas forte no 

chão, representando rituais de proteção dos espíritos da floresta. Para S. Silva (2012, p. 50), a 

presença desse personagem mostra a riqueza da tribo. Os grupos se reconhecem como tribos 

por estarem historicamente associados aos grupos indígenas que habitam a região da zona da 

mata, quando surgiram os primeiros maracatus. 

Seguindo o arreia-má estão as baianas, com seus vestidos rodados, executam semigiros 

ao som dos instrumentos da orquestra, mas algumas dão vários giros para elevar as saias. Elas 

geralmente ficam dispostas em duas filas de seis ou mais baianas, dependendo da quantidade 

de brincantes que o grupo consegue articular para compor esta parte do cortejo. No meio das 

baianas, encontra-se a Dama do Paço (ou Dama da Boneca), que carrega na mão direita a 

calunga (boneca), representando simbolicamente a proteção do grupo, preparada em rituais 

religiosos. A Dama do Paço segue as manobras das baianas em sua performance. Observei 

durante os encontros de maracatu em Nazaré da Mata, a presença de homens travestidos de 



43 

 

Dama do Paço, que na sua maioria são homossexuais ligados às religiões de matriz africana. A 

presença destes estar associada, na maioria das vezes, à recusa das mulheres em se apresentar 

com a calunga por considerar uma responsabilidade espiritual “pesada”, ou porque o homem 

em questão já estava ligado a calunga desde sua preparação até o momento de apresentação do 

grupo. Junto a essa, encontra-se o bandeirista. Este carrega a bandeira com o nome e o símbolo 

do grupo e tem a função de guiar o grupo para frente e para trás em manobras de vai-e-vem. O 

bandeirista gira, inclina e salta com a bandeira em um talabarte, guiado pelo som produzido 

pela orquestra. A corte, formada pelo rei, pela rainha e pelo sombreiro, que carrega do guarda-

sol, protegendo o rei e a rainha. Estes sempre acompanham o cortejo em passos curtos, assim 

como as performances do corpo de baile. Por fim, resta descrever a coreografia e posição dos 

lambaio. Formado pelos personagens da Burra-Calú, pela Catita, pelo Mateus e pelo caçador, 

esta parte do folguedo sempre vem à frente do grupo afastando o público e abrindo espaço para 

a apresentação do maracatu. A Burra-Calú movimenta um chicote, que faz um barulho alto em 

contato com o ar, afastando as pessoas do local, no qual passará o maracatu. Em seguida vem 

Mateus e a Catita, que se embolam no chão fazendo brincadeiras e chamando a atenção do 

público e, por fim, o caçador que sempre persegue a Burra-Calú, guiando-a para os locais onde 

há uma maior aglomeração de pessoas que impede a passagem do maracatu. Não se percebe 

nenhum movimento sincronizado desses personagens com a orquestra. Quando o grupo se 

posiciona no local exato da apresentação, estes personagens se movimentam no sentido 

contrário aos dos lanceiros em percursos também circulares. Isto é uma maneira de manter o 

público afastado dos movimentos das lanças durante a apresentação do maracatu. Penso que 

estes representam também a proteção da plateia.  

No maracatu rural, as coreografias e os passos dos personagens são marcados por 

posições de gênero, que refletem a organização das relações sociais. Notei em minhas 

observações, os personagens performantizando atributos construídos socialmente, 

caracterizando aquilo que deve ser o comportamento próprio de homens e mulheres. No caso 

dos lanceiros, por exemplo, os aspectos de força, virilidade e disposição para guerrear são 

atributos necessários ao homem-brincante. Atualmente, a mulher que brinca como lanceiro 

necessita ter esses atributos como marcantes em sua performance. Isto é um ponto importante 

para pensar, que no folguedo aquilo que torna os gêneros desiguais estão sempre referenciados 

na vida e constituem-se como elemento de organização social. 

Na história do folguedo em Pernambuco, as mulheres foram posicionadas como 

sujeitos não dotados de uma masculinidade necessária para suportar o cansaço e o peso das 



44 

 

indumentárias e, por isso, foram excluídas dos grupos durante muito tempo. Quando sua 

inserção foi inevitável, percebe-se que os homens que constituíam os grupos acionaram os 

valores e normas sociais designadas para os gêneros na formação dos grupos que iriam se 

apresentar, separando personagens que poderiam ou não ser performatizados pelas mulheres. 

Hoje, percebe-se que mesmo estes personagens ditos masculinos, são encenados pelas 

mulheres, mas com várias ressalvas. Aqui as regras do gênero entram em ação para organizar 

os grupos, apenas como mais uma maneira de reforçar as regras impostas pelo gênero na 

organização social. 

Dessa forma, pensar a travestilidade no maracatu rural significa pensar como gênero e 

sexualidade são elementos indissociáveis na compreensão da organização do folguedo com 

base nessas dimensões, que nada mais é do que o reflexo das práticas sociais de gênero e das 

experiências de sexualidade vivenciadas pelos sujeitos em sua subjetividade cotidiana. 

Era tarde quando cheguei a Nazaré da Mata para acompanhar o Maracatu Estrela da 

Tarde, fundado em fevereiro de 2009 e coordenado por Marcos. Este grupo me acolheu 

integralmente desde primeira visita que fiz à sede para conversar com o dono. A sede desse 

maracatu está localizada no bairro de Sertãozinho, próximo ao centro da cidade. O maracatu 

divide o espaço com a casa do próprio dono (Marcos), que mora com sua filha de 5 anos e 

esposa. 

Seus irmãos e mãe moram do outro lado da rua numa casa, onde se encontra um peji23 

para os rituais de jurema, que protegem e preparam espiritualmente o maracatu. Neste lugar 

sagrado prepara-se a calunga (boneca) do maracatu, que sairá à frente do grupo como elemento 

de proteção, pois este espaço se constitui pelo axé do santo protetor do grupo. Os rituais de 

calço24 do grupo ocorrem geralmente uma semana antes do Carnaval e, participam do ritual 

apenas aqueles que estão ligados diretamente ao grupo e possuem ligação com os rituais da 

jurema. Marcos me chamou para ver apenas a calunga no peji já preparada depois dos rituais. 

Chegando lá só me foi permitido visualizá-la sentada próximo a uma imagem de São Jorge. 

                                                           
23 Peji ou conga é o nome dado ao altar onde são dispostas as imagens dos santos do juremeiro ou catimbozeiro. 
No caso da zona da mata de Pernambuco, estes espaços são encontrados nas residências dos praticantes desses 
rituais e se torna um importante elemento definidor das crenças (religião) acionadas por muitos grupos de 
maracatus, que buscam proteção dos santos nas suas apresentações.  
24 O calço é o ritual de preparação espiritual do maracatu. Para isto, são efetuados vários rituais de jurema (ou 
catimbó) com oferendas para os orixás e santos cultuados nestes rituais. Para Chaves (2008, p. 81), estes rituais 
representam, além da proteção espiritual do grupo, um sentido de pertencimento importante manutenção dos laços 
de solidariedade dos membros do folguedo.   



45 

 

Não me foi permitido aproximar mais do que 2 metros da boneca do maracatu, que agora já se 

encontrava preparada para proteger o grupo. 

A religião no folguedo é bastante significativa para situar as mulheres e os homens nos 

rituais de proteção e organização dos grupos de maracatu. A Dama do Paço, por exemplo, tem 

uma função importante não apenas porque carrega a calunga, mas porque participa de todos os 

rituais de jurema, que evocam as energias, mantendo o maracatu em sintonia com a 

espiritualidade. Esta posição é reservada às mulheres consideradas “limpas”25. Os homens 

pouco participam desses rituais, a não ser que estes sejam coletivos e envolvam todo o grupo. 

Todavia, um quadro se configura na adoção dessa dimensão como um elemento constitutivo do 

gênero como organizador das relações entre homens e mulheres dentro e fora do folguedo: a 

inserção dos homossexuais. Neste contexto, cabe questionar como as relações de gênero situam 

os homossexuais no contexto das práticas ritualísticas da jurema nos grupos de maracatu, e 

como esses sujeitos interpretam esse lugar que lhes é reservado. Retomarei esta discussão no 

item, que discuto sobre os rituais religiosos do maracatu rural. 

É a partir dessa breve descrição da caracterização dos personagens, que posso pensar 

nos diversos contextos, onde as relações de gênero ganham forma. A seguir apresento os 

principais eventos, que reúnem os brincantes do maracatu rural. Neles a sociabilidade é mais 

intensa e concentrada, evidenciando as dimensões das relações, reforçadas por gênero. Estes 

eventos concentram os ensaios (sambadas), as manobras26 iniciais em frente à sede antes de 

pegar o ônibus para se apresentarem em outros locais e as relações diárias entre os brincantes, 

ritualizadas no cotidiano. Além disso, aproveito para situar as mulheres no contexto da 

brincadeira, analisando a representação que estas possuem no folguedo. 

1.3.2 As sambadas: momentos de socialização 

 A sambada é um espaço de organização, treinamento e negociação para o Carnaval. 

Funciona como um momento para ensaiar os improvisos dos mestres e configura-se uma 

situação em que as pessoas demonstram interesse em brincar o Maracatu. A sambada se 

constitui parte do folguedo e ocorre sempre que o maracatu reúne as condições necessárias para 

                                                           
25 Limpeza é um termo nativo que significa pessoa que não está envolvida por energias do sexo, da bebida ou da 
menstruação. 
26 Manobras são movimentos do corpo de baile e da “orquestra” executados pelo grupo de maracatu durante os 
ensaios e apresentações. Estas orientam a direção e os locais que os brincantes devem seguir. Ditada pelas loas e 
pelos instrumentos da “orquestra”, as manobras funcionam como um guia para localização dos personagens e do 
grupo.  



46 

 

sua realização. Aqui se destaca o interesse dos brincantes, as disponibilidades de tempo e espaço 

físico e, sobretudo, de recursos financeiros captados pelo presidente/dono/diretoria dos grupos.  

Este evento ocorre entre os meses de dezembro e fevereiro até os dias que antecedem 

o Carnaval. Todavia, o ápice das sambadas ocorrem no mês de janeiro. Ao questionar o mestre 

de maracatu Barachinha sobre a escolha deste período como de maior ocorrência das sambadas, 

ele me afirmou que representa um “tempo bom, pois muitos brincantes estão ansiosos e 

empolgados com a aproximação dos dias de apresentação” do grupo no Carnaval e 

disponibilizam de um maior tempo para se dedicar à brincadeira.  

O mestre Barachinha representa uma pessoa importante para o maracatu da Zona da 

Mata pernambucana. Ele é considerado um guardião das histórias e tradições desse folguedo. 

Todavia, para além dessa categorização, Barachinha é um grande articulador e líder, que busca 

por meio de suas experiências no maracatu rural um apoio político-financeiro, possibilitando 

aos grupos preparar suas apresentações. 

 A sambada é uma forma de diversão, para quem brinca e para quem assiste. É uma 

oportunidade, para quem gosta de maracatu, de ouvir o mestre sambar (cantar versos), de 

dançar, de beber e, principalmente, observar e aprender a sambar maracatu. Sambar maracatu 

é para as pessoas que participam um momento poético, pois é constituída de versos 

improvisados em seis ou dez linhas, que estão relacionados aos sentimentos, opiniões, 

sensações e atitudes dos mestres acerca de temas relacionados à vida diária: gostar, brincar, 

dançar, lutar, responder verso, beber, farrar, “resenhar” (fazer gozação), se interessar, 

observar, curtir, aprender, etc27. Todas essas expressões se referem às sensações dos brincantes 

e moradores de Nazaré da Mata, e fazem parte do contexto relacional das pessoas, pois o 

cotidiano é composto de experiências, que são ritualizadas no folguedo dando um significado 

particular à brincadeira e às relações que se estabelecem no grupo. 

 É possível pensar em diversos aspectos que singularizam a sambada, em contraste as 

apresentações que configuram os dias de Carnaval de um maracatu rural. Os brincantes que 

brincam nas sambadas estão sempre à paisana. Isso permite uma homogeneização entre público 

e os participantes do Maracatu, além de provocar uma expectativa com relação à indumentária 

produzida ao longo do ano para o Carnaval. Notei nas sambadas, que durante toda a noite o 

                                                           
27 Sambar se constitui um tema interessante quando pensamos na diversidade de significado musical que este 
gênero propicia em várias regiões do Brasil. Embora, as variações de sambas estejam relacionadas a diversidade 
rítmica, a dança e a sentidos relacionais, percebe-se que estes podem ser sintetizados como diferentes tipos de 
situações festivas.  



47 

 

clima é sempre de descontração e festa, mas percebi momentos de tensão (brigas) dos cabras 

mais bicados28. Além disso, Barachinha sinaliza para o clima de competição, que a sambada 

provoca. Ele estava me mostrando os espaços do centro cultural de Nazaré da Mata quando 

conversávamos sobre as sambadas. Sobre isso, veja-se o que ele me disse em um trecho de 

nossas conversas: 

O tal da sambada, serve pra gente ver quem é o mestre bom, quem é bom e quem é 
ruim. Só que...é um julgamento muito forte, quem julga são os povo. E... e nesse 
julgamento do povo, sempre fica um insatisfeito e outro mais satisfeito. Por que? 
Porque até hoje que eu canto maracatu, eu não sei julgar maracatu como o povo julga 
o maracatu, (...). Então... você é um mestre de maracatu, eu sou um mestre de 
maracatu, aí eu tô fazendo toda essa entrevista aqui, o torcedor contra que não era nem 
nascido disse que escutava cantar, um canto que eu tô improvisando, arrancado na 
hora. E é um público assim, que eu acho muito mal educado, assim porque... não tem 
esse negócio assim, de... fulano tá melhor, não... a pausa que a gente der... se a gente 
der uma pausa de 2 segundo leva vaia. Então é uma coisa muito séria. Quando a 
gente... e... a gente tem que.... tem um regime a cumprir. Quem chega primeiro fica 
do lado direito. Quem... o outro tem que ficar do lado esquerdo, porque chegou depois. 
Se parar no lado direito, tem briga, e diz: “- eu cheguei primeiro, eu tenho que ficar 
do lado direito”. E aqui é o lado mais importante de mim, porque como eu cheguei 
primeiro eu tenho que sair primeiro, porque se eu sair do outro lado, eu vou levar vaia. 
Porque é corrida...vai ver que eu não aguentei o rojão do mestre. É uma coisa muito 
séria, depois que a gente para pra a bebida, como a gente tem que afastar um 
pouquinho e, diz ao povo que é a hora da decisão. Pra a gente não se meter, a gente tá 
cantando samba, não é a marcha, a gente tá cantando samba. 

 A dança é outro ponto que diferencia os dias de sambada do período de apresentações 

durante o Carnaval. Os passos são caracterizados pelos joelhos levemente flexionados e 

agitados, que simbolicamente representam uma dança-jogo, com movimentos corporais que 

“enganam” o outro. Um brincante sempre “tira29” o outro para dançar num jogo de ataca e 

desvia, de luta e de brincadeira, performatizando um enfrentamento amigável entre dois 

caboclos, que lembra em parte o jogo de capoeira. Estes brincantes portam nas mãos durante a 

sambada, um cabo de vassoura ou um galho de árvore trabalhado, que lhes servem como uma 

guiada utilizada nessa luta simbólica (Cf. Chaves, 2008). Este jogo simbólico demonstra a 

posição masculina dentro do folguedo, por meio de rituais de posição e controle dos homens 

em performances que representam força, poder e luta. 

                                                           
28 Expressão que se refere aos homens que estão bêbados.  
29 O termo é muito utilizado na linguagem dos brincantes para se referir ao momento em que se chama para sambar 
na roda. Como a sambada indica uma luta simbólica, o brincante, geralmente, “tira” apenas um para sambar que, 
posteriormente, para tirando outros para compor o centro da roda de samba.  



48 

 

 
Foto 7 – Sambada do Maracatu Estrela Brilhante de Nazaré da Mata/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2014 
 

De acordo com Severino Vicente da Silva (2012, p. 43), “a desenvoltura que o caboclo 

apresenta no manuseio desse elemento é o que o faz ser respeitado pelos outros caboclos. 

Aprende-se a usar a guiada no dia a dia, no uso de uma foice no caule da cana e nas noites de 

sambada”. Essa lança, que dá o nome do personagem (caboclo de lança) sempre é arremessada 

e aparada no ar, manuseada da direita para a esquerda, jamais pode ser arriada enquanto o terno 

(orquestra e mestre) produzir música para o público. Ela é um instrumento que acompanha os 

movimentos corporais do caboclo, performatizando com ela uma arma de luta para proteger 

toda a tribo. Nas conversas com os brincantes sempre escutei que a lança do caboclo é um 

instrumento sagrado e preparado espiritualmente não podendo ser tocado e/ou manuseado pelas 

mulheres, pois poderá perder seu poder. “Foi assim durante muitos anos, quando as mulheres 

não participavam do maracatu, uma brincadeira só de homens” (Silva, S., 2014, p. 43). 

 A comunicação/divulgação do local e hora de ocorrência das sambadas fica por conta 

dos donos dos maracatus, que se utilizam de diversos meios como as rádios comunitárias, 

cartazes, o boca-boca e, como em muitos casos que observei, as redes sociais. Este último se 

tornou um importante instrumento de comunicação para os grupos de maracatus, que 

aproveitam para reforçar seus laços de amizade e companheirismo por meio da repetição anual 

dos rituais festivos do folguedo. Percebi em minha investigação, que a internet é ainda uma 

tecnologia pouco usada pelos mais velhos e, por isso, os mais jovens se tornam um importante 

elemento na divulgação dos eventos de sambadas e apresentações dos maracatus nas redes 

sociais.  



49 

 

No entanto, a sambada como um espaço de brincadeira e ensaio é também uma 

oportunidade de estreitar relações, de conhecer novas pessoas, de estabelecer contatos 

importantes para o grupo, que pretende se apresentar durante o carnaval. Diante disso, a 

sambada funciona como um instrumento de sociabilidade fundamental para os brincantes de 

maracatu rural, pois representa um momento de construção relacional, que permitem ampliar 

as conexões de amizade e compadrio presentes na formação dos grupos de maracatu. 

 Durante meu trabalho de campo pude verificar nas madrugadas, uma relação entre 

festividade, brincadeira e afirmação de laços relacionais importantes na configuração dos 

grupos. Isto permitiu que meu olhar para o gênero e a sexualidade ganhasse forma e se 

constituísse um elemento caracterizador das relações entre as pessoas brincantes de maracatu 

rural. Portanto, não penso a sambada apenas como um mero momento de ensaio, onde os 

mestres afinam seus improvisos. Ela compõe um elemento importante na constituição da 

sociedade maracatuzeira30 e ganham um sentido maior quando se escuta a diversidade sonora 

de cada conversa, de cada aperto de mão, de cada olhar, enfim, de cada gesto. Assim, a 

linguagem que circula neste evento ganha um caráter performativo, pois permite a realização 

de atos de intervenção no mundo social (Bruner, 2008, p. 99) enquanto mecanismo de 

sociabilidade. O Mestre João Paulo estava numa roda de conversa durante a sambada no bairro 

do Juá, quando disse que a sambada é um momento de: 

Verificar se todos estão afiados com o brinquedo. Sou mestre de maracatu, mas pra 
mim o que importa na sambada é a alegria de todo mundo e as conversas e brincadeiras 
da gente. A gente se diverte muito. Muitos aproveitam pra rever amigos e até 
parentes...é isso mesmo...parentes...já visse? 
 

 Nas madrugadas em que participei das sambadas notei que há duas categorias de 

sambadas presentes no maracatu rural: sambada de rua e sambada pé de barraca31. Esta 

categorização parte dos próprios brincantes do maracatu e representa significados importantes 

para a sociabilidade e a prática social. Embora essas duas tipologias sejam diferenciadas pela 

sua localização espacial, o que procuro apresentar é a minha experiência de participante neste 

evento. Isto possibilitou que meu olhar ganhasse um polimento no sentido de pontuar os 

aspectos do gênero e da sexualidade marcantes na sambada, que a torna um espaço de 

brincadeiras e socialização entre as pessoas. Portanto, não pretendo destacar aspectos que as 

                                                           
30 Utilizo esse termo para me referir às diferentes relações que se estabelecem entre os brincantes de maracatu.  
31 Alguns autores utilizam a expressão “Sambada Pé-de-Parede” (Ver Vasconcelos, 2012), mas para este trabalho 
adotei a expressão “Sambada Pé-de-Barraca” em consonância com aquilo que ouvi durante minhas incursões no 
campo. No entanto, as duas expressões se referem ao mesmo evento.   



50 

 

diferenciam de maneira categórica, mas busco expor um pouco dos sentimentos que se obtém 

com a sambada.  

Organizar o maracatu para brincar a sambada de rua ou pé barraca é uma questão de 

escolha do grupo, tendo alguns fatores como determinantes como recursos, espaço físico 

disponível, acordos com a prefeitura da cidade, etc. Além disso, a participação da comunidade 

(do público) é um elemento significativo nesta escolha, pois muitos maracatus aproveitam a 

sambada para conquistar reconhecimento e apoio financeiro da comunidade, por meio de venda 

de rifas, bingos, etc.  

 É importante destacar que alguns caboclos preferem “bater chocalhos” como maneira 

de ensaiar para se apresentar no Carnaval. “Bater chocalhos” é um momento que os caboclos 

vestem os surrões para, em grupo ou individualmente, saírem pelas ruas e vilarejos batendo os 

surrões contra as costas. De acordo com Manuel, um caboclo de lança que brinca em vários 

maracatus de Nazaré da Mata e que tive a oportunidade de conversar na sambada do Maracatu 

Leão Tucano, 

Bater chocalho é bom pro caboclo ficar forte e enfrentar os dias de Carnaval. Se você 
quer ser caboclo tem que fazer isso dias antes, porque se não o caboclo não aguenta o 
calor e o peso. Tem muitos que adoecem quando não batem chocalho. Pra mim, bater 
chocalho é uma tarefa que tenho que fazer pra me preparar e faço com vários caboclos 
que saem também. A gente anda pelas ruas e às vezes de manhã e à tarde com o sol 
frio pra andar nos canaviais...lá a gente se sente caboclo que veio da cana pra brincar 
no carnaval.   
 
 

 
Foto 8 – Caboclo “batendo chocalhos” nas ruas de Nazaré da Mata/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2013 
 



51 

 

Isto cria uma resistência necessária para aguentar os vários dias de apresentações que 

antecede e se estende durante o período carnavalesco. É bastante comum ver nas ruas do centro 

da cidade ou nos caminhos que dão acesso aos canaviais da Zona da Mata Norte de Pernambuco 

– durante os meses de dezembro, janeiro e fevereiro – caboclos “batendo chocalhos”. 

 
1.3.2.1 A sambada de rua: arrastando relações      

 Essa sambada é aquela em que o terno desfila pelas ruas seguido por vários brincantes 

e pessoas interessadas em brincar. O percurso deste tipo de sambada é sempre determinado 

pelos mestres e donos dos maracatus, que algumas vezes necessitam de autorização da 

Prefeitura da cidade para desfilar pelas ruas e avenidas. Além disso, os grupos procuram 

oferecer a população da região diversão por onde passam. Desfilando nas ruas, os brincantes e 

pessoas que demonstram interesse em brincar aproveitam para ensaiar os passos ritualizados 

pelos personagens32 do cortejo. Aqui merecem destaques os caboclos de lança e as baianas. 

Poucos grupos sambam na rua com a presença de outros personagens, “porque a sambada é pra 

gente conversar e se divertir” (Mestre Barachinha). Quando eu encontrava outro personagem 

nas sambadas de rua eram, geralmente, ou catitas, ou arreia-má, que se apresentam vestidos 

contrariando o que habitualmente se ver nesses eventos, ou seja, os brincantes à paisana. 

Segundo Seu Manoel, um dos mestres que tive o prazer de conhecer, “eles veem assim porque 

dá um colorido a sambada, né, mas também é porque suas fantasias já ficam prontas antes do 

tempo, visse, mas todo mundo prefere vir vestido normal até pra fazer surpresa das suas 

fantasias, né?”. A Catita quando vem vestida é para divertir o público por onde o grupo passa.   

 Assim que cheguei em Nazaré da Mata, em 26/01/2013 às 21h, para acompanhar pela 

primeira vez uma sambada, Ednaldo me recebeu em sua casa e disse estar disponível para 

visitarmos alguns locais onde, naquela noite, aconteciam as sambadas. Esta era a primeira de 

muitas noites que passaria em claro, com o povo do maracatu, pois os ensaios e encontros dos 

grupos em Nazaré da Mata sempre aconteciam entre 22h e 5h da manhã do outro dia, 

aproximadamente. Faltavam duas semanas para o carnaval, então estava acontecendo naquele 

momento os últimos ensaios que antecediam as apresentações oficiais em Nazaré da Mata e em 

outros municípios. Resolvi aproveitar a disponibilidade de meu interlocutor e visitar alguns 

locais da mata norte, onde as sambadas ganhavam vida. O mesmo me alertou para a 

                                                           
32 Aqui merecem destaque os caboclos de lança e as baianas. Poucos grupos sambam na rua com a presença de 
outros personagens. Quando encontrava outro personagem nas sambadas de rua eram, geralmente, ou catitas, ou 
arreia-má.    



52 

 

possibilidade de chegarmos com o maracatu já na sambada. Concordei com ele e nos dirigimos 

de carro até o primeiro evento, deixando o roteiro que ia seguir por conta dele. 

Inicialmente, estivemos em Buenos Aires, município que fica à 14,8km de Nazaré da 

Mata, para participar de uma “sambada de rua”. Quando chegamos à cidade de Buenos Aires, 

às 21:45h, encontramos na entrada da cidade a sede do Maracatu Estrela Dourada, que se 

preparava para iniciar seu ensaio pelas ruas do centro da cidade. O dono do Maracatu, Nenen 

Modesto nos recebeu com satisfação e pediu que ficássemos à vontade para “sambar”.  

 Aproveitando que estava na sede do Maracatu Estrela Dourada procurei andar entre os 

caboclos que estavam concentrados numa rua ao lado da sede. As pessoas (público) transitam 

entre o grupo antes da apresentação. Conversas regadas à bebida constituíam, naquele momento 

de preparação para sair às ruas do centro da cidade de Buenos Aires, um espaço para trocar 

experiências e acertar posições dos personagens. Alguns insinuavam performances, que 

representavam “brigas” simbólicas, chamando a atenção do público presente. Um carro de som 

ampliava a música produzida pelo terno, que parava em alguns momentos para descanso do 

grupo. Os homens, as mulheres e as crianças da cidade se misturavam e formavam uma 

passarela para que os caboclos do maracatu fizessem sua apresentação, numa espécie de 

aquecimento para enfrentarem as ruas da cidade. 

 Ednaldo me apresentou alguns amigos caboclos, que brincavam no Estrela Dourada e 

as conversas foram ganhando forma. O peso do surrão que eles carregam, tornou-se um assunto 

central. Para eles, brincar de lanceiro é uma posição de macho e não cabiam as mulheres 

assumirem tal tarefa. Quando os questionei sobre o que achavam do Maracatu Coração 

Nazareno, formados exclusivamente por mulheres, um desses caboclos se adiantou e disse: “- 

O Maracatu ‘Delas’ não aguenta muitas apresentações como o nosso, pois o da gente aguenta 

mais o peso e a quantidade de apresentações”. Ouvindo tudo, as mulheres que transitavam 

naquele espaço demonstravam nenhuma opinião sobre o assunto, limitando-se a confirmar as 

conclusões dos caboclos. Todavia, Dona Severina, baiana do maracatu, afirma que as mulheres 

foram escolhidas pelo maracatu para serem baianas, mas que admira a força e a coragem das 

mulheres do Maracatu Coração Nazareno de Nazaré da Mata. Percebo que as posições de 

gênero no discurso estão mediadas pela constituição física, onde ser masculino e feminino é 

determinado pela força. Isto me faz pensar que o discurso de origem do maracatu como um 

folguedo constituído por uma masculinidade viril ainda norteia a brincadeira e que a ruptura 



53 

 

com essa ideia (como sugerida pelo Coração Nazareno) é percebida como “um maracatu pela 

metade”, pois não cumpre integralmente com o tempo de apresentação de um grupo. 

 Percebendo que o grupo iria demorar para manobrar pelas ruas e conversando com 

Ednaldo, decidimos ir até a casa do seu amigo “Toca”, que fora brincante de maracatu e poderia 

me falar um pouco sobre os maracatus de Buenos Aires. Chegando a sua casa, percebemos que 

passava naquele momento uma sambada de rua. O Maracatu era Leão Mimoso. Toca me 

apresenta dois brincantes do grupo, que se apresentavam como baianas e resolvemos seguir o 

grupo pelas ruas. Entre uma manobra e outra, os homens-baianas marcavam com as outras 

mulheres, os passos das baianas, numa espécie de preparação para as apresentações. Nos poucos 

contatos que tive com eles durante esse tempo em que acompanhei o grupo, disseram que 

brincavam porque gostavam do maracatu e da maneira livre, podendo brincar sem 

impedimentos. Pareceu-me que os cordões das baianas lhe configuravam uma posição de 

aparente aceitação. Todavia, durante os percursos que fizemos pelas ruas, notava-se sempre 

algum gracejo, piadas ou palavras pejorativas direcionadas a estes homossexuais, que se 

posicionavam como baianas. Talvez aqui, Rubin (1989) tenha razão ao afirmar que o 

afastamento do sujeito da posição sexual que o aproxima do considerado socialmente aceito, o 

torna suscetível as sanções simbólicas e linguísticas da sociedade a que pertencem.  

 A quantidade de pessoas na rua por onde o Leão Mimoso passava aumentou 

significativamente, misturando-se ao grupo para aproveitar um pouco da brincadeira. As 

pessoas acompanhavam as loas dos mestres, os passos dos brincantes ou observam o cortejo 

passar admirando as manobras, comentando-as. Vou acompanhando o grupo em suas evoluções 

nas ruas e sou chamado por Ednaldo, que me apresenta Paulo e José. Esses são baianas do 

maracatu, são homossexuais e adotam a feminilidade como um estilo de vida no dia a dia. São 

pessoas tímidas, mas adoram exibir suas performances. Minha conversa com Paulo e José foi 

rápida. Utilizei o tempo de intervalo que tinham entre uma manobra e outra, pois precisavam 

dedicar sua atenção ao conjunto. Eles são puxadores das outras baianas, e por isso, eles estavam 

atentos as manobras para orientar o cordão. Iniciamos um diálogo, que fez referência as suas 

posições no folguedo. Comecei perguntando se fazia muito tempo, que eles brincavam de 

baiana e se eles gostavam. Aí eles responderam: 

Paulo -  Eu gosto muito, brinco há dez anos e sempre me escolhem como baiana, 
porque eu sou desinibido quando tô no maracatu e... 
José – Eu tô aqui neste maracatu fazem quatro anos, mas já brincava de baiana há 
muito tempo, acho que quinze anos. Todos gostam quando a gente puxa as baianas 
pra dançar. Ninguém... bate a nossa fechação! 
Paulo – Pois é...a gente tem prática, porque a gente tem assim...esse lado mulher, né? 



54 

 

 
 Por causa da sambada do Estrela Dourada, que se iniciou na entrada da cidade, o Leão 

Minoso fez o caminho inverso, começando no final da avenida principal da cidade e indo até a 

entrada da cidade que dá acesso a PE-059. Estas estratégias são combinadas pelos diretores dos 

maracatus para evitar que um grupo atrapalhe o outro em sua evolução pelas ruas. Com isso, o 

grupo chega à rua que dá acesso a entrada da cidade. A esta altura, o Maracatu Estrela Dourada 

já tinha se deslocado no sentido contrário. Ai neste local, os brincantes fazem suas manobras, 

os mestres improvisam seus versos se preparando para finalizar a brincadeira. Depois de 

concluída todas as atividades da sambada-ensaio, o grupo se mantém no local e continuam 

sambando, bebendo e conversando sobre todos os assuntos relacionados ao dia a dia das 

pessoas, que fazem parte do círculo relacional. Noto que as conversas são direcionadas a temas 

como trabalho, família, religião, bebida e futebol. Além disso, outros assuntos chegam à roda 

de conversas e ganham um sentido particular quando relacionados aos contextos desses sujeitos. 

Isto é uma reafirmação da posição masculina, pois os temas são delimitados como pertencentes 

ao mundo masculino e sinaliza uma espécie de ritual encontrado nos eventos de maracatu, isto 

é, em qualquer evento onde há uma multidão em interação festiva (Peirano, 2003, p. 10). 

 Na noite do dia 22/02/2014 estive em Nazaré, pois de acordo com a programação da 

Prefeitura ocorreria naquele dia várias sambadas espalhadas pelos diferentes bairros e lugarejos 

do município onde havia sede de maracatu. Cheguei à Nazaré para encontrar Nal (Codinome 

para Ednaldo), fui até sua casa e de lá nos dirigimos para a sede do Maracatu Cambinda 

Brasileira. No caminho para o Engenho do Cumbe (sede do referido maracatu) encontramos o 

Maracatu Leão Tucano, que tinha acabado de sair de sua sede, localizado no bairro de 

Sertãozinho e estava executando manobras nas ruas de Nazaré da Mata. Resolvi acompanhar 

este grupo. Percebi logo que à frente do maracatu ia a Catita, pois o brincante que a encenava 

estava travestido (Ver foto a seguir), e fazendo suas performances buscava divertir o público e 

pedir uma ajuda33 as pessoas que se encontravam nas calçadas das casas, acompanhando a 

passagem do cortejo. Logo atrás estavam os caboclos, as baianas e a orquestra. 

                                                           
33 Termo bastante utilizado no Nordeste brasileiro para se referir ao dinheiro ou alimento doado para pessoas que 
necessitam de assistência. 



55 

 

 
Foto 9 – Catita (Manuel) do Maracatu Leão Tucano, Nazaré da Mata/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2014 
 

 Seguindo as manobras do grupo, chegamos à travessa Francisco São Pessoa, onde há o 

cruzeiro da cidade34. O maracatu, guiado pelas loas do mestre, e fazendo referência à proteção 

e benção de Deus, posicionou-se em torno do símbolo católico a pedido do dono e rezaram o 

“Pai-Nosso”, fizeram pedidos de proteção e ajuda, finalizando com o sinal da cruz. 

Contornando o cruzeiro, o maracatu continuou seu percurso pela avenida principal da cidade 

em direção até a travessa João XXIII, onde já se encontrava preparado uma tenda próxima a 

uma barraca, que serviria como ponto de parada para continuidade da sambada durante toda a 

madrugada. 

 
Foto 10 – Manobras do Maracatu Leão Tucano no Cruzeiro da Travessa Francisco São Pessoa,  

Sertãozinho, Nazaré da Mata/PE 
Fonte: O Autor/2014 

                                                           
34 O cruzeiro situado na travessa Francisco São Pessoa é um símbolo em forma de cruz, produzido em concreto e 
colocado num ponto estratégico da cidade, próximo da igreja-matriz, que serve como local de orações, pedidos e 
agradecimentos dos moradores da cidade de Nazaré da Mata, e bastante frequentado por grupos de maracatus antes 
do Carnaval para fazer homenagens e agradecimentos. 



56 

 

 
Quando o grupo parou para descansar um pouco, fui logo apresentado ao presidente 

do maracatu, Seu Manoel da Silva, e a alguns brincantes do grupo que me receberam e me 

chamaram para brincadeira. Ensaiando alguns passos fui me entrosando e me posicionando 

estrategicamente para observar e conversar com as pessoas presentes. Na hora que o mestre 

canta suas loas, o cortejo e o público ouvem atentamente. A orquestra para de tocar e os homens 

em reverencia ficam acocorados esperando os comandos do mestre. Ao finalizar seus versos, 

todos os caboclos se levantam e dançam com o público. No entanto, um elemento se destaca 

diante desse ritual: as mulheres não fazem essa reverencia e sempre se mantém afastadas dos 

espaços onde ficam os homens. Enquanto os homens fazem passos de capoeira e acrobacias, as 

mulheres performatizam passos curtos balançando suas saias, mas aquelas que não a possuem 

dançam com se as tivessem. 

Conversando com os mestres de maracatu e os brincantes, percebi que a sexualidade 

ganha uma evidência particular ao tornar um evento público como a sambada um conjunto de 

comportamentos baseados na relação antagônica entre homem e mulher, masculino e feminino. 

Portanto, as relações entre homens e mulheres, que se estabelecem durante a sambada de rua 

podem ser pensadas com base na ordem compulsória de organização binária dos corpos, das 

identidades de gênero, dos desejos e do espaço constitutivo das relações sociais e na 

performatização do gênero (re)significado na vida diária (Butler, 2008, p. 199). No entanto, as 

justificativas para a posição de homens e mulheres estão sempre marcadas por uma 

configuração de atributos permitidos ou não para as mulheres.    

  Para Alecio Oliveira (2005), a formação da sociabilidade em bairros rurais é 

constituída por um conjunto de práticas sociais acionadas pelos membros de um grupo na 

concretização da solidariedade. Dessa forma, a sociabilidade supõe ações na qual os indivíduos 

não têm outra intenção, senão a de criar uma interação com os demais. Ao ingressar num 

ambiente de sociabilidade, não se percebe a presença de homens completos, “fechados”, e sim 

como homens despojados de fins e metas e de intenções relativamente rígidas (Oliveira, 2005, 

p.04). Isso situa a sambada como um espaço importante de sociabilidade, pois as manobras nas 

ruas e avenidas permitem aos brincantes marcar suas posições, assim como a dos diferentes 

membros do grupo. Isto também evidencia a importância da ação performativa na constituição 

de relações de sociabilidade, já que a ritualização ou repetição do ato, possibilita a consolidação 

das posições masculinas e femininas dentro grupo. Assim, mulheres e homens acionam esta 

sociabilidade na sambada, agregando elementos da vida social, que simbolicamente são 



57 

 

compartilhados por meio das práticas (comportamentos, conversas) concretizadas ao longo do 

evento.  

Almeida (1995, p. 16) afirma que para compreender a masculinidade, deve-se prestar 

atenção aos aspectos discursivo e performativo. Para esse autor, a sociabilidade surgida da 

prática cotidiana das pessoas do campo é um contexto interacional, espacial e temporal. Sendo 

assim, parece-me que pensar a sambada de rua como uma brincadeira agregadora e 

consolidadora de relações, torna este evento uma categoria simbólica abrangente e marcadora 

de masculinidade (Cf. Almeida, 1995, p. 63).          

1.3.2.2 A Sambada Pé-de-barraca: hora de brincar e viver 

  Diferente da anterior, as sambadas Pé-de-Barraca ocorrem em estabelecimentos, que 

comercializam principalmente bebidas, mas também podem ocorrer na rua em frente à sede do 

maracatu, caracterizando-a também como Pé-de-Parede. É importante ressaltar também que 

este evento às vezes se inicia como Sambada de Rua e, posteriormente, o grupo se dirige a um 

ponto comercial onde continua a brincadeira, ganhando o nome de Pé-de-Barraca (ou Pé-de-

Parede). Percebo que os brincantes não diferenciam estes dois eventos por características 

próprias a cada um, mas pelo local onde se realizam. De certa forma, o espaço de realização do 

evento é uma categoria significativa para os brincantes, pois tem por base os recursos para a 

realização do evento, ou seja, na rua o maracatu realiza o evento sem despender uma grande 

quantidade de recursos pela circularidade do grupo, já na Barraca ou na sede há a necessidade 

de um maior número de recursos, pois geralmente os grupos oferecem bebidas e comidas para 

os integrantes do grupo.   

Em hora e local marcado pelos donos, os membros do maracatu se reúnem próximo 

aos estabelecimentos comerciais ou seguem pelas ruas até o local previamente marcado. Ao 

chegarem no local não param de dançar, de acompanhar as loas dos mestres. Sambando, os 

brincantes bebem cachaça35 aumentando a euforia performativa do evento (Rodrigues, 2014, p. 

194). É importante destacar que esta classificação é apenas uma forma de categorizar o evento, 

mas as relações que são estabelecidas nos contextos desses dois momentos da sambada se 

configuram no conjunto diversificado de relações que venho descrevendo aqui.    

                                                           
35 Tipo de aguardente bastante consumida na zona da mata pernambucana é a Pitu. Este termo é a marca de cachaça 
mais consumida nesta região de Pernambuco e se torna um termo nativo, sinônimo desse tipo de bebida. 



58 

 

 
Foto 11 – Sambada em frente à sede do Maracatu Cambinda Brasileira/Nazaré da Mata/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2014  
 

Na noite em que participei da sambada de rua em Buenos Aires e ao voltar para Nazaré 

da Mata, seguimos para participar da sambada do Maracatu Estrela Brilhante no bairro do Juá. 

Chegando ao cruzamento das ruas Álvaro do Rêgo Barros com a rua Ulisses Rodrigues de 

Freitas encontramos um aglomerado de pessoas esperando o início dos versos improvisados do 

mestre João Paulo e seus auxiliares. Quando os caboclos começaram a sambar, os moradores 

saíram de suas residências ou para participar ou para ouvir os versos improvisados dos mestres. 

Para Chaves (2008), a sambada é também uma forma de diversão, para quem brinca e para 

quem assiste. É um momento importante para trocar experiências acerca do maracatu e, também 

para experimentar sensações e sentimentos importante para o sentido de pertencimento dos 

sujeitos. Para Carlos, um brincante que conheci nesta sambada, este momento tem um 

significado importante para ele. No momento em que o mestre parou de improvisar as loas, ele 

me disse: 

Rapaz! Essa sambada é o vício da gente. A gente vem pra encontrar as pessoas que a 
gente conhece pra conversar e dividir um pouco daquilo que a gente viveu no ano. 
Todo mundo tem alguma coisa pra dizer que viveu, na sambada...enquanto a gente 
samba, a gente vai trocando ideias. 

 
Ortner (2005, p. 34) afirma que o sujeito não se define apenas por uma “posição 

específica na matriz social, econômica e religiosa, mas por uma subjetividade complexa, uma 

complexa série de sentimentos e temores, que tem um papel” fundamental na constituição dos 

grupos e no pertencimento destes sujeitos.   



59 

 

As sambadas pé-de-barraca são uma oportunidade singular para observar os símbolos 

e significados, que as pessoas compartilham no convívio sócio-festivo. As pessoas brincam, 

bebem e conversam. As mulheres nas calçadas das casas falam sobre uma variedade de assuntos 

que, segundo elas, dizem respeito ao mundo feminino. Conversando sobre o trabalho diário, os 

maridos e filhos, sobre as posturas de outras mulheres da região; estas mulheres costumam 

definir o que é designativo do seu mundo social. No entanto, durante as sambadas não consegui 

perceber essas características tão rígidas nas conversas, pois encontrei mulheres que pensam o 

universo feminino como um espaço não apenas de reprodução de uma ordem social e moral, 

mas como um lugar de possíveis rupturas e reelaborações da vida em sociedade. Sobre isto, 

Zeninha me disse que: “- Isso é uma besteira...dizer que mulher não pode falar sobre assunto 

de homem. Eu nem quero saber...falo mesmo. Gosto de conversar de tudo, melhor do que ficar 

fofocando da vida dos outros, né?” 

Os homens aproveitam para sambar e beber muito. Alguns preferem não beber para 

não perder o prumo da brincadeira. Percebo muitos homens na posição de caboclo dentro da 

sambada. Quando estão exaustos da dança, descansam e conversam sobre variados assuntos. 

Sempre que tive oportunidade, participei destas conversas, que seguiam dois caminhos: ou da 

sexualidade ou da relação com o trabalho diário. Entre uma loa e outra os homens admiram as 

mulheres que circulam e/ou sambam, puxando-as para sambar, paqueram e discutem entre si 

acerca de temas do cotidiano. Neste momento fica evidente o mundo masculino. Posições do 

homem diante de situações cotidianas sempre ganham um tom alto de discussão e conflitos, 

mas também de festividade e descontração36, que me parece ser determinado pelo nível 

alcoólico dos participantes. 

Das conversas que participei, os homens sempre situavam e pontuavam o 

comportamento de outros participantes da sambada. Buscando fazer um comentário acerca do 

comportamento de determinada mulher ou homossexual, marcavam atributos que elegiam 

como importantes para o comportamento destes sujeitos. Paulo, um homem de 45 anos, que me 

acompanhava nas conversas durante seu descanso, sempre fazia um comentário pejorativo 

                                                           
36 Ver Brandes (1985) e Almeida (1995). Estes autores discutem as posições masculinas em dois espaços diferentes 
do mundo mediterrâneo, mas são importantes para pensar os aspectos da vida do homem e sua construção de 
identidade dentro do grupo masculino a que pertencem. A partir das relações estabelecidas entre os homens da 
península ibérica analisadas pelos autores citados, é possível identificar características marcantes na vida destes, 
possibilitando pensar numa masculinidade marcada pela ritualização social de comportamentos repetidos.  



60 

 

acerca do homossexual, que estava sambando no cordão das baianas. Buscava me mostrar a 

todo momento, que aquele lugar era  

Pra mulé ou homi macho e não pra fresco, mas agora que são poucas as mulheres que 
querem brincar, aí o maracatu tá precisando deles...pra continuar nossa brincadeira e 
para obedecer a regra de ter baianas no grupo...pra poder participar dos eventos em 
outros lugares, né?  

Além disso, ouvi muitos comentários sobre a representação que os homens fazem da 

sexualidade dos homossexuais, participantes do folguedo. Embora, estes sejam aceitos dentro 

do grupo, assumindo papeis femininos, percebi no discurso dos homens certos comportamentos 

de rejeição. Assim, palavras, gestos que posicionavam o homossexual em categorias pejorativas 

como fresco, frango, viado, tornavam-nos em certa medida, um sujeito “desviante” (Fry, 1982). 

Além de serem homossexuais, estavam ocupando um lugar no maracatu destinado 

exclusivamente as mulheres. Mas como alerta Butler (2008, p. 197) a travestilidade é uma 

maneira de “dramatizar o mecanismo cultural da sua unidade fabricada” socialmente.     

Aproximando-se dos brincantes nas sambadas Pé-de-barraca, notei que o 

extravasamento, a diversão e o gosto pelo maracatu se tornam mais evidente para estes sujeitos. 

Ao conversar com Graça (Gracinha – 48 anos), que sambava bastante, seguindo as loas do 

mestre Paulo afirmava que as sambadas são interessantes para conhecer pessoas e rever amigos, 

que o dia-a-dia de trabalho os mantem distantes. Questionei sobre o que achava de mulheres 

sambarem entre os homens e ela respondeu que não há problemas, mas que antigamente era 

proibido para as mulheres participarem, pois, “mulher que se preza deveria estar em casa 

cuidado dos filhos...e havia muita violência entre os homens machões e, por isso, a mulher não 

aguentava entrar na confusão”.  

Para Ortner (2007, p. 36) essa ideia reforça a cultura plasmada de uma subjetividade 

marcada por regimes históricos de poder específico37, que torna o gênero uma forma particular 

de reprodução de um atributo socialmente compartilhado. Continuando Gracinha diz que hoje 

as mulheres estão mais livres e podem participar das sambadas, porque não há mais briga entre 

os caboclos e mesmo quando alguém excede um pouco na bebida, é retirado pelo dono do 

maracatu para não atrapalhar as brincadeiras. Observo que a circularidade de mulheres no 

                                                           
37 Para Foucault as estruturas de poder que norteiam as relações de gênero e a sexualidade devem ser incorporadas 
na compreensão da subjetividade mediada pelas forças de poder historicamente construídas. Para esse autor, não 
se pode pensar em sexualidade sem olhar para as normas que foram historicamente construídas para determinados 
grupos sociais. A sexualidade, segundo Foucault (2007), se tornou uma categoria que evidencia bem as relações 
de poder, pois ao normatizar/controlar os impulsos e desejos, a sociedade passou a criar novas formas de classificar 
e organizar a sociedade.   



61 

 

espaço da sambada Pé-de-barraca é constante. Percebo nos diálogos, que há neste espaço um 

discurso compartilhado de que a mulher deve preservar seu recato não sambando. No entanto, 

algumas mulheres desobedecem e participam das rodas de samba do maracatu. 

Perguntando a Gracinha, o que as mulheres conversavam durante a sambada, ela 

afirma que mulheres juntas é sinal de fofoca, fuxico e artimanhas. Novamente, percebo um 

reforço de atributos, que são construídos socialmente para mulheres. Para aquelas que não 

participam das sambada, resta olhar os homens sambando e conversar sobre assuntos referentes 

as outras pessoas da comunidade. No momento da sambada em que me concentrava nas 

conversas das mulheres, escutei o seguinte diálogo: 

Mulher 1 – Menina! Você soube que Dona Maria pegou o marido dela com outra lá 
na barraca de Seu Biu? 
Mulher 2 – Fiquei sabendo, mas achei que fosse fofoca. Foi verdade mesmo? Que 
coisa! Os homi daqui tem jeito não. Ficam com a puta na cara da mulher... isso é o 
respeito que eles têm da gente. 
 

Não poderia deixar de conversar também com os homossexuais, que frequentam as 

sambadas Pé-de-barraca. Esses tornam-se bastante evidentes pelos gestos, palavras e 

performances, que representam durante a “brincadeira”. Tive a oportunidade de conversar com 

Tarcísio, homossexual que brincou 2 anos no maracatu Leão Tucano. De acordo com ele, a 

sambada Pé-de-Barraca é o melhor espaço para mostrar o que o homossexual sabe fazer no 

cordão das baianas. Há também nesse espaço uma possibilidade de interação com outros 

homens, que podem sugerir um contato sexual posteriormente. Mas a participação dos 

homossexuais nas sambadas se torna um elemento marcador do gênero, na perspectiva de que 

há, em certa medida, a circularidade de uma lógica do gênero e da sexualidade baseada na 

construção de subjetividades, que contribuem para a organização do próprio folguedo. É a partir 

da presença de homossexuais que muitos grupos de maracatu estruturam o cordão das baianas, 

preparam as indumentárias, etc. Nos próximos capítulos, busco analisar melhor os passos dos 

homossexuais no conjunto do maracatu rural, a partir do meu olhar sobre o cordão das baianas.  

Assim, percebo as sambadas (de rua ou pé-de-barraca) como eventos de espaço 

simbólico polarizado, reafirmando a ordem social de gênero. Neste contexto, a presença de 

homossexuais é um exemplo deste processo, pois quebram, parcialmente, a correspondência 

sexo-gênero, sem mudar as hierarquias e poderes acionados pelo sistema de gênero (Rubin, 

1989). Assim, falar em maracatu rural não significa apenas falar da brincadeira enquanto festa 

popular, mas analisar as subjetividades presentes nos discursos e na “constituição performática” 

(Schechner, 2008, p. 70) do folguedo.     



62 

 

1.3.3 “Andando pelos canaviais, nóis vamo cantando”: percursos e relações 

Os grupos de maracatu rural anualmente se apresentam em várias regiões de 

Pernambuco, ritualizando a brincadeira por meio de encenações performáticas, que 

caracterizam seus personagens, estabelecendo relações entre estes e o público. O planejamento 

dos percursos, que os grupos deverão seguir durante o período carnavalesco, é norteado pelas 

organizações dos eventos, estabelecendo horários e sequência nas apresentações. Todo o 

processo se inicia com as inscrições dos grupos para apresentações, que prefeituras e 

associações carnavalescas organizam dois meses antes do Carnaval. Os maracatus de Nazaré 

da Mata, que buscam captar recursos financeiros para se apresentar devem fazer um pedido 

formal de registro do grupo junto à Prefeitura38. Para isto, o presidente ou diretor do grupo deve 

apresentar um conjunto de documentos pessoais e do grupo para que seja efetuada a emissão 

de documento, que permite o grupo concorrer, solicitar e receber apoio financeiro para o 

maracatu.  

É a partir deste registro que os grupos podem se inscrever em outros locais fora de 

Nazaré da Mata para apresentar seu “brinquedo”. Há em cada local uma normativa própria de 

participação dos maracatus, geralmente informadas por meio de editais e distribuídas nas sedes 

dos maracatus. O diretor (ou presidente) do maracatu, que obedecer às normas vigentes para 

participação nestes eventos, deve estar presente na data e local estabelecido, munido de 

documentos que confirmam a existência do grupo para efetuar sua inscrição. No entanto, sua 

participação em determinado evento está condicionada à quantidade de vagas disponíveis. 

Sendo assim, havendo um número maior de inscritos, as organizações dos eventos estabelecem 

um critério próprio de seleção dos maracatus, que poderão participar. Segundo o mestre de 

maracatu, Seu Antônio, este critério “é fácil de entender...todos os grupos que tem uma 

quantidade maior de integrantes terá prioridade”. Isto deixa alguns grupos fora dos eventos, 

pois muitos possuem pouco tempo de existência e poucos brincantes.  

Assim, para compreender as relações que se estabelecem nos grupos desde a 

preparação até as apresentações, busquei olhar para os percursos do Maracatu Estrela da Tarde, 

que tratarei nas próximas linhas. No entanto, acompanhei também entre os anos de 2012 e 2013 

outros dois maracatus, o Cambinda Brasileira e o Estrela Brilhante. Estes três grupos reforçaram 

minhas impressões e possibilitaram pensar outras questões. A impossibilidade de estar presente 

                                                           
38 Informação dada pelo Mestre Barachinha, que atualmente trabalha como coordenador cultural da Secretaria de 
Cultura de Nazaré da Mata. 



63 

 

nas três sedes foi o primeiro fator, que me impulsionou escolher o Maracatu Estrela da Tarde. 

Outro fator importante para essa escolha foi o acolhimento e convite do dono do maracatu para 

seguir o grupo em suas apresentações. Como todos os percursos que trato neste trabalho são 

simultaneamente vivenciados pelos maracatus de Nazaré da Mata, participei de alguns 

momentos do Maracatu Cambinda Brasileira e, em outros do Estrela Brilhante. Em 

janeiro/fevereiro de 2014 acompanhei de perto todo o trabalho do Estrela da Tarde para compor 

meu conjunto significativo de dados de campo, que deu origem às análises desse estudo.  

Tive a oportunidade de fazer o percurso das apresentações juntamente com três grupos. 

Com cada um deles pude observar aspectos específicos das atividades, que marcam este trajeto 

culminando nas apresentações. Para fazer a descrição, utilizo os exemplos que apresentam 

maior densidade de performance ou maior completude. Isto se faz necessário, porque os grupos 

atuam simultaneamente, bem como concentrados num mesmo dia. Fui me deixando guiar pelas 

oportunidades oferecidas no campo, e na descrição tentei mesclar exemplos que se diferenciam 

ou se assemelham às atividades observadas. 

1.3.3.1 Nos trajetos da apresentação: preparando-se na sede do maracatu 

 
Foto 12 – Sede do Maracatu Estrela da Tarde em Sertãozinho – Nazaré da Mata/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2014 
 

Voltando à sede do Maracatu Estrela da Tarde presenciei alguns integrantes do 

maracatu dando os últimos retoques nas indumentárias, que seriam utilizadas durante o 

Carnaval. Esse momento é significativo para os brincantes, pois aproveitam o tempo para ouvir 



64 

 

músicas, tomar cerveja e conversar sobre as expectativas e sobre a preparação de outros 

maracatus da região enquanto colam penas, lantejoulas e costuram roupas e adereços.  

 
Foto 13 – Sede do Maracatu Estrela da Tarde, brincantes confeccionando indumentárias 

Fonte: Acervo do Autor/2014 
 

Marcos me levou aos cômodos da casa-sede para mostrar as roupas e a bandeira do 

maracatu e disse-me: “- Veja aqui! Tá vendo isso? [Referindo-se a todos objetos e 

indumentárias espalhados pela sala da casa]. Tudo é do maracatu. Gosto muito de acompanhar 

as feitorias das roupas do brinquedo. Alguns me ajudam, como Carlos que tá lá fora no 

terraço...”. 

Outro momento importante da preparação dos maracatus é o período de concentração 

dos brincantes na frente da sede, que fazendo uma espécie de aquecimento do terno e do cortejo, 

executam manobras alguns minutos antes de se dirigirem para o ônibus, que os levam aos locais 

de apresentação. A preparação para a saída do maracatu constitui em certa medida um ritual, 

pois se constitui de atos, palavras numa sequência ordenada e padronizada expressa por vários 

meios dentro do grupo (Peirano, 2003, p. 11).  

Chegando à sede do Maracatu Estrela da Tarde no início da tarde, procurei Marcos e 

conversamos rapidamente, pois ele estava bastante ocupado com as preparações. O maracatu 

iria se apresentar em três lugares: Buenos Aires, Angélicas (Distrito de Vivência) e Itaquitinga, 

todos localizados na Zona da Mata. Procurei então interagir um pouco, conversando com 

baianas, com a Dama do Paço (Edilma, esposa de Marcos), com o bandeirista, o rei entre outros. 

Quando estava acompanhando as manobras do grupo, Marcos me entregou uma camisa colorida 



65 

 

de cetim para que eu a vestisse. Ela representava a minha identificação e pertencimento ao 

grupo.  

Após a chegada dos primeiros integrantes do grupo, já fantasiados ou vestindo suas 

roupas, e, por fim, estando a orquestra a postos com o mestre que iria “tirar” as loas, Marcos 

resolveu colocar o estandarte na rua. O terno iniciou o aquecimento e pouco a pouco os demais 

brincantes se organizaram em torno do estandarte e da orquestra. As baianas tomaram seus 

lugares. Estes são determinados pela posição, que as entidades espirituais representam dentro 

do ritual de jurema ou de catimbó cultuado pelo maracatu. No geral, as baianas que representam 

os orixás de proteção estão sempre à frente do cordão “puxando” as demais baianas. Xangô, 

Iãnsa (oiá), Ogum, Oxóssi são os orixás que se destacam nesta parte do folguedo como proteção 

espiritual. Como afirmado anteriormente, isto depende dos rituais adotados por cada grupo, pois 

notei também cordões de baianas formados por brincantes representando as mestras que são 

consultadas e protegem o grupo.  

Marcos resolveu então dar algumas voltas pelas ruas próximas à sede para 

experimentar a resistência do grupo e, principalmente, acertar os últimos detalhes das 

indumentárias e movimento do cortejo. Estas manobras-cerimônias se repetem várias vezes, até 

que não se tenham nenhum membro ausente, permitindo deliberar a partida do grupo. O tempo 

de espera é preenchido com loas improvisadas com temas variados, possibilitando ao mestre 

aquecer o ritmo do terno. Além disso, é também uma oportunidade para que o corpo do baile 

se aqueça e consolide a ação performática dos personagens. Concordo com Nascimento (2008), 

que entende o maracatu rural como agregador de diversas formas de relações, que se 

concretizam no momento da sincronia possibilitada pelas manobras.  

No momento da saída do Maracatu Estrela da Tarde ouvi muitas loas, que faziam 

referência a força do homem da zona canavieira, a tradição do maracatu rural, a proteção dos 

santos (católicos) durante o carnaval, etc. Isto representa um momento de ritualização das 

relações, que remetem ao cotidiano, porém pela característica festiva do folguedo, situa estes 

rituais como uma ordenação diferente do cotidiano (Tambiah, 1985, apud Peirano, 2001, p. 25). 

Além disso, estas articulações representam uma maneira de intensificar as relações entre os 

brincantes, que vivenciam no maracatu vínculos esporádicos no processo performáticos dos 

personagens (Schechner, 2008), pois ao longo das apresentações do grupo, os personagens se 

conectam por meio da posição cênica no contexto dramático do maracatu.       



66 

 

1.3.3.2  No ônibus em direção ao(s) palco(s) 

O ônibus, que transporta os brincantes do maracatu, fica à frente da sede ou à certa 

distância. Isto depende daquilo que o presidente do grupo planejou para aquele momento. Há 

grupos que fazem algumas manobras pelas ruas próximas à sede para aquecer o grupo, como o 

caso do Estrela da Tarde. O grupo saiu da sede e desfilou por aproximadamente quarenta 

minutos pelas ruas de Nazaré da Mata até o centro da cidade. Além de aquecer o terno, Marcos 

queria exercitar também o corpo de baile e levá-los a pé até o local onde o ônibus aguardava 

para transportar o grupo para as outras cidades. 

Chegando à praça, local onde se encontra o ônibus, os brincantes tiram todas as 

indumentárias dos seus personagens, permanecendo apenas com uma leve roupa que estava por 

baixo. Todas as vestimentas dos personagens são colocadas em uma pequena caminhonete para 

serem transportadas à parte, pois o ônibus só comporta as pessoas. O ônibus e a caminhonete 

são os dois meios de transportes mais utilizados pelos maracatus de Nazaré da Mata para 

locomoção dos brincantes e suas indumentárias no período de apresentações. Esses transportes 

são alugados para este fim com o dinheiro arrecadado das inscrições, dos bingos e dos recursos 

doados pela Prefeitura.  

No ano de 2014, quando acompanhei este maracatu, o número de integrantes chegava 

a 30 integrantes e com os acompanhantes e ajudantes, o ônibus fica cheio. De acordo com 

Roberto Benjamin (1982, p. 209), tradicionalmente os brincantes de maracatu rural faziam os 

percursos para se apresentar a pé. Percorrendo longas distâncias pelos engenhos e pequenas 

localidades caminhavam com todas as indumentárias que compõe seus personagens. 

Atualmente, as prefeituras e, até mesmo os grupos, alugam ônibus, vans e caminhonetes para 

transportar o maracatu para outras localidades.   

Todos sobem no ônibus na ordem estabelecida pelo dono. Primeiro são as mulheres, 

idosos e crianças e, por último, os homens. Uma ordem que, segundo Marcos, é para dar 

prioridade aos membros mais “frágeis”. Entendo que a fragilidade é uma categoria que 

estabelece um conjunto de atributos subjetivos às pessoas. Estes normatizam o que pode ou não 

ser feito, segundo a lógica de que, feminino e masculino se diferenciam pela força física. No 

entanto, os idosos e crianças estão também enquadrados nesta categoria, independentes do 

gênero que incorporam. Acredito que esses são interpretados como frágeis por terem perdido 

(idosos) ou ainda não terem adquirido a força e o vigor físico dos homens adultos. O sentido 



67 

 

dado à fragilidade me parece, em certa medida, permeado pelo significado prático que, a 

construção ideológica do gênero elabora para os sujeitos (Ortner, 2007). Isto tem levado muitos 

grupos de cultura popular a reprodução de um discurso em que as posições masculinas e 

femininas são bem definidas e posicionadas segundo as normas sociais de controle da 

sexualidade (Foucault, 2006).  

Pegamos a BR-408 em direção à cidade de Buenos Aires/PE, primeiro local onde o 

Maracatu se apresentaria. Entre as fitas coloridas dos chapéus dos caboclos de lança (única 

indumentária que segue com os brincantes no ônibus), os mais jovens do terno se reúnem na 

parte traseira do ônibus para tocar os instrumentos e sambar no balanço do vai e vem do ônibus. 

A alegria, o riso e descontração são os ingredientes do grupo.   

Os mais idosos ficam sentados e descansam um pouco, depois das manobras 

executadas antes da saída. Em conversas, esses falaram de suas expectativas e ansiedades sobre 

as apresentações. Sentado na cadeira próxima a este grupo, ouvi um desses diálogos entre Seu 

Zé e Maria José: 

Seu Zé – Tu viu o maracatu que tava lá na praça [de Nazaré da Mata]... Eles estavam 
cansados já, né? Nem tinha ânimo para sambar. Mas isto é por causa do dono que 
cansa as pessoas esticando as manobras... 
Maria José – É um absurdo, hoje ficam querendo que o maracatu ande muito longe... 
isso cansa também. Eu mesmo nem sambo quando fica muito longe o percurso. Mas 
acho Zé que é por causa da quantidade de lugar que a gente tem que ir se apresentar, 
visse! 
 

Percebe-se certa divergência entre brincantes e organizadores, que determinam um 

longo percurso para o grupo. Isto representa um problema para aqueles que se dedicam ao 

folguedo, mas não conseguem seguir integralmente. É importante destacar que nessa categoria 

de brincante estão presentes também as crianças e as mulheres casadas, que acompanham seus 

maridos nas viagens do maracatu. 

Ao longo do trajeto que os grupos fazem de Nazaré da Mata até os locais de 

apresentações, percebe-se um clima de animação e descontração. Segundo Diassis, “é o 

momento de se divertir, de soltar a alegria”. Os homens e as mulheres, que gostam de animação, 

juntam-se a orquestra no final do ônibus. Tocando e cantando músicas do cotidiano, dançam e 

bebem cachaça enquanto o ônibus segue para os locais. Aparentemente não percebi nenhuma 

distinção entre aquilo, que homens e mulheres devem fazer ao longo do momento festivo no 

“fundo” do ônibus. Todos podem tocar, canta, dançar e beber; pois o que parece importante 

neste momento é a diversão. 



68 

 

  No início do ônibus, percebo que as mulheres são a maioria. Sentadas, consultam 

seus celulares ou ficam com o olhar distante segurando seus filhos. Notando esse lado oposto a 

diversão, converso com Eraldo sobre o assunto: 

Anderson: Eraldo, posso lhe perguntar uma coisa? Por que tem essa divisão daqueles 
que vão lá pra atrás brincar e outros ficam aqui? 
Eraldo: Bem... você deve saber. Tem muita gente que brinca maracatu por causa do 
dinheiro, não gostam de ficar tirando onda lá atrás. Mas se olhar direito você ver que 
a maioria são mulheres. É porque tem mulher que fica assim, morgada. Elas diz que 
é porque não gosta de ficar expondo, bêbada se misturando com os homi. 
A: Então...essas mulheres evitam os homens lá atrás, para não ser vista como mulheres 
sem moral? 
E: É isso mesmo! As mulheres evitam ficar nessa algazarra pra não serem chamadas 
de mulheres da vida. Acho isso uma besteira, porque mulher é um bicho misterioso. 
A gente nunca sabe realmente o que ela pensa. 
A: Mas você não acha que isso é um dever da mulher, de ser séria para ser respeitada? 
E: Rapaz, pode até ser; mas talvez antigamente tivesse mais sentido. Hoje a mulher 
não quis ser igual a gente homi, então deve também participar. Mas sei também que 
tem muito homi que pensa como os antigos. Querem mulher séria porque mulher solta 
demais é mulher da vida e só serve pra curtir. 
 

As relações no trajeto de apresentação dos grupos são permeadas por situações 

diversificadas no que se refere às posições de gênero, pois os homens e as mulheres se 

relacionam conforme o momento ou de acordo com as relações, que estabelecem os outros 

brincantes fora do grupo. No cotidiano a força exercida pelo gênero no posicionamento de 

homens e mulheres definem bastante como esses sujeitos vão se comportar ao longo do trajeto 

dos brincantes. As relações de paquera, de companheirismo e de amizade entre homens e 

mulheres organizam as posições e os lugares onde ficam as pessoas ao longo do trajeto. No 

entanto, nesse percurso observo que, as mulheres e os homens sempre assumem uma posição 

determinada por valores do recato, possibilitando o ordenamento das relações entre os sujeitos.      

 
Foto 14 – Interior do ônibus que transporta os maracatus 

Fonte: Acervo do Autor/2014 



69 

 

 
Chegando à entrada da cidade, os brincantes descem do ônibus e fazem um lanche na 

calçada de uma casa para esperar o momento que serão chamados para se apresentar ao público 

ao longo da avenida principal da cidade. 

 
Foto 15 – Chegada do Maracatu Estrela da Tarde na cidade de Buenos Aires/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2014 
 

Os integrantes do grupo aproveitam o intervalo para conversar, fumar e recuperar as 

energias antes de começar as apresentações. Tirando os adereços e surrões da caminhonete, os 

brincantes iniciam sua caminhada em direção ao palco central da cidade, onde o mestre 

“puxará” as loas, que o grupo acompanhará em suas manobras. Neste percurso muitos fazem 

brincadeiras, reencontram amigos, abraçam as pessoas conhecidas, paqueram e são paquerados. 

Alguns performatizam passos de seu personagem, que será apresentado, como forma de lembrar 

as suas posições dentro do grupo. O jogo relacional neste contexto se torna um ingrediente 

agregador, que torna o folguedo uma festa aberta as diferentes formas de interagir, constituídas 

de questões de ordem pessoal e referidas na estrutura social. Diassis, a baiana do Estrela da 

Tarde, diz que “é agora que o bicho pega fogo, pois estamos livres para brincar e nos divertir 

sem passos marcados da brincadeira”. Ajudando Eraldo a carregar a bandeira (estandarte) do 

grupo até o local da apresentação, ele me contou: 

Eraldo:  Olha! A gente se diverte muito nas sambadas, mas é no ônibus que a gente 
se solta. 
Anderson: Por que só no ônibus, vocês não fazem isso em outros espaços? 
E: Não! Sabe por que? Porque em outros lugares tem o olho do povo em cima da 
gente. No ônibus a gente bebe e dança todas, porque só tem gente da gente. As pessoas 
não ligam, pois foi pra isso que ficamos o ano todo se preparando pra brincar. 
 



70 

 

Penso que esse momento de diversão e descontração dos membros do grupo é também 

o início de uma preparação para o momento de performatização do folguedo, que ganha sentido 

na forma como os integrantes se organizam dentro do grupo. Além disso, durante minha 

convivência com os brincantes de maracatu, percebi que a organização dos grupos está baseada 

na posição de gênero, que situam os homens e as mulheres no maracatu em atributos 

socialmente determinados para ambos os gêneros. No entanto, considero esta arrumação uma 

lógica pendular, pois o sujeito transita entre os atributos dos dois gêneros, determinados pelas 

condições e disponibilidade de pessoas para performatizar determinados personagens dentro do 

grupo.  Isto não significa que o maracatu não seja organizado numa perspectiva de gênero, pois, 

segundo Moore (2000, p. 18), as diferenças do gênero num dado contexto, precisam “dar conta 

tanto da reprodução das categorias e discursos dominantes quando ocorrem casos de não 

reprodução, resistência e mudança”. 

Ao sinal de Marco, os brincantes vestem suas indumentárias de apresentação ali 

mesmo na rua, pois já estão com uma roupa mais leve e, por isso é só locar as vestimentas 

pesadas que compõem seu personagem. Algumas vestimentas precisam de ajuda de outros 

brincantes ou dos auxiliares, que acompanham o grupo. Percebo que as baianas sempre estão 

preocupadas em apertar o cordão que segura as saias em suas cinturas. Assim, entra em cena os 

auxiliares que estão sempre a postos para ajudar as baianas se vestirem. Nesta situação também 

se encontram os lanceiros, que precisam de ajuda para colocar os surrões e as golas; o 

bandeirista, que necessitam de ajuda para posicionar os estandartes no talabarte; e o arreiamá, 

ajudado no momento de posicionar o cocar na sua cabeça.  

No percurso do ônibus até o local, no qual os grupos se apresentam, as pessoas nas 

ruas observam o colorido das roupas e, alguns interagem perguntando pelo nome do grupo e a 

origem do mesmo. Noto que neste percurso, os grupos sempre buscam interagir com as pessoas 

que apreciam a brincadeira. O personagem da Catita é o mais indicado para ir fazendo 

brincadeiras e motivando as pessoas para observarem o grupo que passa. Isto em certa medida 

é um bom momento para convidar a todos para assistirem à apresentação do grupo. Nos locais 

que frequentei a plateia é numerosa. Nos encontros de maracatus de Nazaré da Mata, a polícia 

chega a contabilizar um total aproximado de mil e quinhentas pessoas nos dias de apresentação. 

O público sempre reage com muita alegria e admiração à presença dos maracatus. Um fato 

curioso que observei em Angélicas (Distrito do município de Vicência) foi que a chegada de 

um grupo de maracatu deixou algumas pessoas irritadas. No local estava ocorrendo o Carnaval 

com a apresentação de bandas de brega e de funk, então quando o maracatu rural para 



71 

 

apresentação, deixou muitos chateados, pois paralisaram o evento que estava ocorrendo, pois, 

o grupo precisava se apresentar no local para ir a outros lugares naquela noite. No entanto, isto 

foi uma situação pontual, pois no período que esteve no campo, não observei nenhuma repulsa 

do público.  

Enquanto o grupo se apresentava em Angélicas, busquei transitar entre as pessoas para 

ouvir e conversar um pouco com aquelas que estavam apreciando o grupo, e perguntei sobre o 

que estavam achando das apresentações dos grupos de maracatus. Sobre isso ouvi de uma 

mulher, o seguinte: 

Ah! Isto sim é a brincadeira do povo, rapaz! É melhor isso que traz a raiz da gente do 
que esse povo que fica se remexendo e mostrando a bunda nestas músicas de brega. 
Não gosto dessas coisas. Se você olhar bem, a gente pode ver as mulheres e os homens 
da gente, da nossa terra se divertindo. Eles passam o ano todo se preparando para esse 
momento. Sei também que eles tem as diferenças deles, o homem é homem e mulher 
é mulher. O homem não deixa a mulher fazer o que eles fazem, mas agora tá ficando 
diferente, né? Isso é que bom, tá vendo? Tudo muda, é só a gente deixa um pouquinho 
as coisas da vida e brincar o Carnaval. O Carnaval é o remédio pra todos os maus 
desse mundo. 

Aqui mais uma vez o gênero aparece como um elemento organizativo das relações. 

Mesmo no momento festivo como este manifestado pelo maracatu rural, as posições de homens 

e mulheres são acionadas também pelo público para entender a dinâmica do folguedo a partir 

das relações sociais.       

1.3.3.3 A hora de entrar em cena: as apresentações e a relação com o público 

Os grupos de maracatus de Nazaré da Mata seguem um calendário previamente 

estabelecido pelas prefeituras e pelos locais onde conseguiram inscrever seus grupos para se 

apresentarem durante o período carnavalesco. Geralmente, esses grupos se deslocam para esses 

eventos na segunda-feira e/ou terça-feira de Carnaval espalhados na Zona da Mata de 

Pernambuco ou na Região Metropolitana do Recife. Quando o grupo é convidado a se 

apresentar em algum local ou evento, eles fazem para se divertir, pois geralmente não recebem 

nenhuma ajuda de custo. 

No que se refere a dinâmica das apresentações, os grupos seguem a ordem de chegada 

aos locais. Os grupos vão chegando e ficam enfileirados, aguardando o momento que são 

chamados pelos organizadores para que se posicionem à frente do palanque, no qual sob o 

comando do mestre, iniciam suas manobras. 



72 

 

Descrevo a seguir alguns aspectos dos meus trajetos junto aos maracatus. Para ilustrar 

esses percursos, destaco as minhas experiências com o Maracatu Estrela da Tarde. Penso que 

isso, representa uma oportunidade de pensar as posições assumidas por homens e mulheres no 

folguedo a partir do lugar onde acompanhei mais de perto o processo de experiências de gênero 

e sexualidade dentro dessa manifestação popular. 

Marco (presidente e organizador do grupo) inicia o chamado junto ao apito do mestre 

para que os brincantes tomem seus lugares. Alguns brincantes estão conversando próximo ao 

terno e outros já haviam se dispersado por causa da multidão que acompanhava um trio elétrico 

ao longo da avenida que levaria o maracatu até o local da apresentação. Mesmo assim, Marco 

tentou reunir todos em suas posições para ir acompanhando a multidão até o palco principal. 

Aproveitou-se esse momento, de preparação inicial, para ir aquecendo o terno e para que os 

brincantes do corpo de baile bebessem água e pudessem se alimentar. Sobre isso, Eduardo, rei 

do cortejo, disse: “A prefeitura só oferece água e um copo de salada de fruta...quero uma coisa 

que me dê sustância”. 

Às 18:30h, o Maracatu Estrela da Tarde chega na frente do palco onde se apresentaria. 

O mestre e seus auxiliares com o terno sobem ao palco, cumprimentam as autoridades, 

posicionando-se para puxar as loas, que conduziram o grupo na sua apresentação. 

Simultaneamente, no chão em frente ao palco estava o corpo de baile. Todos posicionados para 

iniciar as performances, que caracterizam cada um dos personagens.  

No sinal dado pelo mestre para que o grupo iniciei sua apresentação, o Lambaio é a 

primeira parte do corpo de baile que apresenta suas performances. O Lambaio é um grupo de 

personagens que, segundo o Mestre João Paulo do Maracatu Leão Misterioso, se caracteriza 

por embolar-se pelo chão, abrindo espaço para a entrada dos outros personagens do maracatu. 

Este é formado pelos personagens por Mateus, pela Catita, pela Burra-Calu. As performances 

desses personagens chamam atenção pela sua comicidade. Brincando com o público, circulam 

o maracatu no sentido contrário dos caboclos de lança. Estes personagens se caracterizam por 

possuir uma maior interação com o público. A Catita e o Mateus fazem brincadeiras com as 

pessoas, afastando-as para o maracatu passar. Além disso, aproveitam para pedir dinheiro. O 

brincante com a Burra-Calu se movimenta entre as pessoas açoitando um chicote e o barulho 

produzido por esse instrumento mantém o público afastado. 



73 

 

A organização do cortejo do maracatu rural obedece a uma composição bem marcada. 

Primeiramente, percebo dois cordões externos constituídos de caboclos de lança; ao centro (um 

pouco recuado em relação ao primeiro caboclo) encontra-se o bandeirista com o estandarte, 

depois seguem os caboclos de pena, a corte (rei, rainha e carregador do guarda-sol), as baianas, 

a dama do passo (com a boneca). Este núcleo central permanece sempre aglutinado em torno 

do estandarte, nunca se afastando dele. Os lanceiros seguem um movimento de vai e volta, 

ritualizando a proteção, que estes devem exercer em relação à corte e ao estandarte do maracatu. 

Os arreia-má completam essa proteção, fazendo passos com seu arco-flecha e/ou sua 

machadinha, que lembram a preparação para guerra. Por estar à frente do grupo, contribuem 

com a proteção dos personagens que estão próximos, como as baianas e a corte real (rei, rainha 

e sombreiro).  

Percebi em minhas observações, que os caboclos de lança também estão em contato 

com o público, pois seus movimentos são executados de forma circular, envolvendo os outros 

personagens e nessas performances sempre há um tempo para conversar com as pessoas que 

querem tirar foto ou curiosas em conhecer um pouco da figura do caboclo de lança, parando e 

fazendo perguntas. Luiz, um desses caboclos, disse: “Acho que essa curiosidade e por causa do 

que as pessoas pensam que a gente é mágico, que tem uma mágica por traz da gola da gente 

[risos]. 

O maracatu segue se apresentando para o público e para as pessoas do palanque, 

durante 20 minutos aproximadamente. A apresentação é marcada por uma coreografia na qual 

os personagens interagem parados na frente de um palco. O grupo não faz um desfile 

processional, como no Maracatu Nação, cuja movimentação dos cordões laterais não implica 

em mudança nos desfilar processional da corte, cujos personagens não alteram posição (Sena; 

Storni, 2010). Alguns brincantes de outros grupos que se apresentaram anteriormente ao Estrela 

da Tarde permanecem no local, observando as performances. Percebi que dois homens-baianas 

do Maracatu Leão Mimoso de Buenos Aires, observavam a performance das baianas do Estrela 

da Tarde tecendo comentários sobre a indumentária e posição do rodar as saias. Penso que 

Martins (2013) sinaliza para esse tema ao afirmar que a performance ganha maior significado, 

observando a atuação de outros que interpretam o mesmo personagem. Isto será importante para 



74 

 

pensar os diferentes sentidos, que as baianas no maracatu rural assumem com a inserção de 

homens (homossexuais) na elaboração e performatização desse personagem39. 

Às 19:00h a apresentação do Maracatu Estrela da Tarde finalizou, e fazendo o caminho 

de volta para o ônibus por uma rua paralela, os brincantes carregam suas roupas pesadas e 

suadas. Seguimos para Angélicas, distrito de Vicência, localizado à 5 km de Buenos Aires, mas 

de difícil acesso, pois a estrada que leva a essa localidade não é asfaltada e há muitas trechos 

íngremes demais para acelerar o ônibus. Sentado ao lado de um dos brincantes do grupo, 

conversamos bastante sobre diferentes assuntos. Todavia, ele deu muitas pistas para pensar a 

relação masculinidade e homossexualidade dentro e fora do maracatu rural. Apontando para 

um homossexual presente no ônibus e sentindo-se à vontade com minha presença iniciou uma 

conversa bem amistosa. De acordo com ele, muitos homens de Nazaré da Mata “curtem” outros 

homens às escondidas. Geralmente as plantações de cana aos redores da cidade servem como 

local para que as relações sexuais aconteçam.     

Continuando nosso percurso pelas apresentações do Maracatu Estrela da Tarde, 

chegamos em Angélicas e novamente se repete o mesmo ritual: recolocar roupas, chapéus, 

surrão, erguer o estandarte e caminhar até o local da apresentação. Depois do sobe e desce na 

rua principal de Angélicas, o grupo se apresenta em 25 minutos e finalizando suas performances 

se dirige novamente até o ônibus. Tiram as roupas e colocam cuidadosamente na caminhonete, 

que as transportam. Alguns bebem água para reidratar e outros preferem a cerveja e até a 

cachaça (pitu). Outros se alimentam com aquilo que o comércio local dispõe. Todos aguardam 

Marco, que ficou no local da apresentação para receber o valor em dinheiro combinado com os 

organizadores.  

Todos retornam para ônibus e a viagem continua até o município de Itaquitinga. Até 

este município são 46 km aproximadamente. Chegamos ao centro da cidade, toda enfeitada para 

o Carnaval daquele ano e onde se encontrava o local de apresentação dos maracatus convidados. 

Como sempre um palanque montado na rua principal da cidade constituída por autoridades da 

cidade. Quando o ônibus parou numa rua paralela ao evento, os brincantes foram avisados por 

Marco, que a apresentação seria naquele momento, que não havia tempo para descanso dessa 

vez. Todos se prepararam e se colocam logo em cena. 

                                                           
39 Ver essa discussão no capítulo 4 desta tese. 



75 

 

Com os rostos cansados da guerra travada, buscam manter a mesma animação na 

última apresentação daquele dia. Alguns brincantes não aguentando mais, ficam à paisana 

observando o grupo se apresentar. Enquanto o grupo se apresenta para o público de Itaquitinga, 

noto a ausência de uma baiana (Carlos). Pergunto sobre a sua ausência no grupo e um caboclo 

me diz que ele estava no ônibus bêbado. “Ele bebeu tanto ao longo das viagens que não 

aguentava fica de pé para brincar”, disse-me o caboclo. 

A pedido de Marco o mestre Bil e seus auxiliares puxaram poucas loas, pois o grupo 

precisava voltar para casa para descansar. Às 22:10h o maracatu Estrela da Tarde encerrou suas 

apresentações e iniciaram o retorno para Nazaré da Mata.   

1.3.3.4 Voltando para casa 

Depois de um dia de apresentações pelas cidades, vilarejos e distrito da Zona da Mata 

Norte de Pernambuco, o maracatu retorna a sua origem: Nazaré da Mata. Muitos apresentavam 

o cansaço próprio das horas entre viagens e apresentações com suas indumentárias pesadas e 

quente, passando pelo o período de volta do maracatu nas cadeiras cochilando. Outros 

continuam a festa, comemorando mais um dia do maracatu e esperando outros momentos de se 

apresentarem com seu colorido e alegria. Estes continuam no ônibus puxando loas e sambando. 

Para acompanhar a festa, bebem bastante cachaça e fazem todo tipo de brincadeira para animar 

a todos. O percurso de Itaquitinga exige uma descontração para aguentar os 35 quilômetros de 

volta a Nazaré da Mata. 

Este momento é de reflexão para o coordenador do grupo, que passa o percurso de 

volta refletindo e conversando com os brincantes para coletar alguma informação sobre 

possíveis erros, problemas de relacionamento e sobre o acolhimento nos lugares onde se 

apresentaram. É também a hora boa para conversar besteira, como me afirmou Eraldo, o 

bandeirista do maracatu. Para este “tudo agora...tudo deve ser festa, pois conseguimos com a 

proteção de Deus, botar o nosso maracatu na rua em paz”. 

No percurso de retorno para o município, percebi que os homens sempre acionam as 

posições nas quais lhe permitem experimentar sensações e relações consideradas próprias do 

mundo masculino. A bebedeira e o extravasamento dos comportamentos denotam virilidade e 

estão no rol dos aspectos, que sempre demarcam o território próprio do homem e da mulher. 

Esta última deve ser sempre motivada a se distanciar desses elementos considerados 

masculinos. Para Ednaldo, “isso mostra como as mulheres na nossa brincadeira ainda precisa 



76 

 

ter uma imagem daquela mulher do tempo antigo, em que a mulher era de família e não podia 

ficar na bagaceira, bebendo e farando com os homens. Isso ficou para as raparigas”. 

Nas minhas observações, percebi que algumas mulheres interagem com alguns 

homens em brincadeiras e bebedeiras dentro do ônibus. Isto é considerado por alguns bastante 

perigoso para elas, pois podem ser confundidas com “mulheres da vida”. Mas todas as mulheres 

que percebi neste momento festivo de retorno para Nazaré da Mata, estavam posicionadas 

conforme regras e valores do mundo masculino. Embora pudessem beber, fumar e até dançar, 

os gestos e comportamentos devem estar circunscritos sob as normas instituídas pelas 

desigualdades do gênero socialmente construídas. 

Noto que a cada apresentação, o maracatu foi ganhando força e, embora estivessem 

cansados, faziam desse um momento singular da brincadeira e da manutenção da tradição 

popular, que caracteriza o município. Mesmo tendo ouvido de muitos integrantes, que sua 

disponibilidade para brincar estava relacionada à quantia paga pelos grupos, percebi que as 

participações também é uma mistura de obrigação e prazer, pois há uma dedicação nas 

performatizações e indumentárias dos personagens e contribuem de maneira significativa, 

fazendo o que vai além de suas atribuições com o grupo. 

Então, chegamos à Nazaré da Mata. O ônibus parou no sindicato de agricultores do 

município a pedido de Marcos. Foi nesse lugar que os brincantes guardaram suas indumentárias 

para as outras apresentações durante o Carnaval. Marco já havia organizado um jantar com os 

recursos e alimentos doados pela população e comerciantes de Nazaré da Mata. Esse jantar para 

os brincantes se constituía de macaxeira e/ou inhame com galinha cozida. Este momento foi de 

bastante confraternização do grupo. Durante o momento que estão juntos se alimentando 

conversam sobre o que viram e ouviram nos lugares onde se apresentaram. Fazem comentários 

sobre os erros de um ou de outro brincante e, propõem melhoras. Porém, tudo num clima de 

descontração e brincadeira. Alguns brincantes preferem não jantar e despedem-se do grupo e 

deslocando-se até o centro da cidade para participar de festas do calendário carnavalesco, 

organizado pela Prefeitura. Há outros que avisam que estão voltando para casa. 

 

1.3 Entre os rituais: religiosidade e o espetáculo 

Meu contato com essa dimensão do maracatu rural foi significativo para compreender 

como o folguedo articula ritual, brincadeira, festa e proteção. Embora se perceba uma forte 



77 

 

influência dos rituais católicos nas festas dos grupos de maracatu, os cultos de matriz africana 

ganham um destaque importante, pois dão significados aos fenômenos simbólicos elaborados 

pelos participantes da brincadeira e, que remontam a uma proteção espiritual da festa e do 

brinquedo (grupo). 

Ao visitar as casas dos brincantes, ao participar dos processos de preparação dos 

grupos de maracatu e ao frequentar as sambadas tive a oportunidade de conhecer senhoras, 

senhores e jovens, que de alguma maneira praticam seus rituais de jurema com dois propósitos 

bem definidos. O primeiro se refere à prática de crenças transmitidas por familiares e/ou pessoas 

importantes na vida destes sujeitos, possibilitando-os transitar entre os espaços sagrados da 

jurema e do catimbó da zona da mata pernambucana. Em segundo lugar, as práticas mágicas do 

catimbó permitem que estes sujeitos se tornem um importante elemento de proteção dentro do 

grupo de maracatu. 

A religiosidade no maracatu rural de Pernambuco está ligada primordialmente aos 

elementos das tradições ritualísticas católica e afro-brasileira. Esta última em Pernambuco, 

encontra-se uma variedade significativa de rituais e mais precisamente na Zona da Mata 

percebe-se uma forte presença de cultos de jurema, de catimbó e de xangô40. De acordo com 

José Roberto Sena (2009, p. 01), o estudo aprofundado da origem e das práticas religiosas, que 

acompanham as apresentações do maracatu rurais, é escasso e recente, mas há um consenso de 

que “o maracatu rural é um produto do sincretismo afro-indígena gerado pela criatividade do 

povo rural canavieiro da Zona da Mata-Norte”.  

Embora haja uma significativa diferenciação entre os cultos afro-indígenas 

encontrados em Pernambuco, percebi em minhas observações nos grupos de maracatu rural de 

Nazaré da Mata, que esses rituais recebem várias nomeações, como por exemplo candomblé de 

caboclo, umbanda, catimbó, jurema, xangô (Lopes, 2011, p, 107). A aplicabilidade destes 

termos são as mais variadas, chegando a serem utilizados como sinônimos. Todavia, a literatura 

                                                           
40 Para Salles (2010, p. 79), é preciso considerar que a conceituação destes não é um trabalho simples, pois 
apresentam uma fronteira bastante tênue entre o que se pratica nos rituais de cada um desses cultos e como estes 
se apresentam socialmente. O autor chama atenção para a definição do catimbó, que de maneira genérica pode ser 
empregado para designar trabalhos (rituais) para “esquerda”. E ainda alerta que esta conceituação pode soar como 
pejorativo, pois socialmente há uma ideia compartilhada de que o catimbozeiro é sempre envolvido como 
manipulação do sobrenatural com fins “maléficos” ou “diabólicos”. Todavia, no contexto deste trabalho, notei a 
utilização dos rituais de catimbó como instrumento de proteção dos brincantes e/ou do grupo de maracatu. A 
jurema, por sua vez, e é definida como “um complexo semiótico, fundamentado no culto ao mestre, caboclos e 
reis, cuja origem encontra-se nos povos indígenas nordestinos” (Salles, 2010, p. 16). O nome deste culto faz 
referência a planta cujas raízes ou cascas se produz a bebida tradicionalmente consumida durante as sessões, 
conhecida como jurema.    



78 

 

sobre as religiões afro-brasileiras é enfática ao analisar estes rituais como possuidores de 

características próprias que os diferenciam. No caso particular dos maracatus que observei, ouvi 

bastante o termo jurema, pois, segundo os maracatuzeiros, é o ritual que tem origem indígena, 

e o folguedo está historicamente e tradicionalmente ligado a este grupo étnico. No entanto, nota-

se que os rituais dos brincantes de maracatus é uma cerimônia caracterizada como indígena, 

mas há uma visível penetração de elementos católicos, recebendo uma classificação particular: 

o catimbó. Para Bastide (1945, p. 205), esse culto “não passa da antiga festa da jurema, que se 

modificou em contato com o catolicismo”. O catolicismo será um importante elemento na 

formação do catimbó, pois é a crença em santos católicos possibilitou, ao longo das décadas, 

uma maior inserção dos ritos afro-indígenas na prática cotidiana.  

Luiz Assunção (2010, p. 81) afirma que a sessão de catimbó é constituída por um 

mestre (dirigente dos rituais), que com a ajuda de espíritos auxiliam na manipulação do 

sobrenatural para atender aos desejos e para solucionar os problemas pessoais dos devotos. 

Geralmente, os pejis estão sempre dispostos em um espaço determinado para este fim dentro 

da residência do mestre e são compostos de imagens dos santos e espíritos, que acompanham o 

dono do peji nos seus trabalhos mágico-religiosos. Isto vem confirmar algumas evidências de 

folcloristas e estudiosos de cultura popular41, que destacam os rituais de jurema no nordeste 

brasileiro como um culto caracterizado por práticas mágico-simbólicas vivenciadas no âmbito 

do lar, de transmissão oral42.  

A presença desse culto no maracatu rural é representada como importante, pois 1) 

significa uma ligação com antepassados que criaram o folguedo; e 2) uma forma de vinculação 

do maracatu a uma espiritualidade, que protege o grupo durante o período carnavalesco. Esta 

última justificativa circula bastante no discurso dos brincantes que conversei, mostrando seu 

vínculo e caracterizando os rituais praticados no período que antecede o Carnaval. Como 

exemplo desse aspecto, transcrevo a fala de Dona Maria José, uma juremeira conhecida na 

cidade, em uma conversa durante a sambada na sede do Maracatu Cambinda Brasileira: 

Meu filho...a jurema sagrada é uma fé que a gente tem e as pessoas buscam para fechar 
o corpo contra os mau olhado. Ai, o maracatu também procura a jurema, porque tem 
tanta gente que ver a brincadeira como coisa do demônio, né, então é melhor se 
proteger contra esses pensamentos ruins. Imagina se você tá brincando e alguém pensa 
assim. Aquela energia vai pra você...  

                                                           
41 Os cultos afro-indígenas estão presentes em estudos sobre festas do Nordeste e muitos tem um caráter descritivo 
abordando questões singulares dos folguedos ou dos rituais (Ver Cascudo, 1979; Fernandes, 1937). 
42 Como afirma Vagner Silva (1995, p. 244), no culto afro-brasileiro a tradição da transmissão oral faz com que 
a fala seja veículo não apenas dos conhecimentos objetivos, mas atue como reguladora das relações de poder 
e reciprocidade verificadas no interior do grupo religioso.  



79 

 

    
Há nos folguedos populares de Pernambuco uma forte ligação com rituais religiosos, 

que representam simbolicamente um meio de proteção, livrando os brincantes de qualquer 

perigo durante o período que estão nas ruas se apresentando. No caso do maracatu rural, o culto 

à jurema se tornou representativo do folguedo e ganhou novos contornos quando a brincadeira 

migrou para o Recife. Segundo Assunção (2010, p. 111), o culto da jurema foi integrada pela 

umbanda quando chegou no centros urbanos, pois a umbanda se tornou uma religião aberta a 

inclusão de outros rituais na elaboração sincrética do seu sistema de crença. 

Quando visitei pela segunda vez a casa de Fifia fui apresentado não apenas a sua 

família, mas também aos seus rituais juremeiros localizados em um quarto da pequena 

residência de quatro cômodos. Ele perguntou se eu teria interesse em ver seu peji de jurema e, 

com minha resposta afirmativa, abriu a cortina que escondia o espaço e me mostrou o local. 

Pedi para fotografar, mas ele não permitiu que fizesse a imagem, pois considera o local “santo” 

para ser mostrado a todo mundo. Respeitando sua decisão, deixe-o me apresentar o espaço. Esse 

é formado por uma mesinha de canto, tendo ao centro a imagem de São Jorge, que segundo ele, 

é seu protetor (Ogum). Ao redor deste há várias imagens de santos católicos, que representavam 

seus guias e protetores. Em uma outra mesinha, encontra-se algumas imagens de pomba-gira e 

exus43. Para ele, essas entidades são consideradas mestres da jurema, que ele consulta para 

resolver algum problema. Na ocasião, Fifia evocou Seu Zé Pilintra44, que conversou comigo 

sobre o seu papel na vida daqueles, que o procurava e sobre minha proteção. Pediu inclusive 

que eu não me retirasse logo, pois ele iria beber um pouco e em seguida iria me “saravar”45. 

Colocou-me em suas costas e inclinando-se para frente, Seu Zé Pilintra fez algumas orações e 

pediu que o visitasse outras vezes. 

Portanto, de maneira diferente, conheci pejis, casas, quartos onde são ritualizados a 

jurema e o catimbó. Além disso, participei do ritual de retirada do axé da calunga. O ritual de 

preparação da calunga não me fora permitido observar a pedido do dono do maracatu e da 

pessoa responsável pelo ritual com a justificativa de que a minha presença poderia “sujar” o 

ritual, pois eu era recente no local e os espíritos (entidades) não entenderiam, prejudicando os 

                                                           
43 Estas são entidades cultuadas na jurema e em outras religiões de origem afro-brasileiras. São consideradas 
protetoras e mensageiras. No entanto, como ressalta Salles (2010), esta entidade é associada a imagem do mal, 
mas no ritual da jurema, o exu é uma figura importante na conexão do devoto com as energias da natureza.   
44 Mestre (entidade) juremeiro bastante cultuado em diferentes regiões do Nordeste brasileiro. É caracterizado por 
um caboclo, que utilizando uma linguagem simples e regional oferece sua ajuda em troca de cachaça.  
45 Expressão utilizada pelas entidades e praticantes da jurema e do catimbó para se referir a uma espécie de benção, 
constituída de orações, gestos e utilização de objetos que trazem um axé (energia espiritual) próprio, permitindo 
proteger e envolver o adepto ou visitante.   



80 

 

trabalhos de proteção do grupo. Então, um número de meses frequentando os rituais desse 

catimbó possibilitariam que as minhas energias fossem aceitas pelas entidades, e assim, 

contribuíssem para minha aceitação nos ritos mágicos da calunga e outros. Neste momento, 

pareceu-me que o pertencimento ao grupo se dá pelo reconhecimento não apenas físico, mas 

também sobrenatural, pois como o próprio dono atestou, quando os espíritos que protegem o 

grupo se acostumaram comigo tive a autorização para participar dos rituais determinados. Para 

isso era suficiente que eu frequentasse os encontros e os trabalhos ao longo do ano.  

A dama do paço é um personagem importante neste contexto. Segundo Sena (2009, p. 

06), a mulher que se apresentará no maracatu como da Dama do Paço deverá estar “pura”, 

vestir-se com as cores do seu orixá protetor e ser iniciada na jurema, pois será responsável pelos 

cuidados com a Calunga e só ela terá acesso à boneca durante os períodos de apresentação. De 

acordo com relatos dos brincantes de maracatu, que recebem permissão para participar dos 

rituais de preparação da dama do paço, nos meses que antecedem as apresentações dos 

maracatus, a mãe-de-santo ou pai-de-santo46 se encarregam de evocar, oferecer comidas e 

bebidas em rituais de oferenda e homenagens às entidades que protegem o grupo, aos 

brincantes-devotos e a si mesmo. De acordo com os praticantes desses rituais essas atividades 

possibilitam, que os espíritos depositem todas as energias necessárias a proteção do maracatu, 

em uma espécie de retribuição pelas homenagens. Este processo é um elemento central na 

simbologia ritualista do maracatu (Sena, 2010, p. 06). Dona Carmem tem a obrigação de 

preparar a Calunga do Maracatu Estrela da Tarde e em seu peji no pequeno quarto de sua casa 

faz as orações e as oferendas, e depois são colocadas na mata, na encruzilhada, no rio, na 

estrada, etc. Segundo ela, “tudo é feito para agradar aos espíritos, se não eles não darão a 

proteção que a gente precisa para brincar”. 

                                                           
46 Ao longo da minha investigação ouvi bastante estes termos para se referir aos responsáveis pelos rituais de 
jurema e catimbó em Nazaré da Mata. Estou destacando estas observações, pois este termo é designador dos líderes 
de terreiros de candomblés que cultuam os orixás (deuses africanos) existentes no meio urbano. Segundo Sales 
(2010) e Assunção (2010), o termo designativo do dirigente dos ritos afro-indígenas na jurema e no catimbó é 
mestre ou mestra, porém a classificação desse pode mudar de região para região e depende bastante da relação que 
os devotos estabelecem com os diferentes rituais religiosos difundidos no Nordeste brasileiro (Ver também 
Bastide, 1945).   



81 

 

 
Foto 16 – Dama do Paço (Dona Ceça) do Maracatu Leão das Cordilheiras – Glória do Goitá/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2014 
 

No que se refere aos trabalhos de retirada do axé da Calunga, os rituais sinalizam para 

um acordo entre os adeptos do culto de jurema, entre os brincantes de maracatu e os espíritos 

de renovação anual dos laços de proteção. Portanto, as oferendas, as orações e os pedidos são 

simbolicamente um contrato estabelecido pelas partes participantes do maracatu rural com o 

objetivo de manter a harmonia do grupo no período carnavalesco. 

Antes da inserção das mulheres no maracatu, a Calunga era um ritual frequente no 

Maracatu Nação do Recife. Na zona da mata, os rituais de preparação e proteção dos grupos 

estavam restritos as oferendas e pedidos às entidades dos cultos. De acordo com o Mestre Biu,  

A Boneca do maracatu surgiu apenas quando o brinquedo começou a brincar fora 
daqui, né? Os velhos me contavam que a gente tinha que ficar parecido com o 
maracatu de lá [Recife], então colocou as mulheres para fazer isso, porque elas era 
quem tinha mais ligação com a religião, mas também, acho que colocar a mulher nisso 
era porque era feio dizer que um homem era catimbozeiro, aí...os homens sempre 
passavam para a mulher essa coisa de prepara a Calunga para proteger o maracatu. 

Outro ritual de jurema praticado pelos brincantes de maracatu rural é o “calço”. Este 

pode ser individual e coletivo, dependendo das necessidades ou do grupo, ou pessoal. O “calço” 

é uma espécie de trabalho mágico-ritualístico constituído de alguns elementos físicos que 

carregam a energia (axé), protegendo o indivíduo e/ou grupo em suas apresentações, também 

chamado de amuletos ou patuás. No calço coletivo são realizadas consultas com a presença do 

dono e outros membros dos grupos que estão ligados diretamente à jurema, para que os guias 

(mestres) possam indicar os trabalhos que, coletivamente, deverão realizar para garantir a ajuda 



82 

 

espiritual. Em 2012 quando acompanhava o Maracatu Leão Nazareno, houve uma reunião com 

Dona Fátima, uma senhora juremeira, moradora de um sítio afastado do centro da cidade de 

Nazaré. Ela indicou o que os espíritos estavam solicitando do maracatu para protegê-lo. Ela 

entregou uma lista com os pedidos e os locais onde seriam depositadas as oferendas para os 

espíritos. Na ocasião foi marcado o dia em que ocorreria as oferendas e quem deveria estar 

presente, além do dono alguns integrantes do maracatu.   

No que se refere ao calço individual, ouvi muitos brincantes dizerem que não o faz, 

inclusive aqueles que são praticantes de jurema. Estes justificam o calço como uma 

responsabilidade que eles não querem assumir com os espíritos, mas fazem suas orações e 

pedidos de proteção aos guias e mestres. Ouvi muitos brincantes definindo o calço como um 

ritual daqueles que brincavam por amor ao grupo. Hoje com a participação sendo negociada, 

não há motivo para fazer pedidos aos espíritos, disse-me Ednaldo. Outros por sua vez, dizem 

que não gostam da jurema e que possuem a fé católica como única crença.  

Estas são pistas significativas para compreender a ausência dos rituais juremeiros em 

alguns grupos de maracatu rural de Nazaré da Mata, como sinal de ruptura de algumas tradições 

por parte de alguns brincantes. Este abandono é significativo quando se ouve, como afirma o 

mestre Barachinha, “donos de maracatu proibindo a entrada de praticantes de religiões afro-

indígenas no grupo”. No entanto, ainda é muito cedo para entender este abandono por parte de 

alguns brincantes ou até de grupos, como uma ruptura com estes rituais que representam 

simbolicamente o folguedo, resignificando o sentido dado a proteção. No entanto, essas 

reflexões são positivas na perspectiva de que possibilitam pensar sobre um tema ainda pouco 

explorado pela Antropologia. 

A exemplo disso foi o fato que presenciei no dia 02 (dois) de março de 2014, quando 

acompanhava o Maracatu Estrela da Tarde em sua preparação na frente da sede do grupo. Entre 

uma conversa e outra percebi que o bandeirista jogara um objeto no meio-fio de um região da 

rua onde se concentrava o maracatu. Quando visualizei aquele momento, questionei logo ao 

rapaz sobre o significado daquela ação para ele. Ele me pediu para eu falar baixo, pois não 

queria que ninguém soubesse o que ele preparara para sua proteção espiritual, pois, segundo 

ele, cada um deve ter sua própria estratégia de se proteger das energias ruins. Explicou-me que 

aquilo era seu calço, ou seja, os três dentes de alho com casca, que foram preparados pela sua 

irmã, praticante de jurema e representavam um amuleto importante para captar as energias 

ruins, que poderiam atrapalhar sua saúde e desempenho dentro do grupo. Segundo ele, o seu 



83 

 

calço deveria ser finalizado com ritual de jogar os dentes de alho numa encruzilhada, logo no 

início dos primeiros sons da orquestra. Isso levaria embora energias negativas, que pudessem 

atrapalhar seu desempenho no grupo. Aquele objeto representava sua proteção para os dias de 

carnaval. Além disso, observei que outros brincantes também prepararam amuletos e rituais 

particulares para adquirir proteção espiritual. Aguação, banhos, defumação, limpeza com 

folhas, etc. compõem os principais rituais de proteção espiritual individual, que ora são 

utilizados, em certa medida, como confirmação da tradicionalidade do folguedo, e ora 

representam a afirmação da identidade como sujeito espiritual. 

Peter Berger (1985, p. 39-40) considera que o sistema sagrado dos grupos é algo que 

vai além das rotinas cotidianas, ou seja, os rituais sagrados são considerados algo extraordinário 

e potencialmente perigoso para quem não sabe domesticar as forças, que circulam no cosmo 

religioso (Salles, 2010, p. 99) em prol das necessidades do dia-a-dia. “Achar-se numa relação 

correta com o cosmos sagrado é ser protegido contra o pesadelo das ameaças do caos” (Berger, 

1985, p. 39). Nos dias que antecedem ao carnaval, observei que existem uma variedade de 

preparos litúrgicos para saída do maracatu rural, realizados em rituais afro-indígenas (Sena, 

2010, p. 85), que representam a religiosidade do espetáculo e do povo nazareno. Ednaldo faz 

uma descrição desses momentos, que apresento a seguir: 

O primeiro passo de um brincante de maracatu é consultar a jurema sagrada para saber 
o que será necessário naquele ano para proteger o grupo, sabe? Aquilo que o mestre 
vai querer em troca da proteção. Aí o presidente comprar tudo e leva para um dia do 
culto da jurema, geralmente na sexta-feira, dois meses antes do Carnaval, mas às vezes 
alguns deixam pra cima da hora e faz um mês antes. Depois é tudo colocado na frente 
do mestre que utiliza tudo pra atrair boas energias para o presidente e, quando ele [o 
mestre] pede, para o grupo todo. Tudo é feito com muita alegria e seriedade. Às vezes 
você vai ouvir que tudo é um segredo. Não tem segredo, não! É os mesmo que faz no 
terreiro de candomblé no Recife. Tem as oferendas para os mestres e santos e, depois 
é despachado na mata, no rio ou na encruzilhada, porque exu precisa também receber 
sua oferenda.   

Complementando, o Mestre Barachinha me disse que “as pessoas que vivem na jurema 

têm todo um ritual para se prepara para o carnaval, visse! Eles tomam banho de ervas e fazem 

orações para os mestres e santos para que todos possam proteger o grupo do mal-olhado”. 

Portanto, Nazaré da Mata é um espaço de manifestação cultural agregador de diversos 

rituais (Cf. Tambiah, 1985), que caracterizam as relações cotidianas dos nazarenos. O maracatu 

rural é um elemento consolidador das performances, que caracterizam as práticas cotidianas de 

sociabilidade e solidariedade. Neste sentido, as diversas dimensões pontuadas aqui constituem 

um conjunto de práticas rotinizadas, que confirmam a diversidade cultural do município. É a 

partir desse panorama geral do folguedo que pretendo transitar pela travestilidade como 



84 

 

organizadora da vida social por meio da manifestação do gênero e da sexualidade, além de ser 

uma possibilidade de análise dessas dimensões no campo do folguedo popular de Nazaré da 

Mata. 

  



85 

 

CAPÍTULO II 

 
TRAVESTILIDADES EM UM FOLGUEDO POPULAR 
PERNAMBUCANO: 

Refletindo as diversas posições  

 
 
Em diversos grupos de diferentes folguedos os papeis femininos são 
desempenhados por homens; a mulher é proibida de participar. Trata-
se de uma tradição muito antiga presente em civilizações muito 
diferentes – na Grécia Antiga, na Inglaterra ao tempo de Shakespeare 
(Período Elizabetano), no Japão atual. Os papeis femininos são 
desempenhados por rapazes, quase sempre adolescentes imberbes, que 
vestem trajes femininos. A presença desta forma de travestis é sempre 
um sinal de tradicionalismo do grupo e de antiguidade do folguedo. É 
preciso porém distinguir os travestis dos grupos folclóricos tradicionais, 
das outras formas comuns de travestis, mais tipicamente urbanas, que 
se veem nos carnavais e em outras ocasiões: o travesti que busca a 
completa semelhança com a mulher, com quem se identifica 
psicologicamente e o outro que caricata a mulher por deboche, em 
situações que o machismo tipifica como humilhante e ridículas do papel 
social da mulher.  

Roberto E. C. Benjamin (1989, p.42-43) 
 

 

Muitas festas populares no Brasil costumam apresentar a estética de um feminino 

travestido. Como foi dito na epígrafe, essa travestilidade é vista como uma tradicionalidade do 

maracatu e ganha um sentido diferente das outras formas de travestilidade encontradas nas 

relações cotidianas. Todavia, é importante destacar que essa maneira estática de olhar a 

presença da travestilidade em folguedos populares vem sendo investigada pela Ciências 

Sociais, que têm demonstrado a importância de pensar as relações de gênero e sexualidade 

como categorias operantes na formação e manutenção das brincadeiras populares (Sena; Storni, 

2010). 

No texto de Roberto Benjamin, a travestilidade nos folguedos é vista como uma 

manifestação do cômico e, por isso, não pode ser confundida com a travestilidade dos homens, 

que se identificam com os estilos de vida das mulheres. As abordagens folcloristas tendem a 

apresentar a Catita e as baianas dos maracatus rurais tradicionais como contendo um tipo de 



86 

 

travestilidade, que se afasta dos contextos e possibilidades relacionais adotados pelos travestis 

“urbanos”47. Acredito que essa maneira de pensar a travestilidade é apenas uma vertente, pois 

no caso do maracatu rural, ela é vista como um elemento agregador de possibilidades 

relacionais de uma sexualidade que circula dentro e fora do folguedo. No entanto, como 

apresentarei nos próximos capítulos, estes personagens recebem significados e representações 

diferentes, que vão além da encenação no folguedo e ganham significados também na vida 

social dos sujeitos.  

É importante ressaltar também, que os grupos de maracatus rurais vêm incorporando 

em seu corpo de baile um número significativo de homossexuais, permitindo repensar o sentido 

que a travestilidade recebe no conjunto de imagens construídas em torno da masculinidade no 

folguedo. Como afirma Moore (2000, p. 25), “a representação de posições de sujeito fundadas 

no gênero fornece as condições para a experiência de (...) feminilidade e masculinidade como 

qualidades de pessoas situadas”.  

Assim, neste capítulo procuro destacar algumas reflexões sobre travestilidade no 

maracatu rural como parte de um resgate da memória histórica do grupo, bem como, uma 

preparação cênica rotinizada do evento festivo. Além disso, pretendo apresentar também 

algumas abordagens e debates das ciências sociais, enfatizando a travestilidade como elemento 

sociocultural, que transita nos diferentes espaços sociais. À medida que for apresentando estas 

ideias, pretendo exemplificar, quando necessário, com experiências48 vividas pelos sujeitos que 

conheci e conversei ao longo desta investigação. Esta estratégia servirá para situar minhas 

análises no sentido de refletir os contextos apresentados no campo que me remonta a teoria.  

Nas próximas linhas identifico e analiso conceitos importantes na busca de uma 

compreensão das relações, que se constituem por meio do maracatu rural. Embora alguns destes 

                                                           
47 O termo urbano é empregado na literatura para se referir ao estilo de vida das grandes cidades, que concentram 
um número significativo de pessoas em torno de atividades comerciais e industriais. Além disso, estes aspectos 
permitem a constituição de espaços próprios para prática e exibição da sexualidade (Ver Lefebvre, 1978). Sendo 
a travestilidade um desses contextos relacionais. No entanto, concordo em parte com a posição do Benjamim 
(1982) acerca desse debate, mas não se pode desprezar por completo essa discussão, pois de certa maneira, os 
estudos sobre esse tema se caracterizam por ter como referência a dinâmica social do meio urbano. 
48 É importante destacar aqui o que estou chamando de experiência. De acordo com Joan Scott (1998, p. 307) a 
experiência é o processo pelo qual uma pessoa se coloca ou é colocada na realidade social, percebendo e 
compreendendo as relações sociais como subjetivas. Este conceito é significativo para entender como a 
performance é mediada por experiências do sujeito num processo ritualístico que confirma e consolida a posição 
do indivíduo no grupo. Varikas (1994, p. 72) contribui com esse debate ao colocar a história da mulher como um 
foco importante de experiências históricas, que não tem apenas o objetivo de tornar visíveis as experiências, mas 
reafirmar a história como um conjunto de ações humanas providas de sentidos e não o resultado de leis impessoais 
agindo pelas costas dos seres humanos.  



87 

 

não estejam completamente consolidados nos debates das Ciências Sociais, fiz a opção de 

destacá-los no intuito de contribuir com as discussões sobre o tema, levantando novas ideias e 

ratificando aquelas que já se tornaram referências nos estudos antropológicos. Ao refletir acerca 

do maracatu, algumas dimensões se tornaram centrais no meu estudo. Sexualidade, gênero, 

travestilidade, masculinidade e feminilidade são algumas destas, que me permitiram investigar 

o maracatu com novas perspectivas além daqueles descritas e que compõe os estudos 

folcloristas. 

Tendo em vista o que discuti anteriormente, este capítulo encontra-se dividido em três 

partes. Na primeira, situo e proponho o conceito de rurbano para explicar como a sexualidade 

em Nazaré da Mata é permeada de aspectos tanto do rural como o urbano. Neste sentido, os 

novos debates sobre a delimitação entre estes espaços são fundamentais para entender a 

sexualidade do ponto de vista da transitividade de elementos socioculturais presentes na vida 

social. Além disso, identifico algumas abordagens, que acredito serem fundamentais na 

compreensão do maracatu rural sob a perspectiva das relações de gênero. Após as discussões 

sobre masculinidade, gênero e posição das mulheres no folguedo, apresento o primeiro 

maracatu composto exclusivamente por mulheres de Nazaré da Mata, abordando os principais 

elementos de recriação da tradição. Estes possibilitam um importante debate de gênero a partir 

do momento em que as mulheres ligadas à Associação das Mulheres de Nazaré da Mata 

(AMUNAM) 49 criam um maracatu que, em certa medida, representa simbolicamente uma 

reivindicação por um reposicionamento menos desigual50 no folguedo. 

Na segunda parte, sob o ponto de vista do campo de investigação, analiso a dinâmica 

da travestilidade no maracatu rural. A importância deste debate se justifica por haver um grande 

número de estudos, que pensam a travestilidade no folguedo popular sob a perspectiva apenas 

do cômico51 e do grotesco. No maracatu rural é visível dois tipos de travestilidade que ora se 

articulam para compor o folguedo, ora se distanciam por constituírem formas diferentes de 

representar e viver a sexualidade. Neste contexto, destaco a performatividade como um 

elemento significativo para compreender o ritual que envolve o folguedo, guiado pela prática 

social dos brincantes.  

                                                           
49 Esta organização foi fundada em 23/01/1998. A AMUNAM é uma instituição registrada no Conselho Nacional 
de Assistência Social, que promove o fortalecimento das mulheres residentes na Zona da Mata Norte de 
Pernambuco. Por meio de projetos sociais, buscam assegurar a cidadania das mulheres dessa região. Segundo 
Vasconcelos (2012, p. 84), a política de autossustentação financeira é fundamental para entidade.   
50 Veja-se Tamar Vasconcelos (2012, cap. III). 
51 Veja-se Leite Jr. (2011, pp. 222-223) 



88 

 

Outro tema que merece destaque nas discussões sobre performatização da 

travestilidade é o aspecto cômico, que esta dimensão possibilita pela sua característica 

transgressora. Por isso, a travestilidade recebe um sentido singular ao trazer o grotesco como 

reflexo das questões sociais enfrentadas pelos habitantes da zona da mata pernambucana. Na 

terceira e última parte, procuro levantar uma discussão sobre a homossexualidade no maracatu 

rural, a partir das minhas incursões no campo, que vem contribuir para compreender as relações 

sociais vivenciadas pelos homossexuais no meio rural (ou rurbano como venho chamando aqui) 

como mais uma maneira de pensar o espaço de configuração sociocultural da zona da mata 

pernambucana. Ao identificar nos relatos de campo os aspectos de gênero e sexualidade 

recorrentes em Nazaré da Mata, destaco os principais debates teóricos que sinalizam pistas 

importantes para pensar as relações de gênero e sexualidade no maracatu rural, possibilitando 

caracterizar esse folguedo como constitutivo, e aponto debates teóricos que sinalizam para uma 

análise da estrutura social, situando o maracatu rural como um folguedo caracterizador da 

identidade cultural.      

Portanto, nas próximas páginas apresento um conjunto de análises que contribuirão 

para pensar o maracatu rural e, mais especificamente, a travestilidade neste folguedo, 

confrontando o campo com os debates teóricos sobre o tema. Embora esses últimos sejam 

escassos, as reflexões expostas aqui serão positivas na perspectiva de que poderão ampliar a 

compreensão do maracatu para além de uma festa popular, destacando valores de gênero e 

sexualidade que não foram pensados em profundidade, quando observado o maracatu rural. 

 
2.1 Nazaré da Mata: questões de gênero e sexualidade  

A compreensão dos valores e práticas sexuais, que circulam na vida diária dos 

habitantes de Nazaré da Mata só foi possível a partir do meu trânsito entre os vários lugares no 

campo. Circulando nas casas dos brincantes, nas sambadas e nas apresentações de maracatu 

durante o período carnavalesco tive a oportunidade de observar várias situações que contam um 

pouco da dinâmica das relações que as pessoas estabelecem em diferentes contextos. Essas 

experiências me permitiram entrar em contato com o mundo das masculinidades e feminilidades 

manifestadas em situações diárias e que estão presentes de alguma maneira no maracatu rural 

em vários momentos.  

Foi a partir do contato com a vida dos nazarenos, que percebi como os valores e 

práticas ligadas à sexualidade estão intimamente relacionadas às posições de gênero 

socialmente construídas. Portanto, pensar sexualidade num município da zona da mata 



89 

 

pernambucana me levou a destacar alguns aspectos, que serão discutidos nessa parte da 

investigação e permitiram pensar a feminilidade ou a masculinidade como um aporte do gênero 

na elaboração de uma performatização das relações entre homens e mulheres dentro e fora do 

folguedo. De acordo com Schechner (2008, pp. 66-67), o “drama”, o “teatro” e a “performance” 

ocupam um lugar significativo na história da humanidade. Para este autor, a performatização é 

uma característica da cultura humana, que tornou as relações sociais possíveis do ponto de vista 

da organização e manutenção das estruturas societárias. Nesta perspectiva, ele defende a ideia 

de que a encenação é um reflexo das experiências e interações, que os sujeitos estabelecem na 

vida em grupo. 

No primeiro item apresentarei os aspectos mais gerais da geografia de Nazaré da Mata, 

que permitem situar e focalizar como a relação entre os conceitos de urbano e rural vêm 

contribuindo para pensar as relações sociais no mundo contemporâneo e, sobretudo, as relações 

de gênero e sexualidade. Este debate é bastante significativo, pois mostra como a organização 

social do meio urbano e rural não pode ser pensada apenas sob a perspectiva da fragmentação 

dos meios de produção e consumo, nem como um conjunto de posições de gênero e sexualidade 

desvinculadas de um contexto social mais amplo. 

O segundo item destacará alguns elementos conceituais para pensar as questões de 

gênero. Dialogando com a literatura existente sobre esta temática, busco analisar a 

masculinidade e a posição da mulher no maracatu rural a partir do lugar em que o campo me 

posicionou, contextualizando as discussões. Percebo que discutir sobre esse tema requer uma 

atenção para os aspectos atuais e contextuais das relações diárias dos habilitantes, que 

tencionam, em certo sentido, a imagem construída acerca do morador da zona da mata 

pernambucana. Penso que esta seja uma oportunidade de apresentar as diferentes nuances que 

tornam o Maracatu Coração Nazareno como uma maneira de diminuir as desigualdades de 

gênero. 

2.1.1 A sexualidade rurbana de Nazaré da Mata 

De acordo com dados do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE)52 do 

Censo de 2010, Nazaré da Mata é um município pernambucano inserido na Zona da Mata Norte 

do estado, mais precisamente na Mata Setentrional (Ver Figura A, a seguir), com um área de 

unidade territorial de 150,3 km2. Com uma população estimada de 30.796 habitantes, possui 

                                                           
52 Dados no site do IBGE: Disponível em: <http://www.censo2010.ibge.gov.br/sinopse/index.php?uf=26&dados 
=8>. Acessado em: 28/07/2015. 



90 

 

uma densidade demográfica de 204,95 hab./km2. A distância entre Nazaré da Mata e a capital 

de Pernambuco (Recife) é de 65 km e a BR-408 é sua principal via de acesso. 

Além destas características, o IBGE destaca como particularidade a existência de uma 

população urbana (27.182 hab.) e rural (3.614 hab.) (Ver Figura B a seguir). Estas categorias 

são utilizadas de maneira usual como forma de separar aqueles que residem no centro comercial 

e empresarial do município daqueles, que vivem em regiões organizadas com base na atividade 

agrícola. No entanto, esta divisão obedece a uma classificação econômica e política53 bem 

marcada por disputas políticas. A problemática da definição e delimitação dos espaços urbanos 

e rurais deve ser uma questão norteadora dos debates, que envolvem não apenas as relações 

materiais e produtivas como também as multiplicidades socioculturais existentes54. 

 
Figura A – Localização político-administrativa do Município de Nazaré da Mata/PE 

Fonte: Base cartográfica do IBGE/2014 

                                                           
53 É interessante revistar Lefbrève (1978). 
54 Veja-se Wanderley (2000). 



91 

 

 
                                                     Área rural                                       Área urbana 
         

Figura B – Delimitação de área urbana e rural de Nazaré da Mata/PE 
Fonte: Google Earth (adaptado) 

Embora haja uma resistência em compreender o espaço territorial e cultural distante 

dessa divisão dicotômica, alguns estudos vêm mostrando55 a necessidade de repensar este 

contexto, apresentando uma divisão dos lugares caracterizada não apenas por um meio próprio 

de produção econômica ou um território delimitado geopoliticamente, mas como espaços que 

se inter-relacionam em outras dimensões. Esta abordagem vem recebendo críticas por parte de 

antropólogos e geógrafos que divergem das concepções que determinam a separação entre rural 

e urbano, caracterizada por “recortes espaciais específicos ou conjuntos de formas 

materializadas na paisagem” (Biazzo, 2008, p. 139). Deixo claro aqui, que não estou rompendo 

com as concepções de rural e urbano, mas procuro defender as abordagens mais atuais, onde 

urbano e rural são analisados do ponto de vista de um mundo globalizado, entrelaçando e 

agregando outras dimensões socioculturais dos grupos. 

 Estes espaços devem ser utilizados não como um local específico, que possui aspectos 

relacionais de origem agrícola ou industrial, mas como um local onde as práticas dos atores 

sociais são entendidas com base nas construções simbólicas, manifestações ou criações 

culturais concebidas a partir de hábitos e costumes, que estão relacionados a ambas categorias 

(rural e urbano). Complementando essa ideia, Milton Santos (1994, p. 73) opta por considerar 

a cidade e o campo como formas espaciais, enquanto o rural e o urbano se referem ao conteúdo 

social dessas formas. Isto possibilita compreender o espaço físico como elaborado e constituído 

                                                           
55 Veja-se Sposito e Whitacker (2006). 



92 

 

por aspectos socioculturais resultantes de um conjunto de configurações articuladas pela 

subjetividade do grupo.  

Acredito que este debate também apoia o debate acerca de um habitus (modo de vida) 

defendido por Bourdieu (2009, p. 60), como um princípio gerador e um sistema classificatório 

das práticas sociais, que podem significar as relações sexuais e de gênero observadas em Nazaré 

da Mata. Isto se torna possível a partir do momento em que as interações observadas dentro e 

fora do maracatu são performatizadas e referenciadas nas conversas diárias no âmbito familiar, 

no trabalho, na rua, na praça, na igreja, etc.   

Nesta linha de pensamento, ruralidades e urbanidades se tornaram expressões bastante 

empregadas para explicar os conteúdos de construções sociais dos espaços geográficos onde as 

manifestações culturais são marcadas por modos específicos de vida dos municípios fora das 

Regiões Metropolitanas. Para Biazzo (2008, p. 143),  

Ruralidades e urbanidades são racionalidades ou lógicas. Manifestam-se por meio de 
nossos atos, através das práticas sociais. Na esfera dos sujeitos, são conteúdos 
incorporados no curso da vida. Na esfera das instituições ou agentes coletivos, são ora 
incorporados, ora herdados. De qualquer modo, são representações provenientes de 
diferentes universos simbólicos, reproduzidos por cada indivíduo em seu convívio 
social. 
 
 

  Dessa forma, Nazaré da Mata não pode ser vista como um espaço geográfico onde 

predomina um estilo de vida campestre, fragmentado e dissociado de uma urbanidade. Este 

local é constituído de um grande número de relações socioculturais, que precisam ser levados 

em consideração para a compreensão das práticas sociais. Assim, a categoria de rurbano serve 

como um instrumento importante para entender a dimensão sexual dos nazarenos, pois a 

circularidade de práticas e valores, permeadas pela sexualidade, só é possível quando 

relacionada ao processo de continuidade entre estilos de vida urbano e rural. Sobre isso, Durán 

(1998, p.81) complementa afirmando que “entre o urbano e a ruralidade não há uma ruptura e 

sim uma continuidade”, e Nazaré da Mata é um exemplo desse processo. No dia-a-dia do 

município, notei muitos contextos que não podiam ser compreendidos com base na antiga 

classificação de rural e urbano, onde as ações de atores sociais são fragmentadas/seriadas sem 

nenhuma conexão com outras redes de relações (Foucault, 2007, p. 114). 

Então, o processo de continuidade entre ruralidade e urbanização é resumido sob a 

noção de rurbano. No entanto, para entender o que estou chamando de sexualidade rurbana de 

Nazaré da Mata se faz necessário compreender os aspectos do rural e do urbano que se conectam 



93 

 

na formação de um estilo de vida rurbano. “A noção de urbanização está igualmente vinculada 

à ideia de uma aproximação entre o campo e a cidade, particularmente no que diz respeito ao 

acesso de seus respectivos habitantes aos bens e serviços disponíveis na sociedade” 

(Wanderley, 2000, p. 126). Em contrapartida, segundo Carneiro (2003, p. 58), a ideia de 

ruralidade se refere ao processo social, ou ao processo de transformação do “mundo rural” e 

faz referência não exatamente a um espaço ou a um modo exclusivo de vida, porém às 

“manifestações” de uma combinação entre espaço, condições de vida e integração com o 

contexto social mais amplo. Neste sentido, segundo Biazzo (2008), a novidade está em incluir 

o urbano no rural (e vice-versa), tendo a consciência de que um é pensado ou construído a partir 

do outro. 

Concordo com Abramovay (2000, p. 03), quando afirma que “o rural não é definido 

por oposição e sim na sua relação com as cidades”. Neste sentido, é considerada distorcida a 

ideia de que há uma vinculação do espaço rural à ausência de serviços, de cidadania e ao atraso, 

e de que a implementação desses representam a “urbanização do campo” (Abramovay, 2000, 

p. 27). Dessa maneira, também é questionável o discurso que toda aglomeração deve ser 

considerada cidade, já que essa possui um número mínimo de serviços. Portanto, a rurbanidade 

vem situar os debates defendendo o trânsito entre os espaços, que foram construídos 

imageticamente ao longo da história. Nesse sentido, não significa romper com estilos de vida 

historicamente condensados pela tradicionalidade, mas admitir que estes exercem uma relação 

dialética, onde influenciam e são influenciados por outros contextos.  

Por sua vez, percebe-se a existência de vários estudos que tratam da sexualidade como 

parte da dimensão sociocultural dos sujeitos, mas no que se refere à sexualidade como 

caracterizada por elementos do meio rurbano ainda é ínfimo56. Isto termina por criar uma ideia 

preconcebida das relações e rituais cotidianos do que se convencionou chamar de meio rural, 

embora se perceba a visualização e divulgação de novos cenários sexuais nestes territórios. Nas 

minhas visitas às sedes de maracatu percebi que os moradores de Nazaré da Mata utilizam de 

artifícios linguísticos bem elaborados para falarem de suas experiências sexuais e também para 

apontar e classificar as práticas sexuais de outros habitantes do município. Num desses dias 

                                                           
56 Veja-se o artigo de Marques e Perilo. O “rural” e o “urbano” em estudos de gênero e sexualidade: 
etnografia, agência e mediação. VII Congresso Internacional de estudos de diversidade sexual e de gênero. 
Associação Brasileira de Estudos de Homocultura, UFRG, Porto Alegre, pp. 01-12, 07 a 09 de maio de 2014. Este 
apresenta de maneira sintética os estudos que vem pensando a sexualidade no meio “rural” e “urbano” como 
caracterizadora de uma nova sexualidade permeada por aspectos práticos, que os teóricos consagram como 
pertencentes a cada um desses espaços.  



94 

 

quando conversava com Marcos sobre os problemas que ele enfrentava na organização do 

maracatu, aproximou-se Carlos, um rapaz que o auxilia na preparação do maracatu, que não 

hesitou em chamar nossa atenção para os trejeitos de homens e mulheres que por ali passavam. 

Transcrevo a seguir um trecho de sua fala, que exemplifica minhas reflexões: 

Carlos – Olha isso! Dizem que ele é bicha por só andar rebolando...isso é um 
viadinho, né? 
Marcos – Deixa a vida dos outro, rapaz! Tu não sabe de nada pra ficar falando... 
Carlos – E precisa saber... Olha, como ele fala com as mãozinhas... assim, olha 
[gesticulando com as mãos]. Outra coisa, Marco... quando se diz alguma coisa, ou 
você é ou será [risos]. 

E segue: 

Carlos – O que tu acha de Vanessa (nome fictício)... não parece uma rameira? 
Marcos – Conheço a mãe dela... Parece que ela foi presa, porque tava com uma pessoa 
errada, tu sabe, né? 
Carlos – Ela é de todos... já se entregou na vida.   
 

A medida que ia sinalizando os sujeitos de suas observações, Carlos os classificava. 

Esse tom rotulador de Carlos tinha para ele um importante papel de identificar e localizar os 

sujeitos no contexto social, esperando daqueles com quem ele compartilhava as observações, a 

legitimação e consolidação do que diziam os seus pares. Marcos ainda sinalizou com a cabeça, 

concordando com Carlos, que iniciaram um grande debate sobre o que aquelas pessoas faziam 

em suas vidas pessoais. Isto me fez resgatar a reflexão que Marques e Perilo (2014, p. 02) 

elaboram sobre as relações sociais nos novos contextos rurais. Segundo estes autores, as novas 

ruralidades são constituídas por sociabilidades, permitindo que se lance mão de uma reflexão 

sobre a sexualidade dos atores que povoam este espaço em trânsito57.  

Como já sinalizado anteriormente, o rural vem se transformando diante de diferentes 

dinâmicas, principalmente daquelas ditadas pela globalização, que redesenhou as relações entre 

os países por meio de novas tecnologias de comunicação, de investigação e de transporte58. Isto 

vem provocando uma diminuição significativa da diferença no espaço entre urbano e rural, não 

apenas nas relações de trabalho, que perderam a rigidez e tornaram-se flexíveis, mas este 

processo vem afetando a estrutura social, principalmente a identidade das comunidades 

afastadas dos grandes centros populacionais, mexendo com os sujeitos históricos de cada 

                                                           
57 CAMBRUZZI, Claudia; RUBIM, Linda. A sexualidade da mulher rural: rupturas e continuidades. 
Disponível em: <http://grupomiradas.com.br/uploads/arquivos/2015/04/01428938058.pdf>. Acessado em: 
20/05/2015. 
58 Para Ferreira (2002, p. 41), “há uma revitalização rural em curso, mesmo que desigual em diferentes territórios. 
Certas regiões passam por processos contínuos de exclusão e marginalização, ao passo que outros territórios rurais 
detêm chances de trabalho, de cultura e sociabilidades que são cada vez mais valorizadas”. Isto tem um reflexo 
sobre a maneiras como estão sendo pensandas outras dimensões das relações humanas como a sexualidade, os 
papeis de gênero, etc.  



95 

 

lugar59. Assim, o rural se tornou uma categoria permeada por novas e velhas funções, onde o 

antigo e o novo ganham a evidência necessária para a manutenção das relações sociais com 

base numa prática social coletiva e subjetiva. A este processo Milton Santos (2004, p. 136) 

chama de “rugosidades do espaço”, onde a desconstrução do espaço não se baseia apenas na 

destruição ou construção de objetos estáticos, mas também de relações que unem os diferentes 

momentos distintos ao longo da história.  

É a partir desse quadro teórico que a sexualidade no contexto de Nazaré da Mata pode 

ser pensada, tendo por referência às concepções de uma vida geográfica e social em 

transformação. Partindo da ideia de que a sexualidade é marcada pelo contexto cultural, 

Foucault (1994, p. 86) a define como “uma elaboração social que opera dentro dos campos do 

poder, que se utiliza de mecanismos sutis e delicados, além de vir e estar em toda parte, provém 

de vários lados e engloba tudo que se faz necessário”. Esta definição é pertinente quando penso 

a sexualidade circulante nos espaços, que frequentei em Nazaré da Mata, como um conjunto de 

características proveniente de diferentes dimensões da prática social que norteiam o dia-a-dia 

dos citadinos. Isso me fez lembrar da fala de Fifia (Fernando). Quando estávamos na sala de 

sua casa, ele afirmou que o sexo em Nazaré da Mata tem um poder impressionante, pois “todos 

vivem olhando pro’ fundo dos outros, nas ruas as pessoas me olham, parecendo que querem 

controlar minha bunda...às vezes fico constrangido, mas como a maioria eu conheço e gostam 

de mim, eu passo e pronto! ”. 

No entanto, é preciso destacar que este tipo de controle das práticas sexuais nos 

diferentes modos de expressão não é exclusivo de Nazaré da Mata, mas ela circula com certa 

liberdade neste espaço, mediando relações importantes dentro dos grupos comunitários. Além 

disso, quando observo o maracatu rural como um folguedo popular constituído por 

subjetividades pertencentes a estes espaços, não posso deixar de considerar que a brincadeira 

agrega estas práticas de controle da sexualidade, onde velhas e novas configurações sexuais 

convivem mutualmente. Embora, a sexualidade possa operar no campo da vida social, 

rompendo com determinadas normas, percebo que em Nazaré da Mata, a sexualidade não 

representa um completo agenciamento das relações de gênero historicamente construídas no 

passado, mas uma reconfiguração da maneira de entender e pensar dos sujeitos a partir de seus 

contextos cotidianos, que se articulam com a estrutura no intuito de situar estes sujeitos em 

situações sociais e ritualísticas significativas para o grupo. 

                                                           
59 CAMBRUZZI; RUBIM, Op. Cit., p. 02. 



96 

 

Os papeis de homens e mulheres em Nazaré da Mata são sempre fáceis de identificar 

e já foram debatidos por estudos, que tratam das relações de gênero e sexualidade na zona da 

mata pernambucana. Segundo, P. Scott (2010, p. 19) ao analisar as relações entre gênero e 

geração em contextos rurais conclui que,  

Ser de um sexo ou de uma idade tem tantas implicações na vida cotidiana, que algumas 
das estratégias individuais mais marcantes do mundo contemporâneo são das pessoas 
tentarem fugir da categorização recebida, investindo em performances que as retiram 
dela ou, pelo menos, demonstrarem a capacidade das pessoas utilizarem as 
categorizações ao seu próprio uso e gosto. São homens querendo ser mulheres e 
mulheres querendo ser homens, jovens querendo ser adultos e idosos querendo ser 
jovens, e assim ad infinitum (...). 
 
 

Esta possibilidade de um agenciamento da sexualidade torna relevante pensar formas 

(re)elaboradas das identidade de gênero no espaço de Nazaré da Mata. No entanto, o poder 

como mecanismo de estruturação da sexualidade vivida neste território ainda é um elemento 

determinador das relações, mas como aponta Barduni Filho et ali (2010, p. 09), a sexualidade 

no meio rural requer características específicas, que estão presentes no discurso do cotidiano 

do espaço privado e público, definindo masculinidades e feminilidades.  

Em dezembro de 2012, quando passei a observar mais de perto as relações entre os 

brincantes dos grupos de maracatu de Nazaré da Mata, percebi aspectos significativos em 

relação a sexualidade destes sujeitos. Ouvindo o que eles diziam sobre a(o) esposa(o), as(os) 

amantes, as(os) companheiras(os)60, notei que a sexualidade é uma categoria ainda circunscrita 

por aspectos do campo do dimorfismo sexual, assim, homem e mulher ganham um significado 

de masculinidade e feminidade consolidando em certa medida a heternormatividade 

hegemônica61.  

Como exemplo cito um fato que ocorreu durante minha participação nas sambadas Pé 

de Barraca. Eu estava conversando com alguns brincantes e mestres que acompanhavam as loas 

improvisadas pelo mestre Bil na sambada do Maracatu Leão Tucano. O assunto era a 

quantidade e a qualidade das loas, quando o Mestre Manoel nos abordou e, com um ar 

                                                           
60 Estas categorias foram recorrentes nas conversas informais que tive ao longo desta investigação. É importante 
destacar que estes termos surgiram tanto nos discursos de pessoas que moram no centro da cidade como daquelas 
que residem em sítios e fazendas espalhadas pelo município. Diante disso, estou pensando que estas categorias 
não estão permeadas apenas por definições tradicionais de conjugalidade, mas por outros conceitos/ideias que 
tornou as relações de concubinato, de parcerias possíveis no âmbito do cotidiano dessas pessoas. É partir da 
utilização de uma linguagem diferenciada, transformada, resignificada por meio de gestos, termos, expressões, que 
os contextos tradicionais vão ganhando novos sentidos. Isto caracteriza também o que se chama hoje de uma nova 
ruralidade ou um estilo rurbano de relações.   
61 Veja-se também Butler (2000) acerca do conceito de heteronormatividade 



97 

 

indignado, disse não deixaria sua esposa participar das sambadas daquele jeito, apontando e 

referindo-se às mulheres que dançavam descontraídas no ritmo das loas. Ele disse que “só existe 

dois sexos, o homem e a mulher, e pra que elas ficar na sambada bebendo e se misturando com 

os homens... a mulher tem uma regra assim como os homens...e ela existe desde que eu me 

entendo por gente”. 

Foster (2001, p. 19) ajuda a pensar este aspecto, afirmando que: 

Por heteronormatividade, entende-se a reprodução de práticas e códigos 
heterossexuais, sustentada pelo casamento monogâmico, amor romântico, fidelidade 
conjugal, constituição de família (esquema pai-mãe-filho(a)(s)). Na esteira das 
implicações da aludida palavra, tem-se o heterossexismo compulsório, sendo que, por 
esse último termo, entende-se o imperativo inquestionado e inquestionável por parte 
de todos os membros da sociedade com o intuito de reforçar ou dar legitimidade às 
práticas heterossexuais. 

Assim, é a partir da normatização de certos atos, que nossas identidades são criadas e 

mantidas sob controle. Esses atos são, para Butler (2000, p. 21), performativos, pois “a essência 

ou a identidade que pretendem expressar são fabricações manufaturadas e sustentadas por 

signos corpóreos e outros meios discursivos”. Todavia, não poderia deixar de destacar, que a 

rigidez desses atos performativos no discurso sexual circula no mundo social de Nazaré da Mata 

quando os habitantes convivem com uma variação de regras e condutas da prática social. 

Parentes, vizinhos, amigos que vivem uma sexualidade considerada ainda “desviante” são 

incorporados como atores de uma sexualidade, ora pensada como “natural”, ora como desvio 

de uma conduta do que se considera sexualmente natural do ser humano62.  

No que se refere ao maracatu rural, a sexualidade se apresenta como um elemento 

definidor de posições e possibilitadora de experiências compartilhadas por seus membros, já 

que este folguedo se constitui um importante fator da identidade do município de Nazaré da 

Mata e, portanto, o que se pensa sobre o contexto mais amplo deve ser aplicado em certa medida 

à brincadeira, que potencializa e reafirma seu papel consolidador de uma subjetividade 

ritualizada (performatizada) anualmente durante os períodos de Carnaval. 

Embora a prática social ainda esteja permeada por um discurso da sexualidade voltada 

para uma padronização biológica, que reproduz o poder exercido pela heterossexualidade com 

base na atuação de instituições sociais, os homossexuais de Nazaré da Mata que conheci e 

conversei mostraram-se como sujeitos “que aderem com tanto afinco à sua categoria, que 

batalham em todas as frentes para que sejam beneficiados, justamente por fazer parte dela” (P. 

                                                           
62 Veja-se Costa (1999, p. 77). 



98 

 

Scott, 2010, p. 19), e por acreditar que necessitam de um momento de afirmação e conquista de 

um espaço próprio, onde a sua maneira de viver a sexualidade representa um importante 

elemento de pertencimento.   

A sexualidade como é um campo de tensões relacionais entre aqueles, que reproduzem 

os esquemas referenciados na lógica organizativa do gênero, e aqueles que veem a ruptura das 

normas dicotômicas do masculino e do feminino como uma maneira de tornar as suas práticas 

sociais visíveis e evidentes, possibilitando lutar e demarcar um espaço próprio de atuação em 

seus grupos comunitários, mesmo que estas relações estejam sempre referenciadas na prática 

social institucionalizada. Ao falar sobre sua homossexualidade, Diassis (baiana do Maracatu 

Estrela da Tarde) afirma que muitos aceitam sua condição, mas que “outros ‘machos’ me veem 

como algo estranho. Mas isso é apenas um motivo a mais para que eu me sinta mais mulher, 

pois muitos que falam de mim já tentaram ‘ficar’ comigo. Ser bicha aqui precisa fechar”.  

Ferreira (2008) realiza um estudo do pequeno vilarejo no sertão do Ceará chamado 

Goiabeiras (pseudônimo) acerca das práticas sexuais dos camponeses. Através de exemplos 

etnográficos, o autor mostra como as práticas homoafetivas se dinamizam em plantações da 

região, comparando-as as pegações em espaços públicos existentes no meio urbano. Este 

trabalho termina por criticar as teorias da homossexualidade que se baseiam em práticas 

experienciadas em meios urbanos, por tornarem invisíveis práticas estratégicas de vivências 

homoeróticas no meio rural. Gontijo e Costa (2012) contribuem para o debate ao analisar a 

diversidade sexual e de gênero a partir da dinâmica do negócio agrícola no Piauí. Para estes 

autores, os padrões hegemônicos de normalidade da sexualidade em espaços rurais são 

(re)interpretados e experimentados em contextos culturais distintos, possibilitando o 

surgimento de sujeitos constituídos de novas moralidades e também de novas legalidades 

(Gontijo; Costa, 2012, p. 174). Percebe-se neste debate uma sexualidade pautada por “um 

conjunto de formações discursivas que se encontram em relação de concorrência, em sentido 

amplo (...), definindo-se, assim, as discursividades dominantes e instauradoras de verdades e as 

discursividades dominadas” (Maingueneau, 1993, p. 116). 

Na conjunção do espaço rurbano como um local que agrega características distintas 

entre o rural e o urbano, nota-se que a sexualidade e o gênero são acionados como ordenadores 

da vida social na perspectiva de que os sujeitos estabeleçam valores e normas de relacionamento 

entre si. Ellen Woortmann (1995) sinaliza que há no espaço rural uma cultura de divisão de 

papeis executadas por homens e mulheres. A autora aponta que aos homens cabe o trabalho 



99 

 

mais pesado em consonância com suas aptidões possibilitadas pela sua biologia. Assim, fazem 

parte de atributos do homem abrir a mata, cuidar do gado, cortar a madeira; enfim, atividades 

relacionadas a força física. Já para a mulher, as atividades destinadas a ela estão dentro daquilo, 

que se consagrou no debate de gênero, como um amálgama do binarismo, pois seu corpo é 

condicionado ao trabalho de cuidado com a horta, com a casa, com a preparação dos filhos para 

a reprodução desse modelo social rural por herança, e o próprio cuidado do esposo, sendo este 

último talvez a mais importante função da tarefa da esposa. Neste sentido, Barduni Filho (s/d, 

p. 7), reforça que “a mulher enquanto conjugue é possuidora de mesmos direitos e possui uma 

participação majoritária no âmbito da casa, ao menos no sentido do trabalho doméstico”. 

Mesmo assim esta participação se dá por meio de valores e normas de gênero e sexualidade já 

existentes nas redes de sociabilidade dos sujeitos. 

Para Bourdieu (2007), este mecanismo possibilita a circularidade de um arsenal 

linguístico que reforça ou exclui certos discursos em detrimento de outros para manutenção de 

uma moral compartilhada pelo grupo, “cuja eficácia reside justamente na possibilidade de 

ordenar o mundo natural e social através de discursos, mensagens e representações, que não 

passam de alegorias que simulam a estrutura real de relações sociais” (Bourdieu, 2007, p. 14), 

permitindo a legitimação do sistema de dominação vigente. 

Considero que a sexualidade como dimensão ampla da vida do indivíduo deve ser 

compreendida e abordada por meio dos aspectos culturais e sociais, inerentes às práticas sociais 

dos sujeitos. Por isso,  

Hoje em dia a “sexualidade” tem sido descoberta, revelada e propícia ao 
desenvolvimento de estilos de vida bastante variados. É algo que cada um de nós 
“tem”, ou cultiva, não mais uma condição natural que um indivíduo aceita como um 
estado de coisas preestabelecido. De algum modo, que tem de ser investigado, a 
sexualidade funciona como um aspecto maleável do eu, um ponto de conexão 
primário entre o corpo, a auto-identidade e as normas sociais (Giddens, 1993, p. 25). 
 

Assim, a sexualidade rurbana em Nazaré da Mata se configura como um emaranhado 

de práticas sexuais, que transitam entre as proibições e os agenciamentos das subjetividades, 

envolvendo práticas e desejos associados à satisfação, à afetividade, ao prazer, aos sentimentos, 

ao exercício da liberdade e à saúde, num jogo de conflitos e tensões provocadas pelas 

contradições existentes na própria estrutura social. Portanto, a utilização de um vocabulário, 

permeado por nomes, pronomes e apelidos que caracterizam os membros dos grupos 

comunitários em Nazaré da Mata, permite uma classificação, combinada com sistemas de 

valores concorrentes. Brandes (1985, p. 39), ao elaborar uma etnografia sobre um grupo 



100 

 

comunitário de Andaluzia, destaca a importância dos vocabulários elaborados pelos homens 

para classificar e nomear os fenômenos, porém afirma também que esta linguagem é 

possibilitadora de definições da sexualidade masculina que se consolida com as posições de 

gênero no grupo comunitário. Para este autor, esta gramática da subjetividade não garante a 

ninguém um senso seguro da identidade social, mas “permite apoderar-se de títulos, endereços 

e nomes que expressam seu sentimento de classificação e manipulação de seu lugar no sistema, 

um sistema que todas as pessoas parecem achar hostil, mas que se torna inevitável” (Brandes, 

1985, p. 40). 

Ao perceber que a sexualidade em Nazaré da Mata é uma dimensão que está no campo 

tensional entre as práticas sociais e o conjunto de poder simbólico utilizado pelas instituições 

para manter o controle de valores e de uma moral institucionalizada pela sociedade, noto uma 

variação significativa de contornos sexuais (como a travestilidade performatizada no folguedo), 

que representam uma dinâmica das forças atuantes no sujeito enquanto ator da vida social. 

Neste sentido, não posso deixar de destacar que as normas sexuais presentes entre os nazarenos 

são baseadas na lógica social dominante. Controlar a sexualidade dos habitantes pelo discurso 

simbólico é uma forma de limitar exageros, que vão na contramão da lógica natural e social 

instituída pela cultura de gênero da sociedade ocidental capitalista (Cf. Marques; Perilo, 2014).   

Então, pensar numa sexualidade rurbana com características próprias de dois mundos 

tradicionalmente colocados como opostos requer um olhar para a relação existente entre 

sexualidade e posições de gênero. Este último pode nos dizer muito a respeito de práticas 

sociais, quando confrontadas com o maracatu rural. Sendo assim, novas reflexões se tornam 

evidentes, permitindo pensar sobre o que a literatura vem debatendo acerca da masculinidade e 

feminilidade e, como estas classificações aprecem no maracatu. 

 
2.1.2 A questão do gênero no maracatu rural  

O gênero enquanto categoria de estudo da Antropologia se tornou importante 

instrumento de compreensão de fenômenos que envolvem os mundos masculino e feminino no 

contexto das relações de poder. Nesta perspectiva várias abordagens se destacam, onde as 

experiências com o feminino e o masculino ritualizadas e simbolicamente compartilhadas no 

cotidiano dos sujeitos são pensados sob diferentes ângulos. Para Vance (1995, p. 21), as 



101 

 

produções de Bronislaw Malinowski e Margareth Mead63 são consideradas as precursoras 

desses estudos e são incluídas em modelos de abordagens chamadas por ela de Influência 

cultural da sexualidade (1920-1990), onde a sexualidade é representada como um material 

moldável sobre a qual a cultura possui um papel fundamental na formação de comportamentos 

e de atitudes sexuais que rejeitam os essencialismos e as universalizações.  

Os estudos dessa época tinham como foco os “relatos etnográficos de sociedades 

singulares cujos costumes sexuais apresentavam um forte contraste com os do leitor 

euroamericano” (Vance, 1995, p. 18). Neste sentido, a cultura ganha um significado especial, 

quando é vista como fonte de encorajamento e desencorajamento da expressão de atos, atitudes 

e relacionamentos performatizados no contexto social do grupo. Assim, gênero deve ser 

compreendido como as interações humanas significadas pelo sexo, isto é, as relações simétricas 

ou assimétricas, hierárquicas ou igualitárias entre os sujeitos devem levar em consideração as 

outras dimensões do gênero, como a sexualidade, o parentesco e o poder. Portanto, o gênero 

diz respeito à construção social dos masculinos e dos femininos, que não determina a priori a 

existência de uma desigualdade inerente entre homens e mulheres (no sentido biológico); pois 

o gênero pode ser construído independentemente do sexo (Rubin, 1993, p. 03). 

Com a ideia de desnaturalização da opressão das mulheres, Gayle Rubin trouxe 

ferramentas analíticas importantes para os estudos de gênero. O foco principal dessa autora foi 

a gênese da opressão e subordinação social das mulheres. Quando se questiona sobre o que 

torna a fêmea da espécie humana uma mulher domesticada, Rubin motiva um debate em torno 

do sistema cultural que torna a sociedade centrada na figura masculina.  

Para a autora, a divisão sexual do trabalho foi um artifício para estabelecer a 

dependência entre homens e mulheres, instituindo uma troca e garantindo a procriação. Este 

mecanismo possibilitou que a heterossexualidade passasse a ganhar o estatuto de normalidade 

                                                           
63 No texto de Malinowski, “A vida sexual dos selvagens”, apresenta as relações no amor, no casamento e na vida 
tribal entre homens e mulheres das Ilhas Trobianad. Neste trabalho Malinowski analisa a relação entre os sexos 
como uma dimensão permeada pela cultura (a erótica é apenas uma das instâncias desse encontro) e por isto o 
autor aborda também o contexto, isto é, os estatutos legais, as relações domésticas, as funções econômicas, a 
mitologia e a magia. Em “Sexo e Temperamento”, Margareth Mead questiona as noções mais comuns dos papéis 
sexuais ao comparar os padrões norte-americamos estabelecidos para homens e mulheres com aqueles circulantes 
em três grupos étnicos da Nova Guiné. O comportamento feminino nas Sociedade Ocidentais industrializadas é 
caracterizado como "dócil, maternal, cooperativo, não agressivo e suscetível às necessidades e exigências alheias", 
e o comportamento masculino é relativamente oposto a essa caracterização. Tomando esses padrões como 
referência, Mead sustenta a ideia de que nas três tribos os comportamentos são diferentes para homens e mulheres. 
Diante disso, esses autores inauguram os estudos de gênero na Antropologia, contribuindo para novos estudos que 
vem investigando os fatores determinantes de dominação masculina e seus desdobramentos históricos nas 
diferentes sociedades.  



102 

 

para as relações de gênero. As diferenças entre homens e mulheres, além das discussões de 

naturalidade, são formas de anular possíveis traços masculinos nas mulheres e femininos nos 

homens, visando uma oposição reguladora entre eles. A partir desse debate, Gayle Rubin (1993, 

p. 02) elabora o sistema de sexo/gênero como uma possibilidade de compreender a vida social 

dos sujeitos, ou seja, um conjunto de arranjos sociais onde a sexualidade anátomo-fisiológica é 

transformada em ação culturalmente construída e através dos quais as necessidades sexuais são 

satisfeitas. Por isso, em alguns grupos, as personalidades e os papeis sexuais são baseados nas 

relações de gênero. 

Diante desse ponto inicial, outros conceitos de gênero vão surgindo com os estudos 

das feministas acadêmicas e ganham espaço nas reflexões antropológicas sobre a diferenciação 

de gênero na prática social. A partir dos seus estudos sobre os melanésios, Marilyn Strathern 

(2006, capítulo I), pensa o gênero como um tipo de diferenciação categórica, que assume 

conteúdos específicos em contextos particulares, ou seja, o gênero é pensado como categoria 

empírica, como um operador de diferenças não preestabelecidas, mas que marcam e que só 

podem ser compreendidas contextualmente. Assim, 

Entendo por “gênero” aquelas categorizações de pessoas, artefatos, eventos, 
sequências etc., que se fundamentam em imagens sexuais – nas maneiras pelas quais 
a nitidez das características masculinas e femininas torna concretas as ideias das 
pessoas sobre a natureza das relações sociais. (Strathern, 2006, p. 20). 

Paulo, é um brincante de Catita que conheci assim que cheguei em Nazaré da Mata. 

Em uma conversa que tivemos no Parque dos Lanceiros antes de iniciar as apresentações das 

sambadas dos grupos de maracatu da cidade, disse-me que o homem e a mulher:  

É uma coisa que as pessoa de Nazaré colocam na cabeça da criança para dizer o que 
é de um e do outro na vida. Eu acho que isso é bom, porque tem coisa que o homem 
faz que a mulher não pode fazer ou não gosta de fazer, então pra manter a paz entre 
eles cada um aprender logo cedo o que é do homem e da mulher.  
 

Dessa forma, o gênero como uma maneira de manifestação do ser mulher ou ser 

homem possibilita uma compreensão das configurações inventivas, que são possibilitadas por 

estas categorias na relação com o cotidiano dos sujeitos. É importante ressaltar também que as 

normas sociais criadas para o gênero limitam em certa medida as ações individuais no intuito 

de tornar o gênero um instrumento de controle social dos sujeitos. Por isso, a possibilidade de 

reelaboração da dicotomia homem/mulher, masculino/feminino está sempre condicionada aos 

arranjos de poder criados pela sociedade como uma força ordenadora e classificadora das 

relações que unem os sujeitos. 



103 

 

Henrietta Moore (2000, pp. 15-16), destaca que a obediência e a resistência tem sido 

um tema bastante importante desde a década de 1960, quando se iniciou as reformulações 

radicais das noções de social e cultural como um instrumento necessário para repensar o lugar 

no sujeito dentro das estruturas de poder e dominação, onde “cada indivíduo tem uma história 

pessoal, e é na interseção dessa história com situações, discursos e identidades coletivas que 

reside a relação problemática entre estrutura e práxis, e entre o social e o indivíduo”. Portanto, 

a análise do gênero em contextos sociais festivos se coloca como um ponto de fusão entre as 

histórias individuais dos sujeitos e a prática social circulante no grupo a que pertencem. Neste 

contexto, a reprodução ou a resistência são formas ou aspectos da subjetividade que ganham 

sentido nas estruturas de diferença que marcam o masculino e o feminino. A relação entre 

identidade de gênero e discurso de gênero parece em certa medida situar o sujeito em dois polos, 

a partir das possibilidades de arranjos interacionais permitidos pelo grupo.  

No campo da ruptura com a estrutura, Giddens (2009, p. 06) entende a possibilidade 

de agência a partir de um modelo de estratificação da ação do sujeito, no qual “o monitoramento 

reflexivo da atividade é uma característica crônica da ação cotidiana e envolve a conduta não 

apenas do indivíduo mas também dos outros”, ou seja, as pessoas não apenas controlam e 

regulam o comportamento social dos outros, mas também esperam que os outros os controlem, 

monitorando cotidianamente os aspectos sociais e físicos. Assim, as relações de gênero se 

constituem de motivações da ação do sujeito por parte do grupo, que racionaliza esta ação e 

monitora a ação e é monitorado. É assim, que Giddens (2009, p. 08) explica o surgimento da 

consciência discursiva e prática da ação humana. É a partir dessas possibilidades que o sujeito, 

mediado pela prática relacional cotidiana, oscila entre o que é permitido viver pelo gênero – 

reproduzindo as normas e regras –, do que é construído pelo gênero, possibilitando ao sujeito 

romper com a estrutura por meio da agência.     

Joan Scott (1996, p. 11) se aproxima das ideias de Rubin ao definir o gênero como um 

elemento constitutivo das relações sociais, percebidas entre os sexos como uma forma de 

significar as relações de poder. Como categoria útil para análise histórica, a autora compreender 

as relações de poder possibilitadas pelo gênero com base em quatro elementos relacionados 

entre si. O primeiro se refere ao gênero como um conjunto de “símbolos culturalmente 

disponíveis que evocam representações múltiplas”. É importante destacar que estas 

representações são percebidas como frequentemente contraditórias, pois as relações de poder 

envolvidas no gênero recebem configurações com base numa lógica, nem sempre linear, das 

relações sociais. 



104 

 

No segundo elemento, a autora destaca que as instituições normativas colocam em 

evidência interpretações do sentido dos símbolos envolvidos no gênero. Isto cria uma limitação, 

que toma forma na oposição binária, afirmando o sentido de homem e mulher, de masculino e 

feminino. O terceiro se refere à noção do político nos estudos de gênero, referenciada nas 

instituições e organizações sociais, que permitem investigar e descobrir a natureza do debate 

ou da repressão possibilitando a ideia de fixidade e permanência atemporal da representação 

binária dos gêneros. Por fim, a autora destaca que o gênero deve ser entendido como uma 

identidade subjetiva, isto é, as identidades de gênero são realmente construídas” e se relacionam 

“com toda uma série de atividades, organizações sociais e representações culturais 

historicamente situadas” (J. Scott, 1995, p. 12). Este último elemento possibilita defender a 

ideia do gênero como uma dimensão construída na prática social, contribuindo com a 

organização das manifestações populares à medida que se configuram como dinâmicas 

relacionais.  

Por sua vez Sherry Ortner (2007), ao revisar a teoria da prática no final da década de 

1970, destaca a importância da subjetividade e da prática social na compreensão da oposição 

estrutura/agência. Ao levantar um debate sobre a dominância masculina universal, a autora 

amplia a reflexão dizendo que essa dominância masculina é coexistente de outros modelos de 

relações de gênero, que caracterizam as misturas e relações entre os elementos da interação 

social. Este processo é importante para compreender as mudanças de poder na ordem cultural 

ou institucional, e “isso significa, por sua vez que a reprodução social nunca é total; é sempre 

imperfeita e vulnerável às pressões e às instabilidades inerentes a toda situação de poder 

desigual” (Ortner, 2007, p. 26). Neste contexto, viver num esquema de coerção cultural permite 

pensar a subjetividade das pessoas como um sistema operado por regimes históricos de poderes 

específicos, que ganham sentido no sistema simbólico elaborado pelas pessoas em interação. 

Todas as abordagens apresentadas até este momento permitem pensar as relações de 

gênero como um conjunto diversificado de ideias e conceitos importantes para compreender a 

organização social e as diferentes possibilidades de pertencimento dos sujeitos a grupos 

culturais específicos. À luz desse debate é possível analisar o maracatu por outro ângulo. Neste 

campo privilegiado, como o gênero e a sexualidade são dimensões constitutivas das relações 

sociais, que organizam o maracatu, as posições e os símbolos construídos na interação entre os 

sujeitos colocam em evidência possibilidades e, principalmente, as diferentes configurações e 

arranjos de gênero sugeridos pelos sujeitos na ritualização da brincadeira. Portanto, os contextos 



105 

 

que serão apresentados e analisados a seguir situam os principais aspectos destacados pelo 

próprio campo em intersecção com a as abordagens que a fundamentam. 

2.1.2.1 – “Essa brincadeira é coisa de homi forte, ‘cabra-macho’”: as posições masculinas 

Era final de uma tarde de sábado quando cheguei à casa de Ednaldo para conversarmos 

um pouco até a hora de irmos para uma sambada no bairro de Sertãozinho, em Nazaré da Mata. 

Já passava das 18h, quando chegou o caboclo Luiz e seu filho Manuel. Com o surrão nas costas, 

estavam “batendo chocalho” pelas ruas de Nazaré da Mata. Eles entraram e foram logo dizendo: 

“– Boa tarde a todos, mas Nal [como Ednaldo é chamado pelos seus amigos e parentes] essa 

brincadeira é coisa de homi forte, bater chocalho no maracatu não é pra qualquer um”. Ednaldo 

me apresentou os dois brincantes como grandes guerreiros do maracatu rural de Nazaré, que 

mesmo cansados sempre se apresentam nos grupos da cidade. Suados e com a aparência de 

cansados, Seu Luiz falou de seu esforço para convencer os filhos e irmãos a brincarem no 

maracatu. Além disso, disse que “hoje pouco homi aguenta o tranco da brincadeira, porque tem 

que ser cabra-macho pra carregar esse surrão ladeira acima e ladeira abaixo, no sol e na chuva 

[...]”. 

A última frase de Seu Luiz me fez retomar os estudos folclorista, que situam o 

maracatu rural como um folguedo constituído exclusivamente por homens, tornando este uma 

brincadeira com posições masculinas bem marcantes, onde sua organização obedece 

geralmente a rituais e performances caracterizadas como masculinas. Estas são tratadas pelos 

vários estudos de gênero como uma construção social e histórica refletida nas desigualdades, 

no poder e no conflito que constituem o campo das relações sociais. A presença de 

masculinidades (Cf. Connell, 1995) no plural é outra questão importante na compreensão das 

posições que os homens adotam dentro do maracatu rural. 

Em conversas com os homens dos maracatus (mestres, auxiliares, presidentes de 

grupos, baianas, catitas, brincantes e o público) as posições masculinas no folguedo é um 

aspecto bastante recorrente na vida desses homens, onde ainda prevalece a noção de papeis 

sexuais como indicador do comportamento de homens e mulheres nos diferentes sistemas 

sociais64. Ao que me parece o homem do maracatu não é apenas uma categoria definidora da 

                                                           
64 Acerca desta discussão é importante acompanhar a revisão teórica que Marcio Ferreira de Souza faz sobre a 
formação do campo de estudo sobre a masculinidade. Em seu artigo intitulado As análises de gênero e a formação 
do campo de estudos sobre a(s) masculinidade(s) e publicado pela Revista Mediações de Londrina (2009), este 
autor busca destacar as principais ideias e abordagens que tratam da masculinidade hegemônica, introduzindo o 
conceito de “novo homem” nos debates sobre masculinidade no Brasil.  



106 

 

localização do homem nazareno no folguedo, mas é também um elemento da masculinidade 

que é constituída de interações sociais significadas pelas rotinizações seguidas por todos os 

habitantes dentro e fora do folguedo. O debate sobre “ideologia de gênero” mostra que esta 

visão é recorrente no país. Além disso, a crítica é feita pela teoria, já que os sujeitos que estudei 

nem sempre são críticos ao ordenamento de gênero, mas podem ser contraditórios, o que é 

diferente.  

Em muitas cidades do interior de Pernambuco, percebem-se espaços destinados aos 

encontros dos homens para conversar, descansar, encontrar amigos, jogar, etc. Em Nazaré da 

Mata isto não é diferente. Em uma praça próximo ao terminal de ônibus no centro da cidade, 

homens oriundos de diferentes regiões do município e até de outras cidades se reúnem, 

marcando um território próprio onde a masculinidade parece ser um ponto central (Ver foto 17 

a seguir). 

A circularidade de homens neste lugar é bastante intensa e as conversas se baseiam em 

temas relacionados ao cotidiano dos mesmos. No entanto, percebi uma forte inclinação por 

questões que, segundo os próprios homens, “é assunto de homi”. Conflitos com outros homens, 

brigas com as esposas e companheiras, conquista de outras mulheres, bebidas e até sua 

participação no maracatu A ou B são temas que ouvi com maior frequência durante os dias que 

me sentei em um dos bancos desse local para conversar com os brincantes de maracatu, que 

propositalmente marcavam as conversas para esta praça. As observações e as conversas com 

alguns frequentadores desses espaços me permitiram perceber que os assuntos destinados aos 

homens parecem compor um conjunto de posições de gênero, de sexualidade e de poder 

caracterizadora de uma prática social indicadora de situações particulares, gestada no seio das 

estruturas definidoras das relações sociais. Para Connell (1995, p. 69) esta posição masculina 

deve ser considerada um projeto de gênero, configurado como prática que se consolida através 

do tempo e que transforma seus pontos de partida em estruturas de gênero. 



107 

 

 
Foto 17 – Homens conversando na praça da Rodoviária em Nazaré da Mata/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2013 
 

O maracatu rural como um folguedo, que historicamente surge do trabalho braçal dos 

homens na lavoura da cana-de-açúcar, absorveu todas as atribuições do gênero construídas 

historicamente, posicionando o homem como foco de dominação em relação a mulher. Neste 

sentido, a ordenação da prática social com base no pensamento masculino é para o maracatu 

rural característica fundamental, pois as brigas entre os homens são consideradas um importante 

aspecto, que classifica a brincadeira como uma coisa de “cabra-macho”. Ao longo da história 

deste folguedo em Pernambuco, os conflitos por melhores colocações em competições dos 

grupos durante o Carnaval se tornaram um definidor e consolidador dos atributos masculinos 

que caracterizam o maracatu rural. 

O Mestre Barachinha destacou que outro aspecto importante que tornavam os grupos 

de maracatus violentos, definindo-os como brincadeira de “cabras-machos”, eram as brigas 

entre os homens de diferentes grupos pelo “roubo de mulheres”. Segundo Barachinha, quando 

o maracatu rural iniciou a inserção de mulheres na brincadeira por exigência das organizações 

carnavalescas, elas não participavam, ou porque os pais, maridos ou irmãos não deixavam, mas 

também porque as mulheres não se sentiam bem em se expor na brincadeira e também alguns 

homens bêbados brigavam e tentavam forçar as mulheres a brincar. Isto provocou um conflito 

intenso entre aqueles, que conseguiam mulheres para brincar e aqueles que não tendo 

conseguido compor seu maracatu com figuras femininas, praticavam um roubo simbólico, 

oferecendo melhores condições às mulheres que brincassem em grupos rivais. Este fenômeno 

provocou muitas brigas entre os homens, que bêbados chegavam a ferir outros homens. 

Todavia, Barachinha afirma que este momento na história do maracatu rural não faz mais 



108 

 

sentido, pois as mulheres participam sempre que são chamadas e também, porque agora o 

maracatu é um folguedo que agrega diferentes pessoas, de diferentes posições de gênero e de 

sexualidade. Veja-se o que diz o Mestre Barachinha, em uma conversa que tivemos no espaço 

cultural de Nazaré da Mata, onde ele coordena as atividade e eventos de maracatu da cidade: 

Acontecia muitas brigas no maracatu por causa da bebida, né? As pessoas não sabia 
beber e ai em todos os lugares recebiam uma cachaça pra beber. As brigas era feia, 
muitos homem iam pra brincadeira armados. Ai, você pode perguntar: “ – Isso não 
era perigoso?”...Era perigoso, mas quem queria ficar desprotegido...Sei lá o que 
passava na cabeça desses homem. Quando foi feita a associação de maracatus, ai 
sim...acabou mais as brigas. 
 

Os conflitos contribuíam para o tipo de masculinidade hegemônica65 existente no 

maracatu rural, onde as posições masculinas são consolidadas. Nesta direção, Connell (1995, 

p. 79) afirma que a cumplicidade também é uma característica importante da masculinidade, 

pois permite aos homens obterem vantagens significativas com a construção social da 

“supremacia masculina”, permitindo a diminuição dos conflitos que caracteriza em certa 

medida a posição masculina. Segundo o mestre Biu, a cumplicidade é “foi importante para 

diminuir as brigas entre os caboclos, se não a gente teria confusão dentro da brincadeira até 

hoje. Sei que hoje tem competição e briga por quem é melhor, mas como as brigas de 

antigamente, de puxar faca pro outro... isso não!”. Assim, a cumplicidade se torna um 

constructo simbólico significativo de consolidação do poder e dominação dos homens dentro 

do maracatu rural.  

Essa relação entre homens e mulheres no maracatu vem sendo resignificada, embora 

valores masculinos ainda possuam uma representação crucial na posição da mulher dentro e 

fora do folguedo. Uma pista interessante para pensar esta relação entre homens e mulheres no 

maracatu talvez seja o mecanismo de reprodução das diferenças sexuais existente na sociedade, 

que se caracteriza como um conjunto de oposições reordenadoras dos atributos sexuais por meio 

de associações simbólicas entre masculino e feminino. Gracinha disse-me que as mulheres 

“estão sempre obedecendo as regras do homens... eu nunca vi bicho mais obediente, né? 

Veja...observe as mulheres no dia-a-dia...elas estão sempre fazendo aquilo que os homens 

querem para ter um respeito deles”. Nesta direção, Ednaldo conversando comigo sobre Dona 

Severina, que brinca no maracatu de Nazaré da Mata há 40 anos, ele disse: “- As mulheres não 

tem como fugir das regras dos homens. Elas arrumam a casa, cuidam da família, fazem a comida 

e cuidam dos filhos...Na cabeça do homem a mulher foi feita pra isso...aí elas ficam aprendendo 

                                                           
65 Veja-se Connell (1995). 



109 

 

a vida toda a ser a mulher pra seu homem, seu marido...”. Assim, o fato das mulheres no 

maracatu rural ainda se situarem numa posição de subordinação, pode até significar uma postura 

de dominação masculina no folguedo, ganhando em alguns casos um sentido de violência 

simbólica66.  

Há uma forte crítica às abordagens que enfatizam a dominação masculina como um 

elemento caracterizador das relações sociais, pois estas seriam uma forma de manter o discurso 

do qual se quer romper. Sobre isso, destaco a fala de Ednaldo, que exemplifica bem como a 

discussão de dominação masculina ainda circula na vida social dos habitantes da zona da mata 

pernambucana e ganha forma nos discursos: 

Professor! Os homens daqui são muito duros...eu digo pra mim...às vez tem situação 
que a gente tem que ser mais forte que as mulheres, a gente tem que botar banca para 
todas elas saberem que o homem é duro, porque quer o melhor pra ela. A gente tem 
que deixar claro quem controla a situação pra que as coisas não se desmantele em 
casa...É por não combinar com as mulheres em muitas coisas que não moro com 
ninguém. Já tive várias mulheres e a relação da gente virava briga e...depois 
separação...porque elas queriam mandar em mim, não dá né?  

Embora as questões de dominação e hegemonia masculina estejam presentes na vida 

social, é importante destacar que este folguedo é constituído por masculinidades, que se 

caracterizam como determinadoras de valores necessários a boa convivência entre homens e 

mulheres; e como definidoras de estereótipos e comportamentos necessários aos homens para 

que sejam considerados “cabra-macho”. No entanto, diante das mudanças culturais da 

sociedade, o masculino passou a sofrer arranjos relacionais de gênero, 

resignificando/reordenando as maneiras como as pessoas se organizam e se relacionam no 

maracatu rural. Um exemplo desse processo é a inclusão de homossexuais no folguedo, que 

representa uma forma de masculinidade presente na vida social, embora tenham regras e normas 

próprias de visibilidade e exibição dentro do folguedo, como será discutido. No entanto, é 

importante ponderar que a presença de homossexuais no maracatu rural não representa uma 

ruptura radical com a dominação masculina, pois o homossexual também é situado na estrutura 

social como um elemento, que compõe a ordenação da vida em sociedade por meio da visão de 

gênero socialmente hegemônico.  

                                                           
66 Estou utilizando este conceito emprestado de Bourdieu (2003) que entende a violência simbólica como marcada 
por uma relação implícita de submissão, por consenso ou por força, sem que os dominados reconheçam o aspecto 
coercitivo do poder. Desse modo, a violência simbólica representa polos dicotômicos como a 
naturalização/subjetivação das estruturas objetivas, ou seja, a internalização de crenças na opressão como algo 
inevitável, ou a demonização/desumanização de indivíduos de maneira tal que se naturaliza a associação direta 
entre negros/maus, mulher/frágil, nordestino/sujo etc. 



110 

 

Ednaldo, que já foi presidente do Maracatu Leão Nazareno, disse-me que o folguedo 

necessita “abrir mais a oportunidade para outras maneiras de vida, que deixe de lado um pouco 

a tradição do folguedo para trazer novas pessoas, pois as religiões não fazem isso...porque não 

fazermos também?”. Nesta perspectiva, penso que o folguedo pode se tornar um espaço 

agregador de novas formas de sexualidade. No entanto, percebo que mesmo que a 

homossexualidade ganhe um lugar na brincadeira, o gênero opera de maneira significativa 

organizador das relações entre os sujeitos. Ou seja, assim como as mulheres, o homossexual, 

que se posiciona no folguedo como brincante (performer de algum personagem), deve ter uma 

posição reconhecida e legitimada até certo ponto pelas regras impostas pelos homens. Neste 

sentido, a posição das mulheres e dos homossexuais no maracatu rural e sua relação com um 

mundo considerado tradicionalmente masculino só é possível se situar esses sujeitos nos 

diferentes momentos históricos do maracatu.          

2.1.2.2 – Onde estão as mulheres desse folguedo? 

As mulheres na sociedade ocidental são marcadas por uma posição de submissão e 

opressão em relação à dominação masculina, que legitima as diferenças sexuais, e contribui 

para organizar as relações sociais. No entanto, os estudos feministas de Simone de Beauvoir, 

Gayle Rubin, Joan Scott, Sherry Ortner, Teresa de Lauretis entre outras levantaram um debate, 

que repensou o lugar das mulheres nas relações sociais, buscando questionar a autoridade e a 

dominação masculina. Nesse sentido, o papel da mulher na construção de práticas sociais 

desmistificadoras da fragilidade e incapacidade feminina foi foco dessas abordagens, 

mostrando a dimensão política que estava por trás das justificativas masculinas de controle das 

subjetividades.  

Dona Severina, sentada comigo no terraço de sua casa, contou-me várias histórias da 

época em que brincava de maracatu. Incluindo os relatos que apresentavam à mulher como 

controlada: “– Tinha ano que a mulher nem podia sair de casa no carnaval, pois o marido dizia 

que ela poderia sofrer alguma agressão, mas eles queriam que as mulheres bordassem suas golas 

de caboclo pra brincar no carnaval...”. De contrapartida, Seu Manoel me revelou que as 

mulheres não podiam sair no maracatu, porque o brinquedo foi feito pelos homens e para os 

homens, e que por isso era uma brincadeira violenta não cabendo às mulheres participar de uma 

brincadeira que elas não saberiam se defender. 

Eraldo, o bandeirista do Maracatu Estrela da Tarde, por sua vez, não vê nenhum 

problema em mulheres participarem do maracatu. Segundo ele:  



111 

 

A mulher no brinquedo é muito importante, porque ela traz boas contribuições para o 
folguedo como organização das pessoas que vão brincar, na confecção da roupas para 
se apresentar... Sem a mulher a gente não podia ser feliz. O homem tem que deixar de 
ser machista. Isso é coisa de homem das antigas, que pensava que a mulher é pra ficar 
em casa. Minha mulher vai pro maracatu que ela brinca quando ela quiser.  
 

Embora Eraldo adote um discurso flexível com relação a sua esposa, noto em suas 

atitudes com as brincantes – e depois ele me confessa – uma posição conservadora quando diz: 

“- Tá vendo que se ela [apontando para uma brincante] fosse minha mulher não se comportava 

assim. Mas ela é boa pra pegar [risos]. Dessa maneira, concordo com Butler (2008), que por 

meio do discurso, a sociedade constrói normas que regulam e materializam o sexo dos sujeitos, 

criando posições de gênero marcadas pela performatização do que é socialmente aceito ou não.  

 Estava conversando com Eraldo na sede do maracatu, quando de repente entra uma 

Baiana, uma brincante. Ela entrou gritando: “– Onde vou ficar brincando este ano? Vocês já 

decidiram?”. Esta reivindicação exemplifica de maneira metafórica que a posição da mulher 

ainda é determinada pelo posicionamento do homem, já que o dono-organizador do maracatu é 

um homem. E continua: “– Todo ano vocês [homens] me jogam pra lá e pra cá, só porque 

pagam pra brincar. Queria ficar no arreia-má, mas é impossível”. Olhando para mim, ela diz 

que um ano ela brinca com as baianas no outro auxilia, o grupo na organização. Ela reclama 

um lugar próprio, que a posicione no folguedo, pois vem assumindo diferentes espaços, 

dependendo do momento do grupo.   

No maracatu rural as mulheres tiveram três momentos inter-relacionados, que a 

situaram no folguedo, permitindo compreender que valores e regras sociais circulam nas 

relações entre os sujeitos. O primeiro tem início com o surgimento do Cambinda Brasileira em 

1918, e vai até aproximadamente meados da década de 1930 (Nascimento, 2008, p.168). Neste 

período as mulheres não podiam participar da brincadeira. Elas eram proibidas pelos homens 

de apresentarem-se em qualquer um dos espaços performáticos67 do folguedo. De acordo com 

Benjamim (1989, p. 42-43), o maracatu era uma brincadeira constituída por homens e as 

mulheres eram excluídas com a justificativa de que o folguedo era muito violento por causa das 

competições, que se transformavam em brigas quando os grupos se encontravam. Este discurso 

alimentou durante muito tempo uma posição da mulher como possuidora de uma feminilidade, 

que reproduzia o mundo do privado, do doméstico, e por isso, não poderiam participar do 

                                                           
67 Utilizo o termo como empréstimo do conceito de “realizar performance” empregado por Schechner (2007, p. 
28), que define os espaços performáticos como um conjunto de pessoas que traçam uma ação performática para 
aqueles que as assistem. Esta expressão se refere aos diferentes cordões, que os personagens do maracatu rural se 
localizam para compor o corpo de baile.  



112 

 

mundo masculino, pois o espaço masculino envolviam brigas, bebidas alcoólicas e conversas 

que não contribuíam para manutenção de valores morais importantes para posição das 

mulheres. O Mestre Bil me confirmou esta versão afirmando que “os homens tinha um receio 

muito grande da mulher no maracatu...”, pois elas tinham um papel importante nas tarefas do 

lar que, ao que parece, é uma reprodução das posições da estrutura social imposta às condições 

do gênero. 

O segundo momento considerado importante para compreender a posição das 

mulheres no maracatu rural foi a sua inclusão no folguedo a partir das mudanças que 

aconteceram ao longo dos anos. Segundo Assis (1996, p. 22), a Federação Carnavalesca de 

Pernambuco tendo por objetivo garantir a reprodução dos grupos de maracatu rural, passou a 

exigir a incorporação gradual das mulheres, além de outros personagens no folguedo já 

existentes no Maracatu Nação. No entanto, não encontrei nenhuma referência cronológica exata 

da presença de mulheres no maracatu rural, que pudesse fundamentar essa afirmação de Assis. 

Portanto, os grupos de maracatus rurais que se candidatassem a apresentações, durante o 

Carnaval no Recife, deveriam apresentar em seu corpo de baile as transformações sugeridas, 

como a inclusão das mulheres no cordão das baianas, a inserção da corte, etc. É a partir desse 

momento, que os homens permitiram a inserção não apenas da mulher enquanto sujeito de ação, 

mas de performatizações femininas rotinizadas no cotidiano como parte dos personagens.  

Neste sentido, as mulheres passaram a ocupar espaços já estabelecidos no Maracatu 

Nação como um lugar simbolicamente importante para a manifestação da feminilidade. No 

maracatu rural, o cordão das baianas já existia e era performatizado por homens travestidos, 

sem cuidados com a maquiagem. Vestiam roupas simples e não escondiam sua 

heterossexualidade, deixando a vista do público o bigode, a barba e cabelo curto (Melo, 1997, 

p. 32) e outras marcas que culturalmente representam sua orientação sexual.   

         

Foto 18 – Baiana e Caboclo de Lança do Maracatu Rural/PE 
Fonte: Arquivo do Jornal do Commercio/1963 



113 

 

Com a inclusão das mulheres neste espaço no corpo de baile, as baianas, que já tinham 

uma representação simbólica importante, passou a configurar o mesmo significado das baianas 

do Maracatu Nação. Elas representam a dimensão religiosa do grupo por meio de rituais de 

proteção espiritual que ligam o folguedo a uma feminilidade constituída por aspectos do mundo 

sobrenatural. As performances das baianas estão sempre referenciadas nas entidades espirituais 

protetoras dos brincantes ou dos grupos de maracatu. Utilizando vestidos com grandes 

armações, trazem as cores que representam as entidades. Um exemplo disso está referenciado 

na fala do Mestre Barachinha: “- Veja o caso de Dona Severina...passou a ter um papel 

importante na proteção do grupo depois que entrou no maracatu por já ter ligação com a jurema 

sagrada. Acho que isso foi já uma influência do que tinha no Maracatu do Candomblé do Recife, 

que as baianas já protegiam seus grupos com seus trabalhos para os orixás, né?” 

No entanto, percebo que a inserção das mulheres no cordão das baianas reforça uma 

maneira de instituir um lugar onde valores e normas do mundo masculino são reproduzidos. A 

relação que essas mulheres estabelecem com o mundo masculino é condicionada por regras de 

convivência limitada, em certo sentido, a circulação das mulheres no mundo considerado como 

masculino. Além de restrições quanto às performances por meio de uma localização própria das 

mulheres dentro do folguedo, a feminilidade ainda é vista como um “perigo” para a brincadeira, 

pois no imaginário dos brincantes a mulher carrega elementos do mundo social que se 

confundem com práticas mágicas e sobrenaturais oriundas da dimensão biológica, justificando 

a circularidade limitada por espaços internos do folguedo. Simbolicamente, estes espaços 

recebem um significado particular do mundo masculino, que determina o que pode ou não ser 

tocado e usado pela mulher. 

O Mestre Barachinha cita dois fatos que ele presenciou em suas experiências com o 

maracatu rural, que se caracterizam como exemplos significativos dessa posição da mulher e 

das suas restrições no maracatu rural. Relatando ele diz: 

Tinha um caboclo de lança que se a mulher pegasse na lança dele, pra ele acabou o 
carnaval ali, pra ele não existia nem carnaval, pra ele acabou tudo ali, porque ele 
achava que..., ‘tava na cabeça dele que a mulher pegou na lança dele, pois eu ‘tava 
brincando no domingo à noite em Buenos Aires, e na hora de se apresentar eu vi o 
caboclo chorando que nem menino, querendo brincar... ai eu disse: - Não...você não 
vai ficar aqui assim não, vai pra casa descansar e amanhã você brinca em Nazaré. 
Quando foi no outro dia eu perguntei, o que foi que ele ‘tava chorando, e ele disse 
assim: - Rapaz! Era muita dor de cabeça, eu pensei que ia morrer, mas eu sei o que 
foi. Quando eu ia saindo ontem, ontem de manhã pra pedir o dinheiro, a neta de seu 
Dido fez jeito de pegar no meu cabo, ai eu disse que não. Ela já tinha botado a mão 
ali. Isso foi de manhã, de noite ele adoeceu, ele acha que tinha sido a moça que tinha 
tocado naquela lança. 



114 

 

Foi no dia 14 de novembro, porque no dia 15 é feriado. Foi numa sexta, dia de feira. 
Eu ‘tava conversando com o dono do maracatu de Seu Luiz. Ele olhou e pediu pra eu 
olhar a fila dos caboclo, as baianas, e ele disse assim: -Olhe os bloco da baiana 
brincando. Aí ele disse pra mim que o dono do maracatu só olhando a baiana sabe se 
ela tá nos dias. Ele viu um baiana e disse assim: -Você ‘tá daquele jeito, não’tá? E ela 
disse pra ele: - ‘tô. Aí ele disse: -Vá pra casa quarta-feira você vem buscar seu 
dinheiro. Seu Luiz disse que ela ainda tentou pedir pra ficar, mas ele disse: -Você é 
doida! Quer desmantelar o meu maracatu? Eu vi isso aí... Então quer dizer, pra você 
ver porque o povo não aceitava mulher no maracatu. Então quer dizer, por conta das 
brigas que tinha e por conta desse receio que eles tinha, esse receio que eles tinha de 
que a mulher ia atrapalhar o maracatu. 

 
Nos trechos “Isso foi de manhã, de noite ele adoeceu, ele acha que tinha sido a moça 

que tinha tocado naquela lança”; “Você ‘tá daquele jeito, não’tá?” e “Quer desmantelar o 

meu maracatu?”, o Mestre Barachinha apresenta elementos bastante recorrentes no discurso 

dos brincantes quando se referem à posição das mulheres. Em conversas com o Mestre Biu, fui 

esclarecido de que a expressão “tá daquele jeito” faz referência aos períodos menstruais em que 

a mulher se torna impura para executar tarefas corriqueiras dentro do folguedo, principalmente 

tocar na guia do caboclo, que tendo um preparo mágico deve ser resguardada de qualquer 

energia negativa. Em minhas observações de campo, ouvi muitas histórias de que a inclusão de 

homossexuais no folguedo se justificava por estes “não passarem pelo período do mês onde as 

energias da mulher não são boas para o maracatu”, fazendo referência ao período menstrual das 

mulheres. Há uma relação simbólica entre as atitudes da mulher e sua condição biológica. Isto 

reforça valores que a sociedade considera importantes para manutenção do gênero sob a lógica 

dicotômica. Sendo assim,    

As noções de poluição inserem-se na vida social a dois níveis: um largamente 
funcional, o outro expressivo. No primeiro nível, o mais óbvio, encontramos pessoas 
tentando influenciar o comportamento umas das outras. As crenças reforçam os 
constrangimentos sociais. (...)Do mesmo modo, a ordem ideal da sociedade é mantida 
graças aos perigos que ameaçam os transgressores. Estes pretensos perigos são uma 
ameaça que permite a um homem exercer sobre outro um poder de coerção. 
(DOUGLAS, 2004, p. 07) 
 

No entanto, muitas mulheres formulam suas críticas a essas posições dos homens no 

maracatu, afirmando serem atitudes machistas. Uma brincante me garantiu ter ouviu casos de 

mulheres que brincaram o maracatu menstruadas ou que tiveram relações sexuais com homens 

dias antes das apresentações e os donos do maracatu, não perceberam “nenhum desmanche do 

brinquedo”. Isto tem sido um aspecto recorrente nos grupos, que as mulheres confidenciam a 

poucos por receio de serem excluídas, caso haja algum problema na apresentação do grupo. De 

acordo com Ortner (2005, p. 28), o sujeito deve ser entendido “como um ser existencialmente 

complexo, que sente, pensa e reflete, que dá e busca sentido”, onde a subjetividade se torna um 



115 

 

aporte para a agência. Neste sentido, as diferentes estratégias de burlar as rígidas normas, 

permite que circule nesta brincadeira um tipo de feminilidade que se manifesta de acordo com 

as possibilidades permitidas pela constituição contraditória do gênero. 

Por fim, o terceiro momento de participação feminina está relacionado a inserção dos 

homossexuais no maracatu rural, que permitiu pensar os papeis femininos do folguedo. Não há 

um estudo que afirme exatamente em que época este fenômeno ocorreu no maracatu rural, 

porém nas histórias contadas pelos brincantes mais antigos do folguedo, ouve-se dizer que o 

homossexual se tornou visível no maracatu rural a partir do momento em que a orientação 

sexual se tornou um tema frequente no dia-a-dia das pessoas. Isto provocou uma inquietação 

por parte dos homossexuais, que solicitavam sua participação, prometendo contribuir para a 

realização e manutenção das tradições. Claro que esta participação foi questionada, mas recebeu 

apoio de muitos brincantes que estavam à frente dos grupos. Estes afirmam que o homossexual 

não impede a continuidade do folguedo. 

No entanto, o Mestre Biu, referindo-se aos homossexuais que são “assumidos”, afirma 

que eles participam do maracatu, mas numa posição bem definida. “– Como eles são femininos 

e desmunhecam muito só podem estar no lugar das mulheres”. Não me conformando com tal 

posicionamento, pergunto ao mestre, por que observei homens heterossexuais no cordão das 

baianas, misturados com as mulheres. Ele disse: “– Neste caso são maracatus que não tiveram 

mulheres suficientes para completar o cordão e, por isso, eles ficaram lá, mas se tu olhar melhor 

eles fazem os passos todos sem jeito, parecem catitas [risos]...” 

Paulete68 vai mais além e afirma numa conversa que tivemos antes de uma 

apresentação do Maracatu Estrela da Tarde, no Carnaval de 2014, que os homens que brincam 

no cordão das baianas nem sempre são “bichas”, mas tem gosto pela coisa69. Isso sinaliza para 

a inserção de sujeitos com outras homossexualidades. Aqui acompanho a abordagem de Pollak 

(1987), para quem a homossexualidade é um conjunto complexo de categorias de práticas 

sexuais relacionadas aos sujeitos do mesmo sexo biológico. Reiterando o discurso de Paulete, 

Ednaldo afirma que os homossexuais “mais sérios”, os “incubados” preferem se apresentar no 

                                                           
68 Paulete é o nome social de Paulo, brincante do Maracatu Estrela da Tarde, que é um homossexual masculino e 
reconhecido pelos habitantes de Nazaré da Mata. 
69 O termo “bicha” é utilizado pela gíria para designar o homossexual. Quando Paulete se refere ao “gosto pela 
coisa”, é a maneira de categorizar estes homens como HSH (Homens que fazem Sexo com outros Homens), ou 
seja, homens que fazem sexo com outros homens.  



116 

 

cordão onde estão as mulheres. “Eu conheci vários homens, que eram casados, mas que saiam 

com outros homens e só brincavam no maracatu com as mulheres”. 

Estes relatos demonstram que a mulher no maracatu rural assume uma posição não 

apenas espacial, do ponto de vista de localização do personagem que irá performatizar, mas 

simbólico ao representar um elemento referencial na possibilidade de agregar atributos, que tem 

nas características definidas socialmente como femininas, o principal instrumento de 

ritualização tanto do personagem que estas irão encenar, como também a relaboração das 

interações no cotidiano das práticas sociais. 

Por meio dessas reflexões, a seguir apresento um pouco do Maracatu Coração 

Nazareno, que poderá numa primeira análise representar uma forma de resignificar o gênero 

através de uma reivindicação do lugar próprio da mulher no folguedo. No entanto, é importante 

destacar que a partir do lugar em que estive no maracatu rural de Nazaré da Mata, busco analisar 

o Coração Nazareno sob a perspectiva de um grupo que iniciou um processo de visibilização 

das desigualdades entre homens e mulheres dentro do folguedo, possibilitado pelo trabalho 

assistencial com as mulheres do município.  

2.1.2.2.1 O Maracatu Coração Nazareno: diminuindo desigualdades 

Nesta parte vou me concentrar em apresentar rapidamente o Maracatu Coração 

Nazareno e alguns aspectos, que o constitui como um grupo independente dos maracatus 

organizados por homens. Além disso, destacarei os principais aspectos que tornou este grupo 

um espaço de reivindicação das mulheres nazarena no folguedo e na sociedade. Nesta 

perspectiva, as relações de gênero têm um papel importante na constituição de novos arranjos 

sociais que envolvem o maracatu rural em Nazaré da Mata. 

Como foi discutido anteriormente, no maracatu rural os valores e normas que 

organizam o folguedo situaram a mulher numa posição circunscrita pelo mundo masculino e 

delimitada pelo território simbólico dos atributos considerados culturalmente como femininos. 

Desde sua origem o maracatu rural se caracterizou como um território de conflito de posições 

e também de gênero. Homens e mulheres recebiam no seu processo de socialização orientações 

acerca de seu papel e qual deveria ser sua relação com folguedo. Isto ainda está bastante 

presente na organização do folguedo e na maneira como os homens e mulheres interpretam a 

brincadeira no contexto do Carnaval. 



117 

 

No entanto, novos valores foram sendo incorporados pelos grupos. Estes se 

constituíam como reflexo das transformações sociais, que ocorreram na zona da mata 

pernambucana ao longo do tempo. Por isso, o quadro migratório da população e, 

consequentemente, do folguedo para o centro metropolitano do Recife sofre um 

redirecionamento na perspectiva de fortalecer as identidades culturais do seu local de origem, 

porém articulando-se com novos sentidos e modos de vida existentes na contemporaneidade. 

Trago esta reflexão para situar que, as transformações sociais ocorridas ao longo das 

décadas possibilitaram a fundamentação do Maracatu Coração Nazareno em Nazaré da Mata, 

por meio do trabalho assistencial de uma ONG. Este maracatu constituído exclusivamente por 

mulheres surgiu em 2004 como um projeto da Associação de Mulheres de Nazaré da Mata 

(AMUNAM), que tinha por objetivo resgatar a cultura do folguedo popular de Nazaré da Mata, 

buscando evidenciar a identidade cultural deste município como “Terra dos Maracatus Rurais. 

Além disso, representou um símbolo importante na visibilização das desigualdades de gênero 

existente no maracatu rural, em especial os grupos de Nazaré da Mata. Segundo Vasconcelos 

(2012, capítulo 3), é a partir de projetos assistenciais elaborados para as mulheres do município, 

que essa ONG buscou colocar as mulheres em uma posição de destaque no folguedo, 

reivindicando um espaço próprio na brincadeira e na sociedade nazarena.  

O grupo se constitui dos mesmos personagens do maracatu considerados tradicionais, 

porém todos são performatizados por mulheres associadas à AMUNAM ou que participam de 

algum trabalho assistencial do grupo. De acordo com Eliane Rodrigues de Almeida Ferreira, 

uma das organizadoras do grupo, a mulher tem um papel fundamental na educação das novas 

gerações e da divulgação da cultura e, por isso, o Maracatu Coração Nazareno pode contribuir 

para que mulheres, jovens e crianças deem continuidade à tradição, mas com a participação 

efetiva da mulher no folguedo (Vasconcelos, 2012, capítulo 3). 

 
Foto 19 – Apresentação do Maracatu Coração Nazareno no encontro de maracatus de Nazaré da Mata/PE, 2014 

Fonte: Acervo do Autor/2014 



118 

 

 
O símbolo utilizado para representar o grupo, além do estandarte obrigatório a 

qualquer maracatu, é a flor copo-de-leite de onde sai uma mulher vestida com as cores do 

maracatu (Ver foto 21). Este símbolo possui um significado particular para o grupo, pois 

representa, segundo as integrantes do maracatu, “uma feminilidade relacionada à força braçal 

do trabalho na lavoura da cana de açúcar”70, sem deixar de lado os atributos culturalmente 

designativos da mulher, ou seja, a paz, a delicadeza e o cuidado com a beleza corporal, que se 

torna, no processo de socialização da mulher, uma posição socialmente aceitável. No dia-a-dia 

das mulheres da zona da mata de Pernambuco, percebe-se que essas são atraídas para frentes 

de trabalhos ligadas às atividades de corte de cana. “Esta relação com uma atividade que foi 

durante muitos anos ligadas ao homem, é utilizado como bandeira de luta das mulheres por 

melhores condições de vida e uma posição social mais igualitária”, como me disse Daniele 

(moradora da cidade), em uma conversa que tivemos quando a conheci na Faculdade de Nazaré 

da Mata como estudante do curso de História, que gosta de participar dos trabalhos da 

AMUNAM. Isto termina por construir uma imagem de uma feminilidade que agrega atributos 

considerados masculinos.  

No entanto, penso que a partir do momento que as integrantes do Maracatu Coração 

Nazareno não questionam os atributos de beleza, paz e delicadeza, como próprios da mulher, 

focalizando apenas a força braçal como único foco reivindicatório de uma posição de gênero 

menos desigual, noto que este grupo não questiona as relações de gênero e, por isso, tendem a 

obedecer em certa medida a lógica de gênero socialmente e historicamente construída e 

compartilhada. 

 
Foto 20 – Símbolo-estandarte do Maracatu Coração Nazareno 

Fonte: Acervo do Autor/2014 
                                                           
70 Expressão bastante utilizada por Eliane Ferreira, quando fala sobre o trabalho da ANUMAM com as mulheres 
de Nazaré da Mata. 



119 

 

De acordo com Marinalva Isabel (apud Vasconcelos, 2012, p. 80-81) organizar um 

maracatu só de mulheres “foi um desafio muito grande, porque no início quando Eliane disse 

que ia formar o maracatu, eu fui uma das primeiras que fiquei com medo. Era uma coisa que a 

gente sabia que só era homem e que tinha todo um ritual”. Neste trecho da entrevista, percebe-

se uma preocupação com aceitação do grupo por parte do mundo masculino. Isto reflete uma 

desigualdade de gênero bastante presente no folguedo em Nazaré da Mata. No entanto, o 

trabalho social empreendido pela AMUNAM se tornou uma maneira de romper com as 

imposições ritualísticas e tradicionais do brinquedo ao estabelecer o Maracatu Coração 

Nazareno como um espaço próprio da mulher no folguedo.  

Através das oficinas de artes as crianças e adolescentes, jovens e mulheres da 
AMUNAM confeccionam toda a indumentária e adornos necessários para o desfile 
do maracatu. Ao pregar às lantejoulas as mulheres discutem os motes a serem cantados 
nas apresentações. As principais temáticas escolhidas são loas que levem ao público 
refletir através de versos que falem de cidadania, gênero e violência (Disponível em: 
<http://www.amunam.org.br/maracatu.html> Acessado em: 20/05/2015). 

  Com isso, percebe-se o tipo de trabalho social e de conscientização do grupo por meio 

do maracatu rural, porém ao visitar este espaço notei que a AMUNAM também agrega outras 

atividades de assistência direta à mulher nazarena. Ao entrar pelo portão da instituição, percebi 

em minha visita no carnaval de 2014, um quadro de avisos com vários panfletos de atividades 

culturais, de saúde e de assistência social para as mulheres associadas e interessadas. 

Segundo Vasconcelos (2012, p. 84),  

A política de autossustentação financeira é fundamental e impulsiona a entidade. Os 
cursos profissionalizantes promovidos constituem um importante instrumento de 
atração das mulheres. A unidade de produção é uma espécie de coração da associação. 
A preocupação da AMUNAM com a especialização da sua equipe interna vem 
procurando combinar o trabalho produtivo com a capacitação profissional. O trabalho 
é uma das grandes bandeiras femininas contra o preconceito entre sexos. É na busca 
da autonomia financeira que a mulher contemporânea vai encontrando espaço na 
sociedade, principalmente em uma sociedade como Nazaré da Mata, com um forte 
patriarcalismo. 

  Isto vem confirmar a ideia de que o Maracatu Coração Nazareno, além de um 

instrumento de articulação política, constitui-se um meio de reivindicação de um 

reposicionamento de maneira menos desigual e com mais autonomia das mulheres, que lhes 

permitam recuperar posições antes vetadas. Além disso, o folguedo constituído por mulheres 

representa uma oportunidade de articular valores e normas, proporcionando a estas uma 

consciência dos fatores, que as tornaram distante do maracatu rural ao longo da história e, ao 

mesmo tempo, instrumentalizando-as para o discurso reivindicatório de igualdade de gênero. 



120 

 

Todavia, é na prática social que estes discursos se materializam e ganham o sentido relacional 

necessário à participação ativa das mulheres no contexto festivo do maracatu rural. 

Nesta perspectiva, o Maracatu Coração Nazareno surgiu de um fenômeno que já vinha 

ocorrendo de maneira tímida em outros grupos. Antes da sua criação, os maracatus já se 

caracterizavam por serem misto. Isto se deve a renovação das lideranças dos grupos, que 

pensavam a presença das mulheres em outros espaços do folguedo como uma oportunidade de 

agregar mais brincantes, tornando o grupo mais numeroso e diversificado. Vale ressaltar, que 

isto era algo ainda incipiente. Aqui os valores de gênero prevalecem na ordenação das práticas 

relacionais, reforçando a posição dicotômica entre homens e mulheres, pois em suas 

performances sempre é acionado a ideia de que as mulheres não conseguem acompanhar as 

estripulias dos homens, por não possuírem a resistência física exigida pela brincadeira. 

Portanto, o surgimento do Maracatu Coração Nazareno representou uma oportunidade de tornar 

não apenas visível a desigualdade entre os gêneros dentro da brincadeira, mas possibilitou uma 

nova visão no que se refere à presença das mulheres, embora seja ainda bastante discutida essa 

participação, pois no meu campo pude observar que elas ainda detêm uma posição 

marginalizada quando se escuta aquilo que os homens pensam sobre esse grupo de maracatu 

constituído apenas por mulheres. Em visita à sede do Maracatu Estrela da Tarde, Marco, o 

presidente do grupo, estava conversando comigo sobre a presença das mulheres no brinquedo 

quando ele disse que: 

As mulheres criaram esse grupo de maracatu para dizer que as mulheres podem 
participar da brincadeira, mas pergunta a elas que peso elas carregam... elas não 
aguentam o que o homi, aguenta. Não sei se o grupo delas é igual o da gente, né? 
Bem...acredito que elas podem ser um maracatu que mostra que a gente também tem 
mulheres brincando de lanceiro...entende? Elas faz as pessoas perceberem que a gente 
também tem mulher em outros lugares que não apenas nas baianas. No meu maracatu 
tem lugar pra todo mundo.  

Diante disso, pensar essas posições, remete-me às reflexões sobre o lugar da 

travestilidade neste contexto, em que o Maracatu Coração Nazareno reivindica um lugar, porém 

esse ainda tem como referência os valores de gênero consolidados pela prática social. Assim, 

penso ser oportuno analisar como a travestilidade se manifesta em outras dimensões. A seguir, 

apresento como a performance e o cômico reelaboram o sentido que a travestilidade, como 

concebidas por alguns estudos, assume no maracatu rural.   

 
 
 



121 

 

2.2 As concepções de travestilidade, performance e comicidade: Travestindo-se para 
performatizar ou performatizando a travestilidade? 

 
A Antropologia vem contribuindo significativamente na compreensão dos arranjos 

sexuais, que caracterizam uma gama de categorias elaboradas pelos sujeitos como forma de 

questionar as posições dicotômicas do gênero. A travestilidade é um tema bastante recorrente 

nestes estudos e ganha um significado importante nas relações sociais, pois coloca em evidência 

as possibilidades da sexualidade no campo da política de gênero. Estou compreendendo a 

travestilidade com base na abordagem de Pelúcio (2009, p. 43), que afirma que esta é “um 

processo que se pluraliza, daí o ‘s’ que precisa ser acrescentado à noção ainda incipiente de 

‘travestilidade’, enquanto reflexão e tentativa teórica de se ir mais além do que o senso comum 

tem se permitido”. 

Leite Jr. (2011, capítulo VII) afirma que a travestilidade é um campo de atuação do 

sujeito, que ainda está associado no imaginário social à marginalização e à prostituição, 

independentemente do quanto esta seja uma relação real ou não. Ainda segundo este autor, a 

expressão “travesti” é de origem francesa, tem origem no século XVI e era usada 

preferencialmente para designar a ideia de disfarce, sendo rapidamente associada ao campo 

teatral” (Leite Jr., 2001, p. 221). Nesta perspectiva, o terreno das festas populares se torna um 

importante espaço de reflexão dos sentidos dados a essa travestilidade marginalizada, 

resignificando sua posição no contexto das relações de gênero. Além disso, as manifestações 

populares se tornam espaços, onde a travestilidade performatizada ganha um sentido próprio 

relacionado ao cômico, mas como discutirei mais adiante, essa estará relacionada à prática 

social dos sujeitos71. Portanto, a seguir me debruço na reflexão acerca da travestilidade numa 

perspectiva agregadora de encenações femininas, que possuem um significado próprio dentro 

do maracatu rural.  

                                                           
71 DaMatta (1997, p. 150) afirma que o espaço do Carnaval é o espaço espremido entre as ambiguidades das 
relações sociais e “como ocorre nos ritos de passagem na sua fase mais dramática, o carnaval cria uma realidade 
que não está nem aqui nem lá; nem fora nem dentro do tempo e do espaço que vivemos e percebemos como ‘real’”. 
A partir dessa afirmação, o autor chama a atenção para as possibilidades de experiências num mundo que se 
especializou no controle de mudanças sociais (DaMatta, 1997, p. 150). É a partir desse contexto que a travestilidade 
no Carnaval nacional ganha destaque pela sua possibilidade de questionar a ordem social. Isto coloca em evidência 
a estrutura social ao apresentar tipos performáticos, que surgem da relação entre o Carnaval e estas ambiguidades. 
Gadini e Camargo (2011, p. 12), analisam outro tipo de travestilidade, que avança em outro sentido. Para eles, há 
uma aproximação entre os homens travestidos nos diferentes contextos e a performatização de “drag-queens”, que 
traduzem estereótipos de gênero para as mulheres. 



122 

 

2.2.1 Abordagens sobre a travestilidade: como pensar as encenações femininas no maracatu 

rural 

Acerca do debate desse tema no maracatu rural, além do trabalho de Roberto Benjamin 

(1989), não foram localizadas publicações que tratem dessa questão, mesmo com o aumento de 

pesquisas sobre este ritual. Nos trabalhos consultados, pouca atenção tem sido dada a Catirina 

(Catita) e/ou a baiana, personagens tradicionalmente encenados por homens travestidos. A 

forma de tratar os mesmos se caracteriza por uma descrição das performances encenadas 

durante as apresentações dos grupos (Severino Silva, 2005, p. 81). Além disso, os estudos 

focalizam suas atenções para as análises de narrativas dramatizadas por esses personagens e sua 

importância na compreensão do folguedo no contexto da memória e da tradição dos locais de 

origem desses grupos (Assis, 1997, p. 22). 

Os estudos de Roberto Benjamin discutem as imitações femininas no maracatu rural. 

Segundo ele72 (2010, apud Gadini; Camargo, 2011, p. 11): 

Há outros folguedos em que a figura do travesti comparece, na maioria dos casos 
porque, nas suas origens e por muito tempo, a mulher não participava dos folguedos. 
Ela era substituída por homens caracterizados de mulheres. E ainda é assim no 
folguedo Cavalo-marinho, uma variante pernambucana/paraibana do bumba-meu-boi 
(....), onde são representadas por homens as figuras da pastorinha e das damas do baile 
dos galantes. A situação limite da mulher também é representada pela figura da 
“Catirina”, do cavalo-marinho (uma pescadora que se apresenta grávida). 

Como sinaliza o referido autor, em diferentes folguedos os papeis considerados 

femininos são desempenhados por homens, pois a mulher era proibida de participar por diversos 

fatores, que foram discutidos anteriormente. Por isso, em tais situações, as performances 

consideradas do mundo feminino são ritualizadas no maracatu rural e em outros folguedos 

pernambucanos por homens de diferentes faixas etárias, que vestem trajes femininos para 

encenação das narrativas nas brincadeiras populares. Benjamin (1989, p. 43) afirma que esse 

tipo de travestilidade é “quase sempre um sinal de tradicionalismo do grupo e de antiguidade 

do folguedo”.  

Continuando, o referido autor afirma que, com a inserção das mulheres, os travestis 

tradicionais desapareceriam ou pela extinção ou pela reinterpretação performática. “A 

substituição dos travestis tradicionais por mulheres parece ser menos nociva aos grupos do que 

a manutenção dos travestis, com a reinterpretação pela incorporação das modalidades mais 

                                                           
72 BENJAMIN, Roberto. Roberto Benjamin, maracatu rural: entrevista on-line [mai./jun. 2010]. 
Entrevistadores: S. L. Gadini e I. Camargo. s/l: s/e, 2010. Entrevista concedida à elaboração do artigo 
“Representações femininas a partir de grupos masculinos no carnaval brasileiro” de autoria dos entrevistadores. 



123 

 

urbanas” (Benjamin, 1989, p. 44). Minhas observações contradizem este fenômeno. Percebi ao 

longo do meu trabalho de campo a retomada desse tipo de travesti, porém com outra dinâmica. 

A travestilidade no maracatu rural segue dois caminhos bem distintos. O primeiro estou 

chamando de travestilidade cômica, e refere-se aquela em que o ator encena situações e 

deboches que divertem e organizam a apresentação do maracatu. Este tipo de travestilidade 

ganha visibilidade com a Catita. Em segundo lugar, identifico no maracatu uma travestilidade, 

que se caracteriza pela exposição e satisfação dos atores por meio da exibição de suas 

qualidades performáticas tanto como baianas como sujeitos sociais. Estes geralmente são 

homossexuais, que buscam na ritualização das performances73 a completa identificação com o 

mundo feminino. Com isso, penso que haja uma mudança entre o momento analisado por 

Benjamin (1989) e o momento atual, que eu estou analisando. 

Tomando Gregory Bateson (2006, Capítulo II) sobre as cerimônias do Naven entre os 

Iatmul, o autor enfatiza esse ritual como um conjunto de ações e pensamentos, que distingue o 

comportamento masculino e feminino dos seus participantes. Nesse sentido, a inversão de 

papeis masculinos e femininos não é visto por Bateson como um comportamento descontínuo, 

ou seja, incorporar atributos do outro não significa reafirmar a diferença, nem suspendê-la, 

porém resignificá-la no contexto das relações de parentesco. Diante disso, a travestilidade é 

compreendida como um processo dinâmico, em que as tendências agregadoras e/ou 

desagregadoras possibilitam a elaboração de coesão nas redes de sociabilidade no grupo em 

que o ritual ganha significado. 

  Edward E. Evans-Pritchard (2007, p. 18) vem contribuir para esse debate com os 

estudos de inversão sexual entre os Azande. Segundo ele, o “casamento” entre rapazes era 

justificado pela ausência de mulheres ou pelo elevado preço da noiva. Dessa forma entre os 

Azande  

O rapaz comeria fora da vista dos guerreiros da mesma forma que as mulheres não 
comem na presença de seus maridos. Os rapazes realizavam muitos dos serviços 
menores que uma mulher cumpria diariamente para seu marido, tais como a coleta de 
folhas para sua limpeza sanitária, a coleta de folhas para sua cama, a coleta de água, 
o corte de lenha, a ajuda no roçado das lavouras do pai de seu esposo e o fornecimento 
de mensagens e mantimentos cozidos de sua casa para a corte para complementar 
aqueles dados pelo príncipe, mas não cozinharia mingau para ele. (...) Também o 
rapaz-esposa carregaria o escudo de seu marido quando a companhia estivesse em 
viagem (Evans-Pritchard, 2007, p. 19). 

                                                           
73 Sobre a ritualização performática, veja-se Tambiah (1985). 



124 

 

Isso permitia a formação de uma estrutura social em que os homens mais velhos 

tomavam os mais jovens como seus companheiros, ainda que num casamento temporário até 

poder casar-se com uma mulher. Nesse sentido, a sexualidade e o gênero se conjugam na 

formação de um comportamento social importante para manter a coesão entre os membros do 

grupo. Essa inversão em grupos étnicos não ocidentais não implica em questionar as atribuições 

de gênero para cada sexo. Ou seja, quem se traveste segue as regras associadas para o gênero 

oposto ao seu sexo. Dessa forma em todas sociedades a concordância sexo biológico e gênero 

social pode ser momentaneamente suspensa. Considera-se esta dinâmica relacional como uma 

travestilidade permitida, que se caracteriza por sobrepor o feminino em um corpo de homem, 

atendendo a uma demanda própria das relações sociais. 

Estas discussões são alguns exemplos clássicos do interesse antropológico por 

travestilidade, desde então sinalizando para o comportamento social e os valores culturais 

descolados da biologia como um aprisionamento ou determinação. No contexto das pesquisas 

contemporâneas sobre gênero, a inversão de papeis vem ganhando um significado particular, 

especialmente àqueles que implicam na travestilidade. Na atualidade, os estudos sobre 

travestilidade buscam compreender como estas ocorrências questionam por um lado, as relações 

de gênero, e por outro, como elas criticam determinismos biológicos sobre a orientação sexual. 

Portanto, nesta linha de estudos são ressaltados aspectos de resistências à normalidade de sexo-

gênero presente no ocidente. Podem-se agrupar estas investigações em dois tipos mais 

evidentes. Um conjunto reúne os estudos que tratam da travestilidade permanente, que se faz 

acompanhar em mudanças no corpo para tentar uma concordância entre o sexo e o gênero de 

identificação. O outro conjunto se detém na travestilidade temporária, onde assumir o gênero 

do sexo oposto se faz por meio de artefatos, com destaque para as vestimentas. Completam 

estas transformações o tipo de comportamento, que no geral parece exagerar os modos 

estereotipados do gênero, assumindo-os temporária ou permanentemente.  

Para Vencato (2005, p. 229), a travestilidade na figura da drag-queen, representa uma 

inversão que se baseia na construção de uma corporalidade transitória, ou seja, o corpo 

modifica-se a partir das roupas que vestem. O corpo fabricado da drag-queen é, para Vencato 

(2005), um corpo-personagem montado pelos homens para caricaturar um feminino que talvez 

não exista na “natureza feminina”. Aqui se destaca o conceito de montagem (também discutido 

por outros pesquisadores, principalmente quando se discute performance), se torna essencial 

para “tornar-se” aquilo que se objetiva. Diante disso, esse momento ganha uma importância 



125 

 

significativa, pois é a partir dele que os sujeitos redefinem e exibem as performances de gênero, 

possibilitando a constituição de identidade pessoais.  

Embora a categoria de drag queen seja bastante empregado para designar os homens 

que atuam artisticamente, vestindo-se como uma mulher nos grandes centros urbanos, o tipo de 

travestilidade que é representado pode ser empregado para compreender a transitividade entre 

masculino e feminino dos homens travestidos do maracatu rural. Ao que me parece, os homens 

que se travestem neste folguedo possuem um sentido de travestilidade em que o feminino se 

torna um personagem, fabricado no corpo por meio de rituais performáticos de gênero que se 

transformam em atuação artística. Jayme (2001, p. 92) vem ratificar essa reflexão afirmando 

que a montagem permite pensar a travestilidade como uma “desnaturalização dos gêneros por 

meio da performance, da fabricação do corpo que significa e atua”. 

Para Leite Jr. (2011, p. 221), a associação entre travestilidade e teatro chegou ao Brasil 

“e logo foi incorporada aos meios artísticos e das festividades populares74”, utilizado como 

disfarce do sexo oposto, independente do comportamento, identidade ou orientação sexual da 

pessoa travestida. Foi a partir do fim do século XIX, que a associação entre disfarce e orientação 

sexual passou a ser foco de estudos com o desenvolvimento da ciência sexual. No entanto, a 

travestilidade sempre carregou a conotação de um “universo do disfarce, da ambiguidade, da 

incerteza e, no limite, da representação de uma mentira” (Leite Jr., 2011, p. 221). 

Neste sentido, Chidiac e Oltramari (2004, p. 471) associa a drag ao trabalho artístico, 

pois representa a elaboração de um personagem. O corpo feminino caricaturado por homens é 

expresso através de performances como dança, dublagem e a encenação de um roteiro 

previamente estabelecido ou pelo grupo ou pela própria experiência social do ator. Estes autores 

alertam para a ideia de que as drags queens operam sob um conceito de travesti flexível, ou 

seja, elas distinguem-se dos travestis, que transformam o corpo permanentemente por 

incorporarem uma travestilidade temporária, cômica ou paródica. O trânsito para o feminino só 

ocorre no momento das apresentações.  

Penso que este debate é elucidativo para essa investigação ao tratar dos homens que se 

travestem para encenar um personagem feminino em um contexto particular de apresentação, 

portanto temporariamente e de forma flexível, ou seja, quando estão “em ação”, em 

                                                           
74 Em seu texto, o autor não faz referência a nenhuma festa popular em específico, porém penso que este destaque 
diz respeito aquelas manifestações populares carnavalescas presentes no centro das cidades. Um exemplo disso 
seria blocos carnavalescos como “As virgens do Bairro Novo”, que se apresenta anualmente na principal avenida 
de Olinda/PE.  



126 

 

performance. Embora a categoria drag-queen não seja recorrente para designar os homens que 

se travestem no maracatu rural, a maneira com que compõem e performatizam o personagem 

se assemelha a esta travestilidade 

Retomando o que foi dito antes, Benjamin (1989, p. 77) associa o surgimento da 

travestilidade no maracatu rural à proibição de mulheres no grupo, realçando a orientação 

heterossexual dos homens travestidos. Para Leite Jr. (2011), a presença de homens vestidos 

como mulheres em festas populares deve ser compreendida sob dois sentidos: 

O primeiro, como expressão das festas e ritos de “inversão”, onde se representa um 
“mundo às avessas”, no qual os papeis masculinos e femininos são trocados e de-
monstrados no corpo, através da incorporação da aparência do outro gênero. 
Comumente, este outro é apresentado de maneira estereotipada, sobressaltando traços 
ridículos e grotescos, onde procura-se realçar a ideia de desordem, desregramento e 
desequilíbrio. Embora muitas vezes esta “inversão” tenha como objetivo a crítica e a 
mudança de atitudes, frequentemente, através do contraste, ela acaba reforçando os 
valores tradicionais sobre uma “natural” dominação masculina e submissão feminina. 
O segundo sentido, por outro lado, pode ser compreendido como a manifestação de 
desejos e aspirações de “viver”, ainda que brevemente, conforme o gênero oposto, 
enfocando mais explicitamente a temática das identificações e orientações sexuais 
(Leite Jr., 2011, p. 222).  

Como destacado anteriormente, estes dois sentidos dado a travestilidade em festas 

populares podem ser observados no maracatu rural. Ao performatizar a Catita, o homem 

travestido estereotipa, por meio de rituais corporais, traços femininos contrastantes com o ideal 

de feminilidade socialmente aceito. Assim, por meio de performances cômicas, o ator-brincante 

encena situações do cotidiano das mulheres habitantes da zona da mata. A travestilidade aqui 

se caracteriza por uma representação transitória e passageira dos atributos femininos, ou seja, 

o homem que encena o personagem da Catita não prolonga na vida diária os traços femininos 

que ele representa.   

Por sua vez, os homens travestidos de baianas no maracatu rural reproduzem e, até 

certo ponto, valorizam em suas performances os atributos femininos. No tipo de travestilidade 

que estes atores-brincantes encenam nas apresentações do maracatu rural, sobressai o cuidado 

em aproximar-se dos trejeitos femininos, que caracteriza o cordão das baianas. Com a inserção 

das mulheres, parece-me que este cordão tem sido o lugar reservado pelos homens do maracatu 

a elas, sendo também o lugar onde se situam os homossexuais que desejam se aproximar do 

ideal feminino. Portanto, a travestilidade homossexual neste contexto parece assumir um 

sentido mais exibicionista.   

 



127 

 

2.2.2 Performatizando a travestilidade: uma experiência ritual cheia de conceitos 

Acompanhando os homens travestidos de mulher no maracatu rural de Nazaré da 

Mata, percebi que os rituais de preparação para as encenações é um aspecto importante por 

representar primeiramente um momento de ligação com as características do folguedo que 

marcam a tradicionalidade festiva e, posteriormente, é a maneira pelos quais estes homens 

acionam para expor as performances, que atendem às normas e valores do folguedo, da 

sociedade e de si mesmo. Assim, o maracatu rural se torna um espaço de possibilidades 

performáticas significativas, onde os sujeitos evidenciam valores circulantes na prática social. 

É por meio das performances também, ritualizadas anualmente no período carnavalesco, que 

os homens travestidos consolidam esses valores, num processo de retomada e reafirmação do 

comportamento e dos papeis desejados socialmente. 

Nesta parte do trabalho retomo algumas abordagens que considero significativas para 

pensar como a performance se torna um elemento de ritualização da travestilidade no maracatu 

rural. Os conceitos servirão como referências na compreensão da travestilidade no folguedo 

pernambucano. Este tipo de trajetória teórica se situa num campo importante de análise, pois 

refletir acerca dos conceitos, que norteiam um fenômeno sociocultural possibilita uma visão 

mais focada dos aspectos que compõe as práticas cotidianas dos sujeitos. À medida que trago 

para o debate as ideias dos principais autores, que abordam o tema da performance, busco 

também apresentar alguns elementos das minhas observações em campo, exemplificando em 

certa medida as questões que norteiam este trabalho. 

   O ritual como um tema clássico da Antropologia se torna um conceito chave para 

compreender a organização social, como para compreender os sistemas de representação, 

permitindo acessar formas de pensamento, valores, emoções e práticas. Além disso, as 

abordagens que tratam do ritual desdobram-se para pensar a relação entre indivíduo e sociedade 

iluminando as reflexões sobre a noção de pessoa em cada tempo e lugar. Na definição de 

Peirano (2003, p. 11), inspirada em Tambiah, ritual é: 

um sistema cultural de comunicação simbólica. Ele é constituído de sequências 
ordenadas e padronizadas de palavras e atos, em geral expressos por múltiplos meios. 
Estas sequências têm conteúdo e arranjo caracterizados por graus variados de 
formalidade (convencionalidade), estereotipia(rigidez), condensação (fusão) e 
redundância (repetição). A ação ritual nos seus traços constitutivos pode ser vista 
como “performativa” em três sentidos: 1) no sentido pelo qual dizer é também fazer 
alguma coisa como um ato convencional (...); 2) no sentido pelo qual os participantes 
experimentam intensamente uma performance que utiliza vários meios de 
comunicação (...); e 3), finalmente, no sentido de valores sendo inferidos e criados 
pelos atores durante a performance (...).  



128 

 

Este conceito me lembra a sambanda que participei na sede do Maracatu Cambinda 

Brasileira em janeiro de 2014. Cheguei a Nazaré no final da tarde e visitei o Parque dos 

Lanceiros, onde havia uma exibição de filmes sobre o maracatu. Sentado e ouvindo as pessoas 

conversando, descobri que naquela noite haveria uma sambada na frente do barracão do 

Maracatu Cambinda Brasileira, no bairro de Sertãozinho. Resolvi então caminhar em direção a 

este espaço para observar as atividades do grupo. Chegando lá, perguntei o horário da sambada 

do maracatu e um senhor, que estava na porta do barracão, disse-me que o maracatu já estava 

na rua, pois o grupo havia organizado uma sambada dividida em duas partes. A primeira seria 

na rua, onde o grupo partira da sua sede no Engenho Cumbe75 até o barracão onde me 

encontrava, que serve de espaço para organização dos eventos do maracatu. Quando chegasse 

a este local, o grupo continuaria a festa com o público, que já se aglomerava esperando o 

maracatu.  

Não demorou muito para se aproximar uma Catita. Embolando-se no chão, gritando e 

oferecendo beijos ao público que aguardava o maracatu: Era a Catita Daiana, encenada por 

Valmir. Além disso, gesticulando com o jereré como um sinal para que o público contribuísse 

com algum dinheiro. Esta sequência de atos e palavras sinaliza a ação performativa do 

personagem, pois ao utilizar os diferentes meios de comunicação (verbal e não-verbal ou 

gestual), Valmir dá vida a uma Catita que representa simbolicamente o dizer e o fazer da prática 

social. Isto se torna oportuno ao ator, pois a interação com o público possibilita que valores 

sociais sejam repetidos em suas ações.  

No entanto, essa dinâmica permite também, que o ator utilize sua performance para 

recriar certos valores, injetando no público contextos novos, resignificando o convencional. 

Assim, a compreensão desse processo possibilita acessar o que não é dito, mas vivido por meio 

da performance constitutiva da experiência de incorporação de gênero, pois a Catita sendo 

encenada por um homem travestido remonta a ideia de uma feminilidade teatralizada e 

condensada nas relações de gênero socialmente construídas.  

Stanley Tambiah (1985, p. 127), retomando as propostas analíticas exploradas por 

vários estudiosos sobre rituais, entre eles pode-se citar Leach, Durkheim e Mauss, avança neste 

                                                           
75 O Engenho Cumbe se localiza numa região afastada do centro da cidade de Nazaré da Mata. Propriedade de 
Antônio Borba de Albuquerque Maranhão, no passado representou um lugar importante para economia do estado, 
pois constituía um conjunto de engenhos daquela região que produzia uma grande quantidade de cana de açúcar 
em parceria com a Usina Matary, que foi instalada em Nazaré da Mata em 1913. Disponível em: 
<http://www.cbg.org.br/baixar/acucar_no_brasil_6.pdf> 



129 

 

sentido de ritual e acrescenta as análises das ações performativas, que correspondem aos 

atributos internalizados na ação e na fala, as quais permitem comunicar, fazer, modificar e 

transformar os fenômenos sociais decorrentes das necessidades intrínsecas na própria estrutura 

social. Valmir (ou Catita Daiana) brinca com as posições, com as maneiras de se comportar e 

com a fala dos sujeitos (público), mas, o que aparentemente é uma performance do personagem, 

passa a ter um sentido simbólico que representa o sentido que estes sujeitos dão a essas posições. 

Isto se torna mais evidente ao tratar das relações de gênero, que relaciona o personagem, o ator, 

o público e o folguedo. 

DaMatta (1997, p. 138) amplia esse debate quando afirma que “os ritos são igualmente 

parte do mundo social, mas são momentos em que sequências de comportamento são rompidas, 

dilatadas ou interrompidas por meio de deslocamentos de gestos, pessoas, ideologias ou 

objetos”.  

Agregando-se a esta ideia de ação performática como ritual, destaca-se o conceito de 

performance como comportamento restaurado, definido por Richard Schechner (2006, p. 29) 

como ações corporais que podem ser repetidas (atualizadas, restauradas) da mesma maneira 

pelos sujeitos na constituição performática. Esta definição permite entender como o “eu se 

comporta como se fosse outra pessoa”, possibilitando que haja uma ressignificação das práticas 

sociais. Sendo assim, “tomar consciência do comportamento restaurado é reconhecer o processo 

pelo qual processos sociais em todas as suas múltiplas formas, são transformados em teatro. 

(...) comportamento duas vezes vivenciado” (Schechner, 2006, p. 36). 

Dessa forma estou entendo as performances dos homens travestidos no maracatu rural 

como um processo em movimento contínuo, como bem coloca Schechner (2006), que vai do 

rito ao teatro e vice-versa. É a partir também dessa polaridade, que a travestilidade no maracatu 

rural permite adotar duas categorias importantes na abordagem de Schechner como referencial 

de análise. A primeira é a “eficácia”, percebida apenas nas entrelinhas das práticas sociais, 

refere-se às performances que provocam uma repercussão significativa na sociedade, ou seja, 

quando a ação performática permite um posicionamento na solução de conflitos, provoca 

mudanças radicais, redefine papeis e posições dos atores sociais. O “entretenimento”, segundo 

aspectos dessa abordagem, referem-se às performances que não alteram o sentido das relações 

sociais e, que no caso do maracatu rural, estão presentes para diminuir as tensões existentes no 

mundo social. 



130 

 

Assim, as relações entre rito e teatro destacadas até aqui permitem identificar dois 

processos, percebidas também em performances de personagens dos folguedos populares. 

Schechner (2008, capítulo 4) chama de transportation a experiência que caracteriza um evento 

performático e que independe dos conceitos de “eficácia” ou de “entretenimento”, ou seja, a 

participação de um indivíduo em uma performance implica um deslocamento para um 

determinado local, que possibilita uma penetração em espaços reservados – físicos e simbólicos 

– de um mundo de criação temporária. Isso representa uma experiência singular, que, segundo 

Rubens Silva (2005, p. 50), é “‘ser levado a algum lugar’, quando num estado de ‘transe’, ou o 

desafio de tornar-se ‘outro’ sem deixar de ser a si mesmo, quando da representação cênica de 

um personagem qualquer”. Sobre isso Valmir afirma que “a alegria da minha vida é brincar de 

catita (…) a catita Daiana alegra as criancinhas e, quando ela entra pra brincar e sou outra 

pessoa pra fora, pra dentro sou ainda Valmir do Coco”.            

Já o processo de transformation corresponde, de acordo com Schechner (2008), a uma 

experiência que pode implicar um status permanente. Esse mecanismo se refere ao 

deslocamento dos eventos performáticos no sentido de instituir um novo papel para aquele que 

performatiza a vida social, bem como permite ao ator social o desenvolvimento de uma 

“consciência crítica” de si mesmo enquanto performer e da realidade social na qual está 

inserido. Tatá, um brincante que encena baiana no maracatu rural, disse-me que sua posição 

dentro do folguedo foi de muito respeito e reconhecimento pelo esforço, que o possibilitou 

ocupar uma posição permanente no folguedo, já que na vida social ele possui um mesmo 

comportamento respeitoso e responsável. Ele diz: “- Sabe, de uns anos pra cá muitos grupos 

querem que eu desfile lá, também tem outros, sabe, que querem que eu seja a Dama do Paço e 

sabe por que? Porque eu no dia-a-dia sou respeitoso com todo mundo, além de respeitar os 

preceitos do maracatu, né?” 

Luciana Hartmann (2005, p. 130) explica que esse ato de expressão do performer é 

sempre sujeito a uma avalição, de acordo com sua eficiência. Sendo assim, quanto mais hábil 

for o ator, mais intensa será a experiência performatizada, garantindo um maior acesso ao 

público e aos elementos da vida social, que são impregnados pelo personagem. Os atores que 

performatizam no maracatu rural a Catita ou a Baiana estão sempre sendo avaliados pelos 

públicos ou por eles mesmos. Isto condiciona um maior acionamento de uma experiência, que 

será ritualizada na brincadeira anualmente. 



131 

 

Observando as performances dos homens travestidos no maracatu rural, percebo que 

esta experiência é multissensorial, onde vários elementos contribuem para construção de 

experiências individuais. Além disso, quando se analisa a relação entre travestilidade, 

performance e gênero presentes neste folguedo, alguns aspectos apontam para uma ação 

performática que é, sobretudo, ritualizada no campo da travestilidade, porém os atributos que 

se agregaram a esta travestilidade performática são construções sociais oriundas da prática 

cotidiana dos sujeitos.  

Na esteira desse debate Judith Butler (2008) parece enfatizar mais como o gênero (no 

sentido estrutural dos seus arranjos simbólicos) é performatizado de uma maneira mais livre e 

contingente em relação ao que a estrutura simbólica assinala.  Para essa autora, a 

performatividade de gênero, possibilita focalizar nossa percepção em aspectos das 

performances femininas no contexto dos discursos, que cristalizam e materializam as normas 

regulatórias ritualizadas do gênero e dramatizadas por homens travestidos. Segundo a mesma 

autora, 

a performance (...) brinca com a distinção entre a anatomia do performista e o gênero 
que está sendo performado. Mas estamos, na verdade, na presença de três dimensões 
contingentes da corporeidade significante: sexo anatômico, identidade de gênero e 
performance de gênero. (...) Ao imitar o gênero, [o performer] revela implicitamente 
a estrutura imitativa do próprio – assim como sua contingência (Butler, 2008, p. 196 
– grifo meu). 

Diferente de Schechner (2006) que pensa a performance como uma experiência 

individual relacional com o social. Assim, quando Diassis performatiza sua baiana ou Valmir 

entra em cena com sua Catita, percebe-se uma mulher culturalmente construída no contexto da 

zona da mata pernambucana, que conjugam aspectos da experiência dos atores com as relações 

de gênero, e que são tomadas como naturalizadas (Ortner, 1979, p. 102) a partir da perspectiva 

regulatória da coerência heterossexual. É por meio da performance que confessa sua distinção 

e dramatiza o mecanismo cultural da sua unidade fabricada (Butler, 2008, p. 197), ou seja, o 

homem que se traveste de mulher para brincar num folguedo popular pode ser pensado sob o 

ângulo de uma construção de suas próprias experiências com o feminino ritualizado e 

simbolicamente compartilhado no cotidiano.   

2.2.3 Abordando sobre cômico na experiência da travestilidade 

O humor é uma dimensão da vida social, que reflete as percepções culturais mais 

profundas e oferece um instrumento poderoso para compreensão dos modos de pensar e sentir 

moldados pela cultura (Driessen, 2000, p. 249). A história cultural dos diversos povos apresenta 



132 

 

o humor como um elemento de sociabilidade importante para manutenção do grupos e 

compartilhamento de qualidades vitais para sobrevivência.  

A subjetividade do riso é possível graças as estruturas de sociabilidade elaboradas 

pelos sujeitos em interação, que tem na experiência humana seu lugar de manifestação. Para 

Bergson (1983, capítulo 1), não há comicidade fora do que é propriamente humano e, por isso, 

existe sempre uma mistura de alegria e tristeza no cômico e no risível. “Para compreender o 

riso, impõe-se colocá-lo no seu ambiente natural, que é a sociedade; impõe-se sobretudo 

determinar-lhe a função útil, que é uma função social” (Bergson, 1983, p. 11). Por esta razão, 

o riso tem sempre um significado social ao desempenhar um papel peculiar de aproximar os 

sujeitos e mantê-los coesos no processo de reelaboração da prática cotidiana.  

Ao observar as performances dos personagens do Lambaio no maracatu rural, 

principalmente a Catita, noto que o cômico toma forma no corpo do ator, porém com aspectos 

negativos da vida social, pois como já discutido anteriormente, a Catita é um personagem que 

sempre se apresenta maltrapilha, suja, que grita e embola pelo chão, e faz brincadeiras de cunho 

pejorativo com o público. Esta descrição me faz remontar ao conceito de grostesco como um 

elemento constitutivo do riso e que se desdobra no contexto daquilo que é cômico.  

Segundo Leite Jr. (2011, p. 14), “o grotesco então, de um lado, cria o disforme e o 

horrível; do outro, o cômico e o bufo, e torna-se assim uma maneira de apresentar o sublime 

através do degrado”. Além disso, o grotesco permite acionar os diferentes elementos da vida 

social, que necessitam de reafirmação no conjunto de práticas sociais não aceitáveis na vida 

cotidiana dos sujeitos. Neste estudo, apoio-me na concepção de um grotesco que se distancia 

da abordagem dada por Mikhail Bakhtin (1987), onde o grotesco deixa de ser algo destrutivo e 

negativo para algo regenerador, pois percebi que a ideia de grotesco no meu campo está bastante 

associada ao exagero de características físicas e performáticas. 

No que se refere as apresentações da baiana, eu já havia sinalizado anteriormente, que 

a encenação desse personagem por homens travestidos, possui um sentido mais relacionado aos 

aspectos de uma feminilidade imitada das mulheres e que envolve a relação do sujeito-ator com 

o folguedo. Por sua vez, os estudos folcloristas sinalizam também que este tipo de travestilidade 

no maracatu rural seria uma maneira de brincar o Carnaval, onde a feminilidade performatizada 

não teria nenhuma relação com a orientação sexual do brincante. No entanto, durante as minhas 

observações nas sambadas, notei que a orientação sexual é uma questão significativa para os 



133 

 

brincantes, pois ser ou não homossexual aparentemente define o gosto e a afinidade com 

determinados personagens do folguedo.  

Outro ponto importante de minhas observações das baianas é a rejeição à orientação 

homossexual. Assim, brincadeiras, frases estereotipadas, insultos são alguns elementos que 

ouvi ao longo do meu trabalho de campo, que me possibilitaram pensar a homossexualidade no 

maracatu rural como algo ainda recente e, por isso, aspectos cômicos se tornam ainda visíveis 

nas apresentações deste folguedo, porém representam uma maneira de negar a 

homossexualidade daqueles brincantes, que a exibem na performatização das baianas. Talvez 

ainda, pode-se pensar este momento como um reflexo das brincadeiras populares presentes no 

Carnaval, onde o homem se traveste de mulher com características extravagantes para divertir 

o público. Sendo assim, muitos elementos da ordem social conseguem adentrar na brincadeira, 

e por meio de mecanismos das relações de gênero, induz a rejeição do que é socialmente 

proibido ao homem. 

Tomando as apresentações das Catitas que observei nos maracatus de Nazaré da Mata, 

penso que o humor provocado por este personagem são representações e gêneros performáticos, 

que segundo Schechner (2006, p. 16), são caracterizadas como performances da vida cotidiana. 

Sendo assim, estas últimas “fazem acreditar”, por criarem realidades sociais que são encenadas 

por pessoas diretamente relacionadas a essas realidades.  

Por fim, a travestilidade como instrumento da comicidade é um aspecto importante 

para o maracatu rural, pois no processo de construção das encenações, o homem travestido de 

mulher neste folguedo utiliza o humor para divertir o público vai trazendo um conjunto 

significativo de comportamentos e atributos que são avaliados pelos sujeitos dentro e fora do 

folguedo. 

 
2.2 A homossexualidade masculina no espaço rurbano de Nazaré da Mata 

Nesta parte do trabalho pretendo apresentar algumas reflexões uteis para pensar acerca 

da presença da homossexualidade no espaço rurbano de Nazaré da Mata. Com base nas minhas 

observações e conversas com os homossexuais da cidade, que participam de grupos de maracatu 

rural, busco destacar alguns aspectos debatidos sobre o tema, colocando a homossexualidade 

no foco, e assim, possibilitando pensar a orientação sexual como um elemento organizador das 



134 

 

relações dentro do folguedo, bem como na zona da mata pernambucana, em especial no 

município de Nazaré da Mata. 

O debate em torno da homossexualidade vem ganhando espaços em diferentes áreas 

do conhecimento, contribuindo para pensar sobre os processos de subjetivação e as práticas 

culturais dos sujeitos, que vivenciam sua sexualidade vinculada às práticas sociais cotidianas. 

Isto tem evidenciado aspectos da vida íntima dos sujeitos, sempre retomando os debates sobre 

a gênese da homossexualidade. Para Martins e Rosa (2013, p. 01), “a literatura especializada, 

por sua vez, pouco se debruçou sobre os processos de subjetivação e as práticas culturais de 

sujeitos que vivenciam a sexualidade homoerótica em contextos vinculados às atividades no 

campo ou em áreas não-urbanas”.  

A homossexualidade no meio rural se evidencia como possibilidade relacional 

acionada pelos sujeitos em suas práticas cotidianas. Quando cheguei à Nazaré da Mata, pensava 

a homossexualidade como uma dimensão pouco visível na vida social. Ela é percebida nas 

experiências diárias como uma dimensão que causa exclusão dos sujeitos que assumem 

publicamente sua condição, porém destacam-se alguns casos em que o caráter discriminatório 

da homossexualidade possibilita a alguns sujeitos viverem experiências clandestinas da 

sexualidade. Sobre isso, penso ser interessante destacar um trecho da conversa que tive com 

Paulete, um brincante de baiana homossexual de Nazaré da Mata, durante visita que fiz a sua 

casa: 

Anderson – Você acha que tem muitos gays aqui? 
Paulete -  Menino! Aqui tá cheio de bicha, de frango. Olha em volta, nas canas 
[risos]... tem muito homi também que gosta de “comer” viado, viu? 
Anderson – Então, vou encontrar muitos que gostam de falar sobre suas práticas 
sexuais? 
Paulete – Ah! Já isso tem pouco, visse! Porque...assim...tem bicha que quer enganar, 
sabe? Engana todo mundo, pras pessoas não saber que eles dão... mas quem convive 
com aquelas pessoas no dia-a-dia sabe quem ele é. Agora tem homi que dar e não sabe 
que é viado também, né? [risos]. 
 

Martins e Rosa (2013, p. 01) defendem a existência de uma diáspora gay para o centros 

urbanos. Este fenômeno seria para os autores um processo migratório que ocorreria da zona 

rural para a zona urbana.  Eribon (2008, p. 31) reforça esta análise dizendo que “a cidade sempre 

foi o refúgio dos homossexuais”, possibilitada pela relação profunda entre a vivência 

clandestina da homossexualidade e o espaço urbano. Para este autor, o espaço urbano permitiria 

ao sujeito viver suas experiências homossexuais escondidas da sociedade. Segundo Pollak 

(1987, p. 70), este processo cria um espaço próprio nos centros urbanos denominado 



135 

 

“guetização”, que vem recebendo críticas por parte de homossexuais, de estudiosos e da 

sociedade circundante. Marceli, um homossexual que conheci no encontro de maracatus em 

Nazaré da Mata, no Carnaval de 2013, disse-me: 

Eu fui pra Recife, querendo paz, porque quando minha família soube sobre mim, eles 
queria que eu deixasse de ser gay, ou ia me deixar na rua. Ai, pedi pra minha tia pra 
morar com ela. Acho que foi pior, porque me chamavam de bicha matuta. Foi ruim 
demais...Ai resolvi voltar pra cá e trabalhar do que tivesse... pra eu ficar independente 
de todo mundo e poder ser eu. Gosto do que sou, tenho contato com minha família, 
mas, hoje é mais pra ajudar mesmo. Não tenho raiva deles, até porque são meu 
familiar, né? 
 

É a partir da ideia de visibilidade da homossexualidade para fora do ambiente privado 

dos guetos, que a experiência homoerótica se colocou como um elemento possível no contexto 

da conjunção entre modos de vida rural e urbano, ou rurbano. Os homossexuais que conversei 

em Nazaré da Mata relataram experiências homoeróticas que tiveram em espaços públicos da 

cidade, além dos espaços reconhecidos como locais de interação sexual como os canaviais. 

Diassis relatou algumas de suas experiências sexuais com outros homens nestes espaços, 

principalmente durante o Carnaval. Para ele, isto representou um momento de prazer que só é 

possível pela “caça”76. Para Paker (2002) este momento possibilita o surgimento do prazer a 

qualquer momento, que para alguns se torna um estilo de vida próprio.   

Minhas observações e conversas com os homossexuais brincantes de maracatu rural 

foram importantes para perceber que a homossexualidade em Nazaré da Mata é um fenômeno, 

que situa a sexualidade num espaço delimitado pelo gênero. Os modos de viver uma 

homossexualidade tipicamente urbana foram sendo transferidos para os espaços rurais, por 

meio de práticas sociais, que não estão desvinculadas das relações de gênero construídas social 

e historicamente. O principal transporte utilizado por estas características são as novas 

tecnologias comunicativas, que aceleram e facilitaram o contato dos sujeitos com novos 

contextos, ou seja, a velocidade e a quantidade de informações sobre diferentes modos de viver 

impulsionaram os sujeitos a reconfigurar suas formas de relação com a sociedade. Diassis diz 

que quando ver na televisão ou nas revistas fotos ou textos, que fazem referência aos 

homossexuais das cidades, fazendo algo que lhe chama atenção: “- Fico com vontade de fazer 

o mesmo, mas aqui em Naza, o povo daqui é muito uó pras coisas que gostaria de fazer”. 

                                                           
76 A expressão “caça” se refere à procura por parceiros sexuais em espaços públicos, ou seja, é um termo nativo 
sinônimo de pegação.  



136 

 

De contrapartida é importante entender que estes novos arranjos sofrem pressões do 

poder fragmentado na sociedade. Para Foucault (2007, p. 118), a sexualidade “tem, como razão 

de ser, não o reproduzir, mas o proliferar, inovar, anexar, inventar, penetrar nos corpos de 

maneira cada vez mais detalhada e controlar as populações de modo cada vez mais global”. 

Dessa forma, a sexualidade se torna um instrumento de manobra de práticas e valores, que 

servem como ponto de apoio para estratégias e articulações nas relações de poder que 

instituições e sujeitos exercem sobre outros sujeitos. A homossexualidade como dimensão da 

sexualidade é sempre colocada numa posição de marginalidade por não atender a esta dinâmica 

política das relações sociais. 

O processo de subjetivação da homossexualidade nos espaços rurais e urbanos coloca 

em evidência as relações de gênero, que norteiam a homossexualidade e os valores presentes 

no grupo social. Como discutido anteriormente, o gênero é uma dimensão da vida social, que 

ordena a relação entre os sujeitos. Dessa forma, aquilo que define a homossexualidade como 

modo de vida de alguns moradores da cidade de Nazaré da Mata está conformado numa 

heterossexualidade compulsória, que estabelece normas e valores na produção de identidade 

estáticas, fixas e previsíveis do gênero. Butler (2008, capítulo 1) defende a importância da 

performatividade como um processo de reiteração ritualística constituída por meio das 

dimensões linguísticas, possibilitando pensar o corpo e os processos que nele atuam como 

manifestação da subjetivação, que só se torna possível com a presença de “outro”. 

Paulo Rogers Ferreira (2008, capítulo 3) afirma que o indizível nas sociedades 

camponesas se refere ao fato de o sujeito não declarar ou oficializar sua orientação sexual diante 

do grupo social. O autor destaca que a visibilidade e sussurros sobre a homossexualidade nos 

grupos comunitários é um processo que vem contribuindo para uma reconfiguração da estética, 

que provoca mudanças na vida dos homossexuais do campo, no plano cotidiano. Nas minhas 

observações e conversas, o indizível na homossexualidade em Nazaré da Mata se refere aos 

discursos e representações criadas pela sociedade em torno das práticas homoeróticas. Ainda 

impregnada pelo patriarcado, Nazaré da Mata situa a homossexualidade nas regras que ordenam 

as relações sociais.  

Por fim, um aspecto que merece destaque nesta breve reflexão é a posição dos sujeitos 

da prática homossexual, ou seja, atividade e passividade são aspectos da relação homoerótica, 

que situa os sujeitos na prática sexual e no contexto social. Isto se deve ao fato de que sendo 

ativo o homossexual masculino é representado como possuidor da virilidade masculina, que o 



137 

 

coloca numa posição tolerável. No caso do homossexual passivo, que possui práticas 

semelhantes aos da mulher, situa o sujeito em um campo ainda marginal, pois não se 

aproximando do ideal de masculinidade (de atividade) recebe uma carga simbólica excludente.  

Embora as análises de Peter Fry (1982) se refiram às práticas homoeróticas dos centros 

urbanos, ele apresenta algumas pistas para pensar a homossexualidade no meio rurbano. Para 

este autor, “o ‘ser homossexual’ mostra-se visível na forma e no conteúdo da fala, nos gestos e 

nas roupas – como uma declaração da identidade homossexual ‘assumida’. Na prática social 

adota-se o ‘papel’, de quem ‘dá’, própria à mulher”. Isto me aproxima dos homossexuais como 

Diassis e Paulete que assumindo sua homossexualidade, se aproximam de atributos femininos, 

travestindo-se durante o carnaval no maracatu rural e na prática cotidiana, acionam 

características designativas do homossexual passivo. 

Assim, ser homossexual em Nazaré da Mata significa resistir e transgredir os 

biopoderes (Foucault, 2007 e 2005), produzindo mudanças no sujeito e no grupo social ao qual 

pertence. Isto permite a este sujeitos experimentarem novas formas de ação performativa e 

rituais cotidianos, que estão relacionados às representações sociais e aos sentidos atribuídos a 

essas práticas culturais, assim como, aos modos de ser e de existir. Como afirma Paulo Ferreira 

(2008, capítulo 3), os afectos-mal ditos, ao se referir aos desejos homoeróticos no meio rural, 

saem de casa e ultrapassa terreiros, quintais; desviando-se da roça enquanto caminho de 

trabalho, mas povoando de vida as moitas, canaviais, fazendo das cercas e da vegetação nativa 

o local para experiências sexuais significativas. 

Nos próximos capítulos, busco ampliar esse debate, trazendo para o centro da 

discussão o ponto de vista daqueles que se travestem para performatizar a Catita e a baiana do 

folguedo. Além disso, apresento também um pouco da visão de outros atores sociais dentro e 

fora da brincadeira, como maneira de complementar os discursos dos atores-brincantes, 

consolidando a prática social subjetiva.  



138 

 

CAPÍTULO III  

TRAVESTILIDADE PARÓDICA:  

A feminilidade cômica das Catitas e a vida social 

 

 
Foto 21 – Mateus e Catirina (Catita) embolando-se no chão antes da apresentação 

Fonte: Acervo do Autor/2012 
 
 
 

A primeira é a Catita, mesmo... A Catita, o Mateu e a Burra. São as três 
alas de frente, os caboclos são depois, são... Quem vem de frente são o 
lambaio... chama... a gente chama o lambaio, porque é a peça que são 
mais sujo, que embolam pelo chão...aquilo ali é pra abrir o povo77. 

Mestre João Paulo 
Maracatu Leão Misterioso 

 
 
 

A travestilidade como um elemento constitutivo das festas populares tem um sentido 

que a liga ao cômico, que por meio do riso, diverte o público (DaMata, 1997, p. 137) e ao 

mesmo tempo de expor ideias e opiniões sobre determinados temas da vida social. Para Bakhtin 

                                                           
77 Relato do Mestre João dos Santos no documentário “Sábados azuis: histórias de um Brasil que dá certo”, 
produzido pela TV Brasil e exibido no dia 06/07/2012. Disponível em: <http://tvbrasil.ebc.com.br/sabadosazuis/ 
episodio/maracatu#media-youtube-1>. Acessado em: 07/05/2013. 



139 

 

(1987, p. 10-11), o riso compõe uma visão de mundo profunda, pois é uma das formas capitais 

de expressão da História, do homem, do particular e universal, consistindo um ponto de vista 

diferente do sério que, exatamente por isso, permite o acesso exclusivo aos aspectos 

extremamente importantes da vida. 

O Lambaio como parte do ritual do Maracatu Rural está sempre à frente do folguedo 

divertindo o público com gestos, palavras e posições, que marcam a performatização dos 

personagens mediados pelos rituais previamente elaborados para encenação dos papeis. No 

entanto, as descrições dos folcloristas, os textos produzidos pela mídia e os trabalhos publicados 

até o presente não dão conta de explicar que relações são estabelecidas entre o riso produzido 

por estes personagens e a prática social que envolvem a sua subjetividade e a do seu 

personagem. 

Assim, a Catita como foco desse trabalho, apresenta diferentes aspectos performáticos 

que possibilitam pensar este personagem como um corpo-teatro carregado de significados 

simbólicos. Estes envolvem as relações de gênero e sexualidade dos sujeitos numa perspectiva 

dos rituais não apenas carnavalesco, mas também cotidiano. Entendendo estes sentidos dado à 

travestilidade encenada por homens brincantes de maracatu, é possível evidenciar que a 

feminilidade revela como o gênero organiza as relações no folguedo.  

Portanto, este capítulo trata de apresentar a relação entre Catita, riso, performance, 

rituais e vida social. Neste caminho analítico, apresento diversos trechos das minhas anotações 

de campo e das histórias contadas pelos sujeitos que conversei e entrevistei. Ao longo do meu 

trabalho exponho este material como maneira de exemplificar as minhas reflexões sobre os 

temas, que emergiram ao longo de minha convivência com os homens travestidos de Catita.  

Isso foi importante para composição daquilo que estou chamando de travestilidade 

paródica, pois como os atos parodísticos se baseiam na performatização do que é risível, a 

travestilidade no maracatu rural tem o papel de acionar, por meio dos mecanismos de 

sociabilidade e convivência com determinadas práticas sociais de gênero, os elementos 

cômicos, que permitem tornar a Catita não apenas um personagem contador da história 

tradicional do folguedo, mas também um instrumento de representação de um contexto social 

marcado pelas desigualdades sociais e de gênero.  

 

 



140 

 

3.1 Fazendo o público rir: a Catita e seu papel cômico 

A Catirina enquanto personagem está presente em muitos folguedos populares do 

Nordeste brasileiro. No Maracatu rural, este personagem sempre vem acompanhado com 

Mateus, que juntos formam um casal de palhaços78, divertindo o público com brincadeiras numa 

espécie de prólogo. “Detentores de uma vocação cômica que os identifica como palhaços em 

diferentes contextos, espera-se deles que, (...), saibam, sobretudo, ‘fazer piada a partir de 

qualquer fato’, que tenham o pensamento ágil para ‘saber improvisar’ em cena e que 

demonstrem o controle corporal necessário para ‘se movimentar’ (...)” (Carvalho, 2009, p. 12).  

Esta primeira função da Catirina no folguedo popular de Nazaré da Mata se confunde 

com outra. Para Severino Silva (2012, p. 81), com suas brincadeiras, a Catirina tem “a função 

de transformar a simpatia do público em alguns trocados para que os caboclos possam beber e 

comer. Antes dos apoios dos governos, era dessa maneira que se conseguia o dinheiro para a 

saída do maracatu”. Portanto, ela tem também a função de coletar alimentos e dinheiro para os 

grupos.  

A Catirina é um personagem que tem uma dupla função no maracatu rural, mas é na 

performatização do cômico, que este homem travestido de mulher se torna portador de um 

significado simbólico importante na apresentação do maracatu rural, por relacionar comicidade 

e vida cotidiana. É fazendo o público rir, que a Catirina atrai a atenção das pessoas para o grupo, 

apresentando-o e recolhendo ajuda financeira e alimentícia para o maracatu. No entanto, 

segundo os mestres mais velhos do maracatu, com o passar do tempo este personagem recebeu 

outro nome. Diz o Mestre Antonio, que “quando o maracatu era aceito pelo dono de alguma 

casa para brincar no seu quintal, a Catirina, ia por traz da casa e roubava tudo que ela podia de 

comê para o brinquedo. Como aqui no interior, a gente chama de catita aquele rato que rouba 

comida das casas, o povo do maracatu chamou a Catirina de Catita... e assim ficou até hoje, 

Catita...mas o que importa é a diversão que ela faz pra gente”.  

Penso que essa adaptação do nome do personagem no maracatu rural, foi uma maneira 

de categorizar um tipo de prática, que garantia a aquisição de alimentos para o grupo, 

suavizando de certa maneira, o significado negativo desta prática no contexto cotidiano. Em 

conversa, o Mestre João Paulo, ele diz que “um dia um maracatu foi brincar na casa dos meus 

pais – eu era menino – quando uma Catita foi, entrou na cozinha lá de casa sem ninguém ver e 

                                                           
78 De acordo com Luciana de Carvalho (2009, p. 122), o palhaço nas manifestações populares “trata-se de pessoas 
‘engraçadas por natureza’, capazes de divertir os outros mesmo fora da brincadeira” 



141 

 

roubou um pedaço de carne do almoço... como era carnaval e todo mundo tava brincando, meus 

pais não ficaram com raiva, não, porque Catita é isso... é aquele rato pequeno que rouba, não 

é? [Risos]”. 

Neste sentido, atrair a atenção do público, é apenas um aspecto dentre muitos que 

caracteriza a performance da Catita, pois ao se deparar com os discursos dos atores, que se 

travestem e ritualizam seus passos, percebe-se a quantidade de elementos simbólicos associados 

as suas apresentações no folguedo. Diante disso, busco discutir nesta parte do trabalho os 

principais aspectos, que compõem este personagem a partir dos tipos masculinos travestidos de 

Catita, descrevendo um pouco das preparações e apresentações.   

3.1.1 Mauro, Valmir, Marco, Célio, Adelino e Antônio: quem são os homens que se travestem 

de Catita? 

Os homens que se travestem de Catita anualmente mantêm em certa medida as 

características já anunciadas pelos estudos folclóricos. Geralmente são homens que vem 

participando da brincadeira por muitos anos e, na sua maioria, já performatizaram outros 

personagens no maracatu. Não apresentam nenhum traço ou trejeito afeminado que o associe a 

homossexualidade e, estes são considerados “cabra machos” (Benjamim, 1989, p. 77), porém, 

é importante sinalizar que em minhas observações e conversas no campo de pesquisa, encontrei 

homens que se identificam como homossexuais, performatizando a Catita. 

Traçando um perfil mais amplo dos homens que encenam as Catitas no maracatu rural 

de Nazaré da Mata, percebem-se características semelhantes daqueles que performatizam 

outros personagens no folguedo. Geralmente, são homens que possuem entre 30 e 50 anos de 

idade. São trabalhadores do corte da cana ou aposentados. Além de atividades agrícolas, alguns 

homens se dedicam as atividades comerciais no centro de Nazaré da Mata ou em empresas de 

cerâmica da região.  

A partir deste contexto, faz-se necessário apresentar os vários brincantes que tive 

contato em meu campo, descrevendo parte de sua vida pessoal ligada ao folguedo. Estes atores 

se destacaram no meu trabalho por dois sentidos. Em primeiro lugar, são pessoas reconhecidas 

na cidade por estarem ligadas aos trabalhos de divulgação do maracatu rural em eventos 

culturais. Em segundo lugar, de acordo com a opinião de mestres, do público e de outros 

brincantes, as performatizações de Catita, que estes atores ritualizam todos os anos, são 



142 

 

significativas, pois esses atores se entregam ao personagem, encenando a Catita de maneira 

atraente para o maracatu e para o público. 

A literatura pouco fala sobre este personagem. A propaganda turística não menciona, 

nem destaca este personagem como um constitutivo importante nas apresentações fora de 

Nazaré da Mata. Na Região Metropolitana do Recife, este personagem é parte obrigatória dos 

grupos, pois está relacionado à tradicionalidade da brincadeira. Todavia, a Catita ganha um 

significado menos importante, talvez por se tratar de um conjunto performático, que não se 

relaciona com o belo, com o colorido. A Catita é a representação do exagero. Com isso, parece 

ser diminuída sua dimensão como personagem que é igualmente importante na organização do 

maracatu, especialmente, os valores e símbolos de gênero que eles encenam.  

Assim, apresento Mauro Valeriano. Com 50 anos de idade, brinca há 35 anos no 

maracatu rural e há 14 anos performatiza a Catita no Maracatu Estrela Brilhante. Ele diz: “- Eu 

não estudei, não, porque perdi minha mãe, e fui pro trabalho cedo, pra poder sobreviver”. Mauro 

é casado e mora no bairro do Sertãozinho com sua esposa e filhos. Trabalha em uma fábrica de 

tijolos do município e sobrevive com a renda de “um salário com as horas extra...”. 

 
Foto 22 – Mauro travestido de Catita em encontro de maracatus de Nazaré da Mata/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2014 



143 

 

 
 A inserção de Mauro no mundo do personagem da Catita está relacionada a sua 

experiência na região de engenhos de Nazaré da Mata e a sua relação com seus pais. Sobre isto 

ele afirma em entrevista: “- Olhe, eu morava num engenho, aí comecei a brincar de mascarado. 

Meu pai e minha mãe morreu, e eu vim pra cidade. Me coloquei numa função de brincar de 

Catita, e hoje eu tô há 14 anos que brinco no Estrela Brilhante”. Conversando com este homem, 

que no período carnavalesco se traveste de mulher, percebo que sua dedicação na composição 

deste personagem justifica muito o reconhecimento que recebe de mestres e presidentes de 

vários maracatus da cidade. “Sempre sou chamado por outros maracatus pra brincar, mas o 

Estrela Brilhante é meu maracatu, né? Muitos me chamam elogiando meus gritos e minhas 

brincadeiras...recebo muita atenção das pessoa, que não consigo atender todos”.     

Conhecido como Valmir do Coco, por coordenar um grupo de coco de roda em Nazaré 

da Mata, tem 35 anos, dos quais oito foram dedicados à performatização da Catita no Maracatu 

Cambinda Brasileira. Solteiro, possui o Ensino Fundamental completo. Recebendo um salário 

mínimo do seu trabalho como vigilante na Secretaria de Educação do município, mora com 

seus parentes no bairro Loteamento Celpe. Segundo este, sua família sempre esteve ligada ao 

maracatu rural de Nazaré da Mata. Seu pai já participou de vários grupos da cidade, mas hoje 

não pode brincar por apresentar problemas de saúde. Valmir tem dois irmãos, que o ajudam na 

organização do coco de roda e também contribuem com diversos maracatus de Nazaré da Mata 

na organização de apresentações e eventos; no entanto, só Valmir participa do cortejo do 

Cambinda Brasileira no período carnavalesco.  



144 

 

 
Foto 23 – Valmir do coco travestido da Catita Daiana, Encontro de Maracatus de Nazaré da Mata/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2014 
 

Travestido com a Catita Daiana (como ele gosta de ser chamado quando está 

performatizando), ganhou vários prêmios de melhor Catita em encontros de maracatu, 

promovidos pela Prefeitura de Nazaré da Mata e em outros lugares onde se apresentou. Ele 

expressa bem seu sentimento em relação as suas apresentações como Catita do maracatu: “- a 

alegria da minha vida é brincar de Catita (…) a Catita Daiana alegra as criancinhas”. 

Em seguida apresento Marco, presidente do Maracatu Estrela da Tarde, possui 51 anos. 

Estudou até o primeiro ano do Ensino Médio. Casado, tem uma filha e trabalha como agente 

comunitário da cidade, ganhando um salário mínimo. Mora no bairro de Sertãozinho no mesmo 

espaço onde localiza-se a sede do seu maracatu. Segundo ele, brincou no cordão dos caboclos 

de lança em vários grupos de maracatu de Nazaré da Mata, mas quando resolveu criar seu 

próprio grupo não conseguiu mais conciliar a coordenação do maracatu com sua participação 

no corpo de baile. No entanto, em 2014 teve a oportunidade de performatizar a Catita, que para 

ele “foi a melhor coisa que aconteceu... o rapaz que a gente chamou pra fazer a Catita do meu 

maracatu desistiu, né? ai eu tive que me arrumar pra fazer a Catita, né? mas foi bom, porque 

sabia como fazia e só foi preparar tudo pro dia das apresentações”.  



145 

 

 
Foto 24 – Marco Martin travestido de Catita em manobras do Maracatu Estrela da Tarde 

Fonte: Acervo do Autor/2014 
 

Marco me contou em entrevista que desde a sua adolescência esteve envolvido com o 

maracatu rural: “- uns 14 a 15 anos, foi perto da minha casa mesmo, gostei... comecei a admirar, 

participar de outros maracatus, [...] acompanhava sempre sambada, aí chegou um dia que eu 

disse: - vou fazer minha própria matinada [grupo], eu mesmo fiz minha matinada com a gola, 

fui até o maracatu do Cumbe... Cambinda Brasileira, o primeiro que eu participei foi lá”. Com 

relação a sua performatização de Catita, ele afirma que ainda não criou um nome para ela, “mas 

quero me apresentar outros anos de Catita para ficar mais craque em fazer brincadeiras com as 

pessoas”. No Carnaval de 2015, Marco desfilou novamente travestido de Catita e buscou 

“caprichar na apresentação para o povo gostar das minhas palhaçadas”. 

Além de Mauro, Marco e Valmir do Coco, conversei com outros homens que se 

travestem de Catita em maracatus de outros municípios da Zona da Mata pernambucana. 

Conheci estes outros atores em encontros de maracatus no espaço Ilumiara Zumbi em 

Tabajara/Olinda-PE. As conversas com eles corroboraram com o que observei e ouvi em Nazaré 

da Mata. Suas falas foram importantes para pensar vários aspectos da Catita enquanto 

personagem, que ritualiza um corpus social de valores e normas compartilhadas entre muitos 

habitantes da zona da mata. No entanto, as práticas sociais são dinâmicas e circulam nos espaços 

mediados pela cultura, possibilitando a existência de subjetividades entrelaçadas às 



146 

 

experiências com o maracatu rural recorrentes não apenas em Nazaré da Mata79, mas na 

sociedade como um todo. 

Assim, apresento José Célio de Lira, 56 anos, agricultor e brincante do Maracatu Leão 

da Mata Norte, do município de Tracunhaém. Ele performatiza a Catita há 19 anos. Segundo 

ele, antes de encenar a Catita já brincava como capitão da Burra Calú, que facilitou sua 

participação em outros grupos de maracatu. Mesmo se apresentando de Burra Calú, ele diz que 

gostava de fazer brincadeiras com o público e “depois me deu muita vontade de ser Catita, 

depois que entrei estou até hoje, né? Então resolvi sair da Burra para brincar de Catita, porque 

as pessoas começaram a me pedir, porque eu era mais engraçado e podia fazer a alegria do 

maracatu...”. 

Em seguida, destaco a figura de José Adelino Silva, 48 anos, que brinca no Maracatu 

Beija-Flor de Aliança. Há 18 anos performatiza a Catita. Mora da cidade de Aliança e trabalha 

no corte da cana-de-açúcar. Ele afirma que sua Catita surgiu das brincadeiras “nas andanças 

pelos maracatus”. Segundo José Adelino, nunca deixa de brincar no maracatu no período 

carnavalesco e, a Catita é um personagem que ele faz com prazer por representar a alegria das 

pessoas que habitam a zona da mata: “- o interior é cheio de alegria e o maracatu mostra isso 

pra gente”. 

Antonio Calixto de Souza, 40 anos performatiza há 13 anos a Catita do Maracatu Leão 

Teimoso, do município de Goiana/PE. Ele começou a brincar no folguedo ainda na infância 

quando seu pai o levava para observar às apresentações dos grupos. “As sambada serviu 

também pra que eu ficasse no maracatu até hoje, né? Foi elas que me ensinou a dançar maracatu 

e a gostar de brincar no carnaval, né?”. Antônio afirma que no início tinha vergonha de encenar 

a Catita, “ai bebia cana80 pra ficar sem vergonho, né? Depois fui me soltando e fazendo 

palhaçada, ai eu perdi a vergonha e comecei a brincar bebendo pouquinho, só pra ficar quente”. 

    

                                                           
79 Ao definir subjetividade, Sherry Ortner (2005) situa como uma consciência especificamente cultural e histórica, 
que aciona dinâmicas individuais reflexivas de si mesmo. Isto permite pensar a subjetividade como um elemento 
psicológico, “em termo dos sentimentos internos, desejos, angustias, intenções, etc., dos indivíduos” (Ortner, 2005, 
p. 29), mas em outras ocasiões parece que essa subjetividade permite pensar na formação de estruturas culturais 
mais amplas. Sobre este debate, ver também Giddens (2009) e Geertz (2008).  
80 Este termo é bastante utilizado no Nordeste brasileiro para se referir a cachaça, pois, geralmente, esta bebida é 
produzida por meio da fermentação da cana, que ainda serve como base da agricultura de muitos dos municípios 
da zona da mata de Pernambuco. 



147 

 

3.1.1.1 Como são escolhidos os homens que performatizam as Catitas? 

No senso comum, a escolha parece estar associada a um comportamento psicológico, 

circunscrito ao indivíduo, que por meio da capacidade de decidir, resolve situações da vida 

cotidiana. No entanto, a escolha é uma categoria que se manifesta no campo da subjetividade e 

evidencia um conjunto significativo da prática social. Esta se torna uma espécie de 

“termômetro”, influenciando as escolhas. Giddens (2009, capítulo 2), situa o sujeito como 

possuidor de uma consciência de posicionamento em relação às condutas socialmente 

instituídas. Para o autor, a escolha representa uma rede de relações sociais, onde certas sanções 

normativas se tornam indicativas do processo decisório do sujeito acerca de sua ação no meio 

social81. 

Neste sentido, a escolha por se travestir de mulher cômica no maracatu rural tem como 

referência às qualidades risíveis individuais sugeridas pelos atores dentro e fora do folguedo, 

caracterizando-o como um palhaço. Segundo Carvalho (2009, p. 122), os homens que 

performatizam personagens femininos são rigorosamente selecionados e, 

Em geral, trata-se de pessoas “engraçadas por natureza”, capazes de divertir os outros 
mesmo fora da brincadeira. Detentores de uma vocação cômica que os identifica como 
palhaços em diferentes contextos, espera-se deles que, [...], saibam, sobretudo, “fazer 
piada a partir de qualquer fato”, que tenham o pensamento ágil para “saber 
improvisar” em cena e que demonstrem o controle corporal necessário para “se 
movimentar, entrar e sair da história”. 

 Além disso, em minhas observações, percebi que a escolha desses homens evidencia 

um aspecto que caracteriza certa sensibilidade cômica, ou seja, o sujeito dotado da capacidade 

de provocar o riso no público deve ter consciência de sua importância para a manutenção do 

ambiente alegre do folguedo. Isto coloca o brincante-ator no centro da apresentação do grupo, 

destacando-o como o mais habilitado para encenar a Catita. É a partir do cômico, que as pessoas 

reconhecem a capacidade performática (dramática) do homem que se traveste de Catita. 

Ao serem questionados sobre os fatores que determinaram sua escolha para 

performatizar a Catita no maracatu rural, estes homens-atores apresentaram depoimentos que 

destacam múltiplos fatores, ligados às experiências subjetivas e relacionadas às práticas sociais. 

Para Valmir do Coco, os donos de maracatu o escolhem para encenar a Catita, pois ele consegue 

                                                           
81 Para Ira J. Cohen (1999), a concepção de Giddens acerca das relações sociais remete à estruturação das práticas 
nos sistemas sociais. Além disso, para Cohen (1999) o posicionamento das práticas sociais deve levar em 
consideração o posicionamento dos agentes diante das construções coletivas e das totalidades socioculturais. 
“Neste sentido o posicionamento envolve a diferenciação e a inter-relação das práticas associadas com as 
localidades sociais” (Cohen, 1999, p. 34)  



148 

 

incorporar o personagem: “- Eu me transformo...sou outra pessoa... quando a Catita Daiana 

abaixa...sai abrindo o caminho pra o maracatu passar, fazendo as pessoa rir com as loucuras 

dela”.  

Pelo que observei nas performatizações de Valmir, a escolha parece estar relacionada 

à dedicação com que ele interage com o personagem num processo simbiótico, que o permite 

transitar livremente entre a teatralidade e a ritualização da vida cotidiana. É a partir desse 

comportamento corpóreo, que se estabelece um espaço “entre”, onde se performatiza uma 

paródia intensificada do real. Para Carla Pires Martins (2013, p. 41), “nessa perspectiva entre a 

vida e a arte, o cotidiano e o extracotidiano; a representação cênica estaria a princípio vinculada 

ao estado que extrapola o cotidiano”. 

Sobre o que pensa ser os motivos elencados para escolher como performer da Catita, 

José Célio diz numa conversa que tivemos antes de sua apresenta no Ilumiara Zumbi: “- Acho 

que é porque eu sou engraçado. Os povo é quem diz, né? mas quando saio pra brincar no 

maracatu, eu saio mesmo é de Catita. Vou na frente abrindo caminho, pro povo deixar o 

maracatu passar, né?”. Já José Adelino conta: “- Meu tio era quem saia de Catita, mas ele ficou 

muito doente...foi aí que o dono do maracatu perguntou se eu num queria sair de Catita porque 

já fazia brincadeiras engraçadas com o povo, num sabe?!, quando eu era da burra (...)”. Penso 

que carregar o cômico no corpo-subjétil82 representa um critério importante para ser escolhido 

para performatizar a Catita, talvez por este personagem estar sempre associado ao lado teatral 

da tradição oral do maracatu rural. Portanto, ao apresentarem uma aptidão para o cômico, os 

homens-atores se tornam elementos importantes na composição deste personagem dentro do 

maracatu.  

A ausência de recursos financeiros para pagar o valor pedido pelo autor contratado 

para performantiza a Catita foi um aspecto motivador para que Marco utilizasse suas 

habilidades cômicas para encenar a Catita no Maracatu Estrela da Tarde. Marco também é 

presidente do maracatu e disse que “não tinha recurso para pagar uma pessoa pra brincar de 

Catita... o menino pediu trezentos reais... trezentos reais... eu disse: ‘- tá caro meu amigo pra 

pagar a você’ ... ai eu disse: ‘- sabe que mais? (...) quem vai ser a Catita desse maracatu sou 

eu’...aí subi, troquei de roupa e brinquei os três dias”. Percebe-se que a escolha foi determinada 

                                                           
82 Martins (2013, p. 42), conceitua corpo-subjétil como “um corpo em Estado Cênico, um corpo em arte, pois [este 
corpo], estando primeiramente nesse ‘entre’ objetividade-subjetividade, dualidade que poderíamos facilmente 
levar para forma expressão ou mecanicidade versus ‘vida’, ou mesmo comportamento cotidiano versus 
comportamento extracotidiano”  



149 

 

por aspectos subjetivos, relacionados às capacidades do autor em criar as ações performáticas 

e motivado por arranjos internos do grupo.  

A participação de Antonio Calixto no maracatu rural performatizando a Catita é 

explicada pela mesma razão. Ele diz: “- Eu fui porque eu gosto, né?...da brincadeira. Gosto de 

brincar de Catita, correr atrás das pessoas, né? passar o jereré e carregar a boneca, né? Num foi 

ninguém que me escolheu não, sabe? Eu gosto e me ofereci... é Carnaval mesmo, então a gente 

brinca, né? [risos]”. Nota-se aqui uma opção pessoal por parte do brincante ao encenar esse 

personagem. Buscando mais informações de Antonio Calixto, descobri que sua escolha, e não 

de outros, fora motivada pela oportunidade de expor suas capacidades cênicas. Sobre isso ele 

diz: “- Brincar de Catita fez eu mostra minha peça83...todo mundo gosta quando a gente corre 

atrás e brinca com o povo...eu gosto de me mostrar...de colocar minha peruca, pintar o rosto e 

vestir o vestido sujo pra mostra minha Catita...por isso, brinco de Catita”.  

Por trás da simples vontade de mostrar suas aptidões cênicas, Antonio parece desejar 

apresentar-se de Catita como maneira de exibir um lado feminino. Para não ser confundido com 

um homossexual, ele optou por performatizar a Catita, pois este personagem ainda possui uma 

carga social negativa, associada ao grotesco (Cf. Bakhtin, 1987) por representar uma caricatura 

da mulher socialmente rejeitada. Cheguei a esta ideia depois que ele repetiu em várias perguntas 

relacionadas às suas encenações como Catita, que “sempre tive vontade de mostrar minha 

mulher...mulher de dentro de mim, mas se eu for pras baianas os cara vão dizer que sou viado 

e não sou!”.  

Além disso, quando se sentiu confiante, Antonio me confessou desejos de conhecer o 

mundo feminino, sendo uma mulher, mas “pra ninguém desconfiar que sou homi, eu brinco de 

Catita, porque ela é suja e ninguém liga, ninguém manga que o homi é viado se brincar de 

Catita”. A utilização da travestilidade em folguedos para transpor a masculinidade para uma 

feminilidade escamoteada é muito recorrente. No maracatu rural percebi muitos depoimentos 

mostrando essa necessidade de transpor a “barreira”, que separa estes dois polos das relações 

de gênero. 

Com base em minhas observações, a escolha de um homem que irá travestir-se de 

Catita para compor o teatro do maracatu rural é um tema que exige certa atenção, pois muitos 

fatores interferem neste processo. Nos exemplos citados acima, percebe-se um conjunto 

                                                           
83 Termo utilizado para se referir à performatização teatral possibilitada pelo personagem. 



150 

 

significativo de depoimentos mostrando a necessidade de considerar as motivações coletivas 

como fundamentais, mas, penso que, estas não excluem aquelas de cunho individual. Para 

Schechner (2006), é a partir de características pessoais do ator que os personagens são 

construídos e reelaborados no sentido de teatralizar aquilo que é esperado pelo público, ao 

mesmo tempo que esta performance permite que o ator injete na ação performática elementos 

da vida cotidiana. 

Portanto, “na vida social ordinária, os atores têm um interesse motivado em manter as 

condições de confiança e reparação, existindo um compromisso motivacional generalizado de 

integração de práticas habituais através do tempo e do espaço” (Giddens, 2009, pp.74-75). Por 

fim, penso que a escolha do homem para encenar a Catita é uma questão de ordem subjetiva, 

pois envolve uma ordem social previamente estabelecida para esses atores, que os posicionam 

no folguedo com base na sua capacidade em performantizar uma mulher. Sua travestilidade é 

referenciada no mundo social com base nas desigualdades de gênero instituídas pela cultura.            

 

3.2 A performance da Catita: preparação e apresentação 

Preparar-se para performatizar a Catita é uma atividade interessante para compreender 

os contextos nos quais este personagem se apresenta no maracatu rural, principalmente no que 

se refere às estratégias utilizadas pelos atores para compor os aspectos físicos, que constituem 

o desenvolvimento cênico nas apresentações dos grupos. Em minhas observações, notei 

algumas regularidades na preparação dos atores para compor este personagem. Isto foi 

facilmente percebido, quando acompanhei as sambadas e os percursos dos grupos para os locais 

de apresentações. Minhas conversas com os brincantes foram importantes para obter as 

informações que apresentei aqui.  

Quando iniciei meu trabalho de campo, tinha em mente que havia algum período 

estabelecido, ou pelo organizador dos maracatus ou pelo próprio ator-Catita, para ensaiar e 

estruturar os passos, as roupas e a improvisação das performances, que seriam encenadas ao 

longo das apresentações no período Carnavalesco. Nas sambadas, conversando com brincantes 

e presidentes dos grupos que observei, tive a informação de que a Catita é um personagem sem 

nenhuma preparação específica, pois todas as suas apresentações em público são improvisadas. 

No entanto, partindo da ideia de que os mestres de maracatu também improvisam suas loas e, 

que utilizam as sambadas para “afinar” este improviso, penso que as Catitas só se constituem 



151 

 

por alguma espécie de preparação, mesmo que esta preparação não seja determinada por um 

calendário específico.  

Na relação que estabeleci com os brincantes de Catitas do maracatu rural de Nazaré da 

Mata, percebi que há realmente uma ausência de um espaço ou de um período próprio para que 

os improvisos sejam pensados e acionados. No entanto, nos dias de apresentações dos grupos, 

quando acompanhei de perto como os atores se preparam para “sair” de Catita, percebi um 

investimento na caracterização deste personagem como algo que foi previamente pensado ou 

experimentado. Esta foi uma pista importante para pensar os elementos simbólicos de 

preparação, que os atores-Catita utilizam para encenarem a mulher do lambaio no maracatu 

rural. 

Esther Langdon (2006, p. 175), ilumina este debate ao afirmar que a experiência em 

relevo deve ser uma qualidade das performances, que se inter-relaciona com outras que compõe 

o ritual narrativo de personagens. Para a autora, a performance é formada a partir da experiência 

realçada, pública, momentânea e espontânea, envolvendo o ator, o público, o contorno artístico 

do personagem e o contexto da apresentação para criar uma experiência que emerge da prática 

social. Carlson (2009, p. 24) também aponta nesta direção quando afirma que a “performance 

é baseada em modelo, roteiro, ou padrão de ação preexistente”, e que, por isso, a performance 

sempre se constitui de um conjunto pré-elaborado de elementos da vida cotidiana dos atores 

que a ritualiza. 

Compartilhando dessa ideia, Schechner (2006, p. 31) afirma que a vida cotidiana pode 

abranger a maior parte das performances encenadas em situações particulares, constituindo uma 

maneira específica de pensar de uma cultura. Dessa forma, nesta parte do trabalho apresento os 

significados que os homens travestidos de Catita elaboram na relação do personagem com a 

prática social. Além disso, destaco também os componentes cômicos presentes nas 

performances da Catita, que a torna um personagem consolidador de práticas sociais de gênero 

significativas para os habitantes de Nazaré da Mata.  

3.2.1 – Vestindo a mulher “feia”, mas divertida: significando as preparações 

A Catita sempre se apresenta, na fala dos homens que se travestem, como uma mulher 

feia e maltrapilha. Isto caracteriza, em certa medida, um perfil padronizado e central desse 

personagem do maracatu rural. Embora outros aspectos se destaquem na performatização desse 



152 

 

personagem, parece-me que há uma associação bastante estreita entre o riso que a Catita produz 

e sua aparência grotesca. 

Os homens compõem a Catita com um vestido, geralmente produzido com um tipo de 

tecido barato, como por exemplo, a chita. Este tecido é bastante utilizado pelas pessoas no 

Nordeste por ser um produto barato e fácil de encontrar no comércio regional. Os atores rasgam 

o vestido em algumas partes escolhidas estrategicamente, pois ao serem evidenciados durante 

a performance, funcionam como um elemento que provoca o riso. Em entrevista Mauro afirma 

que algumas Catitas “tem os lugar dos peitos e da bunda rasgado pra na hora das apresentações 

do maracatu amostrar as pessoas pra elas rirem”. Esta fala é bastante recorrente em outros 

depoimentos, que coletei ao longo da minha investigação e, que é compartilhada também por 

Marco, Antonio Calixto e José Adelino, homens que se travestem de Catita no período 

carnavalesco. 

Além disso, compõe o referido personagem uma peruca, à gosto do ator e o rosto 

pintado de preto, porém alguns fazem uma pequena maquiagem com batom, onde exageram o 

tamanho da boca e dos traços do rosto. Isto é um recurso utilizado pelos atores para tornar a 

Catita uma mulher “feia” e caricata, tornando-a engraçada para apreciação e avaliação do 

público (Schechner, 2008, capítulo 4).  

Chidiac e Oltamari (2004, p. 475) dizem que, a caracterização de uma feminilidade 

caricata, utiliza-se de diversos artifícios na composição de um corpo feminino contido no ator. 

Para estes autores, esta possibilidade de travestilidade permite ao sujeito “o estar 

intergêneros”84, que “brinca e satiriza essas diferenças, esses estereótipos arraigados às relações 

de gênero. Por meio de sua corporalidade, expressa performaticamente a dinâmica relação entre 

feminino e masculino”.  

Outros elementos compõem o corpo-subjétil da Catita, como uma boneca de plástico 

ou de tecido, um jereré, um cinto onde se encontram amarrados um pinico, uma panela, um rolo 

de papel higiênico. A seguir, veja-se uma Catita constituída com alguns destes artifícios 

cênicos: 

                                                           
84 Acerca desse debate, veja-se também Vencato (2005). 



153 

 

 
Foto 25 – Catita em apresentação no espaço Lumiara Zumbi, Tabajara – Olinda/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2011  
 

Assim, os objetos acessórios que irão compor a Catita são adicionados ou não mediante 

a disponibilidade destes em tornar o personagem mais grotesco. Por isso, todos os artifícios 

cênicos associados a este personagem têm na escolha pessoal e particular de cada ator seu 

principal fundamento. O grotesco deve ser a principal característica da Catita, já que nas suas 

apresentações no maracatu rural, este personagem performatiza uma mulher cômica, que 

provoca risos. A partir desse aspecto e da relação de simpatia, que estabelece com público, o 

homem travestido de Catita, demonstra em sua performance atributos, que são representados 

no mundo como inadequados do ponto de vista das relações de gênero.   

Bakhtin (1987, p. 267) possibilita pensar este percurso ao afirmar que o grotesco “é 

um fenômeno negativo preciso, que é ridicularizado, alguma coisa que não deve ser (...) [que] 

exagera caricaturalmente um fenômeno negativo”. Portanto, a mulher caricaturada constituída 

por homens brincantes do maracatu rural se pauta numa necessidade de tornar o personagem 

não apenas feio e grotesco, mas dotado de um significado simbólico, que reflete uma prática 

social. 

Para Mauro, a Catita é uma mulher maltrapilha e desarrumada, “porque a gente se joga 

no chã, e uma coisa de luxo a gente não pode jogar no chão...pra fazer graça tem que se jogar 

no chão, embolar e fazer careta”. Neste sentido, Mauro evidencia o grotesco como um elemento 



154 

 

importante do riso. Como já sinalizei no capítulo anterior, o grotesco permite acionar os 

diferentes elementos da vida social, que necessitam de reafirmação das práticas sociais não 

aceitáveis na vida cotidiana dos sujeitos. Isto permite que, em diferentes manifestações festivas, 

a travestilidade seja trazida à baila para que o grotesco se manifeste, sendo que esta 

travestilidade também é resignificada no campo das práticas sociais por meio do risível. 

Todavia, Antônio Calixto diz que a Catita provoca riso no público quando ele se 

traveste de maneira desarrumada, maltrapilha, além de ter a pele pintada de preto. Quando 

questionado sobre o porquê desta reação da plateia, ele acha que estas características provocam 

risos: 

É porque tem que chamar atenção, né? Por isso a Catita, – tem gente que chama de 
Catirina – tem que ser engraçada, né? Sem dente e assanhada, né?...que é pra fazer 
graça, né? A gente se pinta de preto, que é pra chamar a atenção, né? Tem Catita que 
já é preta, outras é a cinza da cana, né? E é assim, toda desarrumada que nós chama 
atenção do povo, né? Eu já escutei que a Catirina é engraçada por que é uma caricatura 
[risos].  

Esta fala de Antônio apresenta uma pista interessante para pensar que a Catita é uma 

caricatura de uma feminilidade percebida a partir da experiência do ator com o cotidiano. Dessa 

forma, penso que a caricatura, no caso da Catita, é acentuada pelas características destacadas 

pelo ator, possibilitando evidenciar, de forma ridícula e hiperbólica, os detalhes da mulher que 

se rejeita, deformando-o. Raul Pompeia no seu livro “O Ateneu”85, apresenta uma descrição 

caracterizadora do risível. Esta pode ser um exemplo interessante pra compreender como a 

caricatura se constitui de distorções físicas, que exacerba o “feio”, pois 

Os companheiros de classe eram cerca de vinte; uma variedade de tipos que me 
divertia. O Gualtério, miúdo, redondo de costa, cabelos revoltos, motilidade brusca e 
caretas de símio — palhaço dos outros, como dizia o professor; o Nascimento, o 
bicanca, alongado por um modelo geral de pelicano, nariz esbelto, curvo e largo como 
uma foice (Pompeia, 1976, p. 42). 

Bergson (1983, capítulo 3) admite que via de regra são os defeitos alheios que nos 

fazem rir, pois estes defeitos nos causam o riso em razão de sua insociabilidade mais do que 

por sua imoralidade. Neste sentido, é responsabilidade do homem, que performatiza a Catita no 

maracatu rural agregar em seu corpo-personagem e encenar os defeitos transformado em 

cômico. Portanto, a observação do mundo cotidiano é um importante laboratório cênico para o 

brincante que se propõe performatizar a Catita no folguedo.  

                                                           
85 POMPÉIA, Raul. O Ateneu: crônicas de saudades. São Paulo: Cultrix, 1976. 



155 

 

Já Marco descreve a Catita maltrapilha e desarrumada como parte da tradição do 

folguedo: “- Ela sai melada...de vestido melado...de vestido rasgado, aí deixa sujo de um ano 

pro outro, mais quanto mais ele sujo, melhor será...pra divertir, porque a Catita precisa fazer 

uma peça pra o povo...ver a malícia e ri...”. Baudelaire (apud Minois, 2003, p. 534) contribui 

com esta reflexão ao afirmar que  

a força do riso está em quem ri e não no objeto do riso. Nada é cômico em si mesmo. 
É a intenção maldosa do ridente que vê o cômico; aquele que ri não é o homem que 
cai, a não ser que este tenha adquirido a força de se desdobrar rapidamente e assistir 
como espectador desinteressado aos fenômenos de seu eu. 
 

É com base nesta perspectiva, que penso a preparação do performer da Catita como 

uma improvisação que emerge de situações e experiências dos atores em suas relações 

cotidianas, ou seja, os elementos que estes atores utilizam para encenar a Catita no maracatu 

rural têm origem na vida diária, na prática social. Neste sentido, a preparação como um conjunto 

de estratégias e rituais de composição (indumentária, gestos, acessórios, etc.) de um 

personagem, que permite a execução performática de caráter parodística (Strazzacappa, 1998, 

p. 164), enquadra a Catita como um personagem agregador de aspectos da prática social 

circulante. 

Tomando a preparação para performatização de um personagem como algo contido 

nas experiências cotidianas dos atores, o homem designado ou escolhido para se travestir de 

Catita no maracatu rural segue um percurso ritualístico86 na composição do personagem. Assim, 

acredito que este momento é representativo para compreender as diferentes posições dos atores 

em relação ao exagero dos traços, que compõem tradicionalmente o personagem, e também, 

relacionando-o à realidade social vivida pelos brincantes. É importante destacar também que 

esta preparação do ator-Catita segue uma ordenação e padronização com base na criatividade. 

Ela é flexível e se compõe de passos traçados pelo próprio ator, compreendidos pela relação 

entre as tradições orais transmitidas pelos brincantes mais velhos do maracatu e sua prática 

social subjetiva. 

Colocando seus vestidos, os homens que se travestem de Catita, buscam ajustá-lo em 

seu corpo com base nas características, que eles elegem como importante para sua performance, 

ou seja, mais apertados para performances mais sensuais, ou mais folgados para encenações 

                                                           
86 É importante resgatar aqui o conceito de ritual de Tambiah (1985). Para este autor, o ritual é um sistema cultural 
de comunicação simbólica, que utilizando diferente meios, constitui-se de uma sequência ordenada e padronizada 
de atos e palavras. A partir desse conceito, o autor aproxima o ritual dos eventos ocorridos no cotidiano que se 
caracterizam como extraordinários.  



156 

 

mais descontraídas, como embolar-se no chão ou levantar o vestido para produzir risos no 

público. Por baixo desse vestido, os atores utilizam geralmente uma bermuda e uma camiseta. 

No entanto, dependendo do tipo de performance, observei a utilização de shorts bem curtos, 

sutiãs e saias, que compõem a indumentária necessária para exagerar o feminino que procuram 

performatizar.  

Anna Paula Vencato (2005), aponta na nesta direção ao colocar esses elementos como 

aspectos fundamentais na constituição da drag queen. Para autora, a drag queen é um tipo de 

travestilidade que brinca com o feminino, exagerando-o. Não quero com isso afirmar que a 

Catita seja uma drag queen, mas a maneira como compõe seu personagem se assemelha a esta 

composição categorizado pelas relações homossexuais. Como o corpo é o território onde esta 

transformação se manifesta, pode-se pensar essa transformação como sendo uma passagem 

entre dois corpos culturais. No caso dos homens que se travestem de Catita, percebo um desejo 

de se tornar um feminino caricato, cômico, pertencente a uma cosmologia própria do folguedo. 

Em seguida, a Catita precisa pintar o rosto. Este se constitui outro elemento 

tradicionalmente sugerido para composição deste personagem. Para esse momento, os homens 

utilizam diversos produtos, que vão desde o pó do carvão – método utilizado pelos primeiros 

brincantes – até tintas especiais que suportam o calor intenso dos dias de apresentações. Penso 

que independentemente do tipo de produto usado para pintar o rosto, os homens travestidos de 

Catita ritualizam um momento de preparação do personagem, que possui um duplo sentido. 

Primeiramente, eles obedecem ao padrão sugerido pela tradição com aspectos da realidade 

concreta desses atores. Por isso, Mauro afirma que “se a Catita não pintar o rosto não tem 

tradição...o rosto da Catita, a tradição da catita, tem que tá pintado pra ser a mulé daqui, de 

Nazaré, né?”. Para Marco, “a gente tem que pintar o rosto pra ficar mais parecido com a mulé 

do corte de cana, por isso, a gente usa borra de carvão”. Além desses brincantes, Valmir do 

Coco e Antonio Calixto compartilham dessa ideia.  

O segundo sentido, refere-se ao significado que esta pintura representa para o teatro 

do folguedo. A tinta preta no rosto dos homens travestidos de Catita revela um importante 

instrumento deste teatro popular: a máscara. Esta por sua vez, segundo Mikhail Bakhtin (1993, 

apud Dawsey, 2008, p. 549), “revela a alegre relatividade e transformação das coisas, na medida 

em que um corpo, que por detrás ou por baixo lampeja, também revela a impermanência e 

transformação das máscaras”. Embora esta não seja produzida com outros produtos, como 

habitualmente se constitui uma máscara (papel machê, plástico, madeira, etc.), ela representa 



157 

 

junto com a peruca, a possibilidade de “manter em sigilo a identidade do ator”, diz José Célio. 

No entanto, nas conversas com outros brincantes, esta máscara funciona para o ator como uma 

maneira de representar a mulher trabalhadora da zona da mata, e também permite que o homem 

“se envolva bem”87 com o personagem, produzindo boas risadas no público. 

A peruca é outro componente, que os homens utilizam para caracterizar o personagem. 

Estas são compradas pelos brincantes em lojas de fantasias de Carnaval e são produzidas de 

fios de polietileno e em cores quentes para chamar a atenção. Para José Célio, a cor se justificar 

porque “a Catita tem que fazer palhaçada com a peruca...quando o povo vê a gente com peruca 

já bota pra ri [risos]; ela tira um pouco da feiura da Catita...”. Marco apresenta outro sentido 

para peruca ao afirmar que essa é para a Catita “um sinal de que eu não serei reconhecido pelos 

povos de onde vou brincar”. Como observa-se estas duas funções da peruca parecem distintas, 

mas penso que estes dois sentidos dado a este acessório são complementares à medida que 

representam uma maneira de camuflar a identidade do ator em detrimento de uma melhor 

caracterização cômica do personagem, possibilitando uma interação com o público por meio do 

riso.  

Por sua vez, Mauro sinaliza um aspecto interessante na composição da Catita. Segundo 

ele, em Nazaré da Mata as pessoas solicitam que as Catitas estejam de peruca: “- O pessoal aqui 

cobra que eu coloque a peruca loira, mas se a gente botar...a gente vai pra um peça feito no 

Recife, a gente tem de ir de lenço”, pois fora da Zona da Mata este personagem é sempre 

representado com um lenço na cabeça. Em conversa com o mestre Barachinha, ele explica essa 

representação como sendo uma maneira de aproximar a Catita da imagem de mulher da zona 

canavieira que se tornou comum no imaginário dos habitantes da Região Metropolitana do 

Recife. Ainda sobre a peruca, Mauro afirma que “ela [a peruca] deixa a gente mais 

palhaço...quando o pessoal ver a gente de peruca vai longo rindo da gente”.  

Ainda sobre este assunto, Valmir do Coco afirma que a peruca torna sua Catita Daiana 

mais atraente, “chama a atenção das pessoas, pois ela mexe com todo mundo...quando coloco 

a peruca, parece que algo entra em mim e eu me torno a Catita do maracatu...fico contente em 

fazer ela”. O sentido dado a este momento de preparação representa para Valmir o que Carla 

Martins (2013, p. 47) chama de corporeidade teatral, ou seja, a capacidade do ator em 

                                                           
87 Expressão utilizada por Antônio para se referir a absorção das características performática do personagem. 



158 

 

transformar as energias mentais em uma ação imitada que “dá vida” ao corpo, encontrando um 

equivalente orgânico e pessoal para a ação física/vocal do personagem. 

Em seguida o ator-Catita, utilizando-se de sua criatividade e de sua experiência 

cotidiana, finaliza sua composição performática com acessórios pertencentes ao mundo daquilo 

que é definido socialmente como parte do mundo feminino. Entre esses objetos estão panelas, 

pinicos, boneca(s), jejeré, copos, bolsas, colares, pulseiras, vela e tantos outros. Quando 

questionei aos homens travestidos de Catitas sobre o significado desses objetos para o 

personagem, eles apresentaram uma resposta comum. Para estes os objetos listados 

anteriormente representam o mundo feminino, ou seja, estes são utilizados em atividades 

cotidianas das mulheres, donas de casa. 

Embora as mulheres tenham conquistado espaços em diferentes campos do trabalho 

social, percebe-se que a Catita ainda mantém uma imagem da mulher ligada às atribuições do 

lar. Portanto, mesmo que as mulheres tenham ocupado mais espaços profissionais, ainda é ela 

quem cuida da casa. Neste sentido, a personagem Catita perpetua estes valores, da mulher dona 

de casa. Seguindo este percurso analítico, Alves e Cantarelli (2006, p. 309) afirmam que 

“representa-se a socialização das mulheres como relacionada à contenção de comportamentos 

e a uma maior circunscrição ao espaço doméstico (...)”. 

No entanto, os mesmos autores alertam para a possibilidade de demonstrar que as 

atividades consideradas femininas no contexto doméstico são expressas por categorias 

culturais. Dessa forma, a mulher é representada como “um agente poderoso do processo 

cultural, constantemente transformando recursos naturais em estado bruto em produtos 

culturais” (Ortner, 1979, p. 110). Por isso, o papel da mulher deve ser compreendido como 

sendo situado entre estes dois domínios das relações sociais. 

Por fim, a Catita enquanto personagem cômico do maracatu rural de Nazaré da Mata 

se constitui de um conjunto de símbolos e rituais, que acionam não apenas uma tradicionalidade 

do folguedo, mas situam e performatizam diversos aspectos da prática social dos brincantes, 

que estão referenciadas em suas experiências com o cotidiano de Nazaré da Mata. Diante disso, 

a Catita se torna um personagem reprodutor em certa medida de práticas socialmente 

constituídas e consolidadas pelas normas e valores difundidos na sociedade. 

 

  



159 

 

3.2.2 Perdendo a vergonha! Analisando os componentes estéticos da Catita 

José Célio – Vou na frente abrindo caminho pro povo deixar o maracatu passar, né? 
e não tenho vergonha não...pra ser Catita tem que ser sem vergonha, né? Eu gosto 
muito, né? Minha mulé não gosta muito não por causa dos batons dela, né? [risos]. 
Ela diz que tem vergonha de mim saindo de mulé, mas eu já disse a ela que no 
Carnaval a gente pra brincar, né, não tem vergonha...o negócio é se soltar e deixar as 
pessoas falar o que elas quer. 

 

Em sua fala José Célio cita a vergonha como um aspecto que contribui, para interferir 

na estética teatral do ator que encena a Catita do maracatu. A vergonha se constitui um 

impedimento muito comum entre os brincantes de manifestações populares, pois ela funciona 

como reguladora do comportamento dos sujeitos, onde são evidenciados valores sociais 

necessários à inserção e interação dos membros do grupo. Porém, a Catita exige uma 

desenvoltura teatral, onde ser desinibido é uma característica essencial para que o grotesco, o 

risível se manifeste. Portanto, acredito que este aspecto seja mais importante do que a própria 

montagem88, pois dela depende toda a ação performática, que dá sentido à narrativa teatral do 

maracatu rural. Para os homens travestidos de Catita, que conversei, quando o sujeito é “sem 

vergonha” consegue brincar todo ano vestido de mulher.  

Yves de La Taille (2002, p. 21) considera “ter vergonha como positivo, porque a 

presença deste sentimento revela a boa índole (ou caráter) da pessoa”, pois para os homens que 

brincam travestidos de Catita, um homem honesto e de caráter representa um valor social 

almejado por todos, que pertencem ao grupo social. Assim, a vergonha está associada a uma 

clara preocupação com a opinião de outras pessoas, o que reflete a dimensão externa do controle 

das experiências e práticas sociais, evidenciado pelos valores culturais. Como afirma Ruth 

Benedict (1972, p. 189), 

A vergonha é uma reação à crítica dos demais. Alguém pode envergonhar-se ou 
quando é ridicularizado abertamente ou quando cria para si mesmo a fantasia de que 
o tenha sido. Em qualquer dos casos trata-se de uma sanção poderosa. Requer, 
entretanto, uma plateia, ou pelo menos que se fantasie uma. 

No entanto, no processo de superação da vergonha um dos aspectos mais significativos 

é, sem dúvida, a valorização do presente, do momento da apresentação, que reúne performer e 

plateia. É a partir deste momento que a Catita ganha vida para representar a mulher que carrega 

                                                           
88 Para Jatene (1996, apud Vencato, 2005, p. 232), a montagem é um vocabulário bastante usual entre os drag 
queens. Estes são homens que se “montam” de mulher para encenarem um personagem, por isso, “[montar é] (...) 
significa o ato de montar a personagem, criando todos os aspectos que irão compô-la, desde seu codinome, sua 
indumentária, maquiagem, comportamento, modo de falar, etc. Ao se montar, o drag transforma-se em sua 
personagem”. Pode-se entender também este processo de montagem como “construção do personagem”. 



160 

 

em seus rituais um significado social importante para compreender a vida dos habitantes da 

zona da mata, associando estes significados aos contextos mais amplos da sociedade. 

Para situar o que estou chamando de componentes estéticos da Catita, faz-se necessário 

descrever a sequência performática deste personagem, que caracteriza o teatro do maracatu. 

Para Martins (2013, capítulo 2), só é possível entender o efeito do personagem sobre o público 

a partir do olhar sobre o performer. Considero importante também, a opinião de Dawsey (2008), 

que institui o play como um elemento significativo da ação performática, onde a relação entre 

plateia e ator se torna um conjunto de ruídos na composição teatral da prática social. Portanto, 

a seguir apresento os quatro elementos principais da estética teatral da Catita que considero 

significativos para compreender este personagem e sua relação com a prática social dos 

brincantes. São eles: os objetos, o cenário, o texto e as relações entre ator, membros do maracatu 

e plateia. Cada um tem sua importância na composição do personagem, que em conjunto 

formam a estética performática da Catita, referenciada nas relações gênero. 

Os objetos utilizados na performatização da Catita exercem um papel ritualístico de 

conexão entre o performer e sua atuação cênica. Como já mencionei anteriormente, a 

composição do personagem Catita, no maracatu rural, é constituída de vários aparatos cênicos 

escolhidos e adicionados ao corpo-subjétil da Catita para que este se torne engraçado. No 

entanto, estes objetos formam um conjunto simbólico, que está referenciado no mundo social e 

aciona vários elementos do cotidiano do brincante, estreitando a relação com o público que o 

assiste, passando a representar o cômico, mas também, por meio das habilidades do performer. 

O jereré, o vestido, a bolsa, a boneca e os óculos escuros são os principais objetos 

utilizados pelos brincantes-atores para caracterizar o personagem da Catita. Outros objetos são 

encontrados na produção performática, mas, segundo meus informantes, os citados 

anteriormente constituem tradicionalmente o que se convencionou chamar no maracatu rural 

de Catita. Portanto, estes estão sempre atrelados às necessidades dos performers em compor 

uma mimese teatral singular, pois isto rende ao brincante-ator um status quo dentro do grupo.  

Presente nos locais onde os grupos, que acompanhei na minha investigação, se 

inscreveram ou foram convidados para se apresentar, percebo que a Catita mantém a norma de 

sair primeiro do ônibus (ou outro meio de transporte) e cumprimentar as pessoas e os brincantes 

que vieram apresentar o maracatu. Em seguida, o ator passa a circular pelos espaços antes da 

apresentação para brincar com o público. Para isto, o personagem faz piadas com as pessoas, 



161 

 

que passam e com os membros do grupo. Jogando-se no chão, gritando e fazendo caretas, as 

Catitas acionam o jejeré e/ou a bolsa para pedir alimentos e dinheiro ao público. 

Os outros objetos também são evidenciados para compor a apresentação inicial do 

personagem. Segundo Marco, “é neste momento que a Catita ganha vida, porque as coisas que 

é dela são mostradas ao povo, né, aí ela usa tudo que eu penduro em mim pra o povo ri”. Assim, 

a boneca, o jereré e o vestido são mais movimentados pelo ator na sua performatização para 

que a Catita execute uma mimese corpórea que tira a inércia do ator-personagem (Martins, 

2013, capítulo 2). Isto provoca movimentos descoordenados e desajeitados, que caracterizam a 

dramatização da Catita como um sujeito dotado de comicidade. 

 
Foto 26 – A Catita (Marco) fazendo brincadeiras na chegada do Maracatu Estrela da Tarde 

Fonte: Acervo do Autor/2014 
 

Em muitas das minhas observações, percebi atores que utilizavam sons e gestos (como 

se o indivíduo fosse surdo) para se comunicar com o público. Valmir do Coco diz que, “- A 

Catita fala assim, porque a gente precisa entrar em contato com o povo...como eu não gosto...eu 

acho que...que a Catita tem mais graça quando ela fica fazendo barulho com a boca...o povo 

gosta e ri muito com as palhaçadas da Catita”.  



162 

 

 
Foto 27 – Catita (Valmir do Coco) brincando com público/Nazaré da Mata-PE 

Fonte: Acervo do Autor/2014 
 

Nas ruas as Catita também apresentam o mesmo tipo de performance, que Schechner 

(2006, p. 34) chama de prólogo do “comportamento restaurado”, ou seja, “o comportamento 

que eu exerço como se fosse outra pessoa, ou como me foi dito para fazer, ou ainda, como eu 

aprendi a fazer”. Este comportamento restaurado permanece na encenação ao longo das 

apresentações da Catita por meio do improviso cênico, compondo um conjunto significativo de 

elementos, possibilitando a compreensão da dramatização do texto. Neste espaço, sinto que a 

performance exige mais do ator que precisa atender ao público e que se encontra disperso, pois 

a atenção da Catita é desviada para conjunto do grupo. 

Conversando com Mauro, ele diz que a boneca e o jereré, além de representar a 

“peça”89, funciona como defesa. Nós estávamos conversando sobre seu personagem no ônibus, 

que nos leva para mais uma apresentação. A seguir cito um trecho dessa conversa: 

Anderson: Defesa? Como assim? Me explica...por que a boneca de pano e jereré é 
defesa? 
Mauro:  Defesa...assim...eu vou dizer ao senhor agora mesmo. A gente brinca, mas 
dentro do brinquedo do maracatu rural, existe gente que fica com raiva, quando fulano 
brinca, isso aquilo outro. Tudo existe. Às vezes, o cabra vem com má vontade, com 
má ruindade e joga uma “flexa” em cima da pessoa. O cabra então joga esse jereré em 
cima dele, ele se ferra. Já fez a defesa [o ator fala pegando no jereré e balançando-o]. 
Anderson: E a boneca? Protege você também? Como? 
Mauro: Ele é uma calunga da Catita...ela já vem preparada pra proteger o cabra. 
Quando as coisas ruins vem...pega na boneca. A gente se defende do olho grande e 
das flexas do povo. 

 

                                                           
89 Termo utilizado por Mauro para se referir à encenação da Catita. 



163 

 

Então, estes objetos carregam um significado mágico-religioso. Nos rituais religiosos 

relacionados ao maracatu rural há uma referência a objetos, que representam uma espécie de 

escudo contra energias negativas oriundas dos lugares, das pessoas que assistem às 

apresentações e, até mesmo, de membros do grupo. Portanto, pelo que percebo, os movimentos 

com a boneca e com o jereré integram o ritual, onde a Catita procura interromper a influência 

espiritual negativa, direcionada ao brincante-Catita. 

 
Foto 28 – Catita sinalizando jogar o jereré na cabeça do brincante – Lumiara Zumbim, Olinda/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2012  
 

Ao entrar em cena (no espaço destinado às apresentações dos maracatus), o homem 

travestido de Catita se utiliza dessas performances iniciais consideradas o prólogo desse ritual 

para compor a brincadeira do maracatu rural. O espaço onde a Catita se apresenta é chamado 

de cenário e ganha a forma do local onde o maracatu é convidado a brincar. Não há mobiliário, 

decorações, nem qualquer outro objeto que compreenda um cenário particular da Catita, a não 

ser os seus aparatos cênicos carregados por cada ator na hora da apresentação. O palco da Catita 

são estes espaços, onde suas improvisações cômicas são significadas a partir do que está 

disponível no território cênico. Todavia, seguindo o conceito de cenário de Goffman (1999, p. 

29), a Catita utiliza sua disposição física e outros elementos de fundo para constituir seu cenário, 

complementando os seus improvisos. Complementando, Strazzacappa (1998, p. 164) afirma 

que o “performer é tido como ‘aquele que realiza uma improvisação’”. 

O Lambaio formado pelos personagens da Burra Calú, do Mateus e da Catita, o 

maracatu é apresentado a plateia, que aguarda o colorido da apresentação. Os atores que formam 

o lambaio executam algumas performances características de seus personagens, mas sempre 



164 

 

fazendo referência ao mestre e ao maracatu que se apresenta. A Catita lança o jereré e a boneca 

para o ar, retomando os objetos e correndo em direção ao público para pedir dinheiro ou para 

afastar as pessoas do lugar por onde o brinquedo está passando. 

Durante as manobras do maracatu em apresentação, a Catita se movimenta no sentido 

anti-horário ao movimento dos caboclos de lança e segue em movimento de entrada/saída por 

dentro do corpo de baile em uma corrida descompassada. Nesta parte da performance, este 

personagem aproveita para brincar com a plateia ou com as autoridades, que ficam no palanque 

assistindo à apresentação do maracatu. Martins (2013, capítulo 2) defende que a Catita no 

universo do maracatu rural tem uma característica despudorada e que, o movimento da 

Umbigada, presente no coco de roda, é um movimento bem característico em algumas 

performances da Catita, principalmente, em suas idas e vindas com o público.    

Toda encenação teatral está pautada em um texto, que é transmitido por um 

personagem durante a representação (Ver Goffman, 1999, p. 29). No caso da Catita, o texto é 

outro elemento importante na sua encenação, embora este tenha um significado diferente do 

texto escrito e ensaiado previamente por um ator num teatro convencional. No teatro do 

maracatu rural, o texto da Catita é acionado no momento da performatização e ganha os 

contornos determinados pelo próprio ator em cena. No entanto, o que se inicia com um texto 

improvisado ganha um sentido quando se pensa nos elementos constitutivos do personagem e 

da performance.  

Ao tratar neste capítulo da montagem do homem travestido de Catita, levei em 

consideração que, na improvisação da encenação da Catita, o ator busca referências em muitas 

situações do cotidiano, principalmente, em suas experiências com as práticas sociais do gênero. 

Dawsey (2005, p. 16) diz que “todo tipo de performance cultural, seja ela ritual, teatro, carnaval, 

ou poesia, seria explanação ou explicação da própria vida”. Diante disso, defendo aqui também 

que o texto encenado pela Catita no maracatu rural emerge desse contato do ator com uma 

realidade social que ele intensifica na mulher cômica do folguedo. 

José Célio, José Adelino e Antônio Calixto exemplificam essa reflexão, quando 

sugerem que as Catitas encenadas por eles se assemelham a alguém, que está referenciado no 

seu cotidiano. Vejam-se a seguir o que estes brincantes afirmam em conversas e entrevistas: 



165 

 

José Célio: Se parece com algumas mulheres que eu conheço, né? Se parece com 
minha sogra [risos]...mas é mesmo, até o vestido dela é assim [mostra o vestido]. 
Minhas sogra é assim sabe, sem dente e toda malamanhada90 [risos]. 
 
José Adelino: Se parece com minha sogra [risos]. Ela fica dizendo que eu não tenho 
vergonha. Sabe por quê? Visto o vestido e chego bebo, quando brinco de Catita, mas 
se parece é com ela mesmo, né? [risos] Mas também a Catita se parece com as 
mulheres que ficam na rua... lá pela minha casa passa mulher com a roupa suja, 
pedindo dinheiro, as pessoas ficam rindo dela...porque ela é doida. 
 
Antônio Calixto:  Se parece com minha cunhada. Ela é desarrumada como a Catita, 
sabe? Eu acho que se parece com ela, sabe? [risos] Agora tem muita mulher 
malamanhada que se parece com a Catita, né? Se você quiser é só olhar por ai... eu 
olho pra elas e me visto parecido com elas pra fazer o povo ri. 
 

Observa-se nestes depoimentos que a referência social é sempre acionada na 

performatização da Catita. Assim, o texto interpretado pela Catita nas apresentações dos 

maracatus rurais é sempre improvisado por meio de um reserva de experiências do ator com 

pessoas reais do seu convívio social. Neste contexto, o texto poderá se manifestar de duas 

maneiras: não-verbal ou verbal. Isto depende do tipo de acionamento exigido pela apresentação 

e pelo prólogo na peça. 

Este ritual é um momento reflexivo para tomar consciência dos valores sociais. Sendo 

assim, imitar essas mulheres reais nas suas performances significa reafirmar valores de 

feminilidade rejeitados pelo masculino, pois representam a possibilidade de adotarem valores, 

que podem servir como instrumento de controle da vida social dos homens, como por exemplo, 

proibir as possibilidades relacionais no cotidiano. A liberdade para brincar o carnaval, para 

beber, para se divertir com amigos são aspectos da vida social importantes para esses homens. 

Em certa medida, esses homens podem ser tolhidos pelas mulheres, que adotam valores 

masculinos de controle de suas relações e, por isso, funcionam como referências performáticas 

para a Catita. 

Essas estratégias reforçam as relações de desigualdade de gênero por meio do 

acionamento de um discurso de que as mulheres (sogra e cunhada) desempenham um papel que 

deve ser coibido pela posição masculina, ou seja, as performances exageradas da Catita vêm 

consolidar a relação de poder exercida pelo homem na prática social ao exibir um exagero, que 

representa simbolicamente as mulheres que desobedientes às normas masculinas de 

posicionamento da mulher no mundo social.  

                                                           
90 Desarrumado, feio, desajeitado, encabronhado, envergonhado, arrepiado, fedorento, danado, assustado. 
(Ferreira, 2001, p. 472). 



166 

 

A linguagem utilizada na performatização da Catita se expressa mais por meio de 

mecanismos não-verbais de interação, que o ator “mobiliza de modo tal que expresse, durante 

a interação, o que ele precisa transmitir” (Goffman, 1999, p. 36), tornando a Catita um 

personagem cômico e também agregador de informações sobre aspectos da vida social 

dramatizada no folguedo. Diante disso, os elementos comunicativos acionados pela Catita em 

sua performance, sendo considerados objetos simbólicos utilizados pelo personagem, 

representam uma ritualização de práticas sociais de gênero. Ao criar uma performance da 

mulher que se expressa mal, adiciona-se mais negatividade nesta imagem que já se constitui 

marginal desde sua composição cênica. Segundo Strazzacappa (1998, p. 164) são as técnicas 

corporais que permitem a manifestação da linguagem cênica. É a partir desta, que o ator-Catita 

operacionaliza o gênero na transmissão dos valores sociais, que posicionam homens e mulheres, 

tornando-os desiguais socialmente.  

Quanto a expressão verbal é utilizada no texto pelos homens travestidos de Catita, 

percebe-se uma ênfase em frases e termos aparentemente sem conexão. Os gritos e balbucios 

podem representar uma confusão na compreensão do ato comunicativo, porém o ator e a plateia 

compartilham o mesmo código no processo comunicativo e, por isso, esses sinais produzidos 

na performance da Catita sempre deixam o público com a impressão de que há uma ação cômica 

por parte do ator no momento da performance. Schechner (2006) nos ajuda a iluminar esta 

reflexão, pois afirma que a linguagem utilizada pelo performer sempre está associada ao tipo 

de ação performática que ele executa diante de uma plateia. 

Para Goffman (1999, p. 54), 

Em virtude da mesma tendência a aceitar os sinais, a plateia pode não compreender o 
sentido que um indício devia transmitir, ou emprestar um significado embaraçoso a 
gestos ou acontecimentos acidentais, inadvertidos ou ocasionais, aos quais o ator não 
pretendia dar qualquer significação. Em resposta a estas contingências da 
comunicação, os atores comumente tentam exercer uma espécie de responsabilidade 
por sinédoque, tomando providências para que o maior número possível de 
acontecimentos da representação, por mais que sejam instrumentalmente 
inconsequentes, ocorra, de modo tal a não causar impressão ou dar uma impressão 
compatível e coerente com a definição geral da situação que está sendo promovida. 
 

Isto evoca um aspecto fundamental da estética teatral da Catita: a relação ator, 

membros do maracatu e plateia. Ao sair de sua casa ou da sede do maracatu, onde montou sua 

Catita, os atores percorrem todo caminho até o encontro do grupo já encenando, pedindo ajuda 

aos transeuntes e pessoas, que param para brincar com a Catita. Os atores dizem que esses 

primeiros contatos representam o “esquenta” do personagem. “Algumas vezes saio de casa 

vestido de Catita, mas fico sério, fumo meu cigarro, paro numa barraca pra tomar uma e vou 



167 

 

pra o maracatu...lá eu mostro a Catita”, diz Mauro em entrevista na porta de sua casa. Outros 

atores entram no clima da brincadeira e percorrem todo o trajeto até a sede interagindo com as 

pessoas na rua. 

Com os outros membros do maracatu, os atores estabelecem relações de convivência, 

que estão referenciadas na vida cotidiana; pois, em sua maioria são parentes, amigos ou colegas 

de trabalhos, por isso, há uma cumplicidade, permitindo maior harmonia entre os atores e os 

personagens do grupo. Para o Mestre Barachinha, “é o conhecimento dos povo do maracatu, 

que torna o brinquedo mais harmonioso, pelo menos dentro do brinquedo, né?”. Já o Mestre 

Antônio Preto diz que “os caboclos fica animado na sambada e lá a gente se conhece e todo 

mundo é amigo de todo mundo, né? Isso é bom pro brinquedo, porque com paz a gente brinca 

o carnaval todo e o grupo se apresenta sem erros e em paz...”. 

Percebe-se que a relação de proximidade entre os membros facilita a integração do 

grupo. No caso da Catita, em especial, também representa para os outros brincantes uma 

possibilidade de diversão nos momentos, que antecedem a apresentação do maracatu. Veja-se 

na foto a seguir, Mauro performatizando alguns gestos e sons para os outros membros do 

Maracatu Estrela Brilhante. 

 
Foto 29 – A Catita (Mauro) em interação cômica com outros membros do Maracatu 

Fonte: Vídeo Sábados Azuis/ TV Brasil/201291 
 

Naquelas situações em que o ator já se relaciona com o público desde que sai de casa 

montados de Catita, percebi que sentimentos, gestos, palavras e estímulos são acionados para 

“ir afinando” a improvisação e o texto que será encenado nos dias de Carnaval. No entanto, 

como alerta Mariana Muniz (2007, p. 3-4), esta capacidade de escuta e de manejo dos estímulos 

                                                           
91 Disponível em: <http://tvbrasil.ebc.com.br/sabadosazuis/episodio/maracatu>. Acessado em: 08/08/2015. 



168 

 

e sensações depende da destreza técnica do improvisador, o que mais uma vez aproxima a 

improvisação do rigor e do preparo, onde o ator deve ser capaz de entrar em um estado de 

cumplicidade absoluta com o público e com o espaço, fazendo-os também partícipes da criação 

teatral. 

A relação do ator-Catita com a plateia se torna um espaço de confiança e de troca 

quando o ator o convida para ser cúmplice. Isto ocorre desde o momento que o público ri das 

brincadeiras, responde perguntas da Catita, doa dinheiro ou ajuda a Catita a conseguir alimentos 

e bebidas. O público, no teatro improvisado, principalmente em formas mais populares como o 

[maracatu rural], é praticamente o dono da história, dando sugestões, títulos e possíveis 

caminhos pelos quais os atores podem seguir (Muniz, 2007, p. 4). 

             

3.3 Pensando sobre as performances da Catita 

O conceito de performance é bastante complexo e, nas Ciências Sociais, ele tem um 

significado importante para compreender ação do sujeito em diversos campos da prática social. 

No entanto, para uso deste estudo, a representação da Catita terá dois sentidos bastante 

evidentes. O primeiro diz respeito ao seu caráter ritualístico, como discutido em Peirano (2002; 

2003), Tambiah (1985) e Turner (1986). Já o outro sentido dado a esta dimensão possui uma 

conotação mais teatral e relaciona-se as constituições cênicas do personagem.  

Para Marvin Carlson (2010, p. 25), o termo performance pode ser entendido como 

contendo certas características: “um espaço de tempo definitivamente limitado, um princípio e 

um fim, um programa de atividades organizadas, um conjunto de performers, uma audiência, 

um lugar e uma ocasião de performance”. No caso das Catitas do maracatu rural, a performance 

possuindo todas essas características encenam uma travestilidade, aproximando os aspectos do 

mundo cômico (palhaço) àqueles valores que organizam a prática social.  

Com base nas abordagens de rituais (Tambiah, 1985), de performance (2006 e 2008) 

e etnocenologia (Strazzacappa, 1998), busco apresentar as principais reflexões que 

fundamentam as encenações da Catita no maracatu rural de Nazaré da Mata. Com base em 

conceitos já tratados neste capítulo, como grotesco, corpo subjétil, procuro evidenciar e 

confrontar as diversas opiniões dos meus informantes (homens travestidos de Catita) com 

minhas observações e interpretações acerca do teatro encenado pelas Catitas. 



169 

 

Destaca-se neste debate a importância da travestilidade masculina na composição deste 

personagem. Como já foi mencionado anteriormente, folcloristas e estudiosos de cultura 

popular descreveram a Catita como um personagem, que ganha vida no corpo masculino 

durante o período carnavalesco92. Segundo estes estudos, os homens que se travestem de Catita 

se caracterizariam por não apresentar nenhum trejeito feminino, que denuncie qualquer 

orientação sexual distante dos valores heteronormativos, caracterizadores de traços e elementos 

físicos heterossexuais. Em outros momentos sinalizei que a presença do homem travestido de 

Catita possui uma importância fundamental para o tipo de performance que eles encenam no 

maracatu rural. No próximo item apresento e analiso as opiniões dos brincantes-atores sobre 

suas performances e a presença da mulher93 encenando a Catita.   

Para compreender as realizações performáticas da Catita é necessário evidenciar os 

vários componentes estéticos, que compõe o personagem. Além disso, é importante destacar a 

existência de uma experiência mimética (Martins, 2013, capítulo 2), onde o personagem ganha 

a forma na relação do brincante-ator com as práticas sociais circulantes no convívio social. É a 

partir da tríade relação – ator, personagem e público – que surgem representações acerca dos 

valores e normas compartilhados. Estes podem sofrer alterações ou serem reproduzidos por 

diferentes mecanismos de controle social. 

3.3.1 “A Catita é um disfarce!”: a importância do masculino para a performatização da 

Catita 

Como foi discutido, a Catita é um personagem caracterizado por ter uma relação com 

o grotesco. Isto não ocorre por acaso e está associado ao papel do masculino no maracatu rural. 

Segundo Marco, “o homem tem que fazer a Catita, né? O homem não é mulher e... não é 

mulher...então...ele tem que fazer a Catita, porque como ele não é mulher, ele consegue deixar 

ela engraçada. O povo não acha muito engraçado uma mulher mostrar a peça da Catita”. Já 

Antonio complementa dizendo que “o homi é importante pra fazer a Catita...sem o homi a Catita 

não tem graça, ai, ela fica bonita demais se for uma mulé, né?”. 

Esses comentários apresentam uma imagem do homem como um instrumento 

necessário para provocar o riso na performatização do feminino. Talvez é neste sentido, que a 

                                                           
92 Ver Benjamim (1982 e 1989), Severino Silva (2005) e Nascimento (2008). 
93 A expressão está no singular como uma maneira de analisar o significado existente no contexto geral a presença 
da mulher, independente do grupo a que esteja vinculado, na performatização da Catita. No Maracatu Coração 
Nazareno, criado pela AMUNAM, todos os personagens do folguedo são formados por mulheres. Aqui se insere 
também a Catita, constituindo um exemplo desse fenômeno.  



170 

 

Catita ganha um caráter mais cômico. Todavia, Marco ainda enfatiza que o homem travestido 

de Catita tem um significado importante para o folguedo, pois “todo mundo pensa que o homi 

que faz a Catita é fraco...não é fraco não, visse! Ele já bebo, quando ver alguém querendo 

confusão com um dos caboclo do maracatu, ele vai em cima... ai o povo ver que a Catita é um 

disfarce”.  

Valmir e Mauro compartilham da mesma ideia. Veja-se a seguir trecho das suas falas 

em entrevistas, que confirmam esta reflexão: 

Anderson: O que a Catita esconde? 
Mauro:  A Catita é um bicho que se esconde, né? então eu acho que ela esconde quem 
realmente ela é... 
Anderson: E quem é ela na verdade? 
Mauro:  Ela? Ela sou eu... escondido do povo que não me conhece, né? 
 
 
Anderson: Valmir, você acha que a Catita esconde? 
Valmir:  Ah... ela esconde tantas coisas, mas acho que a Catita, né, esconde debaixo 
da saia uma força grande. O povo acha que a gente vestido de mulher não tem força... 
tem força, visse! A gente só desfaça para não procurar briga, né? Eu não gosto de 
confusão, mas quando é pra empurrar, eu tenho força...A Catita Daiana não é fraca 
não, viu? [risos]. 
 

Penso que esta imagem do disfarce, da defesa e do conflito é o reflexo de uma tradição 

oral ainda circulante nos grupos de maracatu de Nazaré da Mata, que os folcloristas vêm 

reproduzindo, em certa medida, em seus estudos. Na tradição do maracatu rural, o homem-

Catita tinha a função de proteger o grupo e quando ocorria algum conflito, este auxiliava na 

dispersão das brigas. Hoje com a atenuação das brigas entre as pessoas, a utilização da força 

física associada ao masculino tem um significado simbólico particular, pois os grupos tendo as 

mesmas oportunidades de apresentação, as agressões físicas são representadas como um 

aspecto negativo na avaliação do grupo. Isto não significa que não ocorra uma competição entre 

esses grupos pelo reconhecimento de suas habilidades em manter a brincadeira em todos seus 

aspectos performáticos, ritualísticos. 

Talvez Pierre Bourdieu (2003) seja elucidativo para entender a persistência dessas 

ideias expostas pelos brincantes. O autor utiliza o conceito de habitus94 para defender a ideia 

de que a reprodução da dominação masculina é possível, pois há uma ordenação do mundo a 

partir de categorias particulares do pensamento masculino. Assim, ao definir o corpo masculino 

                                                           
94 Habitus é um conceito chave nos estudos de Pierre Bourdieu (2003) e refere-se a um sistema de tendências 
duráveis e ultrapassáveis que exprime, sob a forma de preferências, as necessidades objetivas das quais ele é 
produto. Este conceito está relacionado à capacidade de uma determinada estrutural social ser absorvida pelos 
sujeitos por meio de dispositivos para sentir, pensar e agir os valores e normas desta estrutura.  



171 

 

como socialmente modelado, este autor, afirmar que, sendo este corpo masculino um 

depositário de forças biológicas capazes de dominar o mais fraco, o discurso do homem viril e 

forte, capaz de brigar pelos seus companheiros fundamentam “os princípios da visão 

androcêntrica do mundo, [onde] são naturalizados sob a forma de posições e disposições 

elementares do corpo que são percebidas como expressões naturais de tendências naturais” 

(Bourdieu, 2003, p. 155).  

Isto perpetua uma imagem do masculino como detentor de um poder, que se reflete na 

organização social. Sendo assim, o masculino parece ser um dispositivo apropriado para, não 

apenas, incorporar o risível, mas também exercer poder, simbolicamente compartilhado por 

meio de normas, que situam as diferentes posições de gênero. Neste sentido, o homem que se 

traveste de Catita executa uma performance (um play95) consolidador de valores importantes 

para reprodução e dominação masculina.  

Em uma noite de sambada no Parque dos Lanceiros, conversei com Mauro sobre as 

preparações do seu personagem para aquele ano, quando ele afirmou algo interessante: “- Eu 

fico à vontade quando faço a peça da Catita. Me sinto à vontade na rua. A turma aplaude a mim, 

porque eu sou um guerreiro, que faço muita coisa que uma mulher normal não pode fazer...eu 

me jogo no chão, levanto o vestido, faço careta, mostro a bunda,...ela não pode fazer isso”. 

Quando questionei Mauro sobre o que ele entende por mulher “normal” ele disse que se refere 

a mulher séria, recatada, “mulher de família”; que não fica se exibindo, mostrando o corpo para 

o povo. A imagem da mulher pudica como necessária a organização social é bastante 

reproduzida pelo discurso, mas também no cotidiano estas ideias ganham força em diferentes 

dimensões, inclusive em mimeses teatrais96 do maracatu rural. 

Continuando, este brincante-ator justifica a proibição da mulher pela ausência de 

resistência física na ritualização de performances, que caracteriza a comicidade da Catita97. A 

                                                           
95 Conceito utilizado pelos teóricos da performance e significa “peça teatral”, onde se calcula o lugar sentido das 
coisas. Para Dawsey (2007, p. 547) “apesar da noção de play (enquanto peça-teatro) nos remeta ao teatro, essa 
ideia resiste a elaborações teóricas, pois o play como uma substância se constitui de um conjunto complexo de 
símbolos que só podem ser compreendidos no contexto em que aparecem. 
96 Para Ferracini (2004, apud Martins, 2013, p. 47), as técnicas das mimeses se referem aos processos de recriação 
da corporeidade captada do cotidiano dos sujeitos. Isto permite que se obtenha um corpo com ação no mundo e 
não apenas uma simples imitação. Para este autor, a mimese teatral adota as etapas de observação, 
codificação/memorização e teatralização como forma de criar uma corporeidade entre o corpo do ator e do 
personagem.  
97 Sobre ritualização performática cômica, veja-se Bakhtin (1987), Schechner (2006) e Dawsey (2008). 



172 

 

seguir cito um trecho da minha conversa com Mauro, que exemplifica em certa medida esta 

análise: 

Anderson:  Por que você acha que as mulheres não podem brincar o maracatu vestida 
de catita? 
Mauro: Porque não tem competência não. 
Anderson: Por que elas não têm competência? Isso não é excluir as mulheres da 
brincadeira? 
Mauro: As mulheres têm competência pra outras coisas dentro do maracatu, mas 
como catita ela não vinga, porque elas não faz e nem pode fazer o a gente faz... 
(...) 
Anderson: Mas... o quê que os homens têm, assim...de diferente que as mulheres não 
têm? 
Mauro:  É porque a gente faz um trabalho muito diferente, e as mulher não podem 
fazer esse trabalho. A gente dá salto, a gente grita, a gente pula, tem momentos que as 
mulher não pode fazer isso. A mulher não aguenta fazer essas coisas. 
Anderson: Você acha que é só porque elas não aguentam? 
Mauro:  É. 
Anderson: Bem...as mulheres não brincam de catita. Mas você acha que a única 
diferença é só a resistência física? 
Mauro:  Não. Também não é isso não, né? Porque também é um departamento que 
não assenta pra mulher. 
Anderson: Mas por que? 
Mauro:  Porque não assenta. 
Anderson: Mas, que motivos não assentam pra mulher, que justifica ela não 
participar? 
Mauro:  É porque é assim, veja bem...a gente como homem, e outro homem, é 
preparado pra brincar de catita. Eu me preparo a semana todinha. Caio no chão de 
todo jeito, e a turma vê pela internet por todo canto. E a mulher não pode fazer esse 
trabalho de jeito nenhum, porque senão ela não vai terminar o carnaval e, também, 
porque a turma não gosta de mulher...de mulher suja e desarrumada, não é bonito! 

 Percebo que a imagem da feminilidade controlada é recorrente na fala dos meus 

informantes e obedece a uma posição do gênero historicamente construída e, que reverbera em 

diferentes espaços sociais. Sendo assim, concordo com Ortner (2007, p. 36) ao explicar a 

coerção cultural como um instrumento analítico importante para entender como as pessoas de 

um determinado grupo social “são compelidos a serem como são e a agirem como agem”. Além 

disso, é o sistema cultural que plasma a subjetividade das pessoas como membros de um 

determinado grupo e sob a atuação de um regime histórico de poder específico. Como afirma 

Strathern (2006, p. 163), o poder nas posições de gênero deve ser compreendido como um 

conjunto de afirmações e contra-afirmações, que “no caso das performances rituais, o que está 

além deve ser uma esfera mundana de caráter político ou econômico”. 

Outro fator que destaco como importante para posição masculina na performatização 

da Catita se encontra no campo das representações simbólicas do próprio personagem, que 

possui um papel na mimese teatral. Como já foi mencionado, a Catita sempre esteve associada 

ao furto de alimentos em residências, onde o maracatu era aceito. Atualmente, a Catita, em tese, 

não furta, mas mantém a tradição de pedir alimentos nos lugares onde o grupo se apresenta para 



173 

 

serem distribuídos ou utilizados nas refeições, que serão servidas aos membros do grupo 

durante o Carnaval.  

Diante disso, identifico uma questão significativa: se o homem é representado na 

sociedade como responsável por manter às necessidades básicas da família, por que a Catita – 

um homem travestido de mulher – possui a mesma função nas apresentações cênicas do 

maracatu? Esta questão se desdobra em outra complementar: por que este homem travestido 

encena uma mulher provedora? Para contribuir com este debate, procurei observar os rituais 

cotidianos dos habitantes de Nazaré da Mata, confrontando-os com as performatizações das 

Catitas e com os discursos dos brincantes. 

Os folcloristas98 descrevem a Catita como uma a figura narrada pelo maracatu rural e 

representa uma mulher negra, pobre, que não tendo como alimentar seus filhos (representados 

pela boneca), pesca pequenos peixes com seu jejeré e sai pelas ruas pedindo um pouco de 

alimento. Isto evidencia a posição social da mulher no contexto da administração da vida 

doméstica, que a situa como um sujeito detentor de um atributo pertencente até então ao mundo 

masculino. Sobre isto, P. Scott (2010, introdução) sinaliza para a importância dessa reflexão na 

compreensão das condições sociais da mulher no contexto das relações de gênero e geração na 

zona da mata. 

No entanto, percebo que esta configuração é um arranjo simbólico, onde a mulher 

assume o papel social do gênero, designado ao homem. Partindo dessa ideia, o homem que se 

traveste de Catita carrega nas suas performatizações de pedinte um importante significado, onde 

sua mimese enfatiza de maneira cômica o papel de provedor da família, que não deve ser 

copiado e vivido pela mulher, sob a pena de ser estigmatizada. Assim, o homem termina por 

performatiza este atributo na mulher para consolidar, reforçar a posição masculina de provedor 

frente ao folguedo e à sociedade. Geertz (2008, capítulo 3) lança um luz sobre este debate ao 

sustentar que sem o sistema externo de símbolos e de significados, possibilitados pela cultura, 

excluem a capacidade dos indivíduos pensarem. E, por isso, “os símbolos dependem da 

existência de uma ‘linguagem’ que contém um sistema de signos ordenados ou governados por 

regras” (Bruner, 2008, p. 89). 

Como se observa, a Catita recebe uma carga de estigma, que toma a visão masculina 

como estruturadora dos espaços sociais. Neste contexto, o riso provocado pelas brincadeiras e 

                                                           
98 Dentre estes, ver os estudos de Roberto Benjamim (1982) e Guerra-Peixe (1981). 



174 

 

gestos da Catita são um meio de provocar a subjetividade afetando e ordenando os desejos e 

sentimentos individuais, com o objetivo de atender as normas e valores do grupo. Por fim, o 

trecho a seguir se refere as minhas conversas com Ednaldo e exemplifica bem esta reflexão: 

Anderson: A Catita recebe tantas qualidades negativas, não é? Por quê? 
Ednaldo: Ah! Se não for assim o riso não acontece...o maracatu surgiu assim há 
muitas décadas, então...então não tem que mudar, senão a gente perde nossa cultura. 
Anderson: Certo! Mas não tem uma forma de deixa a peça da Catita mais engraçada 
sem tantas qualidades negativas? 
Ednaldo: Você não viu nada... tem cara que se pinta de Catita pra pedir nas ruas pra 
mostra pra mulher dele que ele se humilha para manter o pão...mas isso doideira do 
povo...a turma exagera muito com essa história de brincar no maracatu. 

 
      

Observa-se no depoimento de Ednaldo uma associação entre as qualidades não 

desejadas numa mulher como aspecto valorizado na fabricação do riso. Neste sentido, provocar 

risos se refere à articulação de vários aspectos que podem estar contidos no corpo-personagem 

do ator ou, como no caso da Catita, podem estar referenciados no mundo social do grupo. Mas 

percebo que Ednaldo ainda traz em sua fala uma pista interessante para perceber a atuação do 

gênero como organizador da vida social. Ao relatar que alguns homens perfomatizam a 

humilhação da Catita como maneira simbólica de se posicionar como provedor, esses reforçam 

valores de masculinidade presentes no meio social. 

Por esse motivo, a seguir trato de discutir, com base nas minhas observações de campo, 

um pouco do significado do riso que a Catita provoca por meio da travestilidade masculina. No 

próximo item, apresento minhas análises sobre este aspecto constitutivo da travestilidade no 

folguedo popular. 

 
3.3.2 A travesti do riso: por que a Catita provoca risos? 

 
 

Foto 30 – Catita divertindo o público com 
suas brincadeiras e embolados no 

Encontro de Maracatus de Solto em 
Nazaré da Mata/PE 

Fonte: Acervo do Autor/2014  
 



175 

 

Segundo Henri Bergson, o riso tem um papel importante nas relações entre os sujeitos, 

pois permite evidenciar interações em diferentes contextos da prática social. Nos folguedos 

populares, o riso possui um significado social intrínseco, onde o entretimento é apenas um 

elemento do contexto festivo. Para este autor, “compreender o riso, impõe-se colocá-lo no seu 

ambiente natural, que é a sociedade; impõe-se sobretudo determinar-lhe a função útil, que é 

uma função social” (Bergson, 1983, p. 09). Neste contexto, o riso deve ser colocado no campo 

da prática social, ou seja, para que ele tenha um sentido ritualístico deve obedecer a certos 

aspectos da vida social.  

Nesta perspectiva, o riso pode ser acionado por diversos mecanismos que o torna 

compreensível para todos os envolvidos com sua capacidade integrativa. Por meio da 

comicidade, do humorismo, da ironia, da caricatura, da paródia e da sátira, o riso encena os 

elementos da prática social que conectam os sujeitos numa “espécie de gesto social” (Bergson, 

1983, p. 14). Além disso, o riso é uma forma de controle e regulação dos desvios sociais. É a 

partir desse mecanismo, que os sujeitos confirmam valores e consolidam normas, permitindo 

uma atuação do poder de maneira difusa e intencional (Foucault, 2007). 

Optei por iniciar esta parte do trabalho falando da função do riso nos grupos humanos 

para situar melhor a posição da Catita no maracatu rural. Neste folguedo, o teatro do riso busca 

acionar o cômico não apenas como um aspecto da vida em sociedade, mas como um 

instrumento, utilizado pelos grupos, na reprodução de valores sociais importantes. Estes valores 

tornam os sujeitos um corpo integrado de relações, que ganham sentido na organização da 

prática social. 

Ao se travestir, o homem que performatiza a Catita deve ter no conjunto de suas 

apresentações ao público um caráter cômico, induzindo as pessoas ao riso. A performance do 

riso provocado pela Catita constitui-se de gestos, palavras e sons99, que tornam a comunicação 

entre o ator (provocador do riso) e o público (aquele que rir) um emaranhado de situações 

aparentemente sem nenhuma conexão entre o mundo social concreto e o espaço lúdico das 

histórias e brincadeiras da personagem. No entanto, Paul Yonnet (1990, p. 152-153), afirma 

que, o riso é celebrar o “ser social”, pois o riso não sendo compartilhado possui um sinal 

negativo, associado a uma anormalidade patológica. Diante disto, rir é comunicar e, portanto, 

uma forma de participar de uma sociedade.  

                                                           
99 Os homens que encenam as Catitas utilizam bastante gritos, zumbidos, estalos produzidos pela boa como 
forma de comunicação performática.   



176 

 

Todo investimento performático do homem, que se traveste de Catita no maracatu rural 

tem um objetivo comunicativo, que concentra no ridente a possibilidade de sucesso ou de 

fracasso do ator. Por este motivo, as experiências que o ator-Catita tem com o mundo social, 

onde o riso não apenas permite informar sobre algo, mas também, convencer o “outro” a aceitar 

o que está sendo performatizado. A argumentação é um fenômeno que está inscrito no uso da 

linguagem teatral, pois constitui uma atividade estruturante de todo e qualquer discurso cênico. 

Por isso, por mais sincero que se suponha, o riso esconde uma segunda intenção. O riso é uma 

maneira de causar um estranhamento para distrair, mas, por trás dessa aparente ingenuidade, 

valores são introduzidos, consolidando a ação dos sujeitos em torno do que é ou não permitido 

nos momentos de interação social. 

Finalizando, Bergson (1983, capítulo 2) procura demonstrar como a mecanização da 

vida se aplicaria com complexidade crescente aos exemplos do cotidiano, ao ponto de abranger 

desde a simples comicidade inerente às atividades puramente físicas um caráter risível, como 

um tropeção ou uma trombada, até os intrincados jogos de palavras, sutis ironias e sarcasmos. 

Assim, a travestilidade como veículo do riso suscita uma transposição do espaço real das 

relações para o mundo da imaginação e do riso, que não podem ser considerados apenas como 

um entretenimento. Sempre há um significado na performatização da Catita, que evidencia uma 

relação entre a sociabilidade do personagem, sensibilidade do espectador e significado risível 

do desvio provocado pela linguagem performática da Catita. 

Mauro estava embolando-se pelo chão das ruas de Sertãozinho, durante a preparação 

para se apresentar, quando no momento de descanso, ele me falou sobre o riso que ele prova 

por meio de suas performances: 

Quando faço as pessoa rir com minhas palhaçadas, vejo que o riso delas vem porque 
aquela mulher da minha peça é a doida que ninguém quer ser. Quem quer ser uma 
doida? Se a mulher aqui de Nazaré fizer o que eu faço...elas não vão ter ninguém por 
eleas, que ajudem. Por isso que a Catita pra comer tem que pedir dinheiro na rua. Por 
isso, acho mulher para ser séria tem que rir pra não ser igual a minha Catita doida 
[risos].  
 

Esse depoimento de Mauro, destaca valores de gênero transmitidos pelo riso. Ao falar 

das risadas do público com suas performances, Mauro mostra como o riso pode funcionar como 

consolidador de uma posição da mulher que deve ser negado, reafirmando a posição feminina 

sempre ligada ao recato, porém caso assuma a postura da Catita, a mulher será rejeitada em seu 

grupo social.  



177 

 

Isto provoca uma realização cênica no maracatu rural, que tem por objetivo: agradar 

ao público, abrir espaço para a apresentação do grupo, conseguir dinheiro e alimentos para o 

grupo, provocar risos e, sobretudo, corrigir e instruir ao público sobre um sentido moral sobre 

temas da prática social. Portanto, “tínhamos, pois, razão ao afirmar que a comédia é 

intermediária entre a arte e a vida. (...). Ao organizar o riso, ela aceita a vida social como um 

meio natural; chega mesmo a acompanhar uma das impulsões da vida social” (Bergson, 1983, 

p. 81).   



178 

 

CAPÍTULO IV 

TRAVESTILIDADE EXIBE A SEXUALIDADE:   

Feminilidade das baianas e homossexualidade no Maracatu Rural de 

Nazaré da Mata 

 

 
Foto 31 – Baianas (Bianca e Sandriele) do Maracatu Leão Vencedor das Flores de Buenos Aires/PE 

Fonte: Portal da Globo-G1/2015100 
 

As baianas da imagem exibem o colorido da suas indumentárias no Carnaval de 

Aliança/2015, contrariando em certo sentido os estudos de Roberto Benjamim (1982, p. 204) 

para quem “os homens que representam o papel de baianas são ‘cabras-macho’, musculosos 

trabalhadores da enxada e carregadores de carga, que não fazem qualquer concessão, além do 

traje, na composição da figura feminina” e as saias deste personagem “não são tão amplas como 

as das baianas dos maracatus africanos, nem as das filhas de santo de cultos afro-brasileiros. 

Pintam o rosto como os demais integrantes do grupo, de modo uniforme, com tinta (...) sem 

preocupação de maquilagem feminina (...)”.  

É necessário destacar, que esta representação das baianas serviu para definir um 

contexto em que os maracatus rurais não admitiam a presença das mulheres. Os grupos eram 

                                                           
100 Disponível em: <http://g1.globo.com/pernambuco/carnaval/2015/fotos/2015/02/fotos-confira-imagens-da-
segunda-feira-de-carnaval-em-pe.html>. Acessado em: 05/08/2015. 



179 

 

constituídos exclusivamente pela figura masculina, que dominava o folguedo e determinava a 

constituição da brincadeira. Assim, era comum para o público e para os organizadores do grupo 

a presença de homens “cabras-macho” travestidos de baiana. No entanto, a travestilidade 

masculina no Carnaval é associada em muitos casos a uma comicidade performatizada como 

parte caracterizadora da festa. No caso do maracatu rural, a baiana como descrita por Benjamim 

(1982) parece-me apresentar um personagem caracterizado por uma travestilidade que se 

justifica pela proibição das mulheres existentes nos grupos da zona da mata.  

Neste sentido, a inserção das mulheres nestes grupos parece estar relacionada às 

transformações que o maracatu sofreu com a migração dos grupos para a Região Metropolitana 

do Recife. Muitos folcloristas defendem que a inserção das mulheres nos maracatus rurais do 

Recife é um reflexo da composição já existente em outros grupos populares, que admitiam a 

mulheres nas brincadeiras. Isto em certa medida foi intermediada pela normatização de 

Associações e organizações. 

As transformações na vida social também possibilitaram, que outros sujeitos pudessem 

ser incluidos no maracatu rural. Neste contexto, destaco os homens que se reconhecem como 

homossexuais. Estes possibilitam pensar o significado de feminilidade encenada por eles no 

folguedo. A partir do momento em que os homossexuais iniciaram sua participação no maracatu 

rural, o tipo de feminilidade performatizada no cordão das baianas ganhou mais um elemento 

na sua constituição e consolidação dentro da brincadeira, evidenciando as posições de gênero, 

marcadas pela circularidade de estilos de vida e de valores, que resignificam os domínios da 

estrutura social. 

Além disso, é importante destacar que outros sujeitos, constituintes do cordão das 

baianas do maracatu rural, representam um importante ponto de reflexão para pensar sobre 

gênero e sexualidade no folguedo. Encontrei em meus percurso no campo a presença também 

de homens que não se reconhecem como homossexuais, mas se travestem de baianas nos dias 

do Carnaval. A presença desses homens também contribuem para pensar a feminilidade e a 

operação do gênero dentro do maracatu rural, pois eles controlam as posições assumidas pelas 

mulheres dentro do folguedo por meio de regras que mostram valores de gênero importantes na 

organização social. 

Além de evidenciar uma travestilidade com posições de gênero, que contrariam a 

tradição do maracatu rural, os homens que performatizam as baianas neste folguedo permitem 

pensar numa travestilidade exibicionista, onde são acionadas experiências de sexualidade e 



180 

 

gênero dentro e fora do folguedo. O corpo travestido em baiana carrega um conjunto de 

significados de gênero e sexualidade marcados pela prática social dos brincantes.  

Strathern (2006, p. 20) entende o gênero como categorizações de pessoas, eventos ou 

sequências que se fundamentam em imagens sexuais, tornando concretas as ideias que essas 

pessoas tem sobre a natureza das relações sociais, por meio das características masculinas e 

femininas. Portanto, o homem travestido de baiana permite pensar as relações de gênero como 

uma experiência que envolve tanto os aspectos do que é socialmente designado ao masculino, 

como também, aqueles elementos de uma vida feminina construída socialmente. Para Juliana 

Jayme (2001), “quando falamos de gênero, discutimos sobre distinções e o gênero só existe 

ligado a outras formas de diferença”, percebidas na intersecção com outros marcadores como 

raça, classe social, etc. 

É por meio da ritualização de uma feminilidade contida no mundo social dos 

brincantes, que as experiências dos sujeitos são evidenciadas. Turner (1986, capítulo 2) 

aproxima-se dessa ideia ao afirmar que uma experiência formativa e transformativa, de cunho 

altamente pessoal ou compartilhada pelo grupo, proporciona um sentido de pertencimento e 

uma identificação com pensamentos, vontades, desejos e sentimentos. Estes aspectos são sutis 

e variavelmente interpenetrantes em muitos níveis da prática social. Por isso, por meio da escuta 

dos sujeitos, agentes e expectatadores de seu cotidiano, é possível elencar muitos aspectos da 

travestilidade dos homens, que se vestem de baiana como fundantes das novas configurações 

culturais existentes no folguedo.  

Nesta parte do trabalho pretendo apresentar diferentes aspectos da travestidade e 

performatização presentes no corpo do homem (homossexual), que brinca no cordão das 

baianas do maracatu rural. Partindo dos elementos que compõem a narrativa tradicional acerca 

da figura masculina no cordão das baianas, e logo em seguida a inserção das mulheres no 

folguedo, procuro analisar a relação entre o que as mulheres fazem no maracatu e o que os 

homossexuais podem significar dentro do folguedo. Além disso, apresento os homens que se 

vestem de baiana no maracatu rural e os principais aspectos que motivaram a sua participação 

no folguedo. Minha convivência com estes atores foi importante para entender a dinâmica da 

sexualidade neste folguedo. 

Este contexto, permitiu também elaborar uma reflexão, que penso ser extramente 

necessária, acerca da orientação sexual e do preconceito ainda presente nas práticas sociais 

cotidianas dos homossexuais dentro e fora do folguedo. Neste sentido, o maracatu rural terá um 



181 

 

papel importante, pois este espaço representa uma possibilidade de visibilizar um feminino 

idealizado, desejado e vivido durante o período carnavalesco, permitindo aos brincantes 

marcarem certos territórios de afirmação de sua identidade e orientação sexual, caracterizados 

pelas regulações sociais. 

Portanto, este capítulo terá um caráter analítico que estará ligado ao campo por meio 

da reflexão das vozes ecoadas nos espaços onde o maracatu se manifesta. O caminho analítico 

nesta parte do trabalho se constitui um elemento importante no debate antropológico, pois 

contribui para ampliar a reflexão sobre a travestilidade e sua presença no maracatu rural, 

regulada pelos valores e normas da subjetividade atuante na vida social.  

       

4.1 As baianas do maracatu rural: analisando a inserção da mulher e do feminino 

O maracatu rural como um folguedo popular da zona da mata pernambucana se 

constituiu por muito tempo como uma brincadeira exclusiva de homens. Os motivos que 

determinaram a composição deste folguedo sempre estiveram na pauta de discussão dos 

folcloristas e estudiosos de cultura popular. Todavia, muitas destas ideias encontram nas 

posições de gêneros dos sujeitos uma explicação aparentemente racional para permanência e 

manutenção da dimensão masculina nestes grupos. 

O patriarcalismo dominante nas regiões de produção canavieira em Pernambuco é um 

argumento recorrente nos estudos deste folguedo e ganha um sentido maior quando relacionado 

às atribuições do gênero determinados pelo contexto cultural (Benjamin, 1982). Além disso, as 

condições socioeconômicas impostas pelo sistema de produção desta região, indica uma prática 

social que evidencia normas e valores necessários à manutenção do processo de sociabilidade. 

Este último se torna um elemento importante na formação de laços de interação que reforçaram 

ou não as posições de gênero.  

 Suiá Chaves (2008, p. 13) traça um perfil histórico interessante que justifica em certa 

medida a concepção de uma dominação do mundo masculino no folguedo com base no 

patriarcalismo. De acordo com esta autora, “em meados dos anos de 1950, a dissolução do 

sistema de morada nos engenhos modificou uma estrutura estabelecida desde a abolição da 

escravatura, em que a força do trabalho utilizada para plantar, limpar e cortar a cana-de-açúcar 

era constituída por trabalhadores que ali residiam, os moradores” (Chaves, 2008, p. 14).  O 

sistema de usina substituiu o decadente sistema de produção dos engenhos. Isto impulsionou as 



182 

 

relações de trabalho para uma adequação ao sistema de produção capitalista. Neste sentido, o 

modelo patriarcal tradicional familiar contribuiu para reorganização das relações sociais que 

constituíam a vida dos sujeitos da zona da mata pernambucana.  

Embora as práticas sociais se redefinam, nota-se que essas ainda carregam em sua 

dinâmica um conjunto de aspectos pertencentes ao sistema de relações sociais construído 

historicamente, que se corporificam no maracatu rural em rituais anuais de confirmação e 

consolidação dos valores e normas estabelecidos pelas relações os entre sujeitos ao longo da 

história da zona da mata. É importante destacar também, que estes arranjos sociais ganham um 

colorido e uma performatização no período carnavalesco ainda pouco investigados pelos 

estudos antropológicos.  

A classificação do folguedo como masculino sempre é descrito como um sinal de 

tradicionalidade, mas com as transformações ocorridas na sociedade brasileira e, em especial, 

na zona da mata de Pernambuco, no âmbito das relações econômicas e sociais, o maracatu rural 

passou por algumas mudanças em sua composição, que refletiram de certa maneira a nova 

ordenação ocorrida nesta época. Como foi citado anteriormente, o deslocamento da produção 

de cana-de-açúcar dos engenhos para as usinas, forçou uma grande migração da população 

concentrada na zona da mata para a Região Metropolitana Recife (Nascimento, 2008, p. 164).  

Este movimento migratório arrastou consigo a brincadeira do maracatu rural, que se 

instalou na periferia do Recife e em outras cidades da Região Metropolitana. De acordo com 

alguns estudos, a maneira de brincar dos novos habitantes recebeu muitas críticas por parte de 

outros folguedos e agremiações. Para diminuir essas tensões algumas instituições carnavalescas 

sugeriram aos grupos de maracatu rural regras de constituição e composição. Isto era uma 

maneira de normatizar os grupos de maracatus rurais existentes em Recife, possibilitando sua 

participação em eventos oficiais da cidade no período carnavalesco. Além disso, os grupos de 

maracatu rural instalados no Recife buscaram adaptar suas tradições e maneiras de brincar por 

encontrarem-se distantes de suas raízes cotidianas (Nascimento, 2005).  

Segundo Araújo (1992, p. 413), o projeto-político elaborado pela Federação 

Carnavalesca de Pernambuco (FCP) se tornou uma importante referência para a adoção de uma 

postura ideológica de grupos dominantes e das autoridades públicas no sentido de estabelecer 

uma organização das festas e manifestações populares existentes na cidade do Recife.  

 



183 

 

Os estatutos costumavam estabelecer normas e regras de conduta que deveriam ser 
rigorosamente seguidas pelos componentes das agremiações: clubes, troças, blocos, 
caboclinhos, maracatus e outros. O bom comportamento era exigido não apenas por 
ocasião das exibições em público – quando, além do prazer de divertir-se, buscavam 
obter aplauso e reconhecimento social –, mas, em alguns casos, o pretendido controle 
estendia-se para outras esferas da vida do trabalhador e de sua família. Disciplinar o 
trabalhador e educá-lo nos princípios e valores burgueses era intenção de certos clubes 
populares, no que muito colaboravam com o projeto político-ideológico das elites 
republicanas e do Estado (Araújo, 1997, p. 210). 

Os maracatus rurais só vão se filiar à Federação Carnavalesca de Pernambuco nos anos 

de 1940. Para Guerra-Peixe (1981), a FCP considera os maracatus de baque solto (ou rural, 

como venho designando este folguedo) como uma deturpação do maracatu nação. Este último 

considerado mais antigo, servia como referência para FCP. Segundo Assis (1997), o estatuto 

desta instituição estabelecia critérios classificatórios, que distinguiu o maracatu rural do 

maracatu nação por meio de categorias como o número de integrantes, o canto, a dança, a 

música, as evoluções, as alegorias, o ritmo, e principalmente, a constituição e composição das 

alas.  

Este último critério se tornou significativo, pois sendo os maracatus rurais constituídos 

por homens, foram sugeridas alterações e adequações em sua composição. Quando o folguedo 

da zona da mata foi institucionalizado pela FCP, a troca de homens por mulheres no cordão das 

baianas, por exemplo, foi uma das exigências para que os grupos pudessem participar dos 

eventos carnavalescos. Este é um marco importante, pois, segundo Assis (1997) e outros 

pesquisadores101, é a partir das exigências da FCP que a mulher é inserida no maracatu rural 

como uma maneira de se aproximar da configuração já existente no maracatu nação, onde a ala 

das baianas era constituída exclusivamente por mulheres. 

Ainda de acordo com Assis (1997, capítulo 1), é só a partir da década de 1970, que a 

Federação Carnavalesca do Recife passa a ser dirigida por “pessoas do povo”. Este movimento 

indica uma mudança na constituição de alianças, quando os interesses da elite são reformulados 

diante de um novo cenário político. É a partir deste contexto que o maracatu rural inicia um 

longo processo de transformações no que se refere a sua participação política e cultural no 

Recife e no Estado. 

Durante este período o maracatu rural ganhou certa visibilidade. Os mestres deste 

folguedo da zona da mata, que se transferem para o Recife e municípios próximos, consolidam 

não apenas a festividade, como também os valores e normas de gênero que organizam as 

                                                           
101 Ver também Nascimento (2008), Benjamim (1982; 1989) e Severino Silva (2005). 



184 

 

relações entre homens e mulheres. No papel de líder e organizador do Maracatu Piaba de Ouro, 

o mestre Salustiano é um exemplo de um patriarca que buscou diminuir as tensões, divulgando 

e transmitindo valores e normas importantes para as relações e manutenção do folguedo para 

outras gerações (Nascimento, 2000). 

As brigas e os conflitos existentes no maracatu rural foram durante muito tempo 

associados aos aspectos organizativos deste folguedo, o que criava uma representação 

marginalizada da brincadeira. Quando surge, nos anos de 1990, a Associação de Maracatus de 

Baque Solto, no município de Aliança102, tinha a responsabilidade de controlar a violência e 

pôr fim às brigas entre os maracatus que se encontravam no carnaval (Chaves, 2008, p. 16). De 

acordo com Benjamin (1982), estes acontecimentos justificavam a ausência das mulheres no 

maracatu surgido na zona da mata de Pernambuco. Com as transformações ocorridas nas 

organizações dos grupos de maracatu rural por meio das instituições de cultura popular e, 

através dos trabalhos de divulgação do folguedo por parte dos mestres, verificou-se uma 

frequência ainda maior de mulheres no cordão das baianas em substituição ao homem 

travestido, como descrito por Benjamim (1982). 

Sobre este processo, lembro de estar conversando com o mestre Barachinha, quando 

ele me disse que na época do seu pai, os maracatus brigavam muito ao se encontrarem, mas as 

associações entre os mestres de maracatus, entre os grupos e as prefeituras da zona da mata 

possibilitaram a diminuição dos conflitos, que tornavam a brincadeira perigosa. Segundo 

Barachinha: “- os homi iam armados com facas dentro das roupas pra brigar, tinha caba que ia 

com porrete por debaixo da fantasia, era um problema, visse!”. 

O controle que será imposto ao maracatu rural no processo de migração para o Recife 

permite perceber que o folguedo sofreu transformações significativas e foram sendo 

incorporadas pelos grupos da zona da mata de maneira gradual. É a partir das transformações 

sociopolíticas ocorridas na zona da mata e na Região Metropolitana, que o maracatu rural 

ganhou novos contornos quanto a sua composição. Neste contexto, a inserção das mulheres no 

brinquedo se tornou uma reivindicação legitimada por todos os envolvidos com o folguedo e, 

significou um importante momento de consolidação da brincadeira, no que se refere a seu 

significado como símbolo de identidade para afirmar uma cultura pernambucana. 

                                                           
102 Quando foi fundada a Associação de Maracatu de Baque Solto tinha 13 dirigentes e tinha como principais 
articuladores políticos os mestres Salustiano, Batista e Biu Hermenegildo. Todos estes possuíam uma postura 
unificadora e, buscavam preservar as tradições do maracatu rural surgido na zona da mata (Nascimento, 2000, p. 
90).  



185 

 

4.1.1 Resgatando um pouco da tradição: situando os depoimentos de brincantes e mestres 

Durante muito tempo, o maracatu rural se caracterizou por ser um folguedo de tradição 

oral, onde os homens mais velhos repassavam para seus descendentes as regras das sambadas 

do maracatu. No entanto, ao longo da história deste folguedo, como já discutido anteriormente, 

foi ocorrendo transformações, que possibilitaram a visibilidade da brincadeira e sua relação 

com a constituição de uma identidade cultural do estado de Pernambuco. Além disso, esta 

brincadeira se apresenta como um lugar agregador de valores sociais, que possibilita em certa 

medida refletir sobre a prática social. 

Américo Pellegrini Filho (1982, p. 28) alerta para o perigo de pensar a tradição como 

coisa do passado, alguma espécie de anacronismo, maneira de sobreviver e até mesmo como 

algo velho. No entanto, o dinamismo sociocultural depende dos aspectos que são recriados a 

partir das práticas do passado. Como afirma Pellegrini Filho (1982, p. 28), “o povo recria com 

a sua função atual e não como sobra do passado. Assim, a tradição não resulta de um passado 

milenário, da mesma forma que de fato contemporâneo, importa não a velhice, mas a aceitação 

atual”. Isto deixa claro que a tradição implica em mobilidade; pois os fenômenos culturais, as 

manifestações populares e as práticas sociais são dinâmicos. 

Ao apresentar as baianas como um elemento significativo para explicar as posições de 

gênero adotadas pelo grupo na sua relação com as categorias homem e mulher, destaco aqueles 

depoimentos dos brincantes e mestres, que representam uma reafirmação das tradições em torno 

do cordão das baianas do maracatu rural, mostrando a importância e ideias que são construídas 

em torno das mimeses teatrais apresentadas durante o Carnaval. Para isto, penso ser importante 

dar voz aqueles sujeitos que carregam as histórias contadas pelos seus antepassados, 

reproduzidas na organização e apresentação do folguedo. 

Dessa forma, minha perspectiva é apresentar a visão que os mestres, os brincantes e o 

público possuem acerca da presença das mulheres na manifestação popular do maracatu em 

Nazaré da Mata, a partir de suas falas. Isto se torna significativo, pois é através desses discursos 

que muitas pistas são reveladas para pensar a influência da tradição no contexto das práticas 

subjetivas. Além disso, é um momento oportuno para evidenciar uma maneira própria de 

mostrar a relação que os habitantes (brincantes ou não) de Nazaré da Mata estabelecem com os 

valores e normas criados pela sociedade a partir de um lugar próprio no folguedo. Além disso, 

esta análise possibilita pensar sobre como a sexualidade também contribui para regular e 



186 

 

organizar as relações dentro e fora do folguedo, constituindo um marcador importante na 

participação de homossexuais na brincadeira. 

Nas minhas observações, quando estava envolvido e envolvendo os membros dos 

maracatus, busquei evidenciar por meio de conversas as memorias acerca da presença da mulher 

no maracatu rural. Participando das atividades daquele momento, com algumas das pessoas que 

me acolheram, questionei o que achavam da tradição ter mudado, aceitando as mulheres no 

maracatu. Percebi que este tipo de questão serviu como uma peça importante, fazendo as 

pessoas pensarem sobre fenômenos aparentemente naturalizados pelas relações cotidianas. 

 Edilma, brincante do Maracatu Estrela da Tarde, performatiza nos dias de carnaval a 

Dama do Paço. Com a calunga preparada pelos rituais da jurema, Edilma representa uma parte 

importante do grupo, pois carrega a energia (axé) utilizada na proteção do grupo. Aproveitando 

o momento em que estava descansando para a “saída” do maracatu no Carnaval de 2014, 

conversei com ela, pedindo que ela me contasse as histórias que ouviu sobre a presença das 

mulheres no maracatu rural. Ela me confessa em conversa durante a apresentação do Maracatu 

Estrela da Tarde, em Buenos Aires: 

Ah! São tantas histórias sobre isto, né? Bem... como posso começar. Meu marido 
[Marco] me diz muitas histórias também, mas as senhoras mais velhas que convivo 
me diz muitas coisa também, né? Eu aprendi que as mulheres começaram a brincar 
quando os homens foram obrigados a colocar a gente, porque a associação de 
maracatu de Aliança tava pedindo. Eles não ficaram contentes, mas colocaram, porque 
eles achavam que a mulher ia desmantelar o brinquedo. Agora não foi fácil, viu? Tinha 
muita mulher que foi discriminada por participar do maracatu. Tinha homem que 
falava muito e achava até que a mulher era mulher da vida, até que todo mundo 
começou a ver que se a mulher não ficasse no maracatu, ninguém ia brincar no Recife 
por causa das exigências. Acho que isto foi bom pra diminuir também as brigas, 
porque, menino, o que tinha de briga...eu num peguei esses tempos, mas as senhoras 
daqui de Nazaré já viram muitas brigas. 

Edilma ao falar sobre as histórias que ouviu das mulheres mais velhas de Nazaré da 

Mata destaca o preconceito que essas sofreram no momento em que sua presença se tornou 

obrigatório por parte dos acordos entre os homens, que organizavam as apresentações. Isto 

reflete ainda uma posição de gênero marcado pelas normas e valores impostos pelo mundo 

masculino. Outra questão destacada no depoimento de Edilma se refere à imagem de “mulher 

da vida”, elaborada pelos homens. Esta imagem representa uma maneira de valorizar uma 

posição da mulher recatada, desejada e reproduzida pelos valores sociais. A partir do momento 

que a mulher passa a se envolver com o folguedo de domínio masculino, ela é bombardeada 

por atributos designativos do feminino, que controla de sua ação de sujeito. 



187 

 

Maria José, moradora de Nazaré da Mata, brinca em várias sambadas; mas não se 

apresenta em nenhum grupo. Encontrei Maria José em uma sambada do Maracatu Leão Tucano, 

em janeiro de 2014. Depois de dançar bastante neste evento, ela parou e se aproximou de mim, 

dizendo que gostava muito de “sambar”. Neste momento, conversamos bastante sobre o 

folguedo e perguntei se ela tinha ouvido falar sobre a história de que o maracatu era formado 

exclusivamente por homens. Ela me interrompeu e disse imediatamente, que “graças a Deus 

hoje não é assim, por que seria ruim pra o brinquedo”. Em seguida, perguntei se alguém já tinha 

lhe contado alguma história sobre como as mulheres entraram no maracatu e ela disparou: 

Minha vó e meu pai sempre contavam estas histórias quando tava conversando...de 
que as mulheres não era do maracatu, que os homens não gostavam dessa ideia, porque 
a mulher era fraca e não aguentava o tranco do Carnaval. Eu acho isso muito machista! 
Eu mesmo aguento sambar a noite todinha, bebendo e conversando...Minha vó dizia 
que os maracatus não aceitaram as mulheres tão fácil e que elas só podiam sambar se 
fossem baianas. Naquele tempo, as mulheres tinha vergonha, né, então fica no lugar 
que os homens colocava. Se fosse comigo, seria diferente... 

  A fala de Maria parece ratificar a representação construída por Edilma anteriormente. 

Isto vai reforçar a ideia de que as mulheres possuem uma visão de mundo baseada em valores 

transmitidos como instrumento de controle social. Diante disso, optei por verificar o que dizem 

os homens, mostrando que tipo de representação estes possuem acerca da mudança da tradição 

do maracatu, que incluiu as mulheres no folguedo. O primeiro escolhido foi o Mestre 

Barachinha. Ele possui um contato significativo com o mundo do folguedo e representa para 

Nazaré da Mata um guardião de histórias e tradições da brincadeira, importantes para a 

visibilização dos grupos. 

Encontrei o Mestre Barachinha em muitas atividades ligadas ao maracatu da cidade. 

Isto foi muito significativo para que nossas conversas permitissem evidenciar elementos para 

pensar os aspectos da prática festiva e social do folguedo. Conversar com este Mestre 

representou uma grande oportunidade; pois ele além de estar disponível a responder as minhas 

perguntas, ele possibilitou ampliar a compreensão de termos e expressões. No que se refere à 

mudança na composição dos grupos de maracatus, que levaram a inserção das mulheres, 

destaco um trecho de nossa conversa que, penso ser significativa para entender sua opinião 

sobre o tema. 

Barachinha: A mulher sempre foi vista mal pelo brinquedo...os homens tinha essa 
coisa...eles tinha um ditado que dizia assim: “- maracatu é pra homem”. Tinha esse 
negócio de dizer assim: “- maracatu é pra homem, é pra cabra homem”, porque o 
homem tinha...tem força pra aguentar o peso do brinquedo...mas a mulher sempre era 
fraca, e porque o maracatu tinha muita briga e ela não podia se envolver... 
Anderson: Por quê? Por que elas não podiam se envolver nas brigas? 



188 

 

B: ...Elas não consegue fazer os passos de briga e, naquela época, quando o maracatu 
surgiu os homens andavam armados com faca na cintura pra ajudar na briga. O 
maracatu tinha muito conflito, né? Pra você ter uma ideia...quando as Associações do 
Recife obrigaram os maracatus do interior ter mulher brincando de baianas, tinha briga 
entre os homens pra conquistar mulheres...pois era assim... não tinha muita mulher 
que queria brincar e ai os homem brigavam pra roubar a mulher do outro grupo. 
Anderson: As mulheres aceitavam brincar em outros grupos? 
Barachinha: Aceitavam, né? Se elas não quisessem ela iam ficar sem grupo pra 
brincar, porque as pessoas achavam que ela não queria compromisso e...ela fica assim. 
Mas eu acho que tudo isso que faziam com a mulher no início era pra separar a mulher 
do maracatu. 
A: Mas, o senhor acha que atualmente as mulheres ainda sofrem com essas coisas? 
B: É verdade...mas acho que sofre menos...mas ainda os homens são machistas 
demais. Tem maracatu que insiste em aceitar apenas a mudança que foi obrigada pela 
Associação de maracatu...colocar as mulheres foi uma...mudar outra coisa é motivo 
de confusão...  
    

Seguindo com as falas masculinas sobre a mudança na constituição do cordão das 

baianas no maracatu rural, onde os homens deram lugar para as mulheres, destaco a fala de José 

Carlos, um morador de Nazaré da Mata, que no Carnaval prefere ver os grupos de maracatus 

passarem na frente de sua casa. Para ele, o folguedo característico de Nazaré da Mata “é parte 

do povo da cidade” e, por isso, carrega uma forte influência na consolidação da identidade 

cultural do município. Conheci José Carlos no Campus da UPE em Nazaré da Mata, onde 

trabalhava como vendedor, numa barraca de alimentos. Nas conversas passei a conhecer mais 

sobre sua admiração pelo maracatu rural. Mesmo não brincando, ele revelou que gostava de 

conversar bastante sobre a história do folguedo com aqueles que ele denomina “mais velhos”. 

A partir disso, perguntei o que estes mais velhos haviam lhe contado sobre como as mulheres 

entraram no folguedo e ele afirmou: 

José Carlos: Os mais velhos me disseram que as mulheres eram proibidas de entrar 
no maracatu por muitos motivos, mas que alguns achavam errado proibi, até que todos 
os grupos foram obrigados a colocar a mulher no cordão das baianas pra ficar mais 
colorido. A mulher sabe sambar também e vestida de baiana, roda as saias deixando 
o maracatu mais bonito e alegre...e... 
Anderson: E quando os homens brincavam não tinham esse mesmo colorido? O que 
você acha? 
JC: Hoje os homens homossexual brincam e, tem maracatu que não consegue o 
número suficiente de baianas e colocam homens mesmo...mas acho que antigamente 
o homem vestido com um pedaço de pano não tinha a mesma animação que as 
mulheres de hoje. Os gays sabem também, mas só aquele que se soltam, né? Mas os 
homens mais antigos no maracatu ainda acham demais a mulher num brinquedo que 
tem que ter resistência pra aguentar. Imagina o que eles pensam do Maracatu Coração 
Nazareno que é formado só por mulher. A tradição é muito forte do maracatu, mas as 
mulheres conseguiram um pouquinho do espaço...e acho que se for assim as mulheres 
vão transformar o folguedo...ter as mulheres no maracatu não é coisa ruim, acho que 
não é tirar a tradição é apenas dar vez pra elas também. 
  

Percebo que os homens, assim como as mulheres, possuem uma visão da 

tradicionalidade no maracatu rural como um elemento caracterizador de rígidas normas e 

valores, que posicionaram a mulher no contexto do folguedo. As mulheres e os homens que 



189 

 

conversei possuem a mesma opinião acerca da posição machista dos homens, que viam nos 

conflitos e na imagem de fraqueza e indisposição da mulher reproduzida socialmente como um 

fator, que justificava a ausência delas no folguedo. Isto evidencia em certa medida valores ainda 

arraigados no mundo patriarcal, que se instituiu na zona da mata e, que organizou o mundo 

social daquela região por muito tempo. 

A capacidade de transformação das manifestações populares é um fenômeno presente 

no maracatu desde que este se constituiu como um folguedo próprio da zona da mata em 

Pernambuco. Néstor García Canclini (2008, Introdução) pode ratificar esta reflexão, quando 

compreende a cultura popular como um processo em constante recriação e que se articula com 

as mudanças do mundo moderno, a comunicação de massa, a indústria do entretenimento e com 

o turismo. Para este autor, a manifestação popular é uma cultura dentro das suas tradições, que 

está em permanente construção, que por meio da sua coletividade, refugia muitos laços 

(valores) perdidos com a modernização, além de representar um modelo explicativo para as 

instabilidades trazidas pela globalização.  

As tradições do maracatu rural foram criadas num tempo histórico particular, que no 

decorrer da sua trajetória sofreu algumas transformações, possibilitando a recriação de alguns 

de seus aspectos que conhecemos hoje. Segundo Vasconcelos (2012, p. 68), “essa expressão 

popular está presente no cotidiano desse povo rural, e para ser mantida viva, devemos buscar 

não só a memória dos homens, mas também a das mulheres. Elas são importantes reservatórios 

de lembranças, que nos ajudam a manter e compreender essa cultura”. 

 
Foto 32 – Baianas “na concentração” no Encontro de maracatus de Nazaré da Mata 

Fonte: Acervo do Autor/2014 



190 

 

 
Concordo com a autora, mas nas minhas investigações com os homens, percebi que, 

estes sempre mantiveram vivos os valores de gênero, que posicionam as mulheres numa espécie 

de controle, perpetuado no folguedo. Isto é significativo, pois “elas fazem parte das criações e 

das recriações das tradições populares e são mães, rainhas do maracatu, trabalhadoras, baianas, 

artesãs, donas de casa, damas do paço; são mulheres atuantes de presença confirmada no 

espetáculo que é o Maracatu Rural Pernambucano” (Vasconcelos, 2012, p. 76).  

4.1.2 “Dando o suor pelo brinquedo”: o papel da mulher no maracatu rural  

A presença da mulher no cordão das baianas do maracatu rural é apenas um dos pontos 

a serem analisados entre o conjunto de atribuições que estas incorporam dentro e fora do 

folguedo. Por isso, acredito que a mulher desempenha papeis importantes dentro do maracatu, 

que estão referenciados na prática social como sendo próprios do mundo feminino e estão 

circunscritos na visão de mundo dos habitantes da zona da mata pernambucana. No entanto, 

não se pode deixar de destacar, que essa cosmologia cotidiana103 é uma característica importante 

nas relações sociais, onde o contexto sociocultural predominante na sociedade capitalista e 

globalizada se apresenta como um balizador para manutenção das relações entre os sujeitos.  

Neste sentido, as práticas cotidianas se tornam uma referência analítica importante, pois 

evidenciam as redes de poder que mantém os grupos em interação. 

Nesta direção Silva e Portella (2006, p. 127) apontam que, 

As relações sociais estruturadas com base em sistemas de dominação e de exploração 
se produzem e se reproduzem por meio de mecanismos materiais e simbólicos que 
sustentam as desigualdades. (...) As mulheres não são invisíveis, elas são 
invisibilizadas pelos outros, ou seja, não são reconhecidas como sujeitos ativos dos 
processos (...). 

Percebo também que ao falar de maracatu rural como manifestação popular, que 

caracteriza a identidade cultural dos habitantes da zona da mata pernambucana, os estudos sobre 

este folguedo dão pouca ou nenhuma atenção ao papel das mulheres como sujeitos ativos na 

construção e manutenção dos grupos. A literatura sobre este folguedo sempre abordava, de 

maneira descritiva, a composição do brinquedo e sua relação com a vida diária dos 

trabalhadores das lavouras de cana-de-açúcar, porém com o interesse cada vez mais acentuado 

                                                           
103 Tambiah (1985, p. 130) afirma que “a society's principal cosmological notions are all those orienting principles 
and conceptions that are held to be sacrosanct, are constantly used as yardsticks, and are considered worthy of 
perpetuation relatively unchanged”. Com isso, Tambiah chama a atenção para a constituição da cosmologia 
cotidiana como um conjunto de valores e normas instituídos para orientar os sujeitos em interação, ganhando um 
significado no processo de reprodução das práticas sociais.  



191 

 

em estudar o maracatu rural como manifestação popular, presente em Pernambuco, percebe-se 

que estes estudos avançaram na direção de uma compreensão acerca da ideologia que estava 

por trás das produções culturais, que envolvem os folguedos populares (Canclini, 1983, p. 43). 

Isto incentivou vários estudos que relacionam o maracatu rural pernambucano ao turismo, em 

certa medida, importante para visibilização do folguedo.  

A partir de sua investigação com o Maracatu Coração Nazareno, Vasconcelos (2012) 

elabora um dos poucos estudos sobre a presença da mulher na manifestação popular mais 

conhecida de Nazaré da Mata. Isto representa uma possibilidade de ampliar este debate, 

trazendo à tona questões de gênero importantes, como as discussões em torno das atividades 

diárias das mulheres e a recriação do feminino no contexto da prática diária e do maracatu rural. 

Nesta perspectiva, sinalizo para uma reflexão em torno da importância das mulheres a partir 

dos depoimentos daqueles que “fazem” o folguedo. Acredito que dessa maneira seja possível 

captar uma visão de mundo que parte de dentro da própria subjetividade construída socialmente, 

sem intermediários analíticos, que na sua maioria reforçam as imagens romantizadas de que a 

mulher representa a alegria e o colorido do folguedo. 

As posições das mulheres são referidas no folguedo em três momentos principais, que 

representam atributos relacionados às apresentações e à organização interna dos grupos de 

maracatu rural. A primeira posição se refere ao seu papel religioso dentro do folguedo, onde a 

mulher representa a articulação entre o grupo e o sagrado por meio dos rituais de matriz 

africana. Na segunda posição, relaciona-se ao papel da mulher nas funções de preparação e 

manutenção do grupo através da confecção, higienização e preservação de indumentárias, que 

serão utilizadas e reaproveitadas de um ano para o outro. Além disso, ela é responsável por 

preparar os alimentos, que serão distribuídos aos membros após o retorno do grupo das viagens 

a outros municípios para se apresentar. A terceira posição se refere ao papel que as mulheres 

assumem na composição do cordão das baianas, que possui um significado importante para a 

legitimidade dos grupos como uma das exigências na participação do grupo em eventos de 

maracatu rural. 



192 

 

As baianas104 exercem papeis antes, durante e após as apresentações do maracatu rural. 

A literatura cita com maior frequência aqueles relacionados à preparação espiritual do grupo105, 

onde os rituais juremeiros se constituem o seu maior foco, sendo uma atividade que ainda 

permanece atualmente. Este papel enaltece sua condição de intermediária entre o mundo, os 

rituais do folguedo e as entidades protetoras do grupo. Isto legitima em certa medida a posição 

da mulher como baiana, e também consolida seu reconhecimento como integrante dos grupos. 

Todavia, parece-me que isto só é possível até o momento em que o poder e o prestígio 

masculino como condutor do folguedo não é questionado ou redistribuído pelas relações de 

gênero. 

Assunção (2010, parte II), aponta nesta direção, mostrando como os homens 

representam o papel da mulher nos rituais de jurema. A partir da figura de Dona Salvina106, o 

autor analisa o duplo papel da mulher neste ritual, que ora é delimitado pela posição do homem 

e ora é visto como um momento de reconhecimento e legitimação da posição feminina, mas 

que é circunscrito ao mundo religioso. Embora a proteção dos grupos de maracatu seja 

designada às baianas, a posição masculina ainda é um elemento determinante para efetivação 

do papel das mulheres. Para o Mestre Antônio Preto, “as mulheres como baianas podem fazer 

muitas coisas pra proteger o grupo, mas os mestres e o dono do maracatu tem que deixar elas 

fazerem, né, porque tem coisa que a mulher não pode fazer no maracatu...por isso, os homens 

ficam na frente resolvendo essas coisas”.  

   As mulheres também são referidas nas funções de preparação do maracatu, 

possibilitando que “o brinquedo saia” 107. Esta função pertencente ao mundo privado parece 

representar uma continuidade das atividades executadas no âmbito do lar, pois essas são 

referenciadas como femininas e caracterizam-se por criar um ambiente de zelo e cuidado por 

aqueles que estão brincando. Embora, essas atividades sejam consideradas importantes para 

                                                           
104 Os homens dos maracatus sempre se referem às mulheres (e até os homossexuais) que brincam nos grupos 
como baianas. Em minhas observações, essa denominação não está restrita apenas aquelas que participam do 
cordão das baianas, mas a todas que estão brincando no grupo, assim, como os homens são chamados entre si por 
caboco ou caba. 
105 Merece destaque aqui os estudos de Severino Silva (2005). 
106 Exemplificando, Assunção (2010, p. 138), cita em seu estudo a narrativa de vida de dois personagens acerca 
dos rituais e pessoas importantes que lutaram para manter a tradição da jurema na umbanda nordestina. Entre estas 
histórias destaca-se a de Seu Zé Batista. Por meio do resgate da memória sobre os rituais juremeiros no Juazeiro 
do Norte (CE), o autor destaca que “na época, era proibido abrir casa e trabalhar com entidades espirituais, mas 
Dona Salvina não escondia seus dons espirituais e sua fama corria pela cidade”, como uma estratégia de 
legitimação do poder feminino por meio do controle de forças espirituais.  
107 Expressão bastante utilizada pelos presidentes e brincantes para se referir a ideia de que o maracatu está 
pronto para se deslocar e se apresentar no período carnavalesco. 



193 

 

manutenção dos grupos, ainda posiciona a mulher num plano secundário. Isto pode ser 

verificado na maneira como a mídia e outros espaços culturais evidenciam esta manifestação 

popular, onde as contribuições das mulheres brincantes são invisibilizadas no coletivo do grupo, 

reforçando a imagem de um folguedo constituído por homens trabalhadores e guerreiros das 

regiões canavieiras de Pernambuco108 e deixando a mulher sob a sombra do mundo masculino.   

É interessante perceber também que os homens estão se inserindo cada vez mais nos 

espaços considerados socialmente como pertencentes às mulheres. Eles passaram a se envolver 

permanentemente com atividades consideradas domésticas e, assim, em sua maioria são 

responsáveis por atividades de preparação e cuidados necessários aos grupos. Um dos exemplos 

desta mudança de foco nos papeis considerados femininos, que percebi nas minhas observações 

de campo, aconteceu durante visitas às Sedes. Numa dessas, conversando com Seu Manoel, ele 

me mostrou os vários espaços onde estavam as indumentárias e materiais utilizados pelos 

grupos. A medida que ia me apresentando estes lugares, ele explicava o tipo de técnica e o 

cuidado dispensado com cada roupa, desde a confecção até os ajustes nos brincantes. Segundo 

ele, todos esses procedimentos eram executados por ele e dois auxiliares sob sua supervisão. 

Marco, presidente do Maracatu Estrela da Tarde, ajuda a confirmar essa análise, dizendo: “- 

gosto de fazer e acompanhar todas as coisas que tem pra fazer no maracatu. Faço até a comida 

pra encher a barriga do povo. Não gosto de deixar as pessoas fazer as coisas sem minha 

orientação, porque não fazem certo, como deve ser o meu maracatu... Minha esposa cuida de 

casa e da filha, porque se o maracatu é meu, eu tenho que fazer, né?”. 

Isto evidencia dois aspectos da posição das mulheres que se tornam um tema de debate 

significativo quando observado as relações de gênero no maracatu rural. O primeiro se refere à 

questão já discutida neste trabalho, de que a posição masculina ainda caracteriza o folguedo e 

é consolidada por vários valores que estão embutidos na prática dos maracatus desde sua 

origem. O outro aspecto diz respeito ao fenômeno recorrente no folguedo não apenas em Nazaré 

da Mata, mas em toda região da zona da mata norte pernambucana, que se refere à escassez de 

mulheres, que querem contribuir e brincar nos grupos de maracatus.  

Segundo o mestre Barachinha, ao longo dos anos, as mulheres ganharam novos 

espaços no mundo social, que as afastaram de manifestações populares. Para ele, “- a partir da 

hora que a mulher começou a trabalhar fora, deixou ela muito ocupada com todas as atividades 

                                                           
108 Os estudos folcloristas reproduzem de certa maneira estas ideias. Só para citar o mais referenciado, veja-se 
Benjaim (1982). 



194 

 

do dia e, isto fez ela não querer se comprometer tanto com o brinquedo. Acho que isso, também 

fez os homens aprender a fazer as coisas, sabe?”. Na opinião de Ednaldo há muitas mulheres 

que contribuem significativamente com o maracatu, mas “- [...] mas tem outras que diz: ‘- Olha! 

Não vou participar, não, porque não vou ganhar nada com isso, só vou me cansar”.  

Mesmo não sendo um fenômeno generalizado em Nazaré da Mata, penso que as falas 

do Mestre Barachinha e de Ednaldo representam uma maneira de justificar em certa medida a 

diminuição de frequência de mulheres no folguedo. Dessa forma, as mulheres são 

desencorajadas a ficarem no grupo, quando os homens criam empecilhos. Isto evidencia 

articulações masculinas que consolidam práticas sociais de prestígio dos homens dentro e fora 

do folguedo. Marco diz que: “- a mulher que fica colocando desculpas demais pra não brincar 

já corto...não gosto de gente enrolada... e vou te dizer é até melhor... elas não quererem, porque 

fico sem problemas, ai, eu digo pra elas quando vem com conversas mole que ela fique em 

casa”. 

No depoimento de Antônio Calixto, ele afirma que: 

Acho que as mulheres só é tirada do maracatu quando elas querem... fazer gracinhas, 
ficam tirando onda, ai, o dono da brincadeira começa ver que a mulher fica inventando 
história, ai... já viu, né? Elas ficam dizendo: ‘- Não sei se quero... será que vou 
conseguir...brincar?’ Eu já vi muitas erem cortadas do maracatu por causa de frescuras 
delas mesmas.  

Sendo assim, o cordão das baianas como um espaço próprio de manifestação feminina 

tem uma importância para o maracatu rural por se constituir de rituais performatizados 

anualmente, que possuem uma função fundamental para as relações de gênero no folguedo. 

Embora, as mulheres na posição de mediadoras, intermediadoras e zeladora do maracatu 

possam representar um papel positivo, entretanto é ainda desigual, porque essas não têm o 

mesmo valor atribuído ao que os homens fazem, como sinaliza Albernaz (2010, p. 83). Diante 

disso, penso que a posição masculina ainda se coloca como um elemento regulador do papel 

das mulheres no maracatu rural, que reafirma o controle masculino no folguedo. 

4.1.3 “Abram alas! As bichas vão passar”: trajetórias da inserção homossexual no folguedo 

Até aqui venho abordando a inserção e o papel da mulher no folguedo. Analisando os 

depoimentos dos brincantes do maracatu rural, evidencio como o gênero operacionaliza a 

interação entre homens e mulheres no contexto do folguedo, tornando a brincadeira um espaço 

oportuno de reflexão dos valores e normas sociais, que organizam a relação entre os sujeitos. A 

seguir continuo este debate, trazendo para o foco a presença de homossexuais no folguedo. 



195 

 

Neste sentido, muitas questões evidenciam as trajetórias desses sujeitos dentro do folguedo 

desde o momento que eles aparecem nas apresentações publicamente.  

Não se pode precisar exatamente a data em que os homossexuais começaram a 

aparecer nas apresentações dos grupos de maracatu rurais. Muito do que se tem sobre este 

fenômeno está referenciado na tradição oral dos membros destes grupos. Os estudos de 

manifestações populares, que falam sobre a presença de homossexuais no maracatu rural 

afirmam que o gay surge no folguedo concomitante a presença das mulheres (Ver Benjamin, 

1989). Todavia, registros fotográficos dos habitantes e textos de alguns jornais circulantes na 

época da migração dos maracatus rurais para o Recife, trazem referências importantes da 

presença de homens travestidos de baianas em alguns grupos, porém sem qualquer menção da 

orientação sexual desses sujeitos. Uma análise mais aprofundada desses documentos é 

fundamental para que novos estudos possam compreender melhor a inclusão de homossexuais 

no contexto da brincadeira. 

Há uma hipótese mais aceita de que o homossexual começou a surgir quando se iniciou 

no maracatu rural uma fase de escassez de mulheres para participar no cordão das baianas. 

Convivendo com os mestres de maracatus, ouvi algumas histórias, que talvez sejam pistas 

interessantes para entender que fatores provocaram a ausência de mulheres e a inclusão de 

homossexuais no cordão das baianas. Os homens heterossexuais, que se travestem de baiana já 

foi um fenômeno frequente na composição dos grupos de maracatu desde a origem dessa 

brincadeira. O retorno desses sujeitos representou mais um momento de reafirmação da posição 

masculina, que sempre caracterizou este folguedo. Sobre isso, o mestre Barachinha disse que: 

“– Ainda é estranho pra todo mundo ver homessexual no maracatu, mas homem mesmo...é 

tranquilo porque sempre foi assim aqui em Nazaré!”. 

  Retornando aos depoimentos de Brachinha já citados aqui, ele me contou uma 

história de que no passado, os grupos eram bastante violentos e quando se encontravam 

ocorriam muitas brigas. Este período era também um momento de inserção das mulheres no 

folguedo. Na Região Metropolitana era uma exigência para os grupos brincarem no Carnaval, 

mas na zona da mata os grupos que permaneceram, inseriram as mulheres na brincadeira de 

maneira gradual. Para os grupos que buscam se adaptar rápido as novas mudanças exigidas ao 

folguedo, buscavam mulheres para brincar em seus grupos. “Ai se localizavam um grande 

problema”, diz Barachinha, pois muitas mulheres não queriam participar das apresentações e, 

isso era motivo para o aumento de brigas entre os caboclos. 



196 

 

Estes ritualizavam uma espécie de “roubo de mulheres”, onde os grupos de maracatus 

que já possuíam mulheres no cordão das baianas, sofriam ataques de membros de grupos que 

não conseguiam mulheres para brincar e, assim, ofereciam dinheiro ou comida e até encenavam 

um “sequestro” para que os grupos contrários não se intrometessem na ação. O mestre Antônio 

afirma que os homens entravam em muitas brigas para conquistar mulheres para brincar no 

folguedo. “Eles tomavam uma e quando estavam quentes, né, partiam pra cima...ficavam de 

tocaia no canavial e quando viam as baianas passando, chamavam elas pra conversar, pra 

convencer elas de brincar no seu maracatu”. Não tive acesso a nenhuma informação 

evidenciando que este rapto simbólico poderia estar associado a atos sexuais ou estupros; mas 

penso que esta questão deve ser colocada à baila diante das condições com que esses raptos 

ocorriam. 

Aproveitando este momento pergunto aos mestres se esta maneira de “conseguir” 

mulheres não era uma agressão contra elas, já que isso era uma forma de tirá-las dos grupos, 

que talvez elas tinham escolhido participar. Barachinha e o mestre João Paulo me contaram que 

havia muita violência sim entre os caboclos, mas eles nunca presenciaram agressões contra as 

baianas. 

Neste contexto, em que as mulheres eram escassas no folguedo, o retorno de homens 

travestidos de baiana se tornou uma justificativa importante. Pelo que percebi, os homossexuais 

se inseriram no maracatu rural num movimento de retorno do homem travestido no cordão das 

baianas, que representou em certa medida o retorno às origens. A partir desse período, alguns 

grupos de maracatus iniciaram um processo de inserção de homossexuais no corpo de baile, 

possibilitando sua participação efetiva em outras partes do folguedo. Diassis disse em 

depoimento que: “- Zé Preto foi o primeiro homossexual que sei que brincou de baiana. Já faz, 

acho, mais de 20 anos... muito mais... Ele aproveitou o momento, que aqui em Nazaré, algumas 

mulheres tava entrando na brincadeira e entrou também”. 

Diassis me contou que muitos maracatus de Nazaré da Mata não aceitam 

homossexuais, mesmo tendo acontecido esses fatos no passado do folguedo. Segundo ele, o 

Maracatu Cambinda Brasileira expulsou um brincante que se vestia de baiana quando ele 

revelou sua homossexualidade.  Para esse meu interlocutor, isso aconteceu porque o referido 

maracatu é mais tradicional e buscava manter as origens da brincadeira. Então, para que haja 

homens travestidos de baiana no grupo, este não pode ter a orientação homossexual exposta 

publicamente. Em minhas observações neste grupo, confirmei tal depoimento de Diassis, pois 



197 

 

observei que o cordão das baianas é formado exclusivamente por mulheres. Não há presença 

de homens nesta parte do grupo. Conversando com Valmir do Coco sobre as razões de naquele 

momento o Cambinda Brasileira não ter em sua composição homens travestidos de baianas, ele 

disse que os homens machos não querem se apresentar no Cambinda, vestidos de baianas, 

porque o maracatu é tradicional, deixando esse personagem para as mulheres. 

Percebo nos meus levantamentos que a inserção de homossexuais no maracatu rural 

pernambucano se deu por meio de valores e normas, que já estavam contidos na própria 

dinâmica e estruturação do folguedo. Além disso, a feminilidade parece ser um elemento 

fundamental para que os processos de inclusão e exclusão desses sejam consolidados. Nesta 

perspectiva, a subjetividade se evidencia por permitir que os sujeitos elaborem uma consciência 

pautada nas formações culturais e sociais que modelam, organizam e geram determinadas 

estruturas de sentimentos (Ortner, 2005). Penso que Strathern (2006, p. 42) vai nesta direção ao 

afirmar que “concebemos a sociedade como uma força ordenadora e classificadora e, nesse 

sentido, como uma força unificadora que reúne pessoas que, de outra forma, se apresentariam 

como irredutivelmente singulares”.  

No que se refere aos grupos admitirem homossexuais no cordão das baianas, 

atualmente são poucos os grupos que não aceitam estes em sua composição. Os fatores que 

determinam este processo têm várias origens e destacam nos depoimentos dos brincantes que 

apontam a visão de alguns presidentes/donos dos maracatus sobre a presença de homossexuais 

assumidos dentro do folguedo. Mestre Antônio, disse-me em uma conversa que: 

O Maracatu Águia Misteriosa não tem homens no cordão das baianas que são viados, 
porque para o dono, que é muito católico, homi não foi... não prá tá vestido de mulher. 
Ele me disse que não aceita homi viado no seu grupo, porque num gosta dessa coisa 
de homi querer virar mulé. 

Nesta direção, Ednaldo afirma que: 

Olha! Tem muitos grupos que não aceita homossexual no cordão das baianas aqui na 
zona da mata, mas aqui são poucos ainda, a não ser que eles sejam discretos, não 
façam tanto... não fique dando pinta, né? Agora eu posso dizer com certeza que o 
Cambida do Cumbe e o Leão Formoso não aceitam frango vestido de baiana...pelo 
menos eu nunca vi nenhum declarado. Eu acho que isso é preconceito, mas os donos 
ficam com frescura, dizendo que é por causa da tradição do brinquedo...isso é 
frescura...é discriminação, entende? 

Ao fazer um levantamento da data de fundação dos grupos citados nos depoimentos 

do Mestre Antônio e de Ednaldo, percebo que são considerados antigos, como sinaliza o Mestre 

Antônio: “- Olha, esses maracatus são antigos aqui, então não adianta discutir com os donos, 



198 

 

porque eles querem manter a tradição”. Então, manter a tradição se torna uma justificava para 

exclusão dos homens que se declaram homossexuais e que desejam se travestir de baianas. 

Ouvindo Diassis falar sobre os homens que se travestem de baianas nos maracatus 

Estrela da Tarde, Estrela Brilhante e Leão Tucano, ele afirma que: 

Menino! Tem bicha que já fecham na chegada, mas tem aqueles que pra brincar nos 
grupos disfarçam que gosta da fruta e se comportam como bofe, mas isto não dá pra 
fazer no maracatu que não aceita, porque tem alguns aqui que não aceitam... sei que 
são poucos... mas tem... então quando a bicha quer brincar naquele grupo, ela disfarça 
até o dono descobrir e colocar ela pra fora, né? [risos]. 

Neste depoimento de Diassis, dito durante o encontro de maracatus no espaço Parque 

dos Lanceiros em janeiro de 2014, existem duas categorias de homossexuais que se travestem 

de baianas. A primeira se refere àqueles que já se reconhecem como homossexuais e são aceitos 

como tal pelo grupo social. A segunda, são aqueles homossexuais que se reconhecendo 

homossexuais disfarçam sua condição para terem acesso à brincadeira. O disfarce desses 

homens pode ser justificado por questões pessoais como vergonha ou porque não querem que 

as pessoas desconfiem da sua orientação sexual como medo de represálias. Ainda encontrei em 

muito campo, aqueles homens que não se reconhecem homossexuais, como afirmou Ednaldo 

durante a minha conversa com Diassis: 

Tem homens que não são viados e brincam como baianas...é porque eles gostam 
mesmo. Tem caso que é algo...que foi passado de pai pra filho e, por isso, não fazem 
questão de ser caboclo de lança ou outro personagem, quer mesmo ser baiana. As 
pessoas de fora podem até pensar que eles são gays, mas não é... Tem João Bil que 
não é gay e só gosta de ser baiana do maracatu, sabe? Acho que o que importa nisso 
tudo é o que eles fazem como baiana, né?   

Esta última frase do depoimento de Ednaldo, permite pensar na feminilidade que esses 

homens travestidos encenam nos grupos. Diferente do que foi percebido nas performances das 

Catitas, os homens que se travestem de baiana encenam uma imagem de feminilidade que se 

aproxima daquela que é definida como sendo atributo da mulher desejável socialmente. No 

entanto, penso haver uma distinção entre a feminilidade encenada pelos homens, que se 

reconhecem como homossexuais daquela performatizada pelas mulheres e por homens. 

A feminilidade encenada pelas mulheres sempre se refere àquilo que é desejável numa 

mulher recatada como afirma Paulete: “- A mulher quando se veste de baiana tem que ser 

quietinha, recatada, aquilo que os homens quer pra casar, né?”. Ednaldo vai nesta direção 

dizendo que: “- A mulher traz um colorido muito bonito pra o brinquedo, mas ela é aquela que 

fica fazendo o que os homens querem ver numa mulher ‘santa’, uma mulher de casa diferente 



199 

 

da mulher da rua”. Os homens que se travestem de baiana parecem seguir esta mesma ideia, 

reproduzindo valores de feminilidade aceitos socialmente. 

Os homossexuais que conversei apontam numa outra direção no que se refere ao tipo 

de feminilidade performatizada no cordão das baianas. Para estes, as suas performances como 

baianas do maracatu rural devem ter o objetivo de chamar a atenção não apenas do público, 

mas também dos homens. Esses representam possíveis parceiros sexuais como sinalizam os 

depoimentos dos homossexuais obtive ao longo de minha convivência com eles: 

Diassis: Quando estou lá vestida de baiana...estou pra chamar a atenção das pessoas 
e, principalmente pra mostrar pros homi que eu estou pronta, pra fechar. Até porque 
preciso mostrar que sou mais bonita e sou mais mulher que as outras [mulheres]. 

Paulete: Acho que quando a bicha tá vestida de baiana, ela pensa como uma mulher... 
mas uma mulher mais safada, jogada, que fica pronta pra fazer o que deseja. 

Paulinha: Não são todas, mas muitos homossexuais quando se vestem de baiana 
querem ser aquela mulher da vida, querem fazer uma rodada na saia melhor que as 
mulheres pra chamar a atenção dos machos que curtem a fruta [risos]. 

Esses depoimentos demonstram que a feminilidade performatizada pelos 

homossexuais está baseada numa imagem da mulher que transgrede as normas impostas, 

colocando-os numa posição de rejeição social por apresentar atributos relacionados aos valores 

ligados às práticas sexuais e não às ações relacionadas à família, ao cuidado com a casa. 

Apresentando uma performance feminina que se distingue daquelas encenadas pelas mulheres 

vestidas de baianas, os homossexuais buscam uma feminilidade socialmente não desejável, pois 

esse tipo de performance lhe garante visibilidade por meio da exibição de sua desenvoltura com 

as indumentárias e paços das baianas, funcionando para esses homossexuais como possibilidade 

de evidenciar sua orientação sexual, acionando sedução. 

Por fim, o homossexual foi ganhando espaços dentro e fora do folguedo com base nos 

valores sociais e, por isso, a relação homossexual e maracatu rural nem sempre é vista de 

maneira pacífica. Ocorre ainda muitos fatos de discriminação por parte de organizadores e 

donos de maracatu que excluem homossexuais da brincadeira, justificado ainda pelas 

transgressões que esses provocam contra a “normalidade biológica”, evocando valores da 

masculinidade hegemônica. No entanto, esses homossexuais enfrentam essas situações, 

buscando estar prontos para a brincadeira. A seguir apresento estas possibilidades 

performativas como parte atual do folguedo. 

 

 



200 

 

4.2 Homens travestidos de baianas: “prontos pra brincar” 

Os sujeitos que brincam no maracatu travestidos de baianas sempre representam uma 

parte do corpo de baile importante na composição do colorido do folguedo. Com seus vestidos 

que contém várias saias e armações, transitam entre os diversos espaços na zona da mata e na 

região metropolitana do Recife, mostrando sua desenvoltura ao rodar sua indumentária que foi 

confeccionada meses antes do Carnaval.  

A preparação (ou montagem) da baiana que se apresentará no maracatu é para os 

homens que brincam travestidos um momento de resignificar sua posição de gênero. Eles são 

cuidadosos com todos os detalhes que elegem como constitutivos do corpo da baiana. Nesta 

perspectiva, “estar pronto para brincar” para estes homens não representa apenas ter o samba 

nos pés. Religião, performance, cuidados com o corpo e com a indumentária, e agradar os 

presidentes e donos de maracatus estão no rol dos aspectos que estes homens-baianas destacam 

como significativos no momento que estão prontos para brincar. 

Embora ainda haja uma rejeição por parte de muitos organizadores do folguedo em 

aceitar a homossexualidade como condição de alguns sujeitos, o maracatu rural vem 

absorvendo estes sujeitos entre as baianas. No entanto, mesmo ganhando espaço no folguedo, 

percebo que este não se constitui de um lugar contestador de uma ação homossexual que possa 

ser interpretada como uma mudança significativa das relações de gênero dos grupos. No 

entanto, Ortner (2007, p. 26) alerta que esta reprodução social nunca é total, sempre sofre 

pressões e instabilidades inerentes a toda situação de poder desigual. Neste sentido, percebo 

que os homens-baianas no folguedo são pertencentes a um contexto que ainda está se adequando 

às condições socialmente elaboradas para prática de gênero. 

Os homens homossexuais que se travestem de baiana no maracatu ainda são 

percebidos pelo conjunto da população como um grupo transgressor dos valores fundantes da 

tradição e das práticas cotidianas. Penso que os motivos que os levaram a participar ou que 

levaram aos organizadores dos grupos convidarem estes para participar do folguedo é um 

importante elemento de análise, pois possibilita refletir sobre o lugar e a representação que a 

homossexualidade possui dentro e fora do brinquedo. 

Nesta perspectiva, apresento nas próximas páginas um conjunto de aspectos sobre a 

participação dos homossexuais nos grupos de maracatu de Nazaré da Mata. Embora meu foco 

aqui sejam os homossexuais que se vestem de baiana, percebi também a presença de homens 



201 

 

que não se reconhecem como homossexuais. Talvez possam ser categorizados como Homens 

que fazem Sexo com outros Homens (HSH), mas diante da resistência de falarem sobre sua 

orientação sexual e de sua participação no folguedo, não foi possível traçar um perfil mais 

detalhado acerca desses sujeitos. Por este motivo, busquei focar minha atenção naqueles 

sujeitos que estavam mais suscetíveis em apresentar seus depoimentos sobre suas experiências 

sexuais e como baianas do maracatu rural.  

Por fim, apresentarei o que dizem os sujeitos pesquisados sobre a preparação da 

baiana, na perspectiva da montagem e elaboração corporal para performatização desse 

personagem. Na composição da performatização da baiana, percebi que os detalhes dos homens 

que se travestem seguem uma espécie de ritual que vai para além do simples gesto de colocar 

os vestidos. Há uma preocupação com a maquiagem e os acessórios que evocam uma 

feminilidade presente nas mulheres. Esta preocupação (ou até autoexigência) faz parte daquilo 

que Schechner (2007, p. 34) compreende como uma ressignificação e transposição das ações 

de sujeitos reais por meio de comportamentos restaurados, ou seja, é o processo em que o ator 

experimenta o “sou eu me comportando como se fosse outra pessoa, ou como me foi dito pra 

fazer, ou como aprendi”. 

Este percurso sinaliza para uma análise da homossexualidade no maracatu rural não 

apenas como elemento de animação e alegria, mas também como um processo de compreensão 

das posições de gênero, que estão presentes nas relações sociais, refletidas nas performatizações 

e interações no folguedo. Pensar a travestilidade masculina no cordão das baianas no folguedo 

de Nazaré da Mata é uma oportunidade para evidenciar valores roteirizados na prática cotidiana. 

Como destaca Giddens (2009, p. 75), “as rotinas da vida cotidiana são fundamentais até mesmo 

para as mais elaboradas formas de organização da sociedade”. 

      
4.2.1 Diassis, Paulete, Tatá, Marceli e Paulinha: quem são os homens que se travestem de 

baiana? 

Os homens que se travestem de Baiana apresentam anualmente aspectos performáticos 

e cênicos bastante peculiares, contrariando em certa medida as características anunciadas pelos 

estudos folclóricos, que descrevem este personagem como parte do corpo de baile que se 

apresenta sempre com características aproximadas daquelas já discutidas no conjunto 



202 

 

performático das Catitas. Além disso, Benjamin (1982, p. 204)109 aponta que a inserção das 

mulheres no maracatu rural transformou também os trajes, que se constituem mais modernos, 

longos, produzidos com tecidos coloridos, vistosos e brilhantes. Isto tudo caracteriza o cordão 

das baianas como um lugar de transformações bem mais visíveis na história do folguedo. No 

entanto, é importante ressaltar que essas mudanças representaram um ponto positivo na 

perspectiva de alguns brincantes pois, 

A brincadeira não podia ficar só no passado, tinha que se renovar, né? Acho que ter 
tirado os homens e ter colocado as mulheres no cordão das baianas foi bom pra gente 
homem que tinha outras coisas que a gente sabia fazer, mas não tinha espaço, nem 
tempo (Eduardo, 26 anos, Rei do Maracatu Estrela da Tarde). 

Mudar as coisas do maracatu é bom, desde que não mexa na tradição que é brincar no 
carnaval sempre. Botar mulher como as baianas é bom pra tornar o brinquedo mais 
divertido, né, as mulheres e os homens têm que ficar juntos na brincadeira do carnaval 
para se divertir. Gostei de ter mudado um pouco as coisas antigas do maracatu (Luiz, 
22 anos, Caboclo de lança do Maracatu Leão Tucano). 

Por ser uma posição que representa o feminino dentro do maracatu, a substituição de 

homens por mulheres se conformou como uma continuidade; talvez porque as baianas 

representavam o tipo de feminilidade esperada socialmente, ou seja, uma mulher recatada sobre 

a qual se depositava o desejo de parceria para um casamento. Com o ingresso das mulheres 

nesta posição dentro do maracatu, parece haver uma associação dos homens que encenam este 

personagem como sendo possivelmente homossexual. Isto porque na sociedade nacional, a 

constituição da masculinidade se faz por meio de um afastamento da feminilidade no seu 

conjunto. O ingresso de homens que revelam sua orientação homossexual complexifica estas 

relações. Eles ingressam no folguedo e trazem a feminilidade associada à sexualidade livre, em 

contraste com o recato das baianas. No entanto, neste trabalho tomei como ponto de partida 

para analisar esse tipo de travestilidade, aqueles homens que se reconhecem fora e dentro do 

folguedo como homossexuais. É a partir deste contexto, que são evidenciados valores 

importantes da sexualidade, presentes na arrumação do conjunto da brincadeira, referenciadas 

na prática cotidiana. 

Para situar estes sujeitos, faz-se necessário apresentar os brincantes homossexuais que 

tive contato em meu campo, descrevendo um pouco da sua vida pessoal ligada ao folguedo. 

Estes atores se destacam no meu trabalho, pois, além de serem conhecidos na cidade como 

                                                           
109 É importante destacar que estudos mais recentes apontam nesta mesma direção de Roberto Benjamim. Penso 
que isto se justifica por dois motivos. O primeiro se refere ao pouco estudo sobre maracatu rural que analise uma 
perspectiva de gênero. O segundo fator é a incansável necessidade de situar e reafirmar a história do folguedo no 
cenário das manifestações populares de Pernambuco. Sobre isto, veja-se também Severino Silva (2005; 2012), 
Nascimento (2008; 2000), Ana Vicente (2005) entre outros. 



203 

 

homossexuais, eles são reconhecidos como bons performatizadores de baianas do maracatu 

pelos outros brincantes do grupo. Isto vem contribuir para perceber os personagens e sua 

importância dentro do folguedo. Outro aspecto que se destaca como significativo para que estes 

sujeitos tenham contribuído com esta investigação é justificado pelas possibilidades de acesso, 

que estes interlocutores, possibilitaram-me aos espaços físicos e simbólicos da 

homossexualidade na zona da mata norte de Pernambuco.  

Meu primeiro contato foi com Diassis (Joaquim da Silva), 42 anos, solteiro. Possui as 

séries iniciais do ensino fundamental incompletas. Mora atualmente no bairro do Juá, com sua 

avó, sua irmã e sobrinhos, totalizando onze pessoas. Não possui uma renda fixa, pois trabalha 

como prestador de serviços domésticos em residências no centro da cidade. Ele se traveste de 

baiana há 15 anos, desde que foi chamado pela primeira vez por Ednaldo, que o viu sambar em 

um evento de maracatu na cidade. Sua desenvoltura e sua relação de amizade com os outros 

integrantes do grupo, permitiram que ele iniciasse seu percurso cênico, travestido de baiana do 

maracatu de Nazaré da Mata. 

Segundo ele, é praticante da jurema, seguindo todos os preceitos e rituais. Minha 

primeira conversa com Diassis foi mediada por Ednaldo, que já o conhecia e sempre foi parceiro 

de Ednaldo na organização do Maracatu Leão Nazareno. Depois do primeiro contato, encontrei-

me mais vezes com Diassis em Nazaré da Mata e conheci muitos homens que brincam de baiana 

por seu intermédio. Quem o encontra pela primeira vez sempre o ouve dizer: “Eu sou uma 

condessa de campo coroado no balé”. Além disso, ele destaca que “antes de ir para a rua, a 

gente tem que se calçar”, ou seja, participar de rituais na jurema para fechar, defender o corpo, 

proteger-se. 

Diassis afirma que o modelo e as cores do vestido que utiliza para se travestir de baiana 

muda anualmente, de acordo com o pedido de sua mestra, ou seja, a entidade espiritual que o 

acompanha nos rituais de jurema. Segundo ele, é essa entidade que determina as cores da 

indumentária que irá se apresentar no maracatu. Para ele, “é um momento muito bonito e minha 

mestra não deixa que eu faça de qualquer jeito, né? Tenho que fazer o vestido do jeito dela pra 

que ela não fique irritada. Já aconteceu dela rasgar o vestido todinho, quando baixou em mim... 

ela olhou o vestido e disse: ‘-eu não visto isso não, ele vai ter que obedecer o que eu quero’”. 



204 

 

 
Foto 33 – Diassis vestido de baiana no Maracatu Estrela da Tarde 

Fonte: Acervo do Autor/2014 
 

Isto enfatiza a preocupação de alguns desses homens (homossexuais) em relacionar a 

seu personagem e performances aos cultos de matriz africana. No entanto, pode-se destacar que 

Diassis é uma figura bastante procurada por algumas pessoas da cidade para consultar os 

espíritos da jurema. Ele me convidou para conhecer o seu quarto, onde se encontrava seu peji110 

de jurema. Lá, ele mantém disposto numa mesinha de cabeceira uma imagem de Santa Barbara, 

que representa para ele a Orixá Oiá; uma imagem de Seu Zé Pelintra e outra de uma pomba-

gira, que ele chama de Mestra Luziara. Todas as imagens estão rodeadas de colares coloridos e 

iluminadas por uma vela de 7 dias. Ele diz que todos os seus pedidos, angustias e 

agradecimentos são direcionados a este espaço, conservado com muito zelo. Permanecendo 

neste local, ele relatou um pouco sobre a importância desses rituais para o maracatu e de sua 

relação com o folguedo.  

                                                           
110 Peji ou congá é o altar, onde são colocadas as imagens de santos (sincretismo religioso) e fica na sala 
principal onde são realizadas as cerimônias públicas (Ver Salles, 2010). No Brasil é muito comum encontrar 
nas casas das pessoas algum tipo de peji ou altar com santos católicos e nas residências de praticantes da 
jurema e/ou do catimbó é possível encontrar, além dos santos católicos, imagens de entidades da umbanda e 
do candomblé, onde se faz oferendas em rituais privados. 



205 

 

Para Diassis, é através das suas performances como baiana de maracatu, que realiza os 

desejos das suas entidades e se diverte. De acordo com ele, meses antes do Carnaval, entra em 

transe mediúnico para que sua mestra repasse aos parentes ou ao presidente do maracatu as 

orientações para confeccionar a indumentária que ele irá se apresentar no brinquedo. Percebi 

que Diassis possui uma ligação bastante estreita com esses rituais, que se repetem anualmente. 

Além disso, ele não esconde sua homossexualidade, que lhe situa numa posição ainda 

controversa dentro e fora do folguedo, pois a sua orientação sexual em Nazaré da Mata possui 

as mesmas representações presentes na Região Metropolitana do Recife (A. Silva, 2008). 

Retomarei neste trabalho um pouco dessas experiências de Diassis. 

Paulete (Paulo), 35 anos, solteiro, não concluiu o ensino fundamental – abandonou a 

educação formal no 5º. ano -, mora sozinho no bairro de Sertãozinho em Nazaré da Mata. 

Paulete trabalha como auxiliar de limpeza no abatedouro do município. Meu primeiro contato 

com ele foi intermediado por Diassis, que me levou até o seu local de trabalho para 

conversarmos um pouco com ele. Entre vísceras e pedaços dos animais que são preparados para 

distribuição de carne na região, Paulete me diz que brinca no maracatu de Nazaré da Mata 

travestido de baiana há 16 anos, mas que pretende parar quando completar vinte anos; pois 

sente-se cansado, “brincar no maracatu não é fácil, as pessoas veem a gente vestida de baiana 

não pensa o que foi que a gente sofreu pra chegar aqui, né, tem muita coisa pra organizar, não 

é só o vestido, até, porque tem as viagens que a gente faz pra outros lugares, isto cansa muito, 

visse!”  

Na adolescência quando se percebeu homossexual, rompeu logo com sua família 

nuclear e foi trabalhar para conseguir manter sua autonomia. No período carnavalesco sempre 

estava nas sambadas e nas apresentações de maracatu, que lhe serviam como entretenimento. 

Estando sempre entre as mulheres do maracatu, aproximou-se das baianas, cordão do qual se 

identifica e brinca até hoje. Além disso, para Paulete, a homossexualidade impulsionou seu 

desejo de se tornar baiana do maracatu. Como Diassis, Paulete é bastante conhecido, como ele 

diz, pela sua “fechação”. 

Seu contato com o maracatu rural aconteceu quando era adolescente e sempre gostava 

de ir às sambadas e apresentações. “Eu achava bonito demais as mulheres naquela época 

brincando de baiana, queria muito e pensava: ‘- Um dia eu brinco de baiana’, sinto muita 

felicidade quando desfilo de baiana no Maracatu Estrela da Tarde”. Depois que o mestre do 

maracatu Cambinda Brasileira chamou Paulete para participar como auxiliar do maracatu, ele 



206 

 

diz que foi a oportunidade que precisava para entender melhor a brincadeira e poder participar 

mais do maracatu. 

O primeiro maracatu que ele brincou travestido de baiana foi o Estrela Brilhante. 

Paulete afirma ter sentido uma emoção muito forte, pois naquele momento estava realizando o 

seu desejo de se vestir de baiana para sambar no maracatu. “Senti o coração na boca, parecia 

que ia cair no chão com as pernas tremendo, mas ai minha mãe Iansã tomou conta de mim e 

brinquei todos os dias de Carnaval”. 

 
Foto 34 – Paulete vestido de baiana no Maracatu Estrela da Tarde 

Fonte: Acervo do Autor/2014 

Sobre sua montagem, Paulete afirma que recebe ajuda financeira do maracatu, mas 

toda a confecção e preparação fica sob sua responsabilidade, pois anualmente ele faz 

homenagens às entidades espirituais que lhe acompanham. Isto demonstra sua relação com os 

rituais de matriz africana, onde, segundo ele, o maracatu ganha força para brincar os dias do 

Carnaval. Além disso, Paulete afirma não fazer o ritual do calço, praticado por alguns brincantes 

para pedir proteção espiritual para os dias de Carnaval, pois acredita na proteção da entidades 

espirituais que homenageia. Todavia, ele diz que muitas pessoas (brincantes) lhe procura para 



207 

 

fazer o calço em seu pequeno peji de jurema. Conheci este espaço e ele me remeteu ao peji que 

jurema que encontrei no quarto de Diassis, pois possuía a mesma configuração daquele. 

  Tarcísio111 (Tatá), 25 anos, foi outro importante brincante-baiana, que contribuiu com 

seus relatos para compreender os diferentes aspectos subjetivos de sua relação com o maracatu 

e com o personagem que performatiza. Ele é solteiro, reside com sua mãe, irmãos e sobrinhos 

no bairro de Loteamento CELPE. É concluinte do ensino médio e trabalha como embalador 

num abatedouro de aves em Nazaré da Mata, recebendo um salário mínimo por este trabalho. 

 
Foto 35 – Tatá vestida de Dama do Paço do Maracatu Estrela Dourada (destacada) 

Fonte: Ricardo B. Labastier/JC Imagem/2015 
 

Tarcísio brinca no maracatu rural travestido de baiana há 11 anos. No Maracatu Estrela 

Dourada, de Buenos Aires, Tatá foi baiana; mas Nenem Modesto, o dono do maracatu, a 

chamou para apresentar-se como Dama do Paço. Este posto no maracatu rural cumpre uma 

obrigação mais delicada, mágica, onde o corpo deve ser considerado limpo para que esteja apto 

à segurar a calunga. Embora, Tarcísio atualmente não se apresente num grupo de maracatu de 

Nazaré da Mata seu depoimento foi importante, pois sua experiência como baiana do folguedo 

o tornou uma pessoa requisitada por vários grupos tanto dentro como fora do município de 

Nazaré da Mata. Segundo ele, já brincou em muitos maracatus de Nazaré da Mata, mas por 

questões pessoais preferiu ficar no Estrela Dourada.     

                                                           
111 As pessoas da cidade tratam Tarcísio como Tatá, que segundo ele, é um apelido de infância. 



208 

 

Quando questionado sobre a religião que pratica, ele responde que é católico, mas que 

já participou durante cinco anos dos rituais do candomblé. De acordo com Tarcísio seu 

afastamento desses rituais se deu por motivos pessoais: “- Eu não aguentava mais as intrigas e 

as confusões por causa de espíritos, né, acho isso ruim. Às vezes saia do terreiro passando mal... 

ai eu disse pra mim mesma: ‘- não quero passar mais por isso’, e sai, até hoje”. Ele acrescenta 

também que percebeu que no maracatu há pessoas que se dedicam aos rituais católicos e ao 

candomblé. Isto, é interpretado por ele, como uma maneira de manter as tradições religiosas 

existente na zona da mata desde o domínio político e social dos senhores de engenho, que os 

escravos adaptaram para sua vida cotidiana.  

Todavia, com a sua participação no Maracatu Estrela Dourado no posto de Dama do 

Paço, ele teve que frequentar novamente os rituais de candomblé como requisito, pois este 

personagem do maracatu rural carrega a calunga, que representa e reúne a força espiritual 

necessária para proteger o grupo. Por este motivo, ele precisou seguir os rituais de preparação 

do brinquedo que antecede o período carnavalesco, com o objetivo de evocar as entidades e 

energias espirituais. 

Além de Diassis, Paulete e Tatá, conversei com outros atores que se travestem de 

baiana em maracatus de outros municípios da Zona da Mata Norte de Pernambuco. Conheci 

estes no encontro de maracatus em Nazaré da Mata, no ano de 2013. Por meio de conversas 

informais, percebi que seus relatos traziam pistas importantes para pensar vários aspectos que 

envolvem a travestilidade dos homossexuais em baianas do maracatu de Nazaré da Mata. Aqui, 

destaco como significativo as experiências desses brincantes no maracatu rural, que estão 

entrelaçadas as subjetividades recorrentes no contexto das práticas sociais (Ver Ortner, 2005). 

Assim, apresento Jonata Felipe (Marceli), 29 anos, brinca travestido de baiana há 15 

anos e, atualmente, apresenta-se com o Maracatu Carneiro Manso, do município de Glória do 

Goitá. Segundo ele, seu contato com o maracatu rural se iniciou quando era adolescente, quando 

ia observar as sambadas, pois “era a nossa única diversão naquela época”. Depois disso, 

envolveu-se com o folguedo e, ao ser chamado pelo presidente do Carneiro Manso para se 

apresentar como baiana gostou logo da ideia. Sendo reconhecido como homossexual, Marceli 

não sentiu nenhuma rejeição por parte do grupo, que o acolheu sem problemas no cordão das 

baianas. Além disso, para Marceli sua participação nos cultos do candomblé, representa um 

momento importante de ligação com o maracatu. Ele afirma que estes rituais exercem um 

importante papel na sua atuação no folguedo, pois “a baiana sempre está envolvida neste mundo 



209 

 

mágico do maracatu, né?”. Marceli diz que sua condição o deixa muito à vontade para contribuir 

com as vestimentas que serão confeccionadas para as baianas. Ele diz: “- Eu ajudo muito a fazer 

as roupas das baianas... Eu desenho às vezes, quando me pedem...os vestidos. Eles estão aqui 

[apontando para a cabeça]. Eles ficam muito bonitos”. 

Em seguida, destaco a figura de Paulo José (Paulinha). Com 35 aos, traveste-se de 

baiana no maracatu rural há 18 anos. Atualmente, brincando no Maracatu Beija-Flor de Aliança, 

Paulinha diz que para participar no maracatu tinha que ser de baiana, pois se considera 

possuidor de uma feminilidade que o afasta de outros personagens, considerados por ele como 

“duro” demais. Ele complementa dizendo: 

Eu amo me vestir de baiana, eu capricho mesmo, sou eu mesma que me maquio e 
arrumo meus cabelos, capricho mesmo. E quando o presidente deixa eu risco no papel 
o que eu vou vestir... as pessoas diz que só pode ser coisa de espírito, mas fica do meu 
gosto... Às vezes eu preparo também o que vou vestir e tem gente do maracatu que 
me pede também pra fazer os vestidos delas... Eu gosto!  

Os rituais da jurema fazem parte do dia-a-dia de Paulinha. Para ele, esses rituais lhe 

protegem contra “demandas” negativas que circulam nos lugares onde o Maracatu Beija-Flor 

se apresenta: “- Tem muita gente com o olho grande e quando ver a gente bonita, quer jogar 

coisa ruim, pensamento ruim na gente, por isso, é importante ficar protegida com o calço que a 

gente faz antes do Carnaval”. 

Há ainda homens que se travestem de baianas, porém não se identificam como 

homossexuais. Estes homens fazem questão de deixar claro em seus discursos que não possuem 

orientação sexual homossexual: 

Sou homem, sou casado e tenho um filho, mas gosto de sair de baiana, porque meu 
pai sempre saiu assim e num foi frango...pra mim é brincadeira... em Recife não tem 
homens que brinca de mulher no Carnaval?! Isso é minha forma de brincar de mulher, 
mas aqui na minha terra. Brinco de baiana há três anos no Maracatu Água de Ouro e 
trabalho numa fábrica de tijolo. Sempre gostei do colorido das baianas...mas depois 
que os gays entraram na brincadeira, o povo pensa que a gente também é, mesmo 
assim gosto de estar lá. (Depoimento de Pedro, 39 anos). 

Percebo que estes atores destacam sempre seu encanto inicial pelo cordão das baianas 

e a herança familiar como sendo um fator importante para sua inserção nos grupos de maracatu. 

É a partir deste contexto, que outros aspectos em seus depoimentos ganham destaque, 

mostrando a importância que este personagem tem na vida desses sujeitos. Penso que isto é um 

reflexo das práticas sociais, evidenciadas pelas suas relações com a orientação sexual. Portanto, 

na tentativa de tornar estes fatores mais visíveis, busco apresentar a seguir alguns dos elementos 



210 

 

que estes atores destacaram como principal motivação para sua participação no cordão das 

baianas. 

4.2.1.1 O que motiva sua participação?  

Foi acompanhando os brincantes em suas preparações e apresentações como baianas, 

que conversamos sobre a inserção desses no folguedo, possibilitando pensar sobre o que 

motivou sua participação como baiana. Além disso, os mestres e presidentes dos maracatus de 

Nazaré da Mata também possuem um discurso interessante sobre a participação de homens 

(homossexuais) no folguedo. Diante disso, apresento nesta parte do trabalho alguns desses 

depoimentos, que exemplificam a maneira de pensar sobre a inserção e participação dos 

homossexuais no maracatu rural.  

Inicialmente, os homens-baianas relatam que a motivação para participarem dos 

maracatus foi um pedido pessoal desses para os presidentes dos grupos. No entanto, alguns 

aspectos se destacam e evidenciam pistas importantes para pensar a participação como um 

processo elaborado pela prática social dos brincantes, que fundamentam a composição do 

maracatu rural no contexto atual. Como alerta Joan Scott (1998, p. 302), a experiência está 

condicionada aos sistemas ideológicos, que organizam e posicionam os sujeitos para atuarem 

no mundo. Dessa forma, penso que os fatores condicionantes da participação dos sujeitos em 

uma manifestação popular como o maracatu rural está sempre relacionada as experiências dos 

brincantes no cotidiano e também com as posições de gênero, que os colocam no campo das 

relações sociais com base em sua orientação sexual. 

Os aspectos determinantes na escolha dos homens-baianas por parte dos 

organizadores, constituíram um foco nas minhas observações. Ao serem questionados sobre os 

motivos que condicionaram a indicação, o convite e a aceitação de homossexuais para 

participarem do maracatu, os mestres e presidentes dos maracatus que conversei destacam três 

importantes fatores determinantes na escolha dos homossexuais para participarem do maracatu.  

O primeiro é uma questão bastante controversa, e ainda precisa ser melhor discutida 

no âmbito dos estudos sobre o maracatu rural, que representa a presença da homossexualidade 

no folguedo como um elemento desarticulador do perigo, que os períodos menstruais podem 

ocasionar no grupo. Ouvi em minha inserção no campo, muitos brincantes desse folguedo 

afirmarem que o homossexual tira o perigo de que o brinquedo se desmantele por causa do 

descuido das mulheres. No entanto, outra questão se coloca neste contexto: já que os 



211 

 

homossexuais também possuem a prática sexual como um implicador perigoso para os grupos, 

como contê-los em seus desejos já que devem estar limpos para se apresentarem? 

Para o mestre Antônio, os homossexuais são mais fáceis de controlar, pois sendo do 

sexo masculino, é possível perceber às nuances da sexualidade que precisam ser contidas para 

não prejudicar o grupo. Esta estratégia de controle não foi bem explicada nem pelo mestre 

Antônio nem por aqueles que mantive contato ao longo do meu campo, mas penso que a 

identificação com o sexo masculino dos homens, que organizam o brinquedo, com os aqueles 

que se travestem de baiana, habilita-os na identificação e controle, do que Ednaldo chama de 

“brincante no cio”. Isto se refere àqueles homens ou homossexuais, que buscam satisfazer suas 

necessidades sexuais e, por isso, precisam ser contidos em seus desejos para também não 

desmantelar o brinquedo.  

Além disso, há uma imposição rígida de normas dentro dos grupos, que utilizando de 

um controle discursivo, buscam coibir qualquer desvio desses homossexuais para práticas 

sexuais durante o período carnavalesco. Os grupos posicionam as mulheres e os homens 

travestidos de baianas numa categoria de controle dos comportamentos, que se torna 

compreensível mediante a posição tradicional desse personagem no folguedo. Aqui parece 

sensato evocar Butler (2008, p. 64), que, ao afirmar que uma lei repressiva ou subordinadora 

quase sempre se baseia no histórico de como eram as coisas antes, evidencia um controle 

baseado em experiências, na maioria das vezes, desastrosas para o sujeito, para o grupo ou para 

os outros, podendo representar um alerta para que o fato não ocorra novamente. 

Este controle dos homossexuais, que participam dos grupos, é reificado pelos diversos 

elementos discursos utilizados para posicionar os homossexuais em espaços controlados. As 

palavras como “viadinho”, “frango” e “bicha” são termos de conotação pejorativa bastante 

usados no mundo social, e dentro do folguedo é também uma forma de poder e controle. Percebi 

também que em muitos contextos, o termo “baiana” é usado com o mesmo sentido e, é sempre 

direcionado aos homossexuais que não escondem sua orientação sexual afeminada.    

O segundo fator determinante na escolha de homossexuais para participação no cordão 

das baianas citado pelos presidentes de maracatus, refere-se à articulação que estes possuem 

com rituais de jurema representam uma proteção espiritual para o brinquedo. Anteriormente, 

quando apresentei as baianas que conheci em meu campo, mostrei como os rituais mágicos 

estavam presentes em suas práticas cotidianas, relacionando-os a composição das baianas que 

performatizam. Já mostrei também que as mulheres desempenham um importante papel na 



212 

 

elaboração dos rituais de jurema e como essas mulheres acionam esta posição para ampliar sua 

atuação sobre diferentes dimensões da vida social, além daquela já delimitada dentro do 

folguedo. Neste contexto, os homossexuais se inserem no campo dos rituais de jurema com 

uma possibilidade também de ocupar um lugar nas relações sociais, por meio de qualidades já 

referenciadas nas mulheres.  

Segundo Marco, o presidente do Maracatu Estrela da Tarde, os homossexuais estão 

mais ligados aos cultos da jurema, pois “eles possuem uma sensibilidade que a gente não 

tem...eu acho que isto é muito importante para o trabalho dar certo, por isso, quis colocar todos 

os gays que gostam de maracatu, mas que respeitam o brinquedo e as tradições da jurema”. 

Por fim, o terceiro fator que se destacou no depoimento de Ednaldo e em outras falas 

que ouvi de brincantes e mestres do maracatu foi a dedicação e organização dos homossexuais-

baianas como importante para o colorido do grupo nos dias de Carnaval. Segundo Ednaldo, os 

homossexuais estão presentes hoje nos maracatus rurais de Nazaré da Mata por duas razões. A 

primeira, porque “eles são assim... gostam de se vestir de mulher e o maracatu permite isso, já 

que no dia-a-dia é muito difícil, porque as pessoas abusam com eles, chamando eles de 

viadinhos...”. A outra razão se refere a sua dedicação em preparar os modelos de vestidos que 

serão utilizados durante o período carnavalesco por todas as baianas. Muitos homossexuais, 

segundo o mestre Barachinha, dedicam-se em preparar os desenhos dos vestidos, costurar e 

decorar tudo. Isto “deixa as baianas mais alegres”, diz o referido mestre. 

Em minhas observações, percebi que os homossexuais sempre estão disponíveis para 

organizar as indumentárias das baianas. Para isto, eles movimentam os brincantes desse cordão 

do maracatu na aplicação de todos os detalhes, previamente planejados. Em contrapartida, ouvi 

de Diassis e de Paulete, que preferem confeccionar seus vestidos e acompanhar todo o processo, 

desde as primeiras costuras até os bordados, elaborados e costurados à mão por eles. Eles dizem 

que com isto buscam tornar-se mais “fechativos”, destacando sua baiana de outras. Quero 

destacar aqui, que esta atitude é algo isolado, pois na maioria dos maracatus que observei há 

uma padronização do estilo e do tipo de vestido que serão utilizados pelas baianas. 

No decurso da pesquisa de campo, observei o uso constante da expressão “Ser 

fechativa”. “Ser fechativa” é uma categoria nativa, que se refere a qualidade da transformação 

que o ator dá ao personagem por meio dos atributos necessários a personificação e 

performatização. Esta expressão é um indicativo de interações homossexuais e refere-se à 



213 

 

exibição pública dos atributos homossexuais, tornando as características corporais e 

performáticas do personagem que encenado, um elemento de acionamento da fechação. 

Dando continuidade aos aspectos que se destacaram na escolha dos homossexuais para 

performatização das baianas, sugiro acompanhar o que me disse Tarcisio sobre o que lhe 

motivou a participar do maracatu rural travestido de baiana, quando conversamos em um dos 

meus encontros com ele na praça central da cidade. 

Eu escuto muitos xingamentos porque sou assim... mas não me preocupo não... porque 
no Carnaval o homem não pode se vestir de mulher, porque eu também não posso 
fechar, né? Por isso não fico triste não, visse? Eu vou e coloco minha saia pra rodar. 
Às vezes escuto os homens dizerem viadinho, frango, puto sai dai... às vezes penso 
nisso, mas logo logo volto pra minha dama. Por isso, que me escolhem todo ano pra 
brincar de baiana, não fico preocupado com as pessoas faço meu trabalho, ganho meus 
trocados e pronto. Um mestre outro dia me disse: “- Tatá você não responde esse povo 
dizendo coisa com você?” Eu respondi que não... e por isso que todos gostam de 
mim... não falto com respeito a ninguém por isso... deixo... sou tranquilo, sou 
resolvido.  
 

Além disso, Tarcísio (Tatá) complementa sua fala afirmando que os donos de maracatu 

gostam de homossexual fechativa só na hora de apresentar sua baiana. “A gente ainda é muito 

discriminada se fica fechando na rua ou nas esquinas”. Este depoimento de Tarcísio evidencia 

que o folguedo ao inserir o homossexual passou a monitorar o comportamento dos mesmos, 

por meio de estratégias do controle social, que se rompe no ritual para ser restaurado novamente 

(Turner, 2008). Por isso, percebo que o autocontrole de gestos e palavras por parte dos 

homossexuais fora das apresentações se constitui um fator importante na escolha desses homens 

que se travestem de mulher e são de interesse de muitos que buscam manter a tradicionalidade 

por meio do controle dos sujeitos. 

Penso que o pertencimento religioso é um fator importante para legitimar os homens-

baianas dentro do maracatu. Por isso, talvez o preconceito cotidiano pode ser posto em 

suspensão de forma que os homossexuais são permitidos no maracatu. Resta saber se a presença 

deles pode implicar em desigualdade com as mulheres, que ocupam posição de protetoras 

espirituais do grupo por meio dos rituais da jurema sagrada. Por fim, ao externarem a 

sensualidade, os homossexuais podem reforçar o recato das mulheres que brincam neste 

personagem, estendendo-se ao cotidiano. 

Com base nos aspectos elencados anteriormente pelos meus interlocutores, como 

sendo definidores para sua participação no maracatu rural, acredito que o processo de 

preparação desses atores se inicia a partir do convite. No entanto, outros elementos se unem a 



214 

 

este para compor o personagem-baiana que se apresenta no Carnaval. Por isso, a seguir 

apresento também a montagem dos corpos das baianas como um dos elementos preparatórios 

do ator, que são destacados pelos sujeitos como um momento de cuidado corporal também 

associado ao cuidado da feminilidade que incorporam e encenam.  

4.2.2 A “bicha fecha”: a montagem das baianas no maracatu rural 

Assim como nas Catitas, a montagem das baianas possui um conjunto simbólico e 

ritualístico que deve ser respeitado pelos brincantes e se repete anualmente. Por meio desse 

processo, os homens que se travestem incorporam uma feminilidade pensada e compartilhada 

socialmente, pois a cultura é uma “teia de significados”, arramados coletivamente (Geertz, 

2008), que dão sentidos as relações sociais.  

A elaboração de um personagem é pensada com base em características que estão 

presentes na vida social, sendo as performances o meio pelo qual as práticas sociais são 

acionadas. Dessa forma, compreender os processos que levaram a montagem da baiana também 

representa um importante momento de reflexão acerca dos contextos sociais em que estes 

personagens são elaborados, mostrando as possibilidades que o gênero e a sexualidade 

permitem aos sujeitos em interação. Ao definir gênero, Strathern (2006) destaca como os 

artefatos colaboram na criação de imagens ou maneiras pelas quais as características masculinas 

e femininas são distinguidas, mostrando a capacidade inventiva do gênero. 

No entanto, outros aspectos são evidenciados quando confrontados com a realidade 

social da orientação homossexual dentro e fora do maracatu rural, já que o referido folguedo é 

ainda um espaço com forte dominação masculina, onde a homossexualidade ganha um sentido 

de feminilidade mais sedutora. Assim, as baianas encenadas por homossexuais no maracatu 

rural é uma forma de controlar a sedução das mulheres reais. Os homens bem como a dimensão 

masculina, que o folguedo encena é reforçada como englobante do feminino. Sendo assim, a 

orientação homossexual se conjuga com o gênero feminino como um alinhamento entre 

sexualidade e gênero. Sendo que o tipo de feminilidade performatizado por estes é o da sedução, 

situada no ponto mais negativo de feminilidade no Brasil, cujo polo mais positivo é a mulher 

recatada, de sexualidade controlada e ideal para o casamento e a maternidade. No contato com 

estes atores-baianas-homossexuais, percebi que atitudes discriminatórias ainda estão presentes, 

embora a inserção desses sujeitos no folguedo represente a possibilidade de visibilidade de sua 

sexualidade. Confirmando isto, Paulinha fala sobre o preconceito que os homossexuais ainda 

sofrem por parte de alguns grupos, quando desejam se travestir de baiana no maracatu rural: 



215 

 

Quando começa a apresentação eu me espalho, rodo minha saia é o luxo. Tem 
maracatu que tem preconceito com a gente, chama a gente de bicha e diz que baiana 
é coisa só pra mulher, mas tem maracatu que faz questão que a gente desfile...eu adoro 
ser baiana...fecho de cadeado [risos]. 
 

Já Diassis diz: 

“Se vestir de mulher mostra, que gosto de ser mulher, que gosto de bofes, mas nem 
por isso não devo ser a ‘louca’ dentro do brinquedo, pra não prejudicar a festa, né? 
Sigo direitinho os preceitos de preparação, as regras do maracatu, mas não gosto 
quando os donos dos maracatu fica me dizendo que tenho que assumir a mulher... eu 
não! Elas é quem devem me seguir pra ser mais felizes”.  

Este depoimento mostra que, o cordão das baianas é um espaço importante de reflexão 

dentro do maracatu, pois a inserção das mulheres e, posteriormente, dos homossexuais trouxe 

novos elementos que se somaram aos anteriores, permitindo refletir acerca das relações de 

gênero que operam fora e dentro do folguedo. 

 
Foto 36 – Diassis se vestindo de baiana 

Fonte: Ricardo B. Labastier/JC Imagem/2015 
 

A preparação dos homens que se travestem de baiana se inicia quando são convidados 

para participar do maracatu. Depois desse processo, estes começam a pensar nos vestidos e 

saias que irão usar nas apresentações do grupo. Desenham ou pedem para alguém desenhar as 

ideias rascunhadas dos detalhes, que deverão estar presentes em sua indumentária. Geralmente, 

estes esboços são constituídos por intuições ou sugestões de pessoas mais experientes, no caso 

daqueles que ainda são iniciantes no cordão das baianas, ou ainda, há casos como já foi citado 

anteriormente, em que os atores, praticantes da jurema e/ou candomblé, entram em transe e a 

entidade (feminina) orienta o tipo de vestido com que este ator deverá se apresentar no 

brinquedo. Tudo permitido e supervisionado pelos presidentes e/ou donos dos maracatus. 



216 

 

A confecção dos vestidos e saias das baianas são sempre uma atividade para as 

mulheres ou homossexuais costureiros, que sob orientação dos brincantes cortam, medem e 

bordam os vestidos. No entanto, há também aqueles brincantes que preferem confeccionar 

pessoalmente seus vestidos, permitindo alterações e acréscimos segundo a observação do 

desenvolvimento do conjunto produzido. Entre a designação dos presidentes e donos de 

maracatus de que esta é uma atividade para quem brinca de baiana, até o pedido dos próprios 

brincantes para serem responsáveis pela confecção da indumentária, percebo o 

compartilhamento de ambos os grupos (dos donos/presidentes e dos homens-atores) de uma 

concepção de gênero baseado nos atributos que pensam ser tipicamente femininos. 

“Não consigo imaginar um homem metendo a mão no meu vestido, dando pitaco no 

que devo fazer ou não, até porque isso é coisa pra gente fazer que quer se vestir de mulher, é 

coisa de mulher e não de homem”, diz Paulete. Percebo na fala dele um tom conservador que 

reproduz as normas designativas da posição de gênero. Isto reforça a ideia de J. Scott (1995, p. 

11) de que as relações de gênero são um elemento constitutivo da vida social e uma maneira 

primária de significar as relações de poder entre os sujeitos. Os homossexuais, ao não 

questionarem a feminilidade com a qual se identificam, concorrem para desigualdade de gênero 

no que se refere às relações entre homens e mulheres e no que se refere à hierarquia entre 

heterossexuais e homossexuais no sistema de sexualidade. Gayle Rubin (1989, p. 139) mostra 

como o sistema de julgamento sexual, hierarquiza a sexualidade objetivando determinar em que 

lado da linha um ato particular se enquadra. Isto demonstra como o gênero opera e promove 

uma desigualdade entre homens e mulheres. Aqui parece uma chave para pensar a intersecção 

entre gênero e sexualidade como operando de forma interligados, mas com possibilidades 

culturais distintas. 

Seguindo os rituais preparatórios ao longo do mês, os atores-baianas se dividem entre 

acompanhar/confeccionar seus vestidos, escolher os acessórios que irão compor a baiana e o 

trabalho cotidiano. Porém, Paulete diz passar os meses que antecedem o Carnaval pensando no 

que irá vestir e nos acessórios que irá usar, deixando para um mês antes a confecção de toda a 

indumentária, pois, segundo ele, seu trabalho no matadouro é muito difícil e cansativo não 

conseguindo conciliar com as horas de dedicação à preparação da sua baiana.  

Os acessórios são objetos importantes na montagem dos atores-baianas que convivi, 

pois para eles, isto esconde mais o corpo masculino, possibilitando chamar mais atenção do 

público. Para Tarcísio,  



217 

 

A baiana chama atenção, né, assim...chama atenção, é bonito, a baiana enfeitada com 
brinco, com colar, com pulseira e, principalmente, com maquiagem, pra esconder a 
barba... baiana de barba é feio. Vê mesmo... porque tem maracatu que chega aqui... 
meu Deus! ... faz até medo, as baianas sem brinco, sem nada, sem um batom, sem 
maquiagem, sem nada, e fica um negócio tão assim...murcho. Assim...quanto mais 
cores, feito a minha no momento, então assim... chama mais atenção, é mais bonito. 
É mais bonito, colares, brincos, pulseiras... 
 

Isto me remete a reflexão de J. Oliveira (2011, p. 08), sobre “a gestualidade, somada 

ao uso dos acessórios, é tida como fundamental no trânsito entre o masculino e o feminino”. 

Estes objetos que compõem a baiana são escolhidos com base naquilo que os brincantes 

identificam como mais “fechativo” e que está referenciado na vida social como mulher bonita 

e chamativa. É a partir desses elementos, para eles indispensáveis na composição das baianas, 

que há uma valorização de sua aparência e uma aproximação dos aspectos simbólicos que os 

ligam à categoria de mulher socialmente construída. Além disso, é importante destacar que as 

entidades que acompanham esses brincantes em rituais de matriz africana, também são as 

maiores motivadoras.  

Para Vencato (2005), o caráter fabricado da travestilidade é possibilitadora de um 

conjunto de arranjos corporais, que precisam ser exibidos durante a performance do sujeito 

travestido. Isto provoca a disputa de um território simbólico evidenciador de habilidades para 

se tornar aquilo que se deseja. Portanto, “ser fechativa” representa para o homem que se traveste 

um aspecto importante para sua performatividade, pois o coloca em um campo de disputa que 

o diferencia do comum, do idêntico, do rotineiro. 

Além disso, transformar-se em uma mulher por meio de artifícios da montagem 

representa um importante estágio de reconhecimento da sua posição feminina, no caso dos 

homossexuais. Digo isto, porque para os homens que se travestem de baiana, mas que não se 

reconhecem como homossexuais, este trânsito de masculino para feminino está circunscrito ao 

momento da apresentação. Por este motivo, apresentam-se, na maioria das vezes, sem 

maquiagem ou brincos que possam, segundo os meus interlocutores, “embelezar a baiana”.  

Isto vai na direção do depoimento de Tarcísio, quando cita os casos de grupos de 

baianas que se apresentam sem nenhum acessório e cosmético, que tornam o personagem mais 

feminino. Observando estes homens, percebi uma rejeição por qualquer artifício que 

corporifique uma feminilidade e que ofusque sua masculinidade. Estes homens buscam 

performatizar uma baiana com menos luxo. Para os homossexuais que conversei, isto é uma 

forma que eles encontraram para se tornar diferente daqueles que adotam o modelo feminino 



218 

 

de exuberância e elegância (como diz Tatá) como elementos de composição do personagem. 

“Eles deixam a sedução pra o gay”, disse Tarcísio. 

A partir disso, penso que esta travestilidade encenada por esses homens é acionada 

como elemento de acomodação de aspectos da tradicionalidade, evocado nos vários trabalhos 

de R. Benjamin (1982; 1989). Esta maneira de performatizar o feminino ganha um significado 

diferenciado, pois representa uma maneira de compor um personagem negando os atributos a 

que ele referência. Na história do Carnaval no Brasil, os homens se travestiram de mulher para 

debochar ou caricaturar o feminino (ver as Catitas), mas, no caso das baianas, estes homens se 

caracterizam por exteriorizar um corpo, que simbolicamente transita entre o gênero masculino 

e feminino, onde o vestido e saias da baiana representam um tipo de feminilidade contida 

também no maracatu.  

No que se refere aos homossexuais, sua identificação com o mundo feminino é 

refletida nas suas performances e, como foi mencionado anteriormente, na montagem da baiana. 

Isto produz uma travestilidade composta de significados contidos nas práticas sociais e 

evidenciados no momento em que estes homens se preparam para performatizar a baiana. 

Assim, a seguir busco mostrar os dois principais aspectos que identifico como sendo o sentido 

que estes homens dão ao feminino performatizado pelas baianas do maracatu rural.  

 
4.3 “Quer ver o que tem debaixo da saia?”: significando o feminino no folguedo 

A travestilidade presente no cordão das baianas possui um significado importante para 

compreender como a feminilidade é elaborada pelos homens que, percorrendo a contramão das 

normas e valores sociais estabelecidas para o mundo masculino, buscam performatizar um 

personagem do maracatu rural, exagerando em certa medida os atributos femininos e colocando 

em evidência seus desejos e orientação sexual. Este processo é denominado pelos 

homossexuais, que se travestem de baiana como “chamativo”, pois o objetivo aparente desses 

é demonstrar que são capazes de encenar a feminilidade. 

  Diante disso, performatizar uma feminilidade por meio de uma manifestação popular 

é uma oportunidade de resignificar o feminino, mas num contexto ainda relacionado às questões 

colocadas pelo gênero como um conjunto de relações sociais, baseadas em diferenças 

percebidas entre os sexos, e como sendo um modo básico de significar relações de poder (J. 

Scott, 1995). No maracatu rural este contexto se mostra bastante representativo, pois ao 



219 

 

observar a circularidade de homens travestidos no folguedo, a primeira impressão é que estes 

já superaram o preconceito e a discriminação de sua orientação sexual. 

Ao incorporar uma feminilidade que não está aqui nem ali, mas que se situa em todas 

as partes e ganha forma na composição das baianas do maracatu rural, os homens que se 

travestem buscam construir um sentido de feminilidade (mulher, como eles dizem), que se 

aproxima de valores sociais arraigados no cotidiano dos sujeitos. A partir disso, surgem sempre 

comportamentos discriminatórios no processo de sociabilidade desses homens. A repetição 

anual dessas performances garante a estes homens uma visibilidade, que os tornam elementos 

importantes na brincadeira, como também o centro de chacotas e gracejos, deixando evidentes 

sua sexualidade e transgressão das normas e valores sociais designativos de uma feminilidade 

como parte do mundo da mulher. 

O significado que os homens travestidos de baianas constroem em torno da 

feminilidade é sempre contextualizada nas suas relações com base nos elementos da 

estruturação da vida social (Giddens, 2009, capítulo 1). Por isso, penso que, é por meio da 

rotinização, que os sujeitos reificam a travestilidade no maracatu rural como parte de uma 

feminilidade compartilhada, porém de maneira a caracterizar a sexualidade e as relações de 

gênero como espaços de reprodução das hierarquias de gênero, rompendo com as expectativas 

de sexualidade como diz Rubin (1989). 

Ao tratar sobre a performance da baiana como instrumento evidenciador da 

sexualidade do sujeito, apresento as experiências dos meus interlocutores com a feminilidade e 

como eles representam sua travestilidade, mostrando como a baiana deve se apresentar no 

maracatu rural, os sentidos de vestir-se com muito luxo e o significado da presença do gay no 

cordão das baianas. Além disso, é importante destacar o que eles, os homossexuais que se 

travestem de mulher, falam a respeito da relação de sua orientação sexual com o cotidiano. Este 

se constitui um momento oportuno para que eles possam expressar a dinâmica de suas 

interações e o preconceito que ainda sofrem, mesmo sendo permitido sua inserção no maracatu 

rural. 

4.3.1 “Sendo bem chamativa” 

Durante as sambadas era comum escutar alguns expectadores questionando a 

sensualidade performatizada pelos homossexuais no cordão das baianas. Com saias improvidas 

com plástico, eles rodavam e sambavam seguindo as loas dos mestres. Enquanto isso, 



220 

 

continuavam os comentários que aqueles sujeitos deveriam ter vergonha, porque aquilo só 

poderia fazer rir e não embelezava o maracatu. Neste sentido, a beleza das baianas se contrapõe 

a feiura risível das Catitas. Nesta perspectiva, a performance feminina das baianas representa 

uma imagem da mulher sensual que se torna atraente por meio da beleza considerada feminina, 

acionada por diferentes recursos estéticos e corporais. No entanto, algumas pessoas ainda 

possuem uma visão do homem-baiana como um personagem próximo do exagero 

performatizado pela Catita. Transcrevo abaixo um diálogo entre um homossexual e uma mulher 

que estava presente na sambada do Maracatu Leão Tucano durante a sambada do mês de janeiro 

para ilustrar a visão de como indivíduos pensam sobre a presença de homossexuais entre as 

baianas do folguedo: 

Homossexual112: O que essa bicha tem de atraente? Nada! Não sei porque colocam 
eles aí... bicha tem que ficar organizando as roupas, fazendo maquiagem, tem que 
ficar por trás do show. Até porque vamos combinar que uma baiana não dá tesão 
nenhum, muito menos uma113 gay... 
Mulher: Bicha... deixa do teu despeito! A bicha quer apenas brincar e o maracatu tá 
pagando pra ela ficar ali. Ela tá ganhando o trocado dela. 
H: Veja... não é despeito não... é porque...sabe...enfeitam tanto essas roupas, mas 
continuam parecendo uma Catita. Isso é pra fazer rir [risos]. 
M: -  Nisso concordo com tu. Mas acho também que isso é bom pra elas se divertirem. 
H: -  Pode ser! Elas querem “fechar”, mas pra ser chamativa não precisa estar no 
maracatu. Tu não ver todo dia, esses frangos dando pinta por aí!  
 

Este episódio inicial se repetiu com outras pessoas em algumas das sambadas e 

apresentações de maracatu que participei ao longo do meu trabalho campo. A dúvida sobre o 

tipo de sensualidade e feminilidade que esses atores performatizam no folguedo é constante nos 

eventos do maracatu. Chamar a atenção para estes é algo possível no maracatu e no cotidiano. 

Como destacado anteriormente nas falas, isto opera por meio de uma gradação do controle, que 

organiza as relações sociais. Por isso, com quem esses brincantes se relacionam influencia na 

maneira como este controle opera para elaboração de visões diferentes acerca da 

performatização das baianas por homossexuais. 

Apontando numa direção contrária a esta, encontram-se os homossexuais que se 

travestem de baianas. Eles possuem opiniões contrárias e gostam de utilizar o espaço do 

maracatu rural para exibir uma feminilidade, que classificam como própria aos homossexuais 

que brincam no folguedo. Embora sinalizem para os diversos problemas de ordem relacional 

                                                           
112 Utilizo o termo homossexual aqui para designar o sujeito do diálogo, pois já havia sido apresentado ao mesmo 
que havia sinalizado a sua orientação sexual em conversas. Este homossexual é conhecido de Diassis, que em 
conversa, deixou clara sua orientação sexual marcada pelo gênero. 
113 O uso do artigo definido UMA é bastante utilizado pelo vocabulário homossexual para se referir ao gay 
afeminado. Portanto, aqui ele é empregado para designar os homossexuais afeminados que se travestem de baiana 
no maracatu rural. 



221 

 

que se envolvem, buscam no momento em que estão se apresentando mostrar o que foi gestado 

mentalmente ao longo do ano. A seguir me dedico a apresentar essas impressões, destacando 

aquelas que ganham um sentido importante para os homossexuais que convivi ao longo do meu 

trabalho de campo.  

No início de mais uma noite de sambada, Diassis disse-me em seu discurso que as 

baianas eram no início do maracatu uma “boneca de pano”, mal vestida, sem brilho. Ele 

enfatizou que era comum as mulheres usarem vestidos sem armações e até sem outras saias por 

baixo do vestido. Para ele, isto realmente não provocava nenhuma atração nos homens, até 

porque sempre deixaram as baianas sem brilho e alegria, que tanto os homens gostam de ver 

numa mulher. A primeira impressão, que desponta do discurso de Diassis, é de um homossexual 

que reforça valores presentes no mundo social, como uma maneira de endossar e reproduzir as 

estruturas de gênero. 

Exponho agora algumas cenas chamativas das baianas marcadas pelo deboche e 

exposição de seus trejeitos femininos. Marceli notando, que por onde passava no espaço de 

Lumiara Zumbi, chamava atenção buscou insinuar rodar a saia e olhando para alguns 

expectadores dizia: “- Quer ver o que tem debaixo da saia”, seguido de risos altos e estridentes. 

De repente, junta-se a Marceli outras baianas, que aproveitam para “fechar”, fazendo 

brincadeiras e rindo bastante. Colocando-me próximo a eles para participar da conversa, 

Marceli me diz: “- Olha pra esse povo querendo me “matar”, mas sou eu que faço a matação114 

por aqui”. Aí eu disse: “- As pessoas estão achando você bonita, o brilho da sua roupa está 

chamando atenção”. Como Marceli viu que sua posição naquele momento era de uma baiana 

do maracatu, que precisava aparecer para tornar o seu maracatu diferenciado de outros grupos, 

ela passou a performatizar alguns passos, chamando mais atenção.  

De repente, aproxima-se do nosso grupo, Francine baiana do maracatu Águia de Ouro, 

de Olinda, afirmando que hoje tinha saído de casa para ser chamativa, para brilhar. Aí eu 

perguntei se eles se conheciam de algum lugar. Marceli me disse: “- A gente não se conhece, 

mas como a gente precisa se unir para não ficar discriminada ainda mais, a gente só tem despeito 

com a outra na hora da apresentação...nessa hora a gente tem que ser mais fechativa do que a 

outra”. Transcrevo abaixo o diálogo entre Marceli e Francine, marcado pelo tom impositivo de 

                                                           
114 “Matar” e “Matação” são categorias nativas utilizadas para se referir a atitudes que diminui por gesto e palavras 
o comportamento de homossexuais ou outro sujeito que esteja em desacordo com as normas e valores sociais.   



222 

 

sua presença no folguedo e mostrando como se deve apresentar uma baiana do maracatu que 

quer “fechar”: 

Marceli: Ai, nega! É isso mesmo. A gente tem que ser fechativa! 
Francine: Pois é. Hoje sai de casa com esse espírito de mulher agarrado em mim. 
M: Tu fizesse o que hoje pra ficar mais fechativa? 
F: Ah, minha querida! Eu tinha que estar linda, né? Tu já visse que tem cada baiana 
por aí horrorosa. Aí eu botei meu vestido, amarrei bem na cintura e coloquei um batom 
bem forte, tipo puta. Como tu vê, coloquei as pulseiras e colares da minha mestra e 
arrumei meu cabelo. E tu? 
M: Eu fui bem básica. Não coloquei pulseiras porque elas ficam enganchando na 
minha roupa. Agora uma coisa que sempre faço pra ficar mais chamativa é colocar 
purpurina em tudo, na maquiagem, no chapéu, na roupa, no sapato, em tudo. Acho 
que fica mais enfeitada e quando o sol bate chama atenção de quem está olhando. 
F: Mas tu acha que baiana é só isso, é? [risos]. Baiana do maracatu, minha filha, tem 
que rodar perfeito, dançar com alegria pra o maracatu se apresentar bonito e animado. 
Com a gente chama a atenção dos homens pra gente também, que eu não tô morta! 
[risos] 
M:  É verdade! Eu passo oito dias arrumando meu vestido e depois da apresentação, 
quando chego em casa vou retocar alguma coisa que ficou faltando ou alguns enfeites 
que caiu. A baiana tem que fechar mesmo e eu fecho e jogo a chave [risos]. 
 

No dia seguinte quando estava em Nazaré da Mata para acompanhar o encontro de 

maracatus rurais da cidade pude acompanhar desde o período de chegada dos grupos até a 

dispersão dos mesmos, que estratégias corporais e verbais as baianas performatizadas por 

homossexuais utilizam na exibição não apenas da sua personagem, mas de sua condição sexual. 

E aí passo a descrever um pouco esses percursos. 

Nos Carnavais de 2012, 2013 e 2014, quando participei dos encontros de maracatus, 

organizados pela Prefeitura de Nazaré da Mata, concentrei minhas observações em três 

momentos significativos: a chegada dos grupos e concentração na avenida que leva-os ao palco 

principal; ao longo da apresentação do maracatu diante das autoridades e público que assistia 

aos grupos; e na dispersão. Cheguei à avenida principal da cidade bem cedo, onde ocorre a 

concentração e apresentação dos grupos, para acompanhar todos os preparativos e também para 

acompanhar a chegada de todos os grupos da cidade. Transitando entre os grupos encontrava 

pessoas que conheci nas sambadas, que logo me chamavam para conversar.  

Neste percurso muitos dos sujeitos que conversei eram baianas e estavam “se 

aquecendo” acompanhando a orquestra, fazendo rodopios com a saias. Dentre essas conversas, 

destaco a que tive com Paulete, que considero significativa para demonstrar como “ser 

chamativa” para a baiana (homossexual) representa a consolidação de sua posição dentro do 

maracatu, mesmo por meio de uma reafirmação dos valores e normas fundantes da relação 

social.  Aí conversando com Paulete, perguntei se ele não ficava cansado para a apresentação 



223 

 

depois de todos aqueles movimentos na concentração do grupo. Ele foi enfático em sua resposta 

e disse: 

Você acha que a gente faz porque precisa só aquecer, não... Pode perguntar. Muitos 
fazem isso para espantar o medo, o nervosismo, né? Agora tem muitos, que eu meu 
caso e daqueles que estão lá no Maracatu de Tracunhaém. Eles são do Estrela de 
Tracunhaém. A gente gosta de se mostrar. A apresentação do maracatu é rápida 
demais, por isso a gente aproveita, né, ali o aquecimento para mostrar um pouco da 
gente. Muitos ficam tirando gracinhas, assobiam, gritam: “-Viado!”, mas a gente não 
dá nem atenção. A gente quer se mostrar... mostrar que sou viado sim, e que a gente 
gosta de maracatu. 

 
O que Paulete acabava de dizer me fez recordar as diferentes vezes que ouvi 

provocações por parte dos homens moradores da cidade direcionados aos homossexuais, mas 

exibidos. Então, aproveitando a explicação de Paulete, questionei se essas provocações não 

podiam representar um problema para sua desenvoltura no folguedo e como os homossexuais 

administravam essas no sentido de manter a harmonia do grupo, já que um desentendimento 

poderia provocar brigas. Em sua opinião: 

Depende muito da cabeça de cada um, né, mas acho que quem não sabe deixar pra lá 
as tiradas dos machos, não brinca de baiana. Brincar de baiana pra viado é mostra o 
seu lado feminino, exibir a beleza do gay no maracatu. Os vestidos coloridos e bem 
rodados... aí... eu acho o máximo...E sinceramente...se eles ficam tirando a gente é 
porque a gente tá chamando atenção. Se por acaso a gente for ligar pra as brincadeira 
e insultos e começar uma briga antes da apresentação do maracatu, o dono chama a 
gente no lado e manda pra casa e ai...minha filha... mais nunca pra ela, viu! Nunca 
mais ela sai no maracatu, porque aqui é assim...um passa a informação por outro, aí 
você fica queimada. 

A ameaça de não poder brincar e “ser chamativa” é um equilibrador das tensões, 

embora tenha ouvido relatos no período que transitei no mundo das baianas gays que algumas 

das provocações chegam a deixá-los constrangidos. Isto sugere um autocontrole por parte 

desses. Transcrevo um diálogo que ouvi entre dois homossexuais travestidos de baianas, no 

meu percurso pela concentração do Encontro de Maracatus em 2014. Ele descreve bem o 

sentimento, que alguns brincantes de baianas, criam em relação às provocações e xingamentos 

de transeuntes e até de brincantes de outros grupos: 

Homossexual 1: - Tu viu o que aquele imbecil tava falando de mim? Me disse tudo 
que foi de palavra feia comigo. 
Homossexual 2: - Vi! Ridículo. Xinga ele também. Manda ele praquele lugar. Por 
isso que eu não fico calada. Eu mando ver.  
H. 1: - Mas tô num lugar diferente. Não é meu lugar. Fico com medo d’eles juntar a 
patota deles e vim atrás da gente no final.  
H. 2: - Oxi! Que nada! Deixa eles vir. A gente também tem os nossos.  
H. 1: - Tu é louca, mesmo. Ai a gente num brinca mais nunca, porque Seu Zé não vai 
deixar duas bichas provocando brigas no maracatu dele. Tu sabe? 
H. 2: - Sei, mas ninguém precisa saber. A gente chama no cantinho e mete o pau 
[risos]. 



224 

 

H. 1: - Não sei. Fico com medo, mas ao mesmo tempo com raiva porque não quero 
ser xingada, quero mostrar minha alegria no maracatu. 

 

O homossexual 1 mostra uma preocupação quanto aos seus sentimentos de medo e 

raiva diante dos insultos. Inclusive sempre sendo questionado pelo seu colega, que incentiva 

uma atitude mais agressiva como maneira de provocar um afastamento ou até sanar as 

provocações. No entanto, percebo que eles terminam por conter as tensões performantizando 

alguns passos das baianas antes de entrar em cena. Isto confirma a ideia de que os passos que 

encenam na concentração representam para esses sujeitos um momento de controle de tensões, 

canalizando sentimentos e sensações consideradas negativas para a brincadeira. Aqui é 

importante destacar que esse medo, assim como os insultos e provocações que venho citando, 

é entendido por Raoni Barbosa (2015, p. 242) como um instrumento disciplinador social e 

regras morais, que provocam o controle, os riscos de desvio e de quebra da normalidade no jogo 

interacional entre os sujeitos em um contexto social. Neste sentido, o receio de responder a 

qualquer provocação por meio de um comportamento contestador ou violento, ampliando o 

conflito, gera um medo expresso de brigas. Além disso, o regramento moral é ampliado para o 

entendimento de que o conflito poderá gerar um processo de exclusão do sujeito. 

A hora de se apresentar se aproxima. No palanque já se ouve o nome do maracatu que 

irá entrar em cena. Os homens que se travestem de baiana fazem as últimas poses para fotos 

tiradas por diferentes pessoas que circulam entre eles. Jornalista, familiares, estudiosos do 

maracatu entre outros se chocam na busca da melhor foto. Aproveitando, faço alguns registros 

que considero indicadores do desejo desses sujeitos em exibir seu prazer em se travestir de 

baianas.  

       
Foto 37 – Baianas posando para os fotógrafos em Nazaré da Mata/PE 

Fonte: Acervo do Autor/ 2013-2014 



225 

 

 
A orquestra começa a tocar, acompanhado pelas loas dos mestres que já estão em cima 

do palanque. O Lambaio entrou em cena e em seguida as baianas já agitam suas saias, 

acompanhadas pelos caboclos e a corte. Entre um rodar de saias e outro, as baianas juntas 

mostram o colorido de suas roupas num movimento simultâneo com os caboclos de lança, em 

performances rodopiadas. Os homossexuais fazem uma coreografia com as saias, que segundo 

seus relatos, é uma maneira de exibir suas habilidades como mulher, como baianas. Para 

Diassis, “o homem...o homem mesmo, não sabe rodar a saia como uma condessa” e, por isso, 

os homossexuais mostram sua desenvoltura como baiana, performatizando fortes rodopios ao 

mesmo tempo que movimenta a saias em diferentes direções do corpo. No entanto, as mulheres 

também são capazes de fazer os mesmos rodopios dos homens travestidos, porém os 

homossexuais-baianas se destacam por performatizarem o personagem com mais desenvoltura 

que as mulheres. 

 
Foto 38 – Performance de homens travestido de baiana no Maracatu Rural 

Fonte: Acervo do Autor/2013 
 

Alguns homens travestidos de baianas ganham destaque nos maracatus por 

produzirem-se com luxo. Essa é uma categoria que define a baiana mais chamativa e situa, 

segundo os homossexuais que conversei, aquela que é mais atraente aos olhos do público. 

Corroborando, Tatá revela que muitos homossexuais se apresentam para “fechar” na tentativa 

de se fazer sensual aos olhos dos homens do maracatu e do público. Sobre isso transcrevo sua 

fala, que confirma esta minha percepção: 

Toda bicha que fica fechando no maracatu tem um desejo...que os homens fiquem 
cobiçando ela...por isso tentam sempre ser melhor que as mulheres em tudo, por isso 
que ficam se pintando e ficando com mais brilho, pra se tornar melhor que as mulheres 
que saem de baianas. Ah! As bichas são ardilosas, você nem imagina. Fazem de tudo 
pra ficar com um boy. Já vi uma bicha vestida de baiana, dançando no maracatu e 
chamando o boy pra ficar com ela depois. Eles trocaram telefone e tudo... Imagina o 
que pode acontecer. 



226 

 

Portanto, “ser chamativa” enquanto categoria operativa das baianas encenadas pelos 

homossexuais possui um significado relacionado à maneira como elaboram uma feminilidade, 

que se localiza na categoria mulher socialmente construída. O recato da mulher é moralmente 

incentivado como forma de prestígio social, porém no caso da homossexualidade, parece que a 

exibição da feminilidade no corpo masculino é tida ora como uma transgressão, reprimida pelos 

mecanismos das provocações e insultos que tornam vergonhoso o comportamento afeminado 

no homem, bem como uma forma de controle dos corpos em nome de uma moral necessária 

para manter a ordem social no que se refere também às mulheres (Foucault, 2005). 

No ritual, pelo menos até certo ponto, a feminilidade expressa pelos homossexuais tem 

aceitação social, porém difere da forma como é percebida no cotidiano. Talvez isso ocorra 

porque a feminilidade expressa, concorde com o sistema de gênero. Desde que seja ritual, 

momentâneo ou concordante com gênero, que se liga operativamente à sexualidade para 

controle dos corpos, este momento de encenação, ainda assim, propicia um tipo de legitimidade 

a pessoa homossexual que atenua os efeitos das desigualdades. 

Assim, essa experiência do feminino vivido pelos homossexuais dentro do folguedo é 

uma extensão da vida social, formulada na interação cotidiana. A prática social possui uma 

dinâmica, que provoca transformações significativas no comportamento dos sujeitos. Além 

disso, a estrutura social se transforma numa força potencial a partir da rotinização desses 

sujeitos, provocando experiências de gênero e sexualidade por meio dos valores e normas 

consolidadas pela própria prática reprodutivista do esquema social dominante. É com base neste 

sentido, que o feminino vem ganhando novos sentidos, evidenciados também nos folguedos 

populares do Brasil. 

Para dar continuidade a essa discussão, escrevo em seguida sobre as experiências dos 

homossexuais brincantes de maracatu rural no campo da feminilidade e das relações amorosas. 

 

4.3.2 “As bichas fecham com os boys dessa cidade”: Experiências com o feminino fora do 

folguedo 

“As bichas fecham com os boys dessa cidade”, disse-me Diassis. É com um tom de 

deboche e exibicionismo que os homossexuais falam sobre suas trajetórias diárias. Eles 

geralmente ficam aguardando a oportunidade para disparar uma frase que os coloca em 

evidencia por meio da sexualidade. 

Um caso que ilustra bem essa questão deve ser mencionada aqui. Paulete estava indo 

para uma sambada no Engenho Cumbe para encontrar amigos e brincar um pouco quando foi 



227 

 

chamado por um rapaz para conversar. Este rapaz sugeriu desviarem o caminho para um lugar 

mais afastado, mais exatamente numa plantação de cana de açúcar que havia no sentido 

contrário ao Engenho Cumbe. Não se deixando envolver pelo chamado do rapaz, ele continuou 

seu percurso até a sambada. Naquela noite, ele recebeu mais três convites de rapazes que 

estavam circulando na festa para interações sexuais. Para Paulete estes convites são possíveis, 

porque ele deixa evidente sua orientação sexual no dia-a-dia e no maracatu rural seu lado 

feminino é apenas reafirmado, permitindo que outros homens se aproximem. Olhando pra mim 

ele me indaga: “- E ai... sou ou não sou fechativa?”. 

Em tese, é predominantemente esse pensamento movido pela exibição da orientação 

sexual que torna os homossexuais que convivi em Nazaré da Mata reconhecidos pela sua 

feminilidade possibilitadora de interação sexual. Sigo a interpretação de que esse 

comportamento reforça os valores sociais instituídos de que o homossexual se torna um objeto 

de prazer sexual na ausência ou em substituição a prostituta. Para pensar sobre a representação 

do homossexual nas relações sexuais esporádicas, reporto-me ao estudo de Richard Parker 

(1993) sobre as práticas eróticas que provocam excitação e desejo. Segundo o autor, destruindo 

as separações da vida diária nos fugazes momentos de desejo, prazer e paixão, o homossexual 

permite se apresentar como um elemento possibilitador de intercursos sexuais que ao mesmo 

tempo é visto como transgressor e clandestino (Parker, 1993, p. 203). Em outras palavras, as 

práticas homoeróticas na vida social dos meus interlocutores funcionam como resignificadoras 

de posições de gênero, que reafirmam os valores consolidados pela normal social. 

As possibilidades de intercursos sexuais com diferentes rapazes da cidade são 

elementos motivadores de performances exibicionistas da orientação sexual dos brincantes-

baianas. Alguns exemplos dados pelos interlocutores visavam mostrar que sua feminilidade fica 

mais visível, colocando-os em um jogo de possibilidades positivas e negativas. Eles enfatizam 

que “fechar” com um boy pode significar muitas vezes problemas, principalmente, se a bicha 

não souber guardar segredo da “foda” que tiveram. 

As práticas sexuais dos homossexuais, que convivi no campo, têm como parceiros 

principais, homens que gostam de fazer sexo com outros homens. Sobre isso, Marceli relatou 

algo bastante significativo no jogo sexual que vive no cotidiano e que percebi em outros 

homossexuais. Para ele é muito difícil uma bicha querer transar com um gay. Transcrevo a 

seguir o que ele diz sobre isso em conversas durante o momento em que esperava para se 

apresentar no espaço Ilumiara Zumbi: 



228 

 

Assim...as bichas não gostam de transar com uma gay, ainda mais se elas é quase 
traveca. A gente gosta de homem com cara de macho e jeito de macho. Não sei 
explicar...é uma coisa que vem de dentro. A gente se atraia por esses boys delicias. 
Quando eles querem, quando eles desejam ficar comigo, aí é que dá mais tesão. Não 
gosto de saber que o boy é feminino como eu e nem que ele goste da mesma fruta. 
Ah! Boys que gosta de ser comido também não tem vez comigo. Tenho amigas que 
gostam de comer o boy, mas comigo não! [risos]. Menino...quando a gente pega um 
boy, né, a gente fecha de cadeado com ele... faz tudo que eles gostam. 

 
Outro aspecto importante é que esses homens são casados e, segundo o meu 

companheiro de viagem, muitos gostam de comentar seus prazeres e aventuras sexuais com 

outros homens amigos mais próximos. Parker (1993, p. 203) alerta que a sexualidade é definida 

“através da diferenciação, distinção e hierarquia, onde o erótico subverte a ordem. Destruindo 

as separações da vida diária nos fugazes momentos de desejo, prazer e paixão, o erótico oferece 

uma alternativa anárquica à ordem estabelecida do universo sexual”. Ao estabelecer uma 

relação erótica clandestina com outros homens, vivem um prazer efêmero, mas com um 

significado importante para institucionalização de sua masculinidade perante outros homens. 

Pensando na maneira como estes sujeitos categorizam essas relações com outros homens, 

percebo a existência de diferentes termos, já recorrentes em grupos urbanos115, que nomeiam e 

até classificam os sujeitos numa tentativa de justificar sua não-homossexualidade. 

Descobrindo mais sobre as interações sexuais dos homossexuais brincantes de 

maracatu, sigo a interpretação de que os homens que os procuram, buscam um prazer sexual 

explicado por muitos daqueles que conversei como próprio dos homossexuais e não encontrado 

nas mulheres. As práticas e posições sexuais são os aspectos mais citados por eles. Marceli diz 

que os homens casados, noivos e comprometidos com namoradas procuram muito as bichas 

para satisfazer aquilo que não tem com as mulheres. “Mas para que eles goste da gente tem que 

ser feminino. Esses boys que procura a gente não gosta de homens, porque eles dizem que os 

homens que são macho demais vai querer comer eles depois”. Ai, aproveitando o Marceli disse, 

perguntei como então ele entendia os homens que queriam ser comidos por homossexuais. 

Esses últimos também são homens. Marceli me deu uma resposta que se aproxima da ideia que 

é socialmente compartilhado: “- Eles gostam de ser comidos por bichas, porque elas são 

femininas também...é uma tara deles...alguns homens que conheço que curtem gay já me 

disseram que queriam ser passivo pra a mulher, mas elas não tem pau, então...”. Pollak (1987, 

p. 56) afirma que, “a natureza homossexual continha traços femininos, o que se manifesta na 

atração que os homossexuais sentem pelos homens viris”. 

                                                           
115 Ver Parker (2002) e Rios (2004) sobre a homossexualidade em espaços urbanos do Rio de Janeiro. 



229 

 

Penso essas experiências representando um ponto importante em que a feminilidade 

expressa pela orientação sexual reforça a ideia das relações de gênero e de sexualidade como 

duas dimensões da vida social que se complementam, constituindo as subjetividades dos 

sujeitos. Como afirma Ortner (2005, p. 34), a subjetividade é um conjunto complexo de 

sentimentos e temores elaborados pela cultura para dar sentido as relações. Isto parece retomar 

o conceito de cultura de Geertz (2008, capítulo 1) compreendida como um conjunto de símbolos 

e significados, que representam um mundo e, às vezes, ajustam os sujeitos a representação desse 

mundo.  

Diante disso, é importante destacar um pouco das experiências que vivi ao longo do 

trabalho de campo, em que foi surgindo alguns elementos narrativos116 importantes, que 

acredito serem significativos para pensar mais sobre esse tema. A seguir destaco um fato que 

ocorreu durante um dos momentos em que estava no campo coletando informações de Tarcísio.    

Estava a caminho do encontro com Tatá, quando fui chamado por Luiz, um rapaz que 

no Carnaval brincava nos maracatus de Nazaré da Mata vestido de caboclo de lança. Sentado 

no banco de uma pequena praça no centro da cidade, ele me perguntou se eu estava conversando 

com os “frangos” do maracatu. Disse a ele que os conhecia e gostava muito de saber sobre as 

baianas que eles performatizam no Carnaval. Aí ele disparou e disse: “- Se você se juntar demais 

com ele, você será igual, ou eles vai querer ‘comer’ você”. O alerta de Luiz se reflete na maneira 

como outros homens da cidade veem os homossexuais. Este rapaz que conversei por alguns 

minutos naquela praça, pareceu-me apreensivo com o fato de eu ser alguém que estava 

conversando com aqueles sujeitos femininos transgressores da norma masculina. Quando o 

questionei, porque ele estava preocupado comigo, ele respondeu: 

A não ser que você goste... as pessoas daqui podem ficar falando que você é viado...aí, 
já viu, né? todo mundo fica querendo tirar uma brincadeira...Aí fico preocupado, 
porque você não é daqui...Os caras não perdoam...até porque você fica protegido 
também dos caras maliciosos, entende?  

Quando me encontrei com Tatá comentei sobre o que tinha ocorrido. Tatá me chamou 

e sentamos na calçada de sua casa. Lá ele me contou que os rapazes da região gostam de 

intimidar os novatos, elaborando uma imagem dos homossexuais que não existe. Quando Tatá 

utiliza o termo ‘novatos’, ele faz referência a todos os homens pouco conhecidos pelos outros 

homens. Isto os fazem acreditar que este novo sujeito não conhecendo a imagem construída dos 

                                                           
116 Para Bruner (2008, p. 54), a narrativa organiza a experiência. Este processo é importante para compreender a 
formação dos significados elaborados pelos indivíduos que se materializam nas expressões culturais.   



230 

 

homossexuais podem estar correndo perigo, colocando em check sua sexualidade, sua 

masculinidade.  “Eles querem sempre colocar a gente num lugar de tarado sexual, que a gente 

vai sair por aí comendo todo mundo; mas você pode perguntar a qualquer bicha daqui e elas 

vão dizer que muitas vezes eles procuram a gente pra ficar com a gente, porque estão doidos 

pra gozar”. Compreendendo o papel dos discursos que circulam nas relações dos homossexuais 

brincantes de maracatu e a sua vida cotidiana, percebo que o poder desses discursos sobre a 

vida das pessoas possui um significado importante e se materializa na performatização do 

gênero e da sexualidade. Essa se repete no contexto das práticas sociais, tornando o sujeito um 

elemento consolidador dos valores e normas do grupo. 

Para Butler (2008, p. 200), 

Essa repetição é a um só tempo reencenação e nova experiência de um conjunto de 
significados já estabelecidos socialmente; e também é a forma mundana e ritualizada 
de sua legitimação. (...); na verdade, a performance é realizada com o objetivo 
estratégico de manter o gênero em sua estrutura binária. 
 

Frequentemente, as experiências repetitivas com o feminino se tornam um foco dos 

discursos elaborados pelo mundo masculino, que considera a feminilidade performatizada 

diariamente pelos homossexuais – ou fresco como também são chamados os homens 

afeminados – como não-natural. Isto lembra a ideia de Marilyn Strathern (2006, capítulo 1) 

para quem o discurso natureza/cultura normalmente associa a natureza ao que é feminino e, 

portanto, a performatização de uma feminilidade homossexual é categorizada como algo 

perigoso para a completude masculina. Para Maria de Fátima Paez Alves e Jonnhy Cantarelli 

(2006, p. 304), o homem feminilizado possui um “baixo teor de masculinidade”, que o torna 

um homem incompleto. Nos estudos desses autores, “contaminar-se pelo feminino, torna o 

homem, que adota a feminilidade como estilo de vida, possuidor de aspectos de uma 

masculinidade não pura. 

Assim, o meu contato com o campo me faz acreditar que a experiência com o feminino 

no cotidiano dos homossexuais é também um conjunto de estratégias de defesa de sua 

orientação sexual, a medida que esta feminilidade os colocam numa posição de pessoas 

fronteiriças, capazes de perceber, sentir e agir a vida social por ângulos diferentes da realidade. 

Sobre isso Paulete afirma que, “Ser homi ou ser mulé ao mesmo tempo [risos] é bom pra ser... 

saber sobre o que gosta de sentir com os dois. Eu sendo gay posso sentir e fazer coisas dos 

dois”. Nesta perspectiva, a sexualidade se torna uma dimensão, cuja visibilidade se caracteriza 

por se tratar de um sujeito biologicamente masculino, porém com comportamentos femininos. 

A seguir resgato alguns pontos percebidos no campo que fazem referência às experiências com 



231 

 

as fronteiras possibilitadas pela dicotomia feminilidade/masculinidade contidas no corpo desses 

sujeitos.  

É importante mencionar a experiência vivida por Diassis. Ele conta em tom de segredo 

e ameno que um rapaz que ele gostava muito o convidou para transar e ao terminar o intercurso 

sexual, o referido rapaz pediu que ele ficasse calado sobre o que tinha acontecido. Não sabendo 

explicar, quem ficou sabendo do contato sexual clandestino, alguém espalhou pela cidade que 

o rapaz tinha “comido” o frango Diassis. “O rapaz chegou na minha porta com o cão no coro”, 

disse ele, agora com um sorriso nos lábios. Diassis enfatizou que não tinha comentado nada 

com nenhum dos seus amigos ou parentes, pois alimentava um sentimento de carinho e afeto 

pelo rapaz e a clandestinidade poderia garantir que eles se encontrassem outras vezes. No 

momento que estávamos conversando, percebi que Diassis demonstrava indignação, deixando 

claro que o acontecido fez bem para ele, pois aquela paixão poderia se transformar em algo 

mais obsessivo: “- Até porque eu não sou de um só [risos]”. 

Afinal, como Diassis conseguiu se sair da situação sem ser agredido pelo rapaz 

enfurecido, depois das pessoas saberem de seu contato sexual com ele? Diassis relatou que ele 

ficou querendo agredi-lo na frente da sua casa, dizendo que esse o tinha roubado, mas na 

verdade era porque Diassis tinha divulgado seu desejo por homossexuais. O rapaz o abordou 

outras vezes nas ruas, mas “- eu sou fechativa, então os machos não gostam muito de escândalo, 

por isso, eu comecei a gritar na rua que ele saísse de perto de mim, porque senão eu ia entrar 

também e ia bater nele também”. Esta parte do depoimento de Diassis foi muito importante, 

pois mostra como a feminilidade que os homossexuais acionam para serem considerados 

atraentes ou suscetíveis ao ato sexual, também esconde comportamentos considerados 

socialmente viris, relacionados à força masculina que o torna habilitado para brigas. Esta 

concepção de um homossexual que ora se aproxima do feminino como forma de atrair parceiros 

sexuais e ora se posiciona como alguém viril capaz de se portar como “macho”, como dizem os 

habitantes da zona da mata, remete ao estudo de Gayle Rubin (1989), para quem a estratificação 

(hierarquização) sexual é uma maneira de regulação e organização das relações sociais. E a 

partir desse contexto, os sujeitos atuam de forma mais masculina ou mais feminina mediante o 

sistema social. Ao adotarem uma posição mais viril em determinados contextos em detrimento 

de uma posição feminina, os homossexuais que conversei se aproximam e se distanciam das 

posições da hierarquia sexual socialmente elaborada, que os situam mais próximos do que é 

desejável no processo de organização social com base na sexualidade. 



232 

 

Para Rubin (1989, p. 141), 

Muitos dos discursos sobre o sexo sejam eles religiosos, psiquiátricos, populares ou 
políticos, delimitam uma porção muito pequenina da capacidade humana sexual como 
consagrada, segura, saudável, madura, legal ou politicamente correta. A “linha” 
distingue esses de todos os outros comportamentos sexuais, que são entendidos então 
como o trabalho do demônio, perigosos, psicopatológicos, infantis, ou repreensíveis 
politicamente. Os argumentos são conduzidos então sobre “onde desenhar a linha”, e 
determinar que outras atividades, se é que alguma, possa ser permitida cruzar para o 
lugar da aceitabilidade. 

A ação do rapaz indignado diante do questionamento de sua posição masculina gerou 

não apenas um clima tenso, mas também significou a viabilização do estigma que a 

homossexualidade ainda representa para a prática social dos sujeitos. No caso de Diassis, este 

momento foi marcado mais pelo rompimento de possibilidades de interação sexual com o rapaz 

desejado do que como um iminente conflito psicológico ou social diante da exposição de sua 

prática sexual. Em resumo, Diassis permaneceu em seus contatos fortuitos e clandestinos com 

outros rapazes, que segundo ele, eram em sua maioria casados. 

Registrei vários momentos em que a relação da feminilidade de Diassis com o 

cotidiano da cidade eram marcados pela exposição da sua orientação sexual, onde palavras e 

expressões depreciativas faziam parte do vocabulário dos homens que confrontavam ele com 

sua condição sexual em público. Passando pelas ruas da cidade, ele sempre responde aos 

chamados de viadinho, bichona, “mulher” com um sorrisinho, seguido de uma virada de rosto 

que representa um “nem estou aí pra vocês”. Quando é cumprimentado ou é chamado para falar 

com alguma mulher da cidade, percebe-se que o tratamento recebe um caráter de identificação 

peculiar de gênero. Ele destaca que já está acostumado com a maneira desigual de relação que 

tem com homens e mulheres. 

No decurso do trabalho de campo, percebi que não é o comportamento feminino de 

Diassis, que evidencia como os valores construídos em torno da homossexualidade manifestam-

se na rejeição pública e/ou na aceitação/prazer da dimensão privada. Os homossexuais mais 

introvertidos também sofrem ao carregarem em seus trejeitos atributos do mundo feminino, 

além disso, essas críticas surgem também dentro do grupo de homossexuais.  

No dia seguinte a uma sambada ocorrida no Parque dos Lanceiros fui até a sede do 

Maracatu Estrela da Tarde, quando chegou Diassis e me convidou para nos encontrarmos com 

Fifia no centro da cidade, pois precisava conversar alguns assuntos com ele. Chegando no local 

marcado, Diassis deu as informações que precisava a Fifia e observando o movimento das 



233 

 

pessoas disparou um diálogo com o amigo. A seguir transcrevo esse diálogo que mostra a visão 

dos homossexuais mais velhos diante daqueles que ainda são jovens: 

Diassis: Tu tá vendo aquele franguinho, Fifia? Dizem que ele foi expulso de casa, 
porque a família dele não aceita bicha e pegaram ele com um boy atrás da casa de 
Dona Maria (nome fictício). 
Fifia: Fiquei sabendo sim... Parece até que ele tentou se matar, porque a família dele 
rejeitou mesmo. 
Anderson: Onde está morando agora? 
F: Ele tá morando na casa de outra bicha, que é pai de santo dele...ai já viu, né? Mas 
ele ainda é um franguinho saindo do ovo. Ele não sabe ainda da vida não. Não tem 
experiência como eu e a condessa Diassis [risos], né? 
D: Mas tu sabe que foi o boy que comeu ela? Me disseram que ele é gostoso. 
F: Sei. Parece que é Paulo (nome fictício), o marido de Bia (nome fictício). Me 
disseram que eles tava nu, na maior pegação. 
D: Olha, Anderson! Esses meninos querendo ser bicha não sabem fechar. Acham que 
colocar um shortinho e uma blusinha e sair na rua é mulher. Para ser uma bicha tem 
que ter muito mais, visse?! 
F: A gente tem que aprender a enfrentar de cabeça erguida a pauladas do povo. Ele 
anda assim...olha! Triste, rebolando e mal fala com as pessoas. Eu mesmo não quero 
ele por perto!  

 
O rapaz aparentando ter uns 17 anos é representado, pelos homossexuais nesse diálogo 

como alguém desprovido de experiência com um feminino modelado pelos valores masculinos, 

que tornam a homossexualidade uma dimensão ainda não aceita como condição dos sujeitos. 

Para meus interlocutores, esse tipo de experiência se reflete nos roteiros de práticas eróticas117. 

Sobre isso, Fifia dizia: “- Um boy que sabe que aquela bicha é problema, que ela pode dizer 

alguma coisa dele ou que ela já está queimada, então, ele não quer mais”. 

Em linhas gerais, a feminilidade vivida pelos homossexuais fora do maracatu rural não 

aparece como uma forma de transgredir os valores já existente na prática social. Minhas 

observações chamam atenção para uma dupla desigualdade na feminilidade dos homossexuais-

-brincantes do maracatu, que conversei. A primeira se refere ao acionamento do feminino para 

sinalizar o tipo de parceiro que esses homossexuais aceitam. Mas a feminilidade encenada é a 

de menor prestígio e, por isso, desiguala a relação que mantém com os bofes. A segunda destaca 

que na prática sexual, a escolha do parceiro é condicionada ao desejo do outro; portanto, apesar 

de usarem o feminino da sedução, diminuem a autonomia para eleger com quem ficam.  

Assim, o grande número de parceiros entre esses homossexuais ainda se constitui uma 

dimensão discriminatória, pois essas experiências de parcerias podem evidenciar valores 

                                                           
117 Para Rios (2004, p. 103), os roteiros eróticos estabelecidos pelos homossexuais se referem as regras de 
proximidades corporais, a intencionalidade dos próprios atores e com o tipo de discursividade empregado na 
comunicação. Por meio de categorias próprias, os homossexuais criam uma lógica particular que classifica os 
diferentes tipos de relações entre sujeitos. 



234 

 

sexuais distintos daqueles que são estruturadores das relações sociais e ganham forma no 

discurso diário dos habitantes da cidade. No contexto final das práticas de gênero e sexualidade 

desses atores, Ortner (2007, p. 36) alerta que a subjetividade das pessoas deve ser pensada como 

um regime de poder, historicamente construído, que carrega características peculiares dos 

valores e normas rotinizadas pelos sujeitos. Portanto, é a partir do sistema externo de símbolos 

e de significados projetados no sujeito (Geertz, 2008), que a cultura do gênero e da sexualidade 

passa a ser relevante para a constituição da sociedade. 

Este capítulo apresentou, que os homens travestidos de baianas possuem uma 

experiência feminina no cotidiano, consolidada dentro do folguedo por diferentes contextos. 

Ao participar do maracatu rural, os homossexuais procuram exibir a feminilidade própria de 

sua condição sexual e, o cordão das baianas, torna-se um espaço permissível para que suas 

práticas femininas ganhem visibilidade e reconhecimento do grupo. No cotidiano, essas práticas 

experimentadas no folguedo ganham novos contornos deixando exposto os discursos e práticas 

homoeróticas e discriminatórias dos sujeitos. De todo modo, é válido ressaltar que a relação 

entre a feminilidade e os corpos dos homossexuais são continuamente modificados durante e 

após as rotinizações diárias.  

Desse modo, os atores-baianas do maracatu que são homossexuais corroboram no 

controle discursivo que organiza as relações sociais. Sendo assim, a travestilidade exibida e 

vivida pelos homossexuais dentro e fora do maracatu rural assenta-se numa feminilidade 

praticada e evidenciada por momentos e contextos diversos, dependendo do tipo de relação 

possibilitada aos sujeitos, e dos valores masculinos e femininos construídos socialmente.  



235 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Por onde passam, esses guerreiros levam, em 
sua aparente desordem, a alegria e a vibração 

de um exército fantástico, um cortejo 
inesquecível que arrasta os corações e os 
olhares, vencidos e vencedores da única 
guerra bonita que até agora se conhece. 

Rildo Moura118 

 

Chegando a este encerramento lembro que ouvi muitas vezes no meu trabalho de 

campo a seguinte frase: “- É tão simples entender o maracatu...Você está complicando uma 

coisa tão simples, que tem um único caminho, a diversão”. Ao ouvir este alerta de meus 

informantes com os quais convivi durante minha estadia em Nazaré da Mata, percebi que estes 

queriam me mostrar o folguedo pernambucano como uma brincadeira característica da zona da 

mata, que não se constitui de elementos relacionais difíceis de serem compreendidos, pois todos 

os seus participantes são simples, vivem de maneira simples e dão vida a festa do povo. No 

entanto, os ruídos e desafios surgidos ao longo da minha investigação foram maiores que o tom 

sútil das pessoas com quem conversei. Assim, percebo que essas considerações finais é o início 

desse processo de construção do conhecimento acerca do maracatu rural, pois este 

encerramento evidencia algumas respostas àquelas perguntas, que nortearam minha tese antes, 

durante e depois do meu contato com este folguedo, pois como é possível concluir sobre esta 

brincadeira quando ela experimenta reelaborações em seus rituais anuais? Isto fica mais 

evidente quando busco compreender como o gênero e a sexualidade se constituem elementos 

organizativos dessa brincadeira. Mostrar como opera o gênero e a sexualidade representou um 

desafio, pois são conceitos que estão contidos em uma variação disciplinar e, dentro de cada 

uma dessa, percebe-se uma multiplicidade de enfoques119. Quando confrontados com o 

                                                           
118 MOURA, Rildo. Cores do Maracatu. Recife: MinC/Chesf, 2010, p. 08. 
119 Para Vance (1995, p. 9-10), “a teoria da construção social recorreu a várias correntes da Sociologia: 
interacionismo social, teoria dos rótulos e noção de teoria do desvio; história social, estudos do trabalho, história 
das mulheres e história marxista; e na antropologia simbólica, análises transculturais sobre a sexualidade e estudos 
do gênero, para mencionar apenas as correntes mais significativas”. Como consequência, vários teóricos de 
diferentes áreas do conhecimento reagiram aos novos temas por meio de estudos acerca das questões feministas, 
gays e lésbicas a respeito do gênero e da identidade. Isto representa apenas uma parte da gama de campos 



236 

 

maracatu rural, esses conceitos se tornam um desafio ainda maior pela quantidade de nuances, 

que entram em jogo no processo de interpretação das informações coletadas no campo. 

Mostrei neste trabalho a Zona da Mata Pernambucana como um espaço contido num 

plano social maior, onde os valores de gênero e sexualidade transitam nas ruas, nas casas e nos 

eventos festivos, colocando todos em contato com uma subjetividade construída historicamente 

e que permanece viva nas experiências e práticas cotidianas. Neste sentido, os personagens do 

maracatu rural devem ser compreendidos para além da descrição de suas performances 

narrativas, pois eles contam uma história e carregam uma tradição referenciada na construção 

cultural, operado pelo gênero e pela sexualidade. Portanto, as sambadas e as apresentações dos 

grupos de maracatu sinalizam para a importância que o gênero possui na localização de 

mulheres e homens dentro e fora do folguedo. Porém isto é algo que sempre está referenciada 

nos atributos socialmente destinados às pessoas em interação.  

Neste sentido, estes eventos festivos funcionam como um canal de consagração de 

algo que já é consolidado na prática social. Percebi no espaço de tempo que convivi com o 

“povo” do maracatu, que qualquer ritual relacionado com o folguedo tem acento no gênero 

como organizador de lugares e relações entre as pessoas. Assim, sambadas, viagens para as 

apresentações em outros municípios, encontros de maracatus em Nazaré da Mata, encontros 

dos brincantes nas sedes para aquecer o terno, todos esses eventos manifestam a desigualdade 

existente entre homens e mulheres no contexto das práticas sociais. As dimensões familiar, 

religiosa e ocupacional contribuem com o maracatu rural na função de expor os sujeitos aos 

valores e às normas, por meio de situações rotinizadas, evidenciando a influência da estrutura 

sobre a agência do sujeito120.    

A partir desses resultados considero pertinente pensar a travestilidade dos homens no 

maracatu rural como performatização da feminilidade que está referenciada no mundo social 

desses brincantes, onde o gênero e a sexualidade operam para reafirmar certos valores e normas 

consolidadas na prática social. No processo de experiência dessa travestilidade, mediada por 

um repertório de símbolos disponíveis na vida social, estes homens travestidos encenam os 

personagens da Catita e das baianas, acionando características da vida cotidiana que atribuem 

posições e modos de viver em grupo. Mesmo que concebidos sob a justificativa de organizar a 

vida social, a aproximação da realidade sociocultural dos integrantes de grupos de maracatu 

                                                           

disciplinares responsáveis por tratar as questões de gênero e sexualidade que contribuem para compreensão de 
diferentes fenômenos sociais. 
120 Ver Giddens (2009, capítulo 2). 



237 

 

rural permite compreender que os mecanismos de reprodução das normas de gênero, reforçam 

os elementos da desigualdade que ordenam a relação entre homens e mulheres. As 

apresentações deste folguedo representam diferentes maneiras de articular experiências 

subjetivas, que regulam não apenas as relações dentro, mas também fora do folguedo.    

Considero que ao operar com o termo feminilidade e com a dimensão da travestilidade 

como sinalizado anteriormente, penso haver uma intencionalidade nos rituais de 

performatização e de elaboração dos significados culturais em torno dessa feminilidade, posto 

que aquilo que se encena deve ter um propósito para além da ideia de entretenimento, indicativo 

da brincadeira. Neste sentido, penso que este último sentido dado a travestilidade é apenas um 

ponto de partida para pensar as ocorrências desse fenômeno no maracatu rural. A primeira 

impressão que se tem é que a travestilidade no folguedo é acionada como elemento de diversão 

dos brincantes durante o Carnaval, às vezes remetendo essa travestilidade aos modos de vida 

dos centros urbanos. Todavia, percebi que esta travestilidade possui uma dupla função. A 

primeira se refere ao entretenimento surgido das brincadeiras com o feminino performatizado 

no Carnaval e, a segunda diz respeito aos aspectos sociais que estão embutidos nesta 

feminilidade.  

Nesta perspectiva, pode ser mais valioso pensar a travestilidade no maracatu rural 

como uma maneira de performatizar um feminino não desejável, rejeitado, que opera no sentido 

de reproduzir normas e valores, organizando e evidenciando as diferenças e posições das 

mulheres no contexto das práticas cotidianas. Este tipo de feminilidade se manifesta em dois 

contextos. O primeiro diz respeito ao cômico, ao risível. Neste sentido, a feminilidade reafirma 

valores não aceitáveis na mulher, que por meio de performances, visibilizam comportamentos, 

gestos, indumentárias negativas para uma mulher considerada moralmente correta. Os homens 

que se travestem com este tipo de feminilidade utilizam o cômico como atenuador das tensões, 

que podem existir com a exibição de características e atributos femininos considerados pela 

sociedade como negativos, marginais. A ausência de higiene pessoal, de cuidados de si e com 

a família, a humilhação para conseguir algum alimento para seus filhos, o abandono do marido 

são algumas dessas características que são encenadas, tornando este feminino feio, não 

adequado para as mulheres. Desta forma, o riso é a maneira de conduzir a plateia a esses valores, 

possibilitando que esses possam ser acionados na prática social confirmando as normas de 

gênero. 



238 

 

Outro aspecto importante que merece destaque na performatização da Catita no 

maracatu rural é a relação que o ator estabelece entre a montagem do personagem e suas 

relações de parentesco. Ao longo do meu trabalho de campo, conversando com esses atores-

Catita, percebi que a estética teatral utilizada por eles possui uma referência em parentes 

próximos ao seu convívio diário. Além disso, estes parentes-referência são mulheres que trazem 

em suas relações atributos femininos negativos, ou seja, elas são representadas com detentoras 

de aspectos proibitivos do comportamento masculino desses atores. Dessa forma, a Catita é 

constituída de experiências do mundo social do ator, que classificam sogras, cunhas e até 

mulheres como pessoas que podem coibir suas relações com outros homens, pois sempre 

reclamam de suas atividades, consideradas importantes na reafirmação de sua posição 

masculina na sociedade. 

O segundo contexto se refere à exibição da sensualidade como um valor desejável 

pelos homens, mas que não é permitido às mulheres tidas como recatadas e moralmente 

destinadas aos cuidados familiares e matrimoniais. As performances dos homens travestidos 

que exibem certa sensualidade no maracatu rural representam uma mulher cobiçada, porém não 

permitida para aquelas mulheres “de casa”. Nesse sentido, permanece a imagem negativa da 

mulher “da vida” para aquelas, que fazem exibição pública de uma feminilidade sensualizada. 

A inserção de homossexuais no folguedo torna essa feminilidade mais evidente, pois ao 

performatizá-la termina por exibir a sua orientação sexual possibilitadora de intercursos 

sexuais, que é também rejeitada pelas normas sociais. No entanto, essa dinâmica é sutil e requer 

vários aspectos que estão relacionadas às práticas sociais dos homens que se travestem. “Ser 

fechativa” é uma categoria que circula como uma maneira de se afirmar como homossexuais e 

também como possibilitadora de performatização de uma sexualidade desejada que é ao mesmo 

tempo negada às mulheres. 

Ao longo desse trabalho analisei estes dois tipos de feminilidade conjugados a dois 

personagens importantes para o maracatu rural. Por meio das performances da Catita e das 

baianas essas feminilidades se materializam e ganham um sentido diferente para o público e 

para os brincantes do folguedo. O que há em comum entre o feminino encenado por esses dois 

personagens é o seu caráter marginal que se diferencia apenas pelo tipo de acionamento teatral, 

ou seja, enquanto o homem-Catita performatiza o feminino, que deve ser rejeitado por meio do 

cômico, os homens-baianas encenam os valores rejeitados da sexualidade feminina por meio 

da exibição de características corporais que se aproximam do que é esteticamente desejável na 

interação sexual. Percebo que esses dois momentos da travestilidade no maracatu rural são 



239 

 

complementares em certa medida, pois ao acionarem feminilidade marginais evidenciam 

possibilidades subjetivas necessárias à organização da sociedade por meio da consolidação das 

regras de gênero e da sexualidade. 

De certa forma, o esforço que fiz para compreender como as normas de gênero 

operavam na performatização da travestilidade dos homens brincantes de maracatu rural, a 

partir da encenação desses personagens femininos, não era apenas mostrar seu significado no 

folguedo, mas tentar compreender como essa feminilidade está referenciada na rotinização 

cotidiana das práticas sociais, e quais são os seus efeitos no folguedo. No caso de Nazaré da 

Mata, aqui estudado, as ideias de reprodução de valores organizativos das relações sociais 

foram percebidas em cada momento do “fazer” maracatu. Assim foi possível entender que ser 

homem ou ser mulher no folguedo depende do lugar em que os sujeitos estão referenciados na 

brincadeira. 

Além de evidenciar estas questões, os resultados dessa investigação permitiram, ao ter 

esta perspectiva (entender como a travestilidade dos homens no maracatu rural em Pernambuco 

encenam uma feminilidade referenciada no contexto das relações de gênero e sexualidade), 

perceber que as experiências dos sujeitos com a homossexualidade presente no maracatu rural 

não se distanciam daquelas já referenciadas nos estudos sobre homossexualidade no meio 

urbano. A análise da participação dos homossexuais nos eventos de maracatu, possibilitou 

perceber este folguedo como um lugar privilegiado de experiência, com base nas práticas 

sociais de gênero, que regulam e controlam seus atos, no sentido de manter as normas sociais. 

Neste sentido, ser homossexual no contexto do maracatu rural representa consolidar as 

desigualdades de gênero e sexualidade socialmente construídas para os sujeitos. Isto vem 

refletir também a posição das mulheres, que reafirma o poder organizativo do gênero, pois ao 

categorizar as mulheres como desejáveis ou não, busca internalizar valores, possibilitando 

controlar as ações das pessoas. É a partir da normatização de certas ações, que nossas 

identidades são elaboradas e mantidas sob o controle das normas de gênero. 

Este procedimento revelou que as desigualdades entre homens e mulheres, anunciadas 

pelo cotidiano das pessoas e pelos estudos sobre gênero e sexualidade continuam atuando nas 

relações sociais, fazendo releituras das transformações que vêm ocorrendo no campo da 

individualidade, possibilitando compreender a estética do maracatu rural como mais um 

elemento de transmissão e consolidação da estrutura social. No caso do folguedo, essas 

rotinizações ganham sentido nos rituais anuais da brincadeira, por ser sempre uma maneira de 



240 

 

relembrar que valores e normas devem ser seguidas por todos. Portanto, os atos performativos 

se constituem em processos rituais extraordinários fabricados por signos corpóreos, que 

refletem na maneira como os sujeitos convivem com uma variação de regras e condutas da 

prática social (Schechner, 2008). A performance teatral dos personagens do maracatu rural 

investigados permite compreender os papeis desses brincantes na reafirmação dos aspectos 

ritualizados no folguedo, reafirmando comportamentos e estilos de vida consagrados pela 

tradicionalidade referenciada na brincadeira popular. 

Outro aspecto que ficou evidente nesta investigação foi a ação masculina como 

elemento norteador das práticas sociais dentro e fora do maracatu rural. Nota-se na posição 

ocupada pelas mulheres e pelos homossexuais, que os homens são responsáveis pela divulgação 

e perpetuação daquilo que eles chamam de tradicionalidade do brinquedo. Dessa forma, parece 

subjacente na maneira como esses homens organizam e falam sobre a brincadeira, que o 

controle exercido dentro do folguedo, reproduz o mundo social em diferentes sentidos, ao 

mesmo tempo que reafirmam sua posição de dominação. Esta sobreposição masculina remete 

ao conjunto de significados trazidos pela maneira com que os homens percebem e 

performatizam os personagens do folguedo, como já mencionei anteriormente. Portanto, os 

estudos folcloristas pecaram ao tratar a travestilidade no maracatu rural como um fenômeno das 

relações de gênero que está referenciada em aspectos da tradicionalidade e historicidade dos 

sujeitos da zona canavieira do Nordeste, esquecendo que a força física desprendida no trabalho 

braçal é apenas uma maneira romântica de olhar esta manifestação popular. Penso que esta 

visão possibilita uma reflexão que amplia a problematização da travestilidade no folguedo, 

permitindo entendê-la também como um viés da dominação e reprodução das desigualdades de 

gênero e sexualidade. 

Para finalizar, gostaria de ressaltar que o maracatu rural, enquanto manifestação 

popular de Pernambuco, pode ser analisado sobre diferentes olhares. Esta brincadeira do povo 

da zona da mata pode levantar discussões sobre diversos aspectos, porém a travestilidade 

permite visualizar as dimensões que se articulam para manutenção das relações sociais. Através 

da análise de sua estrutura e principalmente através do cotidiano dos seus participantes, 

podemos chegar às questões de grandes interesses para os estudos de gênero e sexualidade e, 

porque não, para as Ciências Humanas. 

Dessa forma, não foi minha intensão neste texto esgotar todos os aspectos ligados à 

feminilidade encenada no maracatu rural com base na travestilidade. Muitos caminhos precisam 



241 

 

ser trilhados e explorados como as questões referentes às experiências homoeróticas dos 

homens que se travestem de mulher no folguedo, levantando discussões teóricas sobre 

homossexualidade em manifestações populares, assim como, a posição de mulheres que 

rompem com esses valores e normas de gênero instituídos pela prática social masculina. Essas 

questões poderão ser discutidas em outros trabalhos. Por fim...nada pode ser considerado 

conclusivo, tudo depende de um processo que ocorre ao longo da história dos sujeitos.  



242 

 

REFERÊNCIAS  

 
ABRAMOVAY, Ricardo. Funções e medidas da ruralidade no desenvolvimento 
contemporâneo. IPEA: Texto para discussão, Rio de Janeiro, n. 702, pp. 01-31, 2000. 
 
ABREU E LIMA, Maria do Socorro. As mulheres no sindicalismo rural. In: SCOTT, Parry; 
CORDEIRO, Rosineide (org.) Agricultura familiar e gênero: práticas, movimentos e políticas 
públicas. Recife: Editora da UFPE, 2006, pp. 101-123. 
 
ALMEIDA, Miguel Vale de. Senhores de si: uma interpretação antropológica da 
masculinidade. Lisboa: Fim de século, 1995. 
 
ALBERNAZ, Lady Selma Ferreira. Mulheres e cultura popular: gênero e classe no bumba-
meu-boi do Maranhão. Revista Maguaré, Universidade Nacional da Colômbia, n. 24, Bogotá, 
pp. 69-98, 2010. 
 
ALVES, Maria de Fátima Paz; CANTARELLI, Jonnhy. “Ser um homem de respeito”: 
masculinidade, sexualidade e relações de gênero na perspectiva de homens rurais de um 
município da Zona da Mata Pernambucana. In: SCOTT, Parry; CORDEIRO, Rosineide 
(org.) Agricultura familiar e gênero: práticas, movimentos e políticas públicas. Recife: Editora 
da UFPE, 2006, pp. 301-319. 
 
ANGROSINO, Michael. Etnografia e observação participante. Porto Alegre: Artmed, 2009. 
 
ARAÚJO, Rita de Cássia Barbosa de. Carnaval do Recife: a alegria guerreira. Estudos 
Avançados, v. 11, n. 29, pp. 203-216, 1997. 
 
____________. Festas: máscaras do tempo. Dissertação de mestrado em Antropologia – 
PPGA/UFPE. Recife: O Autor, 1992. 
 
ASSIS, Maria Elisabete A. Cruzeiro do forte: a brincadeira e o jogo de identidade em um 
Maracatu Rural.  Dissertação de Mestrado – UFPE. Recife: O Autor, 1997. 
 
ASSUNÇÃO, Luiz. O reino dos mestres: a tradição da jurema na umbanda nordestina. 
Rio de Janeiro: Pallas, 2010. 
 
BAKHTIN, Mikhail. A cultura popular na Idade Média e no Renascimento: o contexto de 
François Rabelais. São Paulo: Editora Hucitec, 1987. 
 
BARBOSA, Raoni Borges. Medos corriqueiros e vergonha cotidiana: um estudo em 
Antropologia das Emoções. Recife: Edições Bagaço, 2015. 
 
BARDUNI FILHO, Jairo et ali. A transformação das relações afetivas no meio rural: breves 
anotações das relações oficiosas e oficiais na perspectiva de gênero. CONGRESO 
LATINOAMERICANO DE SOCIOLOGÍA RURAL, n. 8., Porto de Galinhas/PE, 2010. 
 
__________. As novas perspectivas das relações de gênero no meio rural: o papel feminino 
em (re)construção. Disponível em: < 
http://www.gerar.ufv.br/publicacoes/AS_NOVAS_PERSPECTIVAS_DAS_RELACOES_DE



243 

 

_GENERO_NO_MEIO_RURAL_O_PAPEL_FEMININO_EM_RE_CONSTRUCAO.pdf>. 
Acessado em: 20/11/2015. 
 
BASTIDE, Roger. Imagens do Nordeste místico em branco e preto. Rio de Janeiro: O 
Cruzeiro, 1945. 
 
BENEDICT, Ruth. O crisântemo e a espada: padrões da cultura japonesa. São Paulo: 
Editora Perspectiva, 1972. 
 
BENJAMIN, Roberto Emerson Câmara. Folguedos e Danças de Pernambuco. Recife: 
Fundação de Cultura Cidade do Recife, 1989. 
 
____________. Maracatus rurais de Pernambuco. In: PELLEGRINI FILHO, Américo. 
Antologia do folclore brasileiro. São Paulo: EDART, 1982. 
 
BERGER, Peter L. O dossiê sagrado: elementos para uma teoria sociológica da religião. 
São Paulo: Paulinas, 1985. 
 
BERGSON, Henri. O riso: ensaio sobre a significação do cômico. Rio de Janeiro: Zahar, 
1983. 
 
BERNARDELLI, Maria Lúcia Falconi da Hora. Contribuição ao debate sobre o urbano e o 
rural. In: SPOSITO, Maria Encarnação Beltrão; WHITACKER, Arthur Magon (orgs.) Cidade 
e campo: relações e contradições entre urbano e rural. São Paulo: Editora Expressão Popular, 
2006. 
 
BIAZZO, Pedro Paulo. Campo e rural, cidade e urbano: distinções necessárias para uma 
perspectiva crítica em geografia agrária. IV Encontro Nacional de Grupos de Pesquisa – 
ENGRUP, São Paulo, pp. 132-150, 2008. 
 
BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbólicas/Pierre Bourdieu: introdução, 
organização e seleção de Sergio Miceli. São Paulo: Perspectiva, 2007. 
 
____________. A dominação masculina. Rio de Janeiro; Bertrand Brasil, 2003. 
 
____________. O Poder simbólico. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2009. 
 
BRANDES, Stanley. Metaphors of Masculinity. Pennsylvania: University of Pennsylvania 
Press, 1985. 
 
BRUNER, Jerome. Actos de significado. Lisboa: Edições 70, 2008. 
 
BUTLER, Judith. Corpos que pesam: sobre os limites discursivos do “sexo”. In: LOURO, 
Guacira Lopes (org.) O corpo educado – pedagogia da sexualidade. Belo Horizonte: Autêntica, 
2000. 
 
____________. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2008. 
 



244 

 

CANCLINI, Néstor García. As culturas populares no capitalismo. São Paulo: Brasiliense, 
1983. 
 
____________. Cultura híbridas: estrategias para entrar y salir de la modernidad. Buenos 
Aires: Editora Paidós, 2001. 
 
CARLSON, Marvin. Performance: uma introdução crítica. Belo Horizonte: Editora da 
UFMG, 2010. 
 
CARNEIRO, Maria J. Ruralidade na sociedade contemporânea. In: El mundo rural: 
transformaciones y perspectivas à la luz de la nueva ruralidad. Bogotá, out. 2003. 
 
CARVALHO, Luciana. A matança do santo: riso, ritual e performance no Bumba-meu-
Boi. In: CAVALCANTI, Maria Laura Viveiros de Castro; GONÇALVES, José Reginaldo 
Santos (orgs.). As festas e os dias: ritos e sociabilidades festivas. Rio de Janeiro: Contra Capa, 
2009. 
 
CASCUDO, Luiz da Câmara. Dicionário do Folclore Brasileiro. São Paulo: Melhoramento, 
1979. 
 
CHAVES, Suiá Omim Arruda de Castro. Carnaval em terras de caboclo: uma etnografia 
sobre maracatus de baque solto. Dissertação de Mestrado, PPGAS/UFRJ. Rio de Janeiro: O 
Autor, 2008. 
 
CHIDIAC, Maria Teresa Vargas e OLTRAMARI, Leandro Castro. Ser e estar drag queen: 
um estudo sobre a configuração da identidade queer. Revista Estudos de Psicologia. V 9, n. 
3, pp. 471-478, 2004. 
 
COHEN, Ira J. Teoria da estruturação e práxis social. In: GIDDENS, Anthony; TURNER, 
Jonathan (orgs.). Teoria Social Hoje. São Paulo: Editora UNESP, 1999. 
 
CONNELL, Robert W. Masculinities: knowledge, power and social change. Berkeley: 
University of Carlifornia Press, 1995. 
 
COSTA, Jurandir Freire. Ordem médica e norma familiar. Rio de Janeiro: Graal, 1999. 
 
DAMATTA, Roberto. Carnavais, malandros e heróis: para uma sociologia do dilema 
brasileiro. Rio de Janeiro: Rocco, 1997. 
 
DAWSEY, Jonh C. O teatro dos “Bóias-Frias”: Repesando a Antropologia da 
Performance. Revista Horizonte Antropológico, ano 11, nº. 24, Porto Alegre, pp. 15-34, 
jul./dez. 2005. 
 
____________. Sismologia da performance: Ritual, drama e play na teoria antropológica. 
Revista de Antropologia, São Paulo, USP, v. 50, n. 2, pp. 527-570, 2008. 

DOUGLAS, Mary. Pureza e Perigo: ensaio sobre a noção de poluição e tabu. Rio de Janeiro: 
Edições 70, 2004. 
 



245 

 

____________. The social control of cognition: some factors in joke perception. Man, New 
Series, v. 3, n. 3, pp. 361-376, sept., 1968. 

DRIESSEN, Henk. Humor, riso e o campo: reflexões da antropologia. In: BREMMER, Jan; 
ROODENBURG, Herman. Uma história cultural do humor. Rio de Janeiro: Record, 2000. 
 
DURÁN, Francisco Entressa. Viejas y nuévas imágenes sociales de ruralidade. Estudos 
Sociedade e Agricultura, Rio de Janeiro, n. 11, pp. 76-98, out. 1998. 
 
ERIBON, Didier. Reflexões sobre a questão gay. Rio de Janeiro: Companhia de Freud, 2008. 
 
ESTEVES, Leonardo Leal. “Capacitação” para as culturas populares: reflexões sobre as 
políticas de formação para os maracatus de baque solto.  Seminário Internacional Políticas 
Culturais, 5, Fundação Casa de Rui Barbosa, Rio de Janeiro, pp. 01-11, maio de 2014. 
 
FERNANDES, A. Gonçalves. Xangôs do Nordeste. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
1937. 
 
FERREIRA, Angela Duarte Damasceno. Processos e sentidos sociais do rural na 
contemporaneidade: indagações sobre algumas especificidades brasileiras. Estudos 
Sociedade e Agricultura, n. 18, pp. 28-46, outubro de 2002. 
 
FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Miniaurélio Século XXI: minidicionário da 
língua portuguesa. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2001. 
 
FERREIRA, Paulo Rogers. Os afectos mal-ditos: o indivisível nas sociedade camponesas. 
São Paulo: Editora Hucitec, 2008. 
 
FIGUEIREDO, Adrianna. Dos atos parodísticos: A execução da performance paródica na 
experiência da travestilidade. Revista Vivência, n. 13, CCHLA/UFRN, Natal, pp. 13-36, 
2011. 
 
FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade – a vontade de saber. São Paulo: Editora 
Graal, 2007. 
 
____________. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Petrópolis: Vozes, 2005. 
 
FREYRE, Gilberto. Rurbanização: Que é? Recife: Massangana, 1982. 
 
FOSTER, David W. Consideraciones sobre el estudio de la heteronormatividade en la 
literatura latinoamericana. Letras: literatura e autoritarismo, Santa Maria, n. 22, pp. 81-94, 
jan./jun. 2001. 
 
FRY, Peter. Para inglês ver: identidade e política na cultura brasileira. Rio de Janeiro: 
Zahar, 1982. 
 
GADELHA, Fernanda Gabriela Romero. A apropriação do maracatu rural pernambucano 
pelo mercado cultural. Congresso de Ciências da Comunicação na Região Nordeste, 16, 
Intercom, João Pessoa, pp.01-15, 15 a 17 de Agosto de 2014. 
 



246 

 

GADINI, Sergio Luiz e CAMARGO, Isadora. Representações femininas a partir de grupos 
masculinos no Carnaval brasileiro: uma perspectiva folkcomunicional na maior festa 
popular do país. Revista Razón y palabra, n. 77, agosto/outubro, 2011, pp. 01-18. 
 
GEERTZ, Clifford. Interpretações da cultura. Rio de Janeiro: LTC, 2008. 
 
____________. Negara: o Estado teatro no século XIX. Lisboa: DIFEL, 1991. 
 
GIBBS, Graham. Análise de dados qualitativos. Porto Alegre: Artmed, 2009. 
 
GIDDENS, Anthony. A constituição da sociedade. São Paulo: Martins Fontes, 2009. 
 
____________. A transformação da intimidade. São Paulo: UNESP, 1993. 
 
GONTIJO, Fabiano de Souza; COSTA, Francisca Celia da Silva. Ser Traveco é melhor que 
Mulher.  Revista Bagoas, UFRN/CCHLA, Natal, n. 8, pp. 171-186, 2012. 
 
GREEN, James Naylor. Além do carnaval: a homossexualidade masculina no Brasil do 
século XX. São Paulo: Editora UNESP, 2000. 
 
GUERRA-PEIXE, César. Maracatus do Recife. Recife: Fundação de Cultura da Cidade do 
Recife, 1981. 
 
HARTMAN, Luciana. Performance e experiência nas narrativas orais da fronteira entre 
Argentina, Brasil e Uruguai. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 11, n. 24, pp. 125-
153, jul./dez. 2005. 
 
HEILBORN, Maria Luiza. Dois é par: gênero e identidade sexual em contexto igualitário. 
Rio de Janeiro: Garamond, 2004. 
 
JAYME, Juliana Gonzaga. Travestis, transformistas, Drag-queens, transexuais: 
personagens e máscara no cotidiano de Belo Horizonte e Lisboa. Tese de Doutorado em 
Antropologia – UNICAMP. Campinas: O Autor, 2001. 
 
LANGDON, Esther Jean. Performance e sua diversidade como paradigma analítico: a 
contribuição da abordagem de Bauman e Briggs. Ilha – Revista de Antropologia, 
Florianopólis, v. 8, n. 1 e 2, pp. 163-183, 2006. 
 
LA TAILLE, Yves de. O sentimento da vergonha e suas relações com moralidade. 
Psicologia: Reflexão e Crítica, v. 15, n. 1, pp. 13-25, 2002. 
 
LEFEBVRE, Henri. De lo rural a lo urbano. Barcelona: Ediciones Península, 1978. 
 
LEITE JR., Jorge. Nossos corpos também mudam: a invenção das categorias “travesti” e 
“transexual” no discurso científico. São Paulo: Annablume, 2011. 
 
LOPES, Nei. História e cultura africana e afro-brasileira. São Paulo: Barsa Planeta, 2011. 
 
MAINGUENEAU, Dominique. Novas Tendências em Análise do Discurso. Campinas: 
Editora da Unicamp, 1993. 



247 

 

MARAWSKA-VIANNA, Anna Catarina. Em busca de narrativas densas: questões acerca 
de realidades narrativa, subjetividade e agência social. Cadernos de Campo, São Paulo, n. 
16, pp. 153-168, 2007. 
 
MARQUES, Roberto; PERILO, Marcelo. O “rural” e o “urbano” em estudos de gênero e 
sexualidade: etnografia, agência e mediação. VII Congresso Internacional de estudos de 
diversidade sexual e de gênero. Associação Brasileira de Estudos de Homocultura, UFRG, 
Porto Alegra, pp. 01-12, 07 a 09 de Maio de 2014. 
 
MARTINS, Carla Pires. Cravo do canavial: ‘entre’ o maracatu rural e a mímesis corpórea:  
a construção de uma dramaturgia cênica. Dissertação de Mestrado – UFRN/Programa de 
Pós-Graduação em Artes Cênicas. Natal: O Autor, 2013. 
 
MARTINS, Emerson; ROSA, Rogério Machado. Jovens homens homossexuais na zona 
rural e heteronormatividade: resistências e processos de subjetivação. Fazendo Gênero, 10, 
Universidade Federal de Santa Catarina – UFSC, Florianópolis, pp. 01-12, 2013.  
 
MATOS, Marlise. Reinvenções do vínculo amoroso: cultura e identidade de gênero na 
modernidade tardia. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2000. 
 
MELO, Daniel Luiz Diego de. O maracatu rural como forma de contestação. Trabalho de 
Conclusão de Curso – Sociologia Rural, Universidade Federal Rural de Pernambuco, 1997. 
 
MELLO, Luiz. Novas famílias: conjugalidade homossexual no Brasil contemporâneo. Rio 
de Janeiro: Garamond, 2005. 
 
MINOIS, Georges. História do riso e do escárnio. São Paulo: Editora UNESP, 2003. 
 
MOORE, Henrietta L. Fantasias de poder e fantasias de identidade: gênero, raça e 
violência. Cadernos PAGU, 14, 2000, pp. 13-44. 
 
MUNIZ, Mariana. A relação ator-público na improvisação como espetáculo. Reunião 
Científica de Pesquisa e Pós-Graduação em Artes Cênicas, 4, ABRACE, Universidade Federal 
de Minas Gerais, Belo Horizonte, pp. 01-04, 05 e 06 de junho de 2007. 
 
NASCIMENTO, Mariana Cunha Mesquita do. Família Salustiano: três gerações de artistas 
populares recriando os folguedos da Zona da Mata. Recife: Prêmio Katarina Real de Cultura 
Popular, 2000. 
 
____________. João, Manoel, Maciel Salustiano: três gerações de artistas populares, 
recriando os folguedos de Pernambuco. Recife: Associação Reviva, 2005. 
 
____________. Maracatu Rural: breve trajetória ao longo do século XX. In: GUILLEN, 
Isabel Cristina Martins (org.). Tradições e Traduções: cultura imaterial em Pernambuco. Recife: 
Editora da UFPE, 2008. 
 
OLIVEIRA, Alecio Rodrigues de. Sociabilidade, solidariedade e a formação do capital 
social em bairros rurais. CONGRESSO DA SOBER, 43., Ribeirão Preto/SP, Instituições, 
eficiência, gestão e contratos no sistema agroindustrial, pp. 01-19, 2005. 
 



248 

 

OLIVEIRA, Jailma Maria. Homens travestidos no maracatu-nação pernambucano: 
trânsito entre masculinidade e feminilidade. XI Congresso Luso Afro Brasileiro de Ciências 
Sociais – Diversidades e (Des)Igualdades. Universidade Federal da Bahia – Campus de Ondina, 
pp. 01-15, 2011. 
 
OLIVEIRA, Maria Marly de. Como fazer pesquisa qualitativa. Petrópolis: Editora Vozes, 
2010. 
 
OLIVEIRA, Roberto Cardoso de. O trabalho do antropólogo. São Paulo: Editora UNESP, 
1998. 
 
ORTNER, Sherry B. Geertz, subjetividad y conciencia posmoderna. Etnografias 
contemporâneas. Buenos Aires: Universidad Nacional de San Martin, ano 1, n. 1, pp. 25-54, 
2005.   
 
____________. Uma atualização da Teoria da Prática. XXV Reunião Brasileira de 
Antropologia: Conferências e práticas antropológicas, Goiânia, 2007, pp.17-44. 
 
____________. Está a mulher para o homem assim como a natureza para a cultura? IN: 
ROSALDO, Michelle Z; LAMPHERE, Louise (Orgs.). A mulher, a cultura e a sociedade. Rio 
de Janeiro: Editora Paz e Terra, 1979. 
 
OLSON, Mancur. A lógica da ação coletiva: os benefícios públicos e uma teoria dos grupos 
sociais. São Paulo: EDUSP, 1999.    
 
PARKER, Richard. Abaixo do Equador. Rio de Janeiro: Editora Record, 2002. 
 
____________. Corpos, prazeres e paixões: a cultura sexual no Brasil contemporâneo. São 
Paulo: Editora Best Seller, 1993. 
 
PEIRANO, Mariza. Rituais ontem e hoje. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2003. 
 
____________. O dito e o feito: ensaios de antropologia dos rituais. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 2002. 
 
PERLONGHER, Néstor. O negócio do Michê: a prostituição viril. São Paulo: Brasiliense, 
1987. 
 
POLLAK, Michael. A homossexualidade masculina, ou: a felicidade do gueto? In: ARIÈS, 
Philippe; BÉJIN, André (org.) Sexualidades Ocidentais. São Paulo: Editora brasiliense, 1987, 
pp. 54-76. 
 
RIOS, Luís Felipe. Parcerias sexuais na comunidade entendida do Rio de Janeiro – notas 
etnográficas em torno da questão etárias e do amor romântico. In: RIOS, Luís Felipe; et al. 
(orgs.) Homossexualidade: produção cultural, cidadania e saúde. Rio de Janeiro: ABIA, 2004. 
 
RODRIGUES, Ronaldo de Oliveira. Ritual em Tambiah: trajetória, conceitos e reflexões.  
Revista Brasileira de História das Religiões. ANPUH, Ano VII, n. 20, setembro 2014. 
 



249 

 

RUBIN, Gayle. Reflexionando sobre el sexo: notas para una teoría radical de la 
sexualidad. In: VANCE, Carole (org.). Placer y peligro: explorando la sexualidad feminina. 
Madrid: Revolución Madrid, pp. 113-190, 1989. 
 
SALLES, Sandro Guimarães de. À sombra da jurema encantada: mestres juremeiros na 
Umbanda de Alhandra. Recife: Editora da Universidade Federal de Pernambuco, 2010. 
 
SANTOS, Milton. A urbanização brasileira. São Paulo: Hucitec, 1994. 
 
SANTOS, Milton. Por uma Geografia Nova: Da crítica da Geografia à Geografia Crítica. 
São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2004. 
 
SCHECHNER, Richard. What is performance? In: Performance Studies: an introduction. 
New York: Routledge, pp. 28-51, 2006. 
 
____________. Performance Theory. New York: Routledge, 2008. 
 
SCHEEFFER, Fernando. Teoria da Escolha racional: a evidenciação do Homo 
Economicus? Em Tese, Florianópolis, v. 10, n. 1, pp. 28-43, jan./jun., 2013. 
 
SCOTT, Joan W. A invisibilidade da experiência. Projeto História. Revista de Estudos Pós-
Graduados de História, São Paulo, n. 16, pp. 297-325, fev. 1998. 
 
____________. Gênero: uma categoria útil para a análise histórica. Recife: SOS Corpo, 
1995. 
 
SCOTT, Parry. Gênero e geração em contextos rurais: algumas considerações. In: SCOTT, 
Parry; CORDEIRO, Rosineide; MENEZES, Marilda. (orgs.) Gênero e geração em contextos 
rurais. Santa Catarina: Ed. Mulheres, 2010. 
 
____________. Famílias brasileiras: poderes, desigualdades e solidariedades. Recife: 
Editora da UFPE, 2011. 
 
SENA, José Roberto Feitosa de. Interpretando o ethos sagrado do maracatu rural Cruzeiro 
do Forte – Recife/PE. Sociabilidades religiosas: XI Simpósio Nacional da Associação 
Brasileira de História das Religiões: mitos, ritos e identidades, Goiania, UFG, pp. 01-07, 25 a 
27 de maio de 2009. 
 
____________; STORNI, Maria Otília Telles. “Brincadeira Sagrada”: da pesquisa 
etnográfica à análise teórica (uma hermenêutica do Maracatu Rural à luz das Ciências 
das Religiões). IV Colóquio de História: Abordagens interdisciplinares sobre História da 
Sexualidade. Recife, Unicap, pp. 75-89, de 16 a 19 de novembro de 2010. 
 
SILVA, Anderson Vicente da. Viver a dois é uma arte? Um estudo antropológico da 
homoconjugalidade masculina na Região Metropolitana do Recife. Dissertação de 
Mestrado – UFPE/PPGA. Recife: O Autor, 2008. 
 
SILVA, Hélio. Travesti: a invenção do feminino. Rio de Janeiro: Editora Relume Dumará: 
ISER, 1993. 
 



250 

 

SILVA, Maria do Socorro; PORTELLA, Ana Paula. Divisão sexual do trabalho em áreas 
rurais no Nordeste brasileiro. In: SCOTT, Parry; CORDEIRO, Rosineide (org.) Agricultura 
familiar e gênero: práticas, movimentos e políticas públicas. Recife: Editora da UFPE, 2006, 
pp. 127-144. 
 
SILVA, Rubens Alves da. Entre “artes” e “ciências”: a noção de performance e drama no 
campo das ciências sociais. Revista Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 11, n. 24, 
pp. 35-65, jul./dez. 2005. 
 
SILVA, Severino Vicente. Festa de caboclo. Recife: Associação Reviva, 2005. 
 
____________. Maracatu Estrela de Ouro de Aliança: a saga de uma tradição. Recife: 
Associação Reviva, 2012. 
 
SILVA, Vagner Gonçalves da. Orixás da metrópole. Petrópolis: Vozes, 1995. 
 
SPOSITO, Maria Encarnação Beltrão; WHITACKER, Arthur Magon (orgs.) Cidade e campo: 
relações e contradições entre urbano e rural. São Paulo: Editora Expressão Popular, 2006. 
 
STRATHERN, Marilyn. O gênero da dádiva: problemas com as mulheres e problemas com 
a sociedade na Melanésia. Campinas: Editora da Unicamp, 2006. 
 
STRAZZACAPPA, Márcia. As técnicas corporais e a cena. In: GREINER, Christine; BIÃO, 
Armindo (orgs.). Etnocenologia: textos selecionados. São Paulo: Annablume, 1998. 
 
TAMBIAH, Stanley. Culture, Thought and Social Action: An Anthropological 
Perspective. Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1985.   
 
THERBORN, Göran. Sexo e poder: a família no mundo, 1900-2000. São Paulo: Contexto, 
2006. 
 
TURNER, Victor. Dewey, Dilthey, and Drama: An Essay in the Anthropology of 
Experience. In: __________. The Anthropology of Experience. Chicago: University of Illinois 
Press, 1986.  
 
____________. Dramas, campos e metáforas: ação simbólica na sociedade humana. 
Niterói: Editora da Universidade Federal Fluminense, 2008. 
 
VANCE, Carole S. A Antropologia redescobre a sexualidade: um comentário teórico. 
Physis, Revista de Saúde Coletiva, n. 1, v. 5, pp. 07-31, 1995. 
 
VARIKAS, Eleni. Gênero, experiência e subjetividade: a propósito do desacordo Tilly-
Scott. Cadernos Pagu, v. 3, pp. 63-84, 1994. 
 
VASCONCELOS, Tamar Alessandra Thalez. A mulher no maracatu rural. Olinda: 
Associação Reviva, 2012. 
 
VENCATO, Anna Paula. Fora do armário, dentro do closet: o camarim como espaço de 
transformação. Cadernos PAGU, n. 24, janeiro/junho, pp. 227-247, 2005. 
 



251 

 

VICENTE, Ana Valéria. Maracatu rural: o espetáculo como espaço social. Recife: 
Associação Reviva, 2005. 
 
WANDERLEY, Maria de Nazareth Baudel. A emergência de uma nova ruralidade nas 
sociedades modernas avançadas – o “rural” como espaço singular e ator coletivo. Estudos 
Sociedade e Agricultura, Rio de Janeiro, n. 15, pp. 87-145, out. 2000. 
 
WOORTMAM, Ellen. Herdeiros, Parentes e Compadres. Brasília: Editora Universidade de 
Brasília, 1995. 
 
YONNET, Paul. La planète du rire: sur la mediatisation du comique. Le débat. Paris, n. 59, 
pp. 152-172, mars-avril, 1990. 
  



252 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICES 

 

 

 

 

 

 
 

 



253 

 

APÊNDICE A 

Questões norteadoras das Conversas com Mestres dos Maracatus 

 
 
DADOS PESSOAIS 
Nome: ....................................................................................................................................... 
Data de nascimento: ......../.........../.............. 
Grau de instrução: .......................................................................................................................... 
Profissão: .......................................................................... 
Renda:  
(    ) menos de um 1 salário mínimo. 
(    ) 1 salário mínimo 
(    ) de 2 a 5 salários mínimos 
(    ) mais de 5 salários. 
Você frequenta alguma Religião: (     ) Não (     )Sim. Qual? ........................................................... 
 
QUESTÕES GERAIS 
 

1. QUANTO TEMPO VOCÊ BRINCA NO MARACATU RURAL? 
2. QUAL(IS) O(S) MARACATU(S) VOCÊ JÁ BRINCOU? 
3. VOCÊ JÁ BRINCOU VESTIDO COM ALGUM PERSONAGEM? QUAL(IS)? 
4. ALGUÉM LHE INCENTIVOU BRINCAR NO MARACATU RURAL? QUEM? 
5. O MARACATU RURAL TEM ALGUMA RELIGIÃO? VOCÊ PARTICIPA OU JÁ 

PARTICIPOU DESSA RELIGIÃO? COMO FOI? ME CONTE UM POUCO. 
 
QUESTÕES RESTRITAS 

6. O SENHOR SABERIA DIZER COMO SURGIU O MARACATU RURAL? 
7. COMO O MARACATU RECEBE DINHEIRO PARA COLOCAR A BRINCADEIRA NA 

RUA? A PREFEITURA AJUDA? COMO? 
8. POR QUE O SENHOR ACHA QUE NAZARÉ DA MATA É CONSIDERADA A TERRA DO 

MARACATU? 
9. POR QUE SÓ OS HOMENS BRINCAVAM NO MARACATU? POR QUE AS MULHERES 

NÃO PODIAM PARTICIPAR? 
10. A SAMBADA É UMA BRINCADEIRA INTERESSANTE QUE ACONTECE ANTES DO 

CARNAVAL, NÃO É? PARA QUE SERVE A SAMBADA NO MARACATU? 
11. HÁ ALGUMA PREPARAÇÃO RELIGIOSA PARA O MARACATU SAIR NA RUA? 

COMO É ESSA PREPARAÇÃO? 
12. É VERDADE QUE TEM UM SEGREDO NO MARACATU QUE NINGUÉM PODE 

SABER? QUEM GUARDA O SEGREDO? 
13. NO DOMINGO E SEGUNDA-FEIRA DE CARNAVAL OS MARACATUS SAEM DE 

NAZARÉ DA MATA PARA BRINCAR EM OUTROS LUGARES. QUEM ORGANIZA E 
POR QUE OS MARACATUS PRECISAM IR PARA OUTROS LUGARES? 

14. A VOLTA DO MARACATU ACONTECE NA TERÇA-FEIRA DE CARNAVAL. QUANDO 
OS MARACATUS CHEGAM FAZEM O QUE? ME CONTE UM POUCO COMO É ESSE 
EVENTO. 

15. O QUE ACONTECE DENTRO DO ÔNIBUS NO CAMINHO DA SEDE ATÉ OS LUGARES 
ONDE VÃO SE APRESETAR? O SENHOR PODERIA FALAR UM POUCO? 

16. O MARACATU SE APRESENTA NA SEMANA SANTA? ONDE? POR QUÊ? 
17. O SENHOR ACHA QUE TEM ALGUMA COISA A VER MARACATU E SEMANA 

SANTA? 
18. O QUE O MARACATU FAZ NO RESTO DO ANO QUANDO NÃO TEM CARNAVAL? AS 

PESSOAS FALAM DE MARACATU NO RESTO DO ANO? O QUE FALAM? 
 



254 

 

APÊNDICE B 

Questões norteadoras das Conversas com Brincantes que performatizam as Catitas 

 

DADOS PESSOAIS 
Nome: ............................................................................................................................................. 
Data de nascimento: ......../.........../.............. 
Grau de instrução: .......................................................................................................................... 
Profissão: .......................................................................... 
Renda:  
(    ) menos de um 1 salário mínimo. 
(    ) 1 salário mínimo 
(    ) de 2 a 5 salários mínimos 
(    ) mais de 5 salários. 
Você frequenta alguma Religião: (     ) Não (     )Sim. Qual? ........................................................... 
 
QUESTÕES GERAIS 
 
1. QUANTO TEMPO VOCÊ BRINCA NO MARACATU RURAL? 
2. VOCÊ SEMPRE BRINCOU COMO CATITA? 
3. QUAL(IS) O(S) MARACATU(S) VOCÊ JÁ BRINCOU? 
4. VOCÊ JÁ BRINCOU DE OUTRO PERSONAGEM? QUAL(IS)? 
5. VOCÊ TEM AJUDA EM DINHEIRO DE ALGUÉM PRA BRINCAR NO MARACATU? DE 

QUEM? 
6. ALGUÉM LHE INCENTIVOU BRINCAR NO MARACATU RURAL? QUEM? 
7. O MARACATU RURAL TEM ALGUMA RELIGIÃO? VOCÊ PARTICIPA OU JÁ 

PARTICIPOU DESSA RELIGIÃO? COMO FOI? ME CONTE UM POUCO. 
 

QUESTÕES RESTRITAS 
8. VOCÊ LEMBRA QUANDO VIU PELA PRIMEIRA VEZ A BRINCADEIRA DO MARACATU 

RURAL? O QUE VOCÊ SENTIU? ME DIGA COMO FOI. 
8.1 - VOCÊ TINHA QUANTOS ANOS? 
8.2 – ONDE FOI QUE VOCÊ VIU? 
8.3 – VOCÊ GOSTOU? 
9. VOCÊ OUVIU A HISTÓRIA COMO SURGIU O MARACATU RURAL? QUE HISTÓRIAS 

CONTARAM PRA VOCÊ? ME CONTE? 
9.1 – QUEM ERAM OS PERSONAGENS? 
9.2 – ONDE BRINCAVAM? 
9.3 – QUEM CHAMAVA PARA BRINCAR? 
10. COMO FOI QUE VOCÊ SE TORNOU A CATITA DESSE MARACATU QUE VOCÊ BRINCA 

HOJE? 
11. VOCÊ JÁ VIU MULHERES VESTIDAS DE CATITA? ONDE FOI? COMO FOI A REAÇÃO 

DAS PESSOAS E SUA QUANDO VIU?  
- CASO O ENTREVISTADO DIGA QUE “NÃO” VIU PEGUNTE:  
10.1 - O QUE VOCÊ ACHA DA PARTICIPAÇÃO DAS MULHERES NESSE CORDÃO DO 
MARACATU? 
10.2 – POR QUE AS MULHRES NÃO PODEM PARTICIPAR DO MARACATU VESTIDA DE 
CATITAS? O QUE OS HOMENS TÊM QUE ELAS NÃO TÊM?  

12. ME CONTE COMO É A CATITA QUE VOCÊ VESTE? ELA TEM MUITO LUXO? POR QUE? 
12.1 – POR QUE A CATITA TEM QUE SER MALTRAPILHA, DESARRUMADA? 
12.2 – ELA TEM QUE SER IGUAL A ALGUÉM? QUEM? 
12.3 – VOCÊ SE BASEIA EM ALGUÉM PARA SE VESTIR DE CATITA? 



255 

 

12.4 – PARA BRINCAR DE CATITA TEM QUE IMITAR ALGUMA MULHER? QUE MULHER 
É ESSA? 

12.5 – POR QUE VOCÊ PINTA TODO O ROSTO? (Pergunte a cor que ele pinta). 
13. NA HORA DA APRESENTAÇÃO O QUE VOCÊ SENTE? ME DIZ COMO É SUA 

APRESENTAÇÃO? O QUE VOCÊ FAZ? VOCÊ COMEÇA POR ONDE E TERMINA POR 
ONDE? 

14. ME CONTARAM QUE TEM ALGUNS HOMOSSEXUAIS NO CORDÃO DAS BAIANAS? 
VOCÊ JÁ VIU ALGUM VESTIDO DE CATITA? VOCÊ ACHA LEGAL QUE ELES BRINQUEM 
TAMBÉM DE CATITA? POR QUÊ? COMO AS PESSOAS VEEM VOCÊ VESTIDO DE 
CATITA? ELAS COMENTAM ALGUMA COISA A RESPEITO? O QUE? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



256 

 

APÊNDICE C 
 

Questões norteadoras das Conversas com os Homens que se travestem de Baianas 
 

 
 
DADOS PESSOAIS 
Nome: .........................................................Nome social:............................................................... 
Data de nascimento: ......../.........../.............. 
Grau de instrução: .......................................................................................................................... 
Profissão: .......................................................................... 
Renda:  
(    ) menos de um 1 salário mínimo. 
(    ) 1 salário mínimo 
(    ) de 2 a 5 salários mínimos 
(    ) mais de 5 salários. 
Você frequenta alguma Religião: (     ) Não (     )Sim. Qual? ........................................................... 
 
QUESTÕES GERAIS 
 

1. QUANTO TEMPO VOCÊ BRINCA NO MARACATU RURAL? 
2. VOCÊ SEMPRE BRINCOU COMO BAIANA? 
3. QUAL(IS) O(S) MARACATU(S) VOCÊ JÁ BRINCOU? 
4. VOCÊ JÁ BRINCOU DE OUTRO PERSONAGEM? QUAL(IS)? 
5. VOCÊ TEM AJUDA EM DINHEIRO DE ALGUÉM PRA BRINCAR NO MARACATU? 

DE QUEM? 
6. ALGUÉM LHE INCENTIVOU BRINCAR NO MARACATU RURAL? QUEM? 
7. O MARACATU RURAL TEM ALGUMA RELIGIÃO? VOCÊ PARTICIPA OU JÁ 

PARTICIPOU DESSA RELIGIÃO? COMO FOI? ME CONTE UM POUCO. 
 
QUESTÕES RESTRITAS 

8. VOCÊ LEMBRA QUANDO VIU PELA PRIMEIRA VEZ A BRINCADEIRA DO 
MARACATU RURAL? O QUE VOCÊ SENTIU? ME DIGA COMO FOI. 
8.1 - VOCÊ TINHA QUANTOS ANOS? 
8.2 – ONDE FOI QUE VOCÊ VIU? 
8.3 – VOCÊ GOSTOU? 

9. VOCÊ OUVIU A HISTÓRIA COMO SURGIU O MARACATU RURAL? QUE 
HISTÓRIAS CONTARAM PRA VOCÊ? ME CONTE? 
9.1 – QUEM ERAM OS PERSONAGENS? 
9.2 – ONDE BRINCAVAM? 
9.3 – QUEM CHAMAVA PARA BRINCAR? 

10. COMO FOI QUE VOCÊ SE TORNOU A BAIANA DESSE MARACATU QUE VOCÊ 
BRINCA HOJE? 

11. ME CONTE COMO É A BAIANA QUE VOCÊ VESTE? ELA TEM MUITO LUXO? POR 
QUE? 
11.1 – POR QUE A BAIANA TEM QUE SER LUXUOSA? 
11.2 – ELA TEM QUE SER IGUAL A ALGUÉM? QUEM? 
11.3 – VOCÊ SE BASEIA EM ALGUÉM PARA SE VESTIR DE BAIANA? 
11.4 – PARA BRINCAR DE BAIANA TEM QUE IMITAR ALGUMA MULHER? QUE 

MULHER É ESSA? 
12. NA HORA DA APRESENTAÇÃO O QUE VOCÊ SENTE? ME DIZ COMO É SUA 

APRESENTAÇÃO? O QUE VOCÊ FAZ? VOCÊ COMEÇA POR ONDE E TERMINA POR 
ONDE? 



257 

 

13. ME CONTARAM QUE TEM ALGUNS HOMOSSEXUAIS NO CORDÃO DAS 
BAIANAS? VOCÊ JÁ VIU ALGUM VESTIDO DE CATITA? VOCÊ ACHA LEGAL QUE 
ELES BRINQUEM TAMBÉM DE CATITA? POR QUÊ? 

14. COMO AS PESSOAS VEEM VOCÊ VESTIDO DE BAIANA? ELAS COMENTAM 
ALGUMA COISA A RESPEITO? O QUE? 

15. COMO AS PESSOAS TRATAM VOCÊ DENTRO DO MARACATU? ME CONTA UM 
POUCO DE SUAS RELAÇÕES COM AS OUTRAS PESSOAS DO MARACATU? 
15.1 – VOCÊ JÁ SOFREU DISCRIMINAÇÃO DE OUTRAS BRINCANTES? 
15.2 – COMO OS HOMENS TRATAM VOCÊ? 
15.3 – COMO AS MULHERES TRATAM VOCÊ? 
15.4 – VOCÊ PARTICIPA DAS ATIVIDADES DE PREPARAÇÃO DO MARACATU 

COM QUEM? 
16. JÁ ME CONTARAM QUE AS BAIANAS DO MARACATU TEM UMA LIGAÇÃO 

MUITO FORTE COM A JUREMA (O CATIMBÓ)? É VERDADE? VOCÊ MANTÉM SUA 
BAIANA LIGADA À JUREMA? O QUE VOCÊ ACHA DISSO? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



258 

 

APÊNDICE D 

Termo de autorização de publicação de fotos  

 

 
Universidade Federal de Pernambuco 

Centro de Filosofia e Ciências Humanas 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia 

 

TERMO DE AUTORIZAÇÃO DE USO DE FOTOGRAFIAS 

 

Autorizo, gratuita e espontaneamente.  

Eu, Ricardo Borba de Araujo, de nome artístico Ricardo Labá, Brasileiro, 
Divorciado, portador da Cédula de Identidade RG nº 412521-8 SDS/PE, inscrito 
no CPF nº 974.092.784-04, Residente a Rua Coronel Joaquim Cavalcante, nº. 530, 
Amparo, Olinda-PE, CEP 53.025-010, AUTORIZO o doutorando Anderson 
Vicente da Silva, Brasileiro, Solteiro, portador da Cédula de Identidade RG nº 
4984842, inscrito no CPF nº 031.001.664-93, em caráter exclusivo e gratuito, a 
utilizar com devidas referências, as fotografias de minha autoria publicadas no 
Caderno JC MAIS do Jornal do Commercio, veiculado no dia 08/02/2015. 

Sendo assim, eu autoriza a divulgação do seu trabalho na tese de doutoramento 
do Senhor Anderson Vicente da Silva, requente desse termo. A presente 
autorização abrange, exclusivamente, a concessão de uso da imagem para o fim 
aqui estabelecido, pelo que qualquer outra forma de utilização e/ou reprodução, 
deverá ser previamente autorizada. 

 

Recife, 25 de Novembro de 2015. 

 

 

 
Ricardo Borba de Araújo 

Assinatura do fotógrafo 



259 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



260 

 

ANEXO 1 

Reportagem com Entrevista do doutorando Anderson Vicente sobre Travestilidade no 
Maracatu Rural de Nazaré da Mata 

 



261 

 

 



262 

 

 



263 

 

ANEXO 2 

Programa do Carnaval de Nazaré da Mata/2014 

 

        

 



264 

 

ANEXO 3 

Capa e Folha de Rosto da Revista Canavial/2013 

 

 

 



265 

 

ANEXO 4 

Cartão com programação do Encontro de Maracatus de Baque Solto, Espaço Ilumiara 
Zumbi, Tabajara, Olinda – PE 

 

(Frente) 

(Verso) 

 

 



266 

 

ANEXO 5 

Reportagem do Jornal do Commercio sobre Encontro de Maracatus de Baque Solto em 
Nazaré da Mata/2012 

 

 


