
  



U N I V E R S I D A D E  F E D E R A L  D E  P E R N A M B U C O  

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

DEPARTAMENTO DE ARQUITETURA E URBANISMO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DESENVOLVIMENTO URBANO 

 

CAPA 

 

 

 

NILSON DA ROCHA CORDEIRO 

 

 

 

 

 

 

 

A CASA EM VERSO E PROSA: 
CANÇÕES, POESIAS E SUBJETIVIDADE DO CONCEITO DE CASA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE, 2015 



NILSON DA ROCHA CORDEIRO 

 

 

 

 

 

 

FRONTISPÍCIO  

 

 

 

 

 

 

A CASA EM VERSO E PROSA: 
CANÇÕES, POESIAS E SUBJETIVIDADE DO CONCEITO DE CASA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE, 2015 



NILSON DA ROCHA CORDEIRO 

 

 

 

 

 

 

 

 

FOLHA DE ROSTO 

 

 

A CASA EM VERSO E PROSA: 
CANÇÕES, POESIAS E SUBJETIVIDADE DO CONCEITO DE CASA 

 

 

 

Dissertação apresentada ao programa de pós-

graduação em desenvolvimento urbano da 

Universidade Federal de Pernambuco, como 

requisito final para obtenção do título de mestre em 

desenvolvimento urbano. 

 

 

 

Orientadora: Lúcia Leitão 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE, 2015



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecário Jonas Lucas Vieira, CRB4-1204 
FICHA 

CATALOGRÁFICA 

 

 

 

 

 

 

 

 

C794c        Cordeiro, Nilson da Rocha 
     A casa em verso e prosa: canções, poesias e subjetividade do conceito de 
casa / Nilson da Rocha Cordeiro. – 2015. 

                        120 f.: il., fig.  
 

                        Orientadora: Lúcia Leitão.       
           Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, Centro de 
Artes e Comunicação.  Desenvolvimento Urbano, 2016. 
            

 
Inclui referências, apêndices e anexos. 

 

 
 

1. Habitações. 2. Espaço (Arquitetura). 3. Subjetividade. 4. Poesia. 5. 
Canções. 6. Música. 7. Conceitos.  I. Leitão, Lúcia (Orientadora). II. Título. 

 
 
 
        711.4 CDD (22. ed.)        UFPE (CAC 2016-86) 
       



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

NILSON DA ROCHA CORDEIRO 

FOLHA DE APROVAÇÃO 

 

A CASA EM VERSO E PROSA: 

CANÇÕES, POESIAS E SUBJETIVIDADE DO CONCEITO DE CASA 

 
 

 

Dissertação aprovada como requisito final para obtenção do título de mestre no programa de 

pós-graduação em desenvolvimento urbano – MDU – da Universidade Federal de 

Pernambuco. 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 
 

 

 

 

______________________________________________________ 

1º Examinador/Presidente – Dr. ª Lúcia Leitão 

 

 

 

______________________________________________________ 

2º Examinador – Dr.ª Maria de Jesus Britto Leite 

 

 

_______________________________________________________ 

3º examinador – Dr.ª Julieta Maria de Vasconcelos Leite 

 

________________________________________________________ 

4º Examinador – Dr. Antônio Paulo Rezende 

 

 

 

Recife, 21 de julho de 2015



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DEDICATÓRIA 

 

 

Para minha mãe, Joanita da Rocha Cordeiro, 

primeira e mais segura morada. 

 

 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço primeiramente a Deus, meu Senhor e sustentador da minha vida e de tudo 

que existe. 

Sou muito devedor e por isso agradeço aos meus pais, Nelson Francisco Cordeiro e 

Joanita da Rocha Cordeiro, que souberam construir em mim a verdadeira noção de Casa, 

ensinando-me os princípios e valores éticos que orientam minha caminhada. 

Sou grato às minhas irmãs, Daniely da Rocha Cordeiro Dias, Débora da Rocha 

Cordeiro Alves que compartilharam comigo momentos especiais da minha vida; e 

especialmente Dilian da Rocha Cordeiro que muito me ajudou em minha vida pessoal e 

acadêmica. 

Agradeço imensamente a minha orientadora, Lúcia Leitão, que pacientemente e com 

rigor me conduziu na construção dessa dissertação e que apesar das minhas inúmeras 

dificuldades me ajudou para que eu chegasse até aqui.  

Também agradeço aos servidores e funcionários do Programa de Pós-graduação em 

Desenvolvimento Urbano – MDU, especialmente à Renata Albuquerque que de forma muito 

profissional mas sem perder a humanidade me ajudaram em diversos momentos, sempre com 

bastante simpatia e presteza. 

Quero agradecer também aos membros da banca examinadora que aceitaram o 

convite para avaliar este trabalho. 

Sou muito grato à Albertina Flávia de Amorim, na fase final desse trabalho se tornou 

a mais compreensiva companheira e incentivadora em muitos momentos; dosando palavras de 

estímulo e também de cobranças; sempre com muito carinho. 

Também registro minha gratidão aos colegas GPC-FUNDARPE, que ao longo de 

todo meu trabalho entenderam minhas limitações e dificuldades e me deram suporte sempre 

que precisei. Em especial agradeço a Amanda Paraíso, que em muitos momentos me ajudou 

nas minhas reflexões e contribuiu com comentários pertinentes que em muito melhoraram 

este trabalho. Também agradeço de forma especial a Flávio Barbosa que de maneira artística 

soube conferir a estas páginas um pouco de beleza. 

Sou grato ao amigo Paulo Vitor Borges Manga que me auxiliou com o inglês para o 

abstract. 

Finalmente, agradeço aos meus amigos, em especial José Rafael Monteiro Pessoa e 

Glena Salgado Vieira, que souberam compreender minhas ausências e nunca deixaram de me 

apoiar e incentivar. 

A todos, expresso meus mais profundos agradecimentos pelo tempo, incentivo 

compreensão e ideias generosamente compartilhadas. Muito obrigado! Vocês são todos de 

casa! 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EPÍGRAFE 

 

“Um homem percorre o mundo inteiro em busca daquilo que 

precisa e volta a casa para encontrá-lo”. 
 

George Moore 

 

 

 

“Toda a obra de um homem, seja em literatura, música, 

pintura, arquitetura ou em qualquer outra coisa, é sempre um 

auto-retrato; e quanto mais ele se tentar esconder, mais o seu 

caráter se revelará, contra a sua vontade”. 

Samuel Butler



 

 

RESUMO 

 

 

Ao iniciar estas reflexões sobre a moradia, buscamos destacar o aspecto basilar da casa – 

enquanto abrigo – para o desenvolvimento do indivíduo, da cidade e da sociedade. Com o 

objetivo de investigar as concepções de casa, como esse termo é percebido e qual a sua real 

importância na constituição do indivíduo, utilizamos como porta de acesso para esse universo 

as representações feitas sobre a casa e o lar encontradas em canções e poemas que abordam a 

temática, seja de forma explicita ou implícita. A construção e análise dos dados deram-se de 

forma qualitativa na perspectiva interpretativa das ciências, nas quais, os atos humanos, assim 

como seus discursos, constroem e carregam significados que tecem os tecidos da história, da 

sociedade e das pessoas. Tentamos, por meio de uma leitura de canções e poemas, por meio 

da análise do conteúdo (BARDIN, 1977) e fundamentados na teoria das representações 

sociais (MOSCOVICI, 1978, 1985; JODELET, 1985, 1991), pesquisar a ideia de casa que 

está presente em nosso imaginário. Tomamos de empréstimo alguns conceitos da psicanálise 

(FREUD, 1973; WINNICOTT, 1983, 1985, 1989). Pudemos perceber que uma primeira ideia 

de casa é aquela associada à herança. Uma casa-memória onde encontramos os traços de uma 

afetividade intensa e geralmente associada à infância. Uma segunda projeção da casa é a casa-

identidade que se projeta no tempo presente. Ela é o espaço de pertencimento e de segurança. 

Finalmente, uma terceira projeção da casa é a que se lança para o futuro: a casa-promessa ou 

casa-esperança, uma casa idealizada e que é sonhada e desejada, sempre como uma promessa 

de felicidade e realização. 

 

Palavras-chave: Casa. Poemas. Música e Canções. Subjetividade. Espaço e Lugar. 

 



 

 

ABSTRACT 

 

 

When starting these reflections on the home, we seek to highlight the fundamental aspect of 

the house - as shelter - for the development of the individual, the city and society. In order to 

better understand the concepts of “home”, as that term is perceived and what is its real 

importance on the individual's constitution, we used the representations made about the house 

and the home found in songs and poems addressing the issue as an entry point for this 

universe, either explicitly or implicitly. The construction and analysis of the data is given in a 

qualitative way in the interpretative perspective of science, in which the acts of humans, as 

well as his speeches, build and carry meanings that weave the fabric of history, society and 

people. We try, through a reading of poems and songs, through content analysis (BARDIN, 

1977) and based on the theory of social representations (MOSCOVICI, 1978, 1985; 

JODELET, 1985, 1991). Search the home of idea that is present in our imagination. We also 

borrow some concepts of psychoanalysis (FREUD, 1973; WINNICOTT, 1983, 1985, 1989). 

We noticed that a first idea of home is that of inheritance. A memory-home, in which we find 

traces of intense affection and usually associated with childhood. A second projection of the 

house is the house-identity that is projected in the present times. It is the space of belonging 

and security. Finally, a third projection, the desired house of the future: The promise-house or 

the home one hopes to obtain, idealized, dreamed and desired, always as a promise of 

happiness and fulfillment.  

 

 

Word-key: Home. Poems. Music and Songs. Subjectivity. Space and Place. 

 

  



 

 

SUMÁRIO 

  

 

1. INTRODUÇÃO .................................................................................................. 11 

2. ESPAÇO E LUGAR, CASA E HABITAR ........................................................ 19 

2.1. Espaço e Lugar ................................................................................................... 19 

2.2. A casa e o habitar ................................................................................................ 22 

2.3. Muito mais que as paredes .................................................................................. 26 

2.3.1. Significados da Casa ........................................................................................... 28 

2.3.2. Casa e Subjetividade ........................................................................................... 30 

2.3.3 Casa Lar .............................................................................................................. 32 

2.3.4. Casa Moradia ...................................................................................................... 34 

2.3.5 Casa Habitada e Família ..................................................................................... 35 

3. PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS ....................................................... 39 

3.1. A escolha das fontes ........................................................................................... 40 

3.1.1. Música e Canções ............................................................................................... 42 

3.1.2. Poesia .................................................................................................................. 44 

3.2. As canções e os poemas como representação social........................................... 46 

3.3. Análise do conteúdo ........................................................................................... 51 

4. ANÁLISE DOS DADOS E RESULTADOS ..................................................... 57 

4.1 A Casa Cantada e Encantada .............................................................................. 60 

4.2 Os Três Tempos da Casa .................................................................................... 69 

4.2.1. Casa do Passado como lugar de aconchego: Memória da casa .......................... 71 

4.2.2. Casa do Presente como lugar de intimidade: Vivendo a casa............................. 82 

4.2.3. Casa do Futuro como lugar de sonhos: Promessa da casa .................................. 96 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS ........................................................................... 106 

REFERÊNCIAS ........................................................................................................... 112 

 



 

 

Primeiras Palavras 

 

 

 

 

 

 

 

 

Muitas ideias de casa



11 

 

 

1. INTRODUÇÃO 

“O meio ambiente construído, assim como a linguagem, tem o poder de 

definir e aperfeiçoar a sensibilidade. Pode aguçar e ampliar a consciência. 

Sem a Arquitetura, os sentimentos sobre o espaço permanecem difusos e 

fugazes” (Yi-Fu Tuan – Topofilia, 1980). 

 

As mudanças do desenho urbano das cidades, cada vez mais vertical no Brasil, 

têm sido o centro de discussões em mesa de bar, praças públicas e tribunais de justiça. 

Urbanismo e arquitetura são debatidos por especialistas e também por leigos. A 

construção da paisagem e os múltiplos conceitos que este termo carrega são temas de 

pesquisas e artigos dos mais diversos campos científicos. Da porta para dentro, as 

transformações das metrópoles podem ser sentidas de diversas formas. A passagem da 

casa para o apartamento pode ser um dos exemplos mais visíveis, entretanto, não é o 

único efeito desse processo. Uma casa que é demolida para dar lugar a um edifício leva 

consigo inúmeras histórias. Histórias privadas vividas por sujeitos que experienciaram 

aquele lugar; as vezes por décadas. Sob o teto da casa que se vai experiências foram 

vividas; pessoas se reconheceram e se relacionaram; ligações se estabeleceram com 

aqueles que ali moravam e também com as paredes que lhe davam abrigo. Abrigo não 

apenas para o corpo, mas também para alma; aquele espaço que por algum tempo foi 

extensão afetiva da família que o habitava, quando perdido, deixa um vazio que pode 

levar muito tempo para ser novamente preenchido – algumas vezes a vida toda. Por 

isso, cabe a nós indagar qual a importância da casa para aquele que a habita. Entre uma 

e outra história de casas e mudanças, podemos entrever as camadas de complexidade da 

nossa relação com o espaço em que vivemos. Para deixarmos o lugar que por anos 

moramos, para trocarmos de uma casa para outra, é necessário mais que um simples 

caminhão de carregar móveis. Existem elementos que não podem ser transportados. 

Podemos perguntar então o que existe na nossa relação com nossas casas que foge a 

materialidade das paredes e dos móveis mas que é tão – ou mais – importante que a 

própria casa. 

Afinal, o que realmente é uma casa? Quais os elementos que são necessários 

para podermos chamar um espaço de lar? Quais as concepções que fazemos desses 

termos tão corriqueiro que é a moradia? Foram estas perguntas que nos impulsionaram 

nesta investigação. Mesmo sem a intensão de chegar à respostas definitivas – esta não é 

a pretensão deste trabalho – buscamos discutir este assunto que mesmo quando não nos 

damos conta está presente em nossa vida. Todo tempo ao nosso redor da mesma forma 



12 

 

 

como as paredes de nossas casas. Vários teóricos se dedicaram ao estudo da casa e do 

conceito de lar. Também podemos ver a tentativa definir tais elementos nas artes. Essa 

busca pode ser percebida como algo bastante legítimo, uma vez que as artes são uma 

das formas de expressão do ser humano. Partindo desse entendimento seguindo na 

busca de uma aproximação do universo das canções e poemas para responder nossos 

questionamentos iniciais. 

No artigo “Dora, Uma Arquitetura para Sonhar”, Leitão (2012), apresenta 

também alguns questionamentos sobre esse tema: 

Qual é o papel da arquitetura, do espaço edificado, no psiquismo humano? 

De onde vem o desejo (e não a ação) de espacejar? Quais são as implicações 

desse desejo na experiência de habitar o mundo? Será que a arquitetura não é 

ela própria uma narrativa, um discurso, uma articulação simbólica e, como 

tal, uma manifestação particular do inconsciente? (LEITÃO, 2012, p. 9). 

 

Refletindo sobre estas questões, podemos dizer que o ser humano, nasce, vive e 

morre e, nestas jornadas, está a necessidade de abrigar-se no – e do – mundo. Talvez o 

seu refúgio mais íntimo seja seu próprio corpo. Em seguida vem a casa, na busca por 

abrigo e conforto. Pode-se perceber o quanto a ideia de moradia está presente em nossas 

vidas. E apesar de parecer algo trivial, esta questão envolve conceitos muito mais 

profundos e complexos do que se possa imaginar num primeiro momento. 

A moradia é para o ser humano algo tão necessário quanto o alimento ou o ar 

que respira. Diz-se isso não apenas em termos de sobrevivência, mas em termos de 

constituição do indivíduo. A casa é o seu refúgio e também seu lugar de 

reconhecimento. Desde que nascemos somos jogados para fora de nossa casa primeira – 

o útero materno – para um mundo estranho, desconhecido e hostil (LEITÃO, 2009). 

Todos os dias que se seguem daí em diante serão de busca desse abrigo inicial; uma 

tentativa de retornar a esse espaço de conforto e segurança. Segundo Heidegger (1982, 

p. 240), o habitar é a “maneira como os homens fazem seu caminho, desde o nascimento 

até a morte, sobre a Terra, sob o céu”. 

Tão importante para a vida do ser humano, o espaço da moradia tem-se 

transformado ao longo do tempo, contribuindo para a produção de diferentes modos de 

ser e existir no mundo. Essa questão se radicaliza quando se amplia o pensamento e se 

insere a moradia no ambiente da cidade contemporânea, esse espaço múltiplo e plural, 

onde se manifestam diversos modos e estilos de vida que vão se processando na 

confluência das muitas forças que se manifestam nos espaços urbanos. Assim, a cidade 



13 

 

 

se faz espaço e cenário da construção de múltiplas possibilidades e seu estudo remete à 

reflexão sobre os sujeitos sociais que, em sua heterogeneidade e através de suas 

vivências individuais e coletivas, vão revelando os modos de vida que, tal como tramas, 

mantêm-se ali em permanente construção. 

Ao iniciar estas reflexões sobre a moradia buscamos destacar o aspecto basilar 

da casa – enquanto abrigo – para o desenvolvimento do indivíduo, da cidade e da 

sociedade. Não é possível pensar efetivamente a cidade sem considerar, além dos 

espaços públicos, os seus espaços privados e mais íntimos. Entre os direitos 

fundamentais do ser humano destaca-se o direito à moradia. Não que este seja de maior 

importância ou seja um tipo especial, mas porque o pleno exercício dos demais direitos 

necessita, fundamentalmente, dele. Assim, ao falarmos do pleno exercício da cidadania; 

garantias fundamentais; direito à cidade, estamos falando em essência e em última 

instância, do acesso à moradia digna e de qualidade, em seus aspectos concretos e 

também subjetivos. 

Com o objetivo de melhor investigar as concepções de casa, como esse termo é 

percebido e qual a sua real importância na constituição do indivíduo, utilizamos como 

porta de acesso para este universo, as representações feitas sobre a casa e o lar 

encontradas em canções e poemas que abordam a temática, seja de forma explícita ou 

implícita. 

Acreditamos que para dar conta de explicar a existência de uma ideia de casa 

primeva, muito mais antiga que qualquer projeto construtivo, não podemos nos limitar a 

analisar apenas seus elementos concretos. A busca por um entendimento do conceito de 

casa é também a busca por elementos da subjetividade humana. Ela – a casa – está na 

origem de nossa construção enquanto indivíduos. 

Entendemos a subjetividade como a forma pela qual a multiplicidade de 

elementos presentes na subjetividade social, assim como todas as condições objetivas de 

vida do mundo social, se organizam numa dimensão emocional e simbólica. É 

importante registrar também que a noção de subjetividade implica na ideia de 

corporeidade. Segundo a orientação fenomenológica (MERLEAU-PONTY, 1994), o 

sujeito é um corpo que habita o espaço e o tempo. Assim, o conceito de corporeidade 

amplia o de corpo, ao incluir a mediação espaço-temporal imbricada com sua 

constituição e expressão como subjetividade. 



14 

 

 

De acordo com essa perspectiva, a corporeidade deve ser entendida como 

forma de mediação entre dois mundos: subjetivo-objetivo
1
, eu-outro, indivíduo-

sociedade. Temos assim que a relação do indivíduo com sua moradia é um dos 

elementos constitutivos do processo formador da sua identidade e que o estudo e a 

compreensão dessa relação pode ajudar na compreensão do que é habitar, quais as 

diferentes estratégias e formas do habitar doméstico, quais são os dilemas e conflitos 

enfrentados pelo indivíduo que não se reconhece em sua casa e como todos esses 

elementos podem influenciar no processo de apropriação da moradia e, em última 

instância, da cidade. 

Além disso, parece-nos que essa casa primeira, carrega em si mesma mais que 

a concepção de abrigo. Nela residem os mais profundos elementos constitutivos da alma 

humana. Nesta casa-símbolo encontramos a própria representação do indivíduo e ela se 

apresenta como o lugar de nascimento – e também de pós-morte – de onde todos viemos 

e também para onde desejamos retornar. 

A possibilidade de conhecer a casa das pessoas é, em muitos aspectos, a 

possibilidade de conhecê-las profundamente. É desvendar as contribuições do habitus 

(BOURDIEU, 1974; 1983), em suas identidades, os costumes incorporados e adquiridos 

no decorrer de suas trajetórias individuais e a distinção pelo gosto em suas escolhas ou 

rejeições. Compreender como se dá a relação entre o indivíduo e sua moradia, pode 

fornecer elementos que subsidiem novas estratégias para as políticas habitacionais que 

sejam mais efetivas e eficazes. Abordar a questão do espaço habitacional na vertente 

dos usos e das práticas, é também inserir o tema da qualidade habitacional que, por sua 

vez, é fundamental na construção de políticas públicas, tanto na questão da oferta de 

moradia quanto na gestão urbana como um todo. 

A questão da moradia – ou da falta dela – envolve múltiplos aspectos, desde 

questões políticas e econômicas até aspectos psicológicos e artísticos. No livro Casa-

grande e Senzala (1933), Gilberto Freyre utiliza justamente a moradia como fonte de 

análise para traçar um perfil da cultura e da sociedade colonial brasileira. A obra O 

Cortiço (1890), de Aluízio de Azevedo, também é emblemática, na medida em que 

apresenta a ideologia e as relações sociais do final do século XIX, onde os conflitos, 

desejos, sonhos e aspirações são retratados, metaforicamente, dentro do contexto de 

                                                 
1
 Estes dois mundos não são opostos ou antagônicos, antes são complementares e estão em constante 

imbricação. 



15 

 

 

uma habitação coletiva. Esses dois exemplos – mas não somente eles – nos mostram 

como a moradia pode revelar bem mais que formas e padrões arquitetônicos indo muito 

além de suas paredes.  

Neste trabalho buscaremos refletir sobre os aspectos subjetivos da casa. 

Elementos que vão além da dimensão arquitetural e que estão tão profundamente 

conectados com os aspectos concretos e visíveis que para muitos são a mesma coisa. 

Assim, este trabalho propõe uma reflexão sobre os elementos que fogem das áreas da 

engenharia e da arquitetura, mas são fundamentais para concepções de projetos 

construtivos que visam a produção de moradias; temas que não estão dentro do universo 

jurídico e político, mas que são da maior importância para elaboração de políticas e 

programas habitacionais. 

Não há como se pensar em políticas habitacionais sem se pensar também em 

todos os aspectos que estão envolvidos no processo de habitar e dos usos do espaço. E 

para isso é fundamental compreendermos o conceito que temos de casa e como esse 

conceito opera na nossa constituição enquanto indivíduos e como se manifesta em 

nossas relações com a nossa casa. Desconsiderar tais elementos é pensar pela metade, 

uma vez que a casa só se completará com a chegada dos seus habitantes e os usos que 

se farão de seus espaços e elementos arquitetônicos. Assim, os estudos dos elementos 

subjetivos é condição sine qua non para o entendimento das relações entre as pessoas e 

suas casas, sua relação com seus espaços, com a cidade e com o mundo. 

Num país em que o acesso a moradia digna ainda é um enorme problema 

social, ampliado por uma ideologia da casa própria como um bem essencial cultivada 

durante décadas, é urgente que as mais diversas áreas do conhecimento – História, 

Sociologia, Economia, Psicologia – se aproximem do tema. Conhecer em profundidade 

os processos relacionais indivíduo-casa, os impactos gerados nos processo de mudança 

de um tipo de habitação para outro, radicalmente diferente e em que medida isso afeta 

as pessoas e o processo de adaptação dessa nova realidade, pode contribuir na 

formulação de políticas habitacionais mais sustentáveis que entendam e atendam às 

necessidades e desejos da população. 

Desse modo, este trabalho tem sua importância na medida em que busca 

contribuir na para uma melhor compreensão do conceito de casa e de lar. Tal 

entendimento pode vir a ser utilizado para a elaboração de novas estratégias de ação 



16 

 

 

para implantação de uma política habitacional e uma gestão urbana que considere todos 

os aspectos do indivíduo/cidadão, desde o atendimento às suas necessidades mais 

básicas, até o respeito à sua individualidade e da sua identidade. 

Em nossa pesquisa buscamos refletir sobre o conceito de casa. Muito além das 

paredes e de um teto, buscamos encontrar as ideias que este termo carrega e como esta 

construção que é histórica e socialmente construída se manifesta nas obras artísticas 

como poemas e canções. Para subsidiar nossa análise nos valemos das referências 

trazidas pela teoria da Análise do Conteúdo de Bardin (1977). Também tomamos de 

empréstimo alguns conceitos da psicanálise (FREUD, 1973; WINNICOTT, 1983, 1985, 

1989). 

O presente texto apresenta uma forma mais livre – quase ensaística – em sua 

redação. Não havendo dados empíricos a serem analisados, mas tão somente as letras 

das canções e poemas, optamos por desenvolver uma linha mais em sintonia com a 

linguagem poética que procuramos nos apropriar para nossas reflexões. O trabalho está 

organizado em quatro partes ou capítulos. No primeiro apresentamos quais foram 

nossas fontes e o que nos levou a essa escolha. Tentamos esclarecer quais foram os 

caminhos percorridos que nos levaram a escolher o caminho da poesia para nosso 

estudo.  

O segundo capitulo versa sobre nossa fundamentação teórica. Quais os autores 

que nos deram suporte e como eles se relacionam com as fontes selecionadas. Também 

apresentamos alguns conceitos básicos que consideramos importantes para melhor 

entendimento e para o desenrolar das nossas reflexões. 

O terceiro capítulo, ponto nevrálgico neste estudo, contempla nossas reflexões 

e análises dos poemas e canções selecionadas. Cumpre esclarecer que no decorrer do 

texto optamos por transcrever as obras – canções e poemas – na íntegra uma vez que se 

tratando de uma composição artística, correríamos o risco de perder sua essência poética 

ao selecionarmos apenas parte do texto. Também em respeito ao leitor que, ao longo da 

leitura, poderá ter suas próprias impressões e interpretações. Lembramos que a ciência, 

assim como a arte, é um campo vasto e aberto a múltiplas leituras. 

Finalmente no último capítulo apresentamos, à guisa de uma conclusão, breves 

considerações a que pudemos chegar. Ao nos debruçamos sobre as obras artísticas que 

trazem a casa – ou o sentido de lar – como tema, pudemos notar que este conceito se 



17 

 

 

mostra numa perspectiva afetiva-temporal.  A casa é representada em três momentos: a 

casa-memória, que se volta para um passado perdido; a casa-identidade, palco da nossa 

formação subjetiva e que se apresenta no momento presente, ainda que mantenha sua 

conexão com a memória e a casa-promessa, projetando-se para o futuro em busca de 

uma realização plena, mas que também encontra no passado seu referencial. 

O nosso interesse em refletir sobre a casa surge em grande medida da 

observação e estudos sobre as políticas habitacionais no Brasil; sobre as relações sociais 

manifestas na contemporaneidade nos ambientes urbanos; mas também é fruto de 

questionamentos pessoais. Este trabalho nasce então de questionamentos íntimos. 

Partindo em busca de respostas, encontramos em Bachelard (2008) casa como um lugar 

de aconchego e proteção. Passamos então a refletir sobre tais conceitos e sobre como 

esse aconchego e proteção podem ser percebidos de diferentes formas.  

Avançando em nossas reflexões sobre essas questões fomos levados a 

questionar como fazer esse sentimento pessoal que nos movia presente em nosso 

trabalho, considerando também as questões coletivas. Logo no início pudemos perceber 

outras questões que começaram a surgir ligadas à casa: as relações entre os diferentes 

objetos; a questão do afeto; o conceito de intimidade, domesticidade; a noção do espaço 

da casa como um lugar sonhado, imaginado, inventado. Assim, partimos para uma 

investigação que pudesse dar conta dessa dimensão subjetiva da casa. Que pudesse 

ajudar na compreensão das representações que são feitas e que permitisse chegar mais 

próximo desse universo afetivo que logo nos vem à mente quando chamamos nossa 

casa de lar. Buscamos na verdade entender o que está na construção da expressão “lar, 

doce lar”. 

O objetivo de nosso trabalho foi seguir o conceito de casa – espaço de morar – 

por meio da poesia e de canções.  Assim, procuramos investigar as representações da 

casa/lar presente nas canções e poemas que apresentam essa temática. 

 

 



 

 

Capítulo I 

 

 

 

 

 
 

 

Casa: Nosso lugar... Nosso mundo 
 

 

 

 

 



19 

 

 

2. ESPAÇO E LUGAR, CASA E HABITAR 

Hoje, certamente mais importante que a consciência do lugar é a consciência 

do mundo, obtida através do lugar (SANTOS, 2005, p. 161). 

 

2.1. Espaço e Lugar 

Você pode ser tão fiel a um lugar ou a uma coisa como a uma pessoa. Um 

lugar pode realmente fazer seu coração dar um salto. (Andy Warhol). 

 

É importante para nossa reflexão entender bem o conceito de lugar. Por muito 

tempo o seu conceito foi utilizado pelos geógrafos, espacialmente, para expressar o 

sentido locacional de um sítio. Hoje, o termo se apresenta com um sentido bem mais 

amplo, não se limitando apenas à ciência geográfica, mas sendo trabalhado pelos mais 

diversos campos de investigação, desde a História e a Arquitetura, até a Psicologia. E é 

neste entrecruzamento da Arquitetura e a Psicologia que se busca fundamentar o 

conceito de lugar. 

O espaço, ao contrário da compreensão costumeira, não é produzido apenas por 

objetos materiais e, por isso, não pode ser tomado exclusivamente por seus caracteres 

objetivos. Há toda uma dimensão subjetiva, produzida por fluxos imateriais que 

constituem igualmente esse espaço numa relação de troca. 

Muitos lugares, altamente significantes para certos indivíduos ou grupos, tem 

pouca notoriedade visual. São conhecidos emocionalmente, e não através do olho crítico 

ou da mente. Uma função da arte literária é dar visibilidade a experiências íntimas, 

inclusive de às de lugar (TUAN, 2013). O lugar pode ser compreendido como uma 

construção social. Espaço e lugar são termos familiares que indicam experiências 

comuns (Ibid.). Eles são centros aos quais se atribuem valores. Para o autor, o que 

começa como espaço indiferenciado, torna-se lugar à medida que o dotamos de valor. 

Assim, o lugar é um mundo de significados organizados. 

Estando imerso na intersubjetividade, o lugar é, para Holzer (1997, p. 79), “o 

momento em que o corpo, como elemento móvel, coloca-se em contato com o exterior e 

localiza o outro, comunicando-se com outros homens e conhecendo outras situações”. 

Ele se estrutura na relação do “eu” com o “outro”, o palco da nossa história, em que se 

encontram as coisas, os outros e a nós mesmos. O corpo situa-se na transição do eu para 

o mundo, o ponto de vista do ser-no-mundo, sendo a condição necessária da existência 



20 

 

 

humana. Isso nos traz de volta a ideia de corporeidade apresentada por Merleau-Ponty, 

(1994) e que já mencionamos
2
. 

O espaço onde tudo acontece e onde nos movemos no cotidiano se mostra tão 

sólido e estável que não percebemos que nossa visão do mundo é afetada pelo que 

acreditamos e pelo que sabemos (EWALD et al, 2008) – ou imaginamos saber. Esses 

aspectos já nos mostram o quanto o lugar e a moradia são elementos de uma questão 

que vai muito mais longe do que a pedra e a cal (LEITÃO, 2007). Entretanto, os 

aspectos subjetivos dessa questão são muitas vezes negligenciados
3
 ou considerados de 

forma muito superficial pelos planejadores urbanos e gestores públicos, levando a um 

entendimento incompleto do assunto
4
. 

A casa é o lugar onde nos encontramos e nos reconhecemos. Onde nos 

refugiamos e de pertencimento. Ela é nosso lugar no mundo (BACHELARD, 2008). 

Nossa referência. Para Tuan (1983), o lugar é marcado por três palavras-chave: 

percepção, experiência e valores. Os lugares guardam e são núcleos de valor, por isso 

eles podem ser totalmente apreendidos através de uma experiência total englobando 

relações íntimas, próprias e relações externas. O autor distingue espaço e lugar: 

enquanto o espaço pode transformar-se em lugar, na medida em que se atribui a ele 

valor e significação; o lugar não pode ser compreendido sem ser experienciado. 

Ainda segundo Tuan (2013), é impossível discutir o espaço experiencial sem 

introduzir os objetos e os lugares que definem o espaço. O espaço transforma-se me 

lugar à medida que adquire definição e significado. Os lugares íntimos são lugares onde 

encontramos carinho e afeto, onde nossas necessidades fundamentais são consideradas e 

merecem atenção sem espalhafato. A afeição duradoura pelo lar é em parte o resultado 

de experiências íntimas e aconchegantes. Os momentos íntimos, para os quais temos 

dificuldade não só de exprimi-los em palavras como termos consciência deles, são 

muitas vezes aqueles em que nos tornamos passivos e que nos deixam mais vulneráveis, 

expostos à carícias e ao estímulo de nova experiência. 

                                                 
2
 Ver página 14 e 15 

3
 Felizmente existem grupos de pesquisadores que vem há bastante tempo se debruçando sobre esse tema, 

a exemplo do Nusarq – Núcleo de Estudos da Subjetividade na Arquitetura, formado em 2004 e 

coordenado pela professora Dr.ª Lúcia Leitão que desde 2004 desenvolve estudos nessa área. 
4
 Daí decorre tantos erros nos planos e projetos habitacionais e políticas de habitação que são colocadas 

em prática pelos setores responsáveis. 



21 

 

 

Neste ponto, cabe lembrar, que não fazemos nada que não seja a partir da 

materialidade que nos cerca. A casa – no sentido concreto do termo – é o nosso maior 

referencial de espaço depois do nosso próprio corpo. Por isso é algo tão precioso no 

nosso imaginário. Assim, compreender os aspectos subjetivos não é suficiente e nem 

mesmo possível sem uma reflexão da relação entre as dimensões físicas/materiais e 

subjetivas/sensíveis da questão. Ao se construir uma casa é preciso considerar tanto a 

materialidade e seus aspectos construtivos como volume, forma, dimensões e elementos 

próprios da engenharia e da arquitetura como também os elementos subjetivos como as 

sensibilidades, valores, costumes, crenças, os diferentes usos dos espaços e as muitas 

redes de relações existentes. Somente assim pode-se chegar à compreensão do conceito 

de habitar. 

Para uma melhor compreensão da articulação entre processos espaciais e 

processos mentais, podemos nos valer do que nos fala Santos (1994), quando considera 

como: 

Um conjunto indissociável de que participam, de um lado, certo arranjo de 

objetos geográficos, objetos naturais e objetos sociais e, de outro, a vida que 

os preenche e anima, ou seja, a sociedade em movimento. O conteúdo (a 

sociedade) não é independente da forma (os conteúdos geográficos) e cada 

forma encerra uma fração de conteúdo. O espaço, por conseguinte, é isso: um 

conjunto de formas, contendo cada qual frações da sociedade em 

movimento” (SANTOS, 1994, p. 26-27). 
 

Milton Santos trabalha com a categoria de lugaridade. Esta emerge dos 

interesses e trocas ou entre crenças e sentidos e permite perceber que tecnosfera e 

psicosfera, mobilizam correntes de informação que impregnam os objetos e as ações, 

em constante metamorfose, convertendo os fixos do mundo produzido nos fluxos do 

mundo vivido. A lugaridade para este autor apresenta-se como uma categoria 

epistemológica responsável pela possibilidade de ver a cidade que, por sua vez, permite 

distinguir o local e o lugar, de modo que para Milton Santos o primeiro conceito atua 

como referência da paisagem, e o segundo é o polo cognitivo onde se pode apreender 

sobre os usos e sentidos e através dos quais é possível construir uma arqueologia da 

cidade e, desse modo, podemos migrar da constatação sociológica para a dimensão 

comunicativa que assinala sua história. Assim, podemos pensar a casa, que pode ser 

vista como força de integração para os pensamentos, as lembranças, os sonhos, 

afastando contingências. “Sem ela, o homem seria um ser disperso. Ela mantém o 



22 

 

 

homem através das tempestades do céu e das tempestades da vida. É corpo e é alma.” 

(BACHELARD, 2008, p. 26).  

No âmbito da casa, no espaço doméstico, estabelecem-se sistemas simbólicos 

mediadores que permitem vivências sociais mais amplas. “A casa faz declarações tanto 

públicas quanto pessoais [...]. Ao criar uma casa as pessoas tanto descobrem e criam 

sua posição social quanto moldam seu mundo interior.” (CALDEIRA, 2008, p.264) 

Mais que espaço físico e geográfico, a casa é o lugar da interação entre social e 

particular; entre público e privado. Ampliando a ideia de casa e de rua; elevando-as à 

condição de categorias sociológicas fundamentais para a compreensão da sociedade. 

DaMatta aponta que “acima de tudo [casa e rua são] entidades morais, esferas da ação 

social, províncias éticas dotadas de positividade, domínios culturais 

institucionalizados”. (DA MATTA, 1987, p. 14). 

Heidegger (1954), entende que o Ser-aí ou o ser-no-mundo – Dasein – jamais 

se encontra dentro ou fora de algum lugar, mas ele mesmo cria um espaço em torno de 

si, e essa criação de pertencimento é um dos aspectos básicos da autocompreensão da 

existência. Chegamos aqui ao conceito de habitar. 

2.2. A casa e o habitar 

A casa segue sendo o lugar central da existência humana, o sítio onde a 

criança aprende a compreender sua existência no mundo e o lugar de onde o 

homem parte e regressa. (NORBERG-SCHULZ). 

 

De alguma maneira é preciso morar. No campo, na pequena cidade, na 

metrópole. Morar, assim como vestir e se alimentar, é uma das necessidades mais 

básicas do ser humano. As características da habitação mudam historicamente, no 

entanto é sempre preciso morar, pois não é possível viver sem habitar um espaço. 

Habitar é marcar um território e os seus edifícios e também ser marcado por 

eles. Habitar em uma casa é habitar o mundo, e a casa, como entidade física, é um meio 

de experimentarmos ser parte desse mundo. Assim, o habitar doméstico é uma atividade 

inexoravelmente inserida no contexto do mundo, e as condições segundo as quais 

habitamos o mundo atuam na forma que habitamos domesticamente. 

Autores como Certeau (1996), Giard e Mayol (1996), Tuan (1980 e 1983) e 

Valente (1972), entre outros, demonstram haver estreita ligação entre formas e divisões 



23 

 

 

da habitação e o modo de vida de seus ocupantes, de maneira que a edificação 

residencial pode ser considerada uma materialização dessa cultura, da identidade e da 

sociedade. Fica evidente que habitar uma casa é bem mais do que o simples ato de nos 

inserirmos em um invólucro físico. Está também relacionado com a representação que 

fazemos do que seja nossa casa e de nós mesmos. 

A grande tarefa que temos ao habitar um espaço padronizado é singularizá-lo. 

E aí não importa se é um apartamento de alto luxo ou uma casa de conjunto 

habitacional. Esse espaço só será uma casa, um espaço doméstico, quando lhes for 

atribuído valor simbólico. Quando forem criados laços afetivos entre os que adentram 

esses espaços, suas paredes e os diversos objetivos. Enfim, só serão uma casa quando 

forem subjetivadas. Quando forças expressivas a constituírem, desmanchando a 

homogeneidade e construindo territórios singulares.  

Estes aspectos devem ser considerados em qualquer estudo sobre moradia, 

habitação, urbanismo e cidades, pois uma casa se completa em sua materialidade 

quando passa a ser habitada (COUTINHO, 2010; ZEVI, 2009). A casa, como entidade 

física, é um meio de experimentarmos ser parte do mundo e também de nos revelarmos 

enquanto indivíduos para este mundo. Além de nos abrigarmos do mesmo. 

Heidegger (1971) tece uma reflexão do habitar, fazendo a ligação entre os 

conceitos de habitar, construir, permanecer e residir, todos tendo uma origem comum, 

estando assim, estreitamente relacionados como uma só ideia primordial: a da moradia 

como lugar de abrigo e proteção, mas também como local de satisfação, cuidado e paz. 

Com esse entendimento sobre o habitar, podemos identificá-lo e relacioná-lo com 

a própria vida cotidiana e com nossa existência enquanto indivíduos. Ao focar nosso 

olhar para um plano mais concreto da realidade, ou seja, ao mais visível e próximo aos 

nossos sentidos, localizamos fisicamente a casa como o lugar próprio da habitação. 

Norberg-Schulz (1984) aponta para essa visão, ao colocar a ideia do habitar enquanto 

“unidade indissolúvel entre vida e lugar”. 

Para Buttimer (1982), habitar implica mais do que simplesmente morar ou 

organizar o espaço, significa viver de um modo pelo qual se está adaptado aos ritmos da 

natureza. Percebe-se assim, o quanto a ideia de casa/moradia, lugar/espaço e 

habitar/abrigar-se, estão imbrincados e completamente imersos em um universo de 

subjetividade. Não se pode analisar esse tema focando apenas a partir do concreto e 



24 

 

 

visível. Aliás, como já foi dito por Saint-Exupéry, “o essencial é invisível aos olhos”. 

Sendo preciso, portanto, enxergar além do que nos mostram os sentidos. 

Segundo Vallejo (1975), uma casa vem ao mundo, não quando a acabam de 

edificar, mas quando começam a habitá-la. Para este autor, a relação entre casa/moradia 

e as pessoas que a habitam, vai muito além da necessidade de abrigo. Existe uma 

relação quase simbiótica entre moradores e casas, numa relação recíproca de formação 

identitária. Cada indivíduo pode, então, atribuir significados e estabelecer associações 

de intimidade com o lugar onde mora. Culturalmente, a habitação sintetiza as aquisições 

humanas ao longo do tempo, refletindo seu modo de interação com o meio ambiente, a 

evolução tecnológica do grupo e as peculiaridades locais (RAPOPORT, 1972). Mas a 

casa carrega também a evolução simbólica e afetiva de uma sociedade. Ela também é 

uma síntese da afetividade humana e está impregnada de subjetividade. 

De acordo com Yi-Fu Tuan, as experiências íntimas, quer com pessoas ou 

coisas, são difíceis de comunicar. As palavras apropriadas são evasivas. Fotografias e 

desenhos nem sempre parecem adequados (TUAN, 2013). A música e a poesia, 

entretanto, podem evocar certos sentimentos – mesmo carecendo de precisão 

significativamente – que nos aproximam desses espaços de intimidade; não sendo, 

portanto, impossível expressá-los. 

Ainda segundo Tuan (2013), as experiências íntimas podem ser pessoais e 

sentidas profundamente, mas não são solipsistas e excêntricas. Assim, as diferentes 

culturas possuem, cada uma, seus próprios símbolos de intimidade, amplamente 

reconhecidos pelas pessoas, porém nenhum deles é privado, com significados 

completamente obscuros para os outros. 

Todos os indivíduos relacionam-se com suas habitações, construindo diferentes 

hábitos de morar, reflexos de como vivem. Como palco das diferentes manifestações da 

vida humana com toda sua diversidade social, cultural e econômica, a arquitetura passa 

a produzir sensações e significados, assumindo também uma dimensão simbólica, como 

resultado de um sentimento de pertencimento do indivíduo com seu lugar de moradia. 

Nesse sentido, o espaço arquitetônico se faz presente como abrigo de experiências e dos 

hábitos inerentes às diversas formas de morar. 



25 

 

 

Nesta relação entre casas e indivíduos o espaço arquitetônico vivenciado 

subjetivamente por meio de uma articulação entre espaço e memória afetiva. Como nos 

fala Zevi (2011),  

A arquitetura não provem de um conjunto de larguras, comprimentos e 

alturas dos elementos construtivos que encerram o espaço, mas precisamente 

do vazio, do espaço encerrado, do espaço interior em que os homens andam e 

vivem. (ZEVI, 2011, p. 18). 

 

Ao comentar estas notas de Zevi, Leitão (2014) diz: 

A compreensão da arquitetura como espaço que inclui o humano é talvez a 

contribuição mais relevante de Zevi para a definição contemporânea do 

espaço da arquitetura, [...] ao chamar a atenção para a inclusão do humano na 

própria definição do espaço da arquitetura, Zevi aponta, ainda que 

indiretamente, para a dimensão subjetiva da arquitetura. (LEITÃO, 2014, p. 

29). 

 

Vemos aqui um rompimento com a concepção cartesiana de espaço, que seria 

tomando como vazio e indiferente àquilo que o preenche, e nos aproximamos de 

Merleau-Ponty (1994), quando nos diz que: 

O espaço não é o meio (real ou lógico) onde se dispõem as coisas, mas o 

meio pelo qual a posição das coisas se torna possível. (MERLEAU-PONTY, 

1994, p. 249). 

 

Notamos aqui que ao falar da casa estamos tratando de algo que não é 

meramente objetivo, mas essencialmente subjetivo. Ela – a casa – é, assim, parte 

constituinte do humano e da sua constituição enquanto sujeito no mundo. 

Esse papel fundamental da casa na vida humana não passou despercebido para 

muitos autores de nossa literatura.  Aluízio de Azevedo se utiliza da imagem de uma 

habitação para descrever elementos da sociedade de sua época. Gilberto Freyre também 

leva seu olhar para a casa como elemento essencial que revela aspectos subjacentes a 

sociedade aristocrática que buscou estudar e explicar através de suas obras, Casa-

grande e Senzala (1933) e Sobrados e Mocambos (1936), clássicos de nossa literatura e 

obras de referência para quem busca compreender a formação de nossa sociedade e suas 

relações. Vemos o quanto a análise dessas obras pode ser reveladora. 

Outros exemplos de como a ideia de casa; abrigo; moradia; espaço e lugar, 

estão presentes em nosso imaginário e carregam consigo ideias-força que artistas como 

poetas e escritores tentam – cada um à sua maneira – expressar em palavras, se 

multiplicam ao longo da história e evidenciam que, subjacente aos conceitos que 

acreditamos ter sobre a casa ou o lar, existe um imaginário ou mesmo um conjunto de 



26 

 

 

símbolos ou representações que vão além do óbvio e são, na verdade, as bases que 

sustentam nossa construção do conceito de casa e, por fim, de nossa própria identidade 

como indivíduo e também como sociedade. 

Em cada momento histórico existem formas em disputa – mas que também são 

complementares – de perceber, conceber e interagir. As diferentes maneiras de nos 

colocarmos no mundo, seja em articulação ou em confronto com a realidade 

apresentada, estão diretamente associadas à capacidade de produzir e transformar a 

existência, ou seja, o lugar onde vivemos. Dessa forma, em cada período surgem ideias 

que estruturam ações transformadoras. Estas, podem ser lidas por diferentes meios – 

pela ciência, pelas artes – e escalas – a nação, a cidade, a casa e o indivíduo. A ideia de 

casa ou de lar não foge a esta dinâmica. Sua concepção também é fruto das diferentes 

formas de ver o mundo e a si mesmo. Assim, estudar esse conceito é estudar essas 

relações sociais. É buscas compreender a sociedade e os indivíduos. E, como já dito, 

uma forma de se aproximar dessa dimensão é através do estudo das obras artísticas que 

carregam consigo representações da sociedade. 

Como nos fala Santos (2004), podemos considerar a própria casa física como 

um objeto, cujo modo como é percebido por seus usuários se vê transformado ao longo 

do tempo, através do seu uso. Ainda segundo este autor, o lugar habitado é a tradução 

pragmática das ações do mundo exterior, “do qual lhe vêm solicitações e ordens 

precisas de ações condicionadas” (SANTOS, 2004, p. 322). Fica claro, dessa forma, a 

forte interação entre os espaços de intimidade. 

Por meio da casa acessamos o mundo exterior por meio da própria 

materialidade da casa e também ao um mundo interno e subjetivo por meio das 

lembranças. Assim, a nossa casa, assume a função de entrada para dois mundos. Duas 

realidades. Uma concreta e necessária como abrigo do corpo, outra, subjetiva e afetiva, 

fundamental para o abrigo da alma (RYKWERT, 2004). 

2.3. Muito mais que as paredes 

Digo minha mãe. E é em ti que penso, ó Casa! Casa dos belos estios 

obscuros de minha infância. (MILOSZ, apud BACHELARD – Poética do 

Espaço, 2008). 

 

É no interior da casa onde se realizam as mais variadas e íntimas atividades 

humanas. É na casa onde encontramos privacidade; onde se dorme e onde são feitas as 



27 

 

 

refeições. Convive-se com o grupo doméstico. A moradia também pode ser o local de 

trabalho. O trabalho dentro da casa nunca se esgota. É preciso fazer sua manutenção, 

lavar cozinhar, etc. Mas a casa também é espaço de lazer. Onde se descansa e onde se 

pode brincar e sonhar. 

Quem, dentre nós, nunca brincou “de casinha”? Casinhas criadas sob as mesas 

de nossas casas, entre poltronas e sofás, ou com velhos lençóis amarrados nas cadeiras. 

Ou definindo espaços num gramado imenso, com pedras roliças, como numa planta-

baixa. Montando móveis, com caixas de sapato ou outras sucatas quaisquer que, num 

piscar de olhos, adquiriam o status de tudo o que se podia querer e sonhar. Alguns de 

nós ganhamos de presente lindas casinhas de brinquedo. Mas nada tinha a mesma graça 

do que, sem elas ou a partir delas, nossa imaginação pudesse criar. 

Segundo Freud (1973), podemos buscar os primeiro traços da atividade poética 

no brincar da criança. Quando brinca, ela cria um mundo próprio e novo; situando as 

coisas do seu mundo em uma ordem nova e mais ao seu gosto. Para a criança, a 

brincadeira é algo muito sério. É uma atividade que envolve muitos afetos. Para o autor, 

o oposto do brincar não é a seriedade, mas a realidade. A criança distingue bem a 

realidade do mundo e seu brincar, apesar da carga de afeto com que o preenche; ela 

gosta de apoiar os objetos e circunstâncias que imagina em objetos tangíveis e visíveis 

do mundo real. Esse apoio é o que diferencia o “brincar” infantil do “fantasiar”. 

O fantasiar dos adultos não é tão fácil de percebermos como o brincar da 

criança. Freud (idem) nos diz que quando as pessoas crescem param de brincar, 

renunciando a esse prazer da infância. Mas, na realidade, esse prazer não é 

verdadeiramente renunciado. Ao parar de brincar, a criança em crescimento apenas 

abandona o elo com os objetos reais e, em vez de brincar, passa a fantasiar. No espaço 

da “casa real” de nossas infâncias, criamos nossas “casas imaginárias”. 

Temos, segundo Freud (idem), um paralelo entre a atividade criadora do poeta 

e o brincar infantil. Para o autor, o poeta faz o mesmo que a criança quando brinca: cria 

um mundo fantástico e o leva muito à sério, sente-se intimamente ligado a ele, ainda 

que o distinga da realidade. Os poetas também conseguem diminuir a distância entre a 

sua singularidade e a essência geral humana. 

Pensemos em nossas casas. O que foi feito das casinhas de nossa infância? De 

uma forma ou de outra, aqui estão, constituídas de tijolos, madeira ou papelão, 

transformadas em lar, moradia ou prisão. 



28 

 

 

A estrutura da casa servirá como base para estabelecer relações dos trabalhos 

com a ideia de cada cômodo, relacionando algumas das atividades que ali acontecem de 

acordo com o conjunto de trabalhos que se encaixam em cada espaço.  

Nota-se que “casa” não é apenas a edificação, o conjunto arquitetônico, ainda 

que possa ser tomado como tal, até porque o que a define, em arquitetura, não 

é a configuração espacial, mas o seu uso. (BRANDÃO, 2002, p.64). 
 

Temos então que muito mais que, muito mais que o material, aquilo que de fato 

constitui a casa, encontra-se no plano do imaterial. São as relações estabelecidas e os 

sentidos atribuídos. 

2.3.1. Significados da Casa 

O importante não é a casa onde moramos, mas onde, em nós, a casa mora. 

(Mia Couto) 

Segundo Geertz (1989), o homem é um ser amarrado a teias de significados 

que ele mesmo teceu. Podemos dizer que “cultura” refere-se ao significado que um 

grupo social dá à sua experiência, incluindo aqui ideias, crenças, costumes, artes, 

linguagem, moral, etc. A cultura é dinâmica, se recicla incessantemente incorporando 

novos elementos, abandonando antigos; mesclando os dois transformando-os num 

terceiro com novo sentido. Tratamos, portanto, do mundo das representações, 

incorporadas simbolicamente na complexidade das manifestações culturais. Cultura não 

é acessório da condição humana, antes é seu substrato. O ser humano é humano porque 

produz cultura, dando sentido à experiência objetiva e subjetiva. E, dentro desse 

espectro encontramos o conceito de casa.  

A casa se mostra, dentro das produções da imaginação, como um abrigo para 

os pensamentos, as lembranças e para sonhos. A argamassa – para usar um termo 

próprio da arquitetura e da engenharia – que une dois mundos: o objetivo e o subjetivo. 

Ao redor, ou melhor, dentro da imagem da casa encontramos um reflexo da alma 

humana. A casa está inscrita no corpo como imagem de intimidade que busca um 

centro, que instaura um centro, que cria um universo (ELIADE, 1991). Em qualquer 

casa que moramos, tendemos a imaginá-la sempre mais do que ela é, pois, com esta 

imagem arquetípica, estamos justamente no ponto de união entre imaginação e 

memória: “a casa vivida não é uma caixa inerte. O espaço habitado transcende o espaço 

geométrico” (BACHELARD, 2008, p. 62). Impregnamos nosso lar de símbolos. 



29 

 

 

Para Bachelard (2008), a casa é um valor vivo. O autor afirma ser “impossível 

escrever a história do inconsciente humano sem escrever uma história da casa” 

(BACHELARD, 1990, p. 89). Desta forma, a casa com seus cômodos, móveis e objetos 

vai nos provocando sonhos e nos trazendo lembranças. A casa de infância é 

amplificada, não condizendo com a realidade, pois estamos no terreno da casa onírica. 

Esta mantém-se ligada à casa de infância, dado que é a sua base, e nós a procuramos em 

busca de proteção. Este abrigo evidente – a casa – protege-nos do frio, calor, chuva, 

tempestade, da noite. Mas, estando no campo das emoções, ultrapassamos o simples 

recordar, e passamos a devanear, habitamos nossa casa oniricamente:  

Assim, uma casa onírica é uma imagem que, na lembrança e nos sonhos, se 

torna uma força de proteção. Não é um simples cenário onde a memória 

reencontra suas imagens. Ainda gostamos de viver na casa que já não existe, 

porque nela revivemos, muitas vezes sem nos dar conta, uma dinâmica de 

reconforto. Ela nos protegeu, logo, ela nos reconforta ainda. O ato de habitar 

reveste-se de valores inconscientes, valores inconscientes que o inconsciente 

não esquece (BACHELARD, 1990, p. 92) 

 

O simbolismo da casa é um dos mais ricos em significado. Podemos encontrá-

lo presente em inúmeras obras poéticas e em temas musicais. De qualquer modo, o que 

se tem é uma imagem que estrutura o ser humano, dado que se encontra no centro do 

mundo: a casa é “um verdadeiro cosmos” (BACHELARD, 2008, p. 24). Segundo 

Bachelard, a casa onírica pode aparecer representada como gruta, labirinto, choupana, 

cabana, casa burguesa, e tantos outros motivos, pois existe “uma raiz única na origem 

de todas essas imagens” (BACHELARD, 1990, p. 78). Exatamente como a cidade ou o 

santuário, a casa é santificada. A casa não é um objeto, uma máquina dentro da qual se 

vive; é um universo que o homem constrói para si mesmo, imitando a criação uma ação 

criadora e divina. 

Já mencionamos a importância da música e da poesia para a sociedade. É 

inegável que essas formas de expressão sejam fundamentais para a construção da 

sociedade. Da mesma forma não se pode desprezar a participação que elas têm na 

construção simbólica e no mundo subjetivo dos indivíduos. A música é um dos mais 

fortes fatores de integração social, presente em quase todos os encontros grupais: festas, 

encontros com amigos, comícios, jogos esportivos, etc. Apela, através de sua forte carga 

afetiva, para a memória emocional, na qual uma melodia reverbera e regenera 

sentimentos (LAING, 1988, p. 13). A arte é, portanto, um meio de representação da 

realidade, uma construção social, percepção de nós mesmos no mundo que nos 



30 

 

 

possibilita assumir modelos de identidade e comportamento. Tais representações do 

mundo podem nos inspirar para a compreensão de nossa realidade e de nós mesmos. 

A partir dessas reflexões podemos perceber como as expressões artísticas como 

a poesia e as músicas se aproximam do objeto que pretendemos estudar – a casa – o que 

se mostra como uma opção bastante interessante de investigação uma vez que se 

apresenta como um atalho ao universo simbólico e das representações sociais. Elas nos 

permitem uma forma de acesso ao mundo subjetivo. Permitindo-nos compreender à luz 

dessa subjetividade o conceito de casa que está presente em nossa sociedade e que 

muitas vezes não nos damos conta. 

Ver a casa através da visão da poesia reabre a possibilidade de, pela 

experiência estética e a ferramenta do imaginário, ser possível articular saberes, 

construir identidades e reconfigurar a relação entre o mundo objetivo e subjetivo, 

diminuído a distância entre eles. Por meio dos poemas nos vemos diante de uma 

dimensão que é, antes de tudo, emotiva, sensível e carregada de afeto. Podemos afirmar 

que a arquitetura é também um terreno poético. 

2.3.2. Casa e Subjetividade 

Somos muito mais filhos do tempo em que nascemos e vivemos que do lugar 

onde nascemos. (José Saramago). 

Assim como a cidade, a casa – o espaço de morar – permite múltiplos olhares 

que se cruzam e não se excluem. Permitem novam significações. Seja qual for a casa, 

ela é mais que sua construção concreta; ela é em essência subjetiva. Entendemos a 

subjetividade como nosso mundo interno. O espaço psíquico, lugar onde vivem as 

emoções, os sentimentos e também as percepções, a memória e a imaginação. Apesar de 

estarmos falando de um espaço individual e único, o meio social tem influência decisiva 

na constituição desse universo interior. O modo de vida, as oportunidades, as 

circunstâncias familiares e sociais é que vão dizer quais as condições de construção 

interna.  

O homem, como resultado da experiência íntima com o seu mundo interno e 

com outras pessoas do mundo externo, organiza o espaço que habita a fim de conformá-

lo com as necessidades que não são apenas biológicas, mas também sociais, culturais e 

psicológicas. Como já foi dito, a casa é, neste sentido, muito mais do que um simples 

abrigo do corpo. A ela são atribuídos sentidos, significados, valores e afetos.  



31 

 

 

A produção da subjetividade e a construção da identidade do sujeito implicam, 

necessariamente, a sua própria expressão enquanto ser humano. E, nesse processo de 

construção de si mesmo, ele agrega, por meio de seu imaginário e das representações do 

mundo concreto que o cerca, elementos que vão compor esse processo de individuação. 

A casa apresenta-se então como o palco desse teatro de símbolos. Mas não apenas como 

o local onde se processam a efetivação, ela também é partícipe de todo o processo como 

protagonista da ação. 

Os conceitos de espaço e lugar nos ajudam a entender esse processo. Para 

Gonçalves (2007), toda pessoa tem uma história social, cultural e ambiental. Isso quer 

dizer que a pessoa, na sua história social, carrega fatos, lembranças, relações que foram 

importantes. Todos esses elementos ganham valor simbólico se analisados sob o ponto 

de vista da cultura. O valor simbólico é o sentido que o sujeito dá para todas as coisas, 

desde coisas materiais até as imateriais, como os elementos do mundo afetivo e 

espiritual. A casa também ter o seu valor simbólico para o homem e esse valor é um dos 

mais fundamentais para a formação do sujeito e de sua subjetividade. 

A casa nos fornece indícios dos valores, dos desejos e dos sonhos humanos. 

Ela também representa aquilo que nos traz felicidade ou o que nos atormenta. Cada 

quadro colocado na parede, cada foto colocada no porta-retratos, cada flor plantada no 

jardim espelham nossos comportamentos e sentimentos. Nos mostram traços de nossa 

personalidade e intimidade. Os que habitam as casas mais simples, os moradores das 

favelas, nas periferias urbanas, tentam acomodar sua casa às suas necessidades 

imateriais. Aqueles que moram nas coberturas ou mansões também. No espaço privado 

da casa sentimo-nos nós mesmos. A casa é um refúgio pleno e confortável que alivia 

nossas dores. Nesse sentido, estamos falando da “casa ideal”, o lugar essencial ou o 

“paraíso perdido” no dizer de Valadares (2000) e Rykwert (2009). 

Nas palavras de Leitão (2014), 

Da caverna aos nossos dias, o espaço arquitetônico é o espaço do abrigo. A 

noção de abrigo traz implícita a ideia de acolhimento – de pessoas, de 

atividades, de funções – e com ela a questão da adequação do meio ambiente 

a uma necessidade espacial específica, seja ela física ou psíquica, real ou 

puramente simbólica. (LEITÃO, 2014, p. 37). 

 

Do ponto de vista simbólico, a casa representa a nossa psique, ou seja, as 

várias instâncias da nossa mente consciente e inconsciente. Nesse sentido, a casa, assim 

como a mente, expressa o conteúdo cognitivo e emocional que nos constitui como 



32 

 

 

indivíduos distintos do grupo. Psicologicamente falando, isso faz da casa um repositório 

das nossas vivências físicas, afetivas e intelectuais. A história de vida das pessoas 

encontra no espaço doméstico um lugar favorável de expressão de seus sentimentos, de 

seu projeto de vida, de suas esperanças e sonhos; mas também de suas angústias dores e 

temores. 

2.3.3  Casa Lar 

Meu lar é sempre onde estou, meu lar está na minha mente, meu lar são 

meus pensamentos (Ziggy Marley). 

A tradução da palavra casa, é ampla, creio que em quase todos os idiomas. Em 

húngaro temos a palavra Othonom quer dizer minha casa, o meu lar, a minha terra, o 

meu país. Vemos aqui a ideia de casa enquanto lugar conhecido e de pertencimento. É 

interessante que muitas vezes nos referimos à casa e ao lar como sinônimos. Sem 

adentrar uma análise semântica profunda desses termos, podemos dizer que a casa é 

entendida muitas vezes como o espaço da habitação enquanto o lar carrega consigo todo 

um ideário de afetividade.  

Podemos perceber essa distinção quando observamos a escrita chinesa que 

representação os termos casa e lar. O ideograma para casa 家5
 é a junção do ideograma 

para porco 豕 e o de telhado 宀. Na interpretação chinesa o porco, quando domesticado 

não trouxe nenhum problema dentro de casa, podendo assim ficar à vontade. Já o 

ideograma chinês que representa o lar é o mesmo que significa a paz: um telhado 宀 

abrigando uma mulher 女. Na interpretação de alguns o homem concebeu a ideia de 

que para se ter paz era preciso manter a mulher debaixo do seu telhado ou mantê-la 

confinada dentro de casa. Menos sexista que essa explicação, acreditamos que o termo 

lar surge com a junção da ideia de abrigo (o telhado宀) e a figura da mulher ou mãe 女. 

Em sua origem latina, a palavra “lar” constitui-se em substantivo masculino: o 

lar; na língua portuguesa, passa para o feminino: a casa. Mas por que isso ocorre? 

Talvez porque o lar, um verdadeiro lar, carregue consigo uma ideia primitiva de 

maternidade. Vemos aqui já uma aproximação do lar com o lado mais afetivo do 

humano. Lembra-nos o as palavras de Freud (1919) ao dizer que “amor é nostalgia do 

                                                 
5
 Em chinês pronuncia-se "jia", e em japonês "ka", "ke", "ie" ou "ia". 



33 

 

 

lar”. A frase, por si só, carrega um peso do qual é impensável se livrar. Está contida 

nela, a base do que constitui a relação entre homem e espaço, mais especificamente, 

entre homem e lar; homem e intimidade. Nessa frase, o autor está se referindo ao lar 

como o lar primevo; o útero materno; o lar que envolve o habitante e que nele imprime 

suas primeiras marcas fundamentais. Lembramos Bachelard (2008 p. 26), quando no diz 

que “a vida começa bem, começa fechada, protegida, agasalhada no regaço da casa”. 

A casa nuclear como espaço privado, em sociedade, propõe-se a representar 

para o seu morador, um útero materno: úmido, quente, íntimo, resguardado, terno e 

“familiar”. Quando Freud diz que ‘amor é nostalgia do lar’, ele está se referindo a falta 

do lar enquanto a falta do contato encarnado do outro primário – a mãe. É a falta que 

cada sujeito traz de sua alteridade original. Essa falta está na origem de todos os 

desejos. 

Segundo Garcia-Roza (1992), citado por Leitão (2014), 

O que caracteriza o desejo para Freud é esse impulso [e não a necessidade 

física, biológica, atendida] para reproduzir alucinatoriamente uma satisfação 

original, isto é, um retorno a algo que já não é mais, a um objeto perdido cuja 

presença é marcada pela falta. Garcia-Roza (GARCIA-ROZA, 1992, p. 145, 

apud LEITÃO, 2014, p. 47). 

 

Temos então, a partir dessa nostalgia, desse sentimento de perda, a necessidade 

de um reencontro. Já mencionamos Leitão (2009) quando nos fala que após o 

nascimento o homem anseia por reencontrar o espaço de conforto e segurança que foi 

perdido.  Heidegger (1982) vai dizer que essa busca é o que nos guia desde o 

nascimento até a morte. É interessante as palavras de Rykwert (2009), que nos diz: 

O retorno às origens é uma constante do desenvolvimento do homem e, nessa 

questão, a arquitetura se adapta a todas as demais atividades humanas. A 

cabana primitiva – o lar do primeiro homem – não é, pois uma preocupação 

incidental dos teóricos, nem tampouco um elemento fortuito de mitos ou de 

rituais. (RYKWERT, 2009, p. 218). 

 

Leitão (2014), agora citando Salignon (1997) nos diz que 

O espaço se torna este lugar onde o sujeito vai procurar nostalgicamente seus 

objetos perdidos, não racial, menos ainda geométrico. E mais: sempre ligado 

à figura da mãe, o espaço está atado a este Outro de onde o sujeito provém e 

de onde ele retira seu primeiro desprazer para trocá-lo pelo prazer. 

(SALIGNON, 1997, p. 94, apud LEITÃO, 2014, p. 49). 

 

Ainda mais interessante é que Rykwert, assim como Freud, vai dizer que essa 

perda, essa busca é eterna, pois é impossível encontrar o objeto perdido que está para 



34 

 

 

sempre perdido. Freud nos diz que como não podemos retornar ao útero materno não 

teremos como encontrar aquilo que nos falta. Segue-se daí todo sentimento de 

frustração do qual nos fala a teoria psicanalítica. Rykwert nos diz que assim como se 

busca pela casa primitiva – a casa de Adão – e esta não sendo uma casa física, não 

tendo uma existência concreta, não pode nunca ser encontrada. Mesmo assim, 

continuamos nossa busca construindo em nosso imaginário uma casa que seria ideal. 

Uma casa dos sonhos. Como nos diz Leitão (2014, p. 51), “muito mais do que abrigo, 

portanto, a arquitetura, em sua dimensão simbólica, aponta para a produção do espaço 

desejo”. 

Esse espaço desejo, a casa sonhada, é aquele que abriga, protege e aconchega, 

É o espaço que denominamos lar, de onde podemos partir tranquilamente, e para o qual 

sempre estamos dispostos a retornar, seja para nossos descansos, seja para nossas 

melhores comemorações. É o nosso Othonom. Lugar idealizado de aconchego; espaço 

de intimidade; lugar para ser feliz. 

2.3.4. Casa Moradia 

Tem que se sair de casa para melhor querê-la e apreciá-la. (Miguel 

Unamuno). 

Para muitos, a casa não passa de um domicílio. Um lugar onde as pessoas 

talvez nem mesmo se encontrem, onde pode haver beleza aparente, aliada a um vazio 

interior. Alguns, nela se escondem, porque não sabem para onde ir. Outros, para lá 

retornam, dia após dia, mas sem, nunca, verdadeiramente voltar. Dentre esses, muitos 

postergam, tanto quanto possível, a hora de “estar em casa”. Cheia de silêncios, em suas 

paredes simbolicamente nuas, é possível que ecoem todos os gritos de revolta ou de 

medo que seus habitantes vivenciam. Cheia de ruídos, ou de vozes alteradas, podem 

estar expondo e reforçando a dificuldade de seus moradores revelarem o que se passa 

em si mesmos. Casa, apenas paredes. 

Certamente, dentro dessas paredes não existe um lar. As pessoas embaixo 

desse teto não habitam um espaço. Apenas o ocupam fisicamente, mas não 

afetivamente. Nesta relação mundo interno e externo estão desconexos; incompletos e 

destituídos de valor simbólico. É plausível supor que esta falta de carga simbólica e 

valor afetivo estejam na origem da não identificação com as novas moradas que são 

entregues nos programas habitacionais numa tentativa de solucionar os problemas de 



35 

 

 

falta de moradia no país. Entretanto, esta não é a casa de nossas brincadeiras de 

infância. Não é a nossa casa sonhada para a qual desejávamos ir. Não é o lar que dia 

após dia, queremos retornar. 

Quando nos recolhemos ao espaço privado da casa não implica um isolamento 

do mundo exterior tal que este se torne esquecido para nós. Habitar uma casa é habitar o 

mundo. A casa, em sua objetividade física, é um meio de experimentarmos ser parte 

desse mundo. Norbeg-Schulz (1984) assinala que 

A casa e a mesa recebem e reúnem, e tornam o mundo “perto”; sem os frutos 

“sagrados” do céu e da terra, o lado de dentro permaneceria vazio. 

(NOBERG-SCHULZ, 1984, p. 9). 

 

Habitar domesticamente é uma atividade que exercemos sempre em relação 

com o mundo. Entrar em casa é, na verdade, encontrar as coisas que trouxemos do 

mundo externo para o interno e com as quais estamos familiarizados e nos 

reconhecemos. Elas nos proporcionam o apoio em nosso lidar diário. Cada indivíduo 

pode atribuir significados e estabelecer associações muito íntimas com o lugar onde 

habita. 

Segundo Norbeg-Schulz (1984), quando habitamos o espaço público reunimos 

em nossas casas lembranças e trazemos para dentro de nossos espaços privados aquilo 

que elegemos como representantes de nossas experiências no mundo externo. Esses 

elementos que trazemos de fora para dentro, passam a fazer parte de nossa vida 

cotidiana. Passamos então a interiorizar significados e tornamos tudo isso parte 

inseparável da forma como entendemos nosso espaço doméstico e também o mundo 

exterior. 

2.3.5 Casa Habitada e Família 

Amar é mudar a alma de casa (Mário Quintana). 

“A Casa”, cantada por Toquinho e Vinícius de Morais, é uma casa sem chão, 

sem paredes e sem teto. Ela é sustentada pela imaginação. A casa que habitamos, pelo 

contrário, tem tudo isto, mesmo que, simbolicamente, não tenha nada. Precisa de chão – 

simbólico e afetivo – onde lançar seus alicerces e onde possamos caminhar com leveza, 

conforto e segurança. E é em nossas histórias de vida que o chão se estabelece. Precisa 

de paredes – tal qual nossas famílias e nossos laços amorosos. Paredes fortes, 



36 

 

 

consistentes, com aberturas, pelas quais circulam o ar e a luz, e pelas quais se possa sair 

– e entrar, dando acesso, inclusive, a pessoas “de fora”, porém muito especiais. Não a 

qualquer pessoa. A “casa-lar” protege e, para proteger, seleciona. 

Simbolicamente, o contorno que envolve as famílias e os casais pode ser 

representado por linhas tracejadas, indicativas de fronteiras permeáveis. Não com 

fronteiras difusas, que mal oferecem contorno e mal permitem a experiência de 

pertencimento. Não como fronteiras rígidas, típicas de cativeiros físicos e emocionais. 

São as famílias de fronteiras permeáveis que permitem o crescimento e a expansão de 

seus filhos. São elas que permitem que, fora de seus limites, geração à geração, os 

filhos, e herdeiros, possam encontrar seus pares, amando e sendo amados. São elas que 

permitem que a palavra “casa”, na prática, mereça o nome de lar. Simbolicamente, 

mesmo que a “residência” – seja num condomínio de luxo ou num apartamento no 

centro de uma grande metrópole – permite que se viva, com plenitude, a canção de Zé 

Rodrix “Casa no Campo” (1971), com a qual Elis Regina encantou toda uma geração, 

sugerindo que chão, paredes e teto podem estar perfeitamente integrados com espaços 

amplos, claros e luminosos, verdadeiros “lugares para ser feliz”: 

Eu quero uma casa no campo / Onde eu possa compor muitos rocks rurais / E 

tenha somente a certeza / Dos amigos do peito e nada mais. 

Eu quero uma casa no campo / Onde eu possa ficar do tamanho da paz / E 

tenha somente a certeza / Dos limites do corpo e nada mais. 

Eu quero carneiros e cabras pastando / Solenes no meu jardim / Eu quero o 

silêncio das línguas cansadas. 

Eu quero a esperança de óculos / E um filho de cuca legal / Eu quero plantar 

e colher com a mão, / A pimenta e o sal. 

Eu quero uma casa no campo / Do tamanho ideal, pau a pique e sapê / Onde 

eu possa plantar meus amigos / Meus discos e livros e nada mais. (RODRIX, 

1972, In: Elis, Phonogram). 

 

Não é somente o “Aurélio” que apresenta o verbete lar como sinônimo de 

“família”. Isto significa que, se residirmos sozinhos, não temos um espaço que mereça 

assim ser denominado? Certamente que não. O lar pode ser algo imenso, como a pátria, 

a cidade natal, ou algo muitas vezes pequenino, como um cômodo da casa, a velha 

poltrona ou cadeira de balanço no canto da sala. A palavra lareira tem sua origem 

semântica na palavra lar e é na cozinha, uma das partes mais íntimas da casa mais onde 

se acende o fogo.  

Em Fustel de Coulanges (2011), lemos que o fogo sagrado, além de sua ligação 

com o culto aos mortos, tinha como caráter essencial pertencer a apenas uma família 

representando seus antepassados. Cada família tinha seu próprio fogo que não tinha 



37 

 

 

relação alguma com o fogo da casa vizinha. Cada chama – ou lar – protegia apenas a 

sua família. Essa religião estava circunscrita à casa e não era uma cerimônia pública. 

Passava-se apenas na intimidade de cada família, em seu ambiente doméstico. O fogo 

sagrado jamais era colocado fora de casa e era até mesmo oculto aos olhos dos 

estranhos. Coulanges diz mais: 

[...] a religião não residia nos templos, mas nas casas; cada um tinha seus 

deuses; cada deus protegia apenas a uma família, e era deus apenas de uma 

casa. (COULANGES, 2011, P. 31). 

 

O autor ainda afirma: 

Fora de casa, bem perto, no campo vizinho há um túmulo. É a segunda 

morada da família. Lá repousam em comum várias gerações de antepassados; 

a morte não os separou. Nessa segunda existência permanecem juntos e 

continuam a formar uma família indissolúvel. (Idem, p. 34). 

 

Casa e família, aqui, podem ser tomados como sinônimos e podemos notar 

como a vida doméstica – em vida e em morte – era, para os romanos e gregos, tomada 

completamente pela religiosidade e cheia de simbolismo. Essa ideias e sensibilidades, 

apesar de em nossos dias a secularização ter tomado o lugar da religião e a casa assumir 

um caráter mais funcional, ainda permeiam o imaginário em torno do nosso sentido de 

casa. 

Novamente observando a escrita chinesa temo o ideograma para família 家族, 

formado pela junção de casa 家 e casar (mulher que casa) 族. Este símbolo também 

pode ser traduzido por clã, linhagem ou estirpe. Novamente temos a figura feminina 

como ponto central e definidor que dá sentido à ideia ao pictograma. Não podemos falar 

de um lar que não seja maternal no sentido afetivo do termo. Um lar tem seu início com 

o casamento e a constituição de uma nova família, uma nova linhagem. Uma linhagem 

que sempre tem sua origem no útero materno. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

Capítulo II 

 

 

 

 

 

 

 

Canções e poemas... 

Caminhos para uma ideia de casa 



39 

 

 

3. PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS 

O real não está na saída e nem na chegada, ele se dispõe pra gente é no meio 

da travessia. (Guimarães Rosa). 

 

Métodos de pesquisa são caminhos possíveis a serem trilhados para alcançar as 

respostas buscadas e os objetivos da pesquisa. Os métodos, descritos de forma simples, 

são os meios, o “como” a pesquisa será desenvolvida, para dar conta das perguntas 

formuladas. Em nosso trabalho procuramos seguir o caminho da pesquisa qualitativa. 

Incialmente, procuramos selecionar canções e poemas que abordam a temática da casa; 

para posteriormente analisar, por meio da análise do conteúdo, as ideias força presentes 

no discurso das obras selecionadas. 

Para a seleção dos dados procuramos, inicialmente, por canções e poemas que 

apresentassem explicitamente o termo casa – em seu título ou no corpo do texto – ou 

algum termo que remetesse a ideia de lar. Assim encontramos textos que falavam do 

lugar, lar, casa, terra, entre outros. Nesse ponto da pesquisa nos deparamos com 

inúmeras produções que associavam esses termos com outros como família, saudade, 

natureza, esperança, busca e muitos outros que carregavam – dentro do contexto – o 

mesmo conceito atribuído a casa. 

Assim, passamos a buscar também outros poemas e canções que mesmo não 

tendo o termo casa explícito, traziam em suas estruturas as mesmas ideias presentes nas 

primeiras obras encontradas. Pudemos então, ampliar significativamente o número de 

obras sobre as quais nos detivemos. 

Cabe neste ponto ainda esclarecer o porquê optarmos por investigar a ideia de 

casa por meio da análise das canções e poemas. Neste ponto tomamos como base para 

nossa escolha as ideias apresentadas pela teoria das representações sociais de Moscovici 

(1978; 1985) e Jodelet (1985).  

Uma das preocupações principais de Moscovici que proporcionou o surgimento 

da Teoria das Representações Sociais era relacionada à difusão do conhecimento, 

primordialmente a do conhecimento científico. Ele se interessava no modo como este 

conhecimento afetava a cultura e como ele era absorvido pelo discurso leigo 

(MOSCOVICI, 1978, 2003). A partir de seu estudo célebre sobre as representações 

sociais da psicanálise, do início dos anos de 1960, esta teoria começou a se desenvolver 

bastante, passando a abarcar diferentes áreas de estudos, não se limitando apenas à 



40 

 

 

difusão dos conhecimentos científicos na sociedade. Uma vez que vários setores da vida 

profissional apresentam um dinamismo importante, o campo de aplicação e pesquisa do 

fenômeno das representações sociais tem se ampliou consideravelmente, incluindo o da 

produção e consumo musical. 

Pela grande presença da música, (em especial as canções) e da poesia no cotidiano 

e nos diversos meios de comunicação e nas diversas manifestações culturais, que as 

colocam como objetos de grande consumo, podemos dizer que elas – música e poemas 

– também promovem e refletem processos de massificação, que pode apontar para certa 

homogeneização dos gostos e práticas na sociedade. Neste sentido, podemos apontar 

para uma relação entre um objeto/fenômeno representado e os indivíduos/grupos que o 

representam. Esta relação se expressa nos discursos, conversas, ações e práticas 

efetuados pelas pessoas, que apontam para a forma como elas se relacionam com estes 

objetos/fenômenos. Quer dizer, representar um objeto/fenômeno, atribuir sentido a ele e 

comunicar sobre o mesmo é inseri-lo dentro de um contexto sócio-histórico mais amplo. 

E, desta forma, é definir e redefinir este objeto/fenômeno, este contexto e os 

indivíduos/grupos que o representam. Assim, podemos entender as canções e os poemas 

para além da noção de objeto que nos informa um conteúdo, mas como uma expressão 

cultural que pode nos informar sobre quem as produz e consome. 

3.1. A escolha das fontes 

“O mundo é um conjunto de significados, uma linguagem... Uma coisa é o 

que acreditamos dizer, outra é o que realmente dizemos”. 

(Octávio Paz) 

 

É certo que por meio da linguagem o ser humano transforma a realidade em 

que vive e a si mesmo. Ele constrói a existência humana, ou seja, confere-lhe sentido. E 

é essa capacidade humana de atribuir, incessantemente, sentidos que promove sua 

constituição identitária. Para Souza (2000), um dos fenômenos importantes do século 

XX é o fenômeno da multimídia, que trabalha o som com imagem e movimento, 

tornando-se um dos eventos marcantes no âmbito técnico, político e cultural. Ao 

observamos a realidade neste século XXI, nos defrontamos com os mais variados 

suportes em que filmes e músicas – em todas as suas formas – estão presentes. Estão 

nos meios de comunicação; nos telefones celulares e smartphones; na Internet, etc. 

 



41 

 

 

Destacamos o que nos diz Ricoeur (1997): 

O discurso é uma tentativa incessantemente renovada para exprimir 

integralmente o pensável e o dizível de nossa experiência [...] 

compreendemos, então, o que ocorre quando a palavra ascende ao discurso, 

com sua riqueza semântica. Sendo todas as nossas palavras polissêmicas em 

certo grau, a univocidade ou a pluralidade de nosso discurso não é obra das 

palavras, mas dos contextos. (RICOEUR, 1997 p.79). 

Todos esses elementos, com sua riqueza simbólica, trazem consigo sentidos e 

podemos entendê-los como traduções da realidade. Como representações da 

subjetividade humana, tanto no sentido coletivo como em num sentido singular, essa 

produção se constitui como produto e também como (re)produtora da sociedade. 

Quando focamos nosso olhar com uma intenção mais crítica e reflexiva sobre a 

produção cultural, toda sua diversidade e multiplicidade, as inúmeras formas de 

manifestação e linguagens, a riqueza de sentidos, sonhos, sentimentos, nos deparamos 

com o legado de gerações anteriores; suas histórias e experiências. Vemos não somente 

o que veio antes de nós, mas também aquilo que nos formou e nos forma. Estamos 

diante de um espelho a olhar para nós mesmo, em busca de reconhecer o que e quem 

somos.  

Mas como expressar todo essa busca? Como traduzir de maneira não apenas 

inteligível, mas também afetiva, esse (re)encontro com nossas origens e conosco? Como 

entender essa sensibilidade? Com estas questões em mente nos empenhamos em buscar 

meios que nos permitissem essa aproximação. Com esses questionamentos nos 

deparamos com os escritos de Heidegger (2005), quando ele nos diz que o homem 

habita na linguagem. Para este autor o mundo se abre a nossa compreensão por meio da 

linguagem. Segundo suas palavras isso é “habitar poeticamente”.  

A partir dessas ideias, acreditamos que um caminho possível de ser percorrido 

e que pode nos levar mais perto de nossos objetivos é por meio das poesias em todas as 

suas formas. Entendemos que para tratar essa dimensão afetiva, devemos recorrer a 

quem lida diretamente com esse nosso lado: os poetas.  

As criações artísticas são uma manifestação/materialização das sensibilidades, 

sonhos e desejos humanos. Cantores e poetas possuem a capacidade de transformar 

palavras e sons naquilo que se encontra no mais profundo da alma humana. Podemos 

não nos dar conta a princípio, mas são os poetas e artistas que melhor conseguem 

expressar essas questões. Muito além dos cientistas e acadêmicos – e muitas vezes 



42 

 

 

gerações a sua frente – são os poetas que melhor descrevem nossa realidade subjetiva – 

mesmo que para isso criem outras realidades. As inúmeras criações artísticas – músicas, 

pintura, poesia, etc, são linguagens distintas para expressar o que a ciência tenta 

compreender. 

Entretanto, esses dois caminhos – arte e ciência – não são irreconciliáveis. Eles 

não caminham em paralelo sem nunca se encontrarem. Na verdade, são caminhos em 

zig-zag, constantemente se tocando e entrecruzando. Por vezes se afastam e correm 

isolados, outras vezes se aproximam e se juntam num único caminho amplo e cheio de 

curvas. Esta é nossa proposta aqui. Partir de um diálogo entre arte e ciência 

enriquecendo as possibilidades de compreensão do fenômeno estudado. 

Para Sartre (1965), a emoção é a estrutura afetiva da consciência, e como 

consciência afetiva, na sua espontaneidade, se constitui como uma forma de apreender o 

mundo. O mundo, por sua vez, quando estamos numa postura espontânea de 

consciência, pode nos aparecer como sendo amável, odiável, apaixonante, etc, e como 

tendo que ser vivido necessariamente desta maneira. 

Não pretendemos desenvolver nenhuma nova metodologia – muito menos uma 

escola artística – mas tão somente buscamos um olhar acadêmico mais sensível para a 

questão pesquisada à luz da linguagem poética. Assim, nos debruçamos sobre 

composições musicais e poemas, alargando nosso “caminho” acadêmico, a procura de 

um entendimento mais próximo de nosso objeto de estudo. Valemo-nos, então, de 

canções e poemas, entendendo essas produções como uma linguagem que traduz 

sentidos da realidade. 

3.1.1. Música e Canções 

A música é o vínculo que une a vida do espírito à vida dos sentidos. A 

melodia é a vida sensível da poesia. [...] A Música é uma revelação 

mais profunda que qualquer Filosofia.  

(Ludwig van Beethoven) 

 

É consenso que a música está inserida no cotidiano das pessoas de diferentes 

maneiras e em várias ocasiões: está presente desde fundo musical para a execução de 

atividades corriqueiras (como lavar louça ou estudar) até servindo como estímulo para a 

prática de exercícios físicos ou para o relaxamento. Escutamos e produzimos música 

com diversos fins, seja para relaxar, para refletir, para dançar ou para nos expressarmos. 

A música tem princípios que permitem que se expressem sentimentos, sensações e 



43 

 

 

ideias. Há pouca dúvida de que em todas as sociedades a música possui uma função 

subjetiva, carregando ideias e representações. Refletindo e sendo reflexo de 

comportamentos. Na forma de canções (que é o poema musicado) ela pode cumprir essa 

função por suas letras; por emoções que sugere ou pela fusão dos vários elementos que 

a compõem (MERRIAM, 1964, p. 223). E nem sempre outros elementos da cultura 

proporcionam a oportunidade de expressão emocional, diversão, comunicação, na 

extensão encontrada em música. 

A música é uma linguagem reflexivo-afetiva, capaz de construir sentidos 

coletivos e singulares. Entendemos como reflexiva toda atividade humana que objetiva 

predominantemente uma racionalidade; e, como afetivas as objetivações que, embora 

mediadas por uma racionalidade, contemplam sobremaneira emoções e sentimentos. O 

processo de criação musical deve ser compreendido sempre como um produto histórico-

social, completamente inserido no contexto no qual se dá. 

Compreendemos o sujeito como constituído e constituinte do contexto social 

do qual faz parte. Por meio da música, enquanto forma de comunicação, uma 

linguagem, por meio do significado que ela carrega e da relação com o contexto social 

no qual está inserida, ela possibilita a esse sujeito a construção de múltiplos sentidos 

singulares e coletivos. 

O sentido da música é sempre permeado pela afetividade. Ela é uma expressão 

do pensamento afetivo e sua função é simbólica, uma vez que revela e traduz uma 

época, um fato, ou outro objeto qualquer, de forma que é possível afirmar que seu 

aspecto crucial é sua capacidade em compreender pelo coração Vygotsky (1998). 

Ao escutarmos uma canção podemos, por meio dela, tornar mais complexos os 

nossos saberes, definir melhor nossos pensamentos, dar maior precisão às nossas 

posições, trazer para o presente um objeto que está ausente, e, até mesmo criar objetos 

imaginários. Assim, o imaginário e as significações se inscrevem no contexto social, 

estendendo-se às coisas. Percebemos que a canção é refletida, analisada e percebida 

através de sua letra e melodia. Torna-se, então, um instrumento relevante no 

reconhecimento social. 

Não somente a música, mais também outras formas de arte como a poesia, são 

uma expressão clara da força criadora presente na linguagem humana. Elas apresentam-

se como uma rica fonte de investigação e são capazes de nos revelar elementos internos 



44 

 

 

de uma sociedade, descortinando relações que por outros meios de investigação seriam 

inacessíveis. 

Assim, em nosso estudo, não nos detivemos nos aspectos mais profundos da 

música como construções melódicas e rítmicas. Interessou-nos muito mais as 

construções poéticas cantadas que carregam em si inúmeras concepções sobre o 

contexto social em que foram produzidas. Assim, para nosso estudo, não estamos 

tratando de uma análise das construções musicais em seus elementos sonoros, mas sim 

na análise das letras cantados enquanto construções poéticas carregadas de símbolos e 

afetividade. 

3.1.2. Poesia 

A poesia é conhecimento, salvação, poder, abandono. Operação capaz de 

transformar o mundo, a atividade poética é revolucionária por natureza; 

exercício espiritual, é um método de libertação interior. A poesia revela este 

mundo; cria outro. (Octavio Paz) 
 

Poesia advém do grego poiesis que em sua acepção significa criar, fazer. Em 

todos os momentos históricos no mundo, houve e há alguém que através de evocações 

imagéticas, impressões e emoções por meio de sons e ritmos harmônicos criou, recriou 

e fez da poesia, a linguagem dos sentimentos e das emoções.  

A história da relação entre poesia e sociedade pode ser observada desde tempos 

mais antigos. Em suas mais primitivas formas, o propósito social é bem notório. Eliot 

(1991) nos oferece exemplos desse propósito na produção poética:  

Antigas runas e cantos, alguns dos quais revelam propósitos mágicos 

verdadeiramente práticos, destinados a esconjurar o mau-olhado, a curar 

certas doenças ou a obter as boas graças de algum demônio. A poesia era 

utilizada primitivamente em rituais religiosos e, quando entoamos um hino, 

estamos ainda utilizando-a com um determinado propósito social. As 

primitivas formas do gênero épico e a saga podem ter transmitido aquilo que 

sustentamos como história antes de se tornar apenas uma diversão 

comunitária, e antes do uso da linguagem escrita, uma forma de verso regular 

deve ter sido extremamente proveitosa à memória - e a memória dos 

primitivos bardos, dos contadores de histórias e dos sábios deve ter sido 

prodigiosa. (ELIOT, 1991, p. 7). 

 

Na Grécia, a poesia de Homero era fundamentada nos mitos através de 

narrativas heroicas. Há muito que a poesia acompanha o ser humano sendo 

provavelmente uma das formas de expressão artística mais antiga que existem e que se 

desenvolveu ligada umbilicalmente com a linguagem. Segundo Camargo (2004), a 

poesia tem uma importância fundamental para a formação crítico-reflexiva do sujeito. 



45 

 

 

Ela possibilita ao ser humano o encontro com a cultura humanística, como espaço de 

revelação e reconhecimento do prazer, da fantasia e da realidade, além de propiciar-lhe 

uma leitura ampla e crítica dos valores vigentes na sociedade. Para Silva (1989), a 

poesia é uma arte de criação e construção e não um fenômeno da natureza. É uma 

criação essencialmente humana. A poesia não existe sem a participação humana. A 

poesia está em todos os tempos, pois é a maneira de comunicação natural dos homens. 

Ritmo e linguagem se confundem e não existe povo sem poesia.  

Ao longo do tempo a poesia foi ganhando e perdendo estilos, formas, e temas. 

Desde a poesia trovadoresca até hoje existiram várias formas de poesia. Hoje a poesia se 

moderniza e se reflete em nossa mídia. Com a chegada do termo hipertexto
6
, a poesia 

começou a receber figuras, sons, filme. A poesia ocupa espaços e formas distintas, sem, 

contudo deixar de ser poesia, ou desvincular-se completamente de sua origem. 

Para Huidobro (1991), a poesia tem duas significações: significação gramatical 

da linguagem que dá nome a tudo sem mudar o seu sentido real diante do mundo; e a 

significação mágica, a qual é da maior importância na poesia, pois ela ultrapassa as 

normas da gramática. O autor explica ainda que na poesia as palavras perdem seu 

sentido real para dar lugar a um novo sentido, subjetivo ou até irreal das coisas, levam o 

leitor a alcançar o encantamento. Esta magia é um trabalho de grande relevância que 

traz a premiação do poeta, em sua construção poética. 

Ainda segundo Huidobro (idem), 

O poeta faz mudar de vida as coisas da natureza, recolhe com sua rede tudo 

aquilo que se move no caos do inominado, estende fios elétricos entre as 

palavras e ilumina subitamente rincões desconhecidos, e todo esse mundo 

estoura em fantasmas inesperados. (HUIDOBRO, 1991, p.213). 
 

Desta maneira, temos que os poemas podem figurar como acesso privilegiado 

para o entendimento da subjetividade humana; de suas sensibilidades e assim permitir 

compreender melhor as relações entre pessoas e seus espaços. A poesia pode ser 

considerada então, um fenômeno social, e, como tal, está também sujeita a 

determinações do espaço e do tempo históricos, 

Partindo dessas ideias, propomos aqui a utilização dessas obras artísticas – 

canções e poemas – como portas que podem nos levar mais próximo do objeto que 

                                                 
6
 Texto em formato digital, ao qual se agrega outros conjuntos de informação na forma de blocos de 

textos, imagens ou sons. 



46 

 

 

queremos estudar, a saber, o conceito de casa/lar. A partir da análise dessas obras, 

buscamos identificar as ideias-força que estariam presente no imaginário e nas relações 

sociais das pessoas acerca da casa, de sua moradia, dos desejos e do habitar. Através 

desse olhar será possível identificar elementos que se encontram subjacentes ao ideário 

e ao conceito de casa, lar e moradia. 

Como afirma Bachelard (2008, p. 26), “pelos poemas, talvez mais que pelas 

lembranças, chegamos ao fundo poético do espaço da casa”. Assim, acreditando que 

tais obras são capazes de nos comunicar mais do que belas palavras, elas tem o poder de 

transmitir valores e crenças e, por isso, são chaves para compreendermos os elementos 

subjetivos de uma sociedade e também dos indivíduos. 

3.2. As canções e os poemas como representação social 

Quem não considera a vida de sociedade apenas como simbólica está 

enganado. (Hugo Hofmannsthal). 

 

Todas as relações humanas ocorrem e constituem campos sociais. Estes 

campos onde se passam tais relações são espaços, social e historicamente construídos, 

onde os indivíduos comungam de projetos identitários, mais ou menos próximos, e que 

limitam ou moldam as ações, atitudes, crenças e valores de todos os que compartilham 

do campo. 

Como nos diz Bourdieu (1989), 

A noção de campo social evoca um espaço relativamente autônomo de 

relações sociais historicamente situadas, que produz um conjunto de valores, 

uma ética, traços identitários de um sujeito ideal, naturaliza certos modos de 

ver e de ser comportar que põem em ação as regras do jogo do campo. (apud 

CARVALHO, 2005, p.53). 

 

Com este entendimento, procuramos nos apropriar de um referencial teórico 

que pudesse nos aproximar desses campos sociais. Assim, nos valemos da teoria da 

Representação Social para sustentar nossa opção por poemas e canções como fonte de 

investigação. Pautamo-nos principalmente nos trabalhos de Jodelet (1985) e Moscovici 

(1978; 1985). Também fizemos uso das reflexões teóricas acerca da função da poesia e 

da literatura segundo a formulação de Antônio Candido (2004), em O Direito à 

Literatura e Antoine Compagnon (2009), em Literatura Para Quê?. Reproduzimos aqui 

três questionamentos feitos por Campagnon no referido livro, a saber: a) Quais valores a 

literatura pode criar e transmitir ao mundo atual?; b) Que lugar deve ser o seu no espaço 



47 

 

 

público?; c) Ela é útil para a vida? A resposta a estas perguntas assinalam positivamente 

para se pensar na pertinência da literatura em nossas vidas, no que ela é capaz de nos 

dar como conhecimento acerca da condição humana. Segundo Candido (2004, p. 175), a 

literatura: 

[...] é fator indispensável de humanização, e, sendo assim, confirma o homem 

na sua humanidade [...] Por isso é que nas nossas sociedades a literatura tem 

sido um instrumento poderoso de instrução e educação, entrando nos 

currículos, sendo proposta a cada um como equipamento intelectual e afetivo. 

(CANDIDO, 2004, p. 175). 

 

Da mesma forma, Compagnon (2009, p. 26), nos fala que a literatura é um 

“exercício de reflexão e experiência de escrita, a literatura responde a um projeto de 

conhecimento do homem e do mundo”. Vemos então que a literatura nos ajuda a 

entender aspectos sociais por novas perspectivas. Por meio de representações. Sobre 

este assunto, Alexandre (2004) define assim as representações sociais:  

São formas de conhecimento que se manifestam como elementos cognitivos 

(imagens, conceitos, categorias, teorias), mas que não se reduzem apenas aos 

conhecimentos cognitivos. Sendo socialmente elaboradas e compartilhadas, 

contribuem para a construção de uma realidade comum, possibilitando a 

comunicação entre os indivíduos. Dessa maneira, as representações são 

fenômenos sociais que têm de ser entendidos a partir do seu contexto de 

produção, isto é, a partir das funções simbólicas e ideológicas a que servem e 

das formas de comunicação onde circulam. (ALEXANDRE, 2004, p. 131). 

 

A teoria das representações sociais é uma abordagem sociológica, mais do que 

psicológica, de psicologia social e dá conta das questões relativas às diferentes 

percepções que sujeitos socialmente configurados constroem de um mesmo assunto, 

tema ou objeto. Essa teoria sempre busca ligar um sujeito a um objeto, e tem com este 

uma relação de simbolização (tomam o seu lugar) e de interpretação (conferem-lhe 

significações). As características do sujeito e do objeto terão, sempre, incidência sobre o 

que as representações sociais são (DUARTE, 1994, 1997, 1998, DUARTE & ALVES-

MAZZOTTI, 2001). 

Ibañez (1988) lista cinco importantes funções desempenhadas pelas 

representações sociais as quais parecem coincidir com as funções sociais da música 

apresentadas por Merriam (1964) e revisadas por Freire (1992). As funções 

apresentadas por Ibañez (1988) são: (a) comunicação social, que corresponderia à 

função social da música de comunicação, a qual se dá “possivelmente [...] através da 

investidura da música com significados simbólicos que são tacitamente aceitos pela 

comunidade” (FREIRE, 1992, p. 21); (b) integração da novidade social, cujo fim é 



48 

 

 

manter a coesão e a estabilidade cultural, que corresponderia à função social da música 

de contribuição para a continuidade e estabilidade da cultura; (c) legitimação da ordem 

social, tanto no nível simbólico quanto no nível prático, dando às representações sociais 

a capacidade de orientar as condutas, que corresponderia às funções sociais da música 

de impor conformidade a normas sociais, de representação simbólica, de validação das 

instituições (nível simbólico) e de reação física (nível prático); (d) expressão pessoal, 

que corresponderia à função de expressão emocional da música “como veículo para a 

expressão de ideias e emoções não reveladas no discurso comum” (FREIRE, 1992, p. 

20); e (e) configuração grupal, que corresponderia também à função social da música de 

contribuição para a integração da sociedade por a música poder promover “um ponto de 

união em torno do qual os membros de uma sociedade se congregam” (MERRIAM, 

apud FREIRE, 1992, p. 23). 

De acordo com Jodelet (1985), pode-se pensar as representações sociais como 

modalidades de conhecimento da vida em sociedade destinadas à compreensão da 

realidade ou do contexto social onde os indivíduos atuam e se relacionam uns com os 

outros. Trata-se de imagens, conceitos, teorias e categorias elaboradas com fins 

específicos: contribuir para a construção de uma realidade comum e partilhada entre as 

pessoas. Nesse sentido, as representações implicam em interpretação da realidade, bem 

como na elaboração de conhecimentos. Segundo Moscovici, as representações sociais: 

[...] são conjuntos dinâmicos, seu status é o de uma produção de 

comportamentos e de relações com o meio ambiente, de uma ação que 

modifica aquelas e estas e não de uma reprodução desses comportamentos ou 

dessas relações, de uma reação a um dado estímulo exterior”. (MOSCOVICI 

apud HOROCHOVSKI, 2004, p. 99). 

 

Isso diz respeito ao modo como os homens se organizam socialmente, como 

eles pensam, agem, criam imagem do mundo, das pessoas e de si mesmo, ou seja, 

[...] a maneira pela qual os seres humanos tentam captar e compreender as 

coisas que os circundam e resolver os ‘lugares comuns’ e quebra-cabeças que 

envolvem seu nascimento, seus corpos, suas humilhações, o céu que veem, os 

humores de seu vizinho e o poder a que se submetem. (ibid.). 
 

Assim, a abordagem das representações sociais investiga e apreende os 

processos, produtos e sentidos comuns aos sujeitos pertencentes a um determinado 

grupo social. Ao utilizarmos os seus pressupostos não estamos negando ou excluindo a 

existência de um conhecimento privado, conhecimento pessoal ou teorias subjetivas que 



49 

 

 

justificam as experiências e comportamentos individuais. Mesmo o conhecimento mais 

idiossincrático está relacionado com um conhecimento social e cultural. 

Quanto ao estudo da literatura, podemos dizer que ele é de extrema 

importância para a sociedade. Por meio da literatura podemos compreender o próprio 

comportamento humano no decorrer do tempo, suas variações, contradições etc. Nesse 

sentido, da mesma forma que o comportamento humano muda, as intenções 

comunicativas presentes nos textos também mudam com o tempo, em seus mais 

variados aspectos. A esse respeito os poemas, antes quase que exclusivamente voltados 

para representar o estado de alma do poeta, na contemplação do mundo, também 

passam a refletir aquilo que a sociedade carrega em si; conceitos e concepções de 

mundo de todo um grupo social e não apenas de um indivíduo. Sobre isso, Todorov 

(2012) diz que: 

[...] como a filosofia e as ciências humanas, a literatura é pensamento e 

conhecimento do mundo psíquico e social em que vivemos. A realidade que a 

literatura aspira compreender é, simplesmente (mas, ao mesmo tempo, nada é 

assim tão complexo), a experiência humana. (TODOROV, 2012, p. 77). 

 

Em semelhante perspectiva, Compagnon (2009, p. 47), em seu livro Literatura 

Para Quê?, toma a literatura como projeto de conhecimento do homem e da vida. Em 

sua fala a literatura deve, portanto, ser lida e estudada porque oferece um meio de 

preservar e transmitir a experiência dos outros. Os outros entendidos como aqueles que 

estão distantes de nós no espaço e no tempo, ou que diferem de nós por suas condições 

de vida. Os poetas seriam então tradutores e transmissores de sentimentos e conceitos 

de todo um grupo social. Falando por si mesmos, carregam a voz de muitos.  

A literatura então, nos torna sensíveis ao fato de que os outros são muito 

diversos e que seus valores se distanciam dos nossos. Também sobre à função da 

literatura em sua relação com a vida social, Candido (2004, p.176), no texto O direito à 

literatura, discute como a literatura comporta um discurso e uma estética capaz de dar 

ao homem uma cota de humanidade, na medida em que faz com que as pessoas 

enxerguem melhor o mundo, o seu semelhante, e a si mesmo. Dessa forma, ele afirma 

que: 

A função da literatura está ligada à complexidade da sua natureza, que 

explica inclusive o papel contraditório mas humanizador (talvez humanizador 

porque contraditório). (CANDIDO, 2004, p.176). 

 



50 

 

 

Nessa perspectiva, as obras artísticas – poemas e canções – trazem uma 

mensagem importante sobre a nossa sociedade, já que, sendo construções coletivas, elas 

carregam em si parte da sociedade que as produziu. São como testemunhos que nos dão 

acesso ao mundo subjetivo de uma sociedade e assim nos permitem compreender 

melhor seus produtores que ao final somos nós mesmo. 

Temos que a teoria das representações sociais parte da premissa que não existe 

separação entre o universo externo e o universo interno do sujeito.  Uma das definições 

mais utilizadas e reconhecidas sobre a mesma foi feita por Jodelet (1986). Segundo ela, 

as representações sociais são entendidas como uma noção que está na interface entre o 

social e o psicológico, como um conhecimento socialmente elaborado e partilhado e que 

diz respeito ao modo pelo qual apreendemos o mundo e a nossa experiência. É nesse 

contexto que temos as canções e os poemas como expressão dessas representações.  

Podemos também citar a concepção de Wagner et al. (1999, p. 96), que define 

representações sociais como “um conjunto de pensamentos e sentimentos sendo 

expressado em comportamento verbal e manifesto de atores que constituem um objeto 

para um grupo social”. 

De uma forma geral, as representações sociais permitem compreender de que 

forma um fenômeno se insere numa sociedade, a forma pelo qual ele é entendido, 

comunicado, explicado, relacionado. Assim, as representações sociais são 

simultaneamente produtos e processos que servem para nos situarmos no mundo, para 

compreendê-lo e para permitir a comunicação entre os indivíduos. Com isto, pode-se 

falar do caráter ativo das pessoas ao fazerem representações, pois é uma forma de dar 

sentido ao mundo, à sociedade e aos fenômenos que ocorrem a sua volta. Cada 

indivíduo/grupo possui suas próprias experiências/histórias que irão servir como base 

para a construção de suas representações. 

Jodelet (2004), aponta o início um novo campo de reflexão e de pesquisa baseados 

nas relações entre expressão musical e representações sociais. De acordo com ela, 

baseando-se em modelos de análise semiológica e de comunicação de massa pode-se 

distinguir diferentes níveis de análises para se colocar em evidência as significações 

vinculadas por diferentes estilos musicais: 1- o nível de intenção criativa, juntamente 

com os estudos de estratégias de produção; 2- o nível do produto, em termos de 

conteúdos e expressões culturais; 3- o nível da interpretação e de exposição, que 



51 

 

 

remetem a processos de ressignificação; 4- o nível da recepção, que envolve a 

percepção, a apropriação e a ancoragem; 5- e o nível imaginário, que envolve a relação 

da subjetividade dos receptores com as mensagens compartilhadas ao nível coletivo ou 

de massa. Baseado neste esquema, nosso trabalho, focaliza mais questões relativas ao 5º 

nível, ou seja, do imaginário e da subjetividade. 

Assim, esse trabalho, tem como objetivo analisar e interpretar as letras de algumas 

dessas canções, percebidas na sua capacidade de evidenciar representações sociais. 

Parte da pressuposição que as letras das canções e os poemas selecionados são capazes 

de transmitir o conjunto de sentidos e valores compartilhados de um grupo social 

apresentando-se como registros dos conceitos e signos coletivos o que remete aos 

processos identitário da sociedade. Silva (apud HALL, 2000) observa: 

[...] a representação inclui as práticas de significação e os sistemas simbólicos 

por meio dos quais os significados são produzidos, posicionando-nos como 

sujeito. É por meio dos significados produzidos pelas representações que 

damos sentido à nossa experiência e àquilo que somos. Podemos inclusive 

sugerir que esses sistemas simbólicos tornam possível aquilo que somos. 

(SILVA, apud HALL, 2000, p.17). 
 

Esse mesmo autor, validando a pressuposição de que a obra musical pode ser 

percebida como um dos campos do representacional, observa que a representação se 

expressa “por meio de uma pintura, de uma fotografia, de um filme, de um texto, de 

uma expressão oral. A representação não é, nessa concepção, nunca, representação 

mental ou interior. A representação é, aqui, sempre marca ou traço visível, exterior” 

(SILVA, 2000, p. 90). 

3.3. Análise do conteúdo 

Ao dizer algo de condensado sobre a realidade, aproximamo-nos já do 

sonho, ou antes, da poesia. (Hugo Hofmannsthal). 

 

Como ferramenta de investigação, em nosso trabalho, nos valemos da 

metodologia da análise do conteúdo (BARDIN, 1977). Segundo esta autora, a análise do 

conteúdo é um conjunto de técnicas de análise das comunicações que utiliza 

procedimentos sistemáticos e objetivos de descrição dos conteúdos da mensagem. Nessa 

perspectiva, esses procedimentos metodológicos adequam-se aos objetivos do presente 

trabalho, uma vez que buscamos investigar os enunciados e símbolos representativos da 

ideia de casa – em suas mais variadas dimensões, escalas ou sentidos – por meio dos 



52 

 

 

discursos presentes nas canções e poemas que apresentam de alguma forma o conceito 

de lar, casa ou moradia. 

Para a linguística, a linguagem não é mero código que se aprende e aplica, de 

modo mecânico e automático. Não pode, portanto, ser considerada segundo uma visão 

mecanicista, que leva a uma produção discursiva acrítica e limitada. Ela – a linguagem – 

não pode ser estudada independentemente de seu contexto sócio-histórico, pois traz em 

si os valores e a história social de diferentes tempos e grupos. É nesse contexto que o 

estudo do conteúdo discursivo se apresenta como ferramenta para a compreensão dos 

sentidos, símbolos e elementos subjetivos presentes no texto – seja falado, escrito ou 

encenado – considerando as variáveis históricas, suas nuances, mudanças e 

permanências, baseando-se na ideia de que o texto diz muito mais que a mera letra, indo 

muito além das palavras. Existem sentidos internos, que se revelam somente por meio 

de um olhar sistemático, crítico e sensível. 

Ao longo do tempo, a análise de conteúdo tem sido cada vez mais valorizada 

nas abordagens qualitativas, utilizando especialmente a indução e a intuição como 

estratégias para atingir níveis de compreensão mais aprofundados dos fenômenos que se 

propõe a investigar. Na sua evolução, tem oscilado entre o rigor da suposta objetividade 

dos números e a fecundidade sempre questionada da subjetividade. Em qualquer de suas 

abordagens fornece informações complementares ao leitor crítico de uma mensagem, 

seja ele linguista, psicólogo, sociólogo, educador, crítico literário, historiador ou outro. 

A análise de conteúdo constitui uma metodologia de pesquisa usada para 

descrever e interpretar o conteúdo de toda classe de documentos e textos. Essa análise, 

conduzindo a descrições sistemáticas, qualitativas ou quantitativas, ajuda a reinterpretar 

as mensagens e a atingir uma compreensão de seus significados num nível que vai além 

de uma leitura comum. O método da análise do conteúdo aparece como uma ferramenta 

para compreensão da construção de significado que os atores sociais exteriorizam no 

discurso. Permite, assim, ao pesquisador, um entendimento das representações que o 

indivíduo tem de sua realidade e as interpretações que faz dos significados a sua volta. 

Bardin, citada por Godoy (1995), apresenta a utilização da análise do conteúdo 

em três fazes fundamentais: a pré-análise, exploração do material e tratamento dos 

resultados. Na primeira fase é estabelecido um esquema de trabalho que deve ser 

preciso, com procedimentos bem definidos, embora flexíveis. A segunda fase consiste o 



53 

 

 

cumprimento das decisões tomadas anteriormente, e finalmente na terceira etapa, o 

pesquisador apoiado nos dados brutos procura torná-los significativos e válidos. 

Segundo Olabuenaga e Ispizúa (1989), a análise de conteúdo é uma técnica 

para ler e interpretar o conteúdo de toda classe de documentos, que analisados 

adequadamente nos abrem as portas ao conhecimento de aspectos e fenômenos da vida 

social de outro modo inacessíveis. 

A matéria-prima da análise de conteúdo pode constituir-se de qualquer material 

oriundo de comunicação verbal ou não verbal, como cartas, cartazes, jornais, revistas, 

informes, livros, relatos autobiográficos, discos, gravações, entrevistas, diários 

pessoais, filmes, fotografias, vídeos, etc. Em geral, os dados advindos dessas 

diversificadas fontes chegam ao investigador em estado bruto, necessitando, então ser 

processados para, dessa maneira, facilitar o trabalho de compreensão, interpretação e 

inferência a que aspira a análise de conteúdo. 

A análise de conteúdo, em sua vertente qualitativa, parte de uma série de 

pressupostos, os quais, no exame de um texto, servem de suporte para captar seu 

sentido simbólico. Este sentido nem sempre é manifesto e o seu significado não é 

único. Poderá ser enfocado em função de diferentes perspectivas. Por isso, um texto 

contém muitos significados e, conforme colocam Olabuenaga e Ispizúa: 

(a) o sentido que o autor pretende expressar pode coincidir com o sentido 

percebido pelo leitor do mesmo; 
(b) o sentido do texto poderá ser diferente de acordo com cada leitor; 
(c) um mesmo autor poderá emitir uma mensagem, sendo que diferentes 

leitores poderão captá-la com sentidos diferentes; 

(d) um texto pode expressar um sentido do qual o próprio autor não esteja 

consciente. (1989, p.185). 

 

Além disso, é importante salientar que sempre será possível investigar os textos 

dentro de múltiplas perspectivas, conforme expressa Krippendorf (1990): 

Em qualquer mensagem escrita, simultaneamente, podem ser computadas 

letras, palavras e orações; podem categorizar-se as frases, descrever a 

estrutura lógica das expressões, verificar as associações, denotações, 

conotações e também podem formular-se interpretações psiquiátricas, 

sociológicas ou políticas. (KRIPPENDORF, 1990, p.30). 

 

Para Morais (Apud OLIVEIRA, 2005), a análise de conteúdo é uma 

interpretação pessoal por parte do pesquisador com relação à percepção que este tem 

dos dados. Assim, ele realiza uma leitura e uma interpretação destes dados. Nessa 

metodologia considera-se também o contexto em que a comunicação (em nosso caso as 



54 

 

 

canções e poemas) se expressa. Os múltiplos significados são considerados e articulados 

com este contexto onde foram produzidos. Desde forma os aspectos subjetivos 

estiveram presentes em nossa análise como pano de fundo em todo o processo de 

interpretação e na construção dos sentidos e significados. 

Destacamos o que nos fala Boff (2008): 

O ser humano cria continuamente sentidos e inventa símbolos. Não se 

contenta com os fatos. Neles discerne valores e significados. Escuta as coisas 

que são sempre mais que coisas porque se transformam em indicações de 

mensagens a serem decodificadas. (p. 150). 

 

Segundo Sahlins (1979), a razão simbólica ou significativa toma como 

qualidade distintiva do ser humano não o fato dele viver num mundo material, 

circunstância que compartilha com todos os organismos, mas o fato dele viver num 

mundo significativo criado por ele próprio, qualidade que torna a humanidade única. 

Nosso trabalho constitui-se de uma pesquisa basicamente bibliográfica. Apesar 

de nos interessar compreender relações entre indivíduos e suas casas – e isso exige uma 

aproximação com as pessoas – por questões operacionais de meios para essa 

aproximação e mesmo de tempo para um verdadeiro mergulho na realidade das pessoas 

e de suas casas, neste trabalho, como já dito, buscamos um atalho, valendo-nos das 

obras de artistas – as canções e poemas – tentamos chegar mais próximo das 

sensibilidades humanas e assim de sua subjetividade. Foi neste espaço invisível mas 

profundo da imaterialidade das coisas; dos sentidos, símbolos, sentimentos e sonhos, tão 

bem traduzidos nas canções e poemas que buscamos encontrar – ainda que de maneira 

breve – uma visão ou relance do conceito de casa e de lar. 

Assim, partimos em busca de canções e poemas que apresentavam como tema 

a casa ou o habitar. Não precisamos de muito tempo para notar que além das canções e 

poemas, muitos filmes também apresentavam a casa como tema central ou pano de 

fundo – sem o qual toda a trama perderia o sentido – de histórias que, a princípio sem 

grande impacto, mas, levando-se em consideração a questão do habitar, ganham novos 

contornos. Assim, fizemos uma breve incursão sobre o universo cinematográfico para 

trazer alguns elementos para nossa análise. Contudo, nosso foco principal foi o de 

analisar as canções e os poemas – o que já demandou enorme esforço – uma vez que a 

linguagem do cinema é sobremodo particular e exigiria um aprofundamento muito 

maior sobre esse universo. 



55 

 

 

Nosso método de trabalho consistiu em articular texto e contexto social, 

partindo de uma reflexão sobre como a poesia e a música, na forma de canção, se 

articulam na sociedade e suas funções sociais, a fim de ver como no texto poético – seja 

musical ou textual – o conceito de casa é representado e/ou construído. Isso significa 

que nossa abordagem pressupõe ler o poema e a canção em estudo à luz do conceito de 

representação social, mas sempre privilegiando, sobretudo o texto poético.  

A partir de uma perspectiva de estudo que compreende a relação entre 

literatura e sociedade, analisamos as nossas fontes procurando identificar que 

concepções sobre a casa e o lar são apresentados. Quais as ideias-força que estão 

presentes na construção poética e como a casa – ou o lugar entendido como tal – são 

representados ou expressos. 

A construção e análise dos dados se deram de forma qualitativa na perspectiva 

interpretativa das ciências, nas quais, os atos humanos, assim como seus discursos, 

constroem e carregam significados que tecem os tecidos da história, da sociedade e das 

pessoas. 

O paradigma qualitativo busca interpretar o fenômeno que observa. Seus 

principais objetivos são: a observação; a descrição; a compreensão e o significado. 

Segundo Teixeira (2009), a pesquisa qualitativa busca compreender a relação entre o 

fenômeno e a essência, ou seja, entre o fenômeno vivido e aquele que vivencia esse 

fenômeno. 

Segundo Oliveira, 2005: 

A pesquisa qualitativa pode ser caracterizada como sendo uma tentativa de se 

explicar em profundidade o significado e as características do resultado das 

informações obtidas através de entrevistas ou questões abertas, sem 

mensuração quantitativa de características ou comportamento [...] No 

entanto, é preciso entender quer as abordagens quantitativas e qualitativas 

não são excludentes e até diríamos que elas se complementam visto que 

existem fatos que são do domínio quantitativo e outros de domínio 

qualitativo. (p.166). 
 

Cremos que esteja clara, nesta altura do texto, o porquê de nossa opção por 

uma pesquisa analítica de cunho qualitativo. Porém não é muito esclarecer que essa 

escolha se justifica pela busca em deixar o objeto falar de si e por si. Procuramos deixar 

que a nossa relação com nosso objeto de estudo em que nos debruçamos reverbere 

sentidos múltiplos. Há que dizer que o método pelo qual pretendemos empreender 

nossas análises é um método que permite ao observador ser afetado pelo objeto 

estudado. 



 

 

 

Capítulo III 

 

 

 

 

 

 

Casa: 

Memória... Identidade... Promessa 
 

 



57 

 

 

4. ANÁLISE DOS DADOS E RESULTADOS 

Vive aberta a porta da casa / Ninguém entra para furtar. Por que se fecharia a 

casa? / Quem se lembra de furtar? Pois se há vida na casa, a porta / Há de 

estar, como a vida, aberta. Só se fecha mesmo a porta / Para quedar, ao 

sonho, aberta. (Carlos Drummond de Andrade – A Porta da Rua, In: 

Boitempo, 2006, p. 101). 

 

Não é de hoje que se multiplicam até a exaustão os estudos e narrativas sobre 

as cidades. Seminários, instalações e intervenções proliferam sobre o espaço urbano. 

Não chega a ser surpreendente e se faz até necessário, uma vez que a cidade se tornou 

um espaço privilegiado. Mas nesse ambiente cabe perguntar qual o destino da casa. 

A casa já rendeu muito romances, por vezes apresentada com leveza e cheia de 

delicadezas, por vezes de forma impessoal, povoada pela solidão. A casa sempre 

exerceu um enorme fascínio para literatos, poetas e artistas em geral. Inúmeras canções 

e poesias falam sobre o lar, seus encantos ou a dor da perda. Cantam os sonhos de 

encontrar um lugar para repousar ou a eterna nostalgia e desejo de regresso à casa de 

infância. O cinema também é rico em exemplos de tramas em que a casa ocupa lugar de 

destaque. Seja uma casa amaldiçoada que tanto povoa e atemoriza o imaginário, seja a 

casa como locus central da trama ou mesmo como o personagem principal. 

Desde a Antiguidade podemos encontrar referências sobre a casa e o morar. 

Desde o fogo sagrado dos gregos e romanos – que já mencionamos – que simbolizavam 

os deuses dos lares
7
, que figuravam o centro da vida doméstica e até mesmo o próprio 

sentido de casa, até nossos dias, onde a moradia perde antigos e ganha novos contornos 

e funções, fruto das mudanças culturais, o sentido primevo da casa mantem-se – ainda 

que sob diferentes estruturas e com certas transformações – intrínseco na subjetividade 

humana. 

Um dos primeiros intelectuais brasileiros a voltar à atenção para a importância 

da casa na estruturação da sociedade brasileira foi Gilberto Freyre. Em sua obra “Oh de 

Casa!” de 1979, faz uma síntese das suas descobertas em torno da casa brasileira e de 

sua projeção sobre um tipo nacional de homem. Nesta obra, Freyre afirma que a relação 

daquele que estuda a casa é semelhante a do psicanalista, quando estuda a relação do 

homem com o útero materno. De certa forma, ao analisarmos a casa estamos estudando 

também a subjetividade humana e, em última instância, analisando nós mesmos. 

                                                 
7
 Daí provem os termos, lar e lareira. 



58 

 

 

Em um país cujo desenvolvimento urbano resultou no atendimento desigual do 

direito à habitação, chama à atenção a frequência com que os temas da moradia precária 

e do desabrigo aparecem, por exemplo, na música popular brasileira ao longo do século 

XX. De O Orvalho Vem Caindo, de Noel Rosa (1934), à Saudosa Maloca, de Adoniran 

Barbosa (1957), passando por Ave-maria no Morro, de Herivelto Martins (1942), 

pululam na memória de nosso cancioneiro as imagens dos barracões de zinco, “sem 

telhado, sem pintura”, das portas de barraco sem trinco, da cama reduzida à folha de 

jornal, da “tauba” caindo e doendo no coração da população pobre, empurrada para a 

periferia dos grandes centros urbanos. 

Independentemente do tipo de arte ou do modelo que se desenha da casa, seu 

sentido último e mais profundo pode ser percebido, não menos pelo discurso que se faz 

da casa do que pela própria recorrência do tema nas obras ao longo dos tempos. Através 

das diferentes culturas, a casa foi cantada e poetizada, geração após geração, sempre 

manifestando um papel central, um fascínio ou mesmo um sentido de respeito e até 

mesmo veneração. A casa é, para todos um símbolo marcado na alma e nas mentes. 

Buscando evitar estender demais o texto, focaremos apenas alguns exemplos de como a 

casa – em suas diferentes dimensões ou sentidos – foi retratada e como essa ideia-força 

encontra-se gravada de maneira profunda no imaginário humano. 

Na poesia brasileira encontramos diversas obras que tem a casa como tema. Um 

exemplo é o livro Corpo, Novos Poemas, Publicado em 1984, e que é um dos grandes 

livros da última fase de Carlos Drummond de Andrade. Na verdade, trata-se de sua 

última coletânea de poemas que publicou em vida. Nessa obra, o poeta de Itabira nos 

traz uma obra fortemente voltada para as questões urbanas, a exemplo de uma suíte de 

poemas inteiramente dedicada à favela com o título de Favelário Nacional, publicada 

em Corpo (1984).  

Numa rápida folheada pela obra drummondiana encontramos vários poemas que 

abordam, de modo mais ou menos direto, a construção civil, a memória das casas, o 

convívio e o isolamento em edifícios, o diálogo entre habitação e paisagem, entre outros 

temas e motivos. Lembramos de “Construção” e “A rua diferente” (de Alguma Poesia, 

1930); “Privilégio do mar” e “Noturno à janela do apartamento” (de Sentimento do 

Mundo, 1940), “Edifício Esplendor” (de José, 1942), “Edifício São Borja” (de A Rosa 

do Povo, 1945), “Opaco”, “Morte das casas de Ouro Preto” (de Claro Enigma, 1951), 

“Domicílio” (de Fazendeiro do Ar, 1955), “A um hotel em demolição” (de A Vida 

Passada a Limpo, 1959), “O mar, no living”, “Aspectos de uma casa” (de As Impurezas 



59 

 

 

no Branco, 1973) e de vários poemas da série Boitempo. Claro que se trata de uma lista 

grosseira, pois muitos desses poemas tratam também de outros temas, alheios à questão 

habitacional (a qual, por seu turno, pode aparecer em poemas sobre outros assuntos). 

Especificamente em relação a “Favelário Nacional”, o poema chama a atenção 

pela diversidade de perspectivas que reúne, com observações agudas sobre a paisagem, 

a arquitetura, os topônimos, os confrontos entre a cidade legal e a ilegal, os dilemas 

entre remoção e urbanização da favela, a fome, o lixo, a morte etc. Nesta obra, 

Drummond confessava sua impossibilidade de identificação com o destino dos 

favelados. Também apresenta sua frustração e a perda de sua fé no poder redentor da 

poesia. Entretanto, o título do livro – O Corpo, rico em significados, lança luz sobre os 

vários corpos habitados por todos nós: este físico e mortal que carregamos desde o 

nascimento, o corpo sensual, sensorial e afetivo, e o corpo geográfico e urbano. A 

própria casa pode ser entendida como um corpo. Assim, não à toa, na obra 

drummondiana, há desde poemas sobre relações amorosas até observações sobre o 

“corpo” de nossas cidades. 

 Ainda podemos encontrar outros exemplos de poetas que voltaram seu olhar 

para essa questão. É o caso de Manuel Bandeira, João Cabral de Melo Neto e outros 

autores canônicos. Encontramos muitos poemas sobre a pobreza em que o morar 

desempenha importante papel. 

Em nossa análise, tratamos as obras em conjunto sem, necessariamente, 

diferenciá-las ou separar em categorias. O que serviu de fio condutor foi tão somente, a 

forma como a casa é representada/simbolizada nessas obras. Assim, não foi feita uma 

classificação ou distinção dos poemas e canções nem tampouco algum recorte temporal. 

A abordagem que buscamos foi focar mais no conceito de casa apresentada e menos na 

forma como esse conceito é mostrado. As diferentes canções e poemas foram analisados 

por meio de uma leitura crítica que também buscou, sempre que possível, focar as 

nuances históricas de sua produção. 

Como já esclarecemos, preferimos transcrever as canções e poemas e sua 

totalidade, tanto em respeito ao autor e a sua obra, como em respeito ao leitor que, 

assim terá a liberdade de, a partir das leituras, seguir sua própria reflexão. Acreditamos 

que assim, possibilitamos um diálogo tanto mais rico quanto mais dinâmico. 

 



60 

 

 

4.1 A Casa Cantada e Encantada 

Há um sono de pessoas e pequenos animais capturados, 

inofensivos, suspensos, protegidos pelo cimento, espreitados 

pelo vento, um sono solidário, tão puro!, que a casa perde seu 

caráter hostil e também ela boia na noite, grande flor muda 

que, ao primeiro grito se despetala. (Carlos Drummond 

Andrade – esboços de uma casa). 

 

Como apontamos antes, o espaço da casa não é produzido apenas por objetos 

materiais e, por isso, não pode ser tomado exclusivamente por seus caracteres objetivos. 

Há toda uma dimensão subjetiva, produzida por fluxos imateriais que constituem 

igualmente a casa. Vai desde as “matérias menos densas” como os cheiros, as 

temperaturas, as cores, os sons até os imaginários que se sobrepõem à configuração 

arquitetônica. A casa possui um encanto para quem nela mora. 

Uma casa de fazenda, com varanda, pomar, janelas grandes e escancaradas, 

paredes com reboco desmanchando, rede de dormir armada, cheiro de comida em forno 

de lenha, cheiro de esterco de cavalo, barulho das galinhas no poleiro, isso tudo e muito 

mais se imbrica no imaginário. Construímos essa ideia de casa e do rural historicamente 

de tal maneira que podemos experimentar subjetivamente essa casa mesmo não estando 

nela.  

Quando falamos da sensibilidade acerca do lar, em essência, estamos nos 

referindo ao imaginário que está presente na alma humana. Para tratar dessas 

sensibilidades podemos recorrer a quem lida diretamente com esse nosso lado. Estamos 

falando dos poetas e artistas. As criações artísticas são uma manifestação/materialização 

das sensibilidades, sonhos e desejos humanos. Cantores e poetas possuem a capacidade 

de transformar palavras e sons aquilo que se encontra no mais profundo da alma 

humana. Assim, no ano de 1980, chegava ao público uma canção que rapidamente se 

tornaria uma das canções infantis mais repetidas. De autoria de Vinícius de Morais em 

parceria com Toquinho, A Casa, com uma letra simples, bem ao estilo da dupla, 

descrevia uma casa que simplesmente não existia. Ao menos não em uma forma 

concreta. 

Era uma casa muito engraçada / Não tinha teto, não tinha nada. / Ninguém 

podia dormir na rede / Porque na casa não tinha parede. / Ninguém podia 

entrar nela não, / Porque na casa não tinha chão. / Ninguém podia fazer pipi, / 

Porque banheiro não tinha ali. / Mas era feita com muito esmero, / Na rua dos 

bobos, número zero. (Vinícius e Toquinho, Polygran, 1980) 

 



61 

 

 

Diz a canção que nesta moradia, as mais diferentes e simples atividades do 

cotidiano e da vida doméstica são impraticáveis pela ausência daquilo que dá forma 

concreta a uma casa, ou seja, paredes, teto e outros elementos construtivos que nos 

veem à mente quando mencionamos o termo casa. Entretanto, a canção finaliza com 

uma expressão que remete a outra dimensão do morar: o cuidado com que esta casa foi 

feita. “Com muito esmero.” Nos deparamos, aqui, com a dimensão subjetiva do afeto 

que é fundamental para a construção daquilo que conhecemos como lar. 

Ao habitarmos, tomamos o ponto específico em que nos inserimos como nosso 

“ponto zero”, ou seja, como nossa referência em relação ao espaço mais amplo 

(BOLLNOW, 1969). Temos nossa própria rua dos bobos, número zero. Nosso espaço 

do afeto, para além do espaço do abrigo. 

A dupla de compositores coloca, na canção, que esta casa é visível apenas para 

os bobos. Aqueles que não enxergam o mundo com a mesma sagacidade que se 

consideraria normal pelas demais pessoas. Essa expressão logo nos traz a mente outra 

obra, dessa vez um poema, de Clarice Lispector: Das Vantagens de Ser Bobo, publicado 

no livro A Descoberta do Mundo (1999). Em seu poema lemos: “[...] O bobo tem 

oportunidade de ver coisas que os espertos não veem [...]”. É essa a ideia de bobo que 

estaria presente na composição de Toquinho e Vinícius. Um bobo capaz de ver além do 

que outras pessoas conseguem. Capaz de enxergar uma casa além de suas paredes ou da 

ausência delas. Capaz de adentrar os espaços subjetivos do afeto. 

Podemos começar a perceber com a ajuda dessas obras aquilo que muitas vezes 

passa despercebido num primeiro olhar (os poetas geralmente tem essa capacidade de 

nos mostrar uma realidade para além da realidade). Enxergar uma casa é mais do que 

observar suas paredes e estruturas arquitetônicas. Perceber uma casa é enxergar o que 

existe além dos seus blocos, tijolos e vigas. Experienciar a casa é sentir o esmero com 

que foi feita e entender sua dimensão subjetiva para aqueles que a habitam. 

Não foi à toa que estas obras focalizaram o espaço da moradia – sua forma, 

formação, constituição, significados e usos – para retratar a sociedade ou o momento 

específico de uma sociedade – seja ela real ou ficcional. Por meio de uma leitura da 

obra de Freyre, Leitão (2009), faz uma análise sobre a formação, usos e significados dos 

espaços privados a partir da relação destes com o espaço público. Em sua obra, Quando 

o Ambiente É Hostil, a autora defende a tese que nossos espaços públicos não exercem a 



62 

 

 

sua função de locais de convivência e interação, de lazer e troca, onde o contato com o 

outro pode se dá, possibilitando a real experiência de viver a cidade. Antes, nossos 

espaços de uso coletivo apresentam-se como perigosos e pouco atrativos, sendo o lugar 

do medo do outro, da hostilidade. Servindo meramente como lugares de passagem e de 

trânsito. Para a autora, o caráter desses espaços públicos é fruto da relação entre a casa e 

a rua no período da constituição da sociedade canavieira – principalmente no nordeste 

do Brasil, mas não exclusivamente – onde todo privilégio e importância eram dados à 

primeira, enquanto a segunda era renegada como espaço inferior destinado aos escravos, 

estranhos, pobres e rejeitados. 

O que se explicita aqui é que a compreensão dos processos de 

desenvolvimento, nascimento e morte das cidades, as dinâmicas de formação e 

reprodução do espaço urbano, podem e devem ser analisadas tanto numa perspectiva 

macro – numa análise das conjunturas regionais, nacionais e internacionais – como 

numa perspectiva micro – numa dimensão local – mas também – e talvez aqui tenhamos 

um vislumbre de novidade – numa perspectiva nanométrica, ou seja, uma análise das 

relações dos indivíduos com os espaços citadinos, com seus espaços de intimidade e 

suas interações com sua casa. 

Para tornar mais clara essas ideias, basta observarmos algumas dessas obras 

artísticas que têm como tema a casa ou lar. Talvez uma das obras mais conhecidas de 

nossa MPB, de autoria de Adoniram Barbosa, a canção Saudosa Maloca e suas diversas 

versões, sendo a mais conhecida, provavelmente, a versão gravada pelo conjunto 

Demônios da Garoa. Com uma poesia singela e emblemática, essa obra narra o lamento 

de quem perde seu lugar no mundo, sua “saudosa maloca” mas que mesmo assim, 

continua sua vida, buscando seu lugar de reconhecimento. E para isso, carregando 

consigo a memória de sua antiga morada que, mesmo sendo humilde, foi onde se 

passaram “os dias felizes” da vida. 

Se o senhor não “tá” lembrado, dá licença de contar / Que aqui onde agora 

está esse edifício “arto” / era uma casa “véia”, um palacete assobradado. / Foi 

aqui, seu moço, que eu, Mato Grosso e o Joca, construímos nossa maloca. / 

Mas um dia, nós nem pode se “alembrá”, veio os “homi” com as ferramenta: 

o dono “mandô” derrubar. / “Peguemo” todas nossas coisas e fomos “pro” 

meio da rua/ apreciar a demolição. / Que tristeza que nós sentia. Cada 

“táuba” que caia doía no coração. / Mato Grosso quis gritar mas em cima eu 

falei: os “homi” tá com a razão, nós arranja outro lugar. / Só se 

“conformemo” quando o Joca falou: / Deus dá o frio conforme o cobertor. / E 

hoje nós pega palha nas grama do jardim / E pra se “esquecê” nós “cantemo” 

assim: / Saudosa maloca; maloca querida / “dim dim donde”  nós “passemo” 

/ dias feliz das nossas vidas. (Adoniran Barbosa, Odeon, 1957). 



63 

 

 

Nessa canção encontramos elementos interessantes, pois ao mesmo tempo em 

que registra o valor e os laços afetivos da moradia, onde se passam os dias felizes e 

onde há o reconhecimento de si, também retrata uma realidade forte e dura, a perda da 

moradia e a expulsão de seu lugar de abrigo e de afeto. 

Outro exemplo da ideia da casa como lugar de reconhecimento e afeto está na 

canção Lá Onde Moro (1970) da dupla Tião Carreiro e Pardinho. Nesta canção podemos 

perceber valores e símbolos que estão associados não somente ao lugar/casa mas 

também à própria ideia de vida plena. 

Lá onde eu moro, é um recanto encoberto, /mas parece um céu aberto, / cheio 

de tanta beleza! / lá onde eu moro, minha vida é mais vida, / a paisagem 

colorida / pela própria natureza! 

Lá onde eu moro, quem desejar conhecer, / eu ensino com prazer, / com toda 

satisfação! / a minha casa não é lá muito bonita, / mais quem me fizer visita, / 

eu recebo de coração! 

Lá onde eu moro, é cercado de arvoredo, / o sol se esconde mais cedo, / 

demora surgir o luar. / constantemente, corre água cristalina / lá no alto da 

colina- / como é lindo a gente olhar! 

Lá onde eu moro, a gente não fica triste- / tristeza lá não existe, embora seja 

um recanto! / lá onde eu moro, é mesmo um paraíso / nos lábios só tem 

sorriso, / nos olhos não se vê pranto. 

Lá onde eu moro, quando é madrugada, / gorjeia a passarada, prenúncio de 

um novo dia: / o xororó pia triste na queimada, ao longe, lá na invernada, / a 

codorninha assobia. 

Por nada troco meu pedacinho de terra, / minha casa ao pé da serra, / meu 

campo vestido em flor! / chão abençoado, recanto dos passarinhos- / onde eu 

moro é um ninho / de paz, ternura e amor! (Luíz de Castro/Tião Carreiro, 

Warner Music, 1970). 

 

É perceptível, na construção poética dessa canção, a relação estabelecida entre 

a natureza – sempre como um lugar idílico, um paraíso perdido – e a casa como espaços 

sinônimos ou, no mínimo, complementares. Seguindo essa mesma inclinação, 

encontramos outro clássico do samba de composição de Candeia e imortalizada pelo 

consagrado cantor e compositor Cartola. Na canção Preciso Me Encontrar – canção 

composta por Candeia a pedido jornalista e escritor Juarez Barroso em 1976 – embora 

não seja mencionado o termo casa, encontramos nitidamente retratada a eterna busca 

pelo lugar de reconhecimento e identificação. O lugar das raízes e do afeto que é 

apresentado como um espaço de natureza bela e preservada onde, enfim, encontra-se o 

sossego a paz e o conforto. 

Vou por aí a procurar, / Rir pra não chorar. / Deixe-me ir preciso andar, / Vou 

por aí a procurar, / Rir pra não chorar. / Quero assistir o sol nascer, / Ver as 

águas dos rios correr, / Ouvir os pássaros cantar, / Eu quero nascer quero 

viver.../ Deixe-me ir preciso andar, / Vou por aí a procurar, / Rir pra não 

chorar. / Se alguém por mim perguntar, / Diga que eu só vou voltar, / Depois 

que eu me encontrar... / Quero assistir o sol nascer, / Ver as águas dos rios 



64 

 

 

correr, / Ouvir os pássaros cantar, / Eu quero nascer quero viver... / Deixe-me 

ir preciso andar, / Vou por aí a procurar, / Rir pra não chorar. / Deixe-me ir 

preciso andar, / Vou por aí a procurar, / Rir pra não chorar. (CANDEIA, 

1976, Marcos Pereira). 

 

Um fato curioso sobre essa canção é que quando foi composta, Candeia 

encontrava-se em uma cadeira de rodas – resultado de uma briga em que se envolveu – 

e, ao apresentar seus versos ao seu amigo Cartola – que imortalizou a obra com sua voz 

– foi surpreendido com o comentário a respeito dos primeiros versos da obra: “preciso 

andar”, questionando como seu amigo, agora paralítico, começava uma canção dizendo 

que precisa andar. Não deixa de ser emblemático este fato, uma vez que a canção é um 

lamento e um desejo por algo que se deseja com todas as forças e que está perdido – 

uma perda irrecuperável, como já comentamos – onde o compositor revela seu desejo 

íntimo de se encontrar, mas também de poder andar e correr. 

O verso central desse samba é o que diz “se alguém por mim perguntar, diga 

que eu só vou voltar depois que me encontrar”. Essa afirmação mostra que há na 

composição a questão implícita do “quem sou?”.  A busca pela identidade que só pode 

ser encontrada em um lugar idealizado ou no paraíso perdido. Podemos dizer que este 

lugar trata-se da casa. Mesmo que não seja real ou concreta. Uma casa perdida mas que 

deve ser buscada. Essa busca é evidenciada no trecho “Sair por aí” procurando 

encontrar algo, ou encontrar a si mesmo, como explicita o próprio título da canção.  

Não foi apenas no samba que a busca pelo lugar no mundo foi cantada. 

Também no rock nacional, esse anseio pelo lugar de reconhecimento e satisfação serviu 

de inspiração.  

Depois do insucesso da campanha pelas Diretas Já, em meio a um clima de 

poucas certezas onde o regime militar vivia seus momentos finais, surgem inúmeras 

bandas de rock pop com clara influência de artistas estrangeiros. É neste cenário que 

Renato Russo e a Legião Urbana surgem lançando seu primeiro álbum em 1985. 

(Bandas como Ultraje a Rigor e Ira também lançariam seus primeiros álbuns nesse 

mesmo ano). 

Com o disco As Quatro Estações de 1989, a Legião Urbana virou a maior 

banda de rock do Brasil e Renato Russo passou a ser ídolo máximo de toda uma 

geração. Este álbum é considerado por fãs e críticos como o melhor e mais inspirado 

trabalho do grupo. Também foi o mais vendido. Neste disco podemos ver textos de 

Camões, a filosofia de Rousseau e textos bíblicos e budistas. A poesia de Renato 



65 

 

 

chegava ao auge da forma e se tornava ainda mais precisa sobre os problemas do seu 

tempo. Também é nesse trabalho da banda que encontramos um dos maiores sucessos 

do grupo e também um dos mais controversos. 

Mais do que polêmica, o canção Meninos e Meninas, desde o seu lançamento 

tem sido interpretada de diferentes maneiras. Não entraremos na questão mais discutida 

pelos fãs e diversos analistas da obra de Renato Russo que é a expressão da 

bissexualidade na canção. O próprio Renato Russo chegou a mencionar em entrevista 

que a canção trata da sua fase de adolescência, quando ele tinha doze anos de idade. 

Aqui vamos nos ater aos trechos sobre a busca por um lugar de reconhecimento. A 

busca de si mesmo.  

Quero me encontrar, mas não sei onde estou / Vem comigo procurar algum / 

lugar mais calmo / Longe dessa confusão e dessa gente que não se respeita / 

Tenho quase certeza que eu não sou daqui. 

Acho que gosto de São Paulo / Gosto de São João / Gosto de São Francisco e 

São Sebastião / E eu gosto de meninos e meninas. 

Vai ver que é assim mesmo e vai ser assim pra sempre / Vai ficando 

complicado e ao mesmo tempo diferente / Estou cansado de bater e ninguém 

abrir / Você me deixou sentindo tanto frio / Não sei mais o que dizer. 

Te fiz comida, velei teu sono / Fui teu amigo, te levei comigo / E me diz: pra 

mim o que é que ficou? 

Me deixa ver como viver é bom / Não é a vida como está, e sim as coisas / 

como são / Você não quis tentar me ajudar / Então, a culpa é de quem? A 

culpa é de quem? 

Eu canto em português errado / Acho que o imperfeito não participa do / 

passado /Troco as pessoas / Troco os pronomes 

Preciso de oxigênio, preciso ter amigos / Preciso ter dinheiro, preciso de / 

carinho / Acho que te amava, agora acho que te odeio / São tudo pequenas 

coisas e tudo deve passar 

Acho que gosto de São Paulo /E gosto de São João / Gosto de São Francisco 

e São Sebastião / E eu gosto de meninos e meninas. (RUSSO, 1989, EMI). 

 

Assim como no samba de Candeia, o rock pop de Renato Russo expressa a 

mesma angústia de encontrar um lugar no mundo. “Preciso me encontrar, mas não sei 

onde estou”. Logo nos primeiros versos da canção, já pode-se perceber o espírito pré-

adolescente que não consegue se encaixar em nada, que não se identifica com ninguém. 

O poeta quer se encontrar, quer ter certeza de quem é, mas não sabe onde está, nem 

dentro de si, nem socialmente. Os versos “estou cansado de bater e ninguém abrir. Você 

me deixou sentindo tanto frio” se tornam emblemáticos quando nos mostra o anseio por 

adentrar um mundo interno – a casa – para se proteger do frio e dos perigos do mundo 

externo. É poético e extremamente simbólico. 



66 

 

 

As atividades cotidianas e íntimas que se realizam no interior da casa também 

são cantados nos versos “te fiz comida. Velei teu sono”; assim como as relações afetivas 

tão próprias do meio familiar: “fui teu amigo”. Vemos, ainda que implicitamente, a 

ideia de lar presente na canção. Renato Russo ainda coloca o quanto o objeto dessa 

busca é fundamental para sua vida. “Preciso de oxigênio, preciso ter amigos. Preciso ter 

dinheiro, preciso de carinho”. Vemos aqui tanto as necessidades mais objetivas: 

“oxigênio” e “dinheiro”, quanto os anseios subjetivos: “amigos” e “carinho”. A casa 

seria o lugar capaz de suprir, ainda que simbolicamente, essa procura. 

Essa busca pelo lugar de origem ou a terra natal é um tema bastante recorrente 

na literatura a exemplo do poema Canção do Exílio de Gonçalves Dias.  

"Minha terra tem palmeiras, / Onde canta o Sabiá; / As aves que aqui 

gorjeiam, / Não gorjeiam como lá. / Nosso céu tem mais estrelas, / Nossas 

várzeas têm mais flores, / Nossos bosques têm mais vida, / Nossa vida mais 

amores. / Em cismar, / sozinho, à noite, / Mais prazer encontro eu lá; / Minha 

terra tem palmeiras, / Onde canta o Sabiá. / Minha terra tem primores, / Que 

tais não encontro eu cá; / Em cismar - sozinho, à noite - / Mais prazer 

encontro eu lá; / Minha terra tem palmeiras, / Onde canta o Sabiá. / Não 

permita Deus que eu morra, / Sem que eu volte para lá; / Sem que desfrute os 

primores / Que não encontro por cá; / Sem que ainda aviste as palmeiras, / 

Onde canta o Sabiá." (DIAS, 1843) 

 

O exílio e o sofrimento advindo da separação da terra natal é um tema tão 

antigo quanto a humanidade. Até nas Escrituras Sagradas encontramos referências que 

atestam como a partida força e a perda repentina do lar – ou casa – deixa marcas 

profundas em nós e em nossa subjetividade. O lamento do povo de Israel é entoado 

pelos que seguiram cativos para a Babilônia nos dá uma ideia dessas marcas. 

Junto aos rios da Babilônia nos assentamos e choramos, lembrando-nos de 

Sião. Nos salgueiros, que há no meio dela, penduramos as nossas harpas. 

Porquanto aqueles que nos levaram cativos, nos pediram uma canção; e os 

que nos destruíram, que os alegrássemos, dizendo: cantai-nos um dos 

cânticos de Sião. Mas como entoaremos o cântico do Senhor em terra 

estranho? Se eu me esquecer de ti, ó Jerusalém, esqueça-se a minha destra da 

sua destreza. Apegue-se-me a língua ao paladar, se me não lembrar de ti, se 

não preferir Jerusalém à minha maior alegria. (Salmos 136: 1-6) 

 

Assim como o lamento pelo exílio foi entoado na forma de salmos, o regresso 

do povo de Israel também mereceu cânticos, dessa vez de alegria: 

Quando o Senhor trouxe de cativeiro os que voltaram à Sião, estávamos 

como os que sonham. Então a nossa boca se encheu de riso e a nossa língua 

de cânticos; então se dizia entre as nações; grandes coisas fez o Senhor por 

estes. Grandes coisas fez o Senhor por nós, e por isso estamos alegres. 

(Salmos 126: 1-3). 

 



67 

 

 

Talvez a mais famosa – mas não a única – das história sobre o retorno seja a 

epopeia de Ulisses (Odisseu) no conto Odisseia, onde o herói enfrenta os mais diversos 

perigos numa viagem de dez anos para regressar à sua tão amada Ítaca, onde sua esposa 

e filho o aguardam. 

Esses exemplos revelam o quanto a ideia de casa é fundamental e está presente 

em nosso imaginário sustentando e reforçando nossas crenças. A crença da casa como 

nosso lugar no mundo (BACHELARD, 2008), nosso lar e, ainda mais do que isso, 

como parte de nós mesmos. Tanto é assim que em muitos textos clássicos o termo casa 

é usado como sinônimo de “homem”. Em outros é usada para designar origem ou 

família. Quando o personagem bíblico Josué exige dos israelitas, que saíram do Egito 

em busca da Terra Prometida, uma decisão ele declara: “Escolhei hoje a quem sirvais 

[...] porém eu e minha casa serviremos ao Senhor”
8
. Também temos o termo casa para 

indicar lugares sagrados: a casa de Deus (LEITÃO, 2007), ou lugares além da nossa 

existência: o túmulo é a casa eterna ou a última morada. 

No filme A Casa Adormecida
9
, baseado na obra de Stephen King, logo no 

início é apresentada nas legendas a frase: “A casa é o corpo que colocamos sobre o 

nosso próprio corpo”. Podemos dizer que o que acontece na casa, acontece conosco. 

Segundo Bachelard (2008), a casa é um ser antropomorfo, semelhante ao ser humano, 

onde o sótão é a memória, onde ficam guardadas as lembranças, as coisas antigas e 

vividas. A casa, nesse sentido, seria um espaço de identificação dos seus moradores. 

Um local de enraizamento e de memória daqueles que a habitam. 

Um exemplo claro desse enraizamento é apresentado no filme curta-metragem 

A Casa em Pequenos Cubinhos
10

 de 2008, do cineasta Kunio Kato. No filme é contada a 

história de um senhor que, hoje, solitário, não abandona sua casa que fica em uma 

região que está sendo inundada. Conforme a água inunda, o idoso constrói com tijolos 

mais um nível em sua casa. Assim os andares de baixo vão ficando submersos, caindo 

no esquecimento. Um dia seu cachimbo favorito cai na água e, para recuperar um objeto 

perdido, o senhor faz um mergulho nos cômodos antigos de sua casa. É um mergulho 

em suas memórias. Essa busca acaba por se tornar em uma viagem por suas lembranças. 

                                                 
8
 Josué, 24:15, Bíblia Sagrada. Antigo e Novo Testamento. Tradução de João Ferreira de Almeida. 2ª ed. 

revista e corrigida. Sociedade Bíblica do Brasil. 
9
 Rose Red. 

10
 Tsumiki no ie, Disponível no Youtube:<https://www.youtube.com/watch?v=jUVhV1px6js.>. Acessado 

em 5 jun. de 2015 . 



68 

 

 

O personagem vai revivendo a história dele, de sua família e da casa. Um reencontro 

com os momentos vividos em sua casa e uma ressignificação de sua própria condição. É 

um encontro consigo mesmo. O encontro que foi cantando por Cartola no samba de 

Candeia.  

Esse aspecto e essa dimensão subjetiva da casa; essa função de espaço de 

memória e de identidade; são mais perceptíveis nas casas mais antigas que fazem parte 

de nosso imaginário como a “casa da avó/avô”, casa que representa e guarda a memória 

e tradição familiar. É a casa a guardiã das histórias familiares. 

Ao falarmos de memória precisamos compreender que esse termo não se refere 

a uma reconstituição do passado em nossa mente. Ela é mais uma reconstrução que é 

continuamente atualizada (CANDAU, 2012). Essa atualização se dá sempre a partir do 

presente. A memória nos dá a ideia que o que passou não está perdido para sempre e 

pode ser acessível por meio das lembranças. Ainda segundo Candau (2012), “a 

memória, ao mesmo tempo em que nos modela, é também por nós modelada”. 

Identidade e memória estão, dessa forma, ligados de forma indissociável. 

Segundo Bachelard, 

[...] é graças à casa que um grande número de nossas lembranças estão 

guardadas e se a casa se complica um pouco, se tem porão e sótão, cantos e 

corredores, nossas lembranças têm refúgios cada vez mais bem 

caracterizados. Voltamos a eles durante toda a vida em nossos devaneios. 

(BACHELARD, 2008, p.24). 

 

Diante das grandes e aceleradas mudanças que veem se desenrolando na cidade 

(e que são alvo de acalorados debates) cada vez mais se torna necessária a existência de 

um espaço onde as lembranças possam ser preservadas e estejam acessíveis para nós. 

Assim, a despeito das transformações do desenho urbano, a casa configura-se como um 

espaço de permanência. Da porta para dentro as mudanças e os ritmos da cidade são 

percebidos de forma particular. O espaço da casa é, em certo sentido, mais emocional 

do que pragmático. 

Ao tratarmos de formação da identidade, não podemos perder de vista que se 

trata de um processo complexo e envolto pela cultura, uma vez que ocorre ao longo da 

trajetória humana. A constituição da identidade não se dá apenas numa idade específica. 

Podemos então falar de uma identidade psicossocial, social e historicamente construída. 

Trata-se de um movimento complexo que envolve uma multiplicidade de fatores, 



69 

 

 

variáveis, situações, histórias, relações e pessoas. Portanto, para se conhecer a 

identidade de alguém, é preciso conhecer o histórico, o caminho, os sentidos e os 

significados que sustentam tal identidade. Estes, Segundo Gomes (2000), podem ser 

acessados por meio da linguagem. E não podemos imaginar um espaço mais 

privilegiado do que a casa para se perceber tais histórias e relações. 

Weston (2002), nos fala que a casa continua a ser a unidade essencial do 

ambiente humano construído. E, as várias formas como o espaço da casa pode ser 

estruturado e organizado passa a representar o modo como o habitar doméstico é 

praticado. Entender essa relação entre a casa e os seus habitantes pode revelar os 

mecanismos e estratégias usadas na construção do habitar e da própria identidade desses 

moradores. De acordo com Camargo (2010), a casa física, considerada na concretude de 

sua matéria e na configuração física dessa materialidade, carrega o sentido de proteção. 

Implica também a interação entre os aspectos físicos e os subjetivos, ou seja, a memória 

e as emoções do indivíduo. Assim, a casa atua como repositório da memória e da 

identidade do indivíduo. Ela é a porta por onde entramos em nossas lembranças para 

nos encontrarmos e por onde retornamos à nossa “Ítaca”. 

4.2 Os Três Tempos da Casa 

Contar é muito, muito dificultoso. Não pelos anos que já se passaram. Mas 

pela astúcias que têm certas coisas passadas – de fazer balancê, de se 

remexerem dos lugares. O que eu falei foi exato? Foi. Mas teria sido? Agora, 

acho que nem não. São tantas horas de pessoas, tantas coisas em tempos, 

tudo miúdo, recruzado. 

“– Você tem saudade do seu tempo de menino, Riobaldo?” – ele me 

perguntou quando eu estava explicando o que era o meu sentir. Nem não. 

Tinha saudade nenhuma. O que eu queria era ser menino, mas agora, 

naquela hora, seu pudesse possível. Por certo que eu já estava crespo da 

confusão de todos. (Guimarães Rosa - Grande Sertão: veredas, 1956). 

 

Os conceitos de tempo e de espaço fazem parte do conhecimento humano 

desde a era mais primitiva. Gregos, egípcios e babilônicos já refletiam sobre eles. 

Percebiam o tempo e as modificações que ocorriam em seu espaço habitado observando 

as interações com o meio ambiente. Hoje, diversas áreas das ciências estudam o espaço 

e o tempo. As mais recentes teorias sobre esses dois termos acabaram desfazendo a 

concepção newtoniana que vigorava desde o século XVII e que via o espaço e o tempo 

como algo absoluto. Após a apresentação da Teoria da Relatividade de Albert Einstein 

tempo e espaço passaram a ser vistos não mais como absolutos. Eles estão na verdade 



70 

 

 

intimamente ligados e são na verdade relativos. Hoje entende-se que tempo e espaço 

podem ser percebidos de forma diversa e de maneira subjetiva. 

Essas observações são interessantes e nos servem para entendermos como os 

homens tentam formular neles mesmos a noção de espaço e como eles procuram notar 

que essa noção se faz como uma referência para sua existência e de sua vivência 

subjetiva. Heidegger (2005) já propunha a ligação entre espaço e lugar. Este autor 

considera o espaço como fundamental para a vida psíquica do indivíduo. Este autor 

chama a atenção para a importância da ação de habitar, pois é por meio dela que se faz a 

relação do homem com o espaço. Bollnow (2008) nos diz que essa ação de habitar 

objetiva a construção de um espaço de referência. Assim, esse espaço de habitação está 

intimamente ligado à casa. 

Quando nos debruçamos nas obras artísticas que trazem a casa – ou o sentido 

de lar – como tema, podemos notar que este conceito se mostra numa perspectiva 

afetiva-temporal. Assim como o espaço torna-se lugar conforme atribuímos sentidos a 

ele, o tempo adquire novos matizes de acordo com o sentimento que lhe é atribuído. 

Podemos perceber assim, três tempos onde a casa é experienciada. Uma casa pode estar 

no tempo passado, apresentando-se como uma memória carregada de nostalgia. Ela 

também pode ser vista em um tempo futuro, como uma casa que é desejada, planejada e 

sonhada. Figura assim, como uma promessa ou um desejo de conquista. A casa ainda 

pode estar no presente. Sendo o reflexo do que é vivido ou sentido. A casa no presente 

é, portanto, a casa da experiência. 

Os tempos Presente, Passado e Futuro não seguem uma linha sequencial vindo 

do passado em direção ao futuro, tendo o presente apenas como uma passagem, antes 

esse fluxo é marcado por idas e vindas, seguindo tanto para frente como para trás, eles 

não são estanques nem podem ser separados sem se perder seu sentido. Assim, as 

diferentes concepções da casa também não se mostram isoladas e independentes, 

tampouco seguem uma corrente ou fluxo de desenvolvimento. Tal como o passado e o 

futuro se relacionam – não como causa e consequência, mas como inter-relacionados – a 

casa memória e a casa promessa não estão isoladas. Tanto uma como a outra, se 

mesclam, assim como o presente se volta para o passado e lhe atribui sentidos. 

 

 



71 

 

 

Nas palavras de Freyre (1979), 

Que o arquiteto como urbanista, como educadores, como sociólogos, 

precisam pensar no tempo tríbio: o tempo que funde passado, presente e 

futuro num só tempo fluente e confluente (FREYRE, 1979, p. 38). 

 

Nos poemas e canções que nos propusemos a analisar, pudemos ver claramente 

essas relações e representações. Estando sempre presentes como ideias-força sobre a 

casa, os sentimentos de nostalgia, perda, saudade, desamparo, assim como esperança, 

desejo, realização, também as ideias de intimidade, conforto e identidade norteavam o 

sentido de casa e de lar. 

4.2.1. Casa do Passado como lugar de aconchego: Memória da casa 

O senhor tem saudades de Itabira ainda hoje? Tenho uma profunda saudade 

e digo mesmo: no fundo, continuo morando em Itabira, através das minhas 

raízes e, sobretudo, através dos meus pais e dos meus irmãos, todos nascidos 

lá e todos já falecidos. É uma herança atávica profunda que não posso 

esquecer. (Entrevista de Drummond a Geneton Moraes Neto, em Dossiê 

Drummond, p. 62). 

 

A temática do exílio e da saudade apresenta uma dimensão de universalidade, 

pois não se conhece praticamente nenhuma literatura que, numa época ou noutra, em 

poesia ou em prosa, não tenha tido a sua expressão. A literatura universal, desde os seus 

primórdios, dá um lugar de destaque ao sentimento de perda e saudade. Cantando temas 

como ausência e partida. Já mencionamos o lamento do povo de Israel cantado nos 

Salmos
11

 e a famosa canção do exílio de Gonçalves Dias
12

. Também já comentamos 

sobre o sentimento de perda na concepção freudiana que está na origem do desejo e 

também do impulso criativo que move o ser humano e o leva a criar. 

O arquiteto polonês Witold Rybczynsky (1943), refletindo sobre o que a ideia 

de nostalgia, vai nos dizer que; 

[...] esta forte consciência da tradição é um fenômeno moderno que reflete 

um desejo por hábitos e rotinas em um mundo caracterizado por mudanças e 

inovações constantes. A reverência ao passado se tornou tão forte que quando 

as tradições não existem elas frequentemente são inventadas. 

(RYBCZYNSKY, 1943, p. 23). 
 

O autor ainda questiona se este desejo por uma tradição seria um anacronismo 

ou um reflexo de uma insatisfação mais profunda. Afinal o que nos fascina tanto no 

passado que estamos sempre a buscar?  

                                                 
11

 Ver páginas 67. 

12
 Idem. 



72 

 

 

Novamente notamos aqui a mesma ideia de perda e busca por proteção que 

estaria na origem da concepção de casa. Freyre (1979) também registra que: 

A relação do homem com a casa é para o analista desse aspecto com 

complexo quase que o que é a relação do homem com o ventre materno, o 

ventre gerador, o abrigo do útero, para o psicanalista. (FREYRE, 1979, p. 

36). 

Lembramos o que nos diz Bachelard (2008), ao se referir a casa: 

A casa não vive somente no dia-a-dia, no curso de uma história, na narrativa 

de nossa história. Pelos sonhos, as diversas moradas de nossa vida se 

interpenetram e guardam os tesouros dos dias antigos. Quando na nova casa, 

retornamos as lembranças da infância [...] lembranças de proteção. [...] as 

lembranças do mundo exterior nunca há de ter a mesma tonalidade das 

lembranças da casa. Evocando lembranças da casa, adicionamos valores e 

sonho. Nunca somos verdadeiros historiadores; somos sempre um pouco 

poetas, e nossa emoção talvez não expresse mais que a poesia perdida. 

(BACHELARD, 2008, pp. 25-26). 

 

Podemos ver essas tonalidades vívidas que a casa possui em nossas lembranças 

analisando a canção A Casa Amarela de Ivete Sangalo (2008): 

Papai pintou / A casa de amarelo / A frente toda / Parece um castelo / Lá no 

jardim / Anão e cogumelo / Mamãe achou legal / E até discreto. /Ah, foi um 

sonho / um, que sonhei / Ah, foi um sonho / Me tratavam / Como um rei. / Lá 

do meu quarto / Dá pra ver / Os girassóis / Lá da varanda / Grandes portas / 

De cristais. / Mamãe vestida / De rainha / E de condão / Papai valente / 

Enfrentando / O dragão. (SANGALO, 2008. Universal Music). 

 

Vemos na composição deste álbum infantil, fruto da parceria da cantora Ivete 

Sangalo e Saulo Fernandes, como elementos da realidade infantil são apresentados 

mesclados com fantasias. O universo colorido simbolizado pelo amarelo da casa nos 

passa a intensidade da lembrança e da afetividade sentida pela casa. A mãe mostrada 

como rainha e o pai como o corajoso herói; o jardim enfeitado com cogumelos e 

girassóis; a casa é o castelo e abrigo contra o dragão – os perigos do mundo externo. 

Um sonho tão vívido que não deixa dúvida do quanto essa casa onírica está entranhada 

na memória afetiva e é percebida como o lugar de segurança e aconchego para onde se 

deseja voltar. 

Possivelmente o exemplo mais belo de canções sobre a casa perdida de nossa 

MPB é Casinha Pequenina
13

. Esta canção é considerada por muitos musicólogos como 

a primeira manifestação popular musical tipicamente brasileira. Mario de Andrade, 

                                                 
13

 Atribuída a autor desconhecido, a "Casinha Pequenina" teve a origem pesquisada pelo musicólogo Vicente Sales, 

que acredita ser seu criador o paraense Bernardino Belém de Souza. Outra autoria possível, mas não comprovada, 

seria a dos atores Leopoldo Fróes e Pedro Augusto em 1902. 



73 

 

 

estudioso da cultura brasileira, publicou em sua obra Modinhas imperiais. "Casinha 

Pequenina". Segundo o historiador Mozart de Araújo (1964), a modinha brasileira se 

diferencia das canções de outros povos pelo seu conteúdo de lirismo, de ternura e de 

saudade. Mario de Andrade definiu: "Modinha é um suspiro de amor". Em 1929 o 

cantor e compositor Paraguassu, nome artístico de Roque Ricciardi, gravou Casinha 

Pequenina com arranjos de sua autoria. Foi gravada posteriormente por diversos 

artistas, sendo a versão de Nara Leão (1975) a mais conhecida. 

Tu não te lembras da casinha pequenina / Onde o nosso amor nasceu? / Tu 

não te lembras da casinha pequenina / Onde o nosso amor nasceu? / Tinha 

um coqueiro do lado / Que coitado de saudade /Já morreu! / Tinha um / 

coqueiro do lado / Que coitado de saudade / Já morreu! / Tu não te lembras 

das juras e perjuras / Que fizeste com fervor? / Tu não te lembras das juras e 

perjuras / Que fizeste com fervor? / Daquele beijo demorado, prolongado 

Que selou / O nosso amor? / Daquele beijo demorado, prolongado /Que selou 

/ O nosso amor? (LEÃO, 1975, Philips). 

 

Sem dúvida ao ouvir essa canção é impossível não se comover e sentir 

vividamente todo o sentimento de saudade que o compositor certamente vivenciava ao 

compor essa poesia. Nos identificamos de imediato com toda a carga afetiva e somos de 

certa forma levados à casinha pequenina, tão solitária mas recheada de lembranças. 

Cada canto dessa pequena casa carrega recordações e o questionamento, quase um 

apelo, se essa lembrança ainda vive no outro – o amado – nos chega como um lamento. 

Na “casinha pequenina”, lugar onde nasce o amor, onde foram feitas “juras de amor”, 

com tanto fervor que ficaram para sempre marcados na memória afetiva. Agora é 

apenas uma casinha que guarda as lembranças. Última testemunha da história de amor 

pois, até mesmo o “coqueiro do lado” já não existe mais, tendo sucumbido à saudade. 

No filme Casinha Pequenina (1963), Amâcio Mazzaropi canta uma 

composição também carregada do mesmo sentimento. Em A Dor da Saudade, vemos 

um questionamento carregado de lamento sobre a universalidade desse sentimento de 

falta. 

A dor da saudade / Quem é que não tem / Olhando o passado / Quem é que 

não sente / Saudade de alguém. 

Da pequena casinha / Da luz do luar / Do vento manhoso / Soprando do mar 

A dor da saudade / Quem é que não tem / Olhando o passado / Quem é que 

não sente / Saudade de alguém. 

E até das mentiras /Que fazem sonhar / De alguém que se foi / Pra não mais 

voltar. / A dor da saudade / Quem é que não tem / Olhando o passado / Quem 

é que não sente / Saudade de alguém. 

Vá embora saudade / Da minha casinha / Que eu quero bem. (MAZZAROPI, 

1968). 

 



74 

 

 

Afinal, quem pode olhar para seu passado sem sentir a falta de alguém ou de 

algo? Vemos o quanto esse sentimento faz parte de todos. A casa que se manifesta às 

nossas memórias e que nos traz tantos sentimentos; a casa nostálgica da infância ou de 

fases felizes da nossas vidas não é necessariamente uma casa física – quase nunca o é – 

ela é muito mais uma casa onírica que existe em nossas lembranças e é carregada de 

fantasias e afetos. Lembramos dela oniricamente. Atribuímos valor e sentimentos e 

assim essa casa é bem mais uma construção de nossa afetividade – nosso mundo 

subjetivo – do que uma casa objetiva concreta.  

Não significa que esta casa concreta não exista. Pode ser a casa onde moramos 

na infância. A casa de nossos avós onde passamos as férias escolares. Pode ser a rua 

onde crescemos e experienciamos nossos primeiro contatos sociais quando fizemos os 

primeiros amigos. Essa casa pode ser até mesmo a cidade natal que por imposições da 

vida fomos forçados a deixar para trás. Assim como Gonçalves Dias cantou sua saudade 

da terra “onde gorjeia o sabiá”, muitos outros artistas fizeram de sua saudade inspiração 

para obras poéticas que são testemunhos de suas dores pessoas, mas que tem também 

um pouco de cada um de nós. É o caso da composição de Belmote e Amaraí, de 1966, 

intitulada Saudade da Minha Terra. 

Em 1966, Belmonte, nome artístico de Pascoal Zanetti Toradelli, conheceu 

Domingos Amaraí Sabino da Cunha, mais conhecido como Amaraí. Juntos gravaram o 

sucesso Saudade da Minha Terra no álbum de mesmo nome. Escrita em homenagem a 

sua terra natal – Barra Bonita, São Paulo, com acordes melodiosos e uma letra que 

retrata e enaltece a vida simples do campo, essa composição acaba se tornando uma das 

maiores expressões da música sertaneja. Lemos em seus versos: 

De que me adianta viver na cidade / Se a felicidade não me acompanhar / 

Adeus paulistinha do meu coração / Lá pro meu sertão eu quero voltar / Ver a 

madrugada quando a passarada / Fazendo alvorada começa a cantar / Com 

satisfação, arreio o burrão / Cortando o estradão, saio a galopar / E vou 

escutando o gado berrando / Sabiá cantando no jequitibá. 

Por Nossa Senhora, meu sertão querido / Vivo arrependido por ter te deixado 

Esta nova vida aqui na cidade / De tanta saudade eu tenho chorado 

Aqui tem alguém, diz que me quer bem / Mas não me convém, eu tenho / 

pensado / Eu vivo com pena, mas esta morena / Não sabe o sistema que eu / 

fui criado / Tô aqui cantando, de longe escutando / Alguém está chorando 

com o rádio ligado. 

Que saudade imensa do campo e do mato / Do manso regato que corta a 

campina / Aos domingo eu ia passear de canoa / Nas lindas lagoas de águas 

cristalinas / Que doce lembrança daquelas festanças / Onde tinha danças e 

lindas meninas / Eu vivo hoje em dia sem ter alegria / O mundo judia mas 

também ensina / Estou contrariado, mas não derrotado / Eu sou bem guiado 

pelas mãos divinas. 



75 

 

 

Prá minha mãezinha já telegrafei / Que já me cansei de tanto sofrer / Nesta 

madrugada estarei de partida / Prá terra querida que me viu nascer / Já ouço 

sonhando o galo cantando / O inhambu piando no escurecer / A lua prateada 

clareando as estradas / A relva molhada desde o anoitecer / Eu preciso ir pra 

ver tudo ali / Foi lá que nasci, lá quero morrer. (BELMONTE; AMARAÍ, 

1966, MP Music). 

 

O canto de saudade da terra natal é também a anúncio do retorno às origens. 

Depois de experimentar a vida na cidade grande e sofrer todos os tormentos devido a 

não adaptação a essa realidade urbana, o poeta decide regressar à vida no campo. É um 

reencontro com a verdadeira felicidade que não pode ser alcançada longe de casa. 

Longe da casa primeira. Simbolicamente essa casa primeira também é cantada como a 

figura materna no último verso onde se lê “pra minha mãe já telegrafei”. Não foi a mais 

ninguém que foi feito o anúncio do regresso, mas à mãe. Casa, terra natal e mãe, seriam 

a representações do mesmo objeto de desejo. 

O arrependimento por deixar o “sertão querido”, a saudade do “campo e do 

mato” são manifestações da falta do lar. Esse desejo exige o regresso imediato: “nesta 

madruga estarei partido”. Não há mais tempo a perder. A contrariedade da cidade não é 

a uma derrota. No lugar de nascimento é onde se deseja morrer. 

Poeta paraibano, arquiteto de formação, Jessiê Quirino também vai cantar o 

regresso ao lar. Em sua composição Voltando pro Nordeste, o autor, com um espírito 

bem mais leve e alegre, vai entoar versos de esperança e satisfação no caminho de volta 

para sua terra natal. 

Seu motorista, siga pro nordeste / Que eu sou cabra da peste, quero ver o meu 

xodó / Mas na carreira, não passe de uma centena, / Ligue o rádio, puxe a 

antena, / Sintonize num forró.  

Daqui pra frente são três dias de viagem, / Eu já to vendo miragem. 

É a saudade matadeira / Sinto o balanço da minha rede amarela, / Quando o 

carro na banguela embiloca na ladeira / Nesse balanço eu sinto cheiro de 

cachaça, / De rolinha com fumaça, cheiro quente de beiju / Ouço o ciscado do 

frango de capoeira, / Dos pinto na piadeira, / Mugido de boi-zebu. 

Eu tô sentindo cheiro azedo de "goiabada", / Cheiro bom de tripa assada 

subindo do fogareiro / Escuto o berro da "oveia" desgarrada, / Chocaiado da 

boiada, / Aboio do boiadeiro, / Escuto o choro dos meninos arengando, / Só 

tem doze se criando e a tudim eu quero bem / Não vejo a hora de chegar 

naquela sala / De abrir a minha mala, distribuir os terém. 

Seu motorista, lá no fim desse asfalto / O senhor pare que eu salto / Que 

minha goela deu um nó / Tá vendo aquela dentro daquela rede amarela? / 

Adivinhe quem é ela / Ela é o meu xodó. (QUIRINO, 2006). 

 

Considerado um artista que preenche a lacuna deixada pelos menestréis do 

pensamento popular nordestino, Jessiê Quirino atrai público e crítica pelo seu estilo 

singular. Com influências de poetas populares como Zé da Luz, e Zé Laurentino, mas 



76 

 

 

também de poetas mais clássicos como Manuel de Barros, Acenso Ferreira e Guimarães 

Rosa, Jessiê mescla o lirismo poemas e causos sempre tendo como universo a imagem 

do nordeste. Em Voltando pro Nordeste, vemos a alegria do retorno cantada de forma 

ritmada onde o viajante já sente os prazeres de sua terra antes mesmo de sua chegada. É 

a esperança do reencontro com seu “xodó” e de todas as belezas de sua terra que 

animam e impulsionam. Mais que a dor ou o arrependimento da partida, nem a 

frustração de não se adaptar a vida urbana, é o amor pela sua terra e a vontade de provar 

novamente a “cachaça” e o “beiju” que animam o viagem no balaço da estrada, 

comparado ao ritmo do forró. É o desejo de deitar novamente na rede e sentir os odores 

do sertão que já produz a visão do seu lugar; de sua casa. 

Saindo um pouco dos espaços rurais – matuto e caipira – nos voltamos agora 

para o território mais urbano. No Rio de Janeiro do início do século XX, temos o 

surgimento de um novo estilo musical que hoje é um típico gênero nacional. A ascensão 

do samba na música popular brasileira, a partir da década de 1920, teve em José 

Barbosa da Silva, conhecido e eternizado como Sinhô, um dos seus grandes pilares. 

Manuel Bandeira, em Crônicas da província do Brasil (2006), assim escreveu: "[...] o 

que há de mais povo e de mais carioca tinha em Sinhô a sua personificação mais típica, 

mais genuína e mais profunda". Foi o compositor mais popular da segunda década do 

século XX. Certamente Sinhô foi um dos mais populares compositores de samba das 

primeiras décadas do século passado.  

José Barbosa da Silva nasceu no ano em que o Brasil, oficialmente, acabou 

com o regime de escravidão e também cresceu na era republicana. Dois acontecimentos 

políticos e sociais que, sem dúvidas, impulsionaram a consolidação da música 

brasileira. Até os primeiros anos do século XX, o samba permanecia restrito às camadas 

populares, às áreas pobres do Rio. Sinhô, já na segunda década do século XX, se tornou 

um dos criadores e divulgadores do gênero nascido da mistura com a música tocada 

pelos migrantes afro-baianos que ocuparam o Rio de Janeiro. Participando dessas rodas 

de samba, que ainda cultivam as características lúdico-religiosas dos descendentes de 

negros africanos, Sinhô buscou inspiração para compor muitos de seus sambas. 

Além de importante figura na história do teatro musicado do Rio de Janeiro, 

Sinhô foi um grande cronista da vida urbana e política da capital do país, teve o mérito 

de estabelecer a ponte entre a cultura popular e as classes média e alta da sociedade 

carioca. O trânsito que o compositor tinha nas altas rodas da sociedade carioca também 



77 

 

 

foi de muita utilidade para popularizar o samba entre as pessoas que ainda mantinham 

na música europeia suas referências. Segundo Bandeira (2006), "Ele era o traço mais 

expressivo ligando os poetas, os artistas, a sociedade fina e culta às camadas profundas 

da ralé urbana. Daí a fascinação que despertava em toda a gente quando levado a um 

salão". 

A história de Sinhô também está ligada a história do urbanismo do Rio de 

Janeiro. Contratado pelo prefeito Prado Júnior, o urbanista francês Alfred Agache 

elaborou, em 1927, um extenso plano de remodelação da cidade do Rio de Janeiro, que 

incluía a demolição do morro da Providência, situado próximo da zona portuária da 

cidade. Muito discutido pela imprensa da época, o projeto inspiraria o samba "A Favela 

Vai Abaixo". 

Conta-se que os moradores em pânico protestaram e recorreram ao sambista 

que procurou o ministro de estado para interceder junto ao prefeito. O ministro, 

conhecedor da sua fama de bom sambista, lhe disse para oficializar o pedido através de 

um samba. Foi aí que Sinhô cantou os versos: 

Minha cabocla, a Favela vai abaixo / Quanta saudade tu terás deste torrão / 

Da casinha pequenina de madeira / que nos enche de carinho o coração. 
 

Que saudades ao nos lembrarmos das promessas / que fizemos / 

constantemente na capela / Pra que Deus nunca deixe de olhar / por nós da 

malandragem e pelo morro da Favela / Vê agora a ingratidão da humanidade 

/ E o poder da flor sumítica, amarela /que sem brilho vive pela cidade / 

impondo o desabrigo ao nosso povo da Favela. 
 

Minha cabocla, a Favela vai abaixo / Arruma as "troxa", vamo embora pro 

Bangú / Buraco Quente, adeus pra sempre meu Buraco / Eu só te esqueço no 

buraco do Caju. 
 

Isto deve ser despeito dessa gente / porque o samba não se passa para ela / 

Porque lá o luar é diferente / Não é como o luar que se vê desta Favela / No 

Estácio, Querosene ou no Salgueiro / meu mulato não te espero na janela / 

Vou morar lá na Cidade Nova / pra voltar meu coração para o morro da 

Favela. (ALVES, 1999, Cedar). 

 

Qual foi o real valor desses versos para impedir a demolição dos barracos é 

difícil dizer. Contudo o morro da Providência permaneceu. A Semelhança de Saudosa 

Maloca de Adoniram Barbosa, esta canção retrata o conflito existente na cidade pelo 

direito à moradia. Ainda em um contexto histórico que pouco se discutia sobre as 

questões, uma como está é emblemática. A saudade que sentirá da favela com a sua 

demolição, a perda do lugar e da casa, é retratada aqui juntamente com a crítica quanto 

ao preconceito existente com relação à população desses locais. A falta de apresso pelo 

samba nascente é atribuída ao não conhecimento dos encantos que existem no morro. 



78 

 

 

Consagrado ao deus Apolo e às musas – divindades ligadas às artes e à poesia 

– o monte Parnaso na Grécia foi a inspiração para o movimento literário conhecido 

como Parnasianismo. Caracterizado pelo respeito às regras de versificação e pelo 

preciosismo, opondo-se ao romantismo e tendo origem na França por volta de 1850, 

chega ao Brasil timidamente já nos anos de 1880, tendo como um de seus primeiros 

representantes Luiz Caetano Pereira Guimarães Júnior, mais conhecido por Luís 

Guimarães Júnior. Contemporâneo de Machado de Assis – fundador do Realismo no 

Brasil – publicou em 1880 o livro Sonetos e Rimas – obra inaugural do Parnasianismo 

em terras brasileiras. Nesta obra encontramos o soneto Visita à Casa Paterna. 

Como a ave que volta ao ninho antigo / Depois de um longo e tenebroso 

inverno. / eu quis também rever o lar paterno, / O meu primeiro e virginal 

abrigo. 

Entrei. Um Gênio carinhos e amigo, / O fantasma talvez do amor materno, / 

Tomou-me as mãos, olhou-me grave e terno, / E, passo a passo, caminhou 

comigo. 

Era esta a sala... (Oh! Se me lembro! E quanto!) / Em que da luz noturna à 

claridade / Minhas irmãs e minha mãe... O pranto 

Jorrou-me em ondas... Resistir quem há-de? / Uma ilusão gemia em cada 

canto, / Chorava em cada canto uma saudade. (GUIMARÃES, 2010, p. 33) 

 

De inspiração claramente autobiográfica, o poema canta a volta às origens e 

nele vemos novamente a figura materna. O espaço de morar é retratado como o seio 

materno. Um espaço sagrado de saudades e memórias. A não ser pela partícula “Lar 

paterno” – além do título do soneto – a figura do pai não se faz presente. O pai é o pater 

famílias, proprietário da casa, representando toda a carga simbólica do patrimonialismo 

colonial presente na formação social do Brasil. O espaço da casa é reservado ao 

feminino: “Minhas irmãs e minha mãe”.  

Cumpre lembrar que o tema da casa na obra de Guimarães Júnior surge como 

uma exceção no contexto do Parnasianismo brasileiro que, com seu rigor formal e 

preciosismo; sua busca pelo classicismo e objetividade se opunha ao sentimentalismo e 

subjetivismo dos românticos. Esse mesmo desinteresse vai perdurar na produção do 

Simbolismo, que mais preocupado com valorização das manifestações metafísicas e 

espirituais, buscando atingir o etéreo, distanciou-se do mundo real e não viu na casa um 

tema de valor lírico. Somente com o Modernismo a materialidade do espaço de morar 

seria visto como fonte de inspiração poética. É nesse contexto que surgem as obras de 

Drummond – que já mencionamos – Manuel Bandeira e Mário de Andrade. 



79 

 

 

Poeta de alma e ofício, Drummond era mineiro de Itabira: “por isso sou triste, 

orgulhoso: de ferro”, confessou no poema Confidência do Itabirano (2003). Segundo 

José Guilherme Merquior (1976), o livro José (1942) marca, na obra de Drummond, um 

momento de modernização estilística. Neste livro, encontramos o poema Viagem na 

Família que para Merquior (idem), constitui o primeiro grande voo do lirismo em 

Drummond. 

No deserto de Itabira / a sombra de meu pai / tomou-me pela mão. / Tanto 

tempo perdido. / Porém nada dizia. / Não era dia nem noite. / Suspiro? Voo 

de pássaro? / Porém nada dizia. 
 

Longamente caminhamos. / Aqui havia uma casa. / A montanha era maior. / 

Tantos mortos amontoados, / o tempo roendo os mortos. / E nas casas em 

ruína, / desprezo frio, umidade. / Porém nada dizia. 
 

A rua que atravessava / a cavalo, de galope. / Seu relógio. Sua roupa. / Seus 

papéis de circunstância. / Suas histórias de amor. / Há um abrir de baús / e de 

lembranças violentas. / Porém nada dizia. 
 

No deserto de Itabira / as coisas voltam a existir, / irrespiráveis e súbitas. / O 

mercado de desejos / expõe seus tristes tesouros: / meu anseio de fugir; / 

mulheres nuas; remorso; / Porém nada dizia. 
 

Pisando livros e cartas, / viajamos na família. / Casamentos; hipotecas; / os 

primos tuberculosos; / a tia louca; minha avó / traída com as escravas, / 

rangendo sedas na alcova. / Porém nada dizia. 
 

Que cruel, obscuro instinto / movia sua mão pálida / sutilmente nos 

empurrando / pelo tempo e pelos lugares / defendidos? / Olhei-o nos olhos 

brancos. / Gritei-lhe: Fala! Minha voz / vibrou no ar um momento, / bateu nas 

pedras. A sombra / prosseguia devagar / aquela viagem patética / através do 

reino perdido. / Porém nada dizia. 
 

Vi mágoa, incompreensão / e mais de uma velha revolta / a dividir-nos no 

escuro. / A mão que não quis beijar, / o prato que me negaram, / recusa em 

pedir perdão. / Orgulho. Terror noturno. / Porém nada dizia. 
 

Fala fala fala fala. / Puxava pelo casaco / que se desfazia em barro. / Pelas 

mãos, pelas botinas / prendia a sombra severa / e a sombra se desprendia / 

sem fuga nem reação. / Porém ficava calada. / E eram distintos silêncios / que 

se entranhavam no seu. 
 

Era meu avô já surdo / querendo escutar as aves / pintadas no céu da igreja; / 

a minha falta de amigos; / a sua falta de beijos; / eram nossas difíceis vidas / 

e uma grande separação / na pequena área do quarto. 
 

A pequena área da vida / me aperta contra seu vulto, / e nesse abraço diáfano 

/ é como se eu me queimasse / todo, de pungente amor. / Só hoje nos 

conhecermos! / Óculos, memórias, retratos / fluem no rio do sangue. / As 

águas já não permitem / distinguir seu rosto longe, / para lá de setenta anos... 
 

Senti que me perdoava / porém nada dizia. 
 

As águas cobrem o bigode, / a família, Itabira, tudo. (ANDRADE, 2003). 

 

Aqui, o poeta mineiro, apresenta o espaço doméstico como o espaço familiar, 

absolutamente inseparável da memória de Itabira, da figura do pai, da mãe e da infância. 

A casa também aparece como um cenário onde se desenrola o teatro da existência 

criados pelo poeta. São apresentados acontecimentos da vida social e natural: 

nascimentos, separações e morte. Assim o poeta, mediante a imagem desse lugar-casa-

ambiente, cria a experiência de estar-se no mundo.  Drummond, por meio desse espaço, 



80 

 

 

nega a presentificação, quebrando a percepção linear do tempo. Espaço e tempo são 

sujeitos de uma experiência poética. 

Com um belo exemplo de intertextualidade, Jessiê Quirino, por meio de uma 

paródia do famoso poema Vou-me Embora pra Pasárgada, de Manuel Bandeira, faz um 

jogo com a ideia de tempo e espaço no seu poema Vou-me Embora Pro Passado. 

Vou-me embora pro passado / Lá sou amigo do rei / Lá tem coisas "daqui, 

ó!" / Roy Rogers, Buc Jones / Rock Lane, Dóris Day / Vou-me embora pro 

passado. 
 

Vou-me embora pro passado / Porque lá, é outro astral / Lá tem carros 

Vemaguet / Jeep Willes, Maverick / Tem Gordine, tem Buick / Tem 

Candango e tem Rural. 
 

Lá dançarei Twist / Hully-Gully, Iê-iê-iê / Lá é uma brasa mora! / Só você 

vendo / pra crê / Assistirei Rim Tim Tim / Ou mesmo Jinne é um Gênio / 

Vestirei calças de Nycron / Faroeste ou Durabem / Tecidos sanforizados / 

Tergal, Percal e Banlon /  

Verei lances de anágua / Combinação, califon / Escutarei Al Di Lá / 

Dominiqui Niqui Niqui / Me fartarei de Grapette / Na farra dos piqueniques / 

Vou-me embora pro passado. 
 

No passado tem Jerônimo / Aquele Herói do Sertão / Tem Coronel Ludugero 

/ Com Otrope em discussão / Tem passeio de Lambreta / De Vespa, de 

Berlineta / Marinete e Lotação. 
 

Quando toca Pata Pata / Cantam a versão musical / "Tá Com a Pulga na 

Cueca" / E dançam a música sapeca / Ô Papa Hum Mau Mau / Tem a turma 

prafrentex / Cantando Banho de Lua / Tem bundeira e piniqueira / Dando 

sopa pela rua / Vou-me embora pro passado. 
 

Vou-me embora pro passado / Que o passado é bom demais! / Lá tem 

meninas "quebrando" / Ao cruzar com um rapaz / Elas cheiram a Pó de Arroz 

/ Da Cachemere Bouquet / Coty ou Royal Briar / Colocam Rouge e Laquê 

English Lavanda Atkinsons / Ou Helena Rubinstein / Saem de saia plissada 

Ou de vestido Tubinho / Com jeitinho encabulado / Flertando bem de 

fininho. 
 

E lá no cinema Rex / Se vê broto a namorar / De mão dada com o guri / Com 

vestido de organdi / Com gola de tafetá. 
 

Os homens lá do passado / Só andam tudo tinindo / De linho Diagonal / 

Camisas Lunfor, a tal / Sapato Clark de cromo / Ou Passo-Doble esportivo / 

Ou Fox do bico fino / De camisas Volta ao Mundo / Caneta Shafers no bolso 

/ Ou Parker 51 / Só cheirando a Áqua Velva / A sabonete Gessy / Ou 

Lifebouy, Eucalol / E junto com o espelhinho / Pente Pantera ou Flamengo / 

E uma trunfinha no quengo / Cintilante como o sol. 
 

Vou-me embora pro passado / Lá tem tudo que há de bom! / Os mais velhos 

inda usam / Sapatos branco e marrom / E chapéu de aba larga / Ramenzone 

ou Cury Luxo  / Ouvindo Besame Mucho / Solfejando a meio tom. 
 

No passado é outra história! / Outra civilização... / Tem Alvarenga e 

Ranchinho / Tem Jararaca e Ratinho / Aprontando a gozação / Tem assustado 

à Vermuth / Ao som de Valdir Calmon / Tem Long-Play da Mocambo / Mas 

Rosenblit é o bom / Tem Albertinho Limonta / Tem também Mamãe Dolores 

/ Marcelino Pão e Vinho / Tem Bat Masterson, tem Lesse / Túnel do Tempo, 

tem Zorro / Não se vê tantos horrores. 
 

Lá no passado tem corso / Lança perfume Rodouro / Geladeira Kelvinator / 

Tem rádio com olho mágico / ABC a voz de ouro / Se ouve Carlos Galhardo / 

Em Audições Musicais / Piano ao cair da tarde / Cancioneiro de Sucesso / 

Tem também Repórter Esso / Com notícias atuais. 
 

Tem petisqueiro e bufê / Junto à mesa de jantar / Tem bisqüit e bibelô / Tem 

louça de toda cor / Bule de ágata, alguidar / Se brinca de cabra cega / De 



81 

 

 

drama, de garrafão / Camoniboi, balinheira / De rolimã na ladeira / De 

rasteira e de pinhão. 
 
 

Lá, também tem radiola / De madeira e baquelita / Lá se faz caligrafia / Pra 

modelar a escrita / Se estuda a tabuada / De Teobaldo Miranda / Ou na 

Cartilha do Povo / Lendo Vovô Viu o Ovo / E a palmatória é quem manda. 

Tem na revista O Cruzeiro / A beleza feminina / Tem misse botando banca / 

Com seu maiô de elanca / O famoso Catalina / Tem cigarros Yolanda / 

Continental e Astória / Tem o Conga Sete Vidas / Tem brilhantina Glostora / 

Escovas Tek, Frisante / Relógio Eterna Matic / Com 24 rubis / Pontual a toda 

hora. 
 

Se ouve página sonora / Na voz de Ângela Maria / "— Será que sou feia? / — 

Não é não senhor! / — Então eu sou linda? / — Você é um amor!..." / 

Quando não / querem a paquera / Mulheres falam: "Passando, / Que é pra não 

enganchar!" / "Achou ruim dê um jeitim!" / "Pise na flor e amasse!" / E AI e 

POFE! e quizila / Mas o homem não cochila / Passa o pano com o olhar / Se 

ela toma Postafen / Que é pra bunda aumentar / Ele empina o polegar / Faz 

sinal de "tudo X" / E sai dizendo "Ô Maré! / Todo boy, mancando o pé / 

Insistindo em conquistar. 
 

No passado tem remédio / Pra quando se precisar / Lá tem Doutor de família 

/ Que tem prazer de curar / Lá tem Água Rubinat / Mel Poejo e Asmapan / 

Bromil e Capivarol / Arnica, Phimatosan / Regulador Xavier / Tem Saúde da 

Mulher / Tem Aguardente Alemã / Tem também Capiloton / Pentid e 

Terebentina / Xarope de Limão Brabo / Pílulas de Vida do Dr. Ross / Tem 

também aqui pra nós / Uma tal Robusterina /A saúde feminina. 
 

Vou-me embora pro passado / Pra não viver sufocado / Pra não morrer 

poluído / Pra não morar enjaulado / Lá não se vê violência / Nem droga nem 

tanto mau. / Não se vê tanto barulho / Nem asfalto nem entulho / No passado 

é outro astral 
 

Se eu tiver qualquer saudade / Escreverei pro presente / E quando eu estiver 

cansado / Da jornada, do batente / Terei uma cama Patente / Daquelas do selo 

azul /Num quarto calmo e seguro / Onde ali descansarei / Lá sou amigo do rei 

Lá, tem muito mais futuro /Vou-me embora pro passado. (QUIRINO, 2011). 
 

Ao tratar o tempo como um lugar geográfico para onde deseja ir e onde se pode 

ser mais feliz, o Jessiê Quirino, deixa patente o anseio que tem pelo retorno não a uma 

casa ou cidade, mas a um estado de plena satisfação. É no passado onde as coisas são 

mais verdadeiras e belas. Onde a simplicidade e a tranquilidade ditam o ritmo da vida. 

Onde as relações sociais e afetivas são mais ternas. 

Já mencionamos o significado da palavra Othonom
14

. É interessante que 

também é o título da breve crônica de Noemi Tamas (2012): 

É domingo de manhã e eu pergunto ao meu pai como vai a vida dele. 

Minha vida vai muito bem minha filha, muito bem, mas eu quero 

ir pra casa, chega de férias. Tem um lugar no seu carro? Hesito, nem sei o 

que responder. Tem sim pai, você me ensina o caminho? Ele para, pensa, e 

me diz: infelizmente eu não posso lhe ajudar minha filha, porque eu nunca 

estive aqui. Estamos sentados na sala de jantar da casa em que ele vive há 

pelo menos 30 anos. Embora rodeado por objetos absolutamente familiares e 

reconhecidos como tal, ele não se sente em casa. Talvez anseie pela casa da 

infância, ou a memória amálgama afetiva de todos os lugares casa que o 

acolheram. Não sei, mas ele tem insistido que neste hotel, ele não quer ficar 

mais. (TAMAS, 2012). 

                                                 
14

 Em húngaro a palavra Othonom quer dizer minha casa, o meu lar, a minha terra, o meu país. 



82 

 

 

Esse breve e singelo relato – certamente de uma experiência real vivida pela 

autora – nos mostra uma situação comovente. O pai não reconhece mais a casa onde 

mora, embora viva a mais de 30 anos no mesmo lugar. Na verdade, em suas memórias, 

anseia pela casa da primeira infância. Seu lugar pueril e onde encontram-se as 

lembranças mais doces e sua vida. É para lá que deseja regressar, mas não sabe o 

caminho. Não lembra como chegou no “quarto de hotel” em que se transformou a casa 

onde mora. Em que momento de sua vida a casa deixou de ser o seu lar, certamente não 

saberá responder. Agora ele já não encontra mais seu lugar no mundo. 

Voltamos então a lembrar o que nos diz Freud sobre origem dos desejos. O 

anseio pelo abrigo que perdemos no nascimento é o que nos faz construir um passado 

idealizado onde éramos mais felizes, onde estávamos mais seguros. Onde podíamos ser 

nós mesmos. Assim, projetamos nesse passado onírico nossa casa; mais ainda, fazemos 

desse passado nossa morada perdida, nosso paraíso perdido. Para onde sonhamos 

ardentemente regressar. 

4.2.2. Casa do Presente como lugar de intimidade: Vivendo a casa. 

A arquitetura como construir portas, / de abrir; ou como construir o aberto;  

construir, não como ilhar e prender, / nem construir como fechar secretos; 

construir portas abertas, em portas; / casas exclusivamente portas e teto. 

O arquiteto: o que abre para o homem / (tudo se sanearia desde casas 

abertas) portas por-onde, jamais portas-contra; / por onde, livres: ar luz 

razão certa. 

Até que, tantos livres o amedrontando, / renegou dar a viver no claro e 

aberto. / Onde vãos de abrir, ele foi amurando / opacos de fechar; onde 

vidro, concreto; / até fechar o homem: na capela útero, / com confortos de 

matriz, outra vez feto. (João Cabral de Melo Neto – Fábula de Um Arquiteto, 

1975). 

 

Em 1986, Donald Woods Winnicott, publica um livro que já pelo seu título nos 

chama a atenção: Tudo Começa em Casa
15

. Os artigos reunidos nessa coletânea 

demonstram a convicção de Winnicott de que a estrutura da sociedade reflete a natureza 

do indivíduo e da família. Médico pediatra e psicanalista infantil, trabalhou durante a 2ª 

Guerra Mundial com crianças separadas de seus pais e de suas casas. Nesse trabalho 

pôde constatar a importância do brincar e dos primeiros anos de vida na construção da 

identidade pessoal. Boa parte dos conceitos da teoria Winnicottiana se refere ao 

"desenvolvimento emocional primitivo", cujos efeitos, segundo ele, são de importância 

                                                 
15

 Título original: Home Is Where We Start From. Ganhou uma versão em português em 1989, pela 

editora Martins Fontes. 



83 

 

 

crucial para o indivíduo por se estenderem para além da infância. Ele desenvolve o 

conceito de "mãe suficientemente boa". 

O título da obra winnicottiana – Tudo começa em casa –, é bastante sugestivo 

e nos leva a pensar em uma possível aproximação entre as preocupações teóricas do 

psicanalista inglês e aquelas que ocuparam o filósofo francês Gaston Bachelard que 

concede um papel central à casa em suas reflexões sobre o espaço. Se, para Bachelard 

(2008), a casa é analisada enquanto um espaço que, por excelência, cria as raízes do 

homem no mundo, para Winnicott (1983) a casa é o lugar onde o mundo do ser humano 

se inicia.  

Outro conceito desenvolvido por Winnicott é do "objeto transicional" 

(WINNICOTT, 1983; 1985), representado classicamente pelo “cobertorzinho” a que 

muitos pequenos se agarram numa determinada fase. "Esse objeto é ao mesmo tempo 

uma coisa objetiva – existe num mundo compartilhado – e subjetiva – para seu dono, 

ele faz parte de uma fantasia, possui vida própria". A nossa casa é recheada desses 

objetos e ela própria pode ser entendida como tal. 

Assim, não seria ousado afirmar que ambos os autores – Winnicott por meio da 

psicanálise e Bachelard, por meio da fenomenologia – pensam a casa como um espaço 

fundamental para a formação do ser humano e sua constituição enquanto indivíduo. As 

palavras do próprio Bachelard (2008) não nos deixam dúvida quanto a essa conexão: 

Com efeito, a casa é, à primeira vista, um objeto rigidamente geométrico. 

Somos tentados a analisá-la racionalmente. Sua realidade inicial é visível e 

tangível. É feita de sólidos bem talhados, de vigas bem encaixadas. A linha 

reta predomina. O fio de prumo deixou-lhe a marca de sua sabedoria, de seu 

equilíbrio. Tal objeto geométrico deveria resistir a metáforas que acolhem o 

corpo humano, a alma humana. Mas a transposição para o humano ocorre de 

imediato, assim que encaramos a casa como um espaço de conforto e 

intimidade, como um espaço que deve condensar e defender a intimidade. 

Abre-se então, fora de toda racionalidade, o campo do onirismo. 

(BACHELARD, 2008, p. 64). 

 

Ao escolher a casa como local constitutivo do ser, Bachelard reafirma a 

importância do espaço para pensar os fundamentos da existência humana. A casa é uma 

das maiores forças de integração para os pensamentos, as lembranças e os sonhos do 

homem. Nessa integração, o princípio de ligação é o devaneio. Sem ela, o homem seria 

um ser disperso. Ela – a casa – mantém o homem através das tempestades do céu e das 

tempestades da vida. É o corpo e é a alma. É o primeiro mundo do ser humano. Antes 



84 

 

 

de ser jogado no mundo, o homem é colocado no berço da casa. (BACHELARD, 

2008). 

Não pretendemos lançar aqui uma teoria ou corrente interpretativa unindo os 

pensamentos desses dois autores. Não é objetivo deste trabalho e nos falta 

aprofundamento nas duas correntes epistemológicas de cada um deles, para não falar 

também na pouca maturidade e experiência acadêmica que não nos permite seguir por 

esse caminho. Buscamos apenas trazer à luz de nossas reflexões elementos que nos 

auxiliam na formulação de nosso estudo. Procurando olhar para a casa enquanto espaço 

de afetividade e intimidade, entendemos seu espaço como essencial para a constituição 

psíquica dos indivíduos e para a formação de sua subjetividade. Winicott e Bachelard, 

trazem elementos que nos ajudam nessa busca. 

Com esse esclarecimento podemos seguir adiante. Agora, seguindo as palavras 

de Blaise Pascal (1988), em seus Pensamentos, que diz que o fato de ninguém querer 

ficar na própria casa é a origem de toda infelicidade. Como entender essa contradição? 

A casa é a referência do ser humano. Mas existe o querer fugir. Deixar o ninho e alçar 

voo. 

Esse anseio por deixar o lar é retratado no clássico livro O Mágico de Oz, do 

escritor norte-americano L. Frank Baum e também na também clássica versão musical 

para o cinema, dirigida por Victor Fleming e protagonizada por Judy Garland. 

Publicada originalmente em 1900, considerada atemporal, a história de O Mágico de Oz 

usa a longa jornada como metáfora para a autodescoberta. O livro também fala sobre 

amizades verdadeiras e família. Sobre a casa e o amor ao lar. Na história, temos a 

personagem Dorothy Gale que após uma discussão com a família deseja ir embora para 

qualquer outro lugar. Fugir e encontrar um local em que pudesse ser livre. A casa, nesse 

momento é um lugar repressor. (No filme, todo o ambiente é apresentado em tons de 

sépia para tornar visível essa sensação, em contraste com o brilho do Technicolor em 

que a terra de Oz é mostrada). 

Nas palavras de Cecília Meireles no poema “Eis a Casa”: 

Eis a casa / menos que de ar / imponderável, / no entanto é branca de camélia 

e tem perfume de cal. / Com seus corredores / Suas escadas / O alpendre. 

As janelas uma a uma / Vê-se o mar. As montanhas. O trem passando. O 

gasômetro. / Veem-se as árvores por cima com suas flores / A casa 

imponderável. / Mas de cimento madeira tijolos ferro vidro. / A pintura 

prateada das grades cheira a óleo a fruta a luz. / A água a pingar cheira a 

musgo  / soa metálica, trêmula / insetos pássaros líquidos / pequenas estrelas / 



85 

 

 

clarins muito longe / Peitoris gastos de braços antigos / Sombras de 

borboletas / Eu sei quem comprou a terra / quem pensou nos desenhos / quem 

carregou as telhas / Passam legiões de formigas pelos patamares / Eu sei de  / 

quem era a casa / quem morou na casa / quem morreu / Eu sei quem não pode 

/ viver na casa / É uma casa / com seus andares / suas escadas / seus / 

corredores varandas / aposentos / alvenaria / muros / imponderável / Uma / 

casa qualquer / Cruz que se carrega / Imponderavelmente, para sempre, às 

costas.  (Meireles, 1998, p. 1872). 

 

Surge em meio ao cotidiano uma casa “imponderável”. Carregamos nossas 

casas às costas. Todas elas! Para a personagem de Frank Baum, toda essa carga passa a 

ser opressiva. Na verdade, ela ainda não se encontrou dentro desse ambiente. Para ela a 

casa onde mora não é o lugar “suficientemente bom”. 

Quando é levada para a terra encantada de Oz, enfrenta uma série de aventuras 

que a levam a descobrir as verdadeiras características suas que até então desconhecia. 

Nessa experiência de autoconhecimento ela percebe o significado de lar e família. 

Assim, sua jornada de autodescoberta é na verdade uma jornada em direção à sua casa. 

Quando descobrimos quem somos, nos deparamos como o nosso lar; espelho de nós 

mesmos. Apesar da história começar com o desejo de partida, no final temos o 

reencontro da personagem Dorothy Gale com a sua casa, reconhecendo que “não há 

lugar como o nosso lar”. 

O tema da partida de casa é mostrado com muita beleza e sentimentalidade no 

curta-metragem de animação O Farol
16

 (2010), do cineasta taiwanês, radicado em Los 

Angeles, EUA, Po Chou Chi.  Carregado de sutilezas e simbolismos, o filme que já 

ganhou 27 prêmios internacionais, trata delicadamente da relação entre pai e filho. Em 

pouco mais de sete minutos, sem apresentar nenhum diálogo, o filme mostra o 

crescimento, o aprendizado, a partida, o retorno e o envelhecimento dos personagens. 

No curta-metragem, é contada a história de pai e filho que moram em um farol 

em uma pequena ilha. Nesta animação, é bastante emblemático a casa ser o farol. Nas 

noites mais escuras e nas tempestades, é o farol que guia os navios no mar. Ele é um 

sinal de esperança e um aviso aos navegadores de que estão finalmente próximos de um 

porto. 

O Farol é a casa, o lar, o porto seguro, o sinalizador de que está tudo certo, o 

abraço do pai. Os barcos a um só tempo simbolizam as conquistas, mas também as idas 

                                                 
16

 The Lighthouse, Disponível no Youtube: <https://www.youtube.com/watch?v=XHFvJCjuTDU>. 

Acessado em 5 de jun. de 2015. 



86 

 

 

e vindas, partidas e retornos. O ambiente doméstico é sutilmente retratado. Sentado ao 

piano, o pai ensina seu filho a tocar o instrumento. Pode-se ver porta-retratos e outros 

objetos comuns em qualquer casa. O filho, ao crescer, parte para longe. Deixa seu ninho 

e lança-se no voo. Por muito tempo não volta. Cartas são escritas, o pai espera, as 

estações mudam, e o inverno chega. Após muito tempo, depois de constituir sua própria 

família, o filho finalmente regressa e encontra seu pai já velho, mas ainda a tempo de 

relembrar os momentos felizes em frente ao piano. É simbólico e comovente o detalhe 

de que nesse momento a posição do pai e do filho invertem-se. O curta termina com a 

nova família ocupando a casa-farol, mostrando simbolicamente que voltamos para o 

começo. Por mais longe que alcemos voo, levamos conosco as marcas de nossa casa 

que nos trazem de volta sempre. De uma maneira literal ou apenas simbólica. 

Da mesma forma que a partida da casa é retratada no filme de O Farol, a 

chegada ao novo lar e a constituição de uma nova família é cantada na canção da banda 

Legião Urbana, composta por Renato Russo O Mundo Anda Tão Complicado (1991). 

Nesta canção temos a descrição de um casal que começa uma nova vida: 

Gosto de ver você dormir / Que nem criança com a boca aberta / O telefone 

chega sexta-feira / Aperto o passo por causa da garoa / Me empresta um par 

de meias / A gente chega na sessão das dez / Hoje eu acordo ao meio-dia / 

Amanhã é a sua vez / Vem cá, meu bem, que é bom lhe ver / O mundo anda 

tão complicado / Que hoje eu quero fazer tudo por você. / Temos que 

consertar o despertador / E separar todas as ferramentas / Que a mudança 

grande chegou / Com o fogão e a geladeira e a televisão / Não precisamos 

dormir no chão / Até que é bom, mas a cama chegou na terça / E na quinta 

chegou o som / Sempre faço mil coisas ao mesmo tempo / E até que é fácil 

acostumar-se com meu jeito / Agora que temos nossa casa / é a chave que 

sempre esqueço / Vamos chamar nossos amigos / A gente faz uma feijoada / 

Esquece um pouco do trabalho / E fica de bate-papo / Temos a semana inteira 

pela frente / Você me conta como foi seu dia / E a gente diz um pro outro: / - 

Estou com sono, vamos dormir! / Vem cá, meu bem, que é bom lhe ver / O 

mundo anda tão complicado / Que hoje eu quero fazer tudo por você / Quero 

ouvir uma canção de amor / Que fale da minha situação / De quem deixou a 

segurança de seu mundo / Por amor. (RUSSO, 1991, EMI). 

 

A composição retrata o cotidiano de uma nova família que se constitui. A 

chegada da mobília e dos objetos que comuns numa residência. Mais do que isso a 

canção fala das relações que são estabelecidas dentro dessa nova casa e também o 

mundo exterior. A rotina de trabalho e o regresso para o lar, o convite para os amigos se 

fazerem presentes, e sobretudo a ideia de abrigo que está presente na casa que protege 

das complicações do mundo e permite a construção de uma nova família. 

Assim, a casa concentra as condições para que possa ser um ambiente 

suficientemente bom. A casa é o terreno habitado pelo homem e ele o ocupa com 



87 

 

 

intimidade. Buscamos o lugar onde nos sentimos em casa. Mas O que significa 

exatamente a tão repetida expressão “sentir-se em casa”? 

Em Sonata de Outono
17

, filme de 1978, dirigido por Ingmar Bergman, a 

personagem Charlotte Andergast, interpretada por Ingrid Bergman, é uma pianista de 

renome internacional, que passou a vida viajando, distante das duas filhas. Os anos já 

lhe pesam, e ela, novamente viajando em um trem e distanciando-se das filhas, diz: “Eu 

me sinto tão deslocada. Tenho tanta saudade de casa! Mas quando chego em casa, vejo 

que eu sinto saudade de alguma outra coisa.” Esta frase, magistralmente construída pelo 

dramaturgo e cineasta sueco, parece-me ainda mais significativa em nossa língua 

portuguesa, onde a palavra saudade tem um sentido muito próprio carregado de 

sentimento. 

Os anos viajando por conta de sua atividade artística impediram que Charlotte 

Andergast encontrasse seu lugar no mundo. Sem referências físicas – a casa – e sem 

laços afetivos pois sua relação com as filhas é prejudicada pelo distanciamento, a 

personagem não encontra um lugar em que se sinta em casa. 

A casa, enquanto nosso lugar no mundo, nosso ponto de referência é também 

nosso ponto de partida de onde podemos sair e para onde podemos regressar. As 

despedidas e os regressos podem ser apenas simbólicos, mas também podem ser 

experimentados literalmente. De um modo ou de outro, nossa casa é o nosso refúgio do 

mundo e em oposição a ele, sempre está a nossa espera para nos receber de volta. Sendo 

uma casa física ou simbólica. 

Dito de outra forma, a casa é o lugar de onde o sujeito pode partir em busca de 

sua sobrevivência. O sujeito parte em busca de novos encontros com outros sujeitos. A 

casa também é o lugar do regresso para onde o sujeito volta em segurança depois de 

aventurar-se pelo mundo. Com essas reflexões lembramos dos versos da canção de 

Milton Nascimento na cação Encontros e Despedidas de 1985, composta em parceria 

com Fernando Brant. 

Mande notícias / Do mundo de lá / Diz quem fica / Me dê um abraço / Venha 

me apertar / Tô chegando. / Coisa que gosto é poder partir / Sem ter planos / 

Melhor ainda é poder voltar / Quando quero. / Todos os dias é um vai-e-vem 

/ A vida se repete na estação / Tem gente que chega prá ficar / Tem gente que 

vai / Prá nunca mais. / Tem gente que vem e quer voltar / Tem gente que vai, 

quer ficar / Tem gente que veio só olhar / Tem gente a sorrir e a chorar / E 

                                                 
17

 Título original em inglês Love Song. 



88 

 

 

assim chegar e partir. / São só dois lados / Da mesma viagem / O trem que 

chega / É o mesmo trem / Da partida. / A hora do encontro / É também, 

despedida / A plataforma dessa estação / É a vida desse meu lugar / É a vida 

desse meu lugar / É a vida... / Lá lá Lá Lá Lá... / A hora do encontro / É 

também, despedida / A plataforma dessa estação / É a vida desse meu lugar / 

É a vida desse meu lugar / É a vida. (NASCIMENTO; BRANT, 1985, 

Barclay). 

 

Já se comentou muito sobre a temática supostamente espírita desses versos de 

Milton, entretanto não seguiremos nessa linha de discussão e deixando de lado qualquer 

especulação sobre essa questão, procuramos observar aquilo que nos parece mais 

evidente na letra da canção. As constantes idas e vindas, partidas e chegadas, encontros 

e despedidas. Em nossas vidas estamos ou na condição daquele que parte para uma 

jornada – metafórica ou real – ou na condição daquele que fica e aguarda pelo regresso 

de quem foi. Estamos sempre a nos despedir ou a reencontrar alguém ou algo. E nossa 

casa, ora é o outro de quem nos despedimos, ora é a “plataforma da estação” para onde 

regressamos – ou desejamos regressar. 

Ao falarmos de viagens e jornadas, temos que lembrar também da ideia de 

caminho. A estrada que se descortina diante de nós, que tanto pode nos levar para mais 

e mais longe de casa como pode nos conduzir de volta para o nosso lugar. Bachelard 

(2008, p. 31), chega mesmo a perguntar “que pode haver de mais belo que um caminho? 

É símbolo e a imagem da vida ativa e variada”. Toda pessoa deveria falar de suas 

estradas e encruzilhadas. É precisamente essa beleza que é cantada com extrema 

delicadeza por Luiz Gonzaga na canção Estrada de Canindé (1950), composta em 

parceira com Humberto Teixeira: 

Ai, ai, que bom / Que bom, que bom que é / Uma estrada e uma cabocla / 

Cum a gente andando a pé / Ai, ai, que bom / Que bom, que bom que é / Uma 

estrada e a lua branca / No sertão de Canindé / Artomove lá nem sabe se é 

home ou se é muié / Quem é rico anda em burrico / Quem é pobre anda a pé / 

Mas o pobre vê nas estrada / O orvaio beijando as flô / Vê de perto o galo 

campina / Que quando canta muda de cor / Vai moiando os pés no riacho / 

Que água fresca, nosso Senhor / Vai oiando coisa a grané / Coisas qui, pra 

mode vê / O cristão tem que andá a pé. (GONZAGA; TEIXIRA, 1950, 

Vitor). 

 

O “andar a pé” permite a observação dos detalhes mais singelos e também mais 

belos do caminho. É uma relação íntima e prazerosa. “O orvalho beijando a flor”, o 

contato com as águas do riacho, o luar, todos detalhes que só quem caminha pode ver e 

sentir. Podemos perceber dois aspectos interessantes. Para seguir o caminhando esse 

lugar – metafórico-simbólico ou literal – é conhecido daqueles que o atravessam. É um 

caminho onde se pode reconhecer os detalhes e facilmente saber que direção tomar. O 



89 

 

 

caminho também é lugar de reconhecimento. Se a trajeto é feito a pé, então não pode ser 

muito longo. Não podemos nos afastar demais de nossa casa tem tomar caminhos 

desconhecidos sem corrermos o risco de nos perdermos. Perdemos nossas referências e 

também nos perdermos de nós mesmos. O caminho nos leva de casa para o mundo e 

nos traz de volta ao lar. 

A casa, nosso espaço de morar, nossa habitação, enquanto espaço reconhecível 

e de reconhecimento, estando na base de nossa formação enquanto sujeito, simboliza o 

que temos de mais íntimo e idiossincrático. Somos a nossa casa. Não é à toa que muitas 

vezes ouvimos ou até mesmo repetimos a expressão “sua casa é a sua cara” ou mesmo 

“quero uma casa que tenha a minha cara”. Mas afinal o que estamos realmente dizendo 

com essas expressões? 

Em 2010, o cantor e compositor sertanejo Leo Magalhães, gravou a canção 

Minha Casa é a Minha Cara: 

Outro final de semana e eu de bobeira / É mais um domingo com gosto de 

segunda-feira / Pedaços da foto na sala de estar / O vinho e o copo no mesmo 

lugar / E a solidão não sara. 
 

Meu mundo parou no instante da sua partida / Até o relógio na instante 

perdeu a batida / O retrato ao lado da televisão / Sapatos e roupas jogados ao 

chão / Minha casa é minha cara  
 

Por que, vou arrumar a casa se até minha vida / Tá bagunçada e tão esquecida 

/ Saudade me deixa de cabeça tonta / Por que, me levantar da sala e procurar 

a cama / Pois quando eu vou pro quarto o coração reclama / A falta de você 

que já passou da conta. (MAGALHÃES, 2010, Independente). 

 

A solidão de uma casa onde se viveu uma história de amor que chegou ao fim; 

o tédio e a sensação de tempo perdido por não se ter quem se deseja perto; a sensação de 

que a vida parou, tudo isso é contato ao descrever a situação em que a casa se encontra. 

A desorganização do ambiente doméstico: “vinho e copo no mesmo lugar”; “pedaços de 

foto na sala de estar”, reflete a estado de desordem em que se encontra este morador. 

Desordem por não ter a pessoa amada. A casa é mais do que o palco onde esta cena se 

desenrola. Ela é parte de daquele que a vivencia. É o seu reflexo.  

Arnaldo Antunes consegue nos mostrar vividamente essa ideia com a canção A 

Casa é Sua, composição de 2009 em parceria com Ortinho. 

Não me falta cadeira / Não me falta sofá / Só falta você sentada na sala / Só 

falta você estar / Não me falta parede / E nela uma porta pra você entrar / Não 

me falta tapete / Só falta o seu pé descalço pra pisar / Não me falta cama / Só 

falta você deitar / Não me falta o sol da manhã / Só falta você acordar / Pras 

janelas se abrirem pra mim / E o vento brincar no quintal / Embalando as 

flores do jardim / Balançando as cores no varal / A casa é sua / Por que não 



90 

 

 

chega agora? / Até o teto tá de ponta-cabeça / Porque você demora / A casa é 

sua / Por que não chega logo? / Nem o prego aguenta mais / O peso desse 

relógio / Não me falta banheiro, quarto / Abajur, sala de jantar / Não me falta 

cozinha / Só falta a campainha tocar / Não me falta cachorro / Uivando só 

porque você não está / Parece até que está pedindo socorro / Como tudo aqui 

nesse lugar / Não me falta casa / Só falta ela ser um lar / Não me falta o 

tempo que passa / Só não dá mais para tanto esperar / Para os pássaros 

voltarem a cantar / E a nuvem desenhar um coração flechado / Para o chão 

voltar a se deitar / E a chuva batucar no telhado / A casa é sua / Por que não 

chega agora? / Até o teto tá de ponta-cabeça / Porque você demora / A casa é 

sua / Por que não chega logo? / Nem o prego aguenta mais / O peso desse 

relógio. (ANTUNES, 2009. Rosa Celeste). 

 

O clipe
18

 dessa canção é ainda mais interessante. Ao cantar que nada lhe falta 

na casa, na verdade o poeta diz o oposto. No clipe, enquanto a canção segue com sua 

letra, – bastante característica desse compositor – uma série de objetos domésticos, 

comuns em qualquer residência são descritos como existentes nessa habitação, mas que 

pela ausência da pessoa amada para fazer uso dos mesmos, eles simplesmente 

desaparecem. Não havendo quem os utilize perdem portanto o seu valor e o seu sentido. 

Uma vez que o que mais interessa ao morador não está presente, a presença de todos os 

outros objetos se torna em ausência. Tempo e espaço encontram-se em desordem. A 

presença vira ausência. Os espaços estão vazios. A casa encontra-se vazia. 

Novamente, a casa enquanto continuação da identidade do seu habitante, 

reflete esse estado de ânimo e tudo se torna ausência assim como está ausente o objeto 

de desejo: a pessoa amada. A casa sem seus habitantes desaparece. A e pessoas, assim 

vivem uma relação dialética em que um se reflete no outro. A casa é continuação de nós 

mesmos. 

Seguindo essa ideia da casa enquanto corpo, o mesmo Arnaldo Antunes vai 

nos brindar com outra canção, A Nossa Casa (2004), em que, com um belo jogo de 

palavras – bem ao seu estilo – a casa é apresentada como nós mesmos, nosso corpo e 

tudo o que nos rodeia. 

Na nossa casa amor-perfeito é mato / E o teto estrelado também tem luar / A 

nossa casa até parece um ninho / Vem um passarinho pra nos acordar / Na 

nossa casa passa um rio no meio / E o nosso leito pode ser o mar / A nossa 

casa é onde a gente está / A nossa casa é em todo lugar / A nossa casa é de 

carne e osso / Não precisa esforço para namorar / A nossa casa não é sua nem 

minha / Não tem campainha pra nos visitar / A nossa casa tem varanda dentro 

/ Tem um pé de vento para respirar / A nossa casa é onde a gente está / A 

nossa casa é em todo lugar (ANTUNES, 2004, Rosa Celeste/BMG). 

 

                                                 
18

 Disponível no Youtube, em: <https://www.youtube.com/watch?v=Y-xVpQ1KRWw>. Acessado em 5 

de jun. de 2015. 



91 

 

 

De maneira muito poética, Arnaldo Antunes está nos dizendo que a casa é o 

nosso corpo. Assim, onde quer que formos ela nos acompanha e temos a vastidão do 

universo para colocar nosso lar. Não é que não temos um lugar como ponto de 

referência. Aqui o poeta está expressando que onde quer que formos é possível, sim, 

atribuirmos significado ao espaço que nos cerca, preenchendo todos os cantos de afeto e 

assim transformar um espaço em lugar. Nosso lugar. 

Além de espaço fundamental para nossa formação enquanto Ser, a casa 

também é testemunha da nossa vida mais íntima. Segundo Rybczynski (1996), a ideia 

de intimidade e de privacidade surge como uma consequência das transformações das 

condições da vida urbana. O autor nos diz: 

A domesticidade é um conjunto de emoções sentidas, e não um único 

atributo. Ela está relacionada à família, à intimidade, à devoção ao lar, assim 

como a uma sensação da casa como incorporada – e não somente abrigo. 

(RYBCZYNSKI, 1996, p. 85). 

 

Para Rybczynski (idem), a domesticidade caseira dependia do desenvolvimento 

de uma consciência interior. Extrapolando um pouco essa ideia, podemos nos valer 

novamente de alguns conceitos da psicanálise para uma possível aproximação do que 

queremos entender. Essa não é de forma alguma uma tarefa original. Leitão (2009) faz 

exatamente esse esforça ao trabalha o conceito de identificação de Freud para explicar a 

relação entre os elementos socioespaciais e a sociedade. Diz a autora: 

O conceito-chave da psicanálise que permite explicar sob que artimanha 

psíquica se dá esse fenômeno na vida humana é o conceito de identificação. 

A identificação é o mecanismo psíquico a partir do qual o sujeito se constitui 

e se reconhece em sua condição humana. A ideia-força que o conceito traz à 

tona é a questão da imprescindibilidade do outro. (LEITÃO, 2009, p. 143). 

 

Nas palavras do poeta Vincent Monteiro, citado por Bachelard (2008): 

Quem não tem no fundo do coração / Um sombrio castelo de Elseneur, / 

Como as pessoas do passado / Construímos em nós mesmos pedra / por pedra 

um grande castelo assombrado? (MONTEIRO, Vincent. Vers sur verr, p. 15, 

apud BACHELARD, 2008, p. 65). 

 

Bachelard ainda nos apresenta as palavras do poeta André Lafon (1913): 

Sonho com uma morada, casa baixa de janelas / altas, três degraus gastos, 

rasos e esverdeados. / Morada pobre e secreta com ar de gravura antiga / que 

só vive em mim e onde eu entro às vezes, / Sentando-me para esquecer o dia 

cinzento e a chuva. (LAFON, André. Poésies. Le rêve d’um logis, p. 91. 

Apud, BACHELARD, 2008, p. 65). 

 

 

 

 



92 

 

 

Destacamos ainda o que nos diz Camargo (2010): 

O verdadeiro ato de habitar um espaço doméstico só pode ser conhecido, e 

bem conhecido, por aqueles que o fazem – e em privacidade, longe de 

olhares estranhos. (CAMARGO, 2010, p. 12). 

 

Casa é recanto interior, podemos entrar nela, mas ela está dentro de nós. É o 

que há de mais íntimo. Somos a casa, estamos nela. Ela está em nós e ao nosso redor. 

Essa relação simbiótica e dialética que experienciamos em nossas casas; em nossos 

espaços de morar, é constituidora de nossa identidade; guarda de nossa intimidade. 

Dentro de casa vivemos nossas experiências familiares. Os conflitos, descobertas, 

alegrias, frustrações, medos, realizações, são todas vividas no interior da casa – tanto a 

casa que nos abriga como a casa que abrigamos em nós. Essas relações foram cantadas 

pelo cantor e compositor Renato Russo na canção Pais e Filhos (1989): 

Estátuas e cofres e paredes pintadas / Ninguém sabe o que aconteceu / Ela se 

jogou da janela do quinto andar / Nada é fácil de entender /Dorme agora / É 

só o vento lá fora. / Quero colo! Vou fugir de casa / Posso dormir aqui com 

vocês? / Estou com medo, tive um pesadelo / Só vou voltar depois das três. 

Meu filho vai ter nome de santo / Quero o nome mais bonito / É preciso amar 

as pessoas / Como se não houvesse amanhã / Porque se você parar pra pensar 

/ Na verdade não há / Me diz, por que que o céu é azul? / Explica a grande 

fúria do mundo / São meus filhos / Que tomam conta de mim. / Eu moro com 

a minha mãe / Mas meu pai vem me visitar / Eu moro na rua, não tenho 

ninguém / Eu moro em qualquer lugar. / Já morei em tanta casa / Que nem 

me lembro mais / Eu moro com os meus pais. / É preciso amar as pessoas / 

Como se não houvesse amanhã / Porque se você parar pra pensar / Na 

verdade não há. / Sou uma gota d'água / Sou um grão de areia / Você me diz 

que seus pais não te entendem / Mas você não entende seus pais. /Você culpa 

seus pais por tudo, isso é absurdo / São crianças como você / O que você vai 

ser / Quando você crescer. (RUSSO, 1989, EMI). 

 

Logo nos primeiros versos podemos perceber que o poeta está descrevendo um 

ambiente doméstico. “Estátuas e cofres e paredes pintadas”. São as testemunhas de uma 

tragédia: o suicídio de uma garota, aparentemente sem explicação. Mais do que a 

descrição de uma casa, os versos iniciais carregam mais significados. As estatuas 

representam o “não falar”; Os cofres podem ser entendidos como segredos; paredes 

pintadas remetem a materialidade da casa e seu isolamento do mundo. Também evocam 

a noção de passado. Aqui temos claramente a ideia da casa enquanto lugar de segredos 

e de distanciamento do exterior. 

As relações interpessoais que se dão no interior da casa, no ambiente familiar 

também se faz presente na composição. Os pais amorosos quem dizem ao filho: “dorme 

agora. É só o vento lá fora”, remetem ao sentido de segurança e proteção da casa. A 

busca por essa segurança é percebida na expressão: “quero colo” e também em “estou 



93 

 

 

com medo. Tive um pesadelo. Posso dormir aqui com vocês?”, enquanto “vou fugir de 

casa” apresenta um conflito e o desejo de partir. 

Singelamente também temos a ideia do nascimento de uma nova família; um 

novo lar. “Meu filho vai ter nome de santo. Quero o nome mais bonito”, é o momento 

da escolha do nome para o filho que está para chegar. Depois da chegada do filho, 

vemos o seu desenvolvimento e os questionamentos feitos aos pais: “me diz, por que é 

que o céu é azul”, “explique a grande fúria do mundo”. E finalmente, a inversão dos 

papeis: “são meus filhos que tomam conta de mim”, o momento em que são os filhos 

que agora cuidam dos pais idosos.  

As diferentes estruturas familiares e modos de morar são apresentados também. 

Como se fossem várias vozes a contar cada uma a sua história: “eu moro com a minha 

mãe mas meu pai vem me visitar”; “eu moro na rua, não tenho ninguém. Eu moro em 

qualquer lugar”, “já morei em tanta casa que nem me lembro mais”, “eu moro com 

meus pais”. São diferentes depoimentos que narram a realidade de quem tem os pais 

divorciados, os que vivem nas ruas sem família, quem por diferentes motivos vivem 

mudando para outros lugares e não conseguem estabelecer laços com um lugar, uma 

família com pais e filhos. 

Não podemos negar que Renato Russo foi um poeta excepcional e que marcou 

toda uma geração com suas canções que muitas vezes tinham caráter autobiográfico. Na 

canção Pais e Filhos ele conseguiu a um só tempo tratar de temas fortes e impactantes 

como o suicídio; sérios e controversos como as relações familiares; belos e encantadores 

como amor que devemos demonstrar a todo momento “como se não houvesse amanhã”. 

Com essa composição ele também conseguiu apresentar elementos simbólicos da casa e 

do lar e o quanto esses elementos estão presentes em todos os lares não importando a 

configuração familiar. 

Ainda tratando ideia de intimidade do lar, lembramos da composição de 

Agepê, com a parceira de Canário, de 1975, Moro Onde Não Mora Ninguém: 

Moro onde não mora ninguém / Onde não passa ninguém / Onde não vive 

ninguém / É lá onde moro / E eu me sinto bem / Moro onde moro. / Não tem 

bloco na rua / Não tem carnaval / Mas não saio de lá / Meu passarinho me 

canta a mais linda / Cantiga que há / Coisa linda vem do lado de lá / Coisa 

linda vem do lado de lá / Moro onde moro ... (eu também moro...) / Uma 

casinha branca / No alto da serra / Um coqueiro do lado / Um cachorro magro 

amarrado / Um fogão de lenha, todo enfumaçado / É lá onde moro / Aonde 

não passa ninguém / É lá que eu vivo sem guerra / É lá que eu me sinto bem. 

(AGEPÊ, 1975, Continenal). 



94 

 

 

O sentir-se bem, está, para o compositor, associado ao isolamento. Não 

necessariamente ao isolamento total do mundo, onde nenhum contato existe, mas a 

possibilida de ter um lugar especial, íntimo e privado para recolher-se quando se 

desejar. A “casinha branca” simples mas confortável, a companhia do “cachorro 

magro”, leal companheiro, “a mais linda canção” entoada pelo passarianho, tudo isso 

cercado pela natureza no “alto da serra”, ladeado por um “coqueiro”, é um lugar no 

mundo do poeta. O lugar de peertencimento e reconhecimento, onde pode se sentir bem. 

Onde se sente verdadeiramente em casa. Essa mesma ideia também é encontrada na 

canção de autoria de Chico Bhô, Tião Carreiro e Cravinho, grava da voz do cantor 

sertanejo Daneil, no ano de 2003, Moradia: 

Eu moro lá num recanto / Onde ninguém me amola / Numa casa ao pé da 

serra / Mora eu e a viola / O sapo mora no brejo / O sabiá na gaiola. / Minha 

voz mora no peito / E meus versos na caxola / Tatu mora no buraco / Aranha 

mora na teia / O anel mora no dedo / O brinco mora na orelha / Coração mora 

no peito / O sangue mora na veia / Gente boa mora em casa / Criminoso na 

cadeia / Porco mora no chiqueiro / O boi mora na invernada / Pescador mora 

no rancho / Boiadeiro nas estradas / Boêmio mora na rua / Sereno na 

madrugada / A lua mora no céu / E o vento não tem morada / A perdiz mora 

no campo / O bem-te-vi no sertão / Baleia mora no mar / Lambari no ribeirão 

/ Rato mora no paiol / O morcego no porão / Eu moro nos braços dela / E ela 

em meu coração / Palhaço mora no circo / A rima na poesia / O uirapuru lá 

na mata / Na festa mora a alegria / O rico mora no centro / Pobre na periferia 

/ Num casebre em Nazaré / Morou a virgem Maria. (CHICO, CARREIRO; 

CRAVINHO, 2003, Warner Music Brasil). 

 

Também por meio de um jogo de palavras, em que associa o lugar de moradia 

de diferentes seres, a composição nos mostra a importância de entendermos bem nosso 

lugar. As diferentes relaões que podem ser estabelecidas com nossos espaços. É 

interessante que na canção também é feita certa crítica social, ao fazer referência aos 

espaços reservados para as diferentes classes sociais. 

Na casa, nos guardamos do mundo. É onde onde protegemos e protegemos 

nossa intimidade. É no interior da casa que guardamos nossos tesouros. Luiz Gonzaga 

vai cantar poeticamente esse esforço que fazemos de nos resguardarmos dos olhos do 

mundo externo na canção Ô de Casa, composta em 1946, com parceria de Mario Rossi. 

Ô de casa! / Ô de fora! / Como vai? / Vou muito bem! / Como vai a sua 

senhora? / Né da conta de ninguém! / Como vai sua senhora, senhor? / Não é da 

conta de ninguém, viu? / As crianças vão remando / O roçado deu capim / O 

feijão está bichando / O engenho deu cupim / Sua roça está sumindo / Vive tudo 

ao Deus-dará / Com o sol fico dormindo / Com a chuva não vou lá  / Passo a 

noite no riacho / Passo o dia no paiol / Eu não sou roupa de baixo / Pra tomar 

banho de sol  / Ô de casa! / Ô de fora! / Como vai? / Vou muito bem! / Como 

vai a sua senhora? / Né da conta de ninguém! / Como vai sua senhora, senhor? / 

Não é da conta de ninguém, viu? (GONZAGA; ROSSI, 1946, Victor). 



95 

 

 

Quando questionado sobre como estaria “sua senhora” a resposta imediata do 

poetá de que “não é da conta de ninguém”, é ao mesmo tempo uma busca por manter 

resguardada sua intimidade como uma declaração de que aquilo que ocorre no interior 

do lar é de interesse apenas daqueles que fazem parte do núcleo familiar. Aqueles que 

são de dentro. O jogo do “Ô de casa” e “Ô de fora”, não é simplesmete uma forçade 

expressão. É a delimitaão de uma fronteira que deve ser respeitada sempre. Mesmo aos 

visitantes mais regulares esses limites são bem esclarecidos e deve-se sempre ser 

lembrados. A casa abre as portas para os de fora, mas sempre sob certos limites. Os 

espaços mais íntimos, os quartos e alcovas não são de livre acesso. A cozinha se abre 

aos amigos proximos e parentes, mas as regras à mesa são ditadas pelos de dentro. Para 

todos os demais visitantes, a sala é o espaço que lhes cabe. Essa ideia é reafirmada em 

Leitão (2014) quando nos diz: 

O espaço do morar estabelece, ainda uma barreira à invasão do que é público, 

coletivo, não familiar. No limite, diz não à convivência social indesejada. 

(LEITÃO, 2014, p. 45). 

 

A casa também é o lugar para o recolhimento e a reflexão. Onde os 

pensamentos podem ser melhor organizados. É na intimidade do lar que analisamos a 

nós mesmos. É do interior da casa que observamos o mundo. Compositor mineiro 

Vanderli Catarina, mais conhecido como Vander Lee, em sua canção Meu Jardim 

(2005), 

Tô relendo minha lida, minha alma, meus amores. / Tô revendo minha vida, 

minha luta, meus valores / Refazendo minhas forças, minhas fontes, meus 

favores. / Tô regando minhas folhas, minhas faces, minhas flores. / Tô 

limpando minha casa, minha cama, meu quartinho. / Tô soprando minha 

brasa, minha brisa, meu anjinho. / Tô bebendo minhas culpas, meu veneno, 

meu vinho. / Escrevendo minhas cartas, meu começo, meu caminho. / Estou 

podando meu jardim / Estou cuidando bem de mim. (LEE, 2005, Indie 

Records). 

 

A identidade está relacionada à personalização das pessoas que usam seus 

ambientes e os marcam segundo sua individualidade. Um processo essencial para que 

alguém se sinta identificado ou pertencente a um entorno é o que se entende por 

apropriação. Na apropriação, o sujeito interage dialeticamente com o entorno, o que 

resulta numa transformação mútua. Na canção de Vander Lee podemos perceber o 

processo em que o indivíduo, no interior de sua casa, busca seu canto de intimidade 

para poder refletir. Rever toda a sua vida e suas relações. “Relendo minha vida”, “meus 

amores”, “revendo meus valores” e “refazendo minhas forças”. A casa é o espaço que 

permite todo esse processo de releitura e de tomada de consciência de si. Limpar a casa, 



96 

 

 

a cama e o quarto, são metáforas de consertar tudo que não está indo bem, colocar as 

coisas no seu devido lugar. A casa é o referencial, o parâmetro. Também na casa nos 

recolhemos para expiar nossas culpas e reunir forças para assumir as consequências de 

nossas ações. 

Por ser parte tão significativa daquilo que nos distingue dos demais – nossas 

crenças, atitudes e valores – a casa pode oferecer um espaço de reconhecimento da 

nossa identidade, em especial para nós mesmos. A rua e os demais espaços públicos são 

para abrigar a diversidade dos indivíduos. É o lugar do coletivo; do comum. Na casa é 

favorecida a distinção pessoal na medida em que em seu interior a pessoa encontra-se 

consigo mesma. Ela é o espaço do particular; do singular. 

Nesta perspectiva, pensar o ambiente, o espaço, a casa e são possibilidades de 

pensar as identidades dos sujeitos alocados em um tempo histórico, em um espaço 

social, pensar suas trocas simbólicas, suas marcas constituidoras de identidades. “Não 

há lugar como nosso Lar”. O nosso lugar, o nosso centro de significado, o fundamento 

da nossa identidade. Haveria algum outro “lugar” no mundo em que alguém pode 

sentir-se mais feliz, confortável e seguro do que em casa? Por certo que não. 

4.2.3. Casa do Futuro como lugar de sonhos: Promessa da casa 

A nossa casa, Amor, a nossa casa! / Onde está ela, Amor, que não a vejo? / 

Na minha doida fantasia em brasa / Constrói-a, num instante, o meu desejo! 

/ Onde está ela, Amor, a nossa casa, / O bem que neste mundo mais invejo? / 

[...] Sonho... que eu e tu, dois pobrezinhos, / Andamos de mãos dadas, nos / 

caminhos / Duma terra de rosas, num jardim, / Num país de ilusão que nunca 

vi. / E que eu moro - tão bom! - dentro de ti. 

(Florbela Espanca – A Nossa Casa, In: A Mensageira das Violetas: 

antologia, 1999). 

 

A poetisa portuguesa, Florbela Espanca, autora dos versos acima, traz em seu 

poema “Casa”, aspectos fortes como sonho, realidade, amor, fantasia e ilusão. Ela é 

certamente um das personalidade mais fascinantes da literatura portuguesa. Nascida na 

virada do século XIX para o século XX, viveu numa época de grande efervescência 

cultural entretanto, no momento histórico em que a poesia era um desafio para as 

mulheres. O Poema em epígrafe, Nossa Casa, foi publicado inicialmente no livro 

Charneca em Flor de 1931, e é considerado, como quase todos os poemas da autora, 

com um forte apelo erótico. Nele podemos encontrar outros elementos que nos ajudam a 

refletir mais sobre a casa e a busca pela morada ideal. 



97 

 

 

Florbela Espanca, assim como outros poetas, sofreu por toda a vida a aflição 

inerente a essa busca pela qual as almas mais sensíveis passam. Ela própria nos diz 

sobre isto em correspondência: 

Às vezes sinto em mim uma elevação de alma, o voo translúcido duma 

emoção em que pressinto um pouco do segredo da suprema e eterna beleza; 

esqueço a minha miserável condição humana, e sinto-me nobre e grande 

como um morto. (SILVA, 2011 p.14). 

 

A sede de infinito em Florbela era algo constante. Refletindo esta agonia de 

encontrar seu lugar refere-se constantemente a outros planos, ambientes ideias, outras 

vidas, tempos ditosos em que possuía uma existência tranquila e venturosa. É nesse 

contexto que a poetisa portuguesa vai falar sobre a casa. Casa que anseia em um novo 

plano. Sempre vinculada ao amor e ao desejo. 

A nossa casa, Amor, a nossa casa! / Onde está ela, Amor, que não a vejo? / 

Na minha doida fantasia em brasa / Costrói-a, num instante, o meu desejo / 

Onde está ela, Amor, a nossa casa, / O bem que neste mundo mais invejo? / 

O brando ninho aonde o nosso beijo / Será mais puro e doce que uma asa? / 

Sonho... que eu e tu, dois pobrezinhos, / Andamos de mãos dadas, nos 

caminhos / Duma terra de rosas, num jardim, / Num país de ilusão que nunca 

vi. / E que eu moro - tão bom! - dentro de ti / E tu, ó meu Amor, dentro de 

mim. (ESPANCA, 1931). 

 

Podemos falar que essa casa, ou mais precisamente esse anseio pela casa, é 

fruto da saudade e de um querer utópico. Sempre projetada no futuro, simbolizando o 

estado de plena satisfação, segurança e felicidade. Sempre associada a um amor, é um 

sonho, um devaneio, que ao mesmo tempo se lamenta por não alcançar, também anima 

e aumenta o desejo de buscar. 

Construímos um modelo; uma imagem da casa que queremos. Temos esse 

desejo em nós de forma tão íntima que podemos descrever com os mínimos detalhes 

desse lugar que idealizamos. Detalhes visíveis mas sobretudo detalhes invisíveis. No 

poema de Noemi Jaffe, Oração pela Casa, de 2012, podemos ter uma bela descrição 

desse lar desejado: 

Deus, que está no céu, e que dizem ser onisciente, onipotente e onipresente: 

faça com que minha casa tenha muitos potes e que em cada um deles caiba 

uma tampa correspondente; faça também com que, em vários destes potes, 

haja um pedaço de torta de espinafre, uma fatia de pizza de muzzarela no 

máximo de anteontem e um resto de suflê de cenoura. Faça com que as 

roupas de lã não juntem bolinhas de pelo e que, se isso acontecer, que 

naquele momento eu tenha um daqueles rolos com velcro que é só passar e as 

bolinhas somem. Outrossim, peço também que haja um cachorro vira-lata e 

que ele não tenha muitas roupas, mas ao menos um agasalho e, este sim, 

poderá até juntar bolinhas de pelo. Não peço muitos banheiros, mas sim que 

em cada um deles haja um recipiente apropriado para as escovas de dentes e 



98 

 

 

que eu me lembre de trocá-las quando as cerdas cederem, porque acontece 

frequentemente que eu me esqueça. Que na geladeira haja, mesmo depois que 

eu volte de uma viagem, ao menos ovos, um resto de arroz, tomates e alguma 

fruta. E por favor, eu imploro, que essa fruta não seja maçã que, apesar de 

nutritiva, é uma fruta tão sem graça. Peço que sempre haja, nas gavetas do 

banheiro: uma pinça, duas tesouras de tamanhos diferentes, esparadrapo, 

band-aid, aspirina, soro e líquido de dakin. Admito que haja panes elétricas, 

pintura descascada e até rachaduras, mas por favor, eu lhe rogo, vazamentos 

não. Que numa tarde chuvosa de domingo, quando eu estiver sozinha e já 

tiver ido ao sacolão, corrigido lições e escrito duas resenhas, eu descubra, na 

prateleira do corredor dos quartos, aquele suplemento de jornal que eu vinha 

procurando há algumas semanas e que tem um artigo que eu queria tanto ler. 

Que a minha casa tenha uma bagunça mediana, não demais a ponto de 

inviabilizar o trânsito nem de menos a ponto de parecer inabitada. Que os 

documentos não fiquem espontaneamente mudando de lugar e desaparecendo 

das pastas e que haja pastas, muitas pastas, mas que eu me lembre de colocar 

nelas etiquetas indicando seu conteúdo. Que aqueles documentos 

desaparecidos combinem, uma vez a cada dois meses, de aparecer junto com 

as chaves, as meias e as fotografias do casamento dos meus pais. Rezo, 

enfim, Senhor, e sem negligência pelo móvel que há tanto tempo e tão 

fielmente me serve, que num dia, num dia nem tão distante, eu possa adquirir 

uma cama como a do hotel em que me hospedei apenas por uma noite em 

uma cidadezinha da Califórnia. De resto, meu Deus, agradeço-lhe com 

veemência que, logo aqui, a duas quadras desta que chamo de casa, mas que 

na verdade é como uma casca de mim, um ótimo estofador tenha aberto seu 

estabelecimento e que tenha consertado, com muito esmero e por um preço 

bastante justo, o meu sofá. (JAFFE, 2012). 

 

Essa “oração” resume bem nossa preocupação quanto à casa dos sonhos. Nela 

– na casa – vivemos. Não apenas no sentido de sobreviver, mas de viver plena e 

intensamente. Relacionamo-nos com os objetos da casa e com o mundo. Desde os mais 

banais afazeres domésticos até a própria decisão de adquirir/construir uma casa, é 

cercada por uma carga simbólica e por um desejo que é maior que a necessidade de 

abrigo. Depositamos na casa nossos sonhos e a ela confiamos nossa segurança. 

Nas palavras de Dayse Sene: 

Tijolo, / sobre tijolo… / se constrói / a sua moradia. / Sonho, / sobre sonho…/ 

se alcança o infinito. (SENE, s/d). 

 

É a partir da conexão de cada tijolo – real ou subjetivo – que erguemos nosso 

sonhos. Nossa casa é o espaço que congrega tudo aquilo que faz de nós que somos e 

que nos permite viver e experienciar o mundo. 

Falamos anteriormente do filme baseando na obra de Frank Baum, O Mágico 

de Oz. Esta obra do cinema também é famosa pela sua canção tema. Quem nunca ouviu 

e não se emocionou com Over The Rainbow?  “Muito além, sobre o arco-íris, há um 

lugar, onde o céu sempre azul nos faz sonhar, onde a gente consegue os sonhos 

realizar”. Com o mesmo espírito de busca e desejo a canção é uma obra singela que nos 

emociona. 



99 

 

 

Em algum lugar além do arco-íris, bem lá em cima / Existe uma terra sobre a 

qual ouvi falar / Uma vez em uma canção de ninar. / Em algum lugar além do 

arco-íris, os céus são azuis / E os sonhos que você ousa sonhar / Realmente se 

tornam realidade. / Um dia, vou desejar a uma estrela / E acordar onde as / 

nuvens estão longe de mim / Onde os problemas derreteram como balas de / 

limão /Muito acima do topo das chaminés / É lá que você vai me achar. / Em 

algum lugar além do arco-íris, pássaros azuis voam / Pássaros voam por / 

cima do arco-íris / Então por que eu não posso? / Se pequenos e felizes 

pássaros azuis voam / Acima do arco-íris / Por que eu / não posso? (Harold 

Arlen, E.Y. Harburg, 1939). 

 

Especialmente escrita para ser interpretada por Judy Garland no filme O 

Mágico de Oz, de 1939, esta canção personifica as esperanças e sonhos de juventude 

sobre um mundo ideal de amor e alegria. Chegou a ganhar o Oscar de melhor canção 

original e até hoje é uma das mais belas e mais interpretadas canções. Sua melodia 

melancólica e letra simples é um canto tanto de lamento quanto de esperança. 

A casa como contingência da condição humana nos remete a Heidegger 

(2005), quando em sua obra, Ser e o Tempo, fala da busca constante do lugar essencial. 

Ainda mais interessante é que para Heidegger essa busca essencial do ser se expressa 

pela linguagem poética. Lembra-nos a casa poética de que fala Bachelard (2008). Sobre 

essa busca humana vamos encontrar em Milton Nascimento uma das mais belas 

composições da MPB, Caçador de Mim, de autoria de Sérgio Magrão e Luiz Carlos Sá 

composta em 1981: 

Por tanto amor / Por tanta emoção / A vida me fez assim / Doce ou atroz / 

Manso ou feroz / Eu, caçador de mim / Preso a canções / Entregue a paixões / 

Que nunca tiveram fim / Vou me encontrar / Longe do meu lugar / Eu, 

caçador de mim / Nada a temer senão o correr da luta / Nada a fazer senão 

esquecer o medo / Abrir o peito a força, numa procura / Fugir às armadilhas 

da mata escura / Longe se vai / Sonhando demais / Mas onde se chega assim / 

Vou descobrir / O que me faz sentir / Eu, caçador de mim. (MAGRÃO; SÁ, 

1981, Philips). 

 

Sempre estamos em busca de nosso lugar. Os caminhantes antigos, os nômades 

do deserto, os nossos caminhantes andarilhos de rua ou os que não são andarilhos, mas 

moram na rua, esses também estão incluídos na busca do seu lugar: ter uma casa que vá 

além do corpo. Milton cantou de maneira emblemática essa procura. Sabe que é preciso 

audácia e “nada temer”. E que se poderá ir mais longe através dos sonhos. Não saber 

exatamente onde chegará, mas sabe que descobrirá o que o impulsiona nessa “caçada” 

por si mesmo. 

René Cazelles (1953), citado por Bachelard (2008) questiona: 



100 

 

 

A casa inencontrável em que respira essa flor de lavas, em que nascem as 

tempestades, a extenuante felicidade, quando deixarei de procura-la? 

(CAZELLES, 1953, p. 23, apud BACHELARD, 2008, p. 66). 

 

Bachelard (idem), continua dizendo: 

Assim, uma imensa casa cósmica existe potencialmente em todo sonho de 

casa [...] uma casa tão dinâmica permite ao poeta habitar o universo. Ou, 

noutras palavras, o universo vem habitar na casa. (BACHELARD, 2008, p. 

67). 

Essa “casa cósmica” tem sido fonte de inspiração de poetas de todas as línguas. 

Inúmeras canções foram feitas, sempre traduzindo em versos o mesma anseio. A 

realização de uma vida inteira. A eterna busca pelo regresso a casa de infância – ou o 

retorno ao útero materno – nos faz projetar uma casa no futuro, análoga e simétrica à 

casa do passado. Mesmo que esse seja um passado inventado, tão fruto de nossos 

sonhos e devaneios como a casa futura. 

Mas não é a materialidade ou o quanto a casa é real. Importa que o nosso 

desejo por criar; o desejo de arquitetar, nos impele a essa busca. A necessidade de 

encontrar nosso lugar no mundo, nos faz buscar algo que não sabemos ao certo, mas 

elegemos a casa, nossa morada, como esse objeto a ser alcançado. Nossos temores e 

frustrações serão esquecidas ao chegarmos nessa casa ideal. Lá seremos felizes e 

estaremos satisfeitos. Mas isso enquanto estamos buscando. E essa busca, como já 

dissemos, é sempre uma busca por um objeto que está para sempre perdido. E por isso 

mesmo é tão essencial ao ser humano. 

A impossibilidade de se alcançar essa casa não nos impede de sonhar com ela. 

Essa impossibilidade não nos aparece como um dado objetivo, antes nossos desejos 

subjetivos que nos fez desejar e sendo fruto de nossa subjetividade não nos é dada 

objetivamente. Assim nossa busca segue na direção de um paraíso que perdemos e para 

o qual desejamos retornar, mesmo que este seja um paraíso perdido para sempre. 

Em muitas composições o lugar dos sonhos e a casa ideal são retratados como 

paisagens idílicas e bucólicas. Lugar de sossego e paz onde o contato com a natureza é 

sinônimo de felicidade e a vida segue em um ritmo sereno em contraste com a agitação 

dos grandes centros urbanos. 

A canção Casa no Campo de Zé Rodrix, composta em 1972, chegou a ser 

gravada por ele mas ficou imortalizada na voz de Elis Regina. 

Eu quero uma casa no campo / Onde eu possa compor muitos rocks rurais / E 

tenha somente a certeza / Dos amigos do peito e nada mais / Eu quero uma 



101 

 

 

casa no campo / Onde eu possa ficar do tamanho da paz / E tenha somente a 

certeza / Dos limites do corpo e nada mais / Eu quero carneiros e cabras 

pastando / Solenes no meu jardim / Eu quero o silêncio das línguas cansadas / 

Eu quero a esperança de óculos / E um filho de cuca legal / Eu quero plantar 

e colher com a mão, / A pimenta e o sal / Eu quero uma casa no campo / Do 

tamanho ideal, pau a pique e sapê / Onde eu possa plantar meus amigos / 

Meus discos e livros e nada mais. (RODRIX, 1972, Phonogram). 

 

O próprio compositor chegou a dizer, em entrevista, sobre essa canção que ela 

era um “retrato de sua geração”. Na composição, o autor expressa a sua vontade de 

fugir. Ele chegou mesmo a fazer uma crítica a sua canção dizendo que seria melhor ter 

uma “casa no meio do mundo”, onde pudesse ver tudo e ser visto. Independente das 

críticas feitas pelo autor ou por qualquer outros críticos, como o próprio Zé Rodrix 

mencionou, ela retrata um momento histórico e aqui nos interessa justamente 

compreender melhor esse momento e ideia de casa nesse contexto. 

Podemos ver pela letra da canção certa relação com o arcadismo que tinha 

dentre suas características a intensa valoração e idealização da natureza. A exaltação do 

sossego e o campo como lugar ideal; a tranquilidade; a paz e a simplicidade de uma vida 

fora da agitação urbana, mostram a ânsia por um paraíso. Esse é o sonho por muitos 

acalentado: fugir do dia a dia agitado da cidade; sair dessa rotina cansativa e estressante; 

viver no campo, lugar de paz, tranquilidade e sossego. 

Também projetando no futuro esse desejo de alcançar um lugar ideal e de plena 

felicidade, o poeta recifense Manuel Bandeira, vai nos trazer no seu mais famoso poema 

Vou-me Embora Pra Pasárgada. 

Vou-me embora pra Pasárgada / Lá sou amigo do rei / Lá tenho a mulher que 

eu quero / Na cama que escolherei / Vou-me embora pra Pasárgada / Vou-me 

embora pra Pasárgada / Aqui eu não sou feliz / Lá a existência é uma 

aventura / De tal modo inconsequente / Que Joana a Louca de Espanha / 

Rainha e falsa demente / Vem a ser contraparente / Da nora que nunca tive / 

E como farei ginástica / Andarei de bicicleta / Montarei em burro brabo / 

Subirei no pau-de-sebo / Tomarei banhos de mar! / E quando estiver cansado 

/ Deito na beira do rio / Mando chamar a mãe-d'água / Pra me contar as 

histórias / Que no tempo de eu menino / Rosa vinha me contar / Vou-me 

embora pra Pasárgada / Em Pasárgada tem tudo / É outra civilização / Tem 

um processo seguro / De impedir a concepção / Tem telefone automático / 

Tem alcaloide à vontade / Tem prostitutas bonitas / Para a gente namorar / E 

quando eu estiver mais triste / Mas triste de não ter jeito / Quando de noite 

me der / Vontade de me matar / — Lá sou amigo do rei — / Terei a mulher 

que eu quero / Na cama que escolherei / Vou-me embora pra Pasárgada. 

(BANDEIRA, 2001 p. 8). 

Segundo seu autor, esse poema foi o de "mais longa gestação". Publicado no 

livro Libertinagem, de 1930. O nome Pasárgada, quer dizer campo dos persas e suscitou 

na imaginação do poeta uma paisagem fabulosa, um país das delícias. 



102 

 

 

É interessante o fato de que alguns verbos estão no presente “Lá tenho a 

mulher que desejo” ou “Lá sou amigo do rei”; enquanto outros estão no futuro: “Na 

cama que escolherei”. Isso pode denotar a confiança do poeta que no futuro seu sonho 

seria realidade. O autor fala como se já estivesse lá ou estivesse, em algum momento 

estado lá, ou ainda com certeza de que estará. Bandeira constrói o poema de modo a 

projetar um futuro que se torna real, talvez porque em seu devaneio de fato fosse real. 

Isso demonstra a profundidade de seu desejo de estar no Campo dos Persas. Sua 

Pasárgada, lugar idílico e fantástico. 

A posição de Bandeira, tanto no mundo literário eleito pela Academia 

Brasileira de Letras em 1940, quanto nas suas relações políticas, o tornaram amigo de 

personalidades importantes – dos "reis". Na verdade, o fato de que, no poema, sua 

amizade com o rei lhe concede benefícios, chega a ser irônica se pensarmos que na vida 

real ele também tinha amigos influentes. Mas isso não era suficiente para garantir sua 

felicidade. Muito mais do que status e qualquer benefício que isso poderia lhe trazer, o 

que ele realmente desejava eram coisas simples que estavam em Pasárgada. 

Enfim, o poema de Bandeira representa uma utopia; um lugar fantástico, 

nascido nos devaneios do poeta. Lugar onde tudo é possível. Representa um desejo de 

fuga. O poeta deseja fugir da morte. Ele busca realização. Anseia por fazer aquilo de 

que lhe foi negado em sua vida. Dois extremos estão representados: o presente e o 

imaginário; o que o poeta nega e o que deseja. Pasárgada é o Éden de Bandeira. É seu 

paraíso perdido. 

O cantor Gilson encantou o Brasil no ano de 1975, quando, em parceira com 

Joran lançou a canção Casinha Branca. É até hoje uma das canções mais regravadas e 

executadas da MPB e nos faz refletir.  

Eu tenho andado tão sozinho ultimamente / que nem vejo à minha frente nada 

que me dê prazer... / sinto cada vez mais longe a felicidade / vendo em minha 

mocidade tanto sonho perecer / eu queria ter na vida simplesmente / um lugar 

de mato verde pra plantar e pra colher / ter uma casinha branca de varanda 

um quintal e uma janela / só pra ver o sol nascer / às vezes saio a caminhar 

pela cidade / à procura de amizade / vou seguindo a multidão / mas eu me 

retraio olhando em cada rosto / cada um tem seu mistério / seu sofrer, sua 

ilusão / eu queria ter na vida simplesmente / um lugar de mato verde pra 

plantar e pra colher / ter uma casinha branca de varanda / um quintal e uma 

janela / só pra ver o sol nascer. (Gilson e Joran, 1975, CBS). 

 

Apesar do tom saudosista e claramente melancólico da canção, assim como o 

poema de Bandeira, ela ressalta o desejo de encontrar no futuro um lugar melhor onde 

finalmente possa se sentir em casa e onde se pode ser feliz. Os sonhos da mocidade que 



103 

 

 

se perdem, a felicidade que se encontra cada vez mais distante, a solidão latente, tudo 

isso só aumenta mais o desejo de encontrar de ter uma vida simples e essa vida simples 

é representada pela imagem de uma “casinha branca de varanda”. É nessa casa onde a 

felicidade se encontra. Essa felicidade, lugar de descanso e realização são descritos na 

canção de Roberta Miranda que ficou imortalizada na voz de Jair Rodrigues, Sua 

Majestade o Sabiá (1985). 

Meus pensamentos tomam forma e eu viajo / Eu vou pra onde Deus quiser / 

Um vídeo tape que dentro de mim retrata / Todo meu inconsciente / De 

maneira natural / Ah! tô indo agora pra um lugar todinho meu / Quero uma 

rede preguiçosa pra deitar / Em minha volta sinfonia de pardais / Cantando 

para a majestade, o sabiá / A majestade, o sabiá. / Tô indo agora tomar banho 

de cascatas / Quero adentrar nas matas onde oxossi é o deus / Aqui eu vejo 

plantas lindas e cheirosas / Todas me dando passagem. / Perfumando o corpo 

meu. / Ah! tô indo agora pra um lugar todinho meu. / Quero uma rede 

preguiçosa pra deitar / Em minha volta sinfonia de pardais. / Cantando para a 

majestade, o sabiá / A majestade, o sabiá / Esta viagem dentro de mim foi tão 

linda. / Vou voltar à realidade, pra este mundo de meu Deus / É que o meu eu 

este tão desconhecido / Jamais será traído, pois este mundo sou eu / Ah! tô 

indo agora pra um lugar todinho meu. / Quero uma rede preguiçosa pra deitar 

/ Em minha volta sinfonia de pardais. / Cantando para a majestade, o sabiá / 

Ah! tô indo agora pra um lugar todinho meu. / Quero uma rede preguiçosa 

pra deitar / Em minha volta sinfonia de pardais / Cantando para a majestade, 

o sabiá. (MIRANDA, 1985, Universal Music). 

 

Em um tom que mescla a melancolia e a esperança, a canção descreve a alegria 

do encontro com o lugar de descanso. Esse encontro é apresentado como o fim de uma 

viagem; um retorno às origens onde finalmente se pode descansar em “uma rede 

preguiçosa” e desfrutar das “plantas lindas e cheirosas”; ouvira sinfonia dos pássaros. 

Sentir-se em casa! 

Percebemos que a casa que idealizamos e que projetamos no futuro como um 

lugar de realizações e felicidade é em essência o desejo de um retorno. Uma volta á 

casa que construímos em nossa memória afetiva como lugar de segurança e conforto. O 

espaço de morar onde nos formamos enquanto Ser e onde construímos nosso espaço de 

conforto e reconhecimento. Podemos ousar dizer que as três casas – casa-memória, 

casa-identidade e casa-promessa – são em síntese representações da mesma casa que se 

manifesta em três tempos – passado, presente e futuro – em uma tríade temporalidade. 

Nossa casa sonhada é a mesma que perdemos e também aquela que experienciamos. 

Nosso paraíso sonhado é também aquele abrigo que perdemos. Vivemos em busca desse 

lugar idealizado e nessa busca construímos a nós mesmos. 

 



 

 

Capítulo IV 

 

 

 

 

 

 

Por hora... 

Algumas considerações 



106 

 

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Descobrir consiste em olhar para o que todo mundo está vendo e pensar 

numa coisa diferente. (Roger Von Oech). 

 

Iniciamos o trabalho sem ter claramente em nossa mente aonde ele nos levaria. 

A tarefa que empreendemos foi tentar rastrear um discurso acerca da casa. Tentamos, 

por meio de uma leitura de canções e poemas, por meio da análise do conteúdo 

(BARDIN, 1977), e fundamentados na teoria das representações sociais (MOSCOVICI, 

1978, 1985; JODELET, 1985, 1991). Tomamos de empréstimo alguns conceitos da 

psicanálise (FREUD, 1973; WINNICOTT, 1983, 1985, 1989) seguindo um roteiro não 

linear, pois que não nos interessava traçar um caminho evolucionário do conceito de 

casa, mas tão somente iniciarmos uma reflexão, sobre como a ideia de casa – e todas as 

suas múltiplas derivações e extensões – é apresentadas nos discursos feitos em canções 

e poemas reproduzidos ao longo do texto. 

Buscamos priorizar canções da nossa MPB e poemas da literatura brasileira, mas 

não nos limitamos a esses. A exemplo da canção Over The Rainbow e do poema Nossa 

Casa de autoria da poetisa portuguesa Florbela Espanca. Algumas citações de outros 

poetas ocorreram no trabalho mas limitaram-se a referências feitas em outras obras que 

tomamos como referencial para nossas reflexões. 

Como em qualquer trabalho acadêmico, nos deparamos com alguns limites. 

Muitos temas e questões – de relevância inquestionável para as ciências humanas – 

poderiam ter sido agregadas ao texto. Entretanto, além do limite temporal que somos 

obrigados e respeitar, fomos limitados por uma questão maior: a pouca maturidade do 

autor. Assim, buscamos a todo momento nos valer de referências teóricas que pudessem 

embasar nosso pensamento e permitir um melhor entendimento das questões estudadas. 

Dentro desse aporte teórico foram fundamentais os trabalhos de Lúcia Leitão: A Casa 

Nossa de Cada Dia
19

 (2007), Quando o Ambiente é Hostil (2009) e Onde Homens e 

Coisas se Encontram (2014); o trabalho do filósofo francês Gaston Bachelard, A 

Poética do Espaço (2008); as reflexões de Witold Rybczynski em seu livro Casa: 

pequena história de uma ideia (1996); a obra de Joseph Rykwert A Casa de Adão no 

Paraíso (2009) e os escritos de Martin Heidegger Ser e o Tempo (2005) e Construir, 

Habitar, Pensar
20

 (2015). Obviamente que muitas outras obras foram consultadas, 

                                                 
19

 Organizado em parceria com professor Luiz Amorim 

20
 Conferência Segunda Reunião de Darmastad 



107 

 

 

principalmente para auxiliar na seleção da obras – canções e poemas – que foram 

analisadas e como forma de ampliar os horizontes de reflexão. 

O objetivo a que nos propusemos foi, para nós, bastante desafiador. Nossa 

intensão era de investigar nas obras musicais e nos poemas, considerando-os como 

discursos que carregam consigo uma gama de conceitos e uma carga simbólica reflexo 

da sociedade que as produziu, a ideia que era manifesta sobre a casa e o lar. Assim, 

nosso objetivo foi o de investigar nas canções e poemas as ideias que a sociedade tem 

construído sobre a casa e o lar. 

Assim como Bachelard (2008) nos diz que a casa é uma das maiores forças de 

integração para os pensamentos, as lembranças e os sonhos do homem, tentamos 

verificar se essa ideia-força se faz presente nas canções e poemas analisados. O que 

pudemos constatar é que de fato a concepção de lar e de casa enquanto lugar de abrigo e 

também lugar desejado se faz presente nessas obras se apresentando como um tema 

recorrente nas obras de músicos e poetas que cantaram e poetizaram a casa colocando-a 

como uma referência carregada sempre de simbolismo e afetividade. 

Refletindo sobre o papel que é atribuído à casa e aos espaços de moradia, 

percebemos que a qualidade do espaço e da habitação humana está ligada ao conceito de 

lugar central enraizador; ponto de referência de um sujeito corpóreo no mundo. A casa 

é a apresentada como representação única e singular; vívida e situada na subjetividade 

dos sujeitos. A casa é entendida como a continuidade do sujeito tanto biológica quanto 

simbolicamente. 

Nesta perspectiva, pensar o ambiente, o espaço e a casa são possibilidades de 

pensar as identidades dos sujeitos dentro de um tempo histórico e em um espaço social. 

É pensar suas trocas simbólicas, suas marcas constituidoras de identidades e modos a 

dialogar. Essas trocas entre o sujeito e sua casa estão na base do processo de 

identificação ou pertencimento que um sujeito atribui ao seu entorno. 

Acreditamos que de nosso esforço aquilo que pudemos encontrar de mais 

significativo encontra-se na identificação de três tempos em que a casa é representada 

nas obras estudadas. Pudemos perceber que uma primeira casa é aquela projetada para o 

passado. Uma casa-memória onde encontramos os traços de uma afetividade intensa e 

geralmente associada a infância. Uma segunda projeção da casa é a casa-identidade que 

se projeta no tempo presente. Ela é o espaço de pertencimento e de segurança. 

Finalmente, uma terceira projetação da casa é a que se lança para o futuro. Trata-se da 

casa-promessa ou casa-esperança. Figura como uma casa idealizada e que é sonhada e 



108 

 

 

desejada. Sempre como uma promessa de felicidade e realização. 

Ao identificarmos a casa-memória, em muitas obras, vimos que ela sempre se 

mostra como uma casa perdida que não existe mais ou que por circunstâncias da vida 

foi deixada para trás. Ele evoca um sentimento de nostalgia. É para lá que desejamos 

voltar. 

Lembramos aqui o que nos diz Freud sobre origem dos desejos. A luz do pai da 

psicanálise, torna-se plausível a ideais de que o anseio pelo abrigo que perdemos no 

nascimento – o útero materno – é o que nos faz construir um passado idealizado onde 

éramos mais felizes, onde estávamos mais seguros. A casa seria então um substitutivo 

simbólico desse primeiro abrigo. Nosso desejo é o de recuperar – ainda que 

simbolicamente – a segurança do ventre materno. A casa-passado é esse símbolo e por 

isso estaria na origem de nossas memórias afetivas mais profundas.  

Projetamos em um passado onírico nossa casa; mais ainda, fazemos desse 

passado nossa morada perdida, nosso paraíso perdido. Para onde sonhamos 

ardentemente regressar. Muitas canções e poemas cantam esse anseio pela regresso ou a 

dor da perda da casa irreversivelmente perdida. Em Casinha Pequenina, Nara Leão 

canta: “tu não te lembras da casinha pequenina onde o nosso amor nasceu?” é um 

lamento pela casa testemunha de uma fase feliz que ficou no passado e não parece ter 

esperança de voltar. 

Sobre essa perda Bachelard (2008), nos diz: 

A casa não vive somente no dia-a-dia, no curso de uma história, na narrativa 

de nossa história. Pelos sonhos, as diversas moradas de nossa vida se 

interpenetram e guardam os tesouros dos dias antigos. Quando na nova casa, 

retornamos as lembranças da infância [...] lembranças de proteção. 

(BACHELARD, 2008, pp. 25). 

 

A casa-passado é nosso baú de tesouros. É parte de quem nós somos e 

invariavelmente está ligada à nossa identidade, pois é a partir dessa casa primeva que 

vamos perceber todas as outras casas. 

A constituição de nossa identidade está umbilicalmente associada a nossa 

noção de lugar. Heidegger (2015) nos diz que a única possibilidade que o homem tem 

para ser e estar no mundo é habitando-o. Assim, temos que a casa é o espaço 

privilegiado no processo de constituição de identidade do indivíduo; a casa-identidade. 

Uma casa se projeta no presente e figura como nossa referência no mundo. No espaço 



109 

 

 

privado da casa podemos ser nós mesmos. A casa, portanto, é o refúgio no qual 

permitimos a nós expressar-nos integralmente. A noção da casa enquanto esse refúgio 

não deixa de estar ligada à casa-passado. Tentamos sempre recriar a nossa casa perdida 

no presente. 

Tomando de empréstimo um conceito da psicanálise de Winnicott, podemos 

dizer que a casa concentra as condições para que possa ser um ambiente 

“suficientemente bom”. A casa é o terreno habitado pelo homem e ele o ocupa com 

intimidade. Nos versos de Arnaldo Antunes podemos ver o quanto a casa e o indivíduo 

podem ser representados como um só ser: 

Na nossa casa amor-perfeito é mato / E o teto estrelado também tem luar / A 

nossa casa até parece um ninho / Vem um passarinho pra nos acordar / Na 

nossa casa passa um rio no meio / E o nosso leito pode ser o mar / A nossa 

casa é onde a gente está / A nossa casa é em todo lugar / A nossa casa é de 

carne e osso / Não precisa esforço para namorar / A nossa casa não é sua nem 

minha / Não tem campainha pra nos visitar / A nossa casa tem varanda dentro 

/ Tem um pé de vento para respirar / A nossa casa é onde a gente está / A 

nossa casa é em todo lugar (ANTUNES, 2004, Rosa Celeste/BMG) 

 

A casa-identidade também é nosso lugar de privacidade. Espaço de intimidade. 

Segundo Rybczynski (1996), a ideia de intimidade e de privacidade surge como uma 

consequência das transformações das condições da vida urbana e essa domesticidade 

dependeria do desenvolvimento de uma consciência interior: 

A domesticidade é um conjunto de emoções sentidas, e não um único 

atributo. Ela está relacionada à família, à intimidade, à devoção ao lar, assim 

como a uma sensação da casa como incorporada – e não somente abrigo. 

(RYBCZYNSKI, 1996, p. 85). 

 

Essa privacidade deve ser preservada. Como canta Luiz Gonzaga, o que é 

privativo da vida interna da casa “não é da conta de ninguém” que seja de fora. A casa 

abre as portas para o mundo externo, mas impõem limites. Assim, pensar o ambiente da 

casa é uma possibilidade de pensar as identidades dos sujeitos alocados em um tempo 

histórico e em um espaço social; é pensar suas trocas simbólicas, suas marcas 

identitárias. 

Temos, por fim, a casa-promessa. Aquela que se projeta para o futuro. Projeta-

se para o futuro, mas tem na casa-memória que habita nossas memórias, seu modelo. 

Heidegger nos fala, na obra Ser e o Tempo (2005), sobre a busca constante do lugar 

essencial. Sempre estamos a buscar esse lugar ideal. Podemos falar que esse lugar ou 

essa casa, ou ainda mais precisamente, esse anseio pela casa, é fruto da saudade da 



110 

 

 

casa-memória-passado. É um querer utópico. Sempre projetada no futuro, simbolizando 

o estado de plena satisfação, segurança e felicidade, a casa-promessa se apresenta para 

nós como o paraíso que tanto buscamos.  

Vemos assim, que os três tempos ou as três projeções da casa – casa-memória, 

casa-identidade e casa-promessa – são em essência uma só casa. Assim como não se 

pode pensar o tempo como uma linha contínua num fluxo que viria do passado em 

direção ao futuro, não podemos pensar que as três projeções da casa sejam momentos 

estanques isolados. A casa-memória que evoca nossos sentimentos de saudade e 

nostalgia, é nosso modelo – associado ao estado de segurança do útero materno. A casa-

identidade não está desconectada desse modelo. Nossa identidade tendo como 

fundamento nosso lugar de pertencimento está assim vinculada à nossa primeira noção 

de casa – a casa-memória. Nossa casa idealizada – a casa-promessa, tem na nossa 

primeira ideia de casa – casa que se projeta para o passado – seu modelo, pois é sempre 

uma busca ao estado de proteção e segurança. Temos então três manifestações da 

mesma casa expressa nas obras poéticas analisadas. 

Neste ponto em que chegamos, poderíamos refazer o trabalho, alçando novas 

perspectivas. Poderíamos, ao invés de ouvir/ler poemas e canções sobre a casa, escutar 

as vozes dos que nela habitam. Assim seria possível fazermos novas reflexões e 

chegarmos a outras respostas. Ao nos questionarmos se respondemos ou não aos nossos 

objetivos, a resposta, pode ser positiva, na medida em que fizemos uma leitura das obras 

poéticas que nos propusemos e encontramos nelas, alguns discursos que apresentam 

conceitos sobre a casa e o lar. Por outro lado poderíamos dizer que nossos objetivos 

ainda não foram totalmente respondidos. Talvez nunca respondamos como desejamos. 

Há ainda, outro e importante aspecto do paralelo entre arquitetura e música que 

pode ser abordado. Segundo Cullen (1983), o homem, ao passear pela cidade, deve ser 

surpreendido a cada nova perspectiva, a cada novo cenário que se revela. Os versos dos 

poemas e canções que selecionamos para nossas reflexões também nos surpreendem a 

cada palavra. Constitui-se, assim em uma verdadeira aula de arquitetura. Seja para 

leigos ou para os profissionais e acadêmicos do meio. 

Assim, chegamos ao final deste trabalho – mas não ao final da pesquisa que não 

pode ser esgotada em tão poucas páginas e breves reflexões.  Cabe mencionar que um 

dos limites que nos fizeram frente foi o fato de não encontrarmos uma conclusão para 



111 

 

 

nosso trabalho. Entretanto essa é uma questão que antes de ser um problema se mostra 

como uma perspectiva atrativa. Desejamos mesmo que essa seja uma porta aberta. Até o 

momento mal adentramos no átrio dessa imensa casa que é o campo da investigação 

científica. Muitos cômodos ainda estão aguardando para serem explorados. Esta casa, 

com seus quartos e alcovas se mostra para nós como um instigante mistério a ser 

desvelado. Esperamos de alguma forma ter contribuído mesmo que minimamente para a 

construção do conhecimento no campo da arquitetura e o urbanismo que ainda nos é tão 

novo. Que outros autores possam se utilizar o que aqui está escrito para prolongar a 

pesquisa e seguir abrindo novas portas para novos cômodos e adentrando novas casas. 



112 

 

 

 

 REFERÊNCIAS  

AGEPÊ; CANÁRIO, Moro Onde Não Mora Ninguém. In: Moro Onde não Mora 

Ninguém, Continental, 1975. LP. 

ALEXANDRE, Marcos. Representação Social: uma genealogia do conceito. Disponível 

em <<http://www.sinpro-rio.org.br/imagens/espaco-do-professor/sala-de-

aula/marcosalexandre/Artigo7.pdf>>, em 14 de maio 2015. 

ANDRADE, Carlos Drummond de. O Corpo, Novos Poemas. Rio de Janeiro: Record, 

1984. 

______. Poesia Completa. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 2003. 

______. Boitempo: menino antigo. 8ª ed. Rio de Janeiro: Record, 2006. 

ANTUNES, Arnaldo. A Nossa Casa. In: Saiba. Rosa Celeste/BMG, 2004. CD. 

______. A Casa é Sua. In: Iê Iê Iê. Rosa Celeste, 2009. CD. 

ARAÚJO, José Mozart de, Modinha e Lundo no Século XVIII. São Paulo: Ricordi 

Brasileira, 1964. 

ARLEN, Harold; HARBURG, E.Y. Over the Rainbow. In: Over the Rainbow  

MGM/Deca Records, 1939. 

AZEVEDO, Aluízio. O Cortiço. 4ª ed. São Paulo: Moderna, 2004. 

BACHELARD, Gáston. A Poética do Espaço. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

______. A Terra e os Devaneios do Repouso: ensaio sobre as imagens da 

intimidade. São Paulo: Martins Fontes, 1990. 

BAUM, L. Frank. O Mágico de Oz. Rio de Janeiro: Zahar, 2013 

BANDEIRA, Manuel. Antologia Poética - Manuel Bandeira. 12ª ed. São Paulo: Nova 

Fronteira, 2001. 

______. Crônicas da província do Brasil. São Paulo: Cosac Naify, 2006 

BARBOSA, Adoniran. Saudosa Maloca. In: DEMÓNIOS DA GAROA. Saudosa 

Maloca. São Paulo. Odeon. 1957. LP. 

BARDIN, L. Análise de Conteúdo. Lisboa: Edições 70, 1977. 

BELMONTE; GOIÁ, Saudade da Minha Terra. In: Alma Cabocla. São Paulo, 2007. MP 

Music. CD. 



113 

 

 

 

BIBLIA. Português. 1969. A Bíblia Sagrada. Antigo e Novo Testamento. Traduzida 

em português por João Ferreira de Almeida. 2. ed. rev. e corr. no Brasil. Barueri, SP: 

Sociedade Bíblica do Brasil, 1969. 

BLOCH, Marc. Apologia da História ou O Ofício do Historiador. Rio de Janeiro: 

Zahar, 2001. 

BOFF, Leonardo. Saber Cuidar: ética do humano - compaixão pela Terra. 15ª ed. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2008. 

BOLLNOW, Otto F. Hombre y Espacio. Barcelona: Editorial Labor, 1969. 

BOURDIEU, Pierre, A Economia das Trocas Simbólicas. (Introdução, organização e 

seleção de Sérgio Miceli). São Paulo: Perspectiva, 1974. 

______. Questões de Sociologia. Rio de Janeiro: Marco Zero, 1983. 

BORJA, Jordi. La Ciudad Conquistada. Madri: Alianza Editorial, 2003. 

BRANDÃO, Ludmila de Lima. A Casa Subjetiva. São Paulo: Perspectiva, 2002. 

BROCKMEIER, Jens; HARRÉ, Rom, Narrativas: Problemas e Promessas de Um 

Paradigma Alternativo. Psicologia Reflexão e Crítica, año/vol. 16, número 003. Porto 

Alegre: Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 2003, p. 525 – 535. 

BRUNER, Jerome. The Narrative Construction of Reality. In: Critical Inquiry 18, 

1991, pp. 1-21. 

BUTTIMER, Anna. Aprendendo o Dinamismo do Mundo Vivido. In: 

CHRISTOFOLLETI, Antônio. Perspectiva da Geografia. São Paulo: Difel, 1982. 

CACCIARI, Massimo. A Cidade Amadora, Portugal: Gustavo Gili, 2009. 

CALDEIRA, Teresa Pires do Rio. Cidade de Muros: crime, segregação e cidadania 

em São Paulo. São Paulo: Edusp/Editora 34, 2000. 

CAMARGO, Érica Negreiros de. Casa Doce Lar, o habitar doméstico percebido e 

vivenciado. São Paulo: Annblume, 2010. 

CAMARGO, Flávio Pereira. A Importância da Poesia na Formação de Profissionais do 

Ensino de Literatura e Sujeitos-Leitores. Revista Poiésis – Volume 2, Número 2, pp.92-

103, janeiro/dezembro, 2004. 

CANDAU, Joël. Memória e Identidade. São Paulo: Contexto, 2012. 

CANDEIA, Antonio F. Preciso Me Encontrar. In: CARTOLA. Cartola. Marcos Pereira, 

1976. LP. 

CANDIDO, Antonio. Vários Escritos: O direito à Literatura. 4ª Ed. Reorg pelo autor. 

Rio de Janeiro: Ouro sobre Azul; São Paulo: Duas Cidades, 2004. 

CARVALHO, Isabel C. M. A Invenção do Sujeito Ecológico: identidade e 

subjetividade na formação dos educadores ambientais. In: SATO, Michèle; 



114 

 

 

 

CARVALHO, Isabel C. M. Educação Ambiental: Pesquisa e Desafios. 

Porto Alegre: Artmed, 2005. 

CARLOS, Ana Fani Alessandri. Da “Organização” à “Produção” Do Espaço No 

Movimento Do Pensamento Geográfico. In: CARLOS, Ana Fani Alessandri; SOUZA, 

Marcelo Lopes de; SPOSITO, Maria Encarnação Beltrão (org.). A Produção do 

Espaço Urbano: agentes e processos, escalas e desafios. São Paulo: Contexto, 2011. 

CASTRO, Luiz; CARREIRO, T. Lá Onde Moro. In: CARREIRO, Tião; PARDINHO. 

A Força do Perdão. São Paulo: Warner Music /Chantecler, 1970. LP. 

CATARINA, Vanderli. Meu Jardim. In: Vander Lee: naquele verbo agora. Indie 

Records, 2005. CD. 

CERTEAU, M.; GIARD, L.; MAYOL, P. A Invenção do Cotidiano. Petrópolis: 

Vozes, 1996. 

CHICO, Bhô; CARREIRO, Tião; CRAVINHO. Moradia. In: Daniel: Meu Reino 

Encantado II. Waner Music Brasil, 2003. CD 

COMPAGNON, Antoine. Literatura para Quê? Belo Horizonte: UFMG, 2009. 

COULANGES, Fustel. A Cidade Antiga. 2ª ed. São Paulo: Editora Revista dos 

Tribunais, 2011. 

COUTINHO, Evaldo. O Espaço da Arquitetura. 2ª ed. São Paulo: Perspectiva, 2010.  

CORRÊA, Roberto Lobato. Sobre Agentes Sociais, Escala e Produção do Espaço: um 

texto para discussão. In: CARLOS, Ana Fani Alessandri; SOUZA, Marcelo Lopes de; 

SPOSITO, Maria Encarnação Beltrão (org.). A Produção do Espaço Urbano: agentes 

e processos, escalas e desafios. São Paulo: Contexto, 2011. 

CULLEN, G. Paisagem Urbana. São Paulo: Martins Fontes, 1983. 

DAMATTA, Roberto. A Casa e a Rua. Rio de Janeiro: Guanabara, 1987. 

DIAS, Antônio Gonçalves. Gonçalves Dias: poesia e prosa completas. Rio de Janeiro: 

Editora Nova Aguilar, 1998. 

DUARTE, M. de A. A representação de “meninos de rua” por crianças e adolescentes 

de classe média. Dissertação apresentada à Faculdade de Educação da Universidade 

Federal do Rio de Janeiro como requisito parcial à obtenção do título de mestre. 

Dezembro, 1994. 

______. A Teoria das Representações Sociais: uma perspectiva para o ensino da música. 

In: Raízes e Rumos. Rio de Janeiro, Universidade do Rio de Janeiro, ano 4, no 8, p. 18-

21, 1997. 

______. Aplicação da Teoria das Representações Sociais da Música. In: Anais do XI 

Encontro Nacional da Anppom. Campinas, Instituto de Artes da Unicamp, pp. 210- 213, 

1998. 

______. Contribuições da Retórica para o estudo da representação de ‘música’ por 

alunos e professores de escolas de ensino fundamental. Comunicação no Colóquios do 



115 

 

 

 

Programa de Pós-Graduação em música da Universidade do Rio de Janeiro. Rio de 

Janeiro, 2000. Mimeo. 

DUARTE, M. de A. & ALVES-MAZZOTTI, A. J. A representação de “menino de rua” 

por crianças e adolescentes de classe média. In: MOREIRA, A. S. P. (org.). 

Representações sociais: teoria e prá- tica. João Pessoa: Editora Universitária, 2001, p. 

391-410. 

ELIADE, Mircea. Imagens e Símbolos: ensaio sobre o simbolismo mágico religioso. 

São Paulo: Martins Fontes, 1991. 

ELIOT, T. S. A Função Social da Poesia. In: ___. De Poesia e Poetas. São Paulo: 

Brasiliense, 1991. 

ESPANCA, Florbela. Charneca em Flor. Coimbra: Livraria Gonçalves, 1931. 

ESPANCA, Florbela. A Mensageira das Violetas: antologia. Seleção e edição: Sérgio 

Faraco. Porto Alegre: L&PM-Pocket, 1999. 

EWALD, Ariane Patrícia; GONÇALVES, Rafael Ramos; BRAVO, Camila Fernandes. 

O Espaço Enquanto Lugar da Subjetividade, In: Revista Mal-estar e Subjetividade. 

Fortaleza. Vol. VIII, nº 3. pp. 755 – 777, Set. 2008. 

FREUD, S. (1919) O Inquietante. In: Obras Completas, Volume XIV. São Paulo: 

Companhia das Letras,  

______. El Poeta y Los Sueños Diurnos In: Obras Completas, vol. II, Madrid: Ed. 

Biblioteca Nueva, 1973. 

FREIRE, V. L. B. Música e sociedade. Uma perspectiva histórica e uma reflexão 

aplicada ao ensino superior de música. Abem, Série Teses, n. 1, 1992. 

FREYRE, Gilberto. Casa-grande & Senzala. 51ª ed. São Paulo: 2006. 

______. Oh de Casa!. Recife: Artenova, 1979. 

GEERTZ, C. A Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: Ed. Guanabara Koogan, 

1989. 

GOMES, Henriette Ferreira. O Ambiente Informacional e Suas Tecnologias na 

Construção dos Sentidos e Significados. Ciência da Informação, V. 29, nº 1, p. 61 – 

70, jan-abr. 2000. 

GONÇALVES, Teresinha Maria. Cidade e Poética: um estudo de psicologia 

ambiental sobre o ambiente urbano. Ijuí: Unijuí. 2007. 

GONZAGA, Luiz; TEIXEIRA, Humberto. Estrada de Canindé. In: Assum Preto. Vitor, 

1950. 78 rpm. 

GONZAGA, Luiz; ROSSI, Mario. In: Luiz Gonzaga - Chamego das Cabrochas, Vitor, 

1946. 78 rpm. 

GRUBITS, Sonia. A Casa: cultura e sociedade na expressão do desenho infantil. In: 

Psicologia em Estudo, Maringá, v 8, num. esp., pp. 97 – 1-5, 2003. 



116 

 

 

 

GUIMARÃES, JUNIOR, Luiz. Visita a Casa Paterna. In: Sonetos e Rimas. Coleção 

Afrânio Peixoto. Rio de Janeiro: Academia Brasileira de Letras, 2010. 

GUIRNLAND, André Vieira. A função da história e da cultura na obra de C. G. Jung. 

In: Aletheia, nº23, p. 89 – 100, jan./ jun., 2006. 

HALL, Stuart. Quem precisa de identidade? In SILVA, Tomás Tadeu (org.) 

Identidade e Diferença. Rio de Janeiro: Vozes, 2000. 

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. 15ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2005. 

______. Construir, Habitar, Pensar. [conferência] Segunda Reunião de Darmastad. 

publicada em Vortäge und Aufsätze, G. Neske, Pfullingen, 1954. Disponível em: 

http://www.prourb.fau.ufrj.br/jkos/p2/heidegger_construir,%20habitar, 

%20pensar.pdf. Acessado em 02/06/2015. 

______. “Building, Dwelling, Thinking”. Poety, Language, Thought. Harper Colophon 

Books, New York, 1971, In: http//acnet.pratt.edu/~arch543p/readings/Heidegger.html. 

acessado em: 17/11/2014 

______. “Hebel – El Amigo de la Casa”. Revista Eco-Bogotá, Tomo XLI, nº 240, pp. 

225-240. Bogotá, jul. 1982, In: http://www.heideggeriana.com.ar/textos/hebel.html. 

Acessado em 17/11/2014. 

HOROCHOVSKI, Marisete Teresinha Hoffmann. Representações Sociais: 

Delineamentos de uma Categoria Analítica. In: Revista Eletrônica dos Pós-Graduandos 

em Sociologia Política da UFSCVol. 2 nº 1 (2), janeiro-junho/2004, p. 92-106. 

Disponível em <<https://periodicos.ufsc.br/index.php/emtese/article/viewFile/1362/124 

494>>, Acesso em 15/05/2015. 

HOLZER, Werther. Uma discussão fenomenológica sobre os conceitos de paisagem e 

lugar, território e meio ambiente. In: Território. Rio de Janeiro: Garamond – 

AGET/UFRJ, 1997, n. 03, p. 77-85. 

HUIDOBRO, V. Altazor e Outros Poemas. São Paulo: Art Editora, 1991. 

IBAÑEZ, T. Representaciones sociales: teoría y método. In: IBAÑEZ, T. (ed). 

Ideologias de la vida cotidiana. Barcelona: Sendai, 1988. 

JACOBS, Jane. Morte e Vida de Grande Cidades. 3ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 

2011. 

JAFFE, Noemi. Oração Pela Casa. Diposnível em: <<http://www.forademim.com.br/sit 

e/2012/05/oracao-para-a-casa-por-noemi-jaffe/>>, acessado em: 02/02/2015. 

JODELET, D. La representación social: Fenómenos, concepto y teoría. In: 

MOSCOVICI, S. (org.). Psicologia Social. Barcelona: Paído, 1985, pp. 469-494. 

______. La representacion social: fenomenos, concepto y teoria. In. MOSCOVICI, S. 

(Org.), Psicología social II. Barcelona: Ediciones Paidós, 1986. 

______. Représentations sociales: un domaine en expansion. In: JODELET, D. (org). 

Les représentations sociales. 2. ed. Paris: PUF, 1991. 



117 

 

 

 

______. Produits culturels musicaux et representations sociales. Em VII Conferencia 

internacional de representaciones sociales, Guadalajara. Anais, p.180-181. 2004. 

KRIPPENDORFF, K. Metodologia de análisis de contenido: teoria e 

práctica. Barcelona: Ediciones Paidós, 1990. 

LAING, R.D. A voz da experiência. Petrópolis: Vozes, 1988. 

LEÃO, Nara. Casinha Pequenina. In: Meu Primeiro Amor. São Paulo: Philips, 1975, 

LP. 

LEITÃO, Lúcia. Entra Na Tua Casa in: LEITÃO, Lúcia; AMORIM, Luiz (org.). A 

Casa Nossa de Casa Dia. Recife: Editora Universitária da UFPE, 2007. 

______. Quando o Ambiente é Hostil: uma leitura urbanística da violência à luz de 

Sobrados e Mocambos. Recife: Ed. Universitária UFPE, 2009 

______. Dora, Uma Arquitetura para Sonhar. In: Arq.Urb, [Revista Eletrônica]. nº8, 2º 

semestre 2012, pp. 8 – 14. 2012. 

______. Onde Coisas e Homens se Encontram: cidade, arquitetura e subjetividade. 

São Paulo: Annablume, 2014. 

LISPECTOR, Clarice. A Descoberta do Mundo. Rio de Janeiro: Rocco, 1999. 

MAGALHÃES, Leo. Minha Casa é a Minha Cara. In: A Culpa é Sua. Gravadora, 

INDEPENDENTE, 2010. CD. 

MAGRÃO, Sérgio; SÁ, Luiz Carlos. Caçador de Mim In: NASCIMENTO, Milton. 

Caçador de Mim. Philips, 1981. LP. 

MARTINS, Herivelto. Ave Maria no Morro. In: Trio de Ouro. São Paulo. Odeon, 2942. 

LP. 

MAZZAROPI, Amâncio. A Dor da Saudade. In: Os Grandes Sucessos de Mazzaropi. 

São Paulo: RCA Camden, 1968. LP. 

MELO NETO, João Cabral. Poesias Completas (1940-1965). 2ª ed. Rio de Janeiro: José 

Olympio, 1975. 

MEIRELES, Cecília. Obras em Prosa. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1998. 

MERLEAU-PONTY, M. Fenomenologia da Percepção. São Paulo: Martins Fontes, 

1994. 

MERQUIOR, José Guilherme. Verso universo em Drummond. Rio de 

Janeiro: J. Olympio, 1976. 

MERRIAM, A. O. The anthropology of music. Evanston: Northwestern University 

Press, 1964. 

MIRANDA, Roberta. Sua Majestade o Sabiá. In; RODRIGUES, Jair. Majestade o 

Sabiá. Universal Music. 1985. LP. 



118 

 

 

 

MORAIS, Vinícius de; A Casa. In: A Arca de Noé. Rio de Janeiro, 

Universal/polygram, 1980. LP. 

MOSCOVICI, S. A Representação Social da Psicanálise. Rio de Janeiro: Zahar, 1978. 

_______. Introduccion a el Campo de La Psicologia. In: MOSCOVICI, S. Psicologia 

Social: Influencia y Cambios de Actitudes, Individuos y Grupos. Barcelona: Paidós, 

1985. 

_______. Representações Sociais: investigações em psicologia social. Petrópolis, RJ: 

Vozes. 2003. 

NASCIMENTO, Milton; BRANT, Fernando. Encontros e Despedidas. In: Encontros e 

Despedidas, 1985, Barclay. LP. 

CAMARGO, Erica Negreiros de. Casa, Doce Lar: o habitar doméstico percebido e 

vivenciado. São Paulo: Annablume, 2010. 

NORBERG-SCHULZ, Christian. Genius Loci: towards a phenomenology of 

architecture. New York: Rizzoli, 1984. 

OCHS, Elinor; TAYLOR, Carolin. Family Narrative as a Political Activity. In: 

Discourse and Society 3, 1992, pp. 301-340. 

OLABUENAGA, J.I. R.; ISPIZUA, M.A. La Descodificacion de la Vida 

Cotidiana: metodos de investigacion cualitativa. Bilbao: Universidad de 

Deusto, 1989. 

OLIVEIRA, Maria Marly de. Como Fazer Pesquisa Qualitativa. Recife: Bagaço, 

2005. 

PASCAL, Blaise. Pensamentos. Coleção “Os Pensadores”. São Paulo: Nova Cultural, 

1988. 

QUIRINO, Jessiê. Bandeira Nordestina. Recife: Bagaço, 2006 

RAPOPORT, Amos. Vivienda y cultura. Barcelona: Gustavo Gilli, 1972. 

REIGOTA, Marcos; POSSAS, Raquel; RIBEIRO, Adalberto (orgs.). Trajetórias e 

Narrativas Através da Educação Ambiental. Rio de Janeiro: DP&A Editora, 2003. 

REIGOTA, Marcos; HELIODORA, Bárbara; PRADO, Soares do. Educação 

Ambiental: utopia e práxis. São Paulo: Cortez, 2008. 

RICOUER, Paul. Tempo e Narrativa (tomo III). São Paulo: Papirus, 1997. 

RODRIX, Zé. Casa no Campo. In: Elis. Phonogram, 1972. LP. 

ROSA, João Guimarães. Grande Sertão: veredas. São Paulo: Nova Fronteira, 2006. 

ROSA, Noel; PEPE, Kid. O Orvalho Vem Caindo. In: História da MPB, São Paulo: 

UNIVERSAL, 1982. LP. 



119 

 

 

 

ROYER, J. Le Dessin d’une Maison: image de l’adaptation sociale de l’enfant. 

Paris, França: EAP Editions, 1989. 

RUSSO, Renato. Meninos e Meninas. In: Legião Urbana, As Quatro Estações. EMI, 

1989, LP, CD, K7. 

_______. Pais e Filhos. In: Legião Urbana, As Quatro Estações. EMI, 1989, LP, CD, 

K7. 

_______. O Mundo Anda Tão Complicado. In: Legião Urbana, V. EMI. 1991. LP, CD, 

K7. 

RYKWERT, Joseph. A Sedução do Lugar: a história e o futuro das cidades, São 

Paulo: Martins Fontes, 2004. 

SANGALO, Ivete; FERNADES, Saulo. A Casa Amarela. In. A Casa Amarela. São 

Paulo: Universal Muisic. 2008. CD. 

SAINT-EXUPÉRY, Antoine. O Pequeno Príncipe. São Paulo: Agir, 2002. 

SAHLINS, M. Cultura e razão prática. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1979. 

SANTOS, Milton. Tendências da Urbanização Brasileira no Fim do Século XX In: 

Carlos, Ana Fanny (org.) - Os Caminhos da Reflexão Sobre Cidade Urbano. São 

Paulo: EDUSP; 1994. 

_______. A Natureza do Espaço. 4ª ed. São Paulo: Edusp, 2004. 

_______. Da Totalidade ao Lugar. São Paulo: Edusp, 2006. 

SARTRE, J. P. Esboço de Uma Teoria das Emoções. Rio de Janeiro: Zahar. 1965. 

SENE, Dayse. Construção. In: Website O Pensador. Disponível em: <<http://pensador.u 

ol.com.br/frase/MTIzMjc4OA/>>, acessado em: 22/04/2105. 

SILVA, D. C da. Uma Teoria do Poema. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1989 

SILVA, Paulo Neves da. Citações e Poemas de Florbela Espanca. São Paulo: Casa 

das Letras, 2011. 

SINHÔ. A Favela Vai Abaixo. In: ALVES, Francisco. Alivia Estes Olhos Vol. 2. São 

Paulo: Cedar- ADD, 1999.  

SOUZA, Jusamara. (Org.). Música, cotidiano e educação. Porto Alegre: PPG-

Música/UFRGS, 2000. 

TEIXEIRA, Elizabeth. As Três Metodologias: acadêmica, da ciência e da pesquisa. 

6ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2009. 

TODOROV, Tzvetan. A Literatura em Perigo. 4ª ed. Rio de Janeiro: DIFEL, 2012. 

TUAN, Yi-Fu. Topofilia: um estudo da percepção, atitudes e valores do meio 

ambiente. São Paulo: DIFEL, 1980. 

______. Espaço e Lugar: a perspectiva da experiência. São Paulo: DIFEL, 1983. 



120 

 

 

 

VALADARES, Licia. Favela. In: TOPALOV, Christian et al. L’aventure des mots de 

La ville. Paris: Robert Laffont, 2010. 

VALADARES, Jorge de Campos. Qualidade do espaço e da habitação humana. In. 

Ciência & Saúde Coletiva. Vol.5 nº 1. Rio de Janeiro, 2000. pp 83 - 98 

VALENTE, C.G. La Vivienda En El Mundo. Buenos Aires: Editorial Universitaria de 

Buenos Aires, 1972. 

VALLEJO, César. Obra Poética Completa. Havana, Cuba: Casa das Américas, 1975. 

VYGOTSKY, L. S. Psicologia da Arte. São Paulo: Martins Fontes. 1998. 

WAGNER, W.; DUVEEN, G.; FARR, R.; Jovchelovitch, S.; LORENZI-CIOLDI, F; 

MARKOVÁ, I.; ROSE, D. Theory and method of social representations. Asian 

journal of social psychology, 2, p.95- 125, 1999. 

WESTON, Richard. A Casa no Século XX. Lisboa: Blau, 2002. 

WINNICOTT, Donald Woods. A Família e o Desenvolvimento Individual. São Paulo: 

Martins Fontes, 1983. 

______. A Criança e Seu Mundo. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1985. 

______. Tudo Começa em Casa. São Paulo: Martins Fontes, 1989. 

TAMAS, Elza. Othonom. Disponível em: <<http://www.forademim.com.br/site/2012/0 

5/othonom-por-elza-tamas/>>, acessado em: 04/01/2015. 

TUAN, Yi-Fu. Espaço e Lugar – a Perspectiva da Experiência. São Paulo: Eduel, 

2013. 

ZEVI, Bruno. Saber Ver Arquitetura. 6ª ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2009. 


