
 

 

 

 

 

 

 

DAIANY FERREIRA DANTAS 

 

 

 

CORPOS VISÍVEIS:  

MATÉRIA E PERFORMANCE NO CINEMA DE MULHERES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife,  

2015 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

DAIANY FERREIRA DANTAS 

 

 

 

CORPOS VISÍVEIS:  

MATÉRIA E PERFORMANCE NO CINEMA DE MULHERES 

 

 

 

 

 

 

Tese apresentada como requisito final para a 

obtenção do título de doutora em Comunicação 

pela Universidade Federal de Pernambuco sob a 

orientação da professora doutora Ângela Freire 

Prysthon e a coorientação da professora doutora 

Maria do Carmo de Siqueira Nino. 

 

Linha de Pesquisa: Estética e Culturas da Imagem 

e do Som. 

 

 

 

Recife,  

2015 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

         
 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecário Jonas Lucas Vieira, CRB4-1204 

 

 

 

 

 

 

D192c Dantas, Daiany Ferreira  
Corpos visíveis: matéria e performance no cinema de mulheres / Daiany 

Ferreira Dantas. – 2015. 
  225 f.: il., fig.  

 
  Orientadora: Ângela Freire Prysthon. 
  Tese (Doutorado) – Universidade Federal de Pernambuco, Centro de 

Artes e Comunicação. Comunicação, 2016. 
                           

   Inclui referências.  
 
 
 

     1. Comunicação. 2. Cinema. 3. Mulheres. 4. Corpo humano – Aspectos 
simbólicos. 5. Estética. 6. Performance (Arte). I. Prysthon, Ângela Freire 
(Orientadora). II. Título. 

 
 

         302.23     CDD (22.ed.)    UFPE (CAC 2016-154) 
       



3 

 
 

 

DAIANY FERREIRA DANTAS 

 

TÍTULO DO TRABALHO: Corpos visíveis: Matéria e Performance no cinema de  

Mulheres 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Comunicação da 

Universidade Federal de Pernambuco, 

como requisito parcial para obtenção do 

título de Doutora em Comunicação. 

 

Aprovada em: 27/02/2015 

 
BANCA EXAMINADORA 

 
 
____________________________________ 

Profa. Dra. Ângela Freire Prysthon 
Universidade Federal de Pernambuco 

 
____________________________________ 

Profa. Dra. Nina Velasco e Cruz 
Universidade Federal de Pernambuco 

 
____________________________________ 

Profa. Dr. Thiago Soares 
         Universidade Federal de Pernambuco 
 
____________________________________ 

Prof. Dr. Renata Pimentel Teixeira 
         Universidade Federal Rural de Pernambuco 
 
____________________________________ 

Profa. Dra. Ramayana Lira de Souza 
         Universidade do Sul de Santa Catarina 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 À minha mãe, Amélia, e ao meu pai, Jandy. Por seu amor 

cicatrizante e desmedido, suas vozes de embalo e braços de 

atadura, que arrefecem meu coração de todos os medos e cortes 

nesta vida. 

 

 À minha avó, Luzia Dantas (in memorian), pelas histórias que me 

habitam e por ser a grande inspiração deste trabalho.  

  

 A todas as mulheres valentes do mundo, em especial do meu. As 

que partiram com o circo e as que ficaram com os ritos. 

Ensinaram-me a coragem de viver e amar, diante de quaisquer 

escolhas. 

 

 

 

 



5 

 
 

 

AGRADECIMENTOS 

 

A minha gratidão não cabe num vocábulo dicionarizado. Mas, na ausência de uma medida maior, conto 

com as palavras para traduzir a sua imensidão. Agradeço... 

Aos meus pais, Jandy e Amélia, meu barco, porto e âncora, por nunca terem podado minhas asas. 

Ao Programa de Pós-Graduação em Comunicação da UFPE, por viabilizar esta pesquisa. 

À minha orientadora, professora Ângela Freire Prysthon, pela generosidade em assumir a tutoria desse 

projeto já em sua fase conclusiva. Suas indicações bibliográficas, leitura atenta e disponibilidade ao 

longo deste último ano foram cruciais. Além disso, o apoio que sempre encontrei em nossa interlocução, 

e que despende a todos/as os/as seus/suas alunos/as, me moveram de forma inspiradora a chegar até 

aqui.  

À minha coorientadora, professora Maria do Carmo de Siqueira Nino, pela confiança que sempre 

demonstrou ter em meu trabalho, pelas inúmeras e diversas referências em História da Arte, pelo olhar 

sempre luminoso em nossos diálogos e pela nossa convivência respeitosa e serena ao longo do 

doutorado. 

À professora Nina Velasco e Cruz, pela leitura criteriosa que fez deste trabalho na banca de qualificação, 

ajudando-me particularmente a enxergar a possibilidade de organização do texto de forma mais 

estruturada.  

Ao professor Thiago Soares, pelas inúmeras contribuições quando da qualificação deste trabalho, 

descortinando metodologicamente o texto e me levando perceber algumas tensões que deveriam ser 

aprofundadas.  

Ao professor Eduardo Duarte, pelas aulas inspiradoras e provocativas, nas quais buscava extrair nossos 

Daemons no melhor estilo socrático. Muitos desses debates municiaram este texto.  

À professora Ramayana Lira pela generosa interlocução quando de minha participação no I Colóquio 

sobre Cinema de Autoria Feminina, partilhando insights que acenderam diversas luzes no caminho para 

a conclusão desta pesquisa.  

À professora Renata Pimentel que de forma pronta e entusiasmada se dispôs a participar da banca de 

defesa deste trabalho. 

Às participantes do I Colóquio sobre Cinema de Autoria Feminina. Agradeço a Karla Holanda pela 

oportunidade de partilhar de um espaço tão privilegiado, e também a Ana Veiga, Esther Hamburger, 

Mariana Tavares e Marina (Nina) Tedesco, para nomear os rostos mais constantes, pelas conversas 

instigantes. Trocas e aprendizados que tiveram reflexo importante na finalização deste texto. 

Muito obrigada aos orientandos de Ângela Prysthon que leram o meu trabalho como parte de um dos 

SPAs. Grata a todos, mas em especial pelo olhar minucioso de Fernando Fontanella, que desvelou os 

principais entraves daquele texto, além de me ajudar com o melhor dos conselhos: "Coragem!" e as 

marcações deixadas no arquivo que me enviou por email Chico Lacerda.  

 
 

 



6 

 
 

Um grande e volumoso obrigada a Claudia Badaró, José Carlos Gomes e Luci Diniz, pela gentileza e 

alegria com que levam seu trabalho, desburocratizando, ao menos, as relações humanas e sempre 

acolhendo a nós, pós-graduandos, com o melhor dos espíritos. 

Agradeço especialmente a Almir da Silva Castro, do Departamento de Capacitação da Pró-reitoria de 

Pós-graduação da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte, pelo rigor e integridade com os 

quais lida com nossos processos de capacitação, por quem sempre fui ouvida e recebida com generosa 

atenção. 

Agradeço aos colegas do Grupo de Pesquisa Comunicação e Sociedade da UERN, Karla Sousa, Jucieude 

Lucena, Márcia de Oliveira Pinto e Tobias Queiroz, pelo parecer favorável à minha capacitação, sem o 

qual a dedicação exclusiva, durante dez meses, à conclusão deste trabalho não teria sido possível. 

A Renata do Amaral que esteve comigo desde quando nós apenas sonhávamos com o doutorado. 

Largamos juntas, apertamos F5 juntas, caminhamos em torcida mútua e diária. E, enfim, chegamos! 

Muito obrigada por sua presença sempre solícita, doce e amiga. E ainda mais por cruzar a linha e torcer 

por mim do outro lado da corda! Não me permitindo acreditar que eu não chegaria.  

A Afra Valle, pela imensa delicadeza em me ajudar com a edição das imagens. Mas, muito mais por 

nossa amizade longa e sincera, que é feita de uma trama de confiança tecida todos os dias. Obrigada 

pelas longas conversas labirínticas e pelo incentivo e acolhida que sempre encontro em nosso diálogo. 

A Ricardo Silveira, amigo, parceiro de trabalho e de vida-afora. Pelos conselhos, apoio constante e pela 

integridade de nossa amizade, que é um dos grandes orgulhos que tenho na vida. Um obrigada especial 

pela criteriosa leitura que fez deste trabalho e pelos vários emails respondidos sempre com carinho e 

prontidão.  

Ao meu querido e constante amigo Vitor Ferreira, agradeço pela amizade de todos os dias e pela 

gentileza em revisar o meu Abstract. 

Um carinhoso obrigada aos demais olhares que tocaram este texto ao longo de suas muitas fases, dentre 

os quais, recordo especialmente os das minhas queridas Amanda Oliveira Frota e Naide Fernandes, que 

leram meu material de qualificação, e de Márcia Larangeira, com suas colocações vivazes em nossos 

debates sobre devires do corpo no feminismo contemporâneo; agradecimento extensivo ainda a Geórgia 

Cruz, pelas conversas luminosas sobre Varda. 

Obrigada aos rostos amigos que encontrei nas idas ao Recife: Raquel Holanda, pelas várias acolhidas, 

conversas, cinemas e perambulações pela cidade; Kywza Fidelis, obrigada por dividir angustias e 

tensões comigo, agradeço especialmente por seu humor tenaz e sua capacidade terna de torcer pelo 

outro; Fábio Ramalho, sempre atento e prestativo, agradeço pelas muitas leituras recomendadas; 

Eduardo Dias, como explicar? Empatia e ternura imediatas, que vêm da alma; Luciana Almeida, pelas 

conversas literárias e libertárias que nosso convívio proporcionou. 

Um obrigada a Elianne Abreu Diz, minha terna e zen amiga, pelos inúmeros áudios de meditação que 

fizeram considerável diferença e pela escuta sempre conselheira, aberta e pacificadora. 

As minhas eternas parceiras de Delicatessen, Camille Braz e Sara Graciano, pela energia maravilhosa 

que o nosso convívio proporciona e pelo lema "em caso de tristeza, vire a mesa e coma só a sobremesa", 

de Itamar Assunção para os nossos corações. 

 



7 

 
 

A Veruska Sayonara e Mara Jales, pelas conversas vespertinas, regadas a bolo e café, a presença terna 

de vocês foi um alento ao longo de todo esse processo. 

Um enorme obrigada aos/às colegas do Departamento de Comunicação da UERN que foram 

especialmente solícitos comigo ao longo deste percurso: Paula Zagui, Ana Lúcia Gomes, Edileusa 

Martins, Marco Escobar e Sabrina Bezerra. Não posso esquecer dos secretários Pedro Rebouças e 

Mozart Dantas, cuja dedicação beneficia diretamente todas as nossas ações dentro daquela universidade. 

Agradeço às pessoas que conheci em congressos e fóruns sobre cinema e/ou feminismo, que 

desprendidamente fizeram contribuições a este trabalho, pelo puro prazer de partilhar. Destes, destaco 

Pedro Caetano Eboli, que compartilhou comigo todos os documentários de Naomi Kawase, Léa Tosold, 

que insistiu comigo a respeito do feminismo material, Queza Soares e, por latitude, Marcelo Spitzner, 

pelas conversas sempre instigantes. 

Aos meus irmãos, Dayan e Dyjan, e minhas cunhadas, Tatiana e Lourdes, pela alegria dos almoços de 

domingo, pela torcida e palavras carinhosas. 

Ao meu sobrinho, Dayan Júnior e meu afilhado Sandro Douglas, por tornarem a vida mais doce e serem 

o meu álibi para todas as brincadeiras e danações que os empedernidos acham que não se destinam à 

minha faixa etária.  

Às minhas lindas-loucas-divas feministas: Analba Brazão Teixeira, Claudia Gazola, Joluzia Batista, Ana 

Claudia Mendes, Civone Medeiros, inspiração imensa destas páginas, Fabiana Galvão, Juliane Ataíde, 

Jane Eyre e às mulheres do Coletivo Autônomo, dentre as quais eu destaco o nome querido de Gabriela 

Fidelis. Este trabalho também é "por mim, por nós, pelas outras!"e certamente pelas "trans, as gay, as 

racha e as sapatão!". 

A minha família extensa. Tomando a liberdade de citar os nomes da minha tia e segunda mãe Joana 

D´arc Ferreira, uma voz amiga e um colo sempre alentador. E minha prima/irmã Ilane Cavalcante, 

sempre tão presente e inspiradora dos meus passos no mundo do conhecimento.  

Agradeço ainda a Rogério Matsura, pelo apoio em estágios importantes deste processo, sobretudo 

auxiliando em minhas várias viagens, quando precisei me dividir entre duas cidades. 

Ainda preciso agradecer aos/às alunos/as, cujo convívio me desperta e me faz rever tantas questões sobre 

o conhecimento e sobre a vida. Na impossibilidade de destacar tantas pessoas queridas, tomo os nomes 

dos orientandos de PIBIC e trabalho de conclusão de curso com quem tive trocas que diziam respeito a 

questões tangenciadas neste texto: Adriana Nogueira, Geílson Fernandes, Pâmella Rochelle, Romine 

Marielle, Marília França, Ramon Vitor, André Luís, Sônia Martins, Tamara Sena, Edja Lemos, Keydson 

Renato e João Carlos Magagnin. 

Por fim, agradeço aos meus felinos: Pingo, Kiki, Hoshi, Tapioca e Frida (in memorian). Pela blandície 

de suas companhias amorosas e transcendentes. E a minha serelepe cadela Amora, pela energia que me 

instiga a ter em nossas caminhadas diárias. 

  

 

 

 

 

 



8 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Como me sinto? Como se colocassem dois olhos sobre uma mesa e dissessem a mim, a 

mim que sou cego: isso é aquilo que vê, essa é a matéria que vê. Toco os dois olhos sobre a 

mesa, lisos, tépidos ainda, arrancaram há pouco, gelatinosos, mas não vejo o ver. É assim o 

que sinto tentando materializar na narrativa a convulsão do meu espírito, e desbocado e 

cruel, manchado de tintas, essas pardas escuras do não saber dizer, tento amputado conhecer 

o passo, cego conhecer a luz, ausente de braços tento te abraçar. 

 Hilda Hilst, Com os meus olhos de cão  

 

 

 

As a female in our culture and often brought up short by the inconsistent and often 

contradictory ways in which my material being was regarded and valued (or not), I have 

always found “being a body” not only strange but also relative. 

 Vivian Sobchack, Carnal Thoughts 

 



9 

 
 

RESUMO 

O cinema de mulheres, mobilizado pelos estudos feministas como campo de agenciamento da 

visibilidade, desafia a investigação contemporânea. Esta, busca situá-lo em função dos recentes 

paradigmas de gênero de ruptura com os binarismos e ênfase na dimensão política da 

corporeidade, e das atuais perspectivas de espectatorialidade e política da arte do campo 

cinematográfico. Neste trabalho, buscamos rever a perspectiva de autoria feminina como um 

processo de subjetivação política do corpo na obra de realizadoras que utilizam os próprios 

corpos como matéria fílmica. Consideramos o viés ontológico do corpo vivido, presente na obra 

de Beauvoir (1967) e revisitado pela abordagem recente do feminismo material, vinculado ao 

pensamento de Braidotti (2005) e as perspectivas de análise fílmica de Sobchack (1991, 2004), 

Del Rio (2008) e Marks (2000, 2002). Para tanto, empreendemos uma epistemologia estético-

política do corpo, mensurando a relação entre mente e corpo como central para a compreensão 

do lugar da mulher na arte. Posteriormente, observamos as perspectivas de autoria feminina no 

cinema, situando-as em relação ao status que os corpos em movimento adquirem no regime 

estético da arte (RANCIÈRE, 2005a, 2013), no qual o cinema desponta como locus privilegiado 

na articulação das distâncias entre arte e cotidiano.  Por fim, analisamos filmes que trazem a 

presença fílmica, a performance cinematográfica e a dimensão háptica dos corpos das 

realizadoras, transitando entre obras de caráter deliberadamente encenado e de viés 

autobiográfico. Observamos que o corpo vivido emerge tanto como elemento de atração e 

engendramento de aspectos fílmicos, como o plano e a mise en scène, quanto como evidência 

política dos processos vitais destas mulheres. 

Palavras-chaves: Corpo e Gênero. Estética da Carne. Cinema de Mulheres.  

 



10 

 
 

ABSTRACT 

Women's cinema, mobilized by feminists studies as a field of visibility and agency, defies the 

contemporary investigation. The feminist critique tries to place it according to  recent binary 

gender rupture paradigms and emphasis in the political dimension of embodiment, and the 

current perspectives of spectatorship and  art politics in the cinema field. In this thesis, we 

consider the perspective of female authorship as a process of body politics subjectivity in the 

work of filmmakers who use their own bodies as film material. We reflect on the ontological 

bias of the lived body, present at the work of Beauvoir (1967) and revisited by  the approach of 

the recent material feminism, linked to the ideas of Braidotti (2005) and the perspectives of film 

analysis by Sobchack (1991, 2004), Del Rio (2008) and Marks (2000, 2002). Therefore, we 

promote an aesthetical and political epistemology of the body, measuring the confrontation 

between body and mind as central to the understanding of the place of women in art. Later, we 

observe the female authorship perspectives in cinema, placing them in relation to the status that 

the bodies in movement acquire in art aesthetic regimen (RANCIÈRE, 2005a, 2013), in which 

cinema emerges as privileged locus in the articulation of distances between art and everyday 

life. Finally, we analyze films that show the filmic presence, the film performance and the 

haptic dimension of the female filmmakers bodies, moving between works of deliberate  staged 

character and autobiographical bias. We observe that the lived body emerges as much as 

element of attraction and engendering filmic aspects such as the plan and the mise-en-scène, 

and as political evidence of the vital processes of these women. 

Keywords: Body and Gender. Carnal Aesthetics. Women's Cinema.  

 



11 

 
 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 
Figura 1 − Três corpos em repouso ........................................................................................................ 24 

Figura 2 − Vênus de Willendorf ............................................................................................................. 31 

Figura 3 − Guerrilla Girls ....................................................................................................................... 72 

Figura 4 − Orlan ..................................................................................................................................... 73 

Figura 5 − Ono, Cut Piece e Abramovic, Rythm-0 ................................................................................ 73 

Figura 6 − Closed Contact ...................................................................................................................... 73 

Figura 7 − Dinner Party .......................................................................................................................... 74 

Figura 8 − lugares de Woolf e O'keefe e prato de Emilly Dickinson ..................................................... 75 

Figura 9 − Cindy Sherman, City Girl ..................................................................................................... 77 

Figura 10 − Goldin e o espelho .............................................................................................................. 82 

Figura 11 − Loie Fuller ........................................................................................................................ 103 

Figura 12 − Duas Harriets .................................................................................................................... 109 

Figura 13 − Renée Maria Falconetti e Ana Karina .............................................................................. 111 

Figura 14 − Quarto de Cléo .................................................................................................................. 112 

Figura 14 − sombras de Deren ............................................................................................................. 128 

Figura 15   dança dos objetos ............................................................................................................... 129 

Figura 16 − outra Maya ........................................................................................................................ 130 

Figura17 − vertigens na escada ............................................................................................................ 133 

Figura18 − rosto-espelho-tela-mar ....................................................................................................... 134 

Figura 19 − esculpindo o espaço .......................................................................................................... 138 

Figura 20 − despindo-se/açúcar............................................................................................................ 139 

Figura 21 − Ele ..................................................................................................................................... 142 

Figura 22 − Elas ................................................................................................................................... 144 

Figura 23 − Duras e Depardieu  ........................................................................................................... 147 

Figura 24 − o caminhão, a cabine e a "tela" ......................................................................................... 150 

Figura 25 −  Planos iniciais  ................................................................................................................. 170 

Figura 26 − jardins de Uno ................................................................................................................... 171 

Figura 27 − Uno filma Kawase ............................................................................................................ 173 

Figura 28 − Placenta de Kawase .......................................................................................................... 175 

Figura 29 − Banho ................................................................................................................................ 177 

Figura 30 − Dentro do corpo ................................................................................................................ 179 

Figura 31 −  A perspectiva do parto ..................................................................................................... 181 

Figura 32 − Sentir o vivido .................................................................................................................. 182 

Figura 33 −  Duas Nova Iorques .......................................................................................................... 184 

Figura 34 −  Elena e Li An, atrizes ...................................................................................................... 186 

Figura 35 −  arquivos de Elena............................................................................................................. 188 

Figura 36 −  O coração de Elena .......................................................................................................... 192 

Figura 37 − Dançando com a lua ......................................................................................................... 193 

Figura 38 −  Balé de Ofélias  ............................................................................................................... 195 

Figura 39 −  Praia de Espelhos ............................................................................................................. 197 

Figura 40 −  Quadros. ........................................................................................................................... 199 

Figura 41 −  Varda, as trapezistas e o vestido. ..................................................................................... 200 

Figura 42 − Mamou/Varda. Fonte: Captura e manipulação. ................................................................ 203 

Figura 43 −  Guardar Demy ................................................................................................................. 205 

Figura 44 −  Varda háptica. .................................................................................................................. 206 

Figura 45 −  "La Varda" ....................................................................................................................... 208 

 

 

 



12 

 
 

SUMÁRIO 

1. INTRODUÇÃO .................................................................................................................. 13 

2. O CORPO ESTÉTICO-POLÍTICO ................................................................................. 24 

2.1. O corpo gendrado e a gênese estética............................................................................. 24 

2.1.1. Dualidade corpo e mente ................................................................................................ 28 

2.1.2. Gênio artístico: Hierarquias do corpo gendrado ............................................................. 34 

2.2. O tropo do corpo .............................................................................................................. 40 

2.2.1. A materialidade teórico-política ..................................................................................... 40 

2.2.2. O corpo gendrado e a antifilosofia ................................................................................. 50 

2.2.3. Corpo vivido, corpo sensível .......................................................................................... 58 

2.3. O corpo estético político .................................................................................................. 63 

2.3.1. Política da arte ................................................................................................................ 67 

2.3.2. O corpo estético e o corpo gendrado .............................................................................. 74 

3. O CORPO CINEMÁTICO ................................................................................................ 84 

3.1. As mulheres, o cinema e o cinema de mulheres ............................................................ 84 

3.1.1. Re-visitar a autoria.......................................................................................................... 91 

3.2. A presença do corpo fílmico e a constituição da mise en scène .................................. 101 

3.2.1. O corpo e a cena fílmica ............................................................................................... 109 

3.3. Presença e Performance ................................................................................................. 115 

3.4. Corpos visíveis e presenças afetivo-performativas ..................................................... 123 

3.4.1. Tramas do entardecer: uma coreografia de sucessões (in)comuns .............................. 126 

3.4.2. Je, tu, il, elle, o gesto errante e a performance bélica .................................................. 135 

3.4.3. Le camion: a corporificação do invisível e a voz performativa ................................... 144 

4. O CORPO VIVIDO .......................................................................................................... 153 

4.1. A matéria e o real........................................................................................................... 153 

4.2. O corpo vivido como memória fílmica ......................................................................... 157 

4.3. Performances do corpo vivido ........................................................................................ 168 

4.3.1.A câmera-vida e o corpo em processo de Naomi Kawase ............................................ 168 

4.3.2.Elena, a corporificação de uma elegia ........................................................................... 183 

4.3.3. A pele fílmica de Varda ................................................................................................ 196 

5. CONCLUSÕES ................................................................................................................. 209 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 220 

 

 



13 

 
 

1. INTRODUÇÃO 

 

 Dizem os manuais de pesquisa que uma boa introdução deve descrever e mensurar de 

forma precisa o objeto, indicando o caminho que percorremos até ele e esmiuçando seu estado 

das artes de modo a destacar as tensões e extensões que resultam de sua investigação. Eu me 

debruço sobre esta obrigação tal qual criança na primeira visita ao parque de diversões: com os 

olhos perdidos na vertigem das luzes e cores que borbulham, embaraçando a minha percepção. 

O objeto é constituído por um nome composto: o cinema de mulheres. E, nesse caso, não houve 

um caminho único, linear e auspicioso para que eu o encontrasse. As escolhas e adequações 

foram trilhadas em função de múltiplos fatores, alguns destes, inclusive, estrangeiros à 

pesquisa. Não percorri a estrada curta dos predestinados, mas, nos desvios e percalços, o 

encontrei, luminoso e áspero como o dia. Ele nasce, para mim, híbrido, fruto do encontro de 

minhas grandes paixões: o cinema e o feminismo. E admitir isto é já o segundo pecado de minha 

introdução, na qual devo manter-me alheia e distante daquilo que investigo. Para entender os 

meus encontros com o objeto − no plural, pois foram idas e vindas consecutivas −, preciso 

distinguir os dois eixos que determinaram essa aproximação. 

 O feminismo é possivelmente o crivo que mobiliza esse estudo. E, dentre todos os 

universos por onde orbito − a pesquisa, a docência e a comunicação social − é aquele ao qual a 

minha pertença se mostrou mais duradoura. É também o espaço onde me permito ser mais 

crítica, tendo atravessado inúmeras crises quanto ao meu pertencimento, rasgando e revalidando 

a minha "carteirinha" algumas vezes. Talvez, por isso, tenha encontrado alguma solidez em 

meu ativismo, pois, a práxis feminista é também uma experiência ontológica de autocrítica. 

Que irá implicar tanto em aproximações inusitadas quanto em afastamentos eventuais. Não se 

trata de uma profissão de fé, mas de uma prática política, com suas contradições próprias, 

avanços e recuos. Manter-me em estado de respeitosa dúvida e em constante processo de escuta 

é o que me alinha ao feminismo com o qual busco estabelecer diálogo. 

 Meu primeiro contato com o feminismo político foi durante o início da graduação em 

Comunicação Social na Universidade Federal do Rio Grande do Norte. Em 1997, já no segundo 

semestre do curso, após uma exaustiva pesquisa para um trabalho na disciplina Prática de 

Leitura e Produção de Textos II, ministrada pela professora Sylvia Abbott Galvão, apresentei 

um seminário que reunia argumentos favoráveis à legalização do aborto no Brasil. Para a minha 

surpresa, fui ferozmente repreendida por alguns de meus colegas, que dificultaram a minha 

explanação com protestos.  



14 

 
 

 Na ocasião, uma colega, Maria Aparecida Ramos da Silva, com quem havia interagido 

muito pouco até então, me entregou um cartão-postal com dizeres favoráveis à legalização do 

aborto e convidou-me a participar das reuniões do coletivo feminista do qual fazia parte. A 

partir deste primeiro contato, fui, aos poucos, me aproximando de espaços feministas. 

Trabalhei, de 2002 a 2008, em três organizações feministas, Centro Feminista 8 de Março, em 

Mossoró, Agende, em  Brasília e Coletivo Leila Diniz, em Natal e hoje sou colaboradora da 

organização da Marcha das Vadias de Natal e do Coletivo Autônomo Feminista Leila Diniz, 

com este grupo mantenho ativo o meu diálogo sobre as questões que me conectam ao feminismo 

político, renovando o aprendizado naquilo que chamamos de "artivismo". 

 A época em que eu ingressei no movimento, no final anos 1990, é hoje reconhecida 

como um período do recrudescimento de uma visão do feminismo como anacrônico, obsoleto. 

Susan Faludi (2001) descreve em seu livro Backlash uma série de estratégias de deturpações 

agendadas pela mídia norte-americana nos anos 1980, inferindo que problemas sérios do país 

ocorriam em função das principais conquistas dos movimentos de mulheres na década anterior. 

Escutei, com muito mais frequência do que hoje em dia, que o feminismo era um movimento 

superado e vitimista. Não haviam os blogs e as comunidades nas redes sociais que proliferam 

atualmente. Felizmente isso mudou. Já que continua difícil para uma mulher falar publicamente 

sobre temas como a legalização do aborto. Se, antes, fui repreendida pelos meus colegas, hoje 

sou pelos/as meus alunos/as, por exemplo. O caminho ainda é longo. 

 Com o trabalho numa organização feminista, veio o acesso a uma biblioteca com 

inúmeros títulos da área, dentre os quais, recordo os clássicos O Segundo Sexo, de Simone de 

Beauvoir e A Mística Feminina, de Betty Friedan, este último, numa fotocópia com 

encadernação em espiral de uma edição raríssima, quando ainda não havia se popularizado a 

circulação de arquivos digitais com cópias de impressos raros. Foi quando comecei a rascunhar 

um projeto para tentar a seleção de mestrado.  

Naquele período, ainda reverberavam as leituras feitas na faculdade de Comunicação 

Social e o interesse pelos objetos da então chamada Cultura de Massas, termo bastante 

problematizado atualmente. Ingressei no Mestrado em Comunicação do Programa de Pós-

graduação da UFPE, em 2004, com um projeto que tinha como objetivo central investigar as 

representações das mulheres nas Histórias em Quadrinhos, inicialmente motivada pela 

personagem Rê Bordosa, do cartunista Arnaldo Angeli. Com as leituras sobre o paradigma 

teórico dos Estudos Culturais, nos textos de Gayatri Spivak, Linda Nicholson e Nelly Richard, 

meus olhos se voltaram para uma possibilidade mais desafiadora, do ponto de vista da crítica: 



15 

 
 

investigar a produção das mulheres cartunistas. Esses textos, orientavam-se em torno do debate 

da subjetividade feminina, buscando evidenciar na produção cultural a integridade das mulheres 

como sujeitos “com biografia corpo e história”1 (RICHARD, 2000, p.48), que dialogam com o 

entorno onde atuam. 

  O fato de que as cartunistas aparentemente não existissem, sendo excluídas do plano do 

visível já era, em si, uma justificativa para a readequação do objeto. Na época, chamou a minha 

atenção a comovente carta de uma chargista e artista plástica brasileira radicada nos EUA, 

Marguerita Fahrer, ao Observatório da Imprensa, reivindicando o reconhecimento de sua 

existência ao denunciar o desaparecimento de seu nome das antologias, mostras panorâmicas e 

salões de humor sobre o cartunismo brasileiro nos anos 1970. Fahrer era uma artista premiada 

e uma pioneira em sua área, sendo segundo ela, a primeira pessoa a produzir cartuns para a 

abertura de uma telenovela no Brasil. 

 No doutorado, no qual ingressei em 2010, busquei, inicialmente, dar continuidade a esse 

projeto, investigando o trabalho autobiográfico de mulheres cartunistas. Por diversas razões, 

que me pareceram cruciais no período dessa decisão, arquivei a pesquisa com enfoque nos 

quadrinhos, sobre a qual publiquei alguns artigos de 2010 a 2012, e passei a trabalhar com a 

problemática das mulheres que faziam cinema, a partir de 2012. Persuadida por minha cinefilia, 

que forjava uma intimidade com o cinema maior do que eu possuía de fato, do ponto de vista 

da pesquisa ao menos, e ministrando, no mesmo período, algumas disciplinas de graduação 

cujo enfoque era o cinematográfico, diferente do que eu imaginei num primeiro momento, 

mergulhei num objeto completamente novo. 

  As implicações tecnológicas e materiais do cinema o situam de forma muito singular 

no campo da arte. Seu protagonismo como agente do grande espetáculo contemporâneo também 

o destacam entre as mídias. Por fim, o cinema é diverso, múltiplo, mutável, um território que 

engendra uma política própria de visibilidade, na qual se sobrepõem, além dos aspectos 

estéticos, também questões técnicas e econômicas, tais como o acesso a equipamentos, 

concorrência por fomento e a incidência (ou não) das indústrias de entretenimento. O desafio 

estava posto, mas este só aguçou a motivação para a pesquisa.  

 Para chegar ao cinema de mulheres, eu compreendia, entretanto, que precisava revisitar 

a experiência acumulada ao longo de anos de dedicação, leitura e reflexão sobre as teorias 

feministas, ativadas pelo meu ativismo. Ao contrário do que pressupõe a visão de alguns leigos 

ou indicam certos manuais de pesquisa, as janelas da práxis não condicionam a crítica. O campo 

                                                           
1 No original: “biografia, cuerpo y historia”. 



16 

 
 

do ativismo é vivo e a todo o momento redireciona nosso pensar com novas questões, 

aprofundando nossa problemática. Também não é, de modo algum, um espaço de concordância 

uniforme e talvez exerça a dúvida de forma mais constante que o próprio espaço científico. 

Além disso, a relação entre ativismo e crítica acadêmica é responsável por grande parte dos 

paradigmas das ciências humanas e sociais vigentes desde a segunda metade do século XX. 

 Por isso, permiti que a minha problemática de pesquisa se constituísse na conexão entre 

esses dois âmbitos. Nesses trânsitos, constatei que havia um elo entre as teorias fílmicas de viés 

feminista, a teoria do cinema contemporâneo, que busca endereçar questões que situem o lugar 

do corpo no campo do espetáculo, e a questão mobilizadora dos mais intensos debates no 

feminismo atual: a materialidade do corpo. 

 No mestrado, as teorias de Judith Butler (1990) sobre o sujeito performativo e paródico 

na desconstrução do gênero tiveram forte impacto sobre o meu trabalho. A ideia de que os 

corpos carregam discursos (BUTLER, 2002), e que estes se tornam visíveis na medida em que 

evidenciam o gênero como uma ficção do corpo me parecia atender a diversas questões que se 

apresentavam para o feminismo. Era a época em que as mulheres trans começavam a reivindicar 

espaço no movimento feminista, ocasionando uma série de tensões nos espaços coletivos de 

debate. Foi quando, também, passei a me aproximar da ideia de feminismo interseccional e suas 

nuances de inclusão, permitindo que as diferenças entre as mulheres fossem compreendidas 

como parte de uma opressão maior de gênero. 

 Em dado momento, entretanto, dei-me conta de que estava participando muito mais 

ativamente dos debates sobre transfeminismo, os quais eu apoio, mas esta mobilização crítica, 

importante a seu tempo, não responde a todas as questões que envolvem a grande tensão entre 

a "mulher", signo de um feminino imutável e as "mulheres" e suas diversidades cíclicas e 

dispersas (LAURETIS, 1994). Em nossos debates constantes para "dar conta" desse problema, 

lembro de ter colocado algumas vezes, junto a outras mulheres identificadas como cisgêneras2, 

que a estranheza é condição que está desde sempre associada ao corpo das mulheres, 

parafraseando Mary Russo (2000), alguns corpos femininos, em certos contextos públicos, são 

invariavelmente vistos como perigosos ou em perigo. E também associados à abjeção, ao 

grotesco e ao estranho.  

 Há inúmeras questões em torno de nossa materialidade sitiada que demandam um 

enfrentamento e uma discussão, sem que isto possa incorrer na suspeita de que nos afirmamos 

                                                           
2 Termo que desponta do ativismo e diz respeito a indivíduos cuja identidade de gênero coincide com o sexo 

biológico. 



17 

 
 

como mulheres em função de nossa condição biológica. Entretanto, buscamos ser mulheres 

apesar de nossa condição biológica nos remeter constantemente a um feminino no qual nos 

vemos desadaptadas. Talvez por isso, hoje, quando me questionam a respeito de "qual é o meu 

feminismo?", eu me limite a reproduzir a frase de minha amiga e companheira de luta Claudia 

Gazola: é aquele que é "hobbit-ciborgue-e-zumbi". É um feminismo corporal, fincado em 

estranhezas e que à medida em que envelheço, adoeço e vivo, me dou conta de quão materiais 

ainda são nossas demandas. 

 Em sua estranheza irremediável, os corpos das mulheres existem à sombra do que se 

exige que sejam. E torná-los visíveis demanda um ônus. Esta pesquisa busca investigar esse 

agenciamento do visível. Um agenciamento tecnológico, visual e sonoro, na obra de mulheres 

que produzem imagens sobre si mesmas, oferecendo a oportunidade crítica de pensar como a 

construção fílmica opera sentidos a partir do instrumento vital da pele. 

 E isto me levou a buscar uma análise do cinema de mulheres em sua fronteira mais 

visceral com a matéria: os filmes nos quais a presença fílmica das realizadoras desponta como 

um agenciamento do visível. O corpo, nestas obras, surge como uma performance do vivido e 

também impregna a experiência fílmica da dimensão ontológica do olhar da realizadora. Que 

ao mesmo tempo em que busca ver-se no ver, também trata de significar o visível, lapidando a 

imagem com sua própria matéria.  

 O escrever sobre si, o ver-se, filmar-se, fotografar-se, espelhando-se de algum modo, é 

algo recorrente na produção intelectual das mulheres, e objeto de diversas pesquisas que buscam 

elucidar as tensões existentes nessa autoidentificação e a problemática daquilo que as move: o 

desejo de borrar fronteiras entre objeto e sujeito, de inscrever-se numa política do visível a 

partir de parâmetros negociados pela própria matéria. 

 Não se trata de enveredar em torno de uma especificidade feminina, como irei destacar 

e esmiuçar em diversos momentos do texto, mas reconhecer um cinema que produz um 

conteúdo que significa as mulheres a partir de seus olhares. E essa ruptura se materializa numa 

abordagem do corpo. O próprio corpo, o corpo do outro, dimensionado pela distância e 

evidência da visão das realizadoras.  

 Na construção da estrutura da tese, deparei-me com a necessidade de realizar uma 

necessária epistemologia do corpo gendrado, articulando as questões comuns, no que diz 

respeito a perspectiva da materialidade, entre teorias do corpo que perpassam os aspectos da 

estética, da percepção e do gênero, na tentativa de estabelecer convergências que 

possibilitassem a análise dos filmes a partir de uma perspectiva que admitisse o gênero como 



18 

 
 

uma possível evidência na matéria fílmica. Utilizar o termo gênero não implica uma adesão 

incondicional a todos os debates que neste campo se estabelecem, mas também não admite 

abandoná-lo como um parâmetro social, com todas as suas contradições e derivações, que 

permitem o enfrentamento de uma epistemologia do corpo gendrado e da experiência das 

mulheres. 

 Compreendo que promover tal interlocução evidencia que o gênero não está apartado 

epistemologicamente dos grandes debates acerca do sujeito e da arte contemporânea. 

Enaltecendo, assim, a dimensão estético-política da arte (RANCIÈRE, 2005a).   

 Papenburg e Zarzycka (2013) reconhecem que o debate de gênero está vivo e latente no 

interior da estética, entremeado com o pensamento contemporâneo da filosofia, que revê o 

alcance conceitual das propostas tradicionais de investigação da arte e descortina a 

possibilidade de abordagem que considera o fazer artístico, a percepção e o entrelaçamento 

entre ambos. 

 Entendo ainda que a teoria feminista é algo relativamente recente, que surge a partir de 

análises contestatórias da planificação conceitual das ciências humanas em torno do sujeito 

iluminista, e com o propósito de promover o desmonte da fixidez de categorias. E também que 

na estética ela incide sobre a dicotomia corpo e mente e desordena a afirmação do racionalismo 

como pretexto da verdade. 

 Portanto, promover essas aproximações epistemológicas, mesmo considerando matrizes 

teóricas alheias ao debate em torno do gênero, permite-nos endereçar questões tais como: qual 

o lugar dos sujeitos que produzem arte? Quais as estratégias para articulação de visibilidade 

daquelas cujo pertencimento ao universo da arte é percebido em sua exterioridade?  

  Podemos partilhar de questões que já possuem um certo tempo de aproveitamento e 

elaboração dentro destas disciplinas. Nochlin (2003), historiadora da arte, nos provocava já nos 

anos 1970 a pensar o porquê de nunca haver existido grandes artistas mulheres, 

problematizando o método de investigação da crítica de arte, focado nos resultados e não nos 

processos artísticos. Pollock (2003) propõe, rejeitando a suposta neutralidade do gênero, uma 

revisão da História da Arte. Ela entende que a investigação acerca da participação das mulheres 

na arte – seja como artistas ou na retratação do corpo feminino – deve partir de duas tendências: 

investigação das omissões do cânone, catalisador de hierarquias na produção cultural, trazendo 

à tona biografias obscurecidas das mulheres artistas, e identificação de um tema comum a estas 

imagens.  



19 

 
 

 Norteando essa investigação interdisciplinar, consideramos os termos com os quais 

Jones (2003) trata a Cultura Visual: 

 A Cultura Visual é uma rubrica e um modelo de pensamento crítico acerca do 

saturado mundo das imagens contemporâneas. A Cultura Visual foi 

inicialmente pensada por estudiosos frustrados com as limitações da análise 

da história da arte (que insistia na separação entre "alta" e "baixa" cultura) e 

dos modelos da análise visual estruturados numa lógica disciplinar (por 

exemplo, numa teoria do cinema e ou em estudos da televisão). Desde o início, 

a vocação da cultura visual foi quebrar limitações disciplinares que definem o 

quê e como a imagética visual deve ser analisada dentro de uma praxis do 

visual. Ambos os modos de pensar - o feminismo e a  Cultura Visual - são, 

desta forma, impulsionados pela política principalmente no foco nas formas 

culturais como moldadoras da experiência (JONES, 2003, p.1)3 

 

 Portanto, não se trata de estabelecer concessões para endereçar questões políticas a um 

campo estético, mas situar o lugar das mulheres na arte, não omitindo que este é movido por 

uma política que deve ser considerada em análises humanísticas e sociais. E destacando a 

função articuladora que também o cinema promove neste território por desempenhar uma 

função social na qual subjaz o entretenimento, o que em si já origina uma série de ressalvas e 

ponderações. 

 Analisando os diversos textos e teorias que lançam questões capazes de mensurar este 

lugar, de entrever suas condições de diferença e as assimetrias que tratam de fixá-lo em certas 

constelações que admitem seu caráter orbital e hierarquicamente em desvantagem, compreendo 

que o tropo do corpo consegue articular as múltiplas nuances que intercalam o problema de 

gênero ao problema da arte, em sua compleição estético-política. 

 Aqui nos propomos a perseguir esta questão, por intermédio dos corpos 

cinematograficamente visíveis, que depõem sobre si mesmos, em filmes que tangenciam o 

autobiográfico e o metaficcional, ora vistos como performances da presença fílmica, ora como 

ficções da memória, mas sempre ressaltando seus recursos de visibilidade por intermédio do 

olhar e do corpo das realizadoras, numa perspectiva da arte que considere o viés político próprio 

dos corpos gendrados. 

 Movida pela minha busca da crítica da materialidade, busquei revisitar Beauvoir (1967), 

em sua perspectiva de corpo vivido que endereça questões cruciais para o debate acerca da 

                                                           
3 Tradução livre de: "Visual culture was initially developed by scholars frustrated by the limitations of art historical 

analysis (which insists upon the separation of "high" from "low" cultural forms) and the separation of models of 

visual analysis according to disciplines (for example film theory and television studies). Visual culture, from the 

beginning, has been aimed at breaking down disciplinary limitations defining what and how visual imagery is to 

be analyzed within a critical visual practice. Both modes of thinking — feminism and visual culture — are, in this 

way, driven by political concerns and focus primarily on cultural forms as informing subjective experience". 



20 

 
 

tensão entre as mulheres e as expectativas fisiológicas construídas a partir de um ideário do 

feminino. Também percorri a teoria feminista em torno da corporeidade, tanto em sua 

abordagem no campo da visibilidade pública, quanto no modo como esta interpreta o lugar do 

corpo na estética e na arte.   

 Deste percurso, que busca aproximar os estudos de gênero, a filosofia da arte e a teoria 

fílmica, extraí uma interpretação do conceito de corpo vivido que articula as dimensões 

materiais, perceptivas e gendradas do corpo, buscando averiguar, nas análises dos filmes, a sua 

capacidade de proporcionar uma perspectiva sinestésica do visível. Foi de grande influência a 

perspectiva de subjetivação de Braidotti (2005), o conceito de corpo sem órgãos de Deleuze e 

Guattari (1996), as teorias fenomenológicas do cinema de Sobchack (1991, 2004) e Marks 

(2000, 2002) e perspectiva de materialidade imaterial do filme, presente nas obras de Del Rio 

(2008) e Rancière (2005b, 2013). 

 No que diz respeito à estrutura da tese, partilhei da perspectiva de estruturação presente 

no trabalho de Mayne (1990). Em seu livro Women at the Keyhole, ela aplica o aparato 

conceitual em capítulos nos quais analisa conjuntos de três filmes, tentando mensurar as 

questões de ordem estética evidentes nas obras a partir desses blocos de análise. Busquei, 

inclusive, aplicar a minha perspectiva de análise do corpo vivido em duas das obras analisadas 

pela autora, embora ela as tenha delimitado em capítulos distintos e problemáticas diferentes. 

 A escolha do corpus buscou respeitar rigorosamente as limitações de minha hipótese 

centrada na influência da presença fílmica da realizadora. Entretanto, foi orientada também 

pelas limitações do próprio visível: há uma realidade que não se pode discutir, os filmes de 

mulheres circulam muito pouco, são invisíveis, já, de antemão. Alguns destes títulos não foram 

lançados em DVD no Brasil, portanto, contei com dois aspectos mobilizadores nessa seleção, 

além da problemática e das hipóteses da tese: a perspectiva genealógica, que consistiu na busca 

pelos filmes que encontrava mencionados nas obras de referência e o que eu chamo de 

“cartografia do possível”, que consistiu basicamente na minha atenção às mostras de filmes de 

mulheres, lançamentos de títulos no circuito nacional e indicações de especialistas. 

 Ainda preciso mencionar que o recorte deste trabalho nos leva na sinuosa direção de um 

campo pontuado de conflitos: o cinema de mulheres. Há tanta diversidade no interior dos 

estudos fílmicos, que variam de acordo com os gêneros, processos e dispositivos utilizados, 

quanto na vastidão, repleta de tendências e dissonâncias, dos estudos feministas. Muitas 

investigações evitam percorrer esse território, temendo as minas incutidas em problemáticas 



21 

 
 

tão sedutoras quanto complexas. A proposta central deste trabalho é justamente percorrer essas 

vias, na medida em que o aparato e a interdisciplinaridade nos possibilitem. 

 É importante lembrar que as tendências conflitantes no interior do campo cinema de 

mulheres, ainda que impeçam, possivelmente, uma influência maior destes termos, dadas as 

restrições que impõem, também afirmam o seu lugar enquanto problematizador das categorias 

estáveis e disciplinadoras para a análise do filme.  

 Se admitimos a percepção de Rancière (2005b), de que o cinema é o grande protagonista 

do que ele entende por regime estético, capaz de evidenciar as relações contraditórias entre a 

arte e o espetáculo, e considerarmos que uma das maiores contribuições dos estudos feministas 

para o pensamento crítico contemporâneo passa por desvelar as dicotomias históricas e culturais 

que erigem o conhecimento, possivelmente encontraremos no cinema de mulheres um dos 

territórios mais propícios ao desenvolvimento de pesquisas que não apenas deflagrem os 

movimentos de constituição do corpo gendrado, mas elucidem os processos de deslocamento e 

dissidência deste, numa tentativa de, senão desconstrução, ao menos desordem dos binarismos. 

 Não podendo, portanto, subsumir o conflito, resta-nos enfrentar o desafio 

epistemológico, assumindo os seus riscos, o que aqui faço, em função da importância que 

estudos como este podem acarretar na constituição de revisões historiográficas menos lacunares 

e na colocação de questões da ordem do social associadas à dimensão estética da vida, que só 

serão percebidas com nitidez diante do levante da pergunta  apropriada: como pensar o lugar 

das mulheres que fazem filmes?  

 Desta, imediatamente deriva a missão ainda mais complexa de como nos deslocarmos 

até esse lugar. Em nossos objetivos, tentaremos compreender o lugar do corpo gendrado na arte, 

desvestindo a aparente neutralidade que recobre o estatuto da representação; e investigar as 

formas como a constituição da estética, num desdobramento da filosofia clássica, está associada 

à constituição da imagética corpórea.  

 Também buscamos conhecer a ação dos estudos feministas como uma contrafilosofia 

de base contracultural, avaliando não apenas as suas ressalvas quanto à jurisdição e regulação 

dos corpos, mas as perspectivas de agenciamento e subjetivação possíveis na constatação da 

mobilidade destes; A partir destas ponderações, tentamos averiguar, ainda, de que forma o 

corpo gendrado se expressa quando mediado pela presença física da artista, o que irá municiar 

nossas leituras pautadas no deslocamento e movimento do corpo fílmico. 

 Do ponto de vista analítico, nossa investigação busca observar aspectos genealógicos e 

ontológicos da produção do cinema de mulheres, considerando, para isto, filmes nos quais a 



22 

 
 

artista esteja presente, evidenciado o contrato de uma performance e sua decorrente 

consequência política de incutir na obra aspectos de visceralidade, engajamento e metaficção.  

 Delineamos um trabalho voltado à investigação de duas hipóteses. A primeira, centrada 

em torno da pesquisa de uma autoria feminina possível, fora das margens das categorias 

patriarcais e ampliada pelo escopo do corpo como catalisador de visibilidades e subjetivação; 

E a segunda, é a hipótese de uma agenciamento, ou partilha do visível, fortemente centrado no 

corporal, que toma o corpo não apenas como um território de identificação do desejo ou 

afetação dos sentidos, mas uma identificação cultural, de viés material, dos processos 

fisiológicos das mulheres ali envolvidas. 

 Na escolha dos filmes, atentamos particularmente para que estes estivessem 

contemplados naquilo que, concordando com Rancière (2012a) compreendemos como uma 

política da arte. Que evidenciam o modo como o paradoxo entre arte e política (e também entre 

espetáculo e manifesto) está presente na forma como enxergamos a presença das mulheres no 

cinema. 

Desde a popularização das teorias da espectatorialidade de Mulvey (1983), que tomam 

o corpo feminino como o espetáculo em si, há uma tendência premente em priorizar estudos 

que confundam espectatorialidade e espetacularização. Neste estudo, buscamos trazer à tona 

filmes que se situam numa perspectiva estético-política. Que promovem o embate entre 

aspectos estéticos e políticos, por serem obras que permitem uma discussão tanto sobre o 

estatuto do cinema como estética, quanto sobre a potência social dos corpos fílmicos, fazendo 

do espaço fílmico também um mundo no qual se possa projetar as dinâmicas e experiências que 

tangenciam os estratos vida e arte.  

Buscamos justamente eleger filmes que pudessem esboçar esse trânsito, fugindo das 

abordagens mais constantes da espetacularização do corpo e do simulacro e daquelas que 

buscam uma abordagem da política afirmada em seus parâmetros convencionais, com a 

evocação expressa da política partidária e dos direitos civis. Nos esquivamos das deliberações 

e implicações do cinema-entretenimento e do cinema-ativista.  

Em nossa análise voltada à materialidade, destacamos, em vez disso, a politização do 

privado, tão cara ao feminismo "dito" radical dos anos 1970 e motivadora de pelo menos dois 

dos filmes abordados nesse estudo: Je, tu, il, elle (1974), de Chantal Akerman e Le Camion 

(1977), de Marguerite Duras. 

 No primeiro capítulo, O Corpo estético-político, nos debruçamos acerca das 

intersecções entre gênero e estética, a pretexto de elucidar de que forma a perspectiva inter-



23 

 
 

relacional dos diversos lugares que o gênero engendra nos domínios da sociedade estão 

conectados a uma perspectiva de corpo na arte. Revisitamos os trâmites e acordos em torno do 

conceito de gênero, e a desconstrução contemporânea do gênero a partir da reivindicação de 

corpos dissidentes ao binarismo. Também analisamos de que modo podemos introduzir o corpo 

gendrado na análise da estética, entendendo que a arte é um campo de apostas políticas. 

 No segundo capítulo, O corpo cinemático, investigamos de que modo a performance 

constrói uma mise-en-scène modulada pelo corporal, na qual o movimento contribui para o 

sentido de percepção e o gesto pode ser compreendido como uma agitação do corpo, borrando 

ou delineando as fronteiras do fílmico. Percebemos que a presença fílmica de corpos das 

realizadoras atua de modo performativo na dimensão espaço-temporal que constitui o filme. É 

por meio do deslocamento e da noção de plano como fronteira que ele evidencia o feminino 

codificado -- ou os limites de uma condição historicamente associada ao claustro doméstico e 

à invisibilidade.  Neste, analisamos os filmes Tramas do entardecer (1943), de Maya Deren, 

Je, tu, il, elle (1974), de Chantal Akerman e Le Camion (1977), de Marguerite Duras. 

No terceiro capítulo, O Corpo vivido, buscamos compreender a presença fílmica 

endereçada pelo olhar das realizadoras em obras memorialistas, que articulam a complexidade 

daquilo que Rancière (2005a) chama de ficção da memória. Analisamos de que modo o 

sensorium se manifesta, em obras nas quais a câmera media o olho da diretora, num processo 

de visão háptica (MARKS, 2000) que reproduz a propriedade sinestésica do toque, criando uma 

perspectiva de pele fílmica. Deste modo, observaremos como a relação entre a realizadora, o 

olhar e a matéria fílmica engendram o corpo vivido, mostrando além de uma superfície fílmica, 

aspectos vitais das realizadoras. 

Permiti, neste percurso, que meu corpo também se desfibrasse nessas cartografias do 

corpo. Que ele dançasse, pulsasse, enlaçando as possibilidades de reflexão que a estética e a 

política do cinema oferecem. Que seja fragmentado e lacunar, como um corpo deve ser. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



24 

 
 

2. O CORPO ESTÉTICO-POLÍTICO 

 

2.1. O corpo gendrado e a gênese estética 

 

 Na trajetória descontinua dos corpos visíveis, emergem algumas constantes. Uma 

destas, incontornável, é a questão do corpo gendrado. Observamos que o feminino desde sempre 

foi tomado como associação à beleza, território de uma nudez renitente e da prevalência de 

formas de representação que afirmam os dispositivos de jurisdição dos corpos legítimos – 

aqueles que ostentam características compatíveis com as tracejadas para o seu gênero. Sendo 

assim a matéria não é inscrita no turno da visão de forma isenta.  

 Para compreender os deslocamentos destas imagens, neste capítulo buscamos realizar 

uma epistemologia do corpo gendrado, considerando a interface entre estudos feministas e 

filosofia da arte, que nos permite tatear as inclusões e exclusões que se estabelecem no mapa 

do visível.  Para tanto, permitimo-nos algumas aproximações que dilatam tempo e espaço, na 

tentativa de compreender como certos problemas se repetem em cenários distintos, num 

caleidoscópio de semelhanças díspares. Tomamos três imagens sobrepostas que chamarei de 

três corpos em repouso (Figura 1). Uma fotografia jornalística, uma tela do século XIX e um 

fotograma exibindo o rosto de uma estrela do cinema hollywoodiano dos anos 1930.  

Figura 1: Três corpos em repouso. 

 

Fonte: a autora, manipulação a partir de reproduções. 

  

 A foto de Evelyn Mchale estampou página inteira da revista Time, em 1947. Exibe o 

corpo de uma jovem suicida que se atirara há poucos minutos do Empire State Building, em 

Nova Iorque, no flagrante fotográfico do então estudante e aspirante a fotojornalista Robert 

Wiles. Intitulada pela crônica jornalística de O mais belo suicídio4, é lembrada pelo contraste 

                                                           
4 "The most beautiful suicide", em tradução livre.  



25 

 
 

entre a violência do gesto e a elegância da postura corporal e vestimenta de Mchale, da qual se 

destaca a mão enluvada aparentemente acariciando o colar de pérolas, enquanto jaz sobre a 

capota de uma limusine num aparente sono (COSGROVE, 2014). 

 Na tela L'Origine du monde5, de Gustave Courbet, a imobilidade está no enquadramento 

de um corpo em postura de repouso do qual se vê apenas a imagem de um sexo em abandono, 

entreaberto, com coxas afastadas, de quem se desprende numa entrega sem constrangimento, 

talvez no sono ou em estado nebuloso de consciência, sem a perspectiva evidente de estar sendo 

observada.  

 Por fim, o rosto de Garbo no filme Rainha Cristina (1933), o terceiro filme falado da 

atriz, que havia sido alçada ao estrelado ainda na era de ouro do cinema silencioso 

hollywoodiano. Para Roland Barthes (2007), autor de ensaio ressaltando as qualidades 

arquetípicas do rosto da atriz, a distância e a neutralidade dos traços que modelam a sua 

expressão, somados à qualidade opaca da película, conferem-lhe a aparência de uma máscara 

enevoada, na qual os olhos despontam como feridas expressivas no contraste claro e escuro da 

tela.  

 Para Barthes, seu rosto sobressai pelo tom "engessado, defendido pela superfície da cor 

e não por suas linhas" (BARTHES, 2007, p.71), sem a individualidade e a expressão marcada 

das atrizes que povoariam o cinema falado – ele menciona Audrey Hepburn e suas feições 

felinas –, mas o emblema gélido e mítico de um cinema essencialista que esgota suas 

possibilidades. Garbo seria representativa desta resistência à individuação. 

 Eu os chamo de três corpos em repouso, pois se destacam pela inércia que lhes é 

atribuída por autores e críticos, é a exterioridade da percepção de quem os enquadra que lhes 

empresta esse sentido de imobilidade – seja pelo título que destaca a beleza inútil de um 

cadáver, pelo enquadramento que ressalta a exposição de um sexo entregue, ou, no caso do 

rosto de Garbo, um corpo dinâmico, em movimento no campo cinematográfico, por sua redução 

à condição fixa de uma máscara. Não apenas corpos aparentemente imóveis (se confiamos na 

imagem apenas - a foto, a tela e o fotograma), mas corpos que são percebidos por sua não 

motricidade.  

 Grande parte dos textos sobre o corpo no cinema inicia pelo rasgo dos termos com o 

contrato da representação (SHAVIRO, 2006; DEL RIO, 2008; SOBCHACK, 1991, 2004; 

MARKS, 2000, 2002). No entanto, compreender estes termos é um dos objetivos desta tese, 

pois que neles residem muitas das negações e exclusões que fazem do visível um território onde 

                                                           
5 "A origem do mundo", em tradução livre. 



26 

 
 

a potência geradora dos corpos poderá engendrar-se, sem que deles se isole a mobilidade num 

enquadramento seguro.   

 Estes trabalhos, sobre os quais iremos nos debruçar mais detidamente no capítulo 

seguinte, ressaltam a força das imagens e sua potência própria em criar mundos à parte, que 

ultrapassam a investigação do paradigma representativo, dedicado a extrair-lhes um significado 

em correspondência com a realidade, muitas vezes depreciando os corpos para que estes 

venham a preencher territórios de sentido predeterminados a partir das condições de sua 

exterioridade.  

 No entanto, na busca pela compreensão do corpo gendrado, não nos furtamos em 

examinar a exterioridade que fornece as condições e situam a sua existência. Investigamos 

como o gênero está associado à matéria viva dos corpos para, então, buscar compreender a 

relação dialética entre corpos que se tornam imagens e imagens que se tornam corpos. 

 Este primeiro capítulo parte da problemática presente nas representações do corporal. 

Buscamos investigar o tropo do corpo em suas descontinuidades históricas e alinhamentos com 

uma epistemologia da arte e do gênero. Em torno dos corpos orbitam vertentes teóricas distintas, 

movidas pela tensão entre o binarismo estrutural que os codifica como parte do projeto do 

pensamento ocidental, estruturando as divisões entre mente e corpo, pensamento e matéria, 

masculino e feminino, numa ordem de diferenças que hierarquiza a biologia. 

 Para evidenciar esses debates, numa investigação que enfrente a constituição do gênero 

como uma ordem que dinamiza e ficcionaliza a matéria, promovemos uma interlocução entre o 

percurso da filosofia da arte e as tensões suscitadas pelo avanço das teorias feministas, em suas 

dimensões metafísica e ontológica. O enfrentamento da questão corporal está presente em obras 

iniciais do feminismo, como os textos de Beauvoir (1967) que enfatizam o corpo como uma 

condição que interfere na incidência das mulheres na vida pública. A autora compreende que 

os processos orgânicos vividos pelo corpo feminino são significados de forma a secundarizar a 

existência das mulheres no mundo, é esta percepção que irá originar uma série de problemas 

políticos, culminando nos estudos de gênero, no sistema sexo-gênero e no gênero como uma 

ficção da sociedade.  

 Os estudos feministas politizam as análises e buscam não perder de vista a inflexão 

dialética da materialidade na imagem, e o impacto que a dimensão imagética, por sua vez, 

ocasiona no plano sensorial.  "O pessoal é o político"6. E o sensorial, por sua vez, é material, 

                                                           
6 Slogan histórico do movimento feminista popularizado nos anos 1970, cuja autoria exata é de difícil localização. 

Embora Humm (1995) credite a frase "The Personal is Political" como tendo sido publicada primeiro por Carol 



27 

 
 

em sua capacidade de dar pulsão às imagens e motivar emoções e impactos pelos sentidos que 

estas evocam.  

 Percebemos o enclausuramento de alguns corpos a uma condição de imobibilidade - por 

vezes imposta pelos limites de uma noção de representação que os estagna, ao inscrevê-los num 

regime de visibilidade contido em estruturas binárias, sem uma perspectiva relacional de 

percepção - ou das dinâmicas desta percepção. Mas, reconhecemos o potencial de resistência 

destes e sua iminente ruptura política na paisagem visual. Estas duas questões norteiam este 

capítulo na direção do entrelaçamento entre arte e gênero. 

 Apesar de ser um debate já instalado na teoria literária, e em diversos campos das 

ciências humanas e sociais, o gênero, seja como categoria de análise ou campo interdisciplinar 

de pensamento, não teve sobre a chamada filosofia da arte o mesmo impacto e penetração que 

em outros campos humanísticos. 

Korsmeyer (1993) destaca em seu livro sobre o campo da estética feminista, que merece 

uma reflexão a exclusão de uma análise pautada nas questões de gênero na filosofia da arte, 

sobretudo porque a sua epistemologia é perpassada por conceitos tais como belo, sublime, 

expressão e juízo estético, situadas num território muito próximo às incursões das investigações 

sobre o tropo do corpo realizadas em campos afins, que reconhecem a legitimidade da categoria. 

As formas como o desejo, a sexualidade e as representações corporais a estas atreladas 

se manifestam em representações ao longo da história cultural, estariam desvinculadas das 

conceituações pertinentes à filosofia da arte? 

Carolyn Korsmeyer, na introdução de antologia sobre o tema, analisa a perspectiva de 

gênero como uma dimensão complementar, que aprofundaria a compreensão das ideias de arte, 

percepção, artista, gênio e valor estético, fundamentais ao campo. No entanto, reconhece que 

há resistência por parte da filosofia e seus pensadores, mais do que de outras ciências, em 

incorporar os desafios que esse viés analítico traduz. Sua hipótese é de que tal reatividade reside 

no fato de que a filosofia se constitui como campo para o pensamento a partir de generalizações 

a respeito do que seria a matéria, o ser humano e a história, portanto, “tradicionalmente é 

caracterizada por aspirar a uma universalidade, ou seja, a formular teorias pertinentes a todos 

os contextos, todos os seres humanos, todas as eras” (KORSMEYER, 1993, p. 7)7. 

                                                           
Hanisch em ensaio assim intitulado na antologia Notes From the Second Year: Women's Liberation, organizada 

por Shulamith Firestone e Anne Koedt em 1970. 

7 Tradução nossa de: “traditionally is typified by the aspiration to universality, that is, to the formulation of 

theories that pertain to all situations, all human beings, at all time”. 



28 

 
 

A ambição filosófica em responder a questões da ordem da transcendência, sua pretensa 

isenção na interpretação dos fenômenos sociais, e seus debates em torno das concepções de 

ética e de verdade podem constituir obstáculos à assimilação de uma categoria histórica e social 

cujo recorte necessariamente reconhece hierarquias, poder e desigualdades que destes 

decorrem. 

No entanto, há um enfrentamento interno no campo da filosofia contemporânea ao 

monolitismo e universalismo em torno das questões que envolvem a arte, empreendendo um 

percurso genealógico voltado ao desmonte das camadas históricas e sociais da constituição do 

pensamento. Nosso objetivo é permitir analogias sobre a arte que nos possibilitem também 

refletir sobre as demandas subjetivas que também movem o fazer artístico, e os contextos de 

agenciamento possíveis na criação e na experiência da obra. Nesse percurso interdisciplinar, 

nos guiamos pelas abordagens em torno do corpo, e as construções de gênero que emergem 

destes problemas, na manifesta codificação de um corpo gendrado.   

Investigamos, então, a constituição das visões do corpo na antiguidade clássica, 

buscando elucidar as categorias estéticas que contemplariam análises pautadas na perspectiva 

de gênero. A inscrição do gênero como categoria de análise estética também reorienta a matriz 

ocidental de aceitação e entendimento dos corpos historicamente vistos como imersos num 

sistema de domesticação e subordinação, sob o controle das instituições e de códigos 

normativos naturalizados como formas de vida. A inscrição de imagens desagregadoras da 

estabilidade do corpo desponta como um potencial vetor de reestruturação dos signos de 

sujeição, merecendo uma leitura que identifique essas transformações. 

Para defendermos a utilização do gênero como recorte de análise da produção cultural, 

e sua incidência nas análises pautadas na filosofia da arte, analisaremos a mudança de percepção 

a respeito dos sujeitos e objetos da arte desde os referentes da cultura clássica, passando às 

apropriações da compreensão de estética pós-iluminismo até alcançar o debate contemporâneo 

acerca dos sujeitos na arte. 

 

2.1.1. Dualidade corpo e mente 

O binarismo de gênero – masculino e feminino como opostos e complementares – surge 

como mais um dos elementos da planificação do pensamento crítico ocidental por meio de 

estruturas polarizadas e antagônicas. No plano conceitual, essa dualidade encontra 

correspondência com outros sistemas de significação que permeiam as concepções teóricas 

humanísticas. 



29 

 
 

O pensamento estruturalista, sobretudo nas perspectivas de Saussure e Levi Strauss, 

consolidou a codificação das estruturas sociais a partir de dualidades simbólicas. A forma como 

os estudos antropológicos absorveram esses sistemas de códigos complementares repercutiu 

nas leituras acerca das representações sociais. Alguns utilizam essa perspectiva sistêmica para 

delinear a relação dual entre a arbitrariedade dos signos e a vivência social. Sherry Ortner 

(1979) publicou um texto intitulado Está a mulher para o homem assim como a natureza está 

para a cultura?, a pretexto de ilustrar a forma como as relações de gênero são permeadas por 

códigos de complementaridade, também fundamentados na secundarização do papel feminino 

na sociedade.  

Bourdieu (2002) utiliza as dicotomias em seu estudo sobre a sociedade Cabila, 

identificando uma cosmologia social que condiciona as ações de homens e mulheres, fixando-

os em papéis distintos a partir da valorização de características corporais. Homens estariam 

associados ao alto, ao quente, ao mundo público e exterior, as mulheres ao baixo, ao úmido e à 

vida privada, disto derivando uma série de obrigações compatíveis com seus eixos binários de 

manutenção da ordem social. 

Embora a compreensão de uma oposição subordinada entre natureza e cultura, corpo e 

mente e homem e mulher desvende as forçosas características desempenhadas pelos indivíduos 

em prol de uma harmonia no gênero, certamente estas formas são contidas num sistema estreito 

e forçoso de significação, essa estrutura simplificada serviu, historicamente, a consolidar 

modelos de feminilidade e masculinidade, alicerçando-os, com o respaldo do pensamento 

crítico legitimado à época e da arbitrariedade cultural. 

Para Grosz (1994), em sua genealogia filosófica sobre o corpo, conceber os corpos como 

apartados da mente é uma inflexão presente em toda a história do pensamento ocidental, 

construído sobre dicotomias, desenvolvidas para afirmar um referente dominante em oposição 

a outro subjugado, que, à parte disso, é também complementar e negativo do primeiro. “O que 

é o corpo?”, “o que é a mulher?”, “o que é a natureza?” não são definições fundamentadas, mas 

refrações, inversos periféricos das concepções que realmente despendem a força do pensamento 

em sua compreensão. Na relação mente e corpo, este adquire um caráter de exterioridade – é o 

que está fora, mas, ao mesmo tempo, não é, portanto, este não ser não pode ser considerado 

numa revisão epistemológica da ciência como uma totalidade. Para ela, as definições binárias 

devem ser desconstruídas pelo sentido de diferença, já que: 

 

funcionam, implicitamente, para definir o corpo em termos naturalistas, 

organicistas, passivos, inertes e não-históricos, vendo-o como uma intrusão 



30 

 
 

ou interferência no funcionamento da mente, uma dádiva bruta que requer a 

superação, uma conexão com a animalidade e da natureza que precisa de 

transcendência. Através destas associações, o corpo é codificado em termos 

que estão tradicionalmente desvalorizados (GROSZ, 1994, p.4)8. 

 

Grosz reforça a naturalização das hierarquias sociais, evidenciando que estas reduzem 

o corpo a uma prisão da alma. Mas enfatiza que se trata de uma relação regulamentada no intuito 

de harmonizar as hierarquias que estruturavam a arquitetura do estado, das famílias e do 

indivíduo com seus contemporâneos. As reminiscências dessas estruturas, sobretudo no 

estabelecimento de hierarquias binárias nas matrizes do pensamento, afetam a concepção de 

democracia, política, estética e de razão na cultura ocidental. 

O estado grego fomentou uma filosofia que empreendeu a categorização de planos 

materiais e imateriais do conhecimento para legitimar as distâncias entre mente e corpo, razão 

e sensível, política e arte, existência e estética. Categorizações que circunscrevem o feminino a 

uma carnalidade sobre a qual as mulheres não detêm autonomia. O que contribui na manutenção 

da ordem social, garantindo a prole – útil nas guerras –, e a restrição das mulheres às tarefas de 

manutenção da vida, valorizando o capital humano e a liderança dos homens. A dualidade 

assegura poderes ao estado, mas irá incidir também sobre o pensamento estético, ao determinar 

quem está apto a se ocupar da conceituação e da criação, legitimando a ideia do homem criador 

e da mulher procriadora, simbolicamente mediada pelo gênero como uma categoria de 

restrições. Sendo legado a um dos polos a capacidade de produzir objetos e representações, e 

reservada ao outro a condição de fornecê-la.  

O corpo estético, independente do gênero, surge impregnado de valores culturais acerca 

do que é viável, afirmado e recompensado pela sociedade, sua forma oscila em função de 

componentes sociais e contextuais. Aqueles que ganham a anuência moral da exibição pública 

o conseguem quando estão de acordo com os códigos normativos vigentes. A beleza é uma 

função estética imposta aos corpos, mas o que se determina belo é construído e aceito em função 

dos consensos e interesses juridicamente instituídos. 

Em sua obra A terceira mulher, Lipovetsky (2000) observa que o estabelecimento da 

noção de beleza como associada intrinsecamente ao feminino direciona sua perspectiva de 

corpo perfectível – que pode ser aperfeiçoado e talhado para tal –, estabelecendo uma divisão 

cultural e social dos corpos. Ressalta, por exemplo, que a categorização do gênero feminino 

                                                           
8 Tradução livre de: "These terms function implicitly to define the body in nonhistorical, naturalistic, organicist, 

passive, inert terms, seeing it as an intrusion on or interference with the operation of mind, a brute givenness which 

requires overcoming, a connection with animality and nature that needs transcendence. Through these associations, 

the body is coded in terms that are themselves traditionally devalued". 



31 

 
 

como belo sexo na renascença ocorreu de modo a exaltar a desigualdade de gênero, tipificando 

um feminino marcado por forte matiz de classe. O belo de então era associado a mulheres das 

leisures classes, as belas formas estando, portanto, desvinculadas das marcas que denotassem 

trabalho e esforço repetitivo.  

Na China, a beleza era evidenciada nos tolhidos pés pequenos, enfaixados desde a 

infância, nas mulheres que eram de classes não trabalhadoras, para dificultar o caminhar e 

conferir-lhes uma elegância que vinha do desequilíbrio – com consequente necessidade de 

suporte constante. Em grande parte do ocidente, a beleza seria acentuada pelo uso de 

ornamentos, trajes suntuosos e maquiagem.  

No ocidente, se intensificou a noção de que beleza é algo que se consome, inclusive pelo 

aperfeiçoamento contínuo do próprio corpo, por meio de técnicas de aprimoramento da 

anatomia, como exercícios ou cirurgias.  

Essa função de ornamento foi construída socialmente, segundo o autor, contando com a 

emergência do estado político e do pensamento crítico filosófico na Grécia antiga. Para ele, nas 

sociedades primitivas, imbricadas em divisões sexuais do trabalho onde não havia hierarquias 

tão contrastantes, a preocupação com a representação da imagem corporal celebrava condições 

humanas que beneficiassem a vida nas comunidades, como a virilidade e a fertilidade, deste 

período data a escultura da virgem de Willendorf9 (Figura 2), caracterizada por seios, vulva e 

ventre salientes. 

Figura 2: Vênus de Willendorf. 

 

Fonte: (DEVIANTART, 2014). 

 

O autor admite, contudo, que a cultura grega era, antes, homoerótica, sendo mais 

recorrente a menção à beleza viril que a associação direta e exclusiva entre as mulheres e o 

belo. Entretanto, registra que data deste período o referente do corpo feminino como sedutor e 

                                                           
9 Estatueta de 11cm, esculpida em calcário antigo e encontrada pelo arqueólogo Josef Szombathy, em1908, 

próxima ao rio Danúbio. A avaliação de pesquisadores é de que fora esculpida no paleolítico, entre 20.000 a 25.000 

anos a.C. Acredita-se que poderia se tratar de um amuleto para a fertilidade, em função do tamanho da escultura e 

do material, incomum à região onde foi achada.  



32 

 
 

perigoso, nas figuras de Pandora e Helena, por exemplo, belezas associadas à cobiça e à 

tragédia. 

Fruto de uma sociedade abundante e hierarquizada, as imagens na arte grega eram 

sombras etéreas do caráter humano, duplos, que, embora semelhantes ao corpo físico que as 

emanava, portariam um suposto elo com a eternidade. A escultura teve neste período, chamado 

por Ernest Gombrich, em seu livro História da Arte de “Império do Belo”, a sua ascensão 

(GOMBRICH, 1999). 

Antes de retratarem de forma fidedigna o fenótipo da época, suas representações 

esmeravam-se em agregar formas perfeitas numa mesma compleição física. Projeção coerente 

com o discurso Socrático de evolução da alma, registrado por Platão em seus Diálogos. 

Sócrates acreditava na dualidade do homem, na impossibilidade de fusão entre um corpo 

físico em gradativa degeneração e uma alma que poderia elevar-se através da busca incessante 

de conhecimento. Sua convicção de uma existência apartada do corpo é levada às últimas 

consequências, quando ele aceita de forma aprazível sua sentença de morte, enxergando nisso 

não a finitude de seu projeto filosófico, mas instância necessária ao amadurecimento. 

 É uma coisa bem conhecida dos amigos do saber, que sua alma, quando foi 

tomada sob os cuidados da filosofia, se encontrava completamente 

acorrentada a um corpo e como que colada a ele; que o corpo constituía para 

a alma uma espécie de prisão, através da qual ela devia forçosamente encarar 

as realidades, ao invés de fazê-lo por seus próprios meios e através de si 

mesma; que, enfim, ela estava submersa numa ignorância absoluta (PLATÃO, 

p.88, 1979). 

 

Além da crença numa imortalidade libertadora, percebemos no excerto acima que a 

condição de aprimoramento e existência da alma é condicionada ao exercício filosófico. E o 

corpo físico, amálgama da vida material, é representado em sua relevância secundária e 

funcional. 

Korsmeyer (1993) também repercute a tese de que a arte na antiguidade clássica está 

fundada sob uma ordem social acentuadamente estratificada, na qual as mulheres, escravos e 

estrangeiros não desfrutavam de cidadania. Isso se percebe como um dos legados platônicos, 

com a naturalização da dicotomia corpo versus mente. Mesmo Aristóteles, posteriormente, 

demarcada as diferentes predisposições no desenvolvimento corporal, distinguindo o corpo 

feminino como aquele de maior porosidade à leviandade. 

Thomas Laqueur em sua história médica da construção de gênero por meio dos corpos 

– dos gregos até Freud – aborda a posição de Aristóteles, que: 

 insistia que a característica distintiva da masculinidade era imaterial e, como 

naturalista, erodia distinções orgânicas entre os sexos, o que emerge disto é 



33 

 
 

uma situação na qual apenas uma carne poderia ser classificada, ordenada e 

destacada de acordo com as circunstâncias peculiares requeridas. O que 

tomamos como a disposição da construção social do gênero – que toma 

homens como ativos e mulheres como passivas, homens contribuem para a 

forma e mulheres para a matéria na criação – eram para Aristóteles fatos 

indubitáveis, "verdades naturais" (LAQUEUR, 1990, p. 28).10 

 

Reconhecer essa base conceitual nos permite entender a relação entre gênero e corpo 

como algo que vai além de um suposto situacionismo panfletário que advém do feminismo. Na 

história dos corpos há cisões que limitam os trânsitos entre os gêneros, por meio de predicados 

que vinculam o masculino às suas condições imateriais e o feminino como representante ou 

essencialmente vinculado à matéria11.   

Korsmeyer enfatiza o impacto que tal dualidade acarreta não só na concepção de gênero, 

mas também na de arte e artista, entre outros campos da produção cultural. Diante de tal 

diferenciação, o valor da arte estaria subordinado também a quem a pratica, pois: 

 essa hierarquia tem profundas implicações nas noções de criatividade e na 

ideia de artista. Mesmo quando a imagem convencional de artista muda e se 

desenvolve em diferentes contextos históricos, identificamos, tanto nas 

dimensões teóricas quanto práticas, noções sobre as capacidades diferenciadas 

de artistas homens e mulheres (KORSMEYER, 2004, p.14).12 

 

A autora busca na mitologia os traços de legitimação do gênio artístico como próprio ao 

território da masculinidade, torna-se ‘um’ artista aquele apto a entrar em conexão com a 

essência d‘as’ musas, divindades corporificadas em nove formas de corpos femininos que 

personificam o espírito das artes. Estas exercem o seu ímpeto sobre a força criativa dos seus 

apreciadores, em geral, ‘os’ poetas e ‘os’ músicos. As musas eram vultos, duplos femininos do 

ímpeto do belo na arte, receptáculos de inspiração, oferecendo em seus corpos vestais o dom 

para o ímpeto criativo àqueles tocados pelo gênio da arte. 

Korsmeyer destaca alguns exemplos dessa construção. Um deles é o mito de Pigmalião, 

que retrata o dilema do escultor que se apaixona por sua obra prima: a escultura feminina que 

                                                           
10 Tradução livre de: "insisted that the distinguishing characteristic of maleness was immaterial and, as naturalist, 

chipped away at organic distinctions between the sexes so that emerges is an account in which one flesh could be 

ranked, ordered, and distinguished as particular circumstances required. What we would take to be ideologically 

charged social constructions of gender -- that males are active and females passive, males contribute the form and 

females the matter to generation -- were for Aristotle indubitable facts "natural" truths". 

11 Há raríssimos registros de escritoras e poetas mulheres nesse período, Woolf (2012) destaca o reconhecimento 

de Safo, tanto pela genealogia crítica posterior, quanto por seus contemporâneos, ressaltando não apenas a 

qualidade artística reconhecida, mas por sua afirmação de um feminino dissidente e avesso à hegemonia masculina 

na construção do conhecimento. 

12 Tradução nossa de: “As we shall see, this hierarchy has deep implications for notions of creativity and the idea 

of the artist. Even though the image of the artist changes and develops in different historical contexts, one detects 

in both theoretical and practical dimensions assumptions about the differential capacities of male and female 

artists." 



34 

 
 

produz. Seus esforços em aperfeiçoar a matéria, por sua vez, são compensados pelos deuses, 

que concedem vida à estátua. O mesmo se pode atribuir aos registros em torno de Pancaske, 

que esculpe, a pedido do imperador Alexandre, o Grande, o corpo de uma de suas amantes, e, 

ao longo deste trabalho, apaixona-se por ela. O soberano decide, então, manter a escultura e 

“presenteá-la” ao artista. O corpo representado, duplo perfeito, é trocado pelo corpo físico da 

amante, moeda e compensação, matéria apropriada pelo dom de dar forma às imagens. 

São alegorias da ideia de gênio artístico, uma das construções mais problemáticas da 

crítica de arte, que valida a qualidade de uma obra a partir do reconhecimento da superioridade 

técnica e estilística do autor. O gênio parte do essencialismo que divide corpo e mente e alude 

a um suposto determinismo da gênese criativa: a partícula de singularidade que distingue o 

banal do virtuoso.  

 

2.1.2. Gênio artístico: Hierarquias do corpo gendrado 

 

Se admitirmos que o pensamento crítico e filosófico é moldado pela concretude de 

fatores sociais, devemos mirar na forma como se estabelece o conceito de gênio, e seu 

atrelamento à dualidade que separa corpo e mente. Este é incorporado pela crítica de arte no 

julgamento de obras canônicas e na recepção às práticas e trabalhos das mulheres artistas. As 

implicações que os binarismos de ascendência na antiguidade clássica acarretam para as artes 

clássicas são evidentes. Passam por constrangimentos diretamente vinculados à materialidade 

do corpo. Identificados na relação das artistas tanto com os padrões de produção, representação, 

quanto na difícil inclusão nos espaços de formação e exposição, resguardados por limitações 

que reafirmam lugares, presenças e ausências dos corpos. 

O gênio era incensado pelos gregos na figura das musas – que levavam os poetas de 

encontro à literatura e à escultura, por exemplo, cada musa ascendendo o inspirado ocasional a 

uma arte específica; e permanece objeto de análise pelo pensamento desenvolvido ao longo da 

filosofia da arte até o século XX − mesmo no contemporâneo – que não cessa de revisitar 

Sócrates, Platão e Aristóteles no curso de suas análises. O artista imbuído de tal virtude 

possuiria uma centelha de divindade em sua mente, capaz de gerar formas maravilhosas. A 

razão, desse modo, figuraria como dádiva apartada do corpo.  

 Entretanto, o gênio, e sua a suposição de divindidade e grandeza dos eleitos, não será 

suplantado na leitura clássica da arte. Nochlin (2003), num provocador texto escrito em 1971, 



35 

 
 

destaca que a máxima do gênio artístico tem inspirado diversos estudos monográficos, servindo 

como justificativa a compêndios canônicos que descartam a arte produzida por mulheres: 

 Subjacente à pergunta sobre a mulher como artista, então, encontramos o mito 

do grande artista - tema de uma centena de monografias, único, divino - 

comportado dentro de sua pessoa desde o nascimento uma misteriosa essência, 

um pouco como a pepita de ouro13 na canja da Sra. Grass, chamado de Gênio 

ou Talento, que, como o assassinato, deve sempre ser desvelado, não importa 

o quão improvável ou pouco promissoras sejam as circunstâncias. 

(NOCHLIN, 2003, p.231).14 

 

Nesse texto bastante difundido, a autora sintetiza os incômodos com a persistência da 

crítica canônica em manter-se alheia ao trabalho de mulheres artistas. Seu ensaio, ironicamente 

intitulado Why have there been no great women artists?15, discute a inviabilidade das questões 

endereçadas pela crítica da História da Arte em análises que passam ao largo da dimensão 

sociocultural na qual estão inseridos artistas, fortalecendo mitos acerca do talento inato – que 

se convencionou chamar de gênio –, magicamente descoberto por parte de certa classe de 

prodigiosos que, a despeito de sua inegável habilidade, tiveram influências externas e formação 

precoce e contínua para a arte.  

Ela nos move às questões disciplinares e convenções intelectuais acadêmicas 

usualmente aceitas na análise das obras, demonstrando que são insuficientes para responder às 

novas propostas epistemológicas e paradigmas históricos e sociais. A autora destaca que tanto 

as mulheres quanto os escravos, camponeses e aristocratas eram desencorajados a 

profissionalizar-se como artistas, portanto, o “destino” artístico florescia com regularidade em 

membros da classe burguesa. Deste modo, vemos que não havia o reconhecimento de grandes 

artistas mulheres, mas, entre aristocratas também persistia essa lacuna, pois não eram talhados 

para exercerem a arte como função social. 

Nochlin defende, com isso, que a História da Arte fortalece a ideia do talento 

magicamente descoberto e naturalizado como inato por parte de certa classe de artistas, que, a 

despeito de sua inegável habilidade, tiveram influências externas e formação precoce e contínua 

                                                           
13 Mrs. Grass Chiken Soup (a sopa de frango da Sra. Grass) era uma refeição industrializada semi-pronta popular 

nos EUA dos anos 1970 e 1980. O marketing da sopa prometia que ela possuía um ingrediente secreto (o golden 

nugget, ou pepita de ouro, em nossa tradução) que, ao ser dissolvido, espalhava o sabor de frango na comida - 

referindo-se a convervantes e essências aromatizadas artificialmente que constavam de sua fórmula. 

14 Tradução livre de: " Underlying the question about woman as artist, then, we find the myth of the Great Artist -

- the subject of a hundred monographs, unique, godlike -- bearing within his person since birth a mysterious 

essence, rather like the golden nugget in Mrs. Grass's chicken soup, called Genius or Talent, which, like murder, 

must always out, no matter how unlikely or unpromising the circumstances". 

15 Em tradução livre: Por que nunca existiram grandes artistas mulheres? 



36 

 
 

para exercer seus talentos. É o caso, por exemplo, de Picasso, historicamente festejado por ter 

sido aceito aos 15 anos em academias de belas artes de Madrid e Barcelona, eximindo a 

contribuição do pai do artista, um professor de arte que exerceu influência sobre o filho. Já no 

caso das mulheres, desconsidera-se não apenas o desencorajamento, mas a opressão que estas 

enfrentaram em seu ingresso nos círculos de formação artística. Esta informação é esmiuçada 

por Pollock:  

 As academias resistiam e restringiam ativamente a participação das mulheres 

na produção de arte pelo dispositivo da recusa a que estas estudassem o nu 

[masculino]. Mas, essa interdição foi ainda mais significativa. De forma 

empírica, as mulheres frequentemente contratavam um modelo extra 

oficialmente, ou conseguiam que um amigo ou marido posasse para elas, mas 

não seria oficialmente registrado que as mulheres estavam envolvidas na 

grande história da pintura. (POLLOCK, 2003, p.63).16 

 

As autoras (NOCHLIN, 2003; POLLOCK, 2003) buscam endereçar perguntas que 

agucem uma problemática da arte não excludente. Propõem, portanto, uma investigação que 

atenda ao lugar destas mulheres no mundo, no qual a arte está inscrinta. Ao fazer isto, assumem 

as ressalvas de que não existe uma arte típica das mulheres, que as semelhanças entre artistas 

poderiam ser bem menos expressivas entre si, que com outros de seus contemporâneos do sexo 

masculino. Mas não fogem à questão transversal de que investigar as mulheres que produzem 

arte é um endereçamento político.  

Concordam que não há um modo feminino de fazer arte, suas influências variam de 

acordo com os grupos e escolas dos quais emergem. No entanto, compreendem que o 

comedimento diante da afirmação de uma arte feita por mulheres deve ser minimizado, pois, a 

priori é necessário afirmar que elas existiram. Também é importante identificar se há temas 

comuns e repetitivos que mereçam uma reflexão crítica. Compreender essas inserções é uma 

tarefa que demanda revisão histórica e epistemológica. 

O reconhecimento de um contingente inexplorado de sujeitos e obras constituiu-se, 

então, propulsor deste campo e muita pesquisa foi empreendida no intuito de perfilar biografias 

e deslocar da obscuridade a contribuição de mulheres artistas – no que se inclui pintoras, 

escritoras, criadoras em ramos pouco usuais ao seu gênero. Houve também a iniciativa em 

buscar identificar se, em distintos contextos históricos, de alguma forma elas partilham – ou 

                                                           
16 Tradução livre de: "The academies actively resisted and restricted women's participation in the full production 

of art by the device of refusal of the stydy of the nude. But that had even more far-reaching significance. 

Empirically women often could hire a nude model unofficially, or get a friend or husband to pose, but it was not 

officially acknowledged that women were involved in the making of major history painting". 



37 

 
 

divergem – na representação de um corpo feminino, cuja vocação para a padronização foi 

ampliada ao longo das sociedades.  

Perrot (2007), a partir da perspectiva historiográfica, ressalta que os primeiros estudos 

cujo recorte delineavam uma História das Mulheres nutriam-se do fato de que essa história 

ainda não havia sido escrita, tão drásticas eram as lacunas em torno da reconstituição de 

biografias e produção creditada a mulheres por meio dos arquivos familiares. A visibilidade 

pública das mulheres era regulada por condições externas. Ser escritora ou pintora, por 

exemplo, por vezes implicava em partilhar do estigma de marginalidade imposto às mulheres 

públicas. Integrar-se harmonicamente ao território do privado anulava qualquer possibilidade 

de dissidência.  

O fato de uma das formas de representação imagética mais recorrente das mulheres ao 

longo de toda a História da Arte ser o nu não é um dado aleatório. As imagens que mais 

frequentemente encontramos do feminino “nos dizem mais sobre os sonhos e os medos dos 

artistas que sobre as mulheres reais" (PERROT, 2008, p.17). Já que era "preciso ser piedosa ou 

escandalosa para existir" (p. 18), o que corrobora com a estruturação do gênero binário, 

inclusive com o binarismo entre as próprias mulheres, fomentando a dicotomia mulheres santas 

versus mulheres públicas. 

Griselda Pollock, que irá tratar também de aspectos que envolvem a contradição entre o 

corpo feminino para ser visto e a condição das mulheres artistas – muitas das quais, voltam-se 

a projetar corpos também femininos – irá desdobrar a questão de Nochlin a outros contextos 

artísticos e históricos, somada a problematizações adjacentes, pontuando as assimetrias entre o 

que significa ser um homem e ser uma mulher no campo da arte.  Numa análise sobre a 

produção no período histórico compreendido como a modernidade artística17 – sobre o qual 

recai também certa dose de mitos masculinos – na Paris recreativa e suburbana dos flâneurs, 

com a onipresença da prostituta e a o trânsito das classes sociais abastadas nas regiões 

populares, destacando espaços para encontros sexuais onde o corpo das mulheres figura como 

acessível. A autora se pergunta e deduz: 

 porquê a nudez, o bordel, o bar? Qual é a relação entre sexualidade, 

modernidade e modernismo? Se é normal as pinturas de corpos femininos 

serem um território através do qual os artistas postulam a sua modernidade e 

competem pela liderança da vanguarda, poderemos esperar redescobrir 

pinturas feitas por mulheres nas quais estas se confrontem com a sua 

sexualidade através da representação do nu masculino? Com certeza que não; 

a própria sugestão parece ridícula. Mas porquê? Porque existe uma assimetria 

histórica – uma diferença social, econômica e subjetiva entre ser mulher e ser 

                                                           
17 No texto, ela alude, mais especificamente, à atmosfera parisiense do início do século XX. 



38 

 
 

homem, em Paris, nos finais do sec. XIX. Esta diferença – produto da 

estruturação social da diferença sexual e não uma distinção biológica 

imaginaria – determinou o que é a forma como homens e mulheres pintavam. 

(POLLOCK, 2011, p.58). 

 

A leitura histórica de autoras como Nochlin, Pollock e mesmo Korsmeyer prioriza 

delimitar nitidamente as hierarquias que tocam o reconhecimento da segregação física das 

mulheres nos espaços públicos intelectualizados, e sua consequente invisibilidade e imposta 

indisposição para a partilha do fazer artístico. A discussão filosófica em torno da estética, no 

entanto, vai além, problematizando a incidência de tais concepções na vida pública e na 

articulação entre arte e política. 

Analisar a posição da mulher dentro e fora da produção de imagens nos leva a 

desnaturalizar a percepção de que “as mulheres são de algum modo, mais biológicas, mais 

corporais e mais naturais que os homens” (GROSZ, 1994, p. 14)18. Essa aproximação tem 

servido histórica e epistemologicamente para mediar distâncias e secundarizar o feminino. Aqui 

chegamos a um impasse em torno dos dilemas do corpo. Como chegar a esse corpo se a filosofia 

o restringe, a estética o divide, a sociedade o limita? Contornar isoladamente a produção das 

mulheres, conferindo-lhes uma história e uma biografia, não nos permite avaliar o grau de 

dissidência empreendido por estas artistas em suas vidas públicas. Assim como as suas obras 

em si não nos permitem.  

Historicamente, observamos tentativas de aceitação destas diante da comunidade 

artística. Para isto, muitas vezes repetindo padrões ou estilos semelhantes ao de obras 

reconhecidas. Em fases como a modernidade narrada por Pollock (2011)  – reverberada, por 

exemplo, em textos de intelectuais que sofriam com as tensões ao cruzar as fronteiras do mundo 

público, tais como Virgínia Woolf19 –, as mulheres permaneciam exceções pouco aludidas. O 

corpo feminino esteve sempre em estabelecida posição de visibilidade, em contrapartida, aquilo 

que as mulheres viam (e veem) permanece estranho, no sentido de não familiar ou pouco 

debatido, quando não invisível.  

A compreensão do feminino como unicamente um efeito da linguagem mais uma vez 

nos distancia da presença e das implicações do corpo físico, reafirmando a condição de 

isolamento das mulheres nos padrões de representação que convencionam a distinção entre 

matéria e pensamento. 

                                                           
18 Tradução livre de: “Women are somehow more biological, more corporeal, and more natural than men”. 

19 Virgínia Woolf nos anos 1930 reconhecia o cinismo da crítica, incapaz de uma clivagem que reconhecesse as 

omissões históricas das mulheres e a desigualdade de gênero (WOOLF, 2012). 



39 

 
 

Compreendemos, então, que a persistência de imagens que definem o que é ser mulher 

– bem como, noutra ponta, o que é ser homem – são demarcadas por uma fixidez que se 

desdobra em múltiplas dicotomias, dificultando a percepção de uma transitoriedade e 

diversidade do corpo material – seu envelhecimento, sua porosidade e sua diferença. Derivam 

também da ausência de uma politização da crítica a respeito dos objetos estéticos e do não 

reconhecimento do lugar social dos sujeitos que lidam com a criação.  

Portanto, meramente restituir a biografia dessas mulheres não rescinde todas as 

ausências que as limitam. Investigar esse isolamento pode estar em elucidar de que forma esse 

corpo vivido está materialmente presente na arte, sem a alegoria da experiência nem a 

mitificação do gênero por intermédio da linguagem, mas indo de encontro à própria 

materialidade.  

Percebemos, no trabalho de Korsmeyer (2004), a importância da história do 

conhecimento para a compreensão do lugar dos sujeitos da produção da arte, no entrelaçamento 

de seus artefatos materiais nas equações sociais de valor dos sujeitos. O mesmo se estabelece 

quanto articulamos a distância assimétrica que delega à mente a capacidade de julgar e 

estabelecer a qualidade dos elementos sensíveis do mundo, fortalecendo a construção de um 

plano do pensamento intocável pelas condições plurais e contextuais da vida.  

O desmonte teórico das dicotomias, pelo debate em torno do gênero, na filosofia, ocorre 

sobretudo por intermédio do impacto das obras pós-estruturalistas. Sua incidência nas teorias 

feministas se deve ao fato de que a ideia de gênero binário como resultante de uma estratificação 

social já estava presente nos primeiros textos problematizadores da condição feminina – em 

função de uma necessidade de sobrevivência e dos constrangimentos reais demandados pela 

pertença ao campo da produção de conhecimento. Desde o momento em que se soube da 

necessidade de articular uma teoria que vislumbrasse os apagamentos públicos das mulheres, 

que reivindicavam para si o título de pensantes. A saber, desde que as teorias de Beauvoir 

migraram para as ruas, nos anos 1960, e das ruas para as cátedras, em meados de 1960 e, mais 

maciçamente, nos anos 1970, em percurso relatado por Perrot (2007). 

Com obras que desafiam o primado da linguagem de Saussure, os pós-estruturalistas, 

renomadamente Gilles Deleuze (e Felix Guattari, em sua parceria com este) e Michel Foucault 

figuram como os mais apropriados pelas teses feministas, promovendo uma filosofia que 

aproxima ciência e cotidiano, e tem a arte não apenas como objeto de análise, mas como fonte 

de elaboração, questionando autoritarismo crítico e monolitismo teórico num projeto 

desconstrucionista das bases conceituais do pensamento ocidental.  



40 

 
 

A partir de noções que complexificam a relação entre matéria e real, o feminismo busca 

reconstituir o roteiro de visibilidades e invisibilidades dos corpos gendrados – a pretexto de 

investigar suas transgressões e pertencimentos no campo da imagem, o que leva à formulação 

de outro projeto genealógico do corpo, para o entendimento do lugar do gênero, a um só tempo 

filosófico e antifilosófico.  

A retomada de bases conceituais clássicas e iluministas, como veremos a seguir, 

revisando-as, está presente em outros projetos acadêmicos anti e contrafilosóficos. Tais 

contribuições pautam o lugar de fala teórico que considera a constituição da subjetividade e sua 

relação com os corpos, proporcionando leituras da representação que considerem a questão da 

institucionalização e do poder. É importante pensar tanto sobre as ausências impostas quanto 

acerca das presenças resilientes no pensamento estético, quando observamos sua topografia 

lacunar, e avançar no território da estética por uma epistemologia que entenda a materialidade 

como coisa viva, nem dissipada pela linguagem, nem eliminada pela história. 

 

2.2. O tropo do corpo 

2.2.1. A materialidade teórico-política 

 

Como vimos, um dos legados do feminismo para a filosofia contemporânea é o 

diagnóstico da oposição problemática entre mente e corpo, e sua derivação nos demais 

binarismos culturais do mundo, incluindo a binarização dos sexos em homem e mulher. Sendo 

as mulheres reduzidas, nesta equação, de suas qualidades racionais, mitificadas em uma 

entidade mulher, uma ordem de hierarquia na qual masculino e feminino estariam em 

equivalência a sujeito e objeto.  

Tais dualismos sedimentam também a noção de mulher num corpo clássico, para a arte 

e para o mundo, se instalam na crítica e instauram processos de julgamento e avaliação, tais 

como o gênio artístico. Além de se alimentar dela, abastecem a filosofia, mais ainda nos 

silêncios em torno do debate sobre gênero. E esse processo filosófico e crítico extravasa nas 

relações sociais, nas quais se prescrevem qualidades articuladas por uma trama limitadora à 

existência das mulheres.   

Desse corpo, entretanto, desprega-se uma filosofia outra, um aparato que, embora 

epistemologicamente conectado ao passado, dele necessita para a negação e apagamento de 

suas dicotomias. E esta negação vem à tona em função do acirramento político do feminismo 

acadêmico, nos trânsitos entre a teorização do ativismo e a politização da teoria, que 



41 

 
 

possibilitam compreender também o corpo e sua materialidade como questões que se 

transformam. A partir destas perspectivas, lança-se a problemática de que o corpo não é um 

dado, mas uma construção, por vezes abstrata.  

Não à toa, as formas de percepção da materialidade e as condições atribuídas a esta são 

os elementos motivadores dos estudos embrionários do feminismo. Ocorre que a problemática 

em torno da materialidade como condição social de existência resvala inevitavelmente para a 

afirmação da diferença que a define, estabelecida para demarcar a situação de aprisionamento 

a um corpo socialmente limítrofe. 

Os textos iniciais voltados à filosofia do corpo eram visivelmente contaminados pela 

denúncia dos constrangimentos advindos das funções do corpo material, uma vez que as 

condições nas quais as autoras os produziam eram desafiadoras quanto ao seu pertencimento 

público, enquanto mulheres e escritoras.  

Mary Wollstonecraft, no século XVIII (1792) já compreendia o corpo feminino como 

disciplinado pelo capitalismo regulador dos contratos familiares, entendendo que disto derivava 

uma série de pressupostos de beleza e sensibilidade artificialmente emuladas, seus textos 

criticavam o consumo de produtos vendidos como embelezadores; a vestimenta feminina, feita 

para tolhir movimentos e provocar desconforto e a vulnerabilidade das mulheres escravas, em 

função de sua constituição física (LENNON, 2014). 

Outros textos científicos seguiram-se ao de Wollstonecraft, entretanto, certamente a 

mais célebre escritura sobre a questão é O Segundo Sexo, de Simone de Beauvoir. Publicado 

em 1949, neste livro Beauvoir (1967) situa minuciosamente a carnalidade como amplamente 

condicionada e mitificada por questões sociais, destacando o embate das mulheres na 

construção de uma vida como sujeitos quando somos limitadas por códigos que nos detém na 

condição de objetos.  

Influenciada pelo trabalho de Merleau Ponty e Jean Paul Sartre, Beauvoir elabora uma 

fenomenologia do corpo vivido, ricamente ilustrada por textos vindos da literatura científica e 

de ficção, narrativa epistolar, filmes e uma vasta e diversa quantidade de entrevistas. 

Considerando os relatos dessas mulheres, Beauvoir delineia as tensões de sujeitos estagnados 

na imanência da materialidade, que as condiciona, ontologicamente, numa eterna possibilidade 

de vir a ter, de fato, um processo de subjetivação. Numa sociedade estruturada em discursos 

misóginos, as possibilidades de transcendência por vezes incidem na resignação. A autora 

afirma que as mulheres 

 tentam justificar sua existência no seio de sua imanência, isto é, realizar a 

transcendência na imanência. É este último esforço — por vezes ridículo, por 



42 

 
 

vezes patético — da mulher encarcerada para converter sua prisão em um céu 

de glória, sua servidão em liberdade soberana, que encontramos na narcisista, 

na amorosa, na mística (BEAUVOIR, 1967, p. 393). 

 

O belo e o reprodutivo, artifícios notoriamente ligados à ideia de matéria como geradora 

e cuidadora − apartada da mente criadora e transformadora −, são os fatos da condição biológica 

associados ao feminino. Na distinção feita por Beauvoir, estes correspondem à coqueteria, 

sedução, correção, discrição sexual e maternidade e, ao mesmo tempo em que nutrem aquilo 

que os enobrece, também o torna dependente e acessório, fortalecendo o papel orbital da mulher 

(muitas vezes em funções contraditórias entre si, como as da cortesã e as da mãe cuidadora).  

Os corpos seriam, então, situações de risco e um território restritivo para o exercício do 

controle sobre as mulheres, que dentro destes se descobrem sujeitos da espera e aprendem as 

condições de sua existência revestidas de uma carne alienada pelas instituições. Um 

encarceramento carnal e também um sintoma de aprisionamento pela materialidade.  

O exercício crítico de Beauvoir, de mensurar esse embate entre a subjetividade e a 

condição objetificada das mulheres, eleva o corpo ao centro do debate, resultando na percepção 

da relação entre sexo e gênero e da sujeição moral do gênero a uma materialidade codificada 

pelo social.  

As contribuições de Beauvoir, em seus trânsitos20 entre continentes, acirraram inúmeras 

das ações e transformações movidas pelo feminismo do século XX. O movimento feminista em 

seus aspectos contraculturais de resistência e transgressão corporal buscava construir espaços 

que projetassem a existência de corpos de mulheres livres da prerrogativa do feminino 

excludente. A teoria de matiz feminista buscava atingir esse corpo outro, constituindo, ao 

menos, um espaço de transcendência para a crítica que se arvorava em seguir as pistas deixadas 

por Beauvoir. 

A filósofa ofereceu possibilidades de compreender a biologia e a morfologia corporal 

como geradora de um sistema social. A partir desses indícios, Firestone (1976), que escrevia 

contaminada pela radicalidade política dos anos 1960, em seu livro A Dialética do Sexo 

apontava a constituição do sistema sexo-gênero, compreendendo o gênero como designado a 

partir das limitações do sexo. Uma obra de grande vigor crítico na articulação dos binarismos 

teóricos ao âmbito político. Entretanto, a autora tinha a tese radical de que restrições corporais 

                                                           
20 De acordo com Thébaud (2004), a obra de Beauvoir será primeiro assimilada pelo feminismo contracultural 

norte-americano, sendo primeiro absorvida pelas cátedras de Women Studies das universidades estadunidenses, 

para só depois realizarem um caminho de volta, sendo assimiladas pela academia francesa apenas em meados dos 

anos 1970. 



43 

 
 

ao potencial reprodutivo poderiam implicar na emancipação das mulheres. Enxergava, portanto, 

a gravidez como grande fator de exclusão social, chegando a propor a histerectomia como uma 

prática revolucionária estratégica para a ocupação da vida pública.  

Textos propositivos e ancorados em antagonismos sexuais entre masculino e feminino 

como os de Firestone eram compreensíveis a seu tempo. E também um libelo de defesa da 

constituição da própria crítica, tão alvo de constrangimentos e discriminações nos espaços 

públicos de visibilidade quanto qualquer outra ação pública empreendida por mulheres. Por isso 

é importante mapear essa crítica e analisar seus avanços e recuos na direção da identificação do 

corpo gendrado.  

Nas décadas seguintes do século XX, observamos a ideia de gênero relacional 

prevalecer no feminismo teórico, com a aceitação de textos como os de SCOTT (1995), que o 

propunham como categoria social de análise. O gênero, no entanto, ao final daquele século, 

passa por inúmeras erosões paradigmáticas em seu interior, com o surgimento de debates que 

questionam a alteridade no interior da teoria, repreendem a universalização do termo mulher 

presente numa ideia de feminismo tão restritiva quanto a de feminino que busca dissipar.    

O feminismo negro e o feminismo lésbico protagonizam esse embate, questionando que 

o corpo e o desejo expresso pela teoria é branco, heterossexual e burguês. Lauretis (1994) e 

Flax (1991) mencionam a publicação das obras This bridge called my back, de Cherrie Moraga 

e Gloria Anzaldúa, em 1981 e All the women are white, all the blacks are men, but some of us 

are brave, antologia organizada por Gloria Hill, Patricia Bell Scott e Barbara Smith, em 1982 

como marcos dos desdobramentos e tensões ocorridas nesse período. No que diz respeito à 

sexualidade, a obra mais impactante – se tomamos o alcance em termos de traduções e citações 

– surgirá no fim dos anos 1990, com a publicação de Problema de Gênero, de Judith Butler, 

que problematiza inclusive a ideia de gênero, para ela, construída sobre uma matriz 

heteronormativa de desejo.  

Empreendendo um esforço crítico em conciliar estas tendências internas e organizar 

uma genealogia do corpo, Grosz (1994), em Volatile Bodies, realiza uma obra panorâmica sobre 

as distintas abordagens que contemplam a história do corpo no ocidente, dos gregos ao pós-

estruturalismo. Em paralelo, analisa de que forma as diferentes apropriações do feminismo 

teórico chegaram à corrente conceitual que ela chama de feminismo da diferença;  e situa estas 

transições em três momentos paradigmáticos: o feminismo da igualdade, o construcionismo 

social e a diferença sexual. 



44 

 
 

Nesse primeiro momento, aproxima pensadoras como Simone de Beauvoir, Sulamith 

Firestone e Mary Wollstonecraft em sua busca por compreender o corpo a partir das 

predisposições biológicas do feminino – ciclos menstruais, gravidez e maternidade. Para a 

autora, estas estavam preocupadas com a superação do patriarcado como um projeto de 

emancipação, e, na maioria das vezes, aludiam ao corpo como uma fronteira biológica, 

obstáculo à ocupação dos espaços públicos pelas mulheres.  

No segundo paradigma identificado por Grosz, teóricas como Juliet Mitchell, Julia 

Kristeva, Michelle Barrett e Nancy Chodorow se dedicam a investigar o construcionismo social. 

Nesta leva de estudos, o corpo deixa de ser percebido como um limitador físico para a igualdade 

das mulheres e passa a ser observado no campo da construção social da subjetividade, a biologia 

perde a sua centralidade na dimensão do corpo social, mas este permanece associado aos 

processos de produção e reprodução, e formulados em oposição à mente. 

 Passa, então, a ser visto como algo que é parte viva da organização do sistema social, 

cuja realidade fixa respalda as dicotomias sobre as quais se ergue a organização da sociedade. 

Como matéria sem pensamento, nesse modelo teórico o corpo não porta sentidos de 

transgressão e tem a sua relevância política circunscrita à capacidade de ser portador de códigos 

e valores culturais. 

Por fim, Grosz considera os processos de desconstrução propostos pelo grupo que 

identifica preocupado com a Diferença sexual, no qual sobressai Luce Irigaray, Hélène Cixous, 

Gayatri Spivak, Judith Butler, Naomi Shor e Monique Wittig, realizadoras de estudos que 

passam a ter o corpo não apenas como constante biológica nem como limitador vital da vida 

pública, mas um elemento histórico e político “crucial para entender a existência física e social” 

(GROSZ, 1994, p. 17-18)21 das mulheres. 

Grosz situa esses textos de inspiração pós-estruturalista numa vertente de crítica ao 

cartesianismo, que considera o humanismo universal atomizado, redutor e complementar como 

fonte de exclusão das alteridades. Problematiza a ausência de um feminino que aponte suas 

fissuras: sexuado, com diversidade etária e racial, de sujeitos outros, ramificados em torno das 

dessemelhanças à margem de uma subjetividade andro e eurocêntrica. Para Grosz:  

em vez de enxergar o sexo como uma categoria essencialista e o gênero como 

uma categoria desconstrucionista, essas pensadoras estão preocupadas em 

                                                           
21 Tradução nossa de: "crucial to understanding woman's psychical and social existence". 



45 

 
 

minar a dicotomia. O conceito de corpo social é a maior estratégia para 

cumprir esse objetivo22 (GROSZ, 1994, p.18). 

 

O corpo surge como elemento transversal nas análises de gênero, contaminado pelas 

atribuições fornecidas pela sociedade, mas cuja significação, a depender dos usos e lugares de 

onde este emerge, poderá gerar resignificação. Ou seja, agenciará uma transformação de sentido 

destes corpos pelos indivíduos que visam espaços de visibilidade e existência política.  

Grosz (1994), busca a história da filosofia e a própria biologia para desenvolver uma 

teoria que seja, a um só tempo, orgânica e representacional. Ela possui uma compreensão 

metafísica da dualidade corpo vs. mente, negando as leituras que os distinguem como os dois 

polos, sobretudo por os sintetizarem como tudo aquilo que configura o referencial de coisas 

existentes no mundo da percepção humana.  

A autora se esforça para esboçar de que forma os contornos da subjetividade poderiam 

resultar da intersecção entre corpo e mente, em sua ambiência física e imaterial. Sua aposta de 

ruptura com os binarismos reside na formulação de um modelo relacional para a compreensão 

da dinâmica de constituição dos corpos – em substituição ao sistema sexo-gênero –, e, para 

tanto, utiliza a metáfora da fita de Moebius, na tentativa de demonstrar que é possível propor a 

articulação entre as duas substâncias – corpo e mente – a partir da inflexão mútua; uma dupla 

reflexividade condizente com a imagem ilustrativa do conceito23. Desta forma, alça uma teoria 

da subjetivação que não se baseie exclusivamente nos impasses da identidade. Pois: 

Estas interações e ligações podem ser vistas como efeitos de superfície, 

relações que ocorrem na superfície da pele e em várias partes do corpo. Elas 

não são meramente superficiais, pois que geram e produzem todos os efeitos 

de um interior psíquico, uma profundidade subjacente, a individualidade, ou 

consciência, tanto quanto a fita de Moebius cria tanto um dentro quanto um 

fora (GROSZ, 1994, p.116)24. 

 

Deste modo, o corpo carrega em si tanto os vestígios de material primordial humano, 

seus órgãos estruturados e contidos pelos limites da pele, quando as inscrições dos sistemas 

                                                           
22 Tradução nossa de:"instead of seeing sex as an essencialist and gender as desconstructionist category, these 

thinkers are concerned to undermine the dichotomy. The concept of the social body is a major strategy in this 

goal". 
23 A fita de Moebius ou Möbius, criada por um experimento do matemático August Ferdinand Möbius é uma 

superfície dobrável que possui apenas um lado e cujo início e fim são indeterminados, sendo, portanto, associada 

ao símbolo do infinito. 

24  Tradução nossa de: “These interactions and linkages can be seen as surface effects, relations occurring on the 

surface of the skin and various body parts. They are not merely superficial, for they generate, they produce, all the 

effects of a psychical interior, an underlying depth, individuality, or consciousness, much as the Möbius  strip 

creates both an inside and an outside”. 



46 

 
 

coercitivos da sociedade, como a medicina e a legislação disciplinadora. Mas, no processo de 

constituir-se de dentro para fora e de fora para dentro, tolhido pelas hierarquias e normas, o 

corpo se torna uma narrativa, um texto autorreflexivo vivo, que se posiciona junto às camadas 

imateriais simbólicas que constituem a cultura. Propõe, nesta medida, que a relação entre 

matéria e razão resulta na ficcionalização do corpo, que se torna uma narrativa andante.  Grosz 

(1994) se aproxima da proposta de performatividade de Judith Butler (1990, 2002), que entende 

que os corpos carregam discursos, sem, entretanto, abrir mão da dimensão da materialidade. No 

entanto, a presença da matéria é mais visível em seu texto, talvez por ela ressignificar a 

dualidade corpo-mente a partir da nivelação que a inter-relação moebiana projeta, modulando 

interioridade e exterioridade do corpo e da mente. 

Butler (1990) adensa o projeto teórico-conceitual da diferença sexual25 ao propor uma 

compreensão da relação corpo-gênero que toma os corpos também como construções 

ficcionais, passíveis de fazer sentido dentro de uma sociedade extremamente normatizada 

quanto aos papéis desempenhados pelos gêneros – estruturados em dualidade complementar 

como masculino e feminino – em vez de entidades materiais a serem interpretadas, pois sua 

tese é de que eles não existem fora dos discursos. A autora substitui, desse modo, a noção de 

causa pela de efeitos de sentido. Para ela o sistema sexo-gênero não é estabelecido em função 

da diferença entre os corpos, pois o sexo não existe antes da linguagem, a própria função 

biológica é cultural, pois é mediada por uma matriz heteronormativa. 

Em vez de analisar o gênero das mulheres como “outro” ou buscar a alteridade em suas 

segmentações históricas, étnicas e sociais, produz uma teoria que trata de desconstruir por fim 

o gênero binário, a partir da evidência da razão social dos corpos como uma encenação.  Afirma 

que o gênero é “a estilização repetida do corpo” (BUTLER, 1990, p. 59), num conjunto de atos 

que o cristalizam a repetir estruturas compulsórias institucionalizadas pelos dispositivos de 

controle da sexualidade.  

Como vimos acima, Butler contesta veementemente as tentativas de clamor a uma 

unidade política presente nas definições de identidade em voga no feminismo do final do século 

XX, quando sua tese da performatividade de gênero se difunde. Propõe, em vez disso, que o 

reconhecimento do gênero – qualquer que seja – como uma ficção reguladora ajuda a desatar 

                                                           
25 Cabe lembrar que Butler (2004) tece algumas críticas ao conceito de diferença sexual quando este se sobrepõe 

ao de gênero, que ela considera mais amplo no que diz respeito às análises que contemplam a sexualidade e o 

desejo. 



47 

 
 

os nós que mantém falsas simetrias, e que isto contemplaria também as reflexões da diferença 

presentes nas críticas vindas do feminismo negro, chicano e proletário.  

O ser performativo seria aquele capaz de empreender performances de gênero que 

utilizam as próprias ficções reguladoras que o constituem para expor suas fantasiosas fissuras, 

o que ocorre no caso das drags e transsexuais, por exemplo, cujo corpo é elemento desagregador 

porque expõe a artificialidade narrativa do social. Ao admitir a repetição desses códigos em 

circunstâncias que denunciam sua normatização, a autora propõe que o corpo é "em si mesmo 

uma construção” (BUTLER, 1990, p.27).  

Uma das críticas mais recorrentes ao trabalho de Butler é que ela define os corpos a 

partir da dimensão da linguagem, propondo que a biologia e o sexo não são assim 

compreendidos sem o recurso da linguagem que os situa. Barad (2003) e Alaimo e Hekman 

(2008) questionam a perda da perspectiva material em sua obra, acusando-a de abrir mão do 

conceito político de agência no debate em torno da corporeidade, bem como de deslegitimar a 

distinção fornecida pela análise convencional de gênero. Também mencionam que afirmar a 

prevalência da linguagem como campo de trocas e enfrentamentos, termina por negar a 

singularidade da experiência feminina, reconhecendo as suas diferenças, em torno do 

denominador comum da variável corporal, das disponibilidades cíclicas e vitais que subjazem 

ao fato de nascer biologicamente uma mulher.   

A perspectiva teórica autointitulada feminismo material se apresenta como um sintoma 

da perda do referente material para os estudos de gênero, comum a um grupo bastante 

heterogêneo de autoras, a partir da difusão do trabalho de Butler, que ecoa em diversas áreas. 

O que eles postulam em comum é que existe uma dimensão concreta dos códigos biológicos 

corporais, que, segundo tais autoras, existem antes e à revelia da linguagem. Donna Haraway 

(2009), bióloga, em seu Manifesto Ciborgue, utiliza a pós-humanidade como metáfora das 

relações humanas numa era de artificialidade tecnológica, comparando as limitações de seres 

metade humanos e metade máquinas com as nossas limitações humanas diante de uma 

sociedade que constitui os corpos dentro do território da linguagem – desvestindo-os de seu 

vínculo com o natural, já que, para a autora, sequer somos um único corpo amalgamado passível 

de configurar uma identidade social, mas um pulsar de diversas esferas orgânicas – inclusive 

outros micro-organismos menores que nos constituem, como as bactérias.  

De fato, a ideia de resgatar a materialidade instiga propostas de análise contemporâneas 

que transcendem as expectativas das pesquisas em torno da representação. Barad (2003) atenta 

para a necessidade de investigações que considerem os aspectos biológicos, retomando sua 



48 

 
 

funcionalidade social a partir de uma ótica política, numa abordagem metafísica que elabore 

acerca das questões científicas e tecnológicas que delineiam os limites do corpo no 

contemporâneo.  

Diferente da mera afirmação de uma matéria especificamente feminina, delimitada pela 

biologia – o que já havia sido desconstruído de forma bastante contundente por Butler (1990), 

além de ser um consenso para os estudos feministas como um todo de que é preciso evitar recair 

no essencialismo universalista de gênero, considerado apenas uma ênfase nos estereótipos 

sexuais – a autora traz à tona a ressignificação da matéria que ocorre no contemporâneo em 

função de uma difusão mais ampla das tecnologias da imagem na ciência, também para efeito 

de um controle dos gêneros. Ela menciona, por exemplo, o valor conferido à ultrassonografia 

fetal pelos ativistas contrários às leis de abortamento legal e seguro, destacando o modo como 

esta utiliza as tecnologias da imagem para promover a dimensão biológica como constituidora 

da esfera subjetiva.  

Barad argumenta que a radicalidade em denunciar a instabilidade da matéria, acabou 

por fomentar uma rejeição à base material dos corpos, qualquer análise que remotamente 

associasse as questões de gênero às dinâmicas biológicas foi apontada como essencialismo. Não 

minimizando o retrocesso que seria propor uma alma feminina, mas o abrir mão da 

materialidade dos discursos tem provado que, em vez de apenas apontar o bem-vindo 

questionamento da categoria universal mulheres, se abre mão da percepção das diferenças 

materiais, que poderiam ser vistas como algo que subjaz ao indivíduo, mas não impede que dali 

se extraia formas autônomas de autoidentificação. 

Em vez de negar a performatividade, propõe que esta inclua o aspecto material, 

argumentando que a “performatividade, propriamente construída, não é um convite a 

transformar todas as coisas (incluindo os corpos materiais) em palavras; ao contrário, 

performatividade é precisamente uma contestação ao excessivo poder conferido à linguagem 

no intuito de determinar o que é real” (BARAD, 2003, p.802)26.  

Ela propõe, no entanto, que se considere a existência de construções tanto social 

construtivistas quanto científicas, e a própria natureza teria relação com poder e o 

conhecimento, já que fotografias, gráficos e outros vestígios do biológico, expostos em 

                                                           
26 No original: performativity, properly construed, is not an invitation to turn everything (including material bodies) 

into words; on the contrary, performativity is precisely a  contestation of the excessive power granted to language 

to determine what is real. 



49 

 
 

plataformas e ampliados em recursos tecnológicos, filtram a nossa relação com o mundo 

material27.  

As teses do feminismo material não são antagônicas com propostas como as de Butler  

e menos ainda com as de Grosz (1994), que embora se afirme, a priori, como parte da corrente 

do Feminismo da Diferença, é citada como uma feminista material (LENNON, 2014). Em 

Corpos que importam,28 Butler (2002), por sua vez, esclarece que nunca desconsiderou a 

natureza, apenas postula que esta não revoga a inteligibilidade dos corpos, pois a forma como 

compreendemos nossa “realidade” biológica é arbitrada pela cultura. Para a autora, da mesma 

forma que o gênero é uma ficção do sexo, o sexo é uma construção da cultura, que possibilita 

a normatização de masculinos e femininos em torno de uma ficção de gênero.  

Entretanto, posteriormente ela admite ser característica da sua obra e de seu aparato 

teórico voltar-se para a linguagem: 

 Eu confesso que, entretanto, não sou uma boa materialista. Cada vez que eu 

tento escrever sobre o corpo, findo por escrever sobre linguagem. Isto não 

acontece porque eu acho que o corpo está reduzido à linguagem; não é. A 

linguagem emerge do corpo, constituindo uma erupção variada. O corpo é 

aquilo sobre o que a linguagem vacila, é o que carrega seus próprios sinais, 

seus significantes, e o faz de maneiras que em grande parte das vezes 

permanecem inconscientes (BUTLER, 2004, p. 198).29 

 

O trabalho de Butler, mesmo recente, já pode ser considerado um marco nos estudos 

feministas e nos estudos sobre o corpo, a ideia de gênero construído, de um corpo ficcional que 

se aprende a encenar – e a contradizer, via gestos peformativos – problematiza questões 

necessárias para um gênero que por vezes busca transcender o corpo, recriá-lo e vestí-lo com 

uma codificação que conteste o binarismo. No entanto, há inúmeros silêncios acerca da 

materialidade do corpo que não cessam.   

O corpo vivido postulado por Beauvoir (1967) que vai, desde a puberdade, formando-

se "demasiado carnal" (p.53). E essa carne inapelável a qual estamos biologicamente atadas 

permanece um problema.  Afirmar uma materialidade do corpo não necessariamente passa pelo 

                                                           
27 Um dos exemplos mais contundentes da obra de Barad é o efeito da ultrassonografia fetal com maior qualidade 

de imagem, que mostram imagens e sons mais realistas da vida intrauterina, e seu efeito na plataforma política dos 

pró-vida. 

28 Bodies that matters, no original, um trocadilho com a palavra matter, que tanto quer dizer matéria, quanto está 

associada a valor, importância. 

29 Tradução nossa de: "I confess, however, that I am not a very good materialist. Every time I try to write about 

the body, the writing ends up being about language. This is not because I think that the body is reducible to 

language; it is not. Language emerges from the body, constituting an emission of sorts. The body is that upon 

which language falters, and the body carries its own signs, its own signifiers, in ways that remain largely 

unconscious". 



50 

 
 

entendimento de que o sexo nos uniformiza, mas o sexo permanece um talho na superfície da 

existência a qual estamos envolvidas, sobretudo quando a feminilidade é, como Beauvoir 

afirma, um corpo que se "forma" carne, mais material, portanto, mais vulnerável e por isso 

reservado a uma série de situações limitadoras.  

A resposta emancipadora que se busca na subjetivação dessa carne passa, ainda, por 

diálogos necessários acerca de como esta matéria é vista, onde e quando ela adquire 

motricidade. Esse invólucro está sujeito à desordem? Uma desordem que passa pela 

transformação da carne, mas também de seus deslocamentos, da percepção das fissuras no rumo 

do biológico, da ostentação de um corpo vivido fora dos critérios clássicos que o alinham numa 

superfície impenetrável, perene. Talvez mais do que a repetição da performance, ou da interface 

moebiana ou dos ciclos ontológicos de aprisionamento entre sujeito e objeto, a transformação 

esteja no movimento, no processo de debater-se no casulo do corpo. 

Textos que evocam a diferença sexual e biológica são muito diversos entre si, como 

vimos acima ao justapor trabalhos como os de Beauvoir, Firestone, Grosz, Barad, e mesmo 

Butler, se assim a considerarmos. No entanto, percebemos que eles buscam compreender as 

dinâmicas do corpo em confronto com suas limitações sociais, tendo no enfrentamento à 

condição biológica as condições de sua narrativa viva. Por outro lado, eles também podem ser 

lidos como paradigmas teóricos que se sucedem e conflitam em função de descontinuidades 

históricas, como é comum em uma epistemologia (KUHN, 1990). 

Neste sentido, Lennon (2014) afirma que o projeto de uma base filosófica deve muito à 

contribuição de Luce Irigaray, cuja concepção teórico-política de crítica ao masculinismo foi 

por vezes apontada como essencialista, reificadora de qualidades e funções do feminino, 

obscurecendo a estratégica possibilidade de diálogos que ele oferece se tomamos o gênero como 

filosofia. É Rosi Braidotti que irá aprofundar essas articulações a partir de uma noção de gênero 

que retoma alguns dos aspectos situacionais propostos por Beauvoir e não perde de vista a 

matéria como fundamento político nas delimitações do binarismo de gênero. 

 

2.2.2. O corpo gendrado e a antifilosofia 

O pensamento feminista, em seu percurso epistemológico, tratou de localizar a noção 

de mulher nas matrizes filosóficas do conhecimento. Nestas, percebemos as tentativas de 

imprimi-la em tons essencialistas, ora pela exclusão, ora sedimentando sua organicidade no 

binarismo humanista, no qual esta figura como entidade secundária, quando não reduzida a 

qualidades que a tornam matéria inerte, sem volição. 



51 

 
 

Observamos o despontar de obras guiadas por acentuado antiplatonismo, a priori, que 

buscam desvelar as categorizações e diferenciações problemáticas herdadas da antiguidade 

clássica, rejeitando hierarquias assimiladas como naturais. Esse debate ocorre por meio de duas 

questões: a primeira diz respeito à exclusão das mulheres como parte do projeto coletivo de tais 

pensadores para a humanidade. A segunda reside justamente na pergunta que se faz a partir 

desta exclusão: qual seria, então, a parte que compete aos excluídos deste projeto? Os níveis de 

estratificação evocam a presença destes, e o modo como são evocados fomenta muitas das 

problemáticas que marcam a desigualdade. 

Tal pergunta é o tema do estudo de Irigaray (1987), Speculum of the Other Woman, 

partindo da hipótese de que a mulher é uma ciência desconhecida, pois não existe enquanto 

sujeito na história do conhecimento. Irigaray busca elucidar onde reside o feminino numa 

cultura que ela chama de falogocêntrica, na qual o conhecimento está atrelado a preservar o 

poder e hierarquias das camadas sociais privilegiadas. Para tanto, constrói uma crítica acerca 

do impacto da filosofia grega, sobretudo das contribuições de Platão acerca da definição de 

matéria e intelecto, em aporia, dissociando o acesso à capacidade intelectiva.  

Na leitura de Irigaray, ao propor que a matéria estaria segregada do corpo pensante, 

Platão fomentaria a formação de uma noção de sujeito secundarizado e associado à vida 

material. Ela destaca que, para o filósofo, a matéria seria o receptáculo e a cuidadora de toda a 

criação, sendo a concretude a condição necessária para a existência do sensível. 

Ela estuda a função da Kora30 na cosmologia de Platão, a partir de seus diálogos, um 

espaço onde as coisas concretas, do mundo material, passam às formas sensíveis, contidas no 

plano das ideias. A autora destaca a ênfase de que este é um espaço feminino. Irigaray analisa 

que, na Kora, quando os objetos passam por essa conversão, sua transmutação é consolidada 

pelo efeito do contato com aquilo que Platão chama de receptáculo, um espaço feminino de 

reprodução, natureza universal que recebe todos os corpos.  

Irigaray destaca que a cena da caverna é fundamentada na perspectiva da criação, mas 

a “mãe-matéria dá à luz apenas imagens”31 (1987, p. 301), está vinculada à preservação e 

gestação, pois não tem poder gerador sobre a matéria nem possui autonomia criadora, reproduz 

duplos, sua função é limitada e mecânica, tornando-o um instrumento de geração, um espelho 

capaz de promover uma transformação especular de matéria em imagem. Para ela:  

                                                           
30 Kora, também descrita como Chora, Kôra ou Kôre é o espaço destinado a conversão das formas materiais em 

formas sensíveis, citado no Timaeus, que descreve a cosmologia platônica. 

31 No original: "Mother-matter giver birth only to images". 



52 

 
 

A crise pela qual o poder pode, eventualmente, ser anulado, o risco de que 

alguma mudança que possa minar a continuação deste mesmo poder, é o cerne 

da negação que subjaz e ameaça a coerência da linha de argumentação 

socrática, e do discurso platônico. Sua fundação é sempre já assentada em um 

poço sem fundo, a fim de defender de forma totalitária a autoridade do logos 

paternal (IRIGARAY, 1987, p. 301).32 

 

 Mais do que desmontar categorias de análise teórica, ao investigar esse sistema de 

significação, comparando-o com as mitologias de maior ascendência do deus-pai, que tudo pode 

e tudo cria, modelando seres e formas à sua vontade, Irigaray explicita que as narrativas 

vitoriosas no campo do logos não possuem, em si, uma voz ou uma autonomia para o feminino, 

mas que há um feminino exterior a esse conhecimento, que termina por se constituir a partir 

das oposições de sentido, na condição de corpo, de matéria e na sua potencialidade geradora, 

identificada pela maternidade.  

 Speculum of other woman recebeu muitas críticas por identificar o feminino como algo 

exterior ao discurso da ciência e por feminilizar essa materialidade. Butler (2002) sintetiza 

algumas destas críticas ao recorrer à Irigaray para analisar a genealogia da materialidade dos 

corpos. Para a autora, é problemático afirmar o feminino como brecha de um sistema filosófico, 

enfatiza, sobretudo, que o discurso que produz o sensível, por meio do receptáculo da caverna, 

seria também universalizado e essencializado. Ela questiona se “não há, por acaso, uma série 

de exclusões constitutivas inevitavelmente derivadas do fato de circunscrever o feminino como 

aquele que monopoliza o campo de exclusão" (p. 76) 33. 

O pensamento de Irigaray ocasionou grande impacto na época, pelo fôlego de sua obra 

e por tangenciar e questionar as fontes elementares da filosofia ocidental. Há quem leia com 

ressalvas a ideia de um feminino como outro filosófico e a entenda como uma vertente 

essencialista de gênero, propondo uma improvável voz feminina derivada de um desvão 

filosófico e extensiva a todo e qualquer grupo de mulheres, tão autoritária e excludente quanto 

a teoria da qual emerge. 

Butler (2002) está de acordo com a análise de Irigaray de que não há espaço para 

equivalências entre feminino e masculino, e que o receptáculo apenas projeta formas 

inteligíveis no universo da masculinidade, o que fica evidente também na descrição de outros 

                                                           
32 Tradução livre de: "The crisis whereby power might possibly be overturned, the risk of some change which 

might sap the continuation of the same power, is at the heart of the (de)negation that underlies and threatens the 

coherence of the Socratic line of argument, and of the Platonic discourse. Their foundation is always already set 

in a bottomless pit in order to uphold overall the authority of the paternal logos". 

33 Tradução livre de: "¿no hay acaso una serie de exclusiones constitutivas inevitablemente producidas por el hecho 

de circunscribir lo femenino como aquello que monopoliza la esfera de exclusión?”. 



53 

 
 

trechos dos diálogos de Platão, nos quais ele – destacando a abordagem socrática – enumera as 

redes de produção e reprodução da sociedade na época, delimitando a mulher em sua condição 

de inferioridade e complementaridade.  Mas, ressalta que o gesto de concepção – especular, 

possível aos olhos de Irigaray – está cifrado pelo mesmo regime de poder que codifica e 

decodifica tanto a matéria quanto o sensível.  

A preocupação de Butler é colocar em evidência que as regulações que atuam sobre a 

materialidade não a deduzem ao monopólio do feminino, haja vista que: 

o cenário de Platão para a inteligibilidade depende da exclusão de mulheres, 

escravos, crianças e animais, este caracteriza os escravos como aqueles que 

não falam a língua de Platão e que, por não falar, são considerados diminuídos 

na sua capacidade de raciocinar. Esta exclusão xenófoba opera por meio da 

produção de Outros racializados e daqueles cuja "natureza" é considerada 

menos racional em virtude das tarefas às quais se vêem limitados a cumprir 

no processo de trabalhar para reproduzir as condições da vida privada. 
(BUTLER, 2002, p. 85).34 

 

Mais que estabelecer funções a um penetrador e a um penetrado, Butler entende que a 

concretude estéril de pensamento legada aos corpos ocorre por meio da regulação social, são 

corpos despolitizados, reduzidos em sua condição de cidadania, mas a noção de materialidade 

é posta pelos filósofos como universal e irredutível, portanto não podemos tomá-la como uma 

dicotomia que nos ensina sobre a condição social destes sujeitos. A teoria de Butler propõe um 

corpo performativo que cruza as dicotomias (corpo/matéria e mente, sexo/biologia e gênero) 

por meio de repetições que revelam a metáfora contida nestas, e as desvelam.  

Compreendê-las em sua ordem auxilia na leitura do espaço social onde estes corpos 

emergem como linguagem. Da noção de receptáculo destacada por Irigaray, ela afirma que este 

“não é uma mulher, mas a figura na qual se transformam as mulheres no mundo de sonho desta 

cosmogonia metafísica, uma figura que permanece, em grande medida, incompleta na 

constituição da matéria” (BUTLER, 2002, p. 92)35. 

A preocupação da autora é com a autoridade dos discursos, com o poder que outorgam 

à inteligibilidade destes corpos. Se há corpos cuja constituição social passa pelo interdito, é 

                                                           
34 Tradução livre de: la escenografía de la inteligibilidad de Platón depende de la exclusión de las mujeres, los 

esclavos, los niños y los animales, en la que se caracteriza a lós esclavos como aquellos que no hablan el lenguaje 

de Platón y que, al no hablarlo, se consideran disminuidos en su capacidad de razonamiento. Esta exclusión 

xenófoba opera mediante la producción de los Otros racializados y aquellos cuyas "naturalezas" se consideran 

menos racionales en virtud de las tareas fijadas que cumplen en el proceso de trabajar para reproducir las 

condiciones de la vida privada". 

35 Tradução livre de: “receptáculo no es una mujer, sino que es la figura en que se transforman las mujeres en el 

mundo de ensueño de esta cosmogonía metafísica, una figura que permanece, en gran medida, incompleta en la 

constitución de la matéria”. 



54 

 
 

importante entender os critérios que isolam estes corpos e como este poder mediador é dotado 

da capacidade de regular as formas corporais que se tornam válidas.  

Irigaray se preocupa em legitimar um regime de constituição dos sentidos, uma 

semiologia própria derivada de um platonismo que, ao negar o feminino, o instaura como uma 

divindidade reprodutora na alegoria do receptáculo, uma divindade redutora que atua como 

speculum de toda a linguagem e representação. Butler (2002), por sua vez, compreende que o 

que se estabelece é uma economia da inteligibidade do corpo, que restringe a percepção de 

corpos transgressores na esfera pública, tornando-os invisíveis. Não em uma contrasemiose, 

que constitui um feminino maternal, mas num panorama político em que a um corpo não é dada 

a possibilidade de exibir-se, existir e constituir-se com autonomia.  

Seu objetivo é analisar de que forma essa estrutura fixa corpos totais e corpos irrisórios 

– para além de corpos e mentes antagônicas. Butler não se detém à inserção social desses 

sujeitos, mas às instâncias proibitivas que separam os corpos entre válidos e não válidos, 

produzindo uma economia de autoridade sobre o visível. 

A teoria de Butler, situada próxima ao pós-estruturalismo, voltada para a problemática 

em torno da sexualidade, tem grande influência de Michel Foucault. Embora não adote o termo 

gênero como eixo epistemológico, ou não particularize em detalhes as questões de corpo que 

concernem às mulheres36, sua obra provoca profundo impacto nos estudos de gênero, motivando 

uma grande quantidade de pesquisas que passam a abordar a sexualidade feminina, a erotização 

e categorização do corpo das mulheres.  

Ao elaborar seu conceito de corpos abjetos como aqueles que não são reconhecidos 

como vidas, pois estão fora do sistema heteronormativo de sexualidade, a autora retoma as 

noções de segregação e jurisdição presentes no conceito de dispositivo de controle da 

sexualidade foucaultiano (BUTLER, 1990).  

Foucault (1988) teoriza sobre os corpos dissidentes a partir do reconhecimento do 

dispositivo de controle da sexualidade. Em seu primeiro volume de A História da Sexualidade, 

ele desconstrói a noção de que vivemos uma sociedade sexualmente reprimida, em vez disso, 

demonstra como, a partir do capitalismo vitoriano, o modo de vida nas cidades recém-

urbanizadas havia vinculado o exercício da sexualidade à finalidade da procriação, motivando 

uma configuração social que bane as sexualidades proscritas para os territórios murados e 

obscuros das cidades, em guetos periféricos e espaços destinados ao controle e contenção da 

                                                           
36 Perrot (2007) afirma que o filósofo dedicaria o quinto volume de sua História da Sexualidade à “mulher 

histérica”. 

 



55 

 
 

dissidência sexual – que tracejam as figuras vitorianas do pederasta, da mulher histérica, da 

criança onanista e dos monstros violadores.  

Para isto, deflagra uma rede de hierarquias morais aptas a julgar e dissociar os corpos 

sexuais ditos normais. A ciência e as leis, ramificadas em micro poderes que se concretizam de 

forma ramificada todas as instâncias de poder da sociedade, por meio de um dispositivo de 

controle da sexualidade que é nada mais que um efeito do poder enraizado. A abordagem 

foucaultiana busca romper com a universalização da condição das mulheres, propiciando o 

entendimento de que há algo que distingue esses corpos pela prioridade social, não biológica 

nem aleatória, mas disciplinadora, daquilo que é escolhido como visível, que está acessível ao 

olhar público, do lado de fora dos muros coercitivos erguidos pela cultura.  

As ideias de poder e disciplina sobre os corpos nos ajudam a compreender o rechaço de 

Butler à teoria de Irigaray. Se o corpo passa a ser efeito, então, das práticas reguladoras e a 

tomar lugares que tanto denunciam quanto reafirmam essa normatização, admitir uma 

subjetivação fortalecida no interior de um desses processos de significação, ainda que à revelia 

da cultura falogocêntrica, poderia ser compreendido como o fortalecimento destas mesmas 

ideias que se busca criticar. 

Rosi Braidotti (2005) difere de algumas de suas contemporâneas ao tomar as hipóteses 

de Irigaray como base de seu próprio percurso filosófico. Ela irá promover uma leitura, a partir 

da ótica deleuziana, da obra de Irigaray que identifica alguns dos pressupostos que levam ao 

entendimento da autora francesa como essencialista, e do caráter especular de sua obra como 

redutor ou reprodutor dos mesmos códigos de autoridade que critica e trata de desfazê-los, 

propondo que não se tome as propostas da autora acerca da espacialidade do falogocentrismo e 

da constituição da mulher como outro ao pé da letra. 

Para começar, Braidotti entende que a obra não deve ser compreendida como uma aporia 

residual ao legado filosófico platônico. Considera que, em vez de apenas negar e contradizer 

uma noção clássica de mulher, esta compreende o território metafísico como um campo fluido 

para a constituição de outras possibilidades de conhecimento, não uma proposta negativa, mas 

o reconhecimento da potência transformadora da filosofia.  

Ela chama de sujeito da diferença essa perspectiva de análise que permite observar o 

gênero não a partir de uma dualidade, mas de uma alteridade que se dissipa em múltiplos 

desdobramentos, fora da lógica ordenadora patriarcal. Para Braidotti, o feminino de Irigaray 

não é um Outro refratário, pois a oposição dialética levaria à imutabilidade e 

irrepresentabilidade. Em vez disso, entende que esse outro é difuso, diferenciado a partir de um 



56 

 
 

eixo produtivo do qual derivam outras diferenças, alteridades em deslocamento, que se 

movimentam em desordem e cujo fluxo de subjetivação é, sobretudo, um fluxo afirmativo, pois 

"não se trata da Mulher, como outro complementar e especular do homem, mas um sujeito 

corporificado, complexo e multiestratificado que se distancia da feminilidade como 

instituição"37 (BRAIDOTTI, 2005, p. 25- 26). 

Braidotti utiliza a metáfora da mãe-matéria, somada à perspectiva deleuziana de corpo 

para dar vazão a uma teoria que permita pensar o ativismo político contemporâneo, com uma 

noção de corpo feminino não consolidada ou uniforme, menos ainda essencialista, mas 

estrategicamente originada desse campo de saber estrangeiro, e da forma que o território do 

feminino se encontra fragmentado. 

Ela entende que Deleuze e Guattari se aproximam desta compreensão por terem, ambos,  

 dedicação especial à reflexão sobre a imanência radical do sujeito após 

o declínio da metafísica e suas premissas falogocêntricas. No entanto, 

no projeto filosófico de Deleuze é igualmente importante afirmação 

alegre de múltiplas e positivas diferenças, afetuosa irreverência para 

com a instituição majestosa da filosofia e a injeção poder criativo nas 

novas ideias e formas de pensar (BRAIDOTTI, 2005, p. 36)38 

 

Os dois autores compartilham análises que consideram o sujeito da imanência, dinâmico 

e producente em sua transcendência. Tendo como grande proposta de sua articulação teórica a 

noção de mobilidade como parte do corpo gendrado – uma subjetividade que se constitui em 

processo, ativa, a partir de cartografias de deslocamento e distinção e da memória material de 

um corpo vivido. 

Na visão pós-estruturalista de Braidotti acerca da obra destes dois filósofos, a 

materialidade seria não apenas um espaço reprodutivo, mas um território de produção da 

vontade política. Deste modo, ela não perde de vista a noção de mulher, mas compreende a 

origem material deste feminino como um território virtual, no qual as representações do 

feminino estão em processo. Essa virtualidade feminina que se desloca do falogocentrismo seria 

um viés de ruptura com os binarismos sem perder de vista o eixo do sistema sexo-gênero e a 

dialética da materialidade como uma potência tanto construtora como desconstrutora da 

                                                           
37 Tradução livre de: no es la Mujer, como otro complementario y especular del hombre, sino un sujeto encarnado, 

complejo y multiestratificado que ha tomado sus distancias respecto a la institución de la feminidad. 

38 Tradução livre de: "especial dedicación a la reflexión sobre la inmanencia radical del sujeto tras el declive de la 

metafísica y de sus premisas falogocéntricas. Sin embargo, en el provecto filosófico de Deleuze es igualmente 

importante la afirmación alegre de diferencias múltiples y positivas, la irreverencia carifiosa hacia la majestuosa 

institución de la filosofia y la inyección creativa de poder en las nuevas ideas y formas de pensamiento". 



57 

 
 

realidade. Braidotti aproxima a noção de devir da de écrituire  féminine de Irigaray, propondo 

o que ela considera um essencialismo estratégico de gênero. Seria admitir como próprio da 

mulher não uma identidade, mas um território de comutação, onde as potências e possibilidades 

de feminino se desterritorializam – para utilizar o termo deleuziano que ela adota.  

Com uma perspectiva teórico-política voltada para a mobilidade, Braidotti situa os 

corpos dinâmicos, tanto no território da sociedade, quanto no da ciência, visto que se constituem 

socialmente pelos conflitos promovidos pela diferença. O trabalho da autora nos permite pensar 

a ideia de colonização pela teoria e a de um canibalismo metafísico. Pois elabora sobre o campo 

filosófico a partir da construção de uma filosofia orgânica e autofágica, por intermédio da qual 

se pode retomar a ideia de um sujeito sem os pressupostos de fixidez e imobilidade, um sujeito 

"rizomático", que irá se mover por uma rede de interconexões, desfibrando-se de sua 

materialidade na constituição de um projeto de agência cuja condição de existência é a 

transformação, em vez da identidade. 

 Braidotti menciona a negatividade de obras pós-estruturalistas como as de Judith 

Butler, com quem ela desenvolve constante diálogo (ainda que oposicional) na elaboração de 

seu projeto teórico-político, certamente pela ressonância butleriana na teoria feminista 

contemporânea e nos estudos Queer. Entende, entretanto, que as opções teóricas de Butler no 

intento pós-estruturalista são talvez as de maior influência foucaultiana, no que diz respeito aos 

interditos do poder, e de negatividade hegeliana, o que a leva ao desenvolvimento de uma obra 

pautada na melancolia do sujeito – o que a própria autora assume em Undoing Gender, no qual 

Butler (2004) responde que a sua perspectiva teórica está atrelada aos objetos que mediam seu 

olhar – não podendo ser diferente numa obra que trata de sobrevivência e exclusões e parte de 

sua experiência e visão de mundo, marcadas por tais aspectos.39 

Apesar de as tentativas de constituição de epistemologias paralelas serem mencionadas 

como um risco para a teoria feminista e para o pensamento em torno da constituição genealógica 

do corpo gendrado, por ecoarem os ritos e reprisarem a codificação dos mesmos autores que 

                                                           
39 Undoing gender é o livro em que Butler deliberadamente responde à interlocução estabelecida com ela por outras 

autoras, por intermédio de citações em debates teóricos presentes no trabalho destas. Sobre a ponderação de 

Braidotti, ela diz: Acredito que seja correto dizer, como Braidotti faz, que eu às vezes permaneço restrita à teologia 

da ausência, (...) com foco na perspectiva hegeliana negativa e (...) na consideração de temas como a melancolia, 

o luto, consciência, culpa, terror, entre outros. Eu tendo a achar que isto é apenas o que acontece quando uma 

jovem mulher judia com uma herança psíquica do holocausto senta para ler filosofia na tenra idade, especialmente 

quando ela escolhe a filosofia movida por circunstâncias violentas. (BUTLER, 2004, p.195) Em tradução livre 

de:" My sense is that it would be right to say, as Braidotti does, that I sometimes stay within the theology of lack, 

(...) focus on the labor of the negative in the Hegelian sense, and (...) in considerations of melancholy, mourning, 

conscience, guilt, terror, and the like. I tend to think that this is simply what happens when a Jewish girl with a 

Holocaustal psychic inheritance sits down to read philosophy at an early age, especially when she turns to 

philosophy from violent circumstances". 



58 

 
 

rechaçam (BUTLER, 2002, 2004), o  trabalho de Braidotti tem seu alcance por considerar a 

dimensão material do corpo, o potencial transformador e o senso de partilha proporcionado pela 

corporeidade, e admitir ainda a constituição de projetos coletivos de subjetivação.  

Essa ideia de corpo como residual, dinâmico e coletivo nos ajuda em nossa investigação 

em torno da presença do vivido no corpo gendrado, mas ainda deixa algumas questões 

pendentes sobre a relação entre matéria e experiência, a memória do corpo, que seria a sua 

conexão com o viés biológico de sua constituição. Para analisar essa incidência e de que modo 

este pode ser um projeto de memória e partilha nas imagens, cabe compreender como este corpo 

carnal de Braidotti é também um corpo vivido. 

 

2.2.3. Corpo vivido, corpo sensível 

 Como vimos anteriormente, o feminismo da diferença é uma corrente crítica por vezes 

associada ao essencialismo. A crítica a uma universalização das mulheres pelo viés biológico 

foi consensualmente acolhida pelas pesquisadoras das mais distintas correntes, entretanto, o 

medo pela afetação com o essencialismo compromete, de certo modo, que se acumule alguns 

ganhos epistemológicos advindos do feminismo materialista.  

 A fragmentação do feminismo teórico não passa apenas pela perda no referente no 

conceito de "gênero", o que não ocorre de fato, já que grande parte dos debates partem da 

desconstrução do binarismo e dos fatores condicionados a um sistema sexo-gênero, mas do 

sintoma da suposição de perda desse referente, que deriva em antagonismos políticos – dentro 

e fora da academia. 

 Estes antagonismos, em alguns momentos, terminam por estereotipar em extremos as 

divergências teóricas40. Este tipo de consequência nos leva a um necessário revisionismo 

teórico. Se é bem verdade que autoras como Grosz (1994) e Braidotti (2005) admitem em seus 

trabalhos considerar que há uma condição de especificidade em nascer sob determinado sexo – 

assim como Butler admite que a linguagem se sobrepõe à materialidade em sua obra – tal 

especificidade não necessariamente estaria associada a determinismo ou essencialismo.  

 O que ambas fazem é assumir a instância corporal como uma condição, com seus 

resíduos históricos e constructos culturais. Isso ocorre, sobretudo, em Braidotti (2005), sobre a 

qual iremos nos deter, que constrói uma perspectiva de corpo pautada na fragmentação e no 

                                                           
40 Exemplo disso é o oposicionismo raso e descontextualizado teoricamente entre feministas radicais e feminstas 

liberais. 



59 

 
 

movimento, parte da percepção da situação corporal como um obstáculo, que nos estagna rumo 

à condição de sujeitos – aqui evocamos também a herança beauvoiriana. 

 Assim como Beauvoir, Braidotti diz que a corporeidade nos mantêm à distância de uma 

"subjetividade a qual, historicamente, ainda não tivemos o direito de alcançar" (BRAIDOTTI, 

2005, p. 30)41. No entanto, acredita que nos fluxos do capitalismo transnacional e nos trânsitos 

políticos que movemos no intuito de viver essa história política a qual estamos atadas pelo 

corpo, podemos encontrar uma agência política, que se realiza no processo e no projeto político 

desta mobilidade. O sujeito encarnado de Braidotti é aquele que se desdobra entre potências 

materiais e simbólicas, seu corpo físico é um intermediário, uma superfície capaz de exibir a 

heterogeneidade da forma humana, ela afirma que "para Beauvoir era uma 'situação' primária 

do do sujeito, agora é visto como um eu situado, como um posicionamento corporificado do 

eu" (BRAIDOTTI, 2005, p. 41)42. 

 A carne, que é um dado material, um legado científico e uma matriz histórica para o 

feminino, é também vista como a representação de uma realidade corpórea, tanto em suas 

limitações quanto em sua potência política de personalizar e codificar experiências biossociais 

de um corpo em processo. Braidotti, assim como Haraway (2008) destaca que vivemos o 

trânsito de uma matéria que é parte animal e parte máquina, afetada pelos filtros das tecnologias 

e da paisagem pós-industrial em seus mecanismos de modulação do corporal.  Em sua 

condição kafkiana, este corpo em mutação deve ser entendido como fio condutor, "fragmento 

de memórias codificadas" (BRAIDOTTI, 2005, p.37) e possibilidade transformadora de um 

feminino virtual – o casulo sujeito-objeto identificado por Beauvoir – em seu processo de 

múltipla expansão. É, portanto, um corpo em processo de subjetivação, não apenas consciente 

de seu estado de codificação objetificada.   

 Destacamos essa ideia de memória do corpo, que toma o corpo como resíduo do vivido 

para aproximar o pensamento de Braidotti ao revisionismo crítico recente que busca revisitar o 

trabalho de Beauvoir. Moi (1999) e Young (2005) propõem a retomada do conceito de corpo 

vivido43 como proposto por Beauvoir, em sua tese fundamentada na fenomelogia existencialista, 

em substituição ao de gênero. Para Young: 

  O corpo vivido é uma ideia unificada de um corpo físico que atua e 

experimenta a vida num específico contexto sociocultural específico; é um 

                                                           
41  Tradução livre de: "subjetividad que historícamente no hemos tenido todavía el derecho de alcanzar". 

42 Tradução livre de: "para Beauvoir era una 'situación-primaria' del sujeto, ahora es visto realmente como un yo 

situado, como un posicionamicnto encarnado del yo". 

43 "Lived body", no original. 



60 

 
 

corpo-em-situação. Para a teoria existencialista, situação denota a produção 

de facticidade e liberdade. A pessoa está sempre voltada aos fatos materiais 

de seu corpo e a relação que estes estabelecem no ambiente em que lhes é dado 

conviver. (YOUNG, 2005, p.16)44 

 

 A proposta destas autoras é de que se substitua o conceito de gênero pelo de corpo 

vivido45, já que as transformações, limites e situações da corporeidade são comuns a todos os 

indivíduos, independente da singularidade de sua experiência individual, assim assumindo uma 

teoria que considerasse a subjetividade em seus aspectos políticos, sem recair nas armadilhas 

do essencialismo ou da negligência com a realidade material.  

 Cada corpo vivido teria, portanto, sua especificidade social, cultural e singularidade 

morfológica reconhecidas, evitando que categorias como gênero, raça e classe assumissem 

qualidades prescritivas. Gênero seria visto apenas como uma das situações dos corpos vividos, 

compreendendo que esta experiência incluiria as relações de poder e os privilégios que regulam 

o ser no mundo. Um empreendimento conceitual conciliador, que busca resgatar os corpos em 

sua dimensão tangível e neutralizar os constrangimentos em admitir a pertinência de uma 

análise que considere a condição sexuada dos corpos. O corpo vivido tem sua perspectiva de 

rito e de transformação e admite que a dimensão física não desaparece da vida das mulheres. 

Esta perspectiva nos traz de volta questões pendentes – e dificilmente resolutas a nosso tempo 

– sobre o lugar dos corpos das mulheres no mundo. Ainda que estas mulheres sejam mães, 

lésbicas, negras, idosas, migrantes, em seus deslocamentos, carregam consigo a matéria de sua 

narrativa biossocial. 

Aqui proponho que o conceito de corpo vivido seja visto como uma dimensão do gênero, 

em vez do contrário, por identificá-lo a outros projetos teóricos, como o de Braidotti (2005), 

naquilo que ele tem de mais contundente, que é a sua compreensão de uma memória do corpo 

e dos desdobramentos deste, quando afasta-se de sua imobilidade e sujeita-se aos processos 

transformadores do devir e da fragmentação.  

Para Deleuze e Guattari (1997), pensar não é um fio que se estende entre sujeito e objeto, 

mas um movimento que se realiza na relação entre território e terra, num processo de imanência, 

ou seja, fixado no horizonte das migrações, dos fluxos humanos de expansão e exploração de 

                                                           
44 Tradução livre de: The lived body is a unified idea of a physical body acting and experiencing in a specific 

sociocultural context; it is body-in-situation. For existentialist theory, situation denotes the produce of facticity 

and freedom. The person always faces the material facts of her body and its relation to a given environment. 

45 As autoras utilizam o termo partindo da fenomenologia do corpo vivido explorada por Beauvoir (1967) em O 

Segundo Sexo, embora esta tenha se fundamentado no conceito de corpo vivido de Merleau Ponty.  



61 

 
 

horizontes diversos, em vez da elevação subjetiva de um sujeito único que, ancorado à terra, se 

emancipa pela elevação intelectual no contato com o divino.  

Para chegar a essa compreensão de um pensamento que se dá no plano da terra, eles 

reconstroem a história da Filosofia e do conhecimento, desmontando a lógica binária de sujeito 

e objeto contida em Platão e Kant, identificando que a percepção de um sujeito transcendente, 

contido na suposição de uma razão suprema do sujeito ou de sua ascensão ao divino e ao 

inefável contraria a lógica plural e mutável do pensamento – que se move no território do caos, 

não da razão. 

Deleuze e Guattari acreditam no efeito de um pensamento histórico que se dá para além 

da razão e emerge em meio ao caos no “englobamento de movimentos infinitos de pensamento 

que percorrem incessantemente um plano de imanência” (DELEUZE e GUATTARI, 1997, p. 

56-57). 

Para compreender a imanência em seu percurso histórico, evocam o conceito de 

território em vez do de objeto, por meio da investigação dos processos de uma geo-filosofia na 

qual a terra seria o solo para o pensamento e se moveria em percursos que compreenderiam 

desterritorializações e reterritorializações. A obra de Braidotti se alinha a essa busca de um 

projeto filosófico dissidente e dissipador dos contrastes entre sujeito e objeto a partir de um 

revisionismo histórico, alinha-se ao projeto de Deleuze e Guattari, mesmo problematizando 

que, numa primeira leitura, este não reserva um lugar para pensar a política do corpo feminino.  

No entanto, a autora compreende que o seu conceito de corporeidade tanto contempla as 

limitações materiais a uma condição secundária quanto os desdobramentos políticos que 

sucedem nos processos coletivos de subjetivação das mulheres.   

Ainda que o filósofo compreenda que a proposta de uma filosofia não binária é aquela 

que rechaça o masculinismo histórico e a ideia de feminino complementar, ao definir as ações 

de um sujeito dissidente no campo que ele chama de molecular, nômade e minoritário, não 

destaca uma condição de feminino. Braidotti supõe que isto ocorra talvez porque a condição de 

feminino já esteja implícita na noção de corpo que se desdobra na tensão entre sujeito e objeto. 

A autora avança na direção dessas suposições, embora estabeleça a devida ressalva: 

 Há um nó não resolvido na relação de Deleuze com o conceito de devir mulher 

e com o feminino. Deleuze nunca resolveu a tensão dupla existente entre, de 

um lado, propor um "devir mulher" generalizado e carregado de potência 

como um pré-requisito para todos os outros devires e, do outro, apelar para 

que este seja abandonado. De um lado, o devir minoritário / nômade/molecular 

/corpo sem órgãos /mulher é baseado no feminino; de outro, é postulado como 

uma representação comum para o tipo de subjetividade que ele defende. Os 

devires deleuzianos enfatizam a capacidade de engendrar dos estados de 

transição múltiplos e complexos entre os pontos de ancoragem da metafísica, 



62 

 
 

que são masculino e feminino. Mas não resolvem satisfatoriamente a questão 

da sua interação. O trabalho de Deleuze mostra uma grande empatia com a 

premissa feminista de que a diferença sexual é o eixo principal de 

diferenciação e que, portanto, deve ser priorizada. Por outro lado, também 

mostra uma tendência a diluir a diferença metafísica em um devir múltiplo e 

indiferenciado. (BRAIDOTTI, 2005, p.98). 46 

  

Para Deleuze e Guattari, o corpo sem órgãos é o esvaziamento desta razão humana 

articulada ao cumprimento de ações civis e institucionalizadas do corpo. Em vez disso, ele se 

abre em conexões e possibilidades de existência. É feito de intensidades e de uma energia 

motivada por suas descontinuidades e pelo eixo cinemático de seus movimentos. A ideia de 

corpo sem órgãos, surgida a partir da reflexão sobre o trabalho artístico fragmentário do corpo 

de Antonin Artaud não é uma cena ou uma performance, é a capacidade pulsante de 

subjetivação pela conversão da matéria em energia, uma ação que cruza do eixo molar ao 

molecular, num processo de subjetivação que se dá também pela capacidade de afetar outros 

corpos, grupos e comunidades47. 

Deste modo, não contradiz a ideia de subjetivação das mulheres que emerge como um 

dos grandes problemas da epistemologia de gênero. Mostra-se, em vez disso, como a 

possibilidade de agência que se dá pela capacidade de partilha, de comutação de energias que 

emanam do circuito de um projeto político em comum. Não um corpo inorgânico porque 

ausente de pensamento, mas dotado de uma força vital disruptiva. Pois: 

 Desfazer o organismo nunca foi matar-se, mas abrir o corpo a conexões que 

supõem todo um agenciamento, circuitos, conjunções, superposições e 

limiares, passagens e distribuições de intensidade, territórios e 

desterritorializações medidas à maneira de um agrimensor (DELEUZE e 

GUATTARI, 1996, p. 21). 

 

 Este sujeito corporificado proposto por Braidotti é o vivo desdobramento da 

materialidade, que cruza o campo da terra em uma cartografia de movimentos desordenados – 

                                                           
46 Tradução livre de: Hay un nudo sin resolver en la relación de Deleuze con el devenir mujer y con lo femenino. 

Deleuze nunca resolvió la doble tensión existente entre, por una parte, el "devenir mujer" generalizado y cargado 

de potencia como prerrequisito de todos los demás devenires y, por otra, la llamada a su abandono. De un lado, el 

devenir mínoritario/ nómada/molecular/cuerpos sin órganos/mujer se basa en lo femenino; de otro, es postulado 

como una figuración común para el tipo de subjetividad por la que él aboga. Los devenires deleuzianos hacen 

híncapié en los poderes generativos de los estados de transición múltiples y complejos entre los puntos de anclaje 

de la metafísica, que son lo masculino y lo femenino. Pero no resuelven satisfactoriamente la cuestión de su  

interacción. La obra de Deleuze da muestras de una gran empatía con la premisa feminista de que la diferencia 

sexual es el eje primaria de diferenciación y de que, por lo tanto, debe concedérsele prioridad. Por otro lado, 

también evidencia la tendencia a diluir la diferencia metafísica en un devenir múltiple e indíferenciado. 

47 Molar e molecular são os modelos de organização do  pensamento e conhecimento tais como delineados por 

Deleuze e Guattari em seu projeto filosófico. A ordem molar está relacionada a categorias fixas, representações 

delimitadas a noções socialmente estratificadas de corpo, sujeito, sociedade, humanidade. A molecular, diz 

respeito aos fluxos, devires. Existe a possibilidade de estes níveis se cruzarem pela via do agenciamento. 



63 

 
 

as fissuras no casulo do corpo gendrado, tolhido para se fixar à matéria – por meio de 

intensidades, fragmentos na interação entre o sensível e o social. Neste trabalho, analisamos 

esse desdobramento de um corpo que rompe a clausura como um como um fio de memória que 

se desprende do corpo vivido, num processo de subjetivação. 

 Mas como se dá esse agenciamento político? De que forma ele é coletivo e em que 

medida é político? Como ele se conecta a aspectos sensíveis da existência? Como ele retorna à 

arte? – instância primeira da ancoragem da dualidade corpo e mente, pela lisura dos corpos 

clássicos e seus modelos de imobilidade. Pensar os deslocamentos do corpo vivido (e gendrado) 

da matéria ao sensível requer uma reflexão sobre a política na arte contemporânea. 

 

 

2.3. O corpo estético político 

Repensar o percurso da teoria não nos responde de que forma as mulheres vivenciavam 

e produziam mediante a predominância de certas imagens – como a persistência da nudez 

posada e associada ao belo – mas desvela as articulações que engendram o campo da estética 

em sua gênese, suas naturalizações e essencialismos. A compreensão de uma epistemologia do 

corpo gendrado também nos ajuda a compreender a epistemologia do corpo na arte, desde o 

platonismo até as abordagens contemporâneas.  

Nas tensões que movem o entendimento do que é arte também está contida uma 

percepção do corporal, sua latência como elemento de elaboração artística e também como 

instrumento de experiência sensorial, que passa por um sensorium, ambiente de experimentação 

das sensações em suas variadas intensidades cujo referente são os sentidos físicos de 

reconhecimento do mundo, fomentando as formas de aproximação, de experiência da arte e de 

comunidade artística. 

No campo filosófico pós-iluminismo percebemos novo paradigma para o corporal. A 

partir do século XIX, a Estética se consolida como uma ciência do espírito (AUMONT, 2001), 

âmbito em que é possível empreender um debate filosófico a respeito do que define a arte e a 

qualidade artística. É quando ganha destaque o conceito de desinteresse, introduzido por 

Alexander Baumgarten em seu livro Aesthetica, publicado em 1750.  

De acordo com Aumont, para Baumgarten, o desinteresse também decorre da sua 

análise sobre a filosofia grega acerca da percepção do belo, este iria constituir uma instância 

não racionalizada de contato com arte, o ser tomado de assalto pela presença desta, estando, 

somente assim, apto a realizar um julgamento puro e isento sobre seus reais méritos. 



64 

 
 

É Kant, no entanto, que irá ampliar as contribuições acerca do termo, a partir de sua 

Crítica da Faculdade de Julgar (1790), obra que amplia as fundamentações de Baumgarten a 

respeito do juízo de gosto e irá exercer influência sobre um largo bloco de pensadores da 

modernidade. Kant atua na consolidação da estética como campo de análise da arte sobretudo 

na fundamentação de uma compreensão da experiência subjetiva da beleza. Para tanto, elenca 

metodologicamente uma série de pressupostos que buscam elucidar as razões verdadeiras que 

levam ao encontro da arte. 

Ele acredita que no reconhecimento do belo há um entendimento. Uma percepção 

máxima e justificável no repertório interior do sujeito que não se materializa conceitualmente, 

mas se assimila no sentir. Na apreciação, realiza-se um movimento reflexivo – na arte encontra-

se o autoconhecimento, que reside no reconhecimento do objeto, possível por meio de uma 

experiência intuitiva. 

De uma suposta essência transcendente, emana a centelha de reconhecimento de si em 

algo externo, que lhe valide e complemente, mas que também proporcione prazer – um deleite 

desinteressado pelo objeto observado, uma experiência da arte possível apenas no território 

sensível da intuição e no percurso de reflexividade do sujeito, que experimenta o 

autoconhecimento, o entendimento e a percepção no instante do gosto. 

Sendo tal juízo de gosto “a faculdade de julgar um objeto ou modo de representação por 

um agrado ou desagrado alheio a todo interesse [e] o objeto de tal agrado qualificado de belo 

[aquele que] sem conceitos, se representa como objeto de um prazer universal” (KANT, 1993, 

p. 55). 

E é esta universalidade do gosto que está associada a uma acepção pura do objeto, um 

sentir absoluto, ainda que autoconsciente e crítico, mas isento de interesse e ausente de 

conceituação, que se realiza por meio do reconhecimento do belo.  

Outra forma de ascender ao encontro de um acontecimento aprazível seria a experiência 

do sublime que também potencializa a desmaterialização do gosto, constando da experiência de 

um evento no estado mais puro do sensível, que apenas pode ser atingido na contemplação da 

natureza em seus fenômenos mais intrigantes – eleva o sujeito à partilha do absoluto, um estado 

de sensações para além do que pode ser erigido pela arte. 

Assim como ocorre com Platão, as ideias de belo e sublime foram apropriadas por 

diferentes teóricos em tempos e modos distintos, com variações nas leituras, mas, resguardando, 

ao longo do tempo, uma influência persistente na interpretação do que é arte. Jacques Rancière 

empenha-se no trabalho a pensar a estética contemporânea a partir de interpretações das 



65 

 
 

contribuições de Platão e de Kant – neste último caso, revisita e pondera duas vertentes 

contemporâneas de compreensão do sublime, as ideias de Gilles Deleuze e de Jean-François 

Lyotard.  

Rancière busca compreender como arte e política se constituem não pela voz 

democrática, mas pela partilha de uma comunidade sensível, na qual as experiências encontram 

canais para concretizar a expressão e a comunicação da dimensão subjetiva, o autor propõe uma 

articulação entre arte e vida que difere de outros projetos que lhe são contemporâneos. Ele 

recusa a linearidade e temporalidade expressa pelos cenários modernista e pós-modernista e 

contesta algumas de suas grandes referências, como os ecos frankfurtianos de Walter Benjamin, 

que assinalava uma “estetização da política” (RANCIÈRE, 2005a, p. 16) na era das massas ou 

o alinhamento de Jean-François Lyotard com o sublime kantiano, que deposita no sentimento 

evocado pelos eventos, pela natureza própria da instância artística a condição da percepção 

estética. Já Rancière, retoma o conceito kantiano de belo, e sua noção de desinteresse, que 

promove a experiência da arte à condição de sentimento, cujas sensações articulam 

comunidades.  

Dessa forma, recusa tanto o projeto modernista quanto o pós-moderno, pois ambos 

caminham para uma arte absoluta. Rancière afirma que sua percepção da estética é diferente da 

celebração contemporânea de uma arte significativa em si mesma, sem uma conciliação com a 

vida. Para o autor, em vez de pensar em rupturas históricas e conceituais, interessam as 

articulações que resultam em regimes das formas visibilidade das artes, que validam o quê pode 

ser visto e como, percebendo nas tramas históricas e genealógicas mapas do visível, esfera de 

acolhimento e exclusão da visibilidade, que  

definem variações das intensidades sensíveis, das percepções e capacidades 

dos corpos (...). Reconfiguram o mapa do sensível confundindo a 

funcionalidade dos gestos e dos ritmos adaptados aos ciclos naturais da 

produção, reprodução e submissão. (RANCIÈRE, 2005a, p. 59). 

 

Ele situa essa cartografia estética em três regimes de visibilidade distintos. O primeiro, 

o regime ético, surge a partir das elaborações de Platão acerca das artes, distribuídas de acordo 

com a função que teriam para a comunidade, se boas artes ou apenas simulacros. Ele distingue 

a produção de imagens, na forma signos mudos, daquilo que seria a verdadeira arte, as formas 

de artes encenadas na comunidade, se orienta em torno de uma democracia pedagógica, 

constituída pelos limites da desigualdade.  



66 

 
 

O segundo, o regime representativo ou poético, deriva da poética aristotélica. Sua base 

é a mímesis, não por traçar semelhanças, mas por identificar as belas artes e legitimar a 

representação, desprendendo-se da ponderação levantada pelo regime ético.  

O terceiro e último, o regime estético, ocorre quando o sentido de estética supera o 

julgamento das bases materiais da arte, encobrindo não apenas o representativo, mas o 

antirepresentativo. Rancière pontua que este coincide com o que na filosofia da arte é chamado 

de modernidade, por coincidir com a hegemonia da arte figurativa, embora não seja um regime 

antimimético ou de ruptura com o aspecto representativo, numa autonomização da arte, vista 

não como produto, mas como geradora, ela também, das formas de vida, e “primado do 

narrativo sobre o descritivo” (RANCIÈRE, 2005a, p.35). 

Rancière, portanto, afirma que o regime estético deflagra uma política da arte, na qual 

há condições de transformação social que nem sempre são admitidas no interior do próprio 

conceito de arte, mas que as ideias que modulam valor, arte e sociedade podem ser 

compreendidas na releitura sociológica da história do conhecimento. Sua obra dá grande ênfase 

ao paradoxo criado entre arte e política – entre as apostas numa arte ora emancipadora, ora 

alienante. Essa tensão entre uma ideia da arte e uma ideia de política é o que mantém a ambas 

em relação e tensão em torno do poder que uma exerce sobre a outra, sustentando "uma política 

da arte e uma poética da política que não podem se unir sem se auto-suprimirem" (RANCIÈRE, 

2007, p.13). 

O filósofo irá remapear o conceito de política como a um agenciamento do visível, que 

revira as linhas que cindem espaço e tempo, sujeito e objeto, público e privado, em tensões e 

apelos postos em cena, não apenas de forma contestatória ou como uma proposta clássica de 

agência que publiciza notadamente as questões de categorias auto-organizadas, como os 

sindicatos e os movimentos sociais. Mas na capacidade sensível da arte em cruzar esferas 

públicas pela sua legitimidade de induzir fluxos políticos e poéticos possíveis. A arte atua 

inscrevendo sobre, traduzindo ou meramente revelando formas que evidenciam o aparente 

consenso modelar a qual estão condicionados usos, juízos e valores numa sociedade 

extremamente hierarquizada como a nossa. Encenam interesses de um comum varrido das 

arestas cotidianas da vida pública, que passam a existir dentro desta, naquilo que irá chamar de 

dissenso – a quebra dos consensos pela presença viva dos corpos inadaptados ou pela 

confrontação dos espaços protegidos – como os templos do capitalismo ou os redutos canônicos 

dos museus.  

 



67 

 
 

2.3.1. Política da arte 

O autor, que problematiza o papel da democracia e das instituições de controle social 

como tarefas de dissolução dos sujeitos, que tolhem as perspectivas de partilhar dos direitos 

alardeados pela vida em comum prometida pela democracia, acredita que a arte é campo de 

engendramento político do contemporâneo. 

Na construção da democracia a comunidade é construída de forma complementar, sendo 

comunidade não o comum, mas o plano dos dominados. Rancière preocupa-se com a genealogia 

dos anônimos, do óbvio excedente invisibilizado no plano político que necessita de um 

agrupamento do coletivo. A democracia grega orna-se de uma ideia de comunidade justamente 

ao borrar a identidade anônima do "povo", o autor considera que, para Platão: 

inversamente "povo" é o nome, a forma de subjetivação, desse dano imemorial 

e sempre atual pelo qual a ordem social se simboliza rejeitando a maioria dos 

seres falantes para a noite do silêncio ou o barulho animal das vozes que 

exprimem satisfação ou sofrimento (RANCIÈRE, 1996, p. 35). 

 

O dano é a marca da inconcretude democrática e da incapacidade de realização plena do 

projeto político igualitário. A completude do logos, no entanto, se faz por aquilo que Rancière 

chama de contagem dos incontados, pela autonomização ilegítima dos corpos que se toma em 

conta apenas para encorpar o todo, sem que deles se distinga identidade ou voz. 

No reconhecimento deste dano, percebemos que o espaço da subjetivação, um espaço 

político, é cerceado. Para contemplar o referente do organismo democrático no contemporâneo, 

Rancière expõe as fissuras no conceito de política e de sua partilha imposta por questões de 

representatividade e concessões outorgadas pela voz e debate público do corpo social. 

Ele explicita que no regime contemporâneo, a política como a conhecemos está 

amparada na vertente da polícia, na verdade, ou seja, à politeiai platônica, a divisão dos maus 

regimes "ligadas ao conflito das partes da pólis e à dominação de uns sobre os outros" 

(RANCIÈRE, 1996, p.72). Isto ocorre porque a politeiai é a tentativa de congregar duas vertentes 

da política: a arquipolítica, que consiste na sociologia dos vínculos que estipula os direitos e 

convenções das relações; e a para-política, que trata da democracia como algo separado de si 

mesma e tende a identificá-la com a ordem policial. 

Na tentativa de estabelecer o regime de governo para a república, com a politéia, os 

filósofos reúnem as duas noções, a pretexto de obter a igualdade de um todo distribuído em 

parcelas e funções. Atribuem-se qualidades distintas às mãos e às mentes, justificando a 

atividade destinada a cada uma destas, em prol da harmonia entre desiguais. A pólis beneficia 

a polícia, não a política. A palavra é democraticamente consentida, mas o sentido de cidadania 



68 

 
 

consolidado pela arquipolítica platônica, e pelo espírito da lei, irá desdizer a palavra em razão 

do lugar de fala de quem a profere. A república que instala a divisão em facções pretensamente 

dispostas apenas em função da organicidade participativa, mascara em comunidade um todo 

imantado pela desigualdade, a parcela concedida aos não cidadãos é uma não parcela. 

Essa sujeição gera um contingente de sem parcela, uma solução que opera em torno da 

imitação da política, como um regime igualitário, mas com um "corpo social assimétrico, uma 

mente deslocada"(RANCIÈRE, 1996, p.76), um regime que se instala pelo dano.  

Nesse embate público, a voz destes corpos desiguais é borrada, a democracia instala 

então um paradoxo de visibilidades paradoxais, onde os campos civis geralmente se pautam em 

argumentos forjados dirigidos a sujeitos sem parcela. A capacidade de fala, portanto, não iguala 

os sujeitos da fala, como propõe Rancière, pois na relação entre classes dominantes e operárias 

a capacidade de representação por si só não modifica o objeto representado. 

Poderíamos propor que, de certo modo, Rancière aproxima-se do conceito de 

falogocentrismo de Irigaray e das propostas de subjetivação política de Deleuze e Gattari. Ele 

reconhece no modelo de sujeito da democracia clássica uma arquitetura para a dissolução das 

vontades das classes minoritárias na aparência de um todo coeso. Os modos de subjetivação  

coletiva, portanto, seriam modelos de desidentificação com essa estrutura clássica, arranjos de 

afirmação que se fazem pelo desarranjo da ordem política matricial. Sobre os deslocamentos 

feitos pelos movimentos de mulheres e os proletários, Rancière observa que: 

 a subjetivação política arranca-os dessa  evidência, colocando a questão da 

relação entre um quem e um qual na aparente redundância de uma proposição 

de existência. "Mulher" em política é o sujeito de experiência — o sujeito 

desnaturado, desfeminizado — que mede a distância entre uma parcela 

reconhecida — o da complementaridade sexual — e uma ausência de parcela. 

"Operário", ou melhor "proletário", é da mesma forma o sujeito que mede a 

distância entre a parcela do trabalho como  função social e a ausência de 

parcela daqueles que o executam na definição do comum da comunidade. 

Toda subjetivação política é a manifestação de um afastamento desse tipo. A 

bem conhecida lógica policial que julga que os proletários militantes não são 

trabalhadores mas desclassificados, e que as militantes dos direitos das 

mulheres são criaturas estranhas a seu sexo tem, afinal de contas, fundamento. 

Toda subjetivação é uma desidentificação, o arrancar à naturalidade de um 

lugar, a abertura de um espaço de sujeito onde qualquer um pode contar-se 

porque é o espaço de uma contagem dos incontados, do relacionamento entre 

uma parcela e uma ausência de parcela. A subjetivação política "proletária", 

como tentei mostrá-lo em outro local, não é nenhuma forma de "cultura", de 

ethos coletivo que ganharia voz (RANCIÈRE, 1996, p. 47). 

  

O autor busca elucidar, então, se há espaço para os sentimentos coletivos em sociedade, 

para que se ponha em cena a voz política. Para Rancière, no contemporâneo se articula um 



69 

 
 

regime de visibilidades distinto, em que há um apelo à superexposição, à busca por um mau 

corpo, que lida com a opinião e a visibilidade pública irrefreável. De outro, é o campo da 

estética onde se constroem espaços propícios à comunicação dos sem parcela, justamente 

porque emerge num espaço em que é possível propor a ressignificação, fora da 

institucionalização regrada da polícia, matizada em política. 

Para Rancière, a política é estética desde o seu princípio. No contemporâneo, entretanto, 

é a percepção do que é política que se desloca, em razão das disputas coletivas de subjetivação. 

Mundos de dissentimento propostos por Rancière suportam o litígio da palavra a partir das 

operações de subjetivação. São aberturas para um mundo comum, que colocam o sensível em 

cena, retirando-o das frentes de negociação civil.  

A transição entre os regimes representativo e estético, que marcam a modernidade, 

remetem a um primado da arte que passa pela intervenção das comunidades, superando a 

reverência do modelo estático e liberal de experiência, inaugurados por uma ideia de civismo 

parternalista e hierárquico, que tem do espectador a ideia de passividade. 

A comunidade sensível é um espaço virtual articulado para que se encenem as trocas 

cerceadas pela rotina da polícia, calcadas numa pauta democrática que pressupõe a 

desigualdade e a nulidade de quaisquer dos esforços do “Demos”. O seu sentido de coletivo 

problematiza também o nós, pois se dá a partir de um nós definido em um contexto que o 

estabelece com a finalidade de não ser cumprido, ou seja, 

nem o nós nem a identidade que lhe é atribuída, nem a oposição dos dois 

definem um sujeito. Só há sujeitos, ou melhor, modos de subjetivação 

políticas, no conjunto das relações que o nós e seu nome mantém com o 

conjunto das “pessoas”, o jogo completo das identidades e das alteridades 

implicadas na demonstração, e dos mundos, comuns ou separados, em que se 

definem (RANCIÈRE, 1996, p. 69). 

 

Não se trata de mera articulação de minorias identitárias, nem da quebra de uma 

referencialidade, mas da constituição de um território próprio para que os discursos se 

construam em uma cena política. Os corpos, nesse cenário subjugados pela polícia, não existem 

senão subsumidos pela ordem. O autor ainda propõe que as tentativas exaustivas de interlocução 

mediadas por essa derivação contemporânea da arquipolítica irão resultar num “ruído de corpos 

na representação de uma democracia separada de si mesma” (RANCIÈRE, 1996, p. 83). 

Com seu caminho teórico também antifilosófico, Rancière nos interroga sobre o destino 

dos corpos na vida pública, dentro das interdições da polícia, a percepção da visibilidade de 

alguns corpos também oscila entre o assujeitamento e a emancipação. Neste sentido, ele se 

aproxima da reação ao binarismo das teorias feministas e do corpo sem órgãos de Deleuze e 



70 

 
 

Guattari. Como vimos, esses dois projetos admitem o caráter de agência – ou agenciamento – 

partindo dos corpos. 

Aqui voltamos aos três corpos em repouso do início deste capítulo (Figura 1), e os 

percebemos como corpos acolhidos pela jurisdição da crítica. “Maus corpos”, se tomarmos os 

critérios de Rancière, pelo excesso de exposição – que consiste não no que se mostra, mas no 

caráter disciplinador das leituras que os introduzem no cenário –, pela contenção 

sensacionalista, pela tradução em imobilidade e até mesmo pelo distanciamento e catalogação 

dentro do espaço de um museu – caso da pintura de Coubert. Os corpos são vistos como imóveis 

porque é isso que se diz deles, assim são enunciados na moldura da representação que os confina 

por uma crítica que os quer em suposto silêncio48. Rancière acredita que os corpos podem ser 

vistos fora desse marco, em condições nas quais possamos admitir sua capacidade de 

movimento. 

 Ele propõe que existe espaço para o corpo político, mas este estaria justamente nesses 

deslocamentos. Na constituição de uma comunidade que passa pela de-substanciação tanto dos 

corpos quanto da arte para que eles possam ser percebidos dentro de um topos próprio, nem 

tomados como realidade absoluta nem como coisa à parte, destacada da materialidade. Isto seria 

possível no curso de projetos coletivos que articulam o que ele chama de dissenso: "uma 

organização do sensível na qual não há realidade oculta sob as aparências, nem regime único 

de apresentação e interpretação do dado que imponha a todos sua evidência" (RANCIÈRE, 

2012a, p.49). O que ocorre quando consideramos a dimensão das imagens, e as possibilidades 

que estas engendram em seu próprio tempo. 

  Para compreender a subjetivação é necessário abandonar as noções do regime 

representativo e considerar as potências do visível justamente pela sua capacidade de 

deslocamento entre esses sistemas de visibilidade. Os corpos imóveis são mais do que o 

diagnóstico de seu repouso indica. A ênfase na sua passividade, em vez disso, os detém fixos 

nos limites de uma divisão do sensível, que cinde as capacidades de olhar/saber, são também, 

como estas oposições "alegorias encarnadas da desigualdade" (RANCIÈRE, 2012a, p. 17). No 

dissenso, são imagens desdobráveis pelas intensidades que podem evocar, quando partilhados. 

 Para o autor, o trabalho do dissenso, esse rasgo no tecido do sensível, é um trabalho de 

ficção, não por despregar-se da realidade, mas pelo tratamento que dá às suposições de oposição 

entre o que é visto e o que isto poderia significar. A representação perde seu eixo de duplicação 

                                                           
48 Aqui remetemos novamente ao trabalho de Barthes (2007) e aos críticos a quem Rancière o associa – Guy 

Debord e Jean Baudrillard – ao construir sua crítica ao debate em torno da noção de espetáculo em O Espectador 

Emancipado (2012). 



71 

 
 

do real, adicionando-lhe um significado metafórico pelo efeito da linguagem, e passa a ser vista 

como uma ficção. Aqui entendida não como "criação de um mundo imaginário oposto ao real" 

(RANCIÈRE, 2012a, p.64), mas algo que intervém no modo como se percebe as relações entre 

aparência e realidade. 

 Ele destaca que a política da arte é o entrelaçamento de três lógicas heterogêneas: "das 

formas de experiência estética, do trabalho ficcional e das estratégias metapolíticas" 

(RANCIÈRE, 2012a, p.65). A estética surge como o primeiro momento da política da arte, pois 

dentro dela irão se estruturar formas de experiência sensível, dependentes de um regime 

artístico. Nesse momento, a arte se eleva como a produção de objetos que remetem a um público 

anônimo, que deles irão apenas ver o que a eles se destina. A partir daí, a arte se estende em 

uma continuidade que é um paradoxo do princípio estético, quando dentro dela se articulam as 

ausências que permitem que seja vista como tal, se embaralha o que pertence e não pertence à 

arte. Isto acontece independente da vontade do artista. Por outro lado, também a sua 

intencionalidade está contida na rearticulação do visível, em engendrar projetos políticos que 

busquem dissolver elementos que separam vida e arte, realocando o que é visível e 

transformando as coordenadas do representável. É desta deliberada manipulação das referências 

que cindem as relações de autoridade e distância que projetam a estética.  

 Para as mulheres na arte, a partilha do sensível é articulada como uma quase condição 

a sua pertença nos espaços artísticos. Nestes, muitas vezes obtém notoriedade quando se 

articulam para apresentar trabalhos onde figuram experiências do feminino, negociando as 

coordenadas do que é visto – intencionalmente, em grande parte das vezes −, ou pela elaboração 

de um projeto artístico cuja significância reside justamente em inscrever as rotinas do comum 

de suas vidas como parte expressiva do universo artístico. Isto pode acontecer de forma 

pronunciadamente vinculada à corporeidade, como protesto às políticas de exposição dos 

museus e ao caráter disciplinador do corpo feminino na História da Arte.  É o que fazem, por 

exemplo, as Guerilla Girls (Figura 3), que utilizam máscaras de gorila, tanto para resguardar 

seu anonimato quanto para acentuar o contraste com a imaculada nudez do corpo clássico, em 

performances e peças que assumem a linguagem publicitária e destilam dados sobre as 

desigualdades nos espaços de visibilidade regidos pelas autoridades em estética. 

 

 

 

 

 



72 

 
 

Figura 3: Guerilla Girls. 

 

Fonte: (GUERILLAGIRLS.COM, 2013) 

 Talvez seja no campo da arte de mulheres que possamos perceber de forma mais 

ostensiva as estratégias de subjetivação, embora estas não sejam particularmente citadas pelo 

autor, que deixa claro que a intencionalidade não é uma prerrogativa do espaço do dissenso, 

embora possa estar presente dentro dele.  

 Para muitas mulheres artistas, essa ficção é mediada pela interface do corpo. Citando 

algumas, assumindo o risco latente da omissão, percebemos extremos na abordagem corporal 

que saltam da presença física e da visibilidade da potência expansiva dos corpos, em trabalhos 

como os de Cindy Sherman, Orlan, Marina Abramovic, Yoko Ono, Nan Goldin e Jenny Saville. 

Orlan moldou o seu corpo de forma a mostrar como as tecnologias de manipulação da cirurgia 

plástica atuam sobre a pele, ela fotografa as fendas das incisões, expõe e vende os pedaços que 

excedem destas intervenções cirúrgicas como parte de sua obra, a qual ela chama de Carnal Art 

(Figura 4). Abramovic e Ono (Figura 5), protagonistas das performances e do body art nos anos 

1970, usavam o corpo em situações de limite e entrega, ambas realizaram peças em que 

entregavam nas mãos do público o destino de suas peles, muitas vezes munindo-as de objetos 

cortantes, armas brancas e armas de fogo49. Saville (Figura 6) realizou uma série de fotografias 

nas quais o seu corpo de grandes proporções aparece e distendido e disforme pela compressão 

de uma placa de vidro. Uma imagem que simula a especularidade e enquadramento a um só 

tempo, e invalida ambos, pela ineficácia do quadro bidimensional em conter a 

tridimensionalidade da matéria.  

                                                           
49 Na performance Rythm 0 (1974), Marina Abramovic oferecia 72 objetos, dentre os cais lâminas, um revólver e 

uma bala, para que o publico escolhesse com quais deles – e de que forma – iria intervir sobre o corpo da artista. 

Uma das performances mais famosas de Yoko Ono é Cut piece (1964), no qual ela se deixa desnudar pelo público, 

por intermédio de tesouras dispostas. Ono foi muito influenciada pelo feminismo radical dos anos 1970, tendo 

afirmado isso em entrevistas (SHEFF, 2012). Abramovic construiu uma obra em que a condição feminina é frontal, 

sobretudo no trabalho que dividia com seu parceiro Ulay. Mas admite que sua perspectiva de resistência e entrega 

corporal advém de sua infância, vivida no contexto da guerra iugoslava (MARINA, 2012). 



73 

 
 

Figura 4: Orlan, 7a. Cirurgia-performance, 1993 

 

 Fonte: Orlan.Net 

 

Figura 5: Ono, Cut Piece , 1964(esq.) e Abramovic, Rythm-0, 1974 (dir.). 

 

 Fonte: Manipulação sobre imagens encontradas na Internet. 

Figura 6: Closed Contact. 

 

Fonte: (SAVILLE e LUCHFORD, 2002) 

 Em todos estes casos, tais exposições podem ser admitidas como estratégias de 

visibilidade. Estão mais visíveis quando ficcionalizam o próprio corpo, deslocando-o entre a 

materialidade e o sensível; ou se contradizem os corpos clássicos, que instituem condições para 



74 

 
 

a existência das mulheres, cercando um território feminino abstrato e universal. Além disso, 

evidenciam as situações de regulação nas quais o corpo está exposto em seus limites sociais e 

materiais. Isto nos leva novamente a pensar o lugar do corpo na arte e a possibilidade de se 

tomar o corpo gendrado como um rasgo no dissenso, na articulação da distância entre estética 

e política. 

 

2.3.2. O corpo estético e o corpo gendrado 

  

 Na arte feita por mulheres, algumas autodeclaradas feministas, o corpo cria órbitas em 

torno de si, também recontextualizando espaços e temas. Aqui propomos que os contextos 

artísticos são o espaço político privilegiado de percepção dos corpos visíveis, onde o dissenso 

é muitas vezes elaborado em torno de ações de resistência. 

A arte é também o espaço onde se articulam as estratégias de visibilidade e de 

reposicionamento destes corpos fixos. A presença das mulheres nos grandes círculos artísticos 

se torna mais incisiva ao longo do século XX, com as transformações mundiais entre guerras, 

a irreversível incorporação do trabalho feminino nos mercados e a presença contundente do 

feminismo. 

No campo da arte, a busca pela visibilidade por parte das mulheres passou, de início, 

não pela conquista de um território, mas pela construção de um, que estendesse o campo 

possível para uma arte matizada pelas questões de gênero, com ou sem pretextos políticos 

declarados, mas autorreivindicativa de um lugar para ser vista.  A busca por superar um déficit 

quantitativo e preencher espaços possíveis traz consigo obras onde a questão do corporal erige-

se como um problema político. 

Figura 7: Dinner Party. 

 

Fonte: (CHICAGO, 2014). 

 



75 

 
 

Figura 8: lugares de Woolf e O'keefe (à esquerda), prato de Emilly Dickinson (direita). 

 

Fonte: (CHICAGO, 2014). 

 

Um dos exemplos inaugurais desse cenário é a instalação feita por Judy Chicago em 

1979 (Figura 7 e Figura 8), intitulada Dinner Party, precursora de exposições de mulheres – 

que autofinanciaram e organizaram o evento como forma de viabilizar um espaço para que suas 

criações fossem vistas. Filipa Vicente chama a obra de “uma genealogia cultural de ausências” 

(VICENTE, 2005, p. 207). Mais que isto, no entanto, o que observamos é uma negociação de 

presenças. Que começam a ser dadas pela existência de um espaço físico que as abrigue, 

também do vínculo existente numa comunidade artística e suas estratégias de remapear o 

visível. Mas, sobretudo, na figuração do corpo material comum e diverso a todas as convidadas 

para a ceia. 

A instalação agrupa uma monumental mesa de jantar em formato triangular, posta em 

pratos personalizados – cada desenho fora idealizado individualmente – com talheres, taças e 

toalhas bordadas com os nomes de uma confraria de notáveis personalidades femininas – de 

deusas a artistas, escritoras, pintoras, comportando 39 lugares. A peça alude à genitália feminina 

de forma repetitiva. Cada prato se desdobra em camadas num desenho que se assemelha aos 

lábios de uma vulva. Mais do que tecer uma cadeia de enfrentamento aos silêncios e borrões 

históricos acerca do mérito destas mulheres, a seleção pontua que há uma condição comum a 

todas elas, embora nitidamente diversa. O corpo em fragmento, em suas diferentes versões, é 

utilizado para demonstrar que aquilo que as aproxima também as singulariza. Embora ilustres, 

ainda assim esbarram na condição anatômica que as submete a uma hierarquia desfavorável em 

nossa sociedade. As ilustres tornam-se anônimas e as semelhantes, distintas, por intermédio das 

peças. São corpos vividos em seus limites e histórias, nomeados com seus devidos alcances 

biográficos e comuns apenas na diferença social de partirem de um corpo gendrado. 



76 

 
 

O exemplo da instalação de Chicago serve para a compreensão de uma comunidade 

artística que busca se estabelecer por meio de uma obra tão monumental quanto niveladora − 

todos os 39 pratos tem o seu lugar numa mesa triangular, sem cabeceiras.  

A instalação também é reveladora quanto à compreensão da presença da materialidade 

como partilha, sobretudo pelo caráter fragmentário e diverso dos pratos-vulva, constituídos, 

cada qual, com sua singularidade. O projeto artístico as aproxima por serem mulheres, mas a 

sua incisividade política está em promover um jantar, algo da esfera do privado, num espaço 

público desde sempre restritivo à presença destas: o museu.  

A aparente formalidade da peça é bastante eficaz em construir o dissenso na ficção 

daqueles corpos gendrados – nenhuma pele é exposta, mas elas estão ali. O que mostra que os 

projetos transgressores podem ser também aqueles que aproximam vida e arte e a partilha do 

sensível se dá quanto os espaços de jurisdição se confundem com o cotidiano das comunidades 

– nesse caso, numa convidativa mesa de jantar. 

Usualmente, observamos a estética do corpo gendrado ser analisada sob os prismas da 

abjeção ou da representação. A imagem como um espaço para a projeção de processos e 

projetos políticos esteve presente na arte das mulheres, intensamente, a partir do século XX. O 

corpo como presença repetitiva foi extremado em muitas oportunidades, levando as artistas a 

empreenderem obras que exploravam as fronteiras éticas face à superexposição, à autoimolação 

e ao risco. Como consequência, observamos a recorrência de imagens do abjeto, por vezes 

construídas pela predisposição à estranheza e ao grotesco.  

Mary Russo destaca uma vertente temática nas imagens que chama de grotesco 

feminino. Para ela, o grotesco em sua origem estética sempre esteve, em alguma medida, 

associado ao corpo das mulheres, em seus aspectos vitais e morfológicos: "o corpo grotesco é 

o corpo aberto, que se projeta, ampliado, secretante, o corpo do vir-a-ser, do processo e da 

mudança, (...) se opõe ao corpo clássico que é monumental, estático, fechado e liso, 

correspondente ao individualismo burguês" (RUSSO, 2000, p. 79), às vezes simplesmente 

rotulados como impróprios, em outras como abjetos, repulsivos. A autora, em sua análise, 

aponta duas vertentes históricas do grotesco, o carnavalesco e o estranho, e evoca toda uma 

tradição de imagens designadas por signos de envelhecimento, sobrepeso, fendas, secreções, 

rasgos e máculas sobre a pele associadas ao feminino. 

Sem usar especificamente as palavras "política" ou "agência", ela traz à tona a mulher 

transgressora como modelo utópico. No entanto, mais do que uma vertente contestadora da arte 

feita por mulheres, o grotesco é uma percepção do corporal a qual estão sujeitos quaisquer 



77 

 
 

corpos em dissidência alçados à visibilidade pública – mesmo aqueles que não se percebem 

como tais –, suas nuances são bastante sutis entre a transgressão deliberada e a estranheza 

impingida à matéria como uma condição. Pois “certos corpos, em certos contextos públicos, 

em certos espaços públicos, são sempre transgressivos – perigosos e em perigo” (RUSSO, 2000, 

p.217). 

Para a arte feita por mulheres, a estranheza e a abjeção não são sempre atritos 

intencionalmente postos aos espaços de autoridade e jurisdição, é uma consequência da sua 

própria existência. É evidente a intencionalidade transgressora de alguns projetos, por isso é tão 

importante pensar a política da arte para aqueles que justamente não são tão óbvios. Que 

trabalham o dissenso pela dilatação entre o comum e o elaborado.  

Por outro lado, são muito mais recorrentes as análises que apenas destacam os aspectos 

transgressores que saltam das obras, seu excesso, sua contundência, como representações ou 

releituras do corpo gendrado decompondo-o pelo artifício da linguagem, revelando-lhe, assim, 

as assimetrias latentes em paródias, pastiches, ou na maculação de sua lisura clássica. 

Observamos, por exemplo, estudos que abordam os Untitled Film Stills de Cindy Sherman 

(Figura 9) por emularem cenas de clichês femininos do cinema, arquétipos ou imagens 

debochadas de uma sexualidade midiatizada do cinema americano pós-guerra (na figura ela 

posa como a City girl). 

Figura 9: Cindy Sherman, City Girl. 

 

Fonte: (SHERMAN, 1978). 

 



78 

 
 

Marco e Shmidt (2003), ao introduzirem uma coletânea sobre mulheres na arte lembram 

que "o corpo tem seu potencial disciplinador, mas também emancipatório, e a exposição do 

imperativo da linguagem torna-se loci privilegiado para colocar em questão o engendramento 

dos discursos e as relações assimétricas de poder" (MARCO; SCHMIDT, 2003, p. 12-13).  

 Elas parecem sintetizar aqui o jogo de oposições entre aparência e realidade que 

Rancière postula como gerador do dissenso. Em vez de tomar a linguagem como um imperativo 

crítico, Rancière compreende que esse conflito de regimes estéticos é o que proporciona a 

política da arte.  

 Os corpos da política da arte de Rancière deixam de ser percebidos como duplos 

representativos e passam a ser vistos como corpos vivos na arte. Autônomos em sua motricidade 

e também corpos vividos na arte – possuem capacidade de transição, historicizam-se numa 

narrativa própria, além do corpo e do real, re-codificada pela potência criativa da imagem. 

Ainda que o autor não faça qualquer distinção a respeito do gênero, esta dimensão não está 

dissociada de sua epistemologia, portanto, suas contribuições nos ajudam a pensá-la. 

 Cabe lembrar que a exibição dos corpos pode passar da política à polícia rancieriana. 

Uma vez visíveis, certamente entram no cenário público, quando se lhes dá a liberdade de 

figurar, mas podem vir a arcar com o ônus de serem percebidos e detratados em virtude de sua 

inadequação. Por meio dos estudos de gênero, discutimos como a produção e reprodução de 

imagens pode engendrar corpos e como estes carregam uma memória em suas peles, que  

permanece ativa mesmo quando fragmentada na intensidade de imagens que se 

desterritorializam. O corpo tanto pode ser espaço de confinamento quanto de reapropriação, ao 

criar espaços e diálogos em que possa evidenciar sua resistência à norma. Grande parte da força 

do projeto do autor reside na percepção do jogo de aparências provocado pela arte – que para 

ele se realiza mesmo quando não há qualquer intencionalidade de agência política ou promoção 

de interesses segmentados, pois ela define 

uma metapolítica, isto é, o projeto de realizar realmente aquilo que a política 

realiza apenas aparentemente: transformar as formas da vida concreta, 

enquanto a política se limita a mudar as leis e as formas estatais 
(RANCIÈRE, 2007, p.5). 

 

Ocupar o espaço sensível da página, do museu ou da sala de projeção, como coloca o 

autor, é colocar em campo dissensos artísticos, que aplaquem a aparente constância de imagens 

e cenas que alijam o cotidiano, a vida e as formas de existência construídas fora dos marcos 

regulares da democracia e das hierarquias jurídicas.  



79 

 
 

 Embora não tenha sido uma prerrogativa da obra de Rancière pensar o corpo gendrado, 

suas premissas epistemológicas – o antiplatonismo, a ideia de hierarquia entre corpo e mente – 

não se distanciam de obras como as de Braidotti (2005) que enxergam o corpo como um 

território que, mantendo a sua interface com o material, se desdobra em múltiplas possibilidades 

e se desterritorializa pelos deslocamentos. Inclusive a ideia da autora, de comutação e de 

persistência de uma memória do corpo físico como um corpo coletivo, pode ser aproximada das 

noções de partilha e dissenso de Rancière. 

Um corpo inusitado em um cenário de reconfiguração do sensível busca para si, uma 

forma de visibilidade. Ao mesmo tempo em que agencia a sua materialidade e condição de 

existência. Aqui propomos que os corpos visíveis são também corpos vividos, pois carregam 

consigo a pele de sua condição social no momento em que figuram projetos de dissenso estético 

no território do visível. 

Em sua obra Aisthesis, Rancière (2013) dá um maior destaque ao potencial dos corpos 

e à relação entre movimento e materialidade. Partindo da análise de distintas imagens. 

perpassadas pela política das narrativas de rearticulação do visível, investiga as potencialidades 

de dissenso nos corpos da arte cotidiana do início do período que ele identifica como o de 

emergência do regime estético – a partir do século XVIII, ativados também pelas emergentes 

tecnologias de produção de cultura. 

 Para Rancière, a política da arte, essa articulação entre a lógica diversa da estética, a 

intencionalidade artística e o mundo das imagens – que para ele são também ficção – é o que 

possibilita a dissolução de fronteiras e a criação de espaços onde possa ocorrer a evidência da 

existência social dos dessemelhantes. Nos períodos de transição dessa percepção da arte, aos 

quais ele chama de cenas, ele identifica a partilha de experiências sensíveis que ocorrem no 

momento posterior ao término da obrigatoriedade da fine art dissociar-se do que era antes visto 

como trabalho material de artesãos e escravos, com a incorporação de elementos tecnológicos 

ou de práticas aperfeiçoadas no lastro dos espaços de entretenimento ao campo da arte. 

 Quando isso ocorre, instala-se um regime de percepção que concebe imagens, 

performances e objetos avessos à proposta de arte elevada, erudita e alheia às práticas laborais. 

Autor de uma genealogia própria de recorte temporal dissonante dos grandes panoramas 

analíticos que contemplam a filosofia da arte contemporânea, Rancière chama de cenas50 os 

                                                           
50 Ele organiza sua ideia de cenas a partir da releitura de ensaios escritos com o pressuposto de analisar e validar 

expressões artísticas lidas como inovadoras a seu tempo, em sua seleção costam o advento da mise en scéne (os 

acrobatas Han Lee Brothers, por meio do texto de Théodore de Banville), da dança moderna (Loie Fuller, nos 



80 

 
 

deslocamentos percorridos pelo repertório da imagem daquela época. As cenas categorizam as 

mudanças nos regimes de produção e recepção das artes, incluindo a representação em imagem 

e a performance.  

 A preocupação de Rancière é mostrar como a crítica de arte emergente na modernidade 

absorve as transgressões nesse regime de visibilidade, voltando-se à materialidade dos corpos 

cênicos – ainda que sejam corpos descarnados51 –, que mostram sua potência em fabricar uma 

arte feita de gestos, artefatos cênicos e de reprodução. Tais cenas cruzam as normas da 

reverência das artes liberais, em atitudes e compleições que moldam a percepção de espaço e 

de movimento do público, atrelando simbólico e material. 

 O autor busca compreender a mudança de paradigma dos objetos da arte e o modo como 

eles se tornam significativos para o seu público, considerando o que poderia determinar a 

identificação, o afeto e as percepções possíveis para as manifestações artísticas em seus 

contextos.  

As cenas destacadas por Rancière permeiam momentos de reflexão na profusão de 

sensações que emanam de corpos que põem em conflito a estabilidade dos regimes que 

estabelecem a distinção entre material e simbólico, e se desdobram entre o corpo vivo, a estética 

e as imagens vivas se desprendem desses corpos. 

Nessas reconfigurações do sensível, Rancière  mostra que o corpo está no interdito, na 

entrelinha, na negociação com o visível que passa não somente pelas camadas de pele e órgãos, 

mas por tudo que lhe é análogo, de objetos a recursos cênicos, gestos, posturas. São codificações 

que, ao compor o corpo, também mostram a sua potencialidade de ser fragmentado. 

Desmembrado e reconstruído, como parte de uma verdade estética que passa pela proximidade 

com o banal, o material e o cotidiano. 

Assim como a crítica feminista já vinha praticando desde os anos 1970, o autor critica 

a autoridade da arte como história e da História da Arte como disciplina, pois seu rigor termina 

por elevar a arte a uma propriedade moral distante da vida das pessoas, isolando-a no espaço 

dos museus. Em vez disso, destaca que a arte é história coletiva, pois diz respeito às 

transformações sociais, apropriações e desapropriações de tradições e ritos. 

As cenas mostram a transição da arte catalogada e fixa para a arte viva e transitória, uma 

arte em que a materialidade do corpo transforma e reconfigura os seus espaços de aparição. As 

                                                           
comentários de Mallarmé), da escultura moldada em função do movimento (Rodin, na ótica de Rainer Maria Rilke) 

e do cinema primitivo (Chaplin, visto por Viktor Chklovski). 

51 Rancière chama estas imagens de "fleshless bodies", muito mais para destacar sua vinculação com uma 

materialidade em movimento que para enfatizar seu caráter representativo. 



81 

 
 

imagens que Rancière escolhe mostram essa capacidade cinética do corpo, naquilo que o 

movimento pressupõe, transformando a experiência da arte no que ele chama de regime 

estético. Mais do que uma arte representativa, trata-se de uma arte móvel, cuja cena cria um 

contexto próprio não conectado ao real, mas um real em si. 

Sob esta ótica, os corpos tornam-se história e arte, e constroem uma narrativa própria 

em seus deslocamentos, emanando ações, gestos e espaços que são formas de ficção pois, “por 

meio do artifício eles reinventam as formas mesmas nas quais os eventos sensíveis nos são 

dados e encenados na constituição de um mundo”52 (RANCIÈRE, 2013, p.100). 

Para Rancière, todo corpo encenado irá trazer em si uma história, que se torna mais 

intensamente vívida pela percepção de sua desconstituição em fragmentos. Em sua investigação 

ele deduz que as “ações constituem os corpos”53 (2013, p. 157) e que por meio deles os artistas 

geram formas “redistribuindo suas forças e fazendo-os engendrar formas fora de si mesmo”54 

(p.104).  

O corpo se expande pela arte e os rastros de seus gestos são capazes de transformar os 

contextos onde encena, ressignificando o entorno, por meio do fragmento, do artifício, da 

mobilidade e da percepção de tridimensionalidade. As cenas de Rancière manifestam uma 

vontade estética, transformando seus movimentos em espetáculo, uma repetição de formas que 

ganham sentido artístico expresso tanto pela descorporificação, pela linguagem cênica, quanto 

pela sua constituição enquanto narrativa.  

Essa potencialidade de vestir a própria pele – uma pele ficcional porque desdobrada – 

na verdade é o que aproxima esse corpo de uma dinamicidade, uma motricidade que escarnece 

essa epiderme velada e dualista. A partilha e a constituição da comunidade se dá pela própria 

esfera do corpo que se ficcionaliza no intervalo entre vida e arte, cultura e imagem, víscera e 

transcendência.  

No documentário Contacts Vol. 2, The Renewel of Contemporary Protography, Nan 

Goldin (Figura 10) diz sobre uma série de autorretratos feitos quando de sua internação numa 

clínica de reabilitação: "a câmera funcionava parcialmente como a minha memória (...) comecei 

                                                           
52 Tradução livre de: "through artifice they reinvent the very forms in which sensible events are given to us and 

assembled to constitute a world". 

53 Tradução livre de “Actions constitutes bodies”. 

54 Tradução livre de: "redistributing its forces and making it engender forms outside of itself". 



82 

 
 

a fotografar meu rosto para averiguar como eu aparentava sem as drogas.e como me moldava 

à minha própria pele" (CONTACTS, 2000).55  

Figura 10: Goldin e o espelho. 

 

  Fonte: CONTACTS, 2000. 

  

 Goldin descreve a trajetória da sua pele ao reagrupar as coordenadas da sua aparência 

representativa, buscando modular uma trajetória que se ajusta às condições de sua matéria, mas 

também se expande pelas potencialidades dilatadas pelo espelho, pela câmera e pelos próprios 

olhos da fotógrafa e seu desejo de conhecer a si mesma, e quem ela se torna quando em 

transição. Uma pele que se desloca e retorna a si mesma, outra, numa subjetivação que passa 

pelo desterritorializar-se diante de um corpo tão fugaz quanto a sua própria imagem. Ela deixa 

de ser uma mulher diante do espelho e passa a ser a intensidade dos processos deste corpo que 

é feito de deslocamento, transitório numa pele que é moldura. Um corpo cinético, que conta 

com a câmera para a expansão e afirmação da vitalidade deste processo. 

 Em sua motricidade, esse corpo evidencia que a matéria está também sujeita ao sensível, 

à intensidade que se desprende desde o olhar. Como fotógrafa, Goldin utiliza a tecnologia e o 

cotidiano para instituir suas cenas de dissenso, em narrativas que partem de si, mas são também 

testemunhos afetivos tanto sobre sua pele, como sobre as demais peles que habitam seu pequeno 

cosmo clandestino: "ainda que meu trabalho seja sobre minha família marginal e que eu diga 

que nós não queremos fazer parte da sociedade normal, o que abordo, na verdade, é a condição 

humana" (CONTACTS, 2000). 

                                                           
55 Tradução livre de: «The camera functioned partially as my memory (...) and I start to photografh myself and my 

own face in order to find out what I look like without drugs and to fit back into my own skin". 

 



83 

 
 

 Com Rancière, vimos que os corpos no regime estético recriam a cena do que se poderia 

chamar espetáculo – subtraído aqui de sua perspectiva sensacionalista – pela capacidade que 

possuem de engendrar movimento, um movimento sensorial, que entrelaça os próprios códigos 

do panorama de onde emergem – o teatro, o circo, o cinema. No caso do corpo das mulheres, 

observamos que, além do movimento como projeção de intensidades, o fluxo dessas imagens 

também está ligado à presença do corpo vivido como um corpo gendrado. Essa presença parte 

da presença da artista, que torna a sua perspectiva de vivido um fio que media a materialidade 

e o movimento, condutor de uma partilha do sensível. 

 Aqui chegamos à relação entre o corpo vivido e a presença da materialidade como 

potência do sensível e resíduo de uma memória do corpo gendrado na arte. E chegamos a este 

entendimento no momento em que passamos a considerar a presença dos corpos no regime 

estético, também modelados pelo arsenal da tecnologia, dilatando as fronteiras entre realidade 

cotidiana e representação artística.  

 O cinema certamente irá avivar ainda mais as contradições entre o regime representativo 

e o regime estético, pela sua capacidade ótica singular de projetar os corpos num presente, de 

moldá-los a um talhe que captura a intensidade de suas peles. O movimento dos corpos terá um 

impacto na percepção e na constituição destes dentro da arte. Se a imagem fixa e a crítica 

consagrada em torno desta – como vimos nos três corpos em repouso que iniciam este capítulo 

– primam por encerrar os corpos num projeto de fixidez e imobilidade, os corpos fílmicos irão 

dilatar o movimento e problematizar a noção de espetáculo, carregando consigo alguns dos 

adereços e traços que marcam as peles da arte das mulheres, que se impõem por macular e 

desvelar o ideal do corpo clássico. E como pensar o trabalho das mulheres que estão 

inscrevendo seus corpos no cinema? Há uma dimensão do corpo vivido no sensível 

cinematográfico? Como compreender a presença fílmica das mulheres que realizam o cinema? 

Estas são as questões que irão nortear nosso próximo capítulo. 

 

 

 

 

 

 

 

 



84 

 
 

3. O CORPO CINEMÁTICO E AS POLÍTICAS DO VISÍVEL 

3.1. As mulheres, o cinema e o cinema de mulheres 

 Falar de cinema e de mulheres, agrupando os dois contextos para assim estabelecer um 

recorte, atrai consigo a complexidade de dois campos teóricos, cada um destes movido por um 

pathos igualmente íngreme.  

 Pensar o cinema traz consigo a complexidade de debates que perpassam conceitos de 

arte, indústria, realidade e tecnologia, para enumerar apenas os mais recorrentes. Já o termo 

mulheres perde sua aparente objetividade quando confrontado com as discussões que 

constituem os estudos feministas, que problematizam a forçosa universalização do constructo 

mulher e o falso pluralismo de mulheres, trazendo consigo as perspectivas de assimetria de 

gênero – e também entre as mulheres, dadas as desigualdades de classe e étnico-raciais – e 

mesmo a dimensão ficcional que o próprio termo evoca – se admitimos gênero como uma 

performance do corpo em sua trajetória pública. 

 Buscar um cinema de mulheres possível, como paradigma, traz consigo um duplo arco 

de problemáticas. As camadas que envolvem cada uma destas, a seu modo, tornam este projeto 

um desafio para a crítica. Não basta afirmar o cinema de mulheres, buscar suas questões éticas, 

estéticas e estilísticas, dentro e fora da tela. Cabe ainda fazê-lo de forma igualmente 

comprometida, evitando desnivelar as questões que perpassam uma e outra área, ou meramente 

acumulá-las, como se não estivessem em diálogo. Uma tarefa custosa. A proposta de um cinema 

de mulheres usualmente parte de questões que vinculam agência, autoria e linguagem, a 

necessidade é de que se entrelacem problemas políticos e estéticos, para que não se invisibilize, 

desta vez pelos moldes da teoria, uma demanda crítica que surge como um sintoma da 

invisibilidade. 

 Ocorre que a imagem da mulher (das mulheres, aqui neste trabalho) motiva disputas 

entre metodologias e contradições em sua linhagem teórica. A produção das mulheres está 

imbricada numa série de implicações – de inserção na área, de reconhecimento e crédito como 

mentoras dos projetos, da inclusão – ou não inclusão – de agendas políticas no contexto das 

obras – ou na forma como estas questões surgem, subliminar ou transversalmente – e das 

escolhas estilísticas como parte do seu projeto de inscrição no visível. Nomear um cinema de 

mulheres requer um desenho metodológico, uma construção e uma afirmação mais delineada 

de seus paradigmas teóricos. Neste trabalho partimos do corpo como um problema histórico e 

filosófico para a definição de feminino e de mulheres. Mas para compreender de que modo este 



85 

 
 

está associado à dimensão heterogênea da pesquisa sobre cinema de mulheres precisamos 

abordar a constituição dessa justaposição como um campo para a crítica. 

 As primeiras tentativas de investigação dessas intervenções tinham, como ocorreu 

simultaneamente também a outros campos do conhecimento, a expectativa de suprir o déficit 

historiográfico – resultando em biografias de atrizes e diretoras e antologias catalogadoras. No 

entanto, o caráter de entretenimento e consumo da indústria cinematográfica rapidamente alçou 

a problemática do lugar do feminino nos filmes e sua mitificação como parte do projeto 

mercadológico do cinema industrial, priorizando questões sobre a presença de papeis de gênero 

e estereótipos sexuais articulados numa constelação em torno do sistema patriarcal, como um 

desdobramento do capitalismo. 

 Segundo Smelik (1998), estudos sobre um cinema de mulheres56 ganharam vigor apenas 

a partir dos anos 1990. A busca por um cinema de mulheres, mapeando a relação entre gênero 

e criação foi retardada do ponto de vista do interesse da crítica, em função das dificuldades em 

mensurar a própria noção de criação. As mulheres no cinema são atrizes, roteiristas, fotógrafas, 

montadoras e diretoras e cada uma destas funções demanda um certo grau de criação e 

influência nos contornos da obra e também da indústria.  

 Dentre as influências externas no exercício da criação, no caso de um campo que 

demanda custos, investimentos e habilidades associadas à tecnologia, temos ainda o problema 

de uma divisão sexual do trabalho, com os devidos recortes de associação das mulheres às 

funções reprodutivas (inspirar, seduzir); secundárias (assistir, assessorar) e dos homens às 

produtivas (guiar, liderar, dirigir). 

 O texto que viria consolidar os estudos de cinema numa perspectiva feminista seria o de 

Laura Mulvey (1983), Narrative and Visual Pleasure, que ressaltava o aparato do cinema como 

máquina produtora de mitos do feminino, estabelecendo uma relação masculinista entre 

produção e consumo (subsumida pelos lugares do diretor e do espectador) no processo de 

identificação fílmica, movido por condições que ela compara às da escopofilia, conceito que 

advém da psicanálise.  

 Para Freud, segundo Mulvey, a escopofilia consiste em tomar pessoas como objetos e 

submetê-las a um olhar controlador e curioso, sendo o voyeurismo uma de suas manifestações. 

A autora entende que as condições de separação do mundo oferecidas pela sala escura e a tela 

simulam a situação de reserva destinada ao voyeurismo; e o tratamento dado aos corpos das 

mulheres pelos responsáveis pela criação fílmica no cinema clássico hollywodiano alinham 

                                                           
56 "Women's cinema" no original. 



86 

 
 

ideias de um feminino "capturado", entre a sedução e a culpa – uma mulher que seduz, oferece-

se ou necessita ser salva – que podem ser partilhadas a partir da perspectiva de um diretor, que 

imprime seu olhar masculino para um espectador virtual também masculino. Desta forma, 

delineiam os aspectos que envolvem a espectatorialidade no cinema narrativo no qual o prazer 

visual confunde-se com a própria ideia de objetificação do corpo das mulheres, tendo nas atrizes 

o objeto erótico de um olhar que condiciona e reproduz o feminino como uma limitação: 

 De repente, o impacto sexual da mulher atriz leva o filme a uma "terra de 

ninguém" fora de seu próprio espaço e tempo. Assim é a primeira aparição de 

Marilyn Monroe em O Rio das Almas Perdidas (River of no Return), ou as 

canções de Lauren Bacall em Uma Aventura na Martinica (To have and Have 

Not). Da mesma forma, os close-ups de pernas (Dietrich, por exemplo), ou de 

um rosto (Garbo), inscrevem uma forma diferente de erotismo na narrativa. O 

pedaço de um corpo fragmentado destrói o espaço da Renascença, a ilusão de 

profundidade exigida pela narrativa. Ao invés da verossimilhança com a tela, 

cria-se um achatamento característico de um recorte, ou de um ícone 

(MULVEY, 1983, p. 445) 

 

 Para a autora, enquanto a mulher é reduzida à condição de ícone, o personagem heróico 

masculino concentra as ações que marcam as grandes mudanças na narrativa em torno de si, 

demarcando uma figura ideal de ego masculino no processo de identificação, o que demanda 

um espaço tridimensional para sua completa realização – fora da tela, nas fantasias do 

espectador – num processo de codificação que isola as mulheres em cena à condição de objeto.  

 O texto de Mulvey é certamente revelador do ponto de vista da identificação de 

estruturas narrativas que reproduzem códigos de atividade e passividade movidos por uma 

economia do desejo sexual – ou seja, por instituir uma leitura que considere as relações de 

gênero tanto dentro quanto fora da tela. É contundente também ao expor o tipo de ficção 

feminina produzida em hollywood, tão pragmaticamente adaptável a um star system afinado ao 

sexismo, este podendo ser entendido como uma das prerrogativas hegemônicas da indústria 

cinematográfica – considerando o momento de expansão da teoria crítica somado à eclosão das 

teses do feminismo radical que datam do período em que foi lançado, não surpreende a sua 

propagação e consolidação canônica posterior. 

 A partir dele, desdobraram-se uma série de estudos voltados a delimitar o papel 

objetificador do cinema e sua linguagem falocêntrica como forma de problematizar o prazer 

produzido pelos filmes de larga circulação, aqui confundindo a ideia de prazer pelo 

entretenimento do cinema como espetáculo e prazer numa erótica da objetificação feminina, 

induzindo as espectadoras mulheres a questionarem aquele cenário que não as incluía como 

sujeito da narrativa.  



87 

 
 

 Pela sua influência, o texto também passou a ser utilizado como uma metodologia de 

identificação do feminino no cinema, o que teve consequências debilitantes no potencial dos 

estudos fílmicos feministas. Mulvey, embora revolucionária em seu princípio desbravador, 

mostrou-se conservadora em inúmeros aspectos, alguns destes reconhecidos pela própria autora 

posteriormente (MULVEY, 2006)57, sobretudo ao desconsiderar qualquer potencial reativo ou 

dissonante que a espectadora eventualmente pudesse oferecer à obra. 

 Além disso, a autora estabelecia uma relação entre consumo e espetáculo que remetia 

ao entendimento do espectador ideal como masculino e do objeto convencional como feminino. 

Também adotava uma leitura excludente ao admitir o cinema independente como mero 

contraponto da indústria fílmica e na forma como interpreta a própria tecnologia do cinema 

como delimitadora do real, compreendendo a profundidade de campo e os movimentos de 

câmera, combinados à edição como um espaço de apagamento dos limites com a realidade – 

numa alusão ao realismo baziniano, que entendia que o cinema seria tão mais eficaz quanto 

mais pudesse reprisar a noção de continuidade e realismo fora da tela – e a mise en scène como 

fronteira de um feminino planificado. 

 O grau de formalismo da análise psicanalítica isola o texto numa condição de 

negatividade em torno do corpo, da fruição e da própria noção de cinema que não permitem 

que a teoria deslize para muito além das análises às quais se propõe. E ainda fortalece um 

monolitismo desse mesmo feminino que problematiza como universalizante ao confiná-lo 

numa perspectiva de espectador/a sujeitado/a ao espetáculo e ao ignorar as distâncias e 

assimetrias entre heróis, heroínas e o público, que poderia não ter identificação direta ou 

imediata com um ou com outro em função de suas próprias perspectivas de desejo. 

 As críticas não tardariam a apontar certo reducionismo ao projetar o feminino das 

formas fílmicas que consagram os papéis clássicos e o referente heteronormativo nas teorias de 

Mulvey, pois a escopofilia não problematizava o binarismo de gênero. Smelik (1998) diz que 

                                                           
57 Mulvey (2006) admite que sua teoria da espectatorialidade popularizada nos anos 1970 fora elaborada de forma 

a atender um perfil de espectador que já não singulariza a experiência do cinema, hoje não apenas associada à 

fruição limitada ao contexto da sala escura, em tempos de cultura da digitalização e viralização das imagens, 

inclusive de forma circunstancial e fragmentada (em clipes ou por meio das interrupções possibilitadas pelas 

tecnologias digitais). Ela esclarece que: "Antes, nos anos 1970, eu estava preocupada com a habilidade 

hollywoodiana em construir a estrela feminina como seu espetáculo maior, o emblema e garantia da fascinação e 

poder desse cinema. Agora, estou mais interessada no modo como aqueles momentos do espetáculo são também 

momentos de parada narrativa, insinuado-se na continuidade de um único quadro de celuloide". Diz ela, referindo 

ao sentimento de continuidade deixado pela captura de um quadro, problematizando as questões de movimento 

cinematográfico. No original seu texto é: "Then, in the 1970s, I was preoccupied by Hollywood’s ability to 

construct the female star as ultimate spectacle, the emblem and guarantee of its fascination and power. Now, I am 

more interested in the way that those moments of spectacle were also moments of narrative halt, hinting at the 

stillness of the single celluloid frame" (p.7), nossa tradução.  



88 

 
 

os estudos fílmicos lésbicos foram os primeiros a notar o viés heterossexual da teoria 

psicanalítica do cinema, que erotiza a identificação sem considerar que o desejo se constrói para 

além de uma conexão linear com os papeis de gênero heterossexuais.  

 Ela ressalta que a espectadora lésbica pode experimentar como um paradoxo o prazer 

narrativo tal como está estruturado nas narrativas que Mulvey aponta como objetificadoras, 

estabelecendo uma relação de ambivalência com as imagens – como exemplos temos as figuras 

de Marlene Dietrich e Greta Garbo como vamps emblemáticas da imagética erótica lésbica. 

  Smelik (1998) diz ainda que o reconhecimento da estrutura coercitiva das técnicas de 

representação levam a uma ênfase na investigação acerca do lugar das mulheres na 

representação. Nas teorias psicanalíticas e semióticas a própria estruturação das análises 

entende os territórios de dentro e fora da tela como construções da linguagem, deste modo, há 

pouca possibilidade de adequá-las a investigações que considerem o desejo lésbico e a questão 

da raça, incluídos na abordagem historiográfica, mas esta também não é suficiente, pois não 

trata de assimetrias e negociações, apenas se opõe ao banimento da presença das mulheres na 

história do cinema. 

 Mayne (1990) destaca também a cisão crítica entre dois paradigmas: cinema de 

mulheres e filmes de mulheres58, cuja diferença, da ordem, do método e da teoria, marca a 

percepção que de um lado temos um cinema alternativo e contracultural, feito por mulheres e, 

de outro, teríamos o patriarcado institucionalizado nas narrativas hollywoodianas. 

 A ideia de filmes de mulheres surge de uma visão depreciativa da relação entre o cinema 

e as espectadoras. Mayne o identifica no melodrama dos anos 30, 40 e 50, do qual se 

depreendem narrativas de compensação, caracterizadas por um pendor lacrimoso e voltado às 

compensações afetivas da realidade doméstica da mulher americana média. Um gênero 

secundarizado em função do público ao qual está vinculado – num processo de feminização do 

objeto cultural similar a outros tidos socialmente como "femininos" em sua vocação – como as 

novelas e livros romanescos (MAYNE, 1990). 

 Tal fenômeno é descrito por Huyssen (1997) em seu ensaio A cultura de massas 

enquanto mulher59, no qual o autor postula que desde o modernismo – época em que Flaubert 

choca a crítica ao afirmar que ele é Madame Bovary, sua heroína que suporta um casamento 

infeliz enquanto sobrevive às custas dos sonhos propagados pela literatura romanesca que 

                                                           
58 Tradução livre de: Women’s cinema e Women’s film. 

59 O termo massas (mass culture) é utilizado pelo autor numa época de forte intervenção pós-moderna na pesquisa 

acadêmica, portanto, com certa dose de ironia – ele justamente problematiza que a forma como caracterizam o 

público de certos produtos como “massas” agenda propósitos elitistas de mensuração do valor cultural. 



89 

 
 

consome – a cultura de massa está associada à mulher e a alta cultura ao homem, o que incorre 

na feminização de produtos considerados menos intelectualizados, de modo a desmerecê-los. 

 Lauretis (1992) explica as contradições, por constrangimentos diversos, ocasionadas 

pelas tensões que separam mulher, um outro permanentemente agregado à condição de objeto, 

e mulheres, aquelas que buscam expressar sua condição de protagonismo histórico e rejeitam 

imagens que vinculem o feminino à submissão. Ela entende que os dois termos devem ser 

tomados como construções diferentes, que se mantêm a certa distância, sem, no entanto, deixar 

escapar o elo que os relaciona. Compreendendo que, a rigor, as problemáticas que permeiam 

ambas podem coincidir ou manifestar semelhanças na forma e no conteúdo. 

 Mayne propõe que não se negue o prazer de ver, pois este não anula ou reduz as 

mulheres, apenas redireciona o tipo de problematização – não impede que se considerem os 

aspectos da espectatorialidade, mas assume as contradições de espectadores/as. Por outro lado, 

afirma ser complexo que também se promova como contraponto o ideário de um cinema feito 

por mulheres como necessariamente feminista e desbravador, pois isto anularia o debate de 

gênero como uma perspectiva relacional que permeia todos os espaços da vida e da arte, de 

homens e mulheres, cujo enfrentamento demanda que se admitam contradições. Tomamos o 

campo como Mayne o define: 

 

Eu prefiro reter o cinema de mulheres num campo da ambiguidade, que sugere 

simultaneamente o enorme impacto das versões de feminilidade propostas por 

Hollywood sobre a nossa expectativa do que pode vir a ser o cinema, e a 

representação de outros tipos de desejo feminino (MAYNE, 1990, p.5)60. 

 

 

 Reconhecer essa ambiguidade ao mesmo tempo aproxima e preserva a distância entre a 

mulher imagem e a mulher produtora, admitindo que a dinâmica diversa destes cinemas passa 

pelo reconhecimento de questões que estão na sociedade. Para a autora, pensar o cinema de 

mulheres implica numa re-visão61 (termo que ela toma emprestado de Adrienne Rich) da 

instituição do cinema, assumindo as contradições que ele comporta em si mesmo e para as 

mulheres.  

 A construção de uma crítica que se volta também para o lugar da mulher por trás das 

câmeras, com a emergência de uma demanda pelo reconhecimento do cinema independente e a 

                                                           
60 Tradução livre de: "I prefer to retain the women’s cinema in an ambiguous sense, to suggest simultaneously the 

enormous impact of Hollywood’s versions of femininity upon our expectations of the cinema, and the 

representation of other kinds of female desire". 

61 "Re-vision" no original. 



90 

 
 

inclusão de questões de ordem social e política presente na vida das mulheres, busca 

problematizar a ideia de uma produção virtualmente endereçada ao masculino e de uma 

apropriação do feminino, e a relação das mulheres com o fílmico quando de sua incursão como 

realizadoras.  

 A demanda de maior aprofundamento nesse tipo de investigação motivou uma série de 

teses panorâmicas. Trabalhos como os de Mayne (1990), Kaplan (1995) e Smelik (1998), para 

citar alguns, tentam vincular filmes dirigidos por mulheres como critério de recorte, entretanto 

não se tratava apenas de readequar o objeto, mas reavaliar a teoria. Dos anos 1980 aos anos 

1990, percebemos um deslocamento da teoria na tentativa de abranger a amplitude do problema 

em questão, derivando para análises cada vez mais distantes da psicanálise e da semióticam que 

monopolizaram os estudos anteriores. Restava o desafio disciplinar e metodológico de 

encontrar um aparato adequado às distintas problemáticas e estabelecer uma leitura que 

considerasse a heterogeneidade do escopo: ser diretora de cinema não é a mesma coisa para 

Trinh T. Minh-Ha, que é para Chantal Akerman, que é para Marguerethe Von Trotta, Claire 

Denis, Sofia Coppola, Marguerite Duras, Sally Potter, ou – para compor o quadro com certa 

dose de estigma – Leni Riefenstahl. 

 Kaplan (1995) em seu livro A mulher e o cinema: os dois lados da câmera, busca colocar 

em perspectiva histórica a transição de um cinema no qual a centralidade da problemática de 

gênero se desloca das telas para a direção. Neste percurso, tenta conciliar o repertório teórico a 

depender do filme em questão. Num projeto conciliador que por vezes soa conflitante, pois 

produz uma síntese de teorias, que a autora interpreta como antagônicas em função da 

coexistência de objetos que ela apresenta, também, como distintos: a mulher nos filmes antes e 

depois do protagonismo na criação cinematográfica.  

 Ela assume o fetichismo como constituidor do patriarcado para análise de filmes como 

A Vênus Loura (1932) de Von Stenberg e A Dama de Xangai (1946), de Orson Welles. E utiliza 

as teorias feministas contemporâneas e análises contextuais que delineiam o cenário histórico 

em filmes de cineastas mulheres, como Nathalie Granger (1972), de Marguerite Duras e 

Marianne e Juliane (1981), de Margarethe Von Trotta. Para a análise de filmes produzidos por 

cineastas, ela adota como questão: "a possibilidade da experiência sensual/ física ser capaz de 

'abrir' brechas no discurso patriarcal, deixando aberta uma possibilidade de mudança" 

(KAPLAN, 1995, p.18). 

 Eis outro desafio do cinema de mulheres que se dedica às obras feitas por mulheres: o 

recorte apropriado de um corpus do qual já nos aproximamos como devedoras e a 



91 

 
 

impossibilidade de articular tão vasto repertório, implicando em necessárias omissões. Kaplan 

justifica a escolha de seus objetos por serem filmes que representam o lugar que o feminino 

ocupa ao longo das décadas; que reverberam em antologias como referência, na primeira 

metade do livro; e aqueles que retratam processos de emancipação coerentes com os debates 

feministas correntes quando de sua produção, na segunda parte. Mayne acredita que é 

necessário averiguar o lugar da mulher nos filmes, promovendo uma análise a contrapelo, 

buscando as estratégias estéticas presentes também no cinema feito por mulheres, dedicando 

especial atenção aos elementos de autorreflexividade presentes em cena. Smelik compreende 

que é necessário investigar os processos de resistência que as realizadoras empreendem na 

realização de filmes com teor político.  

 Esta última provoca um debate que prioriza a questão da agência política como 

reivindicação do cinema de mulheres. Embora seja válido reconhecer que, a despeito de 

nomenclaturas e disputas teóricas, o cinema de mulheres que diz respeito ao potencial criativo 

das mulheres existe também porque elas requerem um espaço para si, por meio de sua 

autodeterminação histórica e da agência política. Para tentar desvelar a relação entre essa busca 

pela expressão da subjetividade, a autorreflexividade, a estética e a agência é importante pensar 

ainda o lugar da autoria para a crítica. 

 

3.1.1. Re-visitar a autoria 

 

 Os primórdios dos estudos envolvendo a perspectiva de autoria surgem nos estudos 

historiográficos em torno dos nomes de grandes diretoras, como Dorothy Azner, Ida Lupino e 

Germaine Dulac. Segundo Mayne (1990), movidos pela intenção de inscrevê-las no repertório 

da história cultural do cinema, antes de uma problematização mais rigorosa acerca de suas 

tendências estilísticas ou escolhas estéticas. 

 Posteriormente, o lugar da mulher como realizadora se estabelecerá como um problema 

para os estudos fílmicos sobre cinema de mulheres em função das tensões extra tela, de 

problemáticas que apelam para abordagens interculturais, inter-raciais e políticas do desejo não 

heteronormativas. Os estudos fílmicos lésbicos e o feminismo das mulheres negras passam a 

endereçar questões a respeito da resistência das espectadoras, evidenciar o desejo como um 

vetor político e a lançar luz sobre os cinemas independente e periférico.  

 Nos anos 1990, o foco no cinema hollywoodiano derivou para análises mais 

genealógicas sobre o cinema das mulheres. Passa-se a ressaltar a relação entre as mulheres e a 

produção de imagens de uma perspectiva mais política, e, neste momento, outra questão 



92 

 
 

perpassa a crítica: como mensurar o lugar das realizadoras a partir de questões que não 

remetessem a uma política de autor, alvo de inúmeras críticas por parte do feminismo por nascer 

justamente de uma leitura masculinista da cultura.  

 Como vimos em Nochlin (2003), a ideia de autoria como categoria de análise das obras 

artísticas já vinha sendo problematizada na História da Arte como não apenas insuficiente, mas 

subordinada a um conceito de gênio artístico que, desde sua origem, erige o masculino como 

aquele virtualmente melhor dotado na condição de criador, e invisibiliza as questões que 

dificultam que a arte seja vista como um projeto para a vida das mulheres. 

  No cinema, o Auteurism teve o seu apogeu com a cinefilia crítica dos anos 1950 e 1960, 

na França. Segundo Stam (2003), com o pretexto de identificar a autenticidade e os grandes 

mitos do cinema. Sob influência existencialista, a caracterização de um cinema de autor foi a 

questão mobilizadora da crítica francesa – eminentemente a desempenhada pela revista Cahiers 

du cinéma, sob a liderança de André Bazin.  

 O autorismo – ou cinema de autor – destacava a figura do diretor como persona criativa 

majoritariamente responsável não só pelo filme, mas por um projeto artístico de cinema com a 

marca da sua percepção, destacando a singularidade de sua obra do ponto de vista da mecânica 

cinematográfica e da composição estilística. Embora tenha nascido, nas palavras de Truffaut, 

de uma crítica ao "cinema do pai" – remetendo ao conservadorismo da cinematografia francesa 

das décadas anteriores, demasiado formal no texto e na montagem, que emulava a sisudez das 

obras literárias canônicas –, o cinema de autor, como foi concebido, termina por fundar uma 

nova confraria de patriarcas edipianos, na qual os filhos destituem os pais de seus tronos, mas 

beneficiam-se da mesma ordem masculinista. Isto pode ser visto na exaltação de nomes como 

Nicholas Ray, Fritz Lang, Orson Welles e Alfred Hitchcock, atribuindo as qualidades 

distintivas de suas obras a um visionarismo estético que provinha da assinatura fílmica 

demarcada em suas escolhas para a narrativa visual.  

 Claro que o cinema de autor era uma estratégia crítico-política de visibilidade para um 

cinema que despontava – do ponto de vista estético e orçamentário – como contraponto às 

grandes indústrias cinematográficas, ainda que se nutrisse de alguns de seus expoentes mais 

notórios em seu caminho de validação – e vinha legitimar também a incursão de seus 

protagonistas na via cinematográfica, numa atitude de práxis política. Estabelecer uma autoria 

feminina dentro desses padrões seria criar uma caracterização secundária do sistema feminino 

por oposição ao masculino, ambos fundamentados numa lógica de superioridade naturalizada 

e de exclusão.  



93 

 
 

 Para a crítica feminista, portanto, a autoria precisava ser ressignificada como um 

empreendimento estético-político que possibilitasse uma análise tanto historiográfica quanto 

estilística do cinema de mulheres. Para além da evidência de uma crítica centrada unicamente 

na espectatorialidade como um campo não perpassado pelos trânsitos cinematográficos das 

mulheres que fazem seus filmes. 

 Smelik (1998) destaca que o paradoxo da autoria passa por dois momentos cruciais nos 

estudos fílmicos feministas: o primeiro trata do desligamento com o projeto de autoria centrado 

no gênio artístico do diretor e o segundo à rejeição ao termo autor como parte do projeto pós-

estruturalista. Este último, fomentado pelo pensamento de Roland Barthes, que preconizava que 

o fim do paradigma do autor deu início ao paradigma do leitor – demarcando o fim do autor 

como figura preponderante do texto. Para Smelik, no contexto fílmico isso irá coincidir 

justamente com a emergência das propostas –largamente repercutidas no interior do feminismo 

– de descentramento do sujeito. Ela compreende que reside aí outro paradoxo: o primeiro é que 

o descentramento do sujeito pode também ser entendido como parte do projeto político das 

minorias e de sua incursão e reconhecimento no campo da produção cultural.  

 O segundo é a sintomática coincidência de que a falência do paradigma do cinema de 

autor coincide com o despontar de um cinema dirigido por mulheres com intensas pretensões 

de transgressão e visibilidade, como ocorre nos anos 1970, com o cinema feminista que 

protagoniza o Novo Cinema Alemão, de Helke Sander e Margarethe Von Trotta. Kaplan (1995) 

corrobora com esta ideia, afirmando que a rejeição à autoria ocasionou uma perda de 

reconhecimento das cineastas que tinham projetos políticos e artísticos paralelos aos do 

movimento feminista e do aprofundamento nas fases mais contestadoras das cinematografias 

de diretoras como Agnès Varda, Chantal Akerman e Marguerite Duras. 

 Mayne (1990) reforça a tese de que a questão da autoria representa um entrave para os 

estudos fílmicos feministas. Para ela, este é um nó crítico, pois esbarra num dos maiores 

melindres para a área: o essencialismo, uma questão que aterroriza e mina a credibilidade da 

crítica, sempre apta a detectar qualquer análise que naturalize a dimensão de gênero num grau 

de vigilância que se assemelha a uma censura. Para ela, a relutância em admitir creditar o peso 

da autoria "reflete a frequente associação entre o que seja a 'teoria' e o próprio 

'antiessencialismo'" (MAYNE, 1990, p.90)62. 

                                                           
62 Tradução livre de: "reluctance reflect the current association of 'theory' and 'antiessencialism'". 



94 

 
 

 Para Mayne, os pudores da crítica driblam a necessidade que se reverbere o cinema 

produzido por mulheres como uma questão chave para o cinema de mulheres, a exemplo do 

que fizeram os estudos de outros ramos como a história, a História da Arte e a literatura.  

 Ainda que a discussão em torno dos trabalhos realizados por mulheres 

cineastas tenha sido central para o desenvolvimento dos estudos fílmicos 

feministas, as discussões teóricas em torno da autoria feminina no cinema têm 

sido surpreendentemente esparsas. Enquanto, virtualmente, toda a crítica 

feminista irá concordar que os trabalhos de Germaine Dulac, Maya Deren e 

Dorothy Azner (para nomear as “figuras históricas” mais usualmente 

invocadas) são importantes, há uma considerável relutância em indicar seus 

nomes como exemplos privilegiados para teorizar a autoria feminina, a não 

ser que, em vez disso, tal teoria afirme a dificuldade da relação das mulheres 

com o dispositivo cinematográfico (MAYNE, 1990, p. 90)63. 

 

 Mayne discorre que, diferente do que ocorre com a teoria literária, por exemplo, não há, 

na teoria fílmica feminista, a evidência substancial da existência de cânones femininos tão 

evidenciados quanto uma George Eliot ou Jane Austen, em torno dos quais se estendam debates 

tão profícuos a respeito de sua estética ou estilística  capazes de distinguí-las, assim, do cinema 

feito por homens. Ela retoma a metáfora literária de Virgínia Woolf, que entende que para a 

mulher escritora existe uma dificuldade de dizer "eu" que passa pela sua inserção no cenário 

público, somada a uma série de constrangimentos que dificultam a expressão social das 

mulheres – a recriminação de sua conduta, o questionamento de sua vida privada, a 

desigualdade pela secundarização, entre outras formas de opressão – e isto se agrava quando se 

trata de um campo tão repleto de camadas quanto o cinema. 

 Há diversas indisposições próprias do fazer fílmico que descredenciam qualquer 

categorização pautada no gênio artístico e na relação com o texto. O cinema não conta com o 

mesmo anonimato que a literatura proporciona, ocultando a mulher por trás de George Eliot – 

que em verdade se chamava Mary Ann Evans – e a condição social de Jane Austen sob a 

assinatura by a lady, tal como ela assinou seu primeiro romance. 

 No entanto, mesmo as abordagens pós-estruturalistas do texto admitem a perspectiva de 

subjetivação no interior da narrativa, que reside numa leitura que admite a constituição de uma 

materialidade dos corpos narrativos. 

                                                           
63 Tradução livre de: "Even though discussions of the works of women filmmakers have been central to the 

development of feminist film studies, theoretical discussions of female authorship in the cinema have been 

surprisingly sparse. While virtually all feminists critics would agree that the works of Germaine Dulac, Maya 

Deren and Dorothy Azner (to name the most frequently invoked “historical figures”) are important, there has been 

considerable reluctance to use any of them as privileged examples to theorize female authorship in the cinema, 

unless, that is, such theorizing affirms the difficulty of women’s relationship to the cinematic apparatus". 



95 

 
 

Acerca das formações discursivas interiores a um texto, Rancière afirma que “quem 

quer que procure a chave para um texto irá ordinariamente se deparar com um corpo”64 (2004, 

p.46). O autor, no entanto, descreve esse corpo, desde as narrativas epistolares ao corpo sem 

órgãos, de Deleuze e Guattari, como uma história que ultrapassa a palavra e vai além da 

capacidade interpretativa herdada da mimesis, que nos permite traduzir a fala em imagem, mas 

exerga-o como algo que possui força justamente pela capacidade imaginativa de corporificar 

uma matéria, transformando em formas as moléculas do pensamento. Assim diz: 

O poder singular da literatura encontra a sua fonte na zona de indeterminação, 

onde as antigas individuações são desfeitas, onde a eterna dança de átomos 

compõe novas figuras e intensidades a cada momento. O velho poder de 

representação resultou da capacidade da mente organizada para animar um 

material externo sem forma. O novo poder da literatura se firma, por outro 

lado, exatamente onde a mente se torna desorganizada. Onde suas palavras 

dividem-se, onde o pensamento explode em átomos que estão em unidade com 

átomos de matéria (RANCIÈRE, 2004, p. 149).65 

 

Ainda que de forma mais institucionalizada, também buscando uma corporeidade no 

texto, Agamben (2007) parte de uma obra de Michel Foucault para identificar a presença do 

autor na narrativa: A vida dos homens infames, originalmente escrita para prefaciar uma 

coletânea de textos de arquivo sobre pessoas em situação prisional. Ele frisa que os homens 

infames, impossibilitados de falar por si, tinham a origem de seus atos filtrada pela voz da 

jurisdição, que em seu poder lhes outorgava a biografia que julgasse mais conveniente. O rasgo 

de subjetividade permitido às suas histórias era a infâmia.   

Agamben acredita que essa ilegibilidade do autor está associada à mesma ilegibilidade 

do infame, que permanece como um gesto, uma síntese de atos, dos quais não se desvenda a 

motivação, ao mesmo tempo em que neles se encobre os vestígios de vontade, pois é um gesto 

cerceado pelos dispositivos de poder. Assim como o infame, para quem os escrivães 

forçosamente dedicam sua descrição, é o gesto do interdito que marca a presença do autor no 

texto, a autoria instala a sua impossibilidade de se fazer, pois a escrita é a trama que subverte a 

sua condição de sujeito. 

                                                           
64 Tradução livre de "whoever looks for the key to a text ordinarily find a body". 

65 Tradução livre de: "The unique power of literature finds its source in that zone of indeterminacy where former 

individuations are undone, where the eternal dance of atoms composes new figures and intensities every moment. 

The old power of representation stemmed from the capacity of the organized mind to animate a formless external 

material. The new power of literature takes hold, on the other hand, just where the mind becomes disorganized. 

Where its words splits, where thought busts into atoms that are unity with atoms of matter. 

 



96 

 
 

O gesto é visto como a sensação vívida da presença de uma verdade intrigante que 

subjaz ao texto e é assimilada e partilhada por aqueles que dele se servem. O reconhecimento 

do gesto como elemento que desvenda a função institucionalizada do autor proporciona a 

quebra das hierarquias e permite a partilha com esse “ilegítimo” autor-personagem, pois:  

O lugar – ou melhor, o ter lugar (...) não está, pois, nem no texto nem no autor 

(ou no leitor): está no gesto no qual autor e leitor se põem em jogo no texto e, 

ao mesmo tempo, infinitamente fogem disso. O autor não é mais que a 

testemunha, o fiador da própria falta na obra em que foi jogado; e o leitor não 

pode deixar de soletrar o testemunho, não pode, por sua vez, deixar de 

transformar-se em fiador do próprio inexausto ato de jogar de não se ser 

suficiente (AGAMBEN, 2005, p. 62). 

  

 A narrativa promove esse encontro por intermédio do gesto, que, ao mesmo tempo, 

resguarda e desvela a sombra dos sujeitos em jogo na trama da obra na qual intermediam espaço, 

por este acordo entre autor, leitor e obra, o processo de subjetivação se afirma de forma 

transparente e móvel para todos os envolvidos.  

 Posteriormente, Agamben (2000) estende a sua teoria do gesto como uma presença viva, 

por vezes subjetiva no texto, ao cinema, quando admite que "[o] elemento central do cinema é 

o gesto e não a imagem" (p.54)66. Ele baseia-se na perspectiva de Deleuze, que toma as imagens 

cinematográficas como imagens-movimento, borrando as fronteiras entre os corpos inscritos 

nos mundos dentro e fora da tela.  

 O gesto de Agamben, assim como o corpo sem carne de Rancière, corporifica uma 

subjetividade que ocorre dentro e fora do texto. A exterioridade da obra – e seus 

correspondentes sociais – não é excluída nem reduzida pelos acordos e pela consciência de uma 

existência material que permanece inscrita nas ações entre autor-narrativa-leitor. 

 Se há, numa perspectiva pós-estruturalista, um jogo entre as posições de presença e 

ausência no contrato entre leitor e autor no texto, já mensurando um novo status para a 

subjetivação, podemos supor que este paradoxo se adensa nas imagens sonoras e fragmentadas 

do cinema. 

 Como já dissemos anteriormente, há diferentes graus de intervenção na obra fílmica. Os 

processos de composição fílmica e criação no cinema não se equiparam aos do texto, pois 

envolvem uma série de hierarquias internas – divisões sexuais do trabalho aqui também 

implicadas – que tendem a obscurecer o reconhecimento de roteiristas, montadoras e mesmo 

atrizes que possuem responsabilidade também pelos resultados finais. Talvez a autoria 

classicamente atribuída a quem constrói um texto pudesse ser associada, então, às roteiristas, 

                                                           
66 No original: "[t]he element of cinema is gesture and not image". 



97 

 
 

em vez de às diretoras, como se costuma fazer mais amplamente. Há também a influência das 

atrizes, muita delas também produtoras, agentes que capitaneiam recursos ou impõem limites 

sobre a obra, excedendo aqueles já dispostos pela presença de seu corpo. Temos os casos de 

Bette Davis, em sua firme resistência às imposições dos estúdios (MAYNE, 1990, p. 93) e de 

grandes estrelas contemporâneas como Angelina Jolie, se levarmos em conta as queixas de seu 

estúdio em torno do caráter impositivo de sua persona artística, tanto como diretora quanto 

atriz.67 

 Smelik (1998) também destaca a impossibilidade das teorias voltadas ao sujeito como 

uma presença textual serem suficientes para a análise cinematográfica. Ela propõe que em vez 

de autoria como marco referencial para a teoria, as abordagens sejam construídas em torno de 

uma noção pós-estruturalista de sujeito, compreendendo que a dissolução de qualquer grau de 

subjetividade no texto vai de encontro às demandas das teorias voltadas à compreensão das 

questões endereçadas a partir dos componentes políticos da teoria. Ela destaca que esta 

compreensão de subjetividade é possível quando se abre mão da ideia de sujeito unificado, 

monolítico, sem deixar de considerar que a subjetivação pode se constituir a partir de 

deslocamentos que, mesmo em diferentes níveis de manifestação, mantém uma coerência com 

um projeto político de ruptura com a desigualdade.  

 Aposta, para tanto, na contribuição de Braidotti (apud SMELIK, 1998), em sua 

compreensão de que a subjetivação, a partir do desvio da hegemonia no território do 

conhecimento, pode ser corporificada em múltiplas camadas, derivadas de processos de agência 

política. Ela entende que as mulheres se constituiriam fora da perspectiva cultural, normativa e 

hegemônica do conhecimento ocidental em torno de um ser mulher, que as exclui, desde 

sempre. E promovem a sua subjetivação ao assumir uma voz à margem desta, numa vertente 

periférica que permite a contradição e a diferença. 

 Smelik sublinha ainda a importância de que esse processo de subjetivação seja 

compreendido, na teoria fílmica feminista, também a partir dos aspectos cinematográficos. 

Portanto, em vez da autora, utiliza o termo diretora. Para respaldar sua análise, adota como 

metodologia a aplicação de elementos da teoria montagem cinematográfica, raros nas análises 

                                                           
67 Emails trocados pelo alto escalão de executivos da Sony, empresa que atua no ramo na indústria cinematográfica, 

revelaram a insatisfação de uma das executivas, Amy Pascal, com as supostas exigências e autoritarismo de 

Angelina Jolie em relação às equipes envolvidas em seu filme. Fonte: 

http://www.theguardian.com/film/2014/dec/10/sony-hack-eamils-angelina-jolie-scott-rudin-amy-pascal-david-

fincher.  Acesso em: 17 jan. 2015. 



98 

 
 

com recorte de gênero. Propõe também um quadro de análises constituído por três níveis 

interconectados de subjetividade feminina: 

 1.O sujeito como agente social que busca sua auto-determinação. Este é o 

nível de vontade, agência e história. 2. O sujeito do inconsciente, cujos desejos 

são estruturados numa ligação relacional com o outro ou outros. Este é o nível 

fantasmático. 3. O sujeito da consciência feminista, aqui entendido como 

promotor do processo que estrutura as relações entre diretor, texto do filme e 

espectador, este é o nível da forma do filme, estratégias e retórica (SMELIK, 

1998, p.32)68. 

 

 Smelik (1998) desenvolve uma metodologia que agrega aspectos estéticos e políticos 

desta forma. Pois observa as escolhas estéticas das mulheres diretoras em relação às teorias da 

montagem, interpretando de que forma a construção da narrativa fílmica – enquadramentos, 

personagens, fotografia, som, entre outros elementos – poderia estar atrelada a um discurso 

feminista. Para tanto, escolhe cuidadosamente objetos dos quais esta pretensão de agenciamento 

político pudesse ser deduzida – caso de alguns filmes autodeclarados feministas, como os 

produzidos no período do Novo Cinema Alemão, no radicalismo69 dos anos 1970. 

 Mayne (1990) insiste apenas que o paradigma da literatura poderia auxiliar na análise 

da autoria feminina no cinema, tecidas as devidas contextualizações – estabelecendo uma 

relação entre texto e cultura, pelo viés da autorreflexividade, sobretudo em situações nas quais 

as diretoras aparecem em seus próprios filmes, encadeando a autoria como um pretexto político 

para a escavação historiográfica e para a constituição de um espaço para a percepção dessas 

obras onde sejam visíveis as mulheres, tanto como espectadoras quanto como realizadoras de 

filmes, capaz de promover uma reinvenção do espaço fílmico para a crítica. 

 Enquanto Smelik (1998) ressalta a questão da subjetividade e da agência fílmica que 

partem de projetos políticos abertamente declarados como engajados pelas diretoras que os 

inscrevem, Mayne (1990) busca localizar uma política da presença, partindo de gestos, 

contradições e tensões que figuram como enlaces autorreflexivos na tela. Por isso a diferente 

abordagem: a primeira fala de diretoras e a segunda de realizadoras70.   

                                                           
68 Tradução livre de: "1.The subject as a social agent requiring self determination. This is the level of will, agency 

and history. 2. The subject of the unconscious, with desires that are structured in a relational link to another or to 

others. This is the level of fantasmatic. 3. The subject of feminist consciousness, understood here as a process that 

structures relations between director, film text and spectator, this is the level of film form, strategies and rhetoric". 
69 Não utilizo aqui o termo radicalismo no sentido de extremismo ou excesso ao qual por vezes ele é associado. 

Mas, aludindo a um período histórico de efervescência do debate público acerca da agenda feminista e acirramento 

de algumas transformações sociais que tomaram seu curso a partir da contracultura dos anos 1960. 

70 Directors e filmmakers, respectivamente, nos originais. 



99 

 
 

 A preocupação de Mayne  contorna o estético político de uma forma mais abrangente 

que Smelik, ainda que as dimensões da subjetividade e da agência não surjam como categorias 

preponderantes na análise, esta última propõe um agenciamento que é também político – pois 

agencia o visível – que busca em vez de promover o apagamento da autoria, reconhecer nela 

uma categoria estratégica justamente pelas contradições que é capaz de evocar:  

 O desafio de autoria feminina no cinema para a teoria feminista está em 

demonstrar como as divisões, sobreposições e as distâncias entre "mulher" e 

"mulheres" conectam-se com o status contraditório de cinema como a 

encarnação de ambos, tanto do controle onipotente  quanto da fantasia 

individual (MAYNE, 1990, p.98)71. 

  

 Indo um pouco além do que Mayne coloca, e incorporando às suas pertinentes reflexões 

uma conta política, a exemplo do que fez Smelik, podemos dizer que reside nas distâncias entre 

o constructo mítico e a agência política a possibilidade de construção de um panorama crítico 

possível para que se pense o cinema de mulheres. Assumindo que este é feito de contradições 

e oposições – sustentadas pelas brechas entre a técnica e a fantasia, a matéria e a ilusão, o 

estético e o político – assumimos a dimensão fílmica como algo que possui sua dinâmica à 

parte, constituindo uma dimensão do sensível.  

 Admitir a agência política presente nos filmes de mulheres, no entanto, nos leva a 

pressupor que a expansão dos projetos políticos das mulheres às telas seria a única forma de 

agenciamento possível, construída em oposição aos demais cinemas, nos quais o corpo 

feminino estaria encarcerado sob o princípio da codificação e objetificação; também nos conduz 

a apostar num sentido de política dissociado da dimensão do cotidiano e da arte como 

entretenimento. 

  Mayne (1990) não utiliza a palavra agência, mas propõe uma análise centrada nas obras 

que não as assuma a priori como detidas por um destino político que se rende à intencionalidade 

(ou não) de "autores/as" e espectadores/as". Para analisar os filmes feitos por mulheres, ela 

exuma a presença dos corpos na tela – as escolhas, repetições e os acordos fílmicos que estes 

afirmam. Deste modo, em vez de afirmar a direção de obras transgressoras como uma agência 

e o conteúdo ideológico dos filmes como norteador das análises, articula de que forma a 

corporificação investe os enredos de questões que tensionem a relação entre corpo-tela e corpo-

matéria – as coreografias de Maya Deren, as contenções nos enquadramentos de Chantal 

                                                           
71 Tradução livre de: "The challenge of female authorship in the cinema for feminist theory is in the demonstration 

of how the divisions, overlaps, and distances between “woman” and “women” connect with the contradictory status 

of cinema as the embodiment of both omnipotent control and individual fantasy". 



100 

 
 

Akerman, as metaficções de reconstrução da memória em Claire Denis. Estendendo essa análise 

a vários cinemas, abrange um território do sensível que centra a investigação nas obras sem 

abrir mão dos aspectos materiais e técno-estéticos por meio do qual são inscritas. 

 Neste trabalho, em vez de considerar a autoria como herança do textual ou do gênio 

artístico, ou a direção de mulheres – tomada por Smelik em lugar da autoria para designar 

agenciamento político e estético – admitimos uma análise que considere os filmes que são feitos 

como um contrato, no qual a presença corpórea, exposta na superfície da criação, dos corpos 

físicos das mulheres que defendem esses projetos, são um território de expressão das tensões 

dos papeis que elas desempenhavam na construção de uma distância entre matéria e fantasia, 

sujeito e objeto. 

 Esse intervalo que sustenta o processo de subjetivação extraído das análises de Mayne 

pode ser associado às contribuições dadas posteriormente por Rancière (2012a, 2012b), em 

torno das noções de paradoxo do espectador e distâncias do cinema. Para o filósofo, há muito 

nos abastecemos de uma crítica da experiência artística que oscila entre a arte ora tida como 

amplamente emancipadora, iluminadora das desigualdades e veículo de ruptura com os grilhões 

da opressão, ora atada ao seu caráter pedagógico e disciplinador, indutor de "massas", meio de 

manipulação.  

 Para Rancière, são reviravoltas que mantêm uma epistemologia cíclica da imagem, na 

qual a manipulação sucede a emancipação, e assim por diante. Ele compara, para este fim, a 

crítica realizada sobre a espetacularização da vida e a da mídia como elemento de 

desistoricização da arte, presentes nas obras de Guy Debord, A Sociedade do Espetáculo, e 

Mitologias, de Roland Barthes. Para ele, a virada pós-moderna novamente hospeda a 

capacidade de experienciar a dinâmica da arte na leitura de poucos privilegiados. Com isto, 

nutre-se a ideia de tutela intelectual semelhante a que dita a estratificação da sociedade de 

classes: daqueles que não podem ver por aqueles capazes de enxergar o potencial transformador 

e emancipador da força do trabalho.  

 Rancière (2012a) destaca a necessidade de investir em análises que não alimentem esse 

maquinário retroativo. E isto acontece pelo reconhecimento não apenas da potência da imagem, 

mas da potência do dissenso. Para ele, vivemos um tempo em que existe a concomitância de 

projetos artísticos que buscam mobilizar o público, que partem da prerrogativa de que a arte é 

feita para desmantelar a harmonia e a ilusão de suficiência da realidade; também vivemos um 

tempo do reconhecimento de que as imagens mais diversas e imprevisíveis podem ser recriadas 

e partilhadas pelo exercício do sensível e pela constituição de uma comunidade onde este possa 



101 

 
 

ser partilhado em comutação, num espaço que se constrói nos intervalos entre passividade e 

atividade, que ele chama de dissenso − se constitui à margem da busca de consensos vitoriosos 

na disputa por uma representação. Mas, entende que a construção de uma presença artística 

pode sobreviver pelo deslocamento no sensorium que emerge entre esses espaços sitiados por 

uma moralidade crítica. 

 Neste trabalho, em vez de considerar a autoria como herança do textual ou do gênio 

artístico, ou a direção de mulheres – tomada em lugar da autoria para designar agenciamento 

político – admitimos uma análise que considere os filmes que são feitos como um contrato. 

Nessa perspectiva contratual, a presença corpórea, exposta na superfície da criação, dos corpos 

físicos das mulheres que defendem esses projetos, temos um recorte que relativiza a noção de 

corpo como espetáculo e propõe que o agenciamento se constitui em outra dimensão – na 

dimensão em que a cena fílmica captura os agenciamentos, tornando-os uma ficção do visível, 

onde é possível que se apropriem dele reações políticas imprevistas. 

 Mais do que desmascarar os fetiches, a tarefa da crítica na qual alinho este trabalho é 

valorizar a cena e a presença dos corpos fílmicos, compreendendo que elas tanto não são 

neutras quanto não são totalitárias. Há arranjos possíveis na lógica das cenas, modos de agrupar 

o sensorium, de ordenar a visão, intercalando superfícies, projetando escolhas, 

hipersensibilidades ou notórias invisibilidades que conjugam uma presença. Não é, 

necessariamente, representativa de um real, mas projeção de uma realidade vertiginosa em suas 

possibilidades, que pode ser vista como tal – como cena viva, como organismo latente e 

material, corpo sólido, ainda que inconstante, e talvez por isso ainda mais vivo.  

 

3.2. A presença do corpo fílmico e a constituição da mise en scène 

  

 Rancière constrói uma obra que tenta dimensionar a proximidade entre a estética e a 

política a partir da noção de distância – ou, melhor dizendo, de intervalos entre oposições 

estéticas e políticas. Nessas brechas, a articulação do visível se estabelece a partir das tensões 

e polarizações que reciclam as noções de arte libertadora e arte alienante, articulam uma política 

na arte que se faz por meio da partilha do sensível, em vez da representação.  

 Para o autor, o cinema desponta tanto como essa corda bamba que equilibra os 

entremeios entre arte e espetáculo quanto como o aço capaz de sustentar a arte mecânica, 

imbuída de "uma imaterial matéria do sensível feita de ondas e corpúsculos” (RANCIÈRE, 

2005b, p. 11). Rancière o destaca como o viés que conduz a materialidade à técnica na 



102 

 
 

consolidação do regime estético, do qual ele é a expressão mais radical e grande protagonista. 

Ao mesmo tempo em que dilata e desagrega as possibilidades de contar uma história do modo 

romanesco, o cinema restaura essa possibilidade, instalando outro tipo de ficção, a ficção 

fílmica. 

 Com isto ele quer dizer que a dimensão tecnológica que o compõe é apenas uma forma 

de dilatar a sua dimensão estética, condição preexistente para que ele seja sentido, para além de 

meras coordenadas mecânicas, o cinema é o cinema porque é o mecanismo capaz de engendrar 

as ficções de seu tempo, a partir dos corpos, conduzindo-os até o estado perene da inscrição 

imaterial na película. Mais que matéria e mais que dispositivo – antes de ser tecnologia o cinema 

é uma arte, com seu mundo próprio. 

 Ao propor que encaremos a "fábula cinematográfica", o autor evita indicar uma teoria 

do cinema como uma narrativização da vida ou uma representação desta, por meio de códigos 

mitificadores. Em vez disso, compreende que a arte cinematográfica vem redimir o rechaço às 

formas de arte centradas na materialidade física que emergem a partir do século XIX, por, ao 

mesmo tempo, mascarar e evidenciar as contradições que estas oferecem ao que se 

convencionou chamar de alta arte. Para tanto, nutre-se das novas figurações de palco e 

movimento promovidas pelo corpo que emerge da popularização das artes populares que 

permeiam o regime estético, aquelas que confundem noções de espetáculo e rigor artístico, 

demarcando: 

 um regime da arte em que a pureza das formas novas foi muitas vezes buscar 

seus modelos na pantomina, no circo ou no grafismo comercial. Limitar-se 

aos planos e procedimentos que compõem um filme é esquecer que o cinema 

é arte contanto que seja um mundo (RANCIÈRE, 2012b, p.15). 

 

 Os planos existem fora da tela no prolongamento com a memória e a partilha, mas o que 

existe dentro da tela é a noção de que a "escrita do movimento mediante a luz reduz a matéria 

da ficção a uma matéria sensível" (RANCIÈRE, 2005b, p. 11). Neste movimento, os corpos 

aceleram-se para além da sua suposta condição de duplos platônicos, tornam-se uma realidade 

inteligível – por sua constituição sensível e seu lastro material. 

 Dentre esses corpos que ocuparam lugar privilegiado na transição, destacamos o de Loie 

Fuller (Figura 11), que idealiza os movimentos da Dança Serpentina72 que figura num filme 

dos irmãos Lumiére de 189773. Fuller era uma dançarina dos palcos dos cabarés, considerada 

                                                           
72 "Serpentine dance", no original. 

73 No site moma.org (url: http://www.moma.org/explore/multimedia/audios/244/2437), o vídeo está identificado 

como de Loie Fuller. Comentaristas do Youtube.com – onde o vídeo está hospedado na URL: 



103 

 
 

precursora da dança moderna. Sua Dança Serpentina é um experimento que consistia em bailar 

num traje claro e esvoaçante, iluminado por lanternas coloridas, movimentado o tecido 

comprido por hastes presas aos braços, provocando uma percepção de desmembramento 

semelhante a um bater de asas. Seus movimentos lancinantes, que projetavam membros 

gigantes e descolados de seu corpo, inspiraram a pintura figurativa de Toulouse Lautrec e o 

cubismo de Pablo Picasso.  

 Rancière destaca a performance de Fuller como uma das cenas precursoras do regime 

estético, por sua capacidade artística de imprimir significado ao seu corpo cênico reinventando 

as suas formas. Ele compreende a Dança Serpertina como parte das cenas modernas que 

demarcam a transição da arte catalogada e fixa para a arte viva e transitória, construída sobre 

os movimentos dos corpos. 

 Em Fuller, notamos um corpo que realinha a própria noção de palco, ao desdobrar-se 

em formas fluidas desde seus braços, intensificadas pelos efeitos de luz, num balé além-corpo. 

A seu ver ela: "assinala uma ruptura ao dispensar história e cenário, fragmentando o corpo que 

dança e redistribuindo as suas forças ao fazer com que ele engendre formas fora de si mesmo" 

(RANCIÈRE, 2013, p.104).74 

Figura 11: Dança serpentina 

 
 Fonte: (SOCIÉTÉ LUMIÈRE, 2014) 

                                                           
https://www.youtube.com/watch?v=O8soP3ry9y0 (Acesso a ambos em 18 Jan 2015) – indicam que, na verdade, 

a mulher nas imagens seria Papinta, uma seguidora do estilo de Fuller. De qualquer modo, as imagens evidenciam 

a fulgurante dança serpentina. Uma foto de uma mulher semelhante – em postura, traje e fisionomia – à dançarina 

do vídeo ilustra a capa do livro Aisthesis (2013), de Jacques Ranciére. Nele, credita-se que a pessoa na foto é Loie 

Fuller. 

74 Tradução livre de: " break by dismissing stories and sets, by fragmenting the dancing body, redistributing its 

forces and making it engender forms outside of itself". 



104 

 
 

  Sob esta ótica, os corpos contraditórios no regime estético constroem uma narrativa 

própria em seus deslocamentos, emanando ações, gestos e espaços que são novas formas de 

ficção. Ao trabalho de Fuller, alinha-se uma insurgente transformação dos palcos 

contemporâneos, em espetáculos que incidiam sobre o modo de se ver a arte; Fuller utilizava o 

véu como artifício para multiplicar o seu corpo e tomar o palco. Os irmãos Han Lee, por sua 

vez, eram acrobatas que em seu desafio à gravidade criaram o ambiente do teatro burguês de 

entretenimento. Ambos contribuíram com a origem da mise en scène contemporânea, que tinha 

nos corpos seu eixo material e o vigor de seus movimentos.  

 A dança e a acrobacia são transformações que subvertem os termos da arte canônica, 

mas são também processos da autonomização dos corpos na constituição de um intervalo entre 

arte e vida. Neste, concede-se um aval para que eles constituam cenários de engendramento de 

uma política mundana para a apreciação da arte, traduzindo os termos do espetáculo moderno. 

Esse corpo que constitui a matéria no caso de Fuller, é também um corpo transgressor do ponto 

de vista do estabelecimento de uma narrativa de subjetivação que rompe com as formas 

clássicas. Uma forma peculiar de instituir um discurso político pela desagregação, sem a 

arquipolítica dos acordos democráticos, um dissenso político.  

 Para Rancière, no século XX ocorre a eclosão da modernidade artística. A partir dos 

anos 1960, esta é desmembrada pela arte popular, por sua colisão com o que antes era tido como 

alta cultura, ou mesmo na substituição deste posto. Para o cinema, esse é um período onde os 

acordos entre os intervalos estético-políticos são aguçados. É nesse contexto que a cinefilia 

emerge como agente que recupera as marcas do cotidiano na arte, por evidenciar o 

deslumbramento que a relação com a tela escura injeta na vida das pessoas, que disto extraem 

o substrato para a elaboração do panteão de uma nova dimensão artística, promovendo um 

descolamento de incertezas entre a verdade e a arte, a aparência e a intenção. Ele compreendia 

que 

 a cinefilia liga o culto da arte com a democracia dos entretenimentos e das 

emoções, rejeitando os critérios segundo os quais o cinema se fazia aceito 

pelas distinções de alta cultura. Afirmava que a grandeza do cinema não estava 

na elevação metafísica de seus temas ou na visibilidade de seus efeitos 

plásticos, mas em uma imperceptível diferença na maneira de colocar histórias 

e emoções em imagens. Essa diferença a cinefilia chamava de mise-en-scéne 

sem saber muito bem o que isso queria dizer (RANCIÈRE, 2012b, p.10). 

 

 Expandindo a noção da mise en scène teatral do regime estético, a mise en scène cinéfila 

é instaurada por meio de uma fenomelogia arcaica que expressava o afeto pelos filmes e 

ilustrava os efeitos da paixão fílmica pelos ruídos que ocasionavam este afeto a partir da 



105 

 
 

realidade na tela. Os raccords, o deslocamento dos corpos, os jogos de transparência e 

continuidade imprimiam uma noção de arte que afirmava as impurezas de origem tecnológica 

e cotidiana, antes de firmá-la pela erudição. 

 Nesse cenário, o desempenho dos corpos aparece como ativo dos efeitos da 

fragmentação. São os corpos que elidem a consistência que não pode residir mais nos textos – 

"limpam" os vestígios literários da tela para acordar um novo estatuto, descolado da perspectiva 

representativa.  São corpos constituídos num jogo entre formas e emoção, ao mesmo tempo em 

que borram as fronteiras entre arte, vida e política, sendo, portanto, ambíguos. Feitos de uma 

ambiguidade que conjuga clareza e ilusão, sempre predispondo a percepção do cinema a partir 

das estranhezas que ocasionam sua inconstância em manter o visível tanto como fábula, tanto 

invenção quanto pensamento sobre o seu tempo. 

 Em grande parte, essa ambiguidade do cinema vem também da ambiguidade dos corpos 

dentro dele, promovendo um vínculo entre as imagens e o real pela adaptação destas a uma 

ficção, uma segunda vida da materialidade, na relação dos corpos com o espaço na tela. E isso 

observa-se também na constituição da mise en scène.  

 Na compreensão de Rancière (2012b), a mise en scène estará situada além da ideologia 

pessoal do diretor, pois é tecida a partir do prazer de ver as imagens, adequando-as a uma 

percepção de qualidade fílmica que confirma a sua arte. Com isto, admitimos que o cinema 

sobrevive desse limite entre as muitas coisas e formas que o constituem, em sua dimensão 

política, afetiva e material, para além da distinção entre as artes mecânicas das belas artes, mas 

movido por conexões, fusões e antagonismos entre estas. 

 Resta, então, a possibilidade de lidar com o corpo na tela, compreendê-lo como residual 

e desdobrável. As grandes disputas em torno de um espectador mais ou menos ativo, de sua 

intencionalidade mobilizadora, faz com que se desfoque o dinamismo e a mobilidade própria 

dos corpos. A cinefilia problematiza essa questão por buscar uma resposta que é mensurada 

pela paixão que os corpos exercem.  

 Talvez falhe, ao não creditar a estes corpos seu protagonismo na mise en scène, mas, 

sem dúvida, estabelece uma relação entre a materialidade e a paixão pelas imagens sem abrir 

mão do pressuposto de uma presença do corpo fílmico. 

Nisto, Rancière destoa um pouco da proposta de Shaviro (2006) que compreende a 

relação entre espectador e o corpo no filme como algo sinestésico e visceral, com efeitos reais 

na química de quem presencia os filmes. Para tanto, ele mina qualquer contrato com a 



106 

 
 

possibilidade de compreendê-lo como uma representação da realidade, ou “uma crítica da 

representação, mas uma nova, afirmativa, construção do real” (SHAVIRO, 2006, p.23)75.  

O trabalho de Shaviro parte do pressuposto de que as imagens não representam o real, 

mas a si mesmas num campo cinético, sua ação disruptiva se concretiza no poder que elas 

exercem pelo contágio dos corpos que as experienciam. Como Rancière, ele evoca a percepção 

de que o mundo fílmico é um mundo à parte, mas a dimensão política que ele enxerga nas 

imagens é distinta. 

É uma política do afeto, que se consuma no abandono de todas as tensões que mantém 

a linha divisória entre dentro e fora da tela – para Shaviro, as ideias de poder e resistência 

consistem em obstáculos para uma percepção do cinema como uma realidade com sua própria 

energia e potencial mobilizador. 

Sendo mais importante lançar um olhar sobre o atrito direto das imagens fílmicas com 

quem delas se aproxima, admitindo que funções orgânicas cruas como a excitação, o prazer, o 

choque e o afeto contaminam o espectador, pois requerem um olhar e um ouvido 

desincorporados, imersos e infectados pelo campo das imagens. Na obra de Shaviro, a atividade 

está no corpo do espectador, dele emana o vetor que condiciona as imagens por meio da 

percepção.  

Sua análise recai sobre filmes que se caracterizam pelo caráter perturbador e acelerador 

das dinâmicas vitais, capazes de envolver o espectador em todos os seus sentidos. Rompe, com 

isso, com a corrente representativa para construir a sua tese de identificação primordial com o 

corpo. 

A política das imagens de Shaviro enxerga os corpos – de dentro e de fora da tela – em 

seu potencial convulsivo, por vezes violento, em manifestar-se. Sua obra deriva da crítica que 

permeia os anos 1990 da ineficácia das análises do corpo centradas nas vertentes discursivas e 

psicanalíticas, direcionando sua crítica particularmente aos estudos derivados do paradigma de 

espectatorialidade difundido a partir do texto de Mulvey, nos idos dos anos 1970. O autor 

discorda do corpo fílmico como representativo de uma dinâmica de gênero, entende que muitas 

das análises feministas fixam o espectador na condição de inércia e o corpo fílmico como um 

germe corrosivo, que deve ser isolado. Nisto, ele não difere tanto das críticas feitas por Mayne 

(1990) e Smelik (1998). Sua ideia é empreender uma política dos corpos que borre todos os 

binarismos, inclusive os de gênero – que admite a ideia de uma agenda política para mulheres, 

o que deriva de sua leitura deleuziana do corpo sem órgãos.  

                                                           
75 Tradução livre de:"nor a critique of representations, but a new, affirmative construction of the real". 



107 

 
 

Ele toma a literalidade do corpo sem órgãos do organismo que rompe, desconstrói os 

seus órgãos, portanto, não adere a identificações sexuadas. Como vimos no capítulo anterior, 

há leituras feministas de Deleuze, tais como Braidotti (2005), que se apropriam do conceito 

como uma metáfora do sujeito em deslocamento do feminismo contemporâneo, que questiona 

a fixidez e o universalismo, tanto da ideia de sujeito quanto das de feminino e mulher, como 

termos indissolúveis. O que resulta num nomadismo não apenas geográfico, mas nos 

deslocamentos sociais em busca do seu agenciamento e na ruptura com códigos binários 

deterministas, que ainda têm nas limitações sociais da condição do corpo o seu campo de maior 

contenção e enfrentamento.   

Del Rio, que compartilha várias das perspectivas deleuzianas de Shaviro, do ponto de 

vista do afeto que as imagens exercem sobre os corpos e de esta ser uma das condições de 

intersecção dos mundos material e fílmico, também considera as ideias de Braidotti (2005) a 

respeito de a ideia de filosofia molecular de Deleuze ser uma antifilosofia, que se opõe aos 

projetos de binarismos reguladores das diretrizes do pensamento ocidental. Braidotti entende 

que o pensamento deleuziano está alinhado ao pensamento feminista que contradiz o feminino 

como norma, e Del Rio, sobre essa questão, diz: 

 Eu caracterizaria essas mudanças como envolvendo uma mudança a partir da 

necessidade de desinvestimento do corpo feminino como uma fonte de prazer 

visível a uma reconsideração do papel que a corporalidade feminina pode 

desempenhar, não só como uma forma de auto-capacitação afetiva, mas 

também como um catalisador para desenhar uma linha mais fluida e porosa 

entre feminilidade e masculinidade (DEL RIO, 2008, p.129-130).76 
 

Braidotti e Shaviro coincidem em algo desde sua perspectiva deleuziana – a de que o 

corpo ativo é capaz de promover transformações pelo movimento; para ela, o agenciamento, 

para ele, a ruptura com a divisão entre espectador e espaço fílmico, por intermédio do afeto. 

Braidotti (2005) utiliza o conceito de corpo sem orgãos para falar de uma memória do corpo 

que se reconstitui ao reinventar ou acomodar-se na própria pele, pelas transformações que é 

impelido a fazer no curso de sua existência periférica no contemporâneo. O autor remete ao 

corpo fílmico como resíduo, imagem tátil – apropriando-se da abordagem benjaminiana – que 

passa a ser retida virtualmente e apropriada pelo espectador:  

 A retenção das imagens virtuais é concomitante com um intervalo irredutível 

entre estímulo e resposta, ou mais precisamente entre o imprinting de uma 

                                                           
76 Tradução livre de: "I would characterize these changes as involving a shift from the necessity of disinvesting 

from the female body as a visible source of pleasure to a reconsideration of the role female corporeality may play, 

not only as a form of affective self-empowerment, but also as a catalyst for drawing a more fluid and porous line 

between femininity and masculinity". 



108 

 
 

sensação e sua recepção. (...) O intervalo é uma ferida no coração da visão 

(...). A retirada de um nível primário ou pré-originário de percepção excita 

violentamente, e, assim, fascina e obceca o espectador do cinema. 

(SHAVIRO, 2006, p.50)77. 

 

Como Rancière, ele busca situar as conexões possíveis pela carne fílmica no espaço de 

intervalos (gaps), capazes de articular o prazer pelas imagens ao poder que elas mobilizam, 

mas, desvestindo o corpo das possibilidades de uma performance voltada à manifestação de 

uma coletividade. Shaviro desprende-se inclusive da imbricação da forma fílmica na 

constituição das imagens:  

 Nesse submundo de simulacros e vestígios, o imediatismo e a impalpabilidade 

combinados na imagem cinematográfica são a condição comum para o plano 

contínuo, o realismo da profundidade de campo de Renoir e para o estilo de 

montagem de Eisenstein, para o anti-ilusionismo de Bresson e Godard e para 

o hiper ilusionismo delirante de Raul Ruiz, para o minimalismo inexpressivo 

dos primeiros Warhol e o maximalismo elegante de Blue Steel (SHAVIRO, 

2006, p. 37)78. 

 

 Considera a imagem como esses fragmentos disruptivos de aguda intensidade, que 

provocam a fascinação e "afetam" os corpos. Ao analisarmos as propostas dos dois autores, 

percebemos que é como se estivessem em lugares próximos, enxergando o mesmo mundo 

fílmico, apenas mobilizados por diferentes paixões. Shaviro enfatiza a visceralidade do 

espectador afetado pelas imagens, e vê nesse contágio a diluição e energia do cinema, que se 

dá pela fusão entre os corpos desmaterializados – dentro e fora da tela – pela virtualidade da 

imagem fílmica. Rancière (2005b) compreende o corpo como propulsor de novas formas de 

arte e uma presença ativa no campo cinético. E entende a paixão pelo fílmico – que modela as 

tecnologias cotidianas num sofisticado conceito de mise en scène – como uma justificativa que 

confirma esse mundo sensível. A partir de ambos, por ênfases e direções distintas, podemos 

afirmar que as imagens são sensoriais porque advêm de uma matéria corporal, de uma política 

do corpo e de uma epistemologia também da corporeidade. 

A teoria de Rancière nos permite admitir uma relação de atividade – não passividade, 

por consequência – dentro e fora da tela, na conexão dos corpos e nos intervalos que eles 

                                                           
77 Tradução livre de: "The retention of virtual images is concomitant with an irreducible gap between stimulus and 

response, or more precisely between the imprinting of a sensation and its reception. (...) The gap is a wound at the 

heart of vision (...).The disengagement of a primordial or preoriginary level of perception violently excites, and 

thereby fascinates and obsesses, the film viewer". 

78 Tradução livre de: "In this netherworld of simulacra and traces, the combined immediacy and impalpability of 

the cinematic image is the common condition for the long-take, deep-focus realism of Renoir and for the montage 

style of Eisenstein, for the antiillusionism of Bresson and Godard and for the delirious hyperillusionism of Raul 

Ruiz, for the deadpan minimalism of early Warhol and the elegant maximalism of Blue Steel". 



109 

 
 

promovem. Por intermédio dessa lógica, também compreendemos a relação de paixão com a 

cinefilia – pela qual se filtram vários dos elementos que distinguem a própria teoria do cinema 

– e a mise en scène derivada dos efeitos dos corpos na distância entre a tecnologia e a cultura 

popular como estratégias de remapear o visível. Deste modo, não apaga completamente os 

processos de subjetivação nem deixa de pensar o fílmico – e a movimentação deste por meio 

das paixões do espectador.  

Pensar o corpo gendrado a partir da teoria rancieriana também é reconhecer a realidade 

fílmica como um mundo com sua dinâmica própria e corpos em deslocamento que mantém o 

ciclo das imagens no umbral entre o material e a luz.  Para compreender de que forma estes 

podem ser constituidores da mise en scène podemos observar o efeito dos corpos em filmes que 

passam por esse olhar em condições distintas: Mônica e o desejo (Ingmar Bergman, 1953), 

Viver a Vida (Jean Luc Godard, 1962) e Cléo das 5 às 7 (Agnés Varda, 1962). 

 

3.2.1. O corpo e a cena fílmica 

  

 Antoine Doinel arranca um cartaz de Mônica e o Desejo (1953) da fachada de um 

cinema, e corre. Deste modo, o filme Os Incompreendidos (1959) de François Truffaut – 

cineasta e crítico da Cahiers du Cinéma – sintetiza em película o testemunho do fascínio de 

toda uma geração de cinéfilos franceses pela imagem de Harriet Andersson, jovem e solar tal 

como fora vista pelas lentes de Ingmar Bergman em seu filme (Figura 12). 

Figura 12: Duas Harriets. 

 
Fonte: a autora, montagem a partir de capturas de tela. 

  

 O cartaz arrancado por Doinel – alter ego cinematográfico do próprio Truffaut – pode 

ser compreendido como um mise en abyme que exprime em sua obra o quanto a imagem da 

atriz quanto a estética do diretor afetaram a cinefilia de então. A mesma imagem pode ser vista 

numa edição da Cahiers du Cinéma, de 1958, na qual Godard destaca a intensidade do cinema 

bergmaniano ao filmar Andersson tão placidamente entregue à câmera, destacando a forma 



110 

 
 

como os close ups devassavam seu corpo  vívido, inscrito em prata em estado tão bruto e 

entregue que se fundia à natureza selvagem das praias de verão retratadas no filme. 

 No documentário Godard, Truffaut e a Nouvelle Vague (2010), o crítico, ensaísta e 

biógrafo de Jean-Luc Godard e François Truffaut, Antoine De Baecque, destaca que a forma 

como Bergman filmou Andersson exerce influência tanto no que diz respeito à forma fílmica – 

a proximidade que estabelece com o rosto, à aparência de um envolvente diálogo no qual o 

olhar da atriz é languidamente lançado ao espectador/a – quanto por mostrar como um corpo 

feminino poderia ser filmado, fundindo o aprendizado cinematográfico a uma erótica da 

imagem. 

 Em seu livro sobre cinefilia, De Baecque (apud SELLIER, 2008) afirma que Andersson 

se torna um ícone feminino para os jovens cinéfilos, que buscavam aprimorar sua arte e 

compreender de que forma o cinema poderia espelhar seu modo de ver o mundo. O crítico diz 

que a imagem da atriz lhes mostrou como uma mulher poderia ser filmada catalisando um ideal 

de desejo, quase a modo de uma iniciação sexual, e moldando "o olhar masculino dos cinéfilos 

para as mulheres,... essa imagem do corpo feminino, uma vez vista e compreendida, se tornará 

uma das matrizes da nouvelle vague: desejo, liberdade, provocação, juventude " (DE 

BAECQUE apud SELLIER, 2008, p. 30). 

 Embora uma certa dose de sexismo seja latente na cinematografia da nouvelle vague e 

a própria crítica codifique o desejo e o olhar masculino como elementos da cinefilia insurgente 

nesse período, nosso propósito aqui é justamente endereçar este discurso a outro norte. Evitando 

resvalar para as mesmas ideias de espectatorialidade que propõem o desejo fílmico como 

construído pelo olhar masculino – o que menospreza a atuação de Andersson e ignoraria uma 

série de fílmes dirigidos por mulheres centrados em heroínas de sensualidade latente – vamos 

apenas admitir a relação entre a paixão cinéfila e a manifestação do desejo que emana do 

magnetismo dos corpos e de modos de filmar os corpos.  

 E a manifestação desta dentro de uma atmosfera fílmica que coincide com o projeto 

cinematográfico dos aspirantes a diretores – imagens fragmentadas em close ups, sensação de 

profundidade e a constituição de um corpo que domina a cena fílmica, por seu olhar 

perscrutador e sua interação com o campo, um olhar dirigido ao público, capturado num 

enquadramento aproximado.  

 O filme também se notabilizou pelas imagens de Andersson tomando sol na proa de 

barcos ou caminhando nas areias de uma praia selvagem, ou seja, todo um cenário construído 

em torno da superfície fílmica do corpo da atriz, de um modo que nas cenas exteriores, a 



111 

 
 

natureza parace ter sido filmada para exaltar o magnetismo da protagonista. Desta maneira, 

entendemos que em torno destes corpos se constituem as cenas fílmicas, campos de 

desdobramento do corpo que engendram formas de arte, pela capacidade destes de colocar a 

tecnologia a serviço da exacerbação de sua potência atrativa. 

 Godard, a partir deste aprendizado pelo olhar cinéfilo, irá exercitar esse cinema de close 

ups intensos e imagens dialógicas com enquadramentos próximos, são os corpos que definem 

a cena em seus primeiros filmes – tanto os atores quanto as atrizes. Mas, talvez um exemplo 

emblemático seja a forma como o corpo de Ana Karina surge em Viver a Vida (1962).  

 Em alguns momentos, o filme revela-se um estudo das intensidades do corpo da atriz, 

que numa cena (Figura 13) chora dentro de um cinema, sob um enquadramento que exibe a 

luminosidade de suas lágrimas, próximas em sincronia e semelhança com a atriz Renée Maria 

Falconetti, exposta nos close ups do filme exibido na tela dentro do filme – A Paixão de Joana 

D´arc (1928), de Carl Theodor Dreyer, um registro da fase primordial do cinema, exemplar do 

trabalho de contraste entre figura e fundo, exaltando o rosto sofrido da protagonista. É, ao 

mesmo tempo, um testemunho sobre o cinema, as sensações que o corpo é capaz de evocar e 

uma investigação de como os corpos podem preencher a tela.  

 

 

Figura 13: Renée Maria Falconetti e Ana Karina 

 

  Fonte: a autora, a partir de capturas de tela. 

  

Em outra cena, ao elaborar uma descrição física numa carta de apresentação, levanta-se 

e mede o corpo com as mãos. Há uma incerteza quanto a estabilidade e possibilidade dos 

movimentos dos corpos, ao mesmo tempo que uma expectativa de contenção, do campo e do 

enquadramento como mundo fílmico justamente porque não se encerram na tela, mas são 

devassados pela mutabilidade dos corpos. Novamente a mise en scène é constituída por marcas 

que delimitam a relação entre a exterioridade e os corpos – o encerramento da lágrima no close 

up cinematográfico, a medida do corpo. 



112 

 
 

 Observamos uma ênfase distinta na dimensão do corpo em Cléo das 5 às 7 (Agnés 

Varda). A obra exibe os dissabores de Cléo, uma cantora popular que aguarda, ao longo do 

período de duas horas – tempo corrido do filme – o resultado de uma biópsia.  Ao longo de sua 

duração, o filme reúne uma constelação diversa da mítica feminina. Mayne acredita que Cléo 

"encarna todos os clichês que estereotipam a mulher como objeto – é narcisista, infantil, e 

dependente da aprovação daqueles que a cercam" (MAYNE, 1990, p. 198)79. 

 Inicia-se com uma consulta a uma taróloga, quando os créditos do filme surgem sobre 

os arcanos representados nas cartas. Na exibição da lâmina A Morte, o prognóstico mostra-se 

assustador, pois o sentido desta tanto pode enunciar transformação quanto falecimento. 

 Ante a iminência da fatalidade, Cléo, vivida pela alta e loira Corinne Marchand, um 

modelo de beleza, consome seu tempo com uma rotina pontuada de lugares comuns associados 

à feminilidade: prova chapéus, anda de táxi, refugia-se em seu boudoir repleto de gatos de 

estimação, com cama provençal, um balanço e um piano – tal qual uma princesa de seu tempo 

(Figura 14). Neste lugar se enfeita, sofre e vive. Recebe o amante, amigos colaboradores que 

lhe trazem novas canções. E espera angustiada. Talvez menos que a morte, preocupa-lhe o 

desaparecimento de sua imagem esplendorosa, que a todos encanta. 

Figura 14: Quarto de Cléo. 

  

Fonte: a autora, captura de tela. 

  

A aparência excessivamente adornada de Cléo e de tudo o que a cerca parece evidenciar 

a fragilidade daquela exterioridade tão evidente. "Tua saúde é tua beleza". "A beleza é horrível, 

a feiura é bela", repetem os diálogos. No trecho de uma canção, ela diz que irá morrer "sozinha, 

feia e lívida". Cercada de espelhos e intensamente filmada, a degeneração do corpo físico de 

                                                           
79 Tradução livre de: "embodies all of the clichés of the stereotypical woman-as-object - she is  narcissistic, 

childlike, and dependent on reassuring images of those who surround her". 



113 

 
 

Cléo trata também de uma derrota da beleza pelo mal invisível que poderia estar matando o seu 

corpo, o câncer. 

 A angústia da cantora lembra as descrições beauvorianas da coqueteria como um 

atributo de afirmação feminina, com seu tempo dedicado à aparência que lhe garante um lugar 

de notabilidade social, ainda que um lugar de risco. Beauvoir nos diz que  

 as mulheres que são profundamente coquetes, que se apreendem 

essencialmente como objeto erótico, que se amam na beleza de seu corpo, 

sofrem ao se verem deformadas, feias, incapazes de suscitar o desejo 

(BEAUVOIR, 1967, p. 270).  

  

 Em vez de close ups e da ênfase no magnetismo corporal pelo desejo, Varda mostra a 

relação do corpo com os objetos, adornos, adereços e figurinos em enquadramentos que são 

composições. Evidenciam a beleza de Cléo, ao mesmo tempo em que a narrativa torna iminente 

a ameaça de que a saúde daquele corpo clássico seja maculada. Ela exibe uma princesa que irá 

sucumbir de dentro para fora, a despeito da aparência perfeita de seu exterior.  

 Numa das cenas, Cléo olha-se no espelho e diz: "essa figura de boneca diante de mim, 

esse chapéu ridículo, não posso ver sequer minhas lágrimas, pensei que todos me viam, mas 

apenas eu me vejo"80 (CLÈO, 1962). O filme acentua um corpo contido não pelo close up, mas 

pela opressiva condição que lhe está interiorizada, que diz respeito a sobreviver entre as 

exigências de uma feminilidade superficial e ao prazer que advém dessa condição. O seu rosto 

belo torna-se uma presença reflexiva que a persegue, ecoando sobre o lugar de musa que ocupa 

não apenas no filme, mas seu lugar enquanto mulher no cinema. O corpo clássico surge como 

uma convenção e uma contradição. Sua enfermidade é no ventre, onde ninguém vê. É também 

no espaço orgânico por onde passa a definição naturalizada do feminino universal – na 

associação com a fertilidade.  

 Varda, anteriormente criticada por Johnston (1973), que a acusava de fazer um cinema 

burguês e reacionário no que dizia respeito às mulheres, consegue articular uma política do 

corpo – dentro de um momento cinematográfico que se torna famoso por constituir um espaço 

para a experiência e a experimentação masculina do jovem cinéfilo – numa mise en scène que 

lida tanto com a exterioridade corporal quanto com as questões de sua condição e situação 

social, afinada aos termos que Beauvoir propõe em seu O Segundo Sexo.  

 Se a mise en scène surge como uma demanda cinéfila de democratização e constituição 

de um mundo cinematográfico, e se afirma na paixão pelas imagens e na tensão entre os corpos, 

                                                           
80 Transcrição das legendas do filme. 



114 

 
 

o corpo fílmico de Varda evidencia a presença de uma condição feminina que dá margem à 

percepção do corpo gendrado, ainda que não seja um filme de ativismo declarado. O corpo de 

Cléo mostra alguns dilemas que permeiam os debates das mulheres de seu tempo, o embate 

entre a percepção de seu corpo clássico em antagonismo com a degeneração de uma doença 

invisível mostra a fragilidade de uma condição feminina centrada na aparência, aquilo que 

Beauvoir chama de um sentimento de "divórcio entre condição humana e condição feminina" 

(BEAUVOIR, 1967, p.74). 

 Se Cléo/Corinne adéqua-se perfeitamente à versão do feminino clássico de Varda, 

floreado por espelhos, rendas e arabescos, essa presença fílmica que torna o próprio corpo mise 

en scéne se evidencia em obras onde há o traço material da presença da diretora, por estabelecer 

um diálogo entre o dentro e o fora da tela. Além de um corpo que insta os acordos entre os 

espaços e artifícios que reificam sua objetificação e os avanços e sintomas do desejo de se fazer 

perceber como sujeito de sua história, Varda constrói um corpo vivido – nos termos propostos 

por Beauvoir (1967) e Young (2005), em que os processos vitais são sintomas de sua condição 

em conflito com o ideal de feminino construído a partir destes – para os olhos, por meio do 

cinema, nas condições de visibilidade que ela oferece a Cléo. Mais do que endereçar o olhar 

como um atributo do desejo – embora o desejo também esteja presente na paixão pela imagem 

– Varda tece uma cultura do corporal, na qual o posicionamento e os atributos dos corpos e as 

demais extensões que com eles dialogam na mise en scéne constituem um mundo para a 

percepção de questões materiais do vivido no qual aquilo que Ranciére (2012b) chama de 

fenomenologia arcaica, promovida pela cinefilia, se encontra com a fenomenologia do corporal, 

constituída para o olhar, que traduz semelhanças com o projeto inaugural de Beauvoir (1967). 

 No que diz respeito às teorias feministas canônicas da espectatorialidade, essa 

materialidade era, de fato, como questiona Shaviro (2006) e, posteriormente, corrobora Del Rio 

(2008) achatada, comprimida para caber dentro da atribuição de uma imagem fixa, na superfície 

da tela. O corpo na tela possui a atribuição de se conectar com o olhar de quem o espreita pelo 

desejo, pelo afeto – capacidade de provocar sentimentos carnais que borram as fronteiras entre 

corpo-tela e corpo-olho – mas também pela consitituição de uma dinâmica ontológica com o/a 

espectador/a, por dimensionar a materialidade corporal e torná-la sensível e factível como um 

corpo vivido.  

 Para pensadoras do cinema como Sobchack (1991, 2004), a questão da presença do 

corpo no cinema está em cena como um pensamento encarnado do corpo vivido – inspirada 

pelas concepções de Beauvoir e Merleau Ponty. No caso do corpo gendrado, isto pode ser 



115 

 
 

percebido como a manifestação visual "tanto [de] um sujeito objetivado quanto de um objeto 

subjetivo: um campo sensível, sensual e sensorial das capacidades materializadas e agência que 

literalmente e figurativamente confere sentido – a e para – nós mesmos e os outros" 

(SOBCHACK, 2004, p.2).81 

 O corpo vivido como essa substância do sensível capaz de agregar a matéria – o corpo 

como vestígio e a tensão evocada pela relação sujeito-objeto – e o fílmico – enquadramentos, 

mise en scène – nos possibilita o entendimento de uma forma de agenciamento pela presença, 

de um corpo sem orgãos que se desmembra pelo fílmico, se desmaterializa pela imagem e se 

materializa na visão.  

 A presença fílmica desses corpos passa pela constituição de um campo para a sua 

existência na imagem, que utiliza os aparatos do fílmico – o movimento e o fragmento –, da 

potência criadora dos corpos e a capacidade perceptiva da visão.  

 

3.3. Presença e Performance 

 Em A imagem-movimento, Deleuze (1983) busca nas ideias de Bergson sobre matéria e 

memória o entendimento de como a imagem fílmica se constitui. Ele admite que o cinema é a 

materialização da imagem pela busca de transcendência pelo movimento, na montagem que 

exacerba os instantes dos fragmentos e na ação que os corpos imprimem na continuidade das 

imagens. Deleuze entende que é a imagem-movimento o elemento central do cinema, pois 

 Dir-se-á então que o movimento reporta os objetos de um sistema 

fechado a duração aberta e a duração aos objetos do sistema que ela 

força a se abrirem. O movimento reporta os objetos, entre os quais se 

estabelece, ao todo cambiante que ele exprime, e vice-versa. Pelo movimento, 

o todo se divide nos objetos, e os objetos se reúnem no todo: e, justamente 

entre os dois, "tudo" muda (DELEUZE, 1983, p.17). 

 

 Em uma noção cambiante e mutável da constituição das imagens pela constituição dos 

movimentos – de uma substância material para o substrato de uma dimensão cinematográfica 

– ele adere ao projeto de não linearidade como um contraponto à normatização do conhecimento 

filosófico. 

 Deleuze busca abolir as fronteiras temporais e promove a aproximação entre os corpos 

fílmicos e os corpos físicos. Era o movimento que dava luz e vida às imagens, que as tornava 

                                                           
81 Tradução nossa de: "both an objective subject and a subjective object: a sentient, sensual, and sensible ensemble 

of materialized capacities and agency that literally and figurally makes sense of, and to, both ourselves and others". 



116 

 
 

agentes acelerados de uma ficção recortada da tridimensionalidade. E os corpos, nesse espectro, 

eram eles mesmos o meio para a emancipação desses movimentos.  

 O corpo surge como meio fisíco-biológico na relação entre o espaço fílmico e o espaço 

externo. A matéria do cinema é a aceleração, a postura, a velocidade, quedas, giros e contrações 

dos corpos. É no intervalo, na pequena distância entre o corpo-meio para a constituição do 

fílmico, o corpo-movimento no interior da imagem e o corpo de quem vibra e sente a 

intensidade das imagens que essa percepção se concretiza e transborda a matéria do cinema – 

um mundo sensível de tempos e acelarações dotadas da capacidade magnética de atrair os 

corpos. 

 O corpo como sistema dinâmico, vivo e móvel é responsável pelo cinema como cena 

contemporânea e também condutor de uma paixão pelas imagens que elabora o estatuto do 

cinema. Por outro lado, percebemos também o olhar como constituidor de um mundo para os 

corpos, que os admite ativos em sua trajetória de corpo vivido – aqui entendido não apenas 

como dimensão cronológica da existência, mas como condições e situações de subjetivação, 

tais como as mensuradas na ontologia da corporeidade de Beauvoir (1967). É o olhar que 

endereça a constituição dos mundos em torno dos corpos fílmicos. Mas é deles, em sua 

materialidade conectada ao vivido, que emana uma presença. 

 Como vimos anteriormente, Rancière (2005b, 2012b) entende a presença dos corpos 

como ondas móveis residuais que burilam o sensível, também movidas por paixões, como a 

cinefilia. Shaviro (1993) os entende como espectros carnais que se materializam na 

imaterialidade dos afetos que invocam no corpo do espectador/a, e ambas as perspectivas estão 

orientadas na constituição de um mundo fílmico. E neste mundo podemos compreender o 

feminino como um espaço onde o corpo vivido se desdobra, tentado ora a evidenciar, ora a 

deter ou a ultrapassar sua contenção.  

 O cinema como um mundo borra as fronteiras instituídas pelas concepções consagradas 

da espectatorialidade que emergiram nos anos 1970 e persistiram em vigor até a década de 

1990, que codifica e fixa fronteiras para a percepção do corporal, priorizando identificar um 

domínio do olhar e a submissão dos corpos a este, em vez de situar a ação dos corpos sobre o 

olhar e o entorno fílmico. No entanto, o mundo do cinema, e sua energia cinética, também é 

feito do enlace entre os corpos. Se percebermos a materialidade como força ativa no sensível 

de onde o material imaterial fílmico emerge, reconhecemos, a um só tempo, várias dimensões 

do cinema: a tecnológica, a estética e a política.  



117 

 
 

 Admitir que os corpos engendram, com seus deslocamentos, os efeitos do corpo no 

espetáculo – cuja presença dentro da arte será acelerada com o advento das tecnologias da arte, 

como aponta Rancière (2005a) na definição do seu regime estético – ressignifica a própria 

noção de espetáculo, assim como a de espectador, mostrando o quanto esta é construída em 

torno da rejeição à cotidianidade, em códigos ora de passividade, ora de emancipação. 

 A presença do corpo desvelada pelo cinematógrafo, segundo Cartwright (1995) foi 

originariamente pensada para estudar a sua fisiologia, mas, como Deleuze mostra, vai muito 

além da ênfase nos movimentos capturados nos experimentos desenvolvidos por Muybridge e 

Marey, que tentavam capturar o momento em que o corpo se desprendia do chão pela sucessão 

de movimentos. Se tomamos a tese de Deleuze (1983), percebemos que é o corpo que promove 

uma dobra na tecnologia, evidencia intervalos e fluxos dentro dela ao desorganizá-la por meio 

do movimento.  

 O movimento cria uma memória do corpo no sensível, pelo que os corpos nas imagens 

da tela podem afetar os outros corpos, desde a visão. Para Agamben (2000), nas imagens 

retratadas na História da Arte há uma invocação silenciosa pela libertação do gesto. 

Influenciado pelo conceito de imagem-movimento deleuziana, e pela sua implicação em 

intervalos – que são intervalos de imanência e transcendência, entre sujeito e objeto, matéria e 

sensível, nos quais as imagens se sucedem de modo a que cada imagem passada fique como um 

registro do gesto na memória, reacendida por sua continuidade – ele passa a defender que:  

 Cada imagem é, na verdade, animada por uma polaridade antinômica: de um 

lado, as imagens são a reificação e obliteração de um gesto (é imago como 

máscara de morte ou como símbolo); de outro, eles preservam a sua dinâmica 

intacta (como em instantâneos de Muybridge ou na minha fotografia de 

esportes) (AGAMBEN, 2000, p.55). 82  

  

 Para ele, é o gesto que move a dinâmica perceptiva do cinema, com sua impressão de 

continuidade pelo deslocamento. A imagem é apenas o seu fluxo, ele entende também que o 

gesto está ali como vestígio subjetivo da matéria, pois pertence “ao reino da ética e da política 

(não apenas da estética) ” (AGAMBEN, 2000, p.55)83.  

 Com Rancière, o projeto de situar essa tensão entre o estético e o político por intermédio 

do cinema é ampliado. Ele se apropria da noção de intervalo fornecida por Deleuze para 

destacar as muitas distâncias construídas entre a arte e a vida, pelo viés do corpo. Assim como 

                                                           
82 Tradução livre de: "Every image, in fact, is animated by an antinomic polarity: on the one hand, images are the 

reification and obliteration of a gesture (it is the imago as death mask or as symbol); on the other hand, they 

preserve the dynamis intact (as in Muybridge's snapshots or in my sports photograph)". 

83 Tradução livre de: "to the realm of ethics and politics (and not simply as to that of aesthetics)". 



118 

 
 

seu predecessor, o autor torna a distância um elemento de equilíbrio para o entendimento das 

cenas e do dissenso e o viés político da cotidianidade.  

 Trabalhos como os de Sobchack (1991, 2004), del Rio (2008) e Marks (2000, 2002) irão 

abordar o lugar desses corpos na tela. Como já vimos ao longo do Capítulo 1, a relação entre 

corpo e mente ocupa uma centralidade nos estudos de gênero, pela naturalização epistemológica 

ao longo da história da filosofia ocidental de que as mulheres estariam mais próximas da 

matéria, sendo esta a fonte da dicotomização de diversas questões que envolvem a socialização 

das mulheres, inscritas em seus corpos como limitadoras culturais, afirmando o feminino como 

um espaço a-histórico e natural. 

 Há uma cisão também na emancipação do corpo gendrado, que o detém entre a condição 

de sujeito e objeto e o leva a mapear contextos de deslocamento e retorno no intervalo entre os 

dois. Lidar com as formas de exposição do próprio corpo muitas vezes remete a um palimpsesto 

– inscrever uma história sobre um corpo que já estará inscrito à revelia nas delimitações para a 

função do feminino no mundo. 

 E essas formas de deslocamento também se manifestam por intermédio da presença no 

visível. Sobchack (1991, 2004) fala dos endereçamentos que o olhar desliza, enquanto Del Rio 

(2008) menciona gestos corporais, partindo da ideia de gesto como uma demarcação da matéria 

que origina o movimento, e Marks (2000) pensa que o modo como endereçamos nossa visão 

estará vinculado ao tipo de imagem corporal que a mobiliza, a depender do grau de proximidade 

e interioridade, podendo-se ter a percepção de uma pele do filme.  

 A partir dessas contribuições, podemos pensar uma noção de presença – do corpo, de 

sua condição de imanência quando posto como um corpo vivido que se desloca, transmutando-

se no fluxo da imagem, num possível agenciamento do visível. Para Sobchack (1991), a 

experiência da visão – como parte do corpo – é o aparato que nos habilita a localizar a origem 

da significação do cinema – também porque parte de nosso próprio sentido de existência.  Para 

ela, há uma relação sinestésica entre as formas e movimentos que os corpos imprimem nas 

imagens e as sensações que percorrem o corpo do/a espectador/a, proporcionando a percepção 

de cheiros, sons e texturas, redefinindo o espaço sensorial a partir do reconhecimento e 

familiaridade com os movimentos. 

 A noção de percepção de Sobchack, parte de uma subjetivação mensurada entre poder 

"ser" e "significar" ao mesmo tempo, compreendendo que, ao olhar, estaremos também imersos 

e corporificados na paisagem da imagem, que ativa em nós o reconhecimento de que existimos 

a partir do endereçamento da visão, num processo de mapeamento do visível assim descrito: 



119 

 
 

 Dentre os modos pelos quais nossos corpos substanciais mediam e permitem 

o acesso à consciência tanto em si quanto para o mundo, destaca-se o nosso 

sentido da visão. A visão instancia nosso conhecimento de objetividade 

existencial, em que a sua estrutura constitui uma distância necessária e crítica 

entre o vidente e o visto (SOBCHACK, 2004, p.21).84 

 

 A materialidade da existência se configura, então, entre o visto e a capacidade de ver, 

estabelecendo relações sinestésicas em meio à potência do corpo que está para ser visto e a da 

visão, e suas conexões com outros sentidos. Posicionando-nos de forma viva diante de corpos 

também vividos.  

 Compreendendo que inscrever esse vivido no visível passa por questões de presença e 

ausência, voz e silêncio, visibilidade e invisível, deste modo, situando a condição entre sujeito 

e objeto com os dilemas que esta ocasiona. A percepção do corpo vivido – que em nosso 

trabalho perpassa a fenomenologia das teorias da visão e a teoria feminista – é efetiva porque 

ele materializa a condição humana e todas as fendas e fraturas desta. Dentre as formas nas quais 

este corpo empreende uma presença fílmica está a performance.  

 O conceito de performance tem se popularizado nos últimos anos por sua 

interdisciplinaridade. Se estende a várias artes, mas está profundamente enraizado à ação do 

corpo e à presença física do e da artista. Sendo chamada também de arte corporal 

85(PLUCHART, 1983). Os estudos sobre performance, entretanto, alargaram a compreensão do 

que seria a presença corporal, situando-a em outros campos, mais etéreos e com um presente 

negociado, porém, mantendo a centralidade do corpo como potência que libera a performance.  

Alguns estudos sobre performance a vinculam à noção de performatividade de Austin, 

apropriada por Derrida. Butler (1990) também a utiliza para designar o conceito de 

performatividade como atos corporais capazes de situar o corpo gendrado num discurso que 

desvela o gênero como performativo – uma ficção política do corpo. 

 Phelan (1993), entende a performance como um jogo entre presença e ausência no 

visível, considerando que em grande parte das vezes ela também é utilizada para construir o 

invisível, por meio da omissão, do desaparecimento e dos limites que se estabelece ao projetar 

a imagem do outro. Ela destaca os trabalhos de Robert Mapplethorpe e Cindy Sherman, na 

fotografia, como exemplos de comunicar o que não está visível pelo modo como se olha para o 

                                                           
84 Tradução livre de: "Among the modes by which our substantial bodies mediate and enable consciousness access 

to both itself and the world is our sense of vision. Vision instantiates our knowledge of existential objectivity in 

that its structure constitutes a necessary and critical distance between the seer and the seen." 
85 L'art corporel, no original. 



120 

 
 

outro. É na distância entre visibilidade e invisibilidade que os corpos delimitam o que está 

dentro ou fora e como os corpos dos outros posicionam o seu olhar sobre questões políticas: 

 Mapplethorpe encontrou o seu mais revelador espelho/tela no modelo nu, 

homem e afro-americano. Sherman achou seu mais potente espelho/tela em 

sua própria imagem, mas esta autoimagem sendo sempre uma imagem do 

outro (PHELAN, 1993, p28).86 

 

 No cinema, essa relação de visibilidade e invisibilidade pode estar articulada de muitas 

maneiras. Sem dúvida, assim como a fotografia, o aparato cinematográfico é uma forma de 

visibilizar e invisibilizar o corpo do outro, tendo como aparato a lente na condução deste olhar 

e na delimitação desta distância – aqui admitindo uma relação de distância estético-política, que 

se estabelece em termos distintos da codificação de olhar dominante dos iniciais estudos 

fílmicos feministas sobre espectatorialidade.  

 Pelo olhar, o cinema mostra esse lugar que vem da distância, situado entre a presença e 

a ausência, de forma a dar a ver o corpo que se quer. Neste trabalho, buscamos abordar o 

conceito de presença em conexão com as noções de subjetivação, gesto e partilha, 

compreendendo as imagens como fluxos do corpo vivido que as move.   

 Elena del Rio (2008) fala de gestos corporais87 como constituintes do corpo em sua 

performance fílmica. Bastante influenciada por Shaviro (1993) e sua teoria do afeto, mas 

também dialogando com as teorias feministas contemporâneas, a autora busca conciliar a noção 

do cinema como um mundo onde os corpos vividos, – no sentido em que estamos trabalhando 

neste texto já desde o final do primeiro capítulo – tanto do espectador quanto dentro do filme, 

estabelecem uma relação de distância e proximidade visceral "redescobrindo os aspectos 

materiais e sensuais do corpo, capazes não só de receber, mas também de agir sobre a 

estruturação do sentido no cinema" (DEL RIO, 2008, p. 2).88 

 Del Rio desenvolve o seu conceito de performance incorporando a noção de 

performatividade. Entretanto, problematiza as teorias da performatividade que partem da lógica 

butleriana por considerá-las muito próximas das teorias representacionais e da lógica de 

dominação fálica e castração que delimita a tela como um espaço de dominação binária em 

assimetrias semelhantes às propostas pelas teorias da espectatorialidade de Mulvey (1983).  

                                                           
86 Tradução livre de: "Mapplethorpe discovered his most revealing mirror/screen in the model of the African-

American male nude. Sherman found her most potent mirror/screen in her own image, but this self-image is always 

already an image of the other". 

87 "Bodily gestures" no original. 

88 Tradução livre de: "rediscovering the material and sensual aspects of the body as capable not only of 

receiving, but also of acting upon, the structuration of meaning in the cinema". 



121 

 
 

 Butler possui uma formação bastante vinculada aos estudos da linguagem, o que irá 

incidir no seu conceito de performatividade e na sua noção de corporeidade. Ao demonstrar seu 

percurso na apropriação do termo para os estudos de gênero (BUTLER, 2010), ela relaciona os 

trabalhos de Austin, Bourdieu e Derrida em torno do conceito de performatividade para chegar 

a sua própria conceituação do sujeito performativo, constituído por corpos que emanam 

discursos. Os três compreendiam a performatividade como um código de permanência de 

determinados atos de fala em cadeias citacionais – a assunção de certas palavras ou expressões 

como próprias de determinados contextos sociais ou ritualizados, reguladas por circunstâncias 

específicas que possibilitam a constatação do seu significado ou de outro, performativo, 

constituído fora da jurisdição da norma da linguagem. 

 Del Rio, a exemplo de outras estudiosas feministas89, entende que os atributos 

discursivos do conceito de performatividade de Butler resultam num obscurecimento da 

existência orgânica, problematizando um conceito que desconsidera o corpo como matéria 

inteligente. Também aponta que esta vertente analítica, no que diz respeito às análises 

cinematográficas, incorre na substituição sinedóquica do corpo por uma teoria do corpo 

(FOSTER apud DEL RIO, 2008, p. 34), alienando a presença deste na origem da imagem e nos 

sentidos do espectador.  

 Em vez disso, Butler sublinha o corpo fantasmático, encarcerando o gesto na superfície 

da tela, tomando-a como uma moldura de jurisdição, assim como faz com o texto, numa 

codificação do feminino que se adéqua perfeitamente às teorias de representação popularizadas 

nos anos 1970 e estabelecendo relações de castração e negatividade que contrariam sua noção 

de corpo desdobrável proposto pela perspectiva deleuziana adotada por Del Rio.  

 Del Rio, por sua vez, é bastante influenciada pela concepção de sujeito antifalogocêntrico 

de Braidotti (2005), que se constitui em múltiplas camadas distintas ao se desdobrar de um 

centro hegemônico, por meio de uma trajetória nômade. Sob essa influência, ela ressalta a 

importância dos gestos corporais, seu poder de aceleração e repouso, para a compreensão do 

corpo cinematográfico, pelo lugar privilegiado que o cinema ocupa nas possibilidades de borrar 

os binarismos construídos para separar as noções de corpo e mente fundadas na tradição clássica 

do pensamento ocidental. Por isso, a aposta num conceito de performance e performativo que 

exceda a passividade e a ideia de imobilidade na superfície da tela. 

 Ela entende que, para o performativo poder ser compreendido fora das barreiras de uma 

teoria da representação fundada no binarismo, precisa promover deslocamentos que evidenciem 

                                                           
89 Ver discussão sobre matéria e linguagem no Capítulo 1. 



122 

 
 

de que forma esse corpo na tela promove a sua travessia – entre matéria e imagem, sujeito e 

objeto, minando a estabilidade dessas categorias.  

 Assim como Rancière, ela entende que a presença do corpo na imagem, por meio de 

sua potência físico-biológica, atrativa no espaço da tela, também burila as estruturas do 

espetáculo:  

 longe de romper a objetivação da personagem feminina realizada no nível 

narrativo – sua passividade no nível de ação – a interrupção da narrativa pelo 

espetáculo dobra tal objetivação, alegando sua relação passiva com o ato de 

ser olhada. Do ponto de vista afetivo-performativa proponho que espetáculo 

detém, sim, a narrativa, mas tal contenção de modo algum inibe a força do 

corpo (DEL RIO, 2008, p. 32).90 

  

 Se as distâncias da performance propostas por Phelan (1993) mensuram uma distância 

física, humana e social com o outro, mediadas pela lente, as distâncias propostas por Del Rio 

evidenciam a agência do corpo no enquadramento do espetáculo fílmico, sendo a materialidade 

corporal compreendida dentro da dimensão fílmica como parte da ação e dos gestos dos atores 

– e de como estes se investem das suas personagens. Nisto ela inclui o figurino, a maquiagem, 

o movimento e o enquadramento e aproximação com a câmera dado a cada personagem. 

 Assim como Rancière, a autora destaca a importância do corpo em mover a ficção 

fílmica sem destituí-la de sua feição indicial herdada do real, mas rompendo com a ideia de 

representação por convenção ou associação que as leituras vinculadas à linguagem praticam. O 

corpo está no filme de modo a articular essas distâncias, a um só tempo materiais, narrativas e 

sensíveis (ou da ordem do afeto, se considerarmos a proposta teórica de Del Rio, que é 

semelhante a de Shaviro). A matéria é o conectivo a promover "o encontro entre o sonho e a 

realidade é a própria distância entre ficção e performance" (RANCIÈRE, 2012b, p. 90). 

 A performance fílmica, da forma como a autora a emprega, é centralizada numa 

perspectiva do corpo vivido – em sua tensão ontológica com as construções de gênero, 

movendo-se nelas entre a condição de objeto e o tensionamento a uma subjetivação – em seus 

desdobramentos na tela. A expressividade do corporal e a distância que mantêm a conexão entre 

material e fílmico entre o palpável e o sensível – o corpo visível na tela afeta o corpo do 

espectador e as próprias circunstâncias do espetáculo – "coincide com a sua actividade 

                                                           
90 Tradução livre de: "far from rupturing the objectification of the female character carried out at the narrative level 

– her passivity at the level of action – the interruption of narrative by spectacle doubles up such objectification by 

alleging her passive relation to the act of looking. From the affective-performative perspective I propose, spectacle 

does arrest narrative, but such arresting by no means inhibits the force of the body". 



123 

 
 

transformadora continuamente nas suas relações com outros agenciamentos do corpo, humano 

ou não" (DEL RIO, 2008, p.10).91 

 A constituição da performance afetiva-performativa utilizada por Del Rio, somada à 

noção de corpo vivido proposta por Sobchack – o corpo como uma instância articuladora do 

sensível, admitindo-se a potência dos sentidos na constituição da imagem – permite a 

investigação de uma presença fílmica que interfere na estrutura fílmica de um modo distinto 

daquele proposto por Mayne (1990), ao investigar a autorreflexividade nos filmes, pois rompe 

com a pressuposição de uma representação e da narrativa pelo encadeamento linguístico. 

 Podemos observar isso em alguns filmes nos quais a autoria surge como um elemento 

que adere ao corpo fílmico, dando-lhe notoriedade e situando a sua condição de corpo vivido 

dentro da tela, delimitando uma arquitetura da mise en scène em torno do corpo gendrado. 

 

3.4. Corpos visíveis e presenças afetivo-performativas 

 

Como já dissemos anteriormente, revisitar o trabalho de Mayne (1990) e sua tentativa 

de dispor uma autoria cinematográfica nos municia de alguns elementos da presença fílmica; 

para ela os filmes também articulam presenças e distâncias a partir da aparição das realizadoras 

em cena. A presença consiste na figuração cinemática e a distância na consciência que se 

assume por meio dos intervalos condicionados pela câmera, gerando aproximações, distensões 

e desaparecimentos, tendo o próprio corpo como recurso material do cinema.  

Em sua tentativa de destacar a presença corporal como uma presença fílmica, Mayne 

parte de noções como as de encadeamento narrativo. Aqui, em vez de assumir uma distância 

entre o eu físico e o eu narrador em tela, propomos pensar a distância mensurada pelo corpo 

vivido, reconhecida na tensão entre sujeito e objeto, mas também nas distâncias entre matéria e 

sensível que ele evoca no espaço fílmico. Admitimos a noção de mise en scène concebida por 

Rancière (2012b), que a vê como uma determinação em se dimensionar o fílmico pela evocação 

de elementos sensíveis e afetivos que partem do corporal – desprendendo-nos da vinculação 

entre mise en scène e auteurism estabelecida nos anos 1960.  

E lançamos um olhar investido do conceito de performance nos termos afetivo-

performativos de Del Rio (2008), que a entende como um processo criativo e ontogenético que 

destoa da expectativa mimética traçada para a representação. Deste modo, compreendemos que 

                                                           
91 Tradução livre de: "coincides with its continually transformative activity in its relations with other bodily 

assemblages, human or otherwise". 



124 

 
 

a performance cria um real, ficcionaliza o corpo não pelos mecanismos usuais da linguagem, 

mas por empreender o esforço de lançá-lo para além da narrativa. Em seus movimentos que 

desdobram acontecimentos fílmicos que constituem a atmosfera e a cena do cinema. Deste 

modo, a autora vê que as potências corporais 

 são completamente criativas e performativas em sua atividade incessante de 

desenhar e redesenhar as relações entre si através de um processo de auto-

modificação ou transformação. Nesse sentido, a atividade criativa das forças 

do corpo é ontologicamente semelhante a uma performance, uma ação ou 

evento que coincide com os processos geradores da própria existência (DEL 

RIO, 2008, p.3).92 
 

A performance é muito mais um evento expressivo do que uma ação que possa ser 

codificada ou decodificada pela linguagem. E a capacidade cinética dos corpos delibera essa 

força gerativa que move condições de existência dentro e fora do filme. A cena fílmica, nesse 

caso, não está associada à cena da decupagem clássica, mas a um campo, que se torna 

desdobrável pela tensão com o corpo, seria uma das cenas do regime estético que Rancière 

(2013) delineia em Aisthesis. 

Nesta cena, os corpos são performativos de mundos, não realidades fantasmáticas, 

sombras de um texto real, mas mundos do sensível – algo que Rancière entende como parte de 

sensorium (2007) político e Del Rio designa como o território da ordem afetivo-performativa, 

constituído pela desterritorialização dos corpos. Mais do que atrair pela identificação, os corpos 

em cena atraem por sua capacidade magnética e cinética de constituir uma realidade própria no 

plano do sensível. Eles não são um plano análogo, mas a própria realidade a seu tempo. 

 Del Rio  compara a ação do corpo performativo ao corpo sem órgãos deleuziano. Como 

já vimos no primeiro capítulo, não se trata de um corpo inorgânico, extirpado de órgãos, mas 

um corpo que se desorganiza para constituir-se, múltiplo e intenso, de suas segmentações 

apartadas. Ela extrai o conceito do corpo sem órgãos – cuja inspiração metafórica para a 

elaboração advém do cenário artístico inaugural do regime estético rancieriano, na concepção 

de arte extramente corpórea presente na obra de Antonin Artaud – para tratar do poder criador 

do corpo cinematográfico, que se orienta pelo movimento e pelos gestos. Não um movimento 

físico, no caso do cinema, mas uma ação mobilizadora do espaço fílmico, por meio de uma 

                                                           
92 Tradução livre de: "are thoroughly creative and performative in their ceaseless activity of drawing and redrawing 

connections with each other through a process of self-modification or becoming. In this sense, the creative activity 

of bodily forces is ontologically akin to a performance, an action or event that coincides with the generative 

processes of existence itself." 



125 

 
 

"criativa ontologia operando fora daquilo que uma vez fora organizado pelo binarismo"93 (DEL 

RIO, 2008, p.11). 

A ideia de narrativa binária dos corpos dá vazão a uma ficcionalização do corpo que 

ocorre por meio da sua desterritorialização no tempo e no espaço cinematográfico, ao passo em 

que permanece resíduo da matéria, o corpo vivido, em seu viés performativo, afeta a camada 

interna do cinema e empresta-lhe o poder de afetar outros corpos.  

Ao construir-se fora da dimensão da representação, este corpo também se expande em 

ações que estão além do binarismo e de suas etapas de jurisdição. Admite permissividades e 

deslocamentos que são contornados pelas instâncias representativas da imagem. O corpo 

performativo é, portanto, um efeito político da dimensão cinética do cinema, capaz de 

constituir-se em etapas que, ao passo em que revelam os códigos carcerários da representação, 

também borram suas fronteiras. Esta é uma dimensão política – dentro do pressuposto 

rancieriano de política da arte, e não de sua arquipolítica reguladora, pois também parte da 

concepção da distância mobilizada pelos deslocamentos entre sujeito e objeto, assim como entre 

corpo e imagem. 

 A performance, certamente uma presença política gerativa, pode também ser entendida 

como uma subjetivação, nos moldes da agência, ou uma partilha, aproximada da proposição de 

dissenso (RANCIÈRE, 2005a, 2012a).  

Del Rio (2008) pensa a performance do corpo fílmico como algo que está presente em 

todos os cinemas, permitindo análises que avaliem a forma como o corpo se desdobra na tela 

sem condicioná-lo aos pressupostos de gêneros narrativos ou indústrias. Apesar disso, em sua 

obra mais conhecida – citada aqui neste texto – embora se dedique à análise de algumas obras 

situadas ou advindas do melodrama, descreve a característica disruptiva do corpo performativo 

como incompatível com a ordenação paradigmática dos gêneros (cinematográficos). 

  Por outro lado, a perspectiva de análise de Del Rio dá margem à abordagem que articula 

os aspectos gendrados do corpo. Sua concepção de não binarismo admite que a estrutura binária 

se constitui a partir de uma universalização do feminino, e que a condição fílmica do corpo, ao 

desdobrar-se na perspectiva do corpo sem órgãos, também empreende ações transformadoras 

em torno de nomadismos de gênero, à exemplo do que propõe Braidotti (2005), como vimos 

no Capítulo 1.  

 Em sua obra Deleuze and the Cinemas of Performance, Del Rio dedica um capítulo – 

Dancing feminisms – a um filme que ela destaca pela presença fílmica de sua realizadora – 

                                                           
93 Tradução livre de: "a creative ontology operating outside that which has already been organized into binaries". 



126 

 
 

Uma lição de tango (1997), de Sally Potter. Nele, a diretora, cuja formação como bailarina 

antecede sua carreira nos filmes, interpreta a si mesma como uma mulher que deseja aprender 

os passos da dança com um renomado bailarino argentino. A ênfase de Del Rio (2008) é tanto 

na forma como o corpo dançarino de Potter – ainda que interprete uma principiante – toma a 

condução das cenas de dança quanto no enfoque que a crítica contemporânea deu ao filme, 

rotulando-o como autoindulgente e exibicionista por parte da realizadora. 

  De certo modo, podemos estabelecer um diálogo com o que Mayne (1990) propôs 

quanto à consideração da autoria nos filmes. Enquanto ela destacava a autoria como um 

processo autorreflexivo que emerge de códigos postos na tela, em pistas subjetivas que 

enunciam a condição das autoras-realizadoras, aqui admitimos que a presença do corpo fílmico 

gendrado, em sua condição ontológica de imanência, engendra uma mise en scène fílmica e se 

torna materialmente mais palpável quando a cena fílmica é feita dos corpos das realizadoras. 

Mais do que a lapidação da linguagem e um testemunho narrativo, há, disposta em cena, uma 

ação performativa-afetiva que constrói o espaço fílmico em função dessa distância que emerge 

do corpo das mulheres em seu conflito com a predisposição que as antecede: de vinculá-las a 

um feminino binário. 

 Observamos a performance em dois dos filmes que Mayne utiliza em sua leitura 

autorreflexiva da narrativa: Tramas do entardecer (Maya Deren, 1943) e Je, tu, il, elle (Chantal 

Akerman, 1974), aos quais somamos ainda Le Camion (Marguerite Duras, 1977). Os três já 

foram classificados como filmes experimentais, embora sejam esteticamente distintos entre si. 

Em termos técnicos, eles têm em comum a equipe reduzida, o baixo orçamento e as locações 

adaptadas a locais habitados. Conceitualmente, neles encontramos uma presença performativa 

do corpo.  

 

3.4.1. Tramas do entardecer: uma coreografia de sucessões (in)comuns 

 

Anotações de Deren, que faleceu precocemente aos 44 anos, em 1961, destacam que seu 

projeto mais ambicioso era realizar um filme comparando rituais e gestos de diversas culturas 

não ocidentais (MAYNE, 1990, p. 185). Este não chegou a ser concluído, mas em toda a sua 

obra a perspectiva de uma poética do gesto está presente. 



127 

 
 

Deren, que teve uma compreensão da arte mundo influenciada por sua condição de 

migrante94, acreditava no poder do gesto não apenas como conexão entre o performer e o 

espectador, pela capacidade que este tinha de induzir identificação, mas como revelador da 

distância entre um ser humano e outro. Era uma estudiosa dos ritmos e dos processos de 

repetições e ritualizações de danças balinesas e haitianas e tentava, como coreógrafa, por 

intermédio da dinâmica dos corpos, compreender a distância entre seu corpo branco e ocidental 

e o corpo bailante estrangeiro. 

Além da dança, Deren se interessava pelo simbolismo dos mitos das religiões não 

ocidentais, isto a levou a adotar o nome Maya95, a escrever a respeito e investir no cinema 

etnográfico, dedicando-se, em ambos, à observação das práticas do vodu haitiano. Em seus 

escritos sobre o tema ela definiu mito como "os fatos da mente manifestados numa ficção da 

matéria" (DEREN, 1970, p. 21).96 

Seus filmes refletem essa compreensão de mundo. Os gestos constituem e conduzem as 

cenas na tela, em ritmos que pontuam a cadência de uma dança. E sua preocupação com o 

mítico povoa os deslocamentos de seu corpo intercalados pela lente e confrontados com os 

objetos e cenários. 

Grande parte de seus filmes, sendo Tramas do entardecer o exemplo emblemático, 

criam atmosferas oníricas, enredadas numa dinâmica surrealista de sucessões de 

acontecimentos inexplicáveis pela lógica comum. Nestas, o trabalho de sombra e luz dentro do 

quadro e os cortes estimulam o ilusório. Deren é considerada pioneira do cinema experimental, 

sendo Tramas do entardecer (1943) apontado como inaugural desta perspectiva. 

O filme mostra o percurso do corpo de Deren em torno e dentro de sua casa, repetindo 

gestos e percursos que se acumulam na trama. A história tem início com uma breve perseguição 

(Figura 14), na qual assistimos Deren seguir uma figura em trajes pretos que deixa uma flor no 

asfalto da via em frente a sua casa.  Na película, observamos o surgimento das sombras de 

Deren caminhando em direção à flor, a imagem sombreada de seu braço no asfalto quente – 

antecipando a impressão do seu corpo na tela por esse sintoma dele, seu vulto – quando desvela, 

então, o surgimento de seu braço físico, que agarra a flor deixada no solo.   

 

 

                                                           
94 Nasceu na Ucrânia, em 1917, sua vida cedo sendo marcada pela guerra, mudou-se com a família para Nova 

Iorque ainda bebê. 

95 Nome de divindade feminina reverenciada em religiões hindu budistas. 

96 Tradução livre de: "the facts of mind made manifest in a fiction of matter". 



128 

 
 

Figura 14: Sombras de Deren. 

 

Fonte: captura e manipulação. 

Ao esgueirar-se pela flor, perde de vista a figura enigmática, e toma o rumo das escadas 

laterais que remetem novamente à porta da sua casa. A partir daí, o corpo de Deren executa 

uma coreografia fílmica – transitando pelos espaços da casa numa cadência de ritos – na 

tentativa de reencenar novamente a perseguição, desta vez alcançando a figura em negro.  

O espaço da casa é burilado pela ação do corpo, adquirindo a dimensão de um labirinto 

no qual portas e janelas remetem ao mesmo começo: a cena inicial em que Deren persegue a 

pessoa oculta.  

Elementos cotidianos surgem para desestabilizar a rotina de seu corpo no interior de sua 

casa. Ainda na porta, do lado de fora, a chave de entrada desaba de suas mãos. Após abrir e 

cruzar a porta, seu olhar de estranhamento conduz objetos triviais a situações estranhas. Os 

olhos de Deren – mobilizando também os movimentos de câmera – ao percorrerem o ambiente, 

instalam acontecimentos nos cômodos (Figura 15). Uma faca que misteriosamente se desloca 

do pão à mesa, num corte seco. Um telefone deixado fora do gancho. A escada interna que liga 

a sala de estar ao quarto torna-se turva, em função de seus enquadramentos mareantes. A câmera 

segue a direção oposta à do corpo subindo a escada, dando a sensação de vertigem – à medida 



129 

 
 

em que Deren repete o gesto de subir lentamente os degraus que levam ao seu quarto, seguida 

pelo plano fechado em seus pés. 

Figura 15: dança dos objetos. 

 

Fonte: captura e manipulação. 

O percurso do corpo de Deren se relaciona repetidamente com os objetos em seu 

entorno. As coisas da casa dialogam com o seu olhar nos planos do filme, movendo-a em torno 

de um cenário que se transforma pela inserção destes. Deren reconhece a casa, pois seu percurso 

dentro dela demonstra sentido de direção e rotina, mas, mostra-se incomodada com a situação 

dispersa dos objetos, como se outra pessoa os tivesse desordenado.  

No entanto, a chave, a faca de cozinha, o telefone fora do gancho, o disco tocando na 

vitrola, a escada, o quarto, as cortinas, a cama e os espelhos, quando revisitados pelo encontro 

com seu olhar e pela presença de seu corpo, em suas chegadas sucessivas ao interior da casa, 

tornam-se adversos mesmo em sua condição de banalidade – ou talvez por esta. Mudam de 

cômodo, saltam de um espaço para o outro, transformam-se, atraídos pela direção do olhar da 

personagem-Deren. 

Esse estranhamento que vai habitar a trivialidade alude, no filme, a uma condição de 

sonho. Os movimentos de câmera e enquadramentos que evocam transições em espaços que 

são vitrines do cotidiano da personagem – a janela, o olho de Deren –, fornecem os pontos de 



130 

 
 

recomeço para a sua trama vespertina de percorrer e devassar a familiaridade da casa. É como 

se ao dormir ou fechar os olhos, a trama recomeçasse. 

É quando se recosta próxima à janela que a personagem-Deren assiste seu devaneio da 

tarde recomeçar uma vez mais. A sua versão, no quarto, levanta para assistir de um plano 

plongée a personagem-Maya repetir o mesmo gesto de seguir a figura em traje escuro, os 

mesmos movimentos de descer e novamente subir as escadas.  

Mayne  ressalta a influência dos artifícios expressivos que percorreram o cinema mudo 

na obra de Deren – o contraste entre luz e sombras, os closes de rosto, olhos, pés e mãos, 

intercalando as transições entre as ações. Ela destaca a influência dos aspectos ilusionistas do 

cinema de Georges Méliès, sobretudo na sequência que exibe a multiplicação do corpo Deren, 

quando ela surpreende a si mesma dormindo, ou na cena em que senta à mesa com duas outras 

versões de si (Figura 16). 

Figura 16: outra Maya. 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

Embora, de fato, os experimentos de Deren com a fotografia e a câmera sejam 

responsáveis pela dinâmica ritmica e pelas paisagens oníricas de seus filmes, mais do que um 

artifício de montagem, a sua obra é constituída da modulação dos gestos, na forma como 

encadeiam os acontecimentos e conduzem a trama. Não à toa, a câmera frequentemente capta 

o movimento de Deren em gestos ascendentes – da esquerda para a direita ou de baixo para 

cima; ou mostra o ritmo de seus movimentos entrecortados, ou confronta seus movimentos, 

criando a sensação de vertigem. A consciência corporal do fluxo dos movimentos é central na 

sensação de vertigem ou de déjà vu que as suas pequenas ilusões fílmicas promovem. 

A performance do corpo de Deren, a um só tempo, desprende e equilibra tudo a sua 

volta. Vai de encontro aos objetos, às paredes da casa, às escadas e cortinas, criando formas de 

encadeamento naquele espaço, sua performance não constitui apenas uma coreografia cênica, 



131 

 
 

mas uma coreografia fílmica de exclusões e pertencimentos que criam a percepção sinestésica 

de seu corpo na tela. As sombras no asfalto quente, as cortinas escuras de seu quarto que a 

detém à janela, a réstia de sol que invade seu rosto quando adormece, esboçam a dimensão do 

corpo vivido, em suas dificuldades de transcender o espaço de sonho (fílmico) que ele próprio 

cria em torno de si. 

Quando surpreende, em meio a uma de suas perseguições, a figura vestida de preto, 

desta vez em seu quarto, Deren descobre que é um espelho o que ela/ele possui em vez de seu 

rosto. Neste momento, surge outra personagem na trama, na figura de Alexander Hammid, 

fotógrafo e coautor do filme. A presença do corpo dele em cena substitui o/a coadjuvante 

enigmático/a, que surpreende ao esboçar um rosto especular e ao aparecer e desaparece quando 

Deren busca a si mesma nos cômodos. Mas, se a princípio parecia restaurar paz ao ambiente, 

despertando-a da inquietude do sono/sonho e abrandando seu corpo, logo o corpo de Hammid 

assume a função de protagonismo que antes cabia a Deren, percorrendo a casa e retomando o 

percurso vespertino feito antes por ela, e instaura-se novamente a contradição familiaridade-

estranheza que pontua todo o filme.  

Numa sequência clímax, Deren, com o close-up em seu olhar, materializa perto de si a 

mesma faca que cortava o pão sobre a mesa. E com ela desfere um golpe sobre o rosto do 

personagem-Hammid. Em vez de carne, rasga a superfície de uma tela, por trás da qual surgirá 

uma segunda, na qual se projeta a imagem fílmica do mar. Neste outro plano fendido, os cacos 

do espelho que, supunha-se, cobria o rosto do marido – aqui se confundindo com o personagem 

enigmático – são levados pelas ondas (Figura 18).  

Um enigma da autoimagem se desfaz para dar lugar a outro. Um corpo-tela se esfacela 

e abre fendas para o oceano, descontinuando a trama de perseguições e repetições. Recomeçam 

as mesmas situações vespertinas, desta vez com o marido (sob o olhar onisciente da 

personagem-diretora-Deren que sonha o filme?): a mesma figura de preto, a mesma flor, a 

mesma chave. Quando ele retorna à sala estar da casa, não encontra a si mesmo (como se 

poderia supor, pela lógica estabelecida nos acontecimentos anteriores), mas Deren à imagem 

de uma mulher afogada – imóvel, coberta de sargaços e esboçando um olhar petrificado – no 

sofá da sala. E é este o quadro que encerra o filme.   

 O filme articula uma mise en scène em torno de sua coreografia, que repete à exaustão 

gestos cotidianos, confrontando-os com objetos e situações banais, de forma a abstrair deles a 

trivialidade e torná-los estranhos. E os recursos tecnológicos da fotografia e montagem são 

utilizados para enfatizar aspectos sensoriais do corpo, conferindo-lhe um potencial sinestésico.  



132 

 
 

 A sensação térmica evocada pelo sol que bate no rosto da personagem, as cortinas 

escuras em seu quarto, envolvendo seu corpo, a réstia de luz sobre seu olho e a fuga fílmica 

para o mar articulam um sensorium no qual o corpo de Deren ora libera, ora se debate com os 

efeitos do calor, do sono, do vento – tensões que aceleram ou detém seu corpo na matéria 

imaterial do filme.   

 Os espelhos no filme, tão citados por Mayne (1990) como latências da presença 

autorreflexiva da diretora possuem a estrutura similar à figura narrativa do mise en abyme, que 

trata de um processo vertiginoso e obsessivo de reflexão do sujeito no interior texto – em marcas 

subjetivas deixadas nas personagens, nas imagens e referências, povoando-o de alusões 

autorreferenciais, proporcionando, assim, a sensação de uma sucessiva repetição de imagens 

sobre imagens, espelhos frente a espelhos – no ‘eu’ que se autoreproduz infinitamente ao se 

refletir, ou no desdobramento de um tema maior em temas menores (DALLEMBACH, 1978).  

 Mas, seus espelhos cinematográficos podem ser vistos como espaços que evidenciam a 

distância entre a materialidade e o imaterial do fílmico. O mar que invade a tela com a quebra 

do rosto-espelho também traga, no plano posterior, o espelho de volta para si. Converte a 

matéria em um território de evasão e deixa exposta, na tela, a ferida fílmica entre os dois planos, 

constituindo um corpo que escapa de si mesmo, um corpo de pele fílmica, desdobrável, mutável, 

que escapa das condições dos espelhos e labirintos, aquilo que Deleuze e Guattari chamariam 

de corpo sem orgãos. 

 Os movimentos de planos intercalados numa estrutura reflexiva estão conectados 

também pela ação performativa-afetiva do corpo. Os revezes de Deren em seu cotidiano e todo 

o seu rebuscamento ao executar os mesmos gestos, evidenciam a estranheza que a familiaridade 

exerce, provocando uma sensação de claustrofobia. O espaço da casa é reconstituído em função 

das ações do corpo, que nela promove o rasgo que irá proporcionar a sua escapatória – as 

facadas no rosto-espelho-tela de Hammid (Figura 18).     

 Assim, o corpo se desterritorializa na superfície da tela. O cinema se firma, então, por 

esse corpo, como uma paisagem onírica ou uma ficção dos fatos da matéria, parafraseando a 

definição da própria Deren sobre os mitos, mas, acima de tudo, o corpo surge como 

engendramento performativo da matéria. 

Outra distância evidente no filme é a que equilibra ilusão e cotidiano. A performance de 

seu corpo preenche a casa, que lhe é familiar, ao mesmo tempo em que acentua um crescente 

de estranhezas que essa familiaridade desperta. A câmera exibe o movimento de Deren, e sua 

força em relação aos objetos em cena, o olhar (em close up) da personagem, desloca os objetos 



133 

 
 

pelos artifícios da montagem, numa telecinésia fílmica. A câmera subjetiva acentua também as 

dificuldades de seus movimentos nos interiores da casa, por meio da repetição. Também o 

fazem os movimentos de câmera, que percorrem os passos de Deren como rastros ou que 

distorcem a superfície das paredes – como na cena em que ela parece ser detida pela escada 

(Figura 17). 

Figura 17: vertigens na escada. 

  

Fonte: Captura e manipulação. 

O aparente surrealismo na trama emerge como uma realidade cinematográfica que 

transparece o poder dos corpos em transmutar-se dentro da condição fílmica, problematizando, 

assim, as condições ordinárias da vida material. Deren exibe uma visão totalmente voltada às 

sensações de familiaridade e estranheza que podem habitar a vida comum e doméstica. E 



134 

 
 

constrói, entre o sonho e a ilusão, uma possibilidade para os corpos imateriais se dissiparem, 

escoando pelos rasgos de oceano que emergem nos espelhos da tela (Figura 18). 

 

Figura18: rosto-espelho-tela-mar. 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

Deren utiliza o seu corpo performativo para transformar seu locus domiciliar, replica 

esse corpo não apenas pela ilusão fílmica, mas pela repetição extenuante dos movimentos, que 

a cada nova tentativa encontram uma fresta de recomeço, até estilhaçarem a estrutura narrativa,  

com a quebra do espelho, ruptura com os acordos entre corpo e matéria. 

 Tramas do entardecer é, portanto, um exercício de presença fílmica. Não apenas nos 

mise en abymes presentes nos duplos e espelhos da trama, mas no fluxo fílmico que se 

desprende do corpo de Deren, e na distância que este mantém entre matéria e ilusão. Do ponto 

de vista de uma política ou uma estética de onde se possa deduzir a questão de gênero, veremos 

que os temas que estão no universo de Deren – a interioridade da vida cotidiana, a sensação de 



135 

 
 

claustro doméstico, as fugas e evasões do espaço privado para um espaço público ou utópico – 

estão presentes em outros cinemas de outras mulheres. 

 

3.4.2. Je, tu, il, elle, o gesto errante e a performance bélica 

 

Chantal Akerman é constantemente citada – com uma popularidade que oscila entre o 

consenso e certo senso comum97 – quando se evoca a possibilidade de uma autoria 

cinematográfica ou estética feminista do cinema. Mayne (1990) ressalta os seus 

enquadramentos de interiores domésticos – criando uma geometria da intimidade – como uma 

marca de sua direção e também de uma agência política sobre os corpos, situando-os numa 

política não restritiva dentro do quadro – em contraponto aos modos de filmar o corpo feminino 

da narrativa clássica, com os closes e os movimentos de câmera que Mulvey (1983) associa ao 

olhar masculino. 

Akerman, belga nascida em 1950, fez dois de seus filmes mais reconhecidamente 

impactantes sobre a crítica feminista no auge dos anos 197098 e admite ter construído uma obra 

voltada a desvelar a situação de opressão e o mecanicismo aos quais estão sujeitadas as 

mulheres em nossa sociedade. Em seus filmes, isso se evidencia nas repetições de atividades 

domésticas encerradas num cotidiano enclausurante, nos longos e renitentes planos fixos sobre 

interiores domiciliares como um sintoma sinestésico do encarceramento da condição feminina. 

Jeanne Dielman, 23 Quai du Commerce, 1080 Bruxelles (1975) é citado de forma 

recorrente nas listas e antologias do cinema de mulheres, nas quais figura como filme 

representativo de um momento histórico de eclosão do feminismo e paradigmático dos modos 

de filmar o corpo e a rotina feminina, desvestindo o caráter opressivo da intimidade doméstica 

por meio da câmera. Sobre ele, a diretora diz: 

 é um filme hiperrealista sobre a ocupação do tempo na vida de uma mulher 

limitada a seu lar, sujeita ao conformismo imposto dos gestos cotidianos. Mas 

revalorizei todos esses gestos restituindo-lhes sua duração real, filmando, em 

planos sequências, em planos fixos, com a câmera sempre voltada para a 

                                                           
97 Eu me refiro aqui à grande quantidade de menções em blogs e sites – de cinema ou vinculados à crítica e 

movimentos feministas – que aludem ao cinema de Akerman como um cinema feminista e a seus filmes como 

expressivos de determinado contexto do feminismo. Para uma experiência comprobatória, recomendo digitar 

"Chantal Akerman" e "feminista" no diretório de buscas do Google. A busca feita em 25 de janeiro de 2015 resultou 

em mais de 8.000 resultados. 

98 Não podemos esquecer que esta é a década da eclosão do feminismo radical, bastante pautada no corpo como 

um elemento situacional e limitador da participação da mulher no espaço público, 1975 foi o ano internacional da 

mulher, pelas Nações Unidas e datam dessa época publicações de obras como A Dialética do Sexo (1976) de 

Sulamith Firestone, citada no Capítulo 1. 



136 

 
 

personagem, seja qual fosse sua posição. O que eu quis mostrar foi o justo 

valor do cotidiano feminino (AKERMAN, 2012, p.53). 

 

Um ano antes, ela havia filmado Je, tu, il, elle99 (1974), também ressaltando os planos 

fixos, o tempo corrido, e calculados movimentos do corpo pelas latitudes do enquadramento. 

Diferente de em Jeanne Dielman, a ritualística dos gestos não é exaltada pela continuidade, mas 

pelas pequenas tensões que o corpo desenvolve com o seu entorno, a domesticidade aqui não 

se destaca como uma imposição social da condição doméstica, mas como uma solitária e 

penitente vivência da afetividade. Em vez de maquinais, os gestos revelam as inquietações de 

um processo de luto, vivido de forma causticante pelo corpo da própria Akerman, que 

permanece presente no quadro ao longo de quase todo o filme. 

Mayne (1990) destaca a singularidade que a presença de Akerman confere ao filme. Em 

sua opinião, a presença da diretora está diretamente vinculada ao título e à forma como este 

corresponde à estrutura da narrativa. Je, tu, il, elle está dividido em três ambiências espaço-

temporais: o apartamento – onde emergiria o eu, no corpo da personagem-atriz-Akerman; a 

viagem com ele, quando a protagonista sai do eixo de sua intimidade e estabelece um 

relacionamento com o motorista de caminhão que lhe oferece carona; e ela, o reencontro com 

a namorada. Restando o tu que permanece um enigma, variável à guisa da interpretação. A 

autora cogita em sua análise que tu poderia ser a própria Chantal Akerman, o duplo onisciente 

por trás das câmeras, uma vez que no filme ela é creditada como Julie, entendendo Tu deduzido 

das duas primeiras letras de seu pseudônimo como atriz. Não é completamente inverossímil, 

mas, apenas especulativo. Poderíamos supor também que "tu" seria o/a espectador/a virtual, em 

sua identificação material com o corpo performativo-afetivo das personagens. 

Para Mayne, esse encadeamento narrativo possibilita um agenciamento autorreflexivo 

da alteridade lésbica, na reinscrição do corpo fílmico da diretora ao longo do fluxo da narrativa, 

evidenciando, com suas descontinuidades, a matriz heteronormativa que convenciona as 

relações de gênero no cinema. Na trajetória de Je, a hetero e homossexualidade orbitam em 

torno de seu eu, em paisagens que expressam seus processos de solidão e as nuances de sua 

sexualidade.  Ela diz: 

 Je, tu, il, elle, por exemplo, está saturado da presença de sua autora, 

explorando os possíveis alinhamentos com os pronomes de seu título, e 

Akerman tenta nada menos do que reescrever o cenário cinematográfico, que 

                                                           
99 "Eu, você, ele, ela", numa tradução livre do francês. 



137 

 
 

prescreve as relações estereotipadas entre essas condições ao longo das linhas 

de simetria heterossexual (MAYNE, 2000, p. 153)100. 

 

Embora o foco da sua análise seja o encadeamento narrativo movido pelas presenças 

em cena, associadas a uma lógica da enunciação – de quem fala o quê para quem – a 

instabilidade que ela enxerga no aspecto relacional dos pronomes emana também dos corpos 

gendrados das personagens, de uma erótica que passa pelo estranhamento e impessoalidade, 

com ele, ao confronto e atrito, com ela. As assimetrias e simetrias que os corpos encontram em 

cena têm como referente relacional comum o corpo de Akerman/Julie, que antes existe em seu 

cenário para depois percorrer outros planos, em um devir sexual que salta de seu nomadismo e 

da instabilidade que engendra nas distâncias que estabelece no contato com outros corpos, ao 

longo de sua passagem pelas três ambiências fílmicas. 

O filme começa com um plano de Akerman virada de costas, sentada numa cadeira ao 

lado de sua cama. Nele, o voice over destaca a sua condição de exílio e abandono: "eu estou 

neste quarto tão estreito como um corredor, imóvel ao lado da minha cama, atenta", é a primeira 

declaração da narradora. Enquanto a sua voz conduz o tempo da narrativa, a câmera fixa capta 

os desdobramentos do corpo de Akerman no quadro. Diferente da dona de casa de Jeanne 

Dielman, cuja rotina é preenchida por uma linearidade que se repete exaustivamente, 

conduzindo o seu corpo por destinos previstos nos planos, neste filme, o confuso balé do corpo 

de Akerman nos cômodos da casa preenchem a vaguidão de um tempo que passa com 

dificuldade, enquanto espera por algo – talvez o fim do inverno, que é descrito pelo voice over 

como simultâneo ao tempo fílmico em que se encontra em casa, talvez notícias da amante ou o 

fim de um período de luto. 

A presença de Akerman na tela atrai a câmera, que a segue no entorno reduzido de seu 

pequeno apartamento. Suas ações mostram-se desconexas na ocupação física do tempo fílmico 

(Figura 19). Ela transita entre poucos cômodos e se relaciona com os parcos recursos dos quais 

a sua casa despojada de objetos dispõe – afastando os móveis, retira-os de quadro. Muda a 

posição do colchão no chão, come compulsivamente um pacote de açúcar. Vai despindo o 

quarto e a si mesma de qualquer zelo ou cenografia. Um minimalismo austero emoldura a 

angústia de sua imobilidade e de seus movimentos esparsos.  

 

 

                                                           
100 Tradução livre de: "Je, tu, il elle, for  instance, is satured with authorial presence that explores the possible 

alignments of the pronouns of its title, and Akerman attempts nothing less than rewriting the cinematic scenario 

that prescribes formulaic relations between those terms along the lines of heterossexual symmetry." 



138 

 
 

 

 

 

 

 

Figura 19: esculpindo o espaço. 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

Movimentos que preenchem o tempo e o espaço da casa e da tela. O aproveitamento da 

ambiência interna rescende a solidão da personagem, que ora permanece longos minutos 

imóvel, encolhida ou mirando o vazio, ora desorganiza os espaços com a performance de seu 

corpo inquieto – Akerman se debate com o colchão estendido na sala, estira-o, eleva-o, mexe-

se até liberar o espaço do campo da tela dos móveis e postar-se no canto da parede, obscura e 

reduzida no espaço da tela (Figura 20). 

Nesse interlúdio, ela também se ocupa em redigir uma longa carta – sem especificar a 

quem se destina – rapidamente rabiscando várias páginas com um texto que flui acelerado. 

Enquanto escreve, sua voz, fora de sincronia com seu corpo, no voice over, descreve o conteúdo 



139 

 
 

e a quantidade de páginas: "escrevi a mesma coisa por seis páginas", diz. A voz também adverte 

que a carta provavelmente não será enviada. 

No exílio doméstico da casa, ela permanece por alguma sorte de compromisso – com o 

luto, ou com o tempo invernal que a sua voz exterior descreve acontecer do lado de fora, embora 

não tenhamos indícios visuais disto no filme. Isolada do mundo, nutre-se de um único 

mantimento: açúcar, estocado num pacote de papelão (Figura 20).  

 Figura 20: Despido-se/Açúcar. 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

 

Deste ela se alimenta vorazmente, de forma irregular, assincrônica, em várias colheradas 

sucessivas. Os gestos convulsivos são intercalados pela escrita contumaz da carta. Numa das 

cenas, o pacote vira e o açúcar escorre pelo chão. Ela então o transporta de volta ao saco, colher 



140 

 
 

por colher. Admitir que aquela era sua única fonte de alimento também revela um desleixo 

penitente, que parece perpassar todos os seus gestos no processo de detenção ao qual se impõe 

dentro da própria casa.   

A velocidade do tempo é descrita em dias em vez de horas, para demarcar sua alienação 

com o mundo exterior. A passagem temporal narrada pelo recurso voice over também não 

condiz com o aspecto de Akerman nem com a aparência do entorno. Sua roupa permanece a 

mesma, o cenário também. O tempo fílmico só é visível aos olhos do/a espectador/a em função 

dos escassos movimentos em seus deslocamentos: quando ocupa o sofá, a janela, o banheiro, 

encolhe-se, ou esgueira-se num canto da parede. O espaço do campo cinematográfico é ocupado 

de forma coordenada pela performance de um corpo que espalha e espalha-se em torno dos 

objetos. Desafiadoramente parado, executando gestos mínimos sem sair do lugar ou se 

movendo lentamente para fora do quadro, e distanciando-se dos movimentos de câmera que o 

buscam.  

Roberta Veiga entende os filmes de Akerman como engajados num "cinema estrutural 

e corpóreo (...) no qual o plano formal é instituinte do sentido do qual depende toda a narrativa" 

(VEIGA, 2012, p. 209). Mas esse plano, estruturado, força e é forçado pelo atrito dos corpos 

em cena. Pelos ritmos que eles constróem, com suas oscilações, ou por meio da sua constância, 

ambos dialogam com a estabilidade do quadro e imprimem uma sensação de fluxo, de 

continuidade no interior da obra. 

No interior do apartamento, a espera de Akerman exibe seus gestos desvalidos. O plano 

a contém naquele ambiente, na mesma medida em que é dilatado por sua movimentação 

inquieta. Numa das cenas, ela se despe sobre o colchão, num gesto usualmente associado à 

fadiga. O corpo vivido de Akerman, expressa seu incômodo físico e desmotivação em realizar 

tarefas ordenadas e contínuas.  

Sua nudez em cena destoa da erótica convencional não apenas pelo enquadramento 

distanciado, mas pela forma como o gesto habita o seu corpo. As coordenadas arrítmicas 

desprendem sensações sinestésicas de suas ações de ansiedade e estagnação – na distância entre 

voice over e corpo fílmico, que neste filme não coincidem durante todo o primeiro terço de 

duração, e também na forma como o corpo se desloca pelo espaço. A personagem visita 

diversos cantos do quarto exíguo, permanecendo imóvel por alguns instantes dentro deles, 

numa exploração caótica do quadro.  

Seus gestos compõem uma estabilidade desordenada, como para expressar não apenas 

o claustro do quarto, mas também do quadro fílmico, a forma como o seu corpo atua no plano 



141 

 
 

pode ser compreendida pelo que Deleuze (1983) chama de errância. Para o autor, há um trabalho 

no interior do quadro cinematográfico capaz de obter "grandes efeitos de ressonância, operando 

o confronto de um mesmo espaço, uma vez povoado e outra vez vazio" (DELEUZE, 1983, p. 

139). Os movimentos que esvaziam e preenchem os quadros os conectam entre si, 

proporcionando ao olhar a percepção de imagens-ação, nas quais há uma sensação de 

extravazamento da realidade do plano. Para ele, uma consequência das mudanças no paradigma 

cinematográfico que emergem no período posterior à segunda guerra, quando o modo de fazer 

filmes instaura processos de transição temporal, nos quais 

 os personagens se encontravam cada vez menos em situações sensório-

motoras "motivadoras" e cada vez mais num estado de passeio, de 

perambulação ou de errância que definia situações óticas e sonoras puras. A 

imagem-ação tendia então a explodir, enquanto os lugares determinados se 

velavam, deixando emergir lugares quaisquer onde se desenvolviam os afetos 

modernos de medo, de desapego, mas também de frescor, de velocidade 

extrema e de espera interminável (DELEUZE, 1983, p. 140). 

 

Para Deleuze, a ruptura com uma dimensão espacial restritiva conferia também um 

sentido migratório aos corpos das personagens, que se guiavam por rumos que se explicavam 

pelas relações que sucediam fora da tela, como os contextos sociais de então. Ele se referia ao 

momento de eclosão cinematográfica das vanguardas artísticas do pós-guerra – como o 

neorrealismo italiano e a nouvelle vague francesa –, munidas de certa crueza e visceralidade na 

abordagem dos corpos, aos quais buscavam investir da aparência de realismo cinematográfico. 

Nestes cinemas, a "forma-perambulação se libera das coordenadas espácio-temporais [e] passa 

a valer por si mesma ou como expressão de uma nova sociedade" (DELEUZE, 1983, p. 237). 

E este perambular nomádico do corpo que move o quadro acentua-se na segunda metade do 

filme, quando o espaço de contenção deixa de ser o apartamento e se acomoda a outros quadros, 

exteriores à casa. 

Da clausura de sua sobrevivência no privado, a personagem Akerman-Julie passa a um 

plano em que é vista pedindo carona numa rodovia. Recebida no caminhão pelo personagem 

que virá demarcar o espaço-temporal ele, pois é o corpo dele que atrai para si a câmera, desta 

vez, estando a diretora-personagem fora do centro do plano, e muitas vezes fora de campo. Seus 

primeiros minutos de convivência no interior do caminhão transcorrem em silêncio. O som, 

antes demarcando o tempo e as sensações da personagem Akerman-Julie, surge para exibir o 

grau de distância entre os dois, que coabitam o mesmo plano e o mesmo interior – em cenários 

claustrofóbicos, como é dentro do caminhão, ou mais amplos. Nos primeiros momentos da 

viagem, permanecem silenciosos, num dos planos ela dorme no banco de trás, enquanto ele 



142 

 
 

dirige, em primeiro plano. Na parada para o jantar, permanecem postados um ao lado do outro, 

o som de um aparelho de televisão permeia o cenário e ambos são filmados da perspectiva desta, 

que emite os ruídos que lembram um programa sensacionalista. A câmera captura os olhares 

dispersos para a programação, a duração da cena enfatiza a impessoalidade entre ambos, que 

não se tocam e se expressam em poucas palavras e gestos comedidos. Com raras trocas de 

olhares, porém empáticas. 

Em outra locação, um bar lotado, ambos se misturam à multidão, mas a personagem 

Akerman-Julie se afasta do centro do quadro, quase saindo de campo. É nos últimos minutos 

da carona que eles conseguem desenvolver alguma intimidade. O motorista, em primeiro plano, 

filmado enquanto dirige – em alguns momentos se enxerga o braço ou o perfil de 

Akerman/Julie, embora esteja quase fora de quadro.  

O motorista, então, ocupa o primeiro plano, num monólogo que dilui completamente a 

presença da passageira. A câmera exibe seu rosto, enquanto ele fala, sem interrupção, buscando 

com algumas frases interrogativas a empatia da sua interlocutora – que em nenhum momento 

lhe contradiz, mas participa pouquíssimo, apenas emitindo algum sussurro fático ou afirmativo. 

Parte dele a introdução de uma dimensão erótica nos diálogos, relatando confidências explícitas 

em torno de detalhes de sua vida sexual e mesmo de sentimentos incestuosos, ainda que velados. 

Ao estabelecer as condições de erotismo, os personagens se engajam numa atividade 

sexual ritualizada e pedagógica que parte da condução do motorista. O plano fecha-se em parte 

de seu tronco, centralizando o rosto. Com os comandos de sua voz e os movimentos de seu 

ombro, deduzimos que ele coordena e dirige os movimentos da personagem, ao mesmo tempo 

em que segue dirigindo o caminhão. Ela atua permissiva, ainda que silenciosa. Não há 

entrosamento corporal além do contato destinado à condução dirigida do braço de 

Akerman/Julie. O motorista surge no plano imerso entre sua expressão prazerosa e a atenção 

demandada pelo volante, tomado pelos movimentos invisíveis da personagem (Figura 21). 

Figura 21: Ele. 

 

Fonte: Captura de imagem. 



143 

 
 

O silêncio da personagem a inscreve em outro contexto de contenção. Não da falta de 

desejo, já que seu consentimento e empatia o expressam. Mas pela sua diluição num espaço 

coadjuvante do ponto de vista fílmico, absorvida por um contexto repleto de ruídos e da 

mecânica da urbanidade, no interior do caminhão em que viaja. Em seu processo de 

deslocamento o gesto é comedido e, por vezes, invisível. Novamente ela se vê retida em um 

espaço do qual não pode sair deliberadamente, por alguns momentos, mas desta vez não vemos 

a sua imagem. 

Por fim, o filme exibe a última ambiência temporal. A casa da amante, que ela 

surpreende numa visita não programada. Como contraponto ao minimalismo e despojamento 

dos ambientes anteriores, a casa está repleta de móveis, molduras, livros, plantas. Diferente do 

apartamento de Akerman/Julie, essa é povoada e aparenta ser habitada. 

A princípio tratada como uma visita apenas temporária, ao alegar que está com fome – 

nos três espaços do filme há uma relação compulsiva da personagem com o alimento – 

Akerman/Julie permanece e usa a mesa de refeições como recurso para uma aproximação com 

a namorada reticente. Niveladas, Akerman/Julie senta-se à esquerda, enquanto a namorada 

ocupa a cabeceira e o centro do quadro, a proximidade da mesa favorece o contato amoroso. 

No quarto da casa da amante, desta vez novamente um plano conjunto exibe com 

cenografia mínima, basicamente uma cama. Nele, a textura clara de seus corpos salta, irradiada 

pela brancura dos lençóis e o preto e branco da película. Ao longo de onze minutos e poucos 

cortes, Akerman/Julie e sua namorada engajam-se num ato amoroso cuja coreografia remete a 

movimentos de luta marcial, o tempo fílmico e o ritmo evocam a sensação sinestésica de um 

enfrentamento. A errância afetiva das duas personagens e sua busca de controle surgem do balé 

das pernas e braços das atrizes em cena – que lembram às vezes uma serpente de ouroboros, 

tão confundidas aparentam (Figura 22). Com seus gestos, buscam justapor-se e nivelar-se, numa 

medida de forças que alterna sucessivamente as posições de ambas. Ainda que grande parte da 

cena esboce uma performance de força quase violenta e intensidade dos corpos, enredados 

numa trama, há um momento de trégua, quando a dança bélica cessa no acordo de um beijo – 

que também ocupa a centralidade do plano. 

Mayne (1990) ressalta que a perspectiva ampla dos enquadramentos reforça a paridade 

fílmica dos corpos lésbicos e disside da vinculação com o enquadramento pornográfico, que 

também inspira alguns elementos do cinema narrativo – como os closes. Além dessa evidência, 

podemos ressaltar que o poder atrativo e disjuntivo do corpo de Akerman/Julie em cena, a forma 

como ele cruza ambientes desenhados geometricamente para reter e reproduzir códigos de 



144 

 
 

intimidade e os decodifica pela potência de seu gestual e da errância desses gestos em relação 

aos objetos e outros corpos em campo, significa uma mise en scène por intermédio de um corpo 

vivido.  

Figura 22: Elas. 

 

Fonte: Captura de imagem. 

Sobre os filmes de Akerman, Deleuze diz ainda que eles instituem um "gestus do 

feminino" (DELEUZE, 2005, p.235), pelas reações corpóreas que surgem como rasgos das 

rupturas sociais movidas pelas personagens. Para o autor, Akerman talvez se coloque um certo 

problema, tanto pela aparência teatralizada quanto pela estilização repetida dos gestos ressaltar 

esse encarceramento do feminino à vida privada. Em vez de estilização, compreendemos as 

repetições como performance, deliberativa das forças do corpo, que as utiliza em seu 

deslizamento para o mundo público – a viagem da personagem –  e na direção de uma 

afetividade não normatizada – o enfrentamento amoroso com o corpo da namorada. Portanto, 

para uma subjetivação nômade do corpo fora dos rituais prescritivos. Ainda que isto não se 

concretize no universo do filme. 

O corpo vivido se desloca de superfícies e relações condicionadas, atravessa espaços e 

constrói tempos em gestos que prolongam o plano; e desprende sua força cinética em torno da 

liberação processual de sua condição doméstica, invisível, inaugurando visibilidades por meio 

da performance. 

 

3.4.3. Le camion: a corporificação do invisível e a voz performativa 

 



145 

 
 

 Marguerite Duras, escritora, diretora e roteirista, é um nome expressivo da história do 

cinema francês e esteve à frente de sua vanguarda cinematográfica ao longo de várias décadas. 

Seu primeiro aporte notório para o cinema foi o roteiro de Hiroshima, mon amour (1959), 

dirigido por Alain Renais, com quem contribuiu ativamente ao longo das filmagens (KAPLAN, 

1995). É também reconhecida como escritora profícua e pelo seu protagonismo no movimento 

literário do Novo Romance francês. Que propunha uma desconstrução do romance, movida por 

uma narrativa fragmentada e guiada pelo fluxo de consciência das personagens – 

proporcionando uma leitura perceptiva pelas sensações que evocava, sem o excessivo uso de 

descrições físicas das imagens.  

 Tornou-se diretora quando já possuía uma carreira literária. Entre as duas atividades, 

fez filmes de notório engajamento político e escreveu livros em que tratava da condição das 

mulheres, antes de este se tornar um tema recorrente na manifestação das micropolíticas 

contemporâneas. Sua trajetória transparece que ela antecipou diversos desdobramentos 

políticos da arte e do protagonismo das mulheres, numa obra esteticamente transgressora.  

 As posições arrojadas de Duras eram forjadas numa concepção anárquica de governo e 

sociedade. Apostava, por exemplo, no movimento hippie e sua habilidade de constituir 

comunidades fora do esquema de produção industrial e da lógica convencional de comunidade. 

Interessava-lhe sempre o espaço de "fora", a opção pelas margens. Segundo Kaplan (1995), isto 

ocorria porque ela havia se desiludido particularmente com os mecanismos da política 

institucionalizada e do individualismo dessas lideranças, mesmo as de esquerda. Duras era 

extremamente crítica às desigualdades sociais, à invisibilidade política das mulheres e das 

classes trabalhadoras no interior dos partidos. 

 Sua opção pela construção de uma literatura fora da literatura e um cinema fora do 

cinema deve-se também à consciência dessa invisibilidade. Como escritora, busca evidenciar o 

silêncio como uma condição do isolamento das mulheres: "o que a mulher escreve é, na 

verdade, uma tradução do desconhecido, como se fosse uma nova maneira de comunicação, e 

não uma linguagem já formada" (DURAS apud KAPLAN, 1995, p.135). Seu projeto de 

implodir o conhecimento pelo conhecimento voltava-se à constituição dessa forma de 

comunicação avessa às regras, onde sua voz fosse possível. Como cineasta, busca constituir um 

espaço para as imagens onde sua existência seja visível, mas não pelas vias regulares. 

 Ao voltar-se para o cinema, leva ao cinematográfico sua percepção da palavra, como 

geradora de campos cognitivos e sensoriais que marcam o entorno de seus filmes. Ao mesmo 



146 

 
 

tempo, constrói uma obra em que as personagens são corporificadas num sentido mais amplo, 

por esse interlúdio afetivo entre a matéria do corpo e o corpo das palavras. 

  Maule (2009) destaca que Duras havia declarado como projeto cinematográfico 

"destruir o texto" (p.47), dilatando as propriedades representativas da palavra. Ela inscreve seu 

trabalho no cinema também de modo disruptivo, promovendo descontinuidades entre o tempo 

e a imagem, valendo-se da materialidade e dos recursos de edição e montagem como "território 

fecundo para a exploração de novas estratégias de representação através de diferentes mídias e 

em oposição às normas tanto literárias quanto cinematográficas" (MAULE, 2009, p. 47).101 

Esse tipo de experimentação nós percebemos em Le Camion (1977). Neste filme, a 

história é contada pela sucessão de dois fluxos que se alternam sucessivamente pela montagem 

intercalada, e terminam por se sobrepor, do ponto de vista da percepção. Num deles, no interior 

de uma casa, dialogam os dois personagens, vividos por Marguerite Duras e Gerard Depardieu. 

No outro, são exibidas imagens de estradas, longos planos gerais de carros cruzando rodovias 

e câmeras subjetivas do ponto de vista de um motorista de caminhão, sem que haja a 

centralidade de uma figura humana.  

Na casa, os planos são geometricamente articulados para exibir os dois em cena da 

forma mais simétrica possível102. Em torno de uma mesa, uma escritora – a própria Duras – e 

um ator – Gerard Depardieu – discutem um texto (Figura 23). Alcançamos a condição de 

"escritora" e "ator" pelas posturas de ambos, e no caráter exploratório que as perguntas e os 

questionamentos de Depardieu irão estabelecer entre os dois e no universo do filme.   

Mas, também pela força da presença de ambos, ao menos se considerarmos o cenário 

francês, a situação tecida em tela é complementada pelas posições que ocupam. Duras se porta 

como uma autoridade, enquanto lê e explica as condições do seu texto. A descrição lida nos 

primeiros minutos do filme, de uma paisagem invernal e azulada, é exibida com o voice over 

da voz de Duras e coincide com as imagens das rodovias sob um céu cinza invernal. O 

personagem de Depardieu pergunta: " – É um filme?". Ela responde: " – Pode ser um filme", 

hesitante. Mas confirma em seguida: "– É um filme". 

Os personagens despontam e avançam, na continuidade da leitura de Duras, como uma 

mulher de "certa idade, com roupas da cidade", que pede carona na estrada, e é acolhida por um 

                                                           
101  Tradução livre de: " fecund terrain for exploring new strategies of representation acroos different media and in 

opposition to both literary and cinematic norms". 

102 Duras era reconhecidamente de baixa estatura, Depardieu tem 1,80m de altura e um físico imponente. 



147 

 
 

motorista de caminhão em seu curso. Mas o decurso dos diálogos e das posturas irá corporificá-

los como duplos de Duras e Depardieu.  

 Figura 23: Duras e Depardieu 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

Na medida em que o tempo fílmico avança, contida dentro do quadro no interior da casa, 

e restrita apenas à leitura do texto – de modo formal, recitado – Duras invade o quadro das 

imagens que circulam na rodovia, investe-se do corpo imaterial e especulativo da "dama do 

caminhão", como virá a chamá-la, mais de uma vez, no decorrer da leitura. E Depardieu 

incorpora também o personagem do motorista, investiga sua intencionalidade e, a partir de dado 

momento, passa a responder pelo que ele sente e a validar suas atitudes. 

A leitura de Duras é intencionalmente vaga. Ela evita descrições detalhadas sobre o 

cenário e as pessoas dentro dele: "a paisagem é irrelevante", diz em resposta à Depardieu. A 

trilha sonora – variações de Beethoven sobre um tema de Diabelli, interpretadas pelo pianista 

Pascal Rogé – demarca as transições entre dos dois espaços-temporais fílmicos, a sala da casa 

e o universo das estradas. Nestas, o piano ecoa, ritmando a celeridade dos carros cortando o 

panorama.  A palavra móvel de Duras não apenas migra de seu corpo físico e percorre as 



148 

 
 

instâncias viajadas pelo caminhão, mas faz às vezes de um fluxo de consciência por meio do 

qual a voz adere aos caminhos da estrada.  

A leitura de Duras é performativa. Sua voz é, a um só tempo, corpo, paisagem e 

sensações. Visíveis naquilo que descreve de forma gradativa – os olhares e sensações 

entremeados durante a aproximação que irá ocorrer entre os personagens imateriais, na estrada, 

o tipo de música que se ouvirá na dimensão do caminhão constrói um plano imaginário, 

dimensionando os objetos com os quais o corpo de sua personagem/duplo irá se relacionar. 

Informa, por exemplo, que há outro homem dormindo na boleia e dormirá durante todo o filme. 

Também indica o tipo de música que irá tocar no rádio.  

Por mais de uma vez, ao longo do filme, Depardieu pergunta a Duras quem seria aquela 

mulher. As respostas dela são vagas. Na primeira vez, ela diz apenas: "uma mulher de classe 

baixa103, entende?", e ele concorda. A relação entre Duras e Depardieu é construída 

cinematograficamente de modo a que se possa perceber a força da primeira. Instituída por 

recursos que desdobram a potência de seu corpo pequeno e acomodado na cadeira: o domínio 

da palavra, seja para impô-la, provocar ou para negar descrições que não estão em seus 

desígnios autorais. Plano e contraplano desenham uma mecânica fílmica entre os dois, diretora-

roteirista e ator, que irá sobrepor-se ao engajamento entre as personagens invisíveis que 

dialogam na trama paralela. 

Embora o texto literário das descrições de Duras gere uma carga de intensidade no filme, 

pela força do conteúdo que ele evoca – ela alude a espaços como um "sublime deserto de uma 

terra esvaziada"–,  é o tom impositivo de sua voz que o torna tão presente. Por exemplo, ela diz 

de sua personagem-duplo que ela "canta", em momentos de forte carga dramática, 

entrecortando situações de estresse no diálogo com o motorista. Nestes, a trilha de piano surge 

para simular a intensidade de seu canto. Mas é a melodia na voz melancólica de Duras que 

empresta uma nota de tristeza à sua personagem. 

 Outros elementos são atraídos à trama pela voz/leitura de Duras. À aparência errante 

de sua personagem, que, segundo o seu relato, havia se aproximado do caminhão num trecho 

inabitado da estrada, somam-se outras inscrições condicionadas a questões sociais, ligadas ao 

momento político vivido pela França. Emergem diálogos sobre classe, sindicalismo e 

sobrevivência. A personagem oscila entre uma utopia marginal e um ceticismo apocalíptico.  

Em determinado momento afirma que "toda revolução é possível", em outro contradiz: 

"que o mundo se arruíne é a única política". E quando questionada pelo seu 

                                                           
103 Duras usa a palavra déclassé. 



149 

 
 

interlocutor/motorista a respeito de suas motivações políticas, ela (na voz/leitura de Duras): 

"aponta para a janela do caminhão e mostra o fim do mundo", apontando para o mar.  

Mas, o mar virtual não surge nas imagens de estrada que se seguem a essa sequência. É 

parte da errância encadeada pela personagem/duplo, um fim alentador para os males, uma 

perspectiva estabelecida pela sinestesia entre as imagens da estrada de céu azulado, a trilha do 

piano, e a voz de Duras nos guiando para: "O fim do mundo, a morte, o mar, a solidão na terra 

e em todo o sistema planetário". 

A errância da personagem se dá pela forma como a voz/leitura estabelece domínio sobre 

os planos. Inclusive borrando os limites entre a ilusão e a matéria fílmica, construindo as 

evidências em torno da imaterialidade material do cinema. Em dado momento, ela chama a 

paisagem que se vê do ponto de vista de onde estão sentados, no interior do caminhão, de tela, 

quando diz: "tudo está no todo, em toda parte, a todo tempo.(...)Lá diante de nós na tela. (...) A 

estrada à nossa frente". Em outro momento ela burila os gêneros cinematográficos: ao descrever 

a solidão amorosa da personagem, Depardieu a indaga: " – É um filme de amor?". E ela 

responde que sim, é um filme de amor. Pois é um filme sobre tudo. 

Ao mesmo tempo em que corporifica a personagem, em sua leitura, Duras alarga o 

próprio corpo para um limite intangível, e dilata a imagem do caminhão e de sua cabine vazia 

que aparece no fluxo de imagens que intercala o espaço-temporal de seu diálogo com 

Depardieu.  

Duras destaca que eles têm pouco em comum, mas se encontram encarcerados no 

mesmo lugar, vêem a mesma paisagem, ao mesmo tempo e a partir do mesmo espaço objetivo. 

Mesmo entendendo que as condições do encarceramento são diferentes para ambos, pois é ela 

quem está sendo transportada, e é ela que não tem profissão aparente, nem sabe-se de onde veio, 

esse nivelamento cria uma proximidade entre os dois que se estabelece a partir do sentido que 

o plano imaginário da estrada que se descortina diante deles (a "tela" que se abre no espaço da 

cabine do caminhão) (Figura 24). 

Nesse nivelamento pode estar implícita a ideia de Duras sobre a espectatorialidade do 

cinema, pois ela diz: "eu os vejo encarcerados na cabine, ameaçados pela mesma luz. (...) [Na] 

câmera escura, um fluxo de luz. O medo da catástrofe, o conhecimento político". 

As descrições de Duras são também sensoriais – remetem ao tempo, à infância, fazendo 

ressoar a distância entre os dois corpos encarcerados no caminhão. A personagem que não diz 

de onde veio – apenas sugere ter escapado de um asilo psiquiátrico – não oferece justificativas 

objetivas sobre suas motivações. Ela se mostra desiludida com as ideologias socialistas e a 



150 

 
 

teoria de Marx, o que proporciona uma indisposição com o motorista, que se declara afiliado 

ao sindicato e membro do partido comunista. 

 Figura 24: O caminhão, a cabine e a "tela". 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

Duras envereda por um debate em torno da alienação e do reacionarismo. Os 

personagens/duplos falam de proletariado e luta de classes como parte da sua motivação 

interior, mas não necessariamente de suas ações. A personagem de classe baixa – decaída 

socialmente, talvez – parece enaltecer as contradições entre capitalismo e socialismo como 

elementos de sua própria angústia existencial, enquanto o motorista aferra-se ao prospecto de 

sobrevivência política pela via da revolução.  

Em princípio, no texto lido, não estão visíveis todas as marcas corporais da personagem 

feminina, das quais se poderia deduzir a totalidade de sua condição social. Além de ser uma 



151 

 
 

mulher, de certa idade, que já não é interessante – segundo parcas revelações de Duras. A 

personagem não diz dos motivos da viagem apenas que irá visitar a filha e o neto, cujo nome é 

Abraham, mas declara, por intermédio da voz/leitura – que não introduz apenas diálogos, mas 

fluxo de consciência –, que o neto não é judeu, e possivelmente fora inventado.  

A tensão entre coletividade e individualidade, presente nos diálogos dos dois 

personagens encarcerados no interior do caminhão, abre uma fresta espaço-temporal que nos 

permite compreender a fugacidade desses corpos políticos. A um só tempo, Duras engendra um 

corpo fílmico para o seu texto, feito de virtualidade, e um sensorium temporal que regula os 

limites dentro e fora da tela, e as transições entre arte e política, nos moldes rancierianos.  

Em meio à tensão de um diálogo sobre política com o motorista, ela irá dizer, aludindo 

à voz virtual de sua personagem/duplo e ao mar invisível: "escute, ela canta, ela fecha os olhos 

e canta. Ouve-se o mar". Seu deslocamento político está na errância de seu corpo fílmico – 

duplo e físico, como é também a escritora/diretora, ao conduzir uma trama que se bifurca entre 

um material e um imaterial que na verdade são desdobramentos performativos da ficção. Sua 

voz/leitura é entrecortada propositalmente, como também é proposital a construção desse corpo 

a partir de contradições. Pois são parte do projeto político de Duras, de sua ideia de cinema, de 

política, de literatura e de mundo. 

Próximos ao final do filme, os personagens no fluxo da casa, espaço das leituras, 

aparentam cansaço. Duras pergunta se Depardieu deseja fazer uma pausa, mas avisa que já está 

acabando. O filme proporciona também essa sensação sinestésica de jornada, do cansaço de 

corporificar essa segunda dimensão fílmica (do caminhão), que é ainda mais real e verossímil 

que a primeira –  já que a casa é apenas um ensaio, um esboço. No entanto, não se trata de uma 

natureza platônica da representação, mas de uma declaração de vínculo entre os corpos 

imateriais, imaginados, e os corpos físicos, que planejam torná-los um filme. Quando de fato 

ambos estão corporificados na distância que possibilita que se compreenda a história. 

 Em certo momento Depardieu pergunta pela segunda e última vez como é a 

personagem. Duras, desta vez, responde, num plano fechado de seu rosto que amplia a sua voz 

firme: " – Pequena, magra, grisalha, banal, tem essa nobreza da banalidade. Ela é invisível. 

Toda noite ela detém os caminhões e conta a sua vida pela primeira vez". 

O corpo virtual da personagem então é fundido ao corpo de Duras, cuja aparência física 

fortalece os aspectos da descrição. E a invisibilidade humana da personagem feminina se 

confunde com a invisibilidade da Duras escritora/diretora, oculta por trás das histórias que conta 

e dos filmes que faz. A linguagem literária da escritora é conduzida ao mundo fílmico por meio 



152 

 
 

da sua voz e da sua presença fílmica. É uma palavra corpórea, pois é gerada pela potência de 

seu corpo. Ranciére afirma que: 

 [a] língua das imagens não é uma língua. É a força de um corpo que constrói 

sua própria performance atravessando-se diante dos encadeamentos dessa 

língua. É um compromisso entre poéticas divergentes, um entrelaçamento 

complexo das funções da apresentação visível, da expressão falada e do 

encadeamento narrativo (RANCIÈRE, 2012b, p. 80). 

 

A voz/leitura de Duras não é uma leitura. É a constituição de uma contiguidade fílmica. 

A performance de seu corpo pequeno, frágil e já envelhecido atravessando planos pela errância 

que sua palavra esculpe no espaço-temporal fílmico, onde por se mostrar invisível, torna-se 

mais nítida.  

Duras, Akerman e Deren constroem então perspectivas de corporeidade fílmica que 

acentuam a intimidade construída no interior dos planos como um encarceramento, numa 

realidade fílmica vinculada ao privado (os cômodos da casa, o sentido mesmo da 

domesticidade) e o gesto – físico ou imaterial – como elemento condutor entre os planos, que 

proporciona transições espaço-temporais com dimensões da vida pública constituídas no campo 

fílmico – a viagem, a carona, o mar. Buscam a evidência do banal, do cotidiano e do repetitivo 

como uma possibilidade de uma visibilidade geradora de liberação – do corpo para fora dos 

encarceramentos da tela, em transições que acentuam o caráter nômade de sua performance. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



153 

 
 

4. O Corpo vivido 

4.1. A matéria e o real 

 

No capítulo anterior, buscamos investigar filmes que expressavam projetos artísticos 

bastante vinculados à presença dos corpos das realizadoras, tensionando a estrutura e a forma 

fílmica de modo a demonstrar os trânsitos de suas personagens entre público e privado. 

Observamos que aspectos tecnológicos e formais evidenciam uma estética povoada de 

contradições no que diz respeito à visibilidade artística destas, quando de sua presença 

simultânea dentro e fora do quadro. 

 Neste capítulo, enveredaremos por um desdobramento desta presença em obras que 

não declaram os mesmos pressupostos de arquitetura fílmica na estruturação da narrativa, a 

coincidência entre o corpo em cena e o corpo como uma marca da realizadora se dá em outro 

grau, embora hajam intersecções e sobreposições comuns a estas propostas e àquelas 

anteriormente analisadas. Tratam-se de filmes feitos com outros pressupostos tecnológicos e 

um aparato e intenção que aproxima o/a realizador/a dos objetos filmados, usualmente 

classificados como pertencentes à vertente do cinema documentário. A problemática do 

documental, diferente do cinema narrativo, não está centrada apenas na ordem sequencial ou 

estrutural do filme. Sua construção corpórea passa também por uma afirmação enquanto 

documento factível, ancorado no real.  

Embora todo filme seja um resíduo da matéria corpórea, o cinema documental constrói 

o território de sua encenação sobre essa evidência. Nessas produções, os planos costumam 

possuir outro peso, contorno e angulação. A câmera na mão, a imagem de arquivo, a entrevista 

− em vez dos espelhados  “plano e contraplano”, embora estes surjam, mas menos insistentes 

− reproduzem esse sintoma de realidade e compõem aspectos relevantes de sua estética, mas 

esta não se resume a eles. Revestem-se também da própria materialidade do tipo de filmagem 

empreendida, com o amplo uso do vídeo e tecnologias mais rudimentares de revelação, como 

os filmes gravados em película super 8, 8mm e 16mm. A dimensão espaço-temporal terá 

diferentes relevos e texturas.104 

O corpo nessas imagens costuma assumir outra sorte de mobilidade e também de 

espessura. A evidência do sujeito por trás da câmera não é ocultada pela concepção fílmica ou 

                                                           
104 Estamos pontuando algumas das características que fazem a heterogeneidade que concerne aos documentários, 

de modo algum postulando que tais artifícios sejam exclusividade deles, sobretudo por compreendermos que a 

delimitação por gêneros não é uma hipótese de nosso trabalho nem o eixo dessa investigação. 



154 

 
 

delineada pela ação da realizadora-personagem no interior dos quadros. O sujeito, em geral, 

está postado na condição de olho, com a câmera subjetiva, conduzindo imagens.  

 A temporalidade também é destacada por outros recursos e a noção de espaço muda. 

Se, antes, o quadro e o fluxo da narrativa constituíam os campos em que se articulava a 

visibilidade, a câmera subjetiva irá reposicionar o ponto de vista do corpo, atuando como a 

visão direta. A invisibilidade e a visibilidade passam a articular uma distância, o que se vê depõe 

a respeito da condição de quem está vendo (com o olho da câmera). O visível irá se construir 

também como uma completude, algo que emerge para relacionar-se com o corpo que filma, 

dando as coordenadas de um olho tátil.  

Há duas camadas que se entrelaçam. A primeira diz respeito à própria compreensão 

deste tipo de cinema. A segunda, às formas como iremos admitir a presença do corpo dentro 

dele. Comolli (2008) irá ressaltar a importância da presença fílmica como algo que projeta certa 

classe de documentários que se difundiram a partir dos anos 90, nos quais "ator" e 

"personagem" central são um só, em obras fílmicas dotadas de caráter testemunhal, que 

promove o enlace entre a voz autorreflexiva, a experiência e a estética. Aproximando, deste 

modo, a experiência do corpo filmado à do corpo que olha a tela. Sobre isto, posteriormente ele 

irá declarar que:  

 Unir o olhar ao que se olha: isso faz um documentário. Levar o espectador ao 

plano. Revelar uma homologia dos lugares entre os espectadores dentro do 

filme e os espectadores que o assistem, uma nuance de que aos primeiros se 

obriga à força, enquanto os segundos consentem, mais ou menos 

voluntariamente, na obrigação de mobilizar seu olhar, e este consentimento é 

também uma afirmação subjetiva por si (COMOLLI, 2010, p. 122-123)105 

 

O olhar é, portanto, central em sua obra, pois, além da presença do espectador − sem a 

qual um filme não se realiza por completo −, a subjetividade evidenciada nos registros (a câmera 

que filtra e enquadra a matéria) opera promovendo um sentido de visão.  Em sua concepção de 

cinema, o autor insiste naquilo que ele irá traduzir como risco do real, e na potência do 

documento não roteirizado e impolido − opondo-se a uma ordem que, para ele, seria um atributo 

da ficção.  

Comolli é, portanto, mais assertivo quanto à deliberada condução deste olhar e aos 

incômodos que ele poderá instalar no espectador. Ao delinear, de certo modo, as convenções 

                                                           
105 Tradução livre de: "Unir la mirada y lo que se mira: eso hace un documento. Llevar el espectador al plano. 

Revelar una homología de los lugares entre los espectadores dentro de la película y los espectadores de la película, 

con el matiz de que a los primeros se los obliga a la fuerza, mientras que los segundos consienten más o menos 

libremente a la obligación de movilizar su mirada, y este consentimiento es también una afirmación subjetiva de 

por sí." 



155 

 
 

do documentário orientadas por sua capacidade de captar os vestígios do real, instituindo um 

espetáculo que irá avançar além do que os contornos da ficção permitem, o autor demarca uma 

distância entre o filme documental e ficcional e opta por não ultrapassar as conexões e 

elementos que lhes são comuns. 

Entendemos que as contribuições de Comolli (2008, 2010) ressoam na perspectiva 

ontológica de cinema que delineamos a partir do Capítulo 2, entretanto, nosso ponto de vista 

acerca da materialidade articula aproximações um tanto distintas das tracejadas por ele, que 

terminam por ladear o documentário à parte, com seus atributos e especificidades. Ainda que o 

autor reconheça a constituição de ordem materialista e subjetiva como algo comum a todos os 

cinemas.  

Neste sentido, recorremos novamente às distâncias evocadas por Jacques Rancière, que 

entrecruzam todos os capítulos deste trabalho, justamente porque problematizam que há 

instâncias percorridas entre as polaridades estabelecidas pela crítica, e é no espaço desses 

intervalos que se pode vislumbrar mais profundamente a densidade política dos projetos 

artísticos contemporâneos. Rancière atribui, como já vimos, estas coexistências e contradições 

como próprias de um regime estético da arte, no qual o cinema se destaca por sua forma, que 

promove convergências entre arte e espetáculo, rompendo com a suposição de imobilidade e 

passividade que o regime representativo destina a ambos. Munido desse pensamento, no qual 

prevalece o enfoque em torno das relações, em vez de nas oposições, da arte contemporânea, 

ao pensar o lugar da visão e da política do documentário, este autor caminha por atribuições 

não tão diversas das que utiliza em suas análises do cinema ficcional. 

Rancière (2005b) se permite percorrer os diversos cinemas norteados pela perspectiva 

de que esta é uma arte convergente − do ponto de vista técnico, estético e político. E que é o 

cinema que virá matizar a organização do que ele propriamente entende como regime estético, 

sendo a ficção parte indissociável de todo e qualquer cinema, que apenas se articula de forma 

distinta nos intervalos e gradações promovidas pelas distintas práticas cinematográficas.  

O cinema seria aquele capaz de mostrar as coisas num universo que agrega tanto a 

poética da interpretação quanto a capacidade de reter ideias próprias a partir do que se enxerga 

num filme, além de mirar-se numa poética da verdade que é própria da ficção, presente nos 

heróis modernos, tais como Don Quixote, em sua busca que funde o lúdico e o verossímil. 

Assim como estes textos, o mundo do cinematográfico se destaca por sua capacidade de 

intercalar matéria e ilusão. O autor esclarece que: 

 o cinema é a arte que experimenta em maior medida o conflito entre essas 

duas poéticas ou trata de bem combiná-las. Combinação do olhar do artista 



156 

 
 

que decide e do olhar mecânico que registra, combinação de imagens 

construídas e de imagens vividas, costuma fazer desse duplo poder um simples 

instrumento de uma substituição da poética clássica. Em troca, é a arte que 

pode elevar a seu mais alto poder o duplo recurso da impressão muda que fala 

e da montagem que delimita as potências de significação e os valores de 

verdade (RANCIÈRE, 2005b, p.185)106. 

 

O cinema seria esta arte que materializa e corporifica a concretude a seu próprio tempo. 

Para Rancière, essa potência do real está em todo o cinema, em seus corpos e na sua condição 

de via intermediária entre vida e arte que abastece tanto a feitura do filme (aspectos materiais) 

quanto aquilo que se faz a partir da experiência de ver filmes (aspectos sensíveis). Essa distância 

entre ver e fazer permite que o cinema e o mundo material não se separem nem se unam 

indefinidamente, mas, mantenham-se articulados, como interface análoga um do outro. Assim 

também ele enxerga o tênue fio que separa o filme de ficção e o documentário. Rancière entende 

o cinema documental como um gênero da ficção e seu potencial subjetivo − a presença e 

evidência do olhar, do arquivo e do documento − como uma ficção da memória. Ou seja, uma 

capacidade de estabelecer um elo entre as recordações físicas e a projeção fílmica.  

Não apenas endereçando o olhar numa busca por desnudar a realidade em sua 

concretude, mas num trato com o factual que encontra na tradução fílmica do real não "um 

efeito a ser produzido, mas um dado a ser compreendido" (RANCIÈRE, 2005b, p.182), e 

encenado dentro da realidade do filme. 

A memória se instala, desse modo, na ficção, a partir dos intervalos que esta é capaz de 

promover entre a heterogeneidade dos elementos − materiais e expressivos − que compõem o 

cinema, agregando, a um só tempo, os rastros do real, a evidência de seus arquivos e também a 

forma como estas verdades se dissipam no plano do visual. Além disso, a complexidade dessa 

ficcionalidade do documental também reside no fato de que o olhar entrega a presença do/a 

realizador/a, não apenas por seu corpo fílmico interiorizado na dimensão do quadro, mas pelo 

deslocamento que seu olho promove a partir da exterioridade da câmera, considerando-se que 

muitas produções partem desse engajamento entre o olho e a câmera como uma premissa da 

participação ativa do/a realizador/a. 

                                                           
106 Tradução livre de: "el cine es el arte que experimenta en mayor medida el conflicto entre las dos poéticas o bien 

trata de combinarlas. Combinación de una mirada de artista que decide y de una mirada mecánica que registra, 

combinación de imágenes construidas y de imágenes vividas, suele hacer de ese doble poder un simple instrumento 

de ilustración al servicio de un sucedáneo de la poética clásica. Y, en cambio, es el arte que puede llevar a su más 

alto poder el doble recurso de la impresión muda que habla y del montaje que delimita las potencias de 

significación y los valores de verdad". 



157 

 
 

Ranciére explica que as intricadas fontes das quais se abastece fazem da ficção 

documental tanto mais complexa, porque encadeia imagens heterogêneas, quanto mais 

homogênea, pois transparece uma dimensão da realidade com maior verossimilhança. O que 

faz do filme munido desses atributos, portanto, capaz de estabelecer concordâncias e 

discordâncias evidentes entre as duas vozes narrativas: mecânica e subjetiva. Engendrando uma 

memória fílmica que emerge sob o atestado de estar vinculada a uma primeira pessoa. 

Aqui partimos da visão de Rancière (2005b), do cinema documental como recriação de 

um vivido, com todos os lampejos de perdas e adaptações que a documentação desta memória 

conduz no mundo fílmico. Uma mecânica tecnológica e afetiva que extrai da materialidade seu 

modo de reter lembranças. Nos filmes que analisaremos a seguir, essa maneira de retomar o 

corpo por meio da reconstituição memorial, no plano do filme, é também um modo de restituir 

ou instituir corpos materiais e suas experiências do vivido. Associamos, portanto, a ficção da 

memória ao conceito de corpo vivido, que dimensiona a experiência que cada corpo tem ao 

existir no mundo, como significado e consciência, por intermédio de seus sentidos, nas 

definições fenomenológicas de perspectiva feminista de Beauvoir (1967),  Sobchack (1991), 

Moi (1999) e Young (2005) . 

 

4.2. O corpo vivido como memória fílmica 

No Capítulo 1 buscamos evidenciar o dualismo das categorias corpo e mente, em sua 

fundamentação nos primórdios da filosofia, observando o seu impacto no universo da arte − 

desde as concepções de arte e artista até a persistência de certos padrões corporais. Também 

analisamos de que forma os estudos feministas percebem e criticam essas construções, 

considerando o incômodo que o feminismo material instala nas análises contemporâneas.  

Fomos além e investigamos a categoria de corpo vivido − retomando a proposta de 

Beauvoir, adaptando-a à interpretação das potências corporais nas artes no regime estético. Para 

a autora, o corpo feminino era visto como uma situação, uma moldura imposta mediante as 

adequações que a cultura investe nos corpos que "nascem mulheres" ao longo das suas vidas. 

No Capítulo 2 retomamos essa ideia de corpo vivido, como um corpo gendrado que emerge 

em características das personagens e de seu entorno, em ritmos dados pela errância dos gestos 

e na alternância da montagem e do enquadramento cinematográfico. Aqui, buscaremos elucidar 



158 

 
 

de que forma o corpo vivido pode ser também uma condição da experiência cinematográfica, 

partindo dos aspectos memorialistas dos filmes documentais107. 

A retomada do corpo vivido a partir das abordagens de Beauvoir, e de suas leitoras 

contemporâneas (MOI, 1999; YOUNG, 2005) surge também como uma intervenção para 

articular a memória do vivido e as condições de existência corporal tais como se apresentam 

para as mulheres − a partir das contribuições destas autoras − aos processos de identificação 

por intermédio das conexões entre nossa percepção e o reconhecimento da matéria fílmica, com 

base nas contribuições de Vivian Sobchack (1991, 2004).  

Antes de nos determos à especificidade do fílmico, é importante ratificarmos o porquê 

de uma teoria do corpo pautada numa obra precursora e já bastante revista e debatida − ainda 

que não necessariamente esgotada. Primeiro, porque as teorias feministas, abastecidas por uma 

práxis teórico-política, encontram-se sempre em processo de revisão. No momento atual, há 

vozes que apontam um possível "retorno ao material" (BARAD, 2003; ALAIMO; HEKMAN, 

2008) e outras que entendem a dimensão biológica como um referente estratégico para a ação 

teórico-política (BRAIDOTTI, 2005; HARAWAY, 2009). O corpo com suas marcas e sua 

interioridade enquanto matéria desponta como aparato estratégico para a investigação de 

questões que tocam às mulheres e estão obscurecidas nas cátedras e agendas.  

No caso da crítica cinematográfica de viés feminista, as leituras do corpo vivido 

propostas como abstração teórica para a compreensão de materialidade e espectatorialidade 

consideradas neste trabalho optam por um corpo que não destaca sua compleição de corpo 

gendrado, priorizando as variantes de projeção e identificação, dado o endereçamento que cada 

espectador pode fazer da matéria fílmica. Propomos uma pequena revisão que evidencie essa 

questão, latente nas perspectivas teóricas aqui trabalhadas, o que nos remete a uma retomada 

de Beauvoir. 

De todas as críticas à Beauvoir, talvez Butler (1990) seja a de maior reverberação. Em 

seu livro Problema de Gênero ela aponta que a obra de Beauvoir já utiliza o conceito de gênero, 

embora não o sustente, apresentando-o a partir de uma apropriação cartesiana da dialética 

hegeliana, que atribui passividade ao feminino e direciona a condição de tornar-se mulher a um 

percurso determinista e ancorado na biologia. 

                                                           
107 Há considerável literatura sobre autobiografias escritas, desta, decorrem algumas adaptações ao campo 

cinematográfico. Por exemplo, Lejeune (2008) busca adaptar sua noção de pacto autobiográfico aos filmes, após 

notar que nem sempre seria evidente a não vinculação ficcional, mesmo numa obra conceitualmente moldada à 

forma de uma proposta documental − como aquelas que ele denomina autoficções. Aqui neste texto, entretanto, 

partimos de uma compreensão de subjetivação considerando as questões de gênero que nela incorrem não sendo 

necessário enveredar pela questão do pacto, cuja prerrogativa diz respeito à relação entre realidade e a ficção no 

plano enunciativo. 



159 

 
 

Femenías (2012) discute que tanto Butler quanto outras críticas foram bastante taxativas 

em relação ao possível cartesianismo de Beauvoir por se deterem (e remeterem com mais 

frequência) aos aspectos existencialistas de seu trabalho, desconsiderando a sua dimensão 

fenomenológica. A fundamentação fenomenológica, ancorada na leitura de Maurice Merleau 

Ponty, trabalha a ideia de consciência do corpo, não necessariamente de autoritarismo ou de 

voluntarismo na aceitação ou negação do corpo.  

A autora frisa que tal consciência corporal não é uma instância do existencialismo ou 

um psiquismo, a corporeidade e a consciência são extensões uma da outra na relação perceptiva 

com o mundo. As potências mental, fisiológica e cognitiva estão dinamicamente atreladas à 

consciência, que é vista como uma dobra do mundo − parafraseando as palavras de Merleau-

Ponty. 

Compreender o corpo como situação, uma fronteira para a transcendência, não veda as 

possibilidades de que esse corpo possa ser transmutado, apenas esta não foi a prerrogativa do 

trabalho de Beauvoir. A autora partia de uma série de restrições políticas amparadas em 

condições vitais e factuais biológicas como estruturantes de uma matriz cultural corpórea, na 

qual a biologia atuava como artifício de fragilização.   

Já Butler (1990) problematiza os dualismos e exclusões − verdadeiras, a obra de 

Beauvoir assume suas lacunas − do gênero Outro de Beauvoir, em seu percurso entre o 

condicionamento à objetificação e a subjetivação. Butler destaca que Beauvoir não admitia que 

a alteridade pudesse residir em fatores para além dos biológicos e ser contradita pelo gênero 

paródico e performativo, propostos por sua tese da desconstrução do gênero.  

Butler esmera-se em destacar os dualismos presentes no conceito de gênero com sua 

obra, que atua numa necessária desestabilização. Beauvoir, de fato, não enfrentou as 

possibilidades de superação dessas condições de forma assertiva em seu texto, mas ele próprio 

é uma tarefa de superação, assim como o de Butler. 

O corpo vivido de Beauvoir é aquele que fala da consciência das limitações de saber-se 

mulher no processo de integrar-se a um mundo no qual o feminino emerge de funções orgânicas 

ordenadas como um constructo social, para ela, é a cultura que agenda a biologia, não o 

contrário. Sua noção de situação, como uma construção a partir da socialização e codificação 

do biológico, reaparece de forma cíclica, sólida como nunca, como um problema para os 

estudos que destacam o lugar da mulher e sua constituição para estar e atuar no mundo.  

O corpo vivido emerge como uma consciência sensível de si mesmo, de sua potência 

material e da capacidade de afetar e ser afetado pelo mundo físico. Para Sobchack (1991) esse 



160 

 
 

dialogismo também perpassa as dimensões da experiência cinematográfica como um todo. Ela 

assinala que a condição de estar diante da tela e endereçar nossa visão às muitas e efusivas 

formas que desta fluem nos leva também a percorrer o contato com um outro presente naquele 

espaço,"nós assistimos à experiência expressiva de uma experiência de ‘outros’, e também 

expressamos nossa experiência perceptiva" (SOBCHACK, 1991, p. 9).108  

Os sentidos de quem presencia a experiência sensível do cinema são parte preponderante 

na compreensão das formas que dele ressoam. A natureza cinética dos corpos atua nessa 

intersecção, entre o movimento exterior, dentro da película, e a interioridade física, as sensações 

e tensões ocasionadas pelas fendas dos sentidos - visão, audição, tato. Embora a autora destaque 

a visão como eixo da potência dos corpos cinematográficos, admite o engajamento de todo o 

nosso sensorium, nos sentidos que apreendem as coisas do mundo. 

Organicamente estabelecidos, os sentidos permitem que gestos do "dentro" do filme 

estabeleçam uma continuidade com os gestos exercidos "fora" da dimensão fílmica, na 

constituição de uma dimensão subjetiva e material da tela como continuidade da vida. É pelo 

olho do espectador que passa essa experiência, que tanto apreende as condições fílmicas quanto 

elabora acerca do lugar indireto de comando desses movimentos ocupado pelo/a realizador/a 

da obra. A relação do espectador com o cinema passa por uma performance do invisível, na 

qual a consciência do movimento faz com que este se aproprie do que vê, tomando como 

referência sua própria performance da existência. 

As alternâncias entre visível e invisível como mecanismos perceptivos dessa ontologia 

do cinema são, portanto, o espaço em que a identificação com os corpos fílmicos se compraz e 

deles extrai uma incorporação da experiência, por intermédio do referente material e das 

coordenadas diretivas que estas exercem na tela. 

O regime de visibilidades do cinema, constituído de intervalos nos quais validações do 

mundo físico são sucedidas pelo sensível imaterial, é feito também a partir de nossa capacidade 

orgânica de nos percebemos, enquanto espectadoras, como parte e continuidade do mundo 

fílmico.  

Deste modo, nosso corpo vivido109, paradigma perceptivo das condições de nossa 

realização enquanto seres no mundo − sujeitos ou nos deslocando em busca da subjetivação − 

                                                           
108 Tradução livre de: "we watch this expressive projection of an "other's" experience, we, too, express our 

perceptive experience". 
109 No original Sobchack (1991) grafa o conceito com um hífen: "lived-body", para dar ênfase à sua constituição 

diacrítica. Aqui não utilizamos a hifenização porque ampliamos a leitura de Sobchack, associando-a a Beauvoir 

(1967), Moi (1999) e Young (2005). 



161 

 
 

atua no processo de partilha dessa "carne" de memórias que subjazem à experiência e ao 

imaginário do fílmico. Trata-se de um sistema diacrítico em que nossa primeiridade deduz dos 

gestos na tela a sua mobilidade e existência como ser vivido, sendo a visão do espectador a 

responsável por alinhar e comutar esses processos. 

O cinema, por outro lado, também proporciona essa comutação de dois mundos 

(material e sensível) no campo fílmico, como já vimos em Rancière (2005b), ele reorienta as 

coordenadas tanto do sentido do fílmico quanto do status da presença corporal.  

No caso dos filmes com os quais trabalharemos neste capítulo, essa redefinição entre o 

dentro e o fora da tela se dá também pela percepção de uma presença corporal do realizador.  A 

consciência proporcionada pela visão como eixo centralizador também está direcionada pela 

percepção de elementos do vivido não apenas como um experimento morfofisiológico, mas no 

reconhecimento dos processos vitais instalados pela articulação entre visível e invisível no 

dialogismo da expressão fílmica.   

Percebemos indistintamente a mobilidade de um corpo fora de campo, assim como os 

preenchimentos que este promove no interior do campo, pelo endereçamento de seu próprio 

olhar. Há uma partilha que se instala a partir da visão, no reconhecimento desta ótica comutada. 

Sobchack compreende que: 

 Realizadores, filmes e espectadores todos usam concretamente a agência do 

visual e a experiência cinética para expressar experiência — não apenas para 

e por si, mas também para os outros. Cada envolvido no gesto visível da visão, 

realizador, filme e espectador, é capaz de comutar essa "linguagem do ser" no 

que seria o "ser da linguagem", e vice-versa. (SOBCHACK, 1991, p.21).110 

Esse processo transcende o mero fisiologismo da adequação orgânica aos estímulos 

sensoriais e torna-se político quando dele se permite o entrelaçamento de questões do visível e 

do invisível, contorna o mundo fílmico de uma perspectiva de alinhamento do corporal e das 

tensões sobre estes corpos que fazem circular as noções de sujeito e objeto. Esta teoria da 

percepção, se associada ao corpo vivido como um constructo de gênero, nos permite também 

um endereçamento do visível como preenchimento do vital e um agendamento do material. 

O corpo vivido é então aquele capaz de projetar e expressar sua situação e perspectiva, 

reposicionando e endereçando o seu sentido de estar no mundo, sendo tanto um "sujeito de ver 

e um objeto para ver" (SOBCHACK, 1991, p.53)111. Sobchack destaca que este entrelaçamento 

                                                           
110  Tradução livre de: "Filmmaker, film, and spectator all concretely use the agency of visual, aural, and  kinetic 

experience to express experience—not only to and for themselves, but also to and for others. Each engaged in the 

visible gesture of viewing, the filmmaker, film, and spectator are all able to commute the 'language of being' into 

the 'being of language', and back again". 

111 Tradução livre de: subject of seeing and an object for seeing". 



162 

 
 

é possível quando reconhecemos o ato de ver como algo que media nossa capacidade de estar 

no mundo, estruturando o eixo que faz com que passemos de sujeitos do olhar a objetos da visão 

pela consciência de que este é um contínuo e cíclico processo de significação. Neste ínterim 

está a importância do corpo vivido, que atua como...  

 a "abertura", através da qual a estrutura invariante da consciência ganha acesso 

ao mundo, mas é também algo que Merleau-Ponty gosta de descrever como 

uma "dobra" no mundo (uma boa insistência de que o corpo é parte da 

materialidade do mundo) (SOBCHACK, 1991, p.64)112. 

 

Desta dobra vem a noção de imanência e transcendência da qual Beauvoir (1967) se 

apropria, ao propor que as condições materiais do corpo atrelam a uma condição de imanência 

(objeto) e o distanciam de uma transcendência (sujeito), que ao feminino é desde sempre 

negado, já que o sujeito filosófico é desde sempre masculino e a corporificação do feminino 

universal − nos limites do corpo físico − descorporifica as mulheres de sua volição e mutação 

subjetiva.  

Sobchack revisita esse pensamento ao dialogar com teóricas beauvoirianas. Sobretudo 

Young (2005), de quem destaca a preocupação em mensurar as condições materiais postas no 

trabalho de Beauvoir também como questões concretas da vida das mulheres, pois entende que 

há sempre um elo com a imanência no deslocamento das mulheres enquanto sujeitos no mundo.  

Elo que não está fundamentado na incapacidade física, mas minado pela insulação a 

uma condição que as detêm a certos papéis e preconizam contornos de desenvoltura social. Ser 

um corpo vivido quando se é mulher é estar em condições distintas no mundo, pois a noção de 

espacialidade e deslocamento será situada entre limites de confinamento. Sobchack destaca 

que:  

 o espaço não é uma categoria abstrata e objetiva para a fenomenologia. Pelo 

contrário, ele é vivido e significativamente constituído como a relação entre 

as prospecção e ação intencionais entre corpo e sujeito e o mundo objetivo que 

fornece o contexto e horizontes para projetos e ações. (SOBCHACK, 1991, p. 

155)113 

 

Esta dimensão espacial poderia explicar como se pode deduzir as alternâncias entre as 

condições visíveis e invisíveis do corpo como um agenciamento político pela esfera do sensível. 

                                                           
112 Tradução livre de: "the 'opening' through which the invariant structure of consciousness gains access to the 

world, but it is also what Merleau-Ponty likes to describe as a "fold" in the world (a nice insistence that the body 

is part of the world's materiality". 

113 Tradução livre de: "space is not an abstract, objective category for phenomenology. Rather, it is lived and 

significantly constituted as the relation between the intentional body-subject prospecting and acting and the 

objective world that provides the context and horizons for projects and action." 



163 

 
 

Um dissenso artístico, para retomar um termo rancieriano, formado por essa partilha perceptiva 

de uma constituição do filme como um território para a mobilidade e a existência, sublinhando 

ou revertendo o quadro para assinalar os confinamentos que o ideário corpóreo do feminino 

estende sobre as mulheres.  

Sobchack, embora não adote os pressupostos de Young em sua análise, acredita que eles 

podem fornecer aportes para a investigação fílmica ao destacar que o corpo vivido não é um 

constructo monolítico, mas condicionado a marcas de compleição social, como a cor, a doença, 

a velhice, além do gênero. Sobchack caminha em outra direção ao afirmar que o corpo vivido 

em suas análises não é percebido em suas marcas, mas como uma projeção de quem gostaríamos 

de ser, modulado pelos endereçamentos de nosso olhar.  

Neste trabalho, não compreendemos o corpo vivido apenas como um enlace entre a 

condição de objeto e a de sujeito promovidas pelo olhar. Entendemos que, mais que isso, esta 

noção de corpo nos permite analisar a exploração do espaço fílmico pelas realizadoras como 

uma exploração de suas próprias condições de subjetivação, compreendendo que o mundo 

fílmico é residual e diacrítico, e campo para a encenação de um corpóreo que irá se deslocar de 

seu confinamento objeto-sujeito pela legitimidade que a película é capaz de lhe proporcionar. 

A feitura dos filmes memorialistas, ao tempo em que ficcionalizam as instâncias materiais dos 

arquivos e documentos, também refazem − em algumas situações, por repetidas vezes − o 

percurso de um corpo, à maneira de torná-lo vivo, isto é, tátil, tangível e dotado de uma 

dinâmica espaço-temporal na qual a matéria desponta como elemento de partilha, alento e 

concretude, em sua complexidade não linear de reconstituição. 

 Marks (2000, 2002) norteia sua investigação nas formas de exploração do espaço 

fílmico por realizadores que partem da sua constituição − e das imagens que preenchem dentro 

dele − como uma experiência de deslocamento. Em The Skin of film (2000) grande parte de seu 

corpus é escolhido de forma a mensurar aquilo que ela chama de cinema diaspórico, em sua 

maioria curtas e médias metragens produzidos em videoteipe114, inscritos no modelo 

etnográfico e documental de produção em países periféricos ou por realizadores/as que vivem 

um processo de migração ou exílio. Seu enfoque é novamente nas marcas que o olhar (da 

realizadora) imprime ao filme, e em como este cinema media a relação de busca do perdido e 

de entendimento do vivido pela lente da distância ou na reconstrução da memória na superfície 

fílmica.  

                                                           
114 O livro foi editado em 2000, grande parte dos filmes foram feitos nas décadas de 80 e 90. Há também 

produções em 35mm mencionadas. 



164 

 
 

 Ela entende o filme como uma pele tátil, pois mediada por processos sinestésicos que 

enaltecem essa instância residual da matéria que abastece suas imagens. Avalia, portanto, de 

que forma elementos que constam da produção do visível − objetos, cores, granulações 

específicas da película intensificadas pelos closes, na celeridade na movimentação, ou pela 

câmera subjetiva e instável − remetem a sentidos que podem ser evocados a partir da imagem.  

 O tipo de imagem presente nesses filmes, repletas de aproximações e gradações nas 

quais a câmera tanto substitui como reconstitui a pele, encampam um cinema de sensações, que 

se completa na ideia de que o quê a câmera capta é um outro, algo a ser apreendido, 

presentificado como um vestígio da memória. Destas concepções irão advir seus conceitos de 

sinestesia e imagem háptica. 

 Enquanto Sobchack argumenta que o corpo vivido é sobretudo uma performance do 

espectador que torna a percepção do espaço cinematográfico algo material, a partir da 

predisposição de seus sentidos e do conhecimento armazenado em seu corpo, Marks aprofunda 

essa relação perceptiva em seu conteúdo sinestésico. Lembrando um pouco a perspectiva 

materialista de Rancière (2004, 2005b), de que todo texto ou imagem é, antes, um corpo, Marks 

evoca a capacidade de nossos corpos recriarem o mundo e o protagonismo do cinema ao evocar 

a potência sinestésica e um senso tátil que dela se desprende, e que a autora chama de sentido 

háptico. 

 A visualidade háptica está, em parte, no que Sobchack (1991) trata por visão engajada. 

Marks busca substituir, de certo modo, a perspectiva intersubjetiva do modelo perceptivo de 

Sobchack por uma noção intersensorial. Ela traz da fenomenologia de Deleuze os recursos para 

reconhecer entre os tipos de sentidos e sensações sinestésicas que as imagens seriam capazes 

de evocar, observando a distinção que o filósofo faz entre imagens ópticas e imagens hápticas. 

 A imagem háptica corresponde à imagem-tempo deleuziana, a imagem óptica, à sua 

concepção de imagem-movimento. A percepção óptica privilegia, na leitura de Marks, o poder 

representacional da imagem e a percepção háptica recobre a presença material da imagem. 

Enquanto uma visão óptica nos direciona, possibilitando completar e compreender os fluxos 

narrativos do filme, a háptica o desestabiliza, institui uma desordem na compleição da matéria 

fílmica que irá alterar necessariamente as sensações que esta evoca. Para ela,  

 as imagens ópticas no cinema se endereçam a um espectador que está distante, 

distinto e descorporificado. As imagens hápticas convidam o espectador/a a 



165 

 
 

dissolver sua subjetividade no contato aproximado e corpóreo com a imagem 

(MARKS, 2002, p.13).115 

 

 Isto se percebe em imagens distendidas, nas quais o corpo é distorcido, demasiado 

aproximado, exposto em suas vísceras ou fibras, ampliando o potencial de contato e contágio 

do espectador pela tela. Mas a autora não avalia apenas o envolvimento arbitrário do espectador. 

A intenção do realizador, seu lugar espaço-temporal no mundo é também localizado como um 

aspecto que modula o olho que amplia e reduz essas imagens. 

 Para Marks, a visão háptica irá produzir imagens que irão sobressair à narrativa, 

assemelhando-se à ideia de corpo cinético que há na obra de Deleuze. A imagem em si se 

destaca do todo, ganha uma compreensão tátil e uma dimensão material pela capacidade 

sensorial de mediação com e pela experiência do corpo vivido. 

 Assim como na de Rancière, é central na obra de Marks a compreensão de um sensorium 

espaço-temporal que dispõe as coordenadas do visível e do invisível através da dinâmica dos 

corpos, de sua habilidade em significar e desdobrar-se em matéria sensível.  Toda a teoria de 

Marks gira em torno de como essa visão nos torna aptos a compreender a realidade que nos 

cerca por meio da mediação corporal. Admitir a visão háptica possibilida entender que os olhos 

também são capazes de proporcionar a perspectiva sensível do toque, mas este é mediado por 

aspectos sinestésicos, apreendidos a partir de nosso ser e estar no mundo, pelo nosso sensorium, 

que é tanto a capacidade física de decodificarmos o sensível (Marks, 2000) quanto a 

constituição de uma capacidade de percepção estética que articule as hierarquias e distâncias 

da arte (RANCIÈRE, 2007, 2012b).   

 Marks (2000) entende que há, em nosso ser no mundo, disponibilidades e aparatos que 

mediam nosso sensorium, atentando de modo distinto a certos aspectos materiais, em função 

das formas como estes são significados em nossa cultura. E também transformando e re-vendo 

experiências e imagens do vivido com olhos de lembrança, exílio e melancolia. A 

intersensorialidade cinematográfica se completa na articulação dessas distâncias e não apenas 

no reconhecimento e identificação de sensações vividas, mas na percepção, dentro destas, 

daquilo que delas nos escapa. 

 O encontro cinematográfico ocorre não só entre o meu corpo e o corpo do 

filme, mas entre o meu sensório e o sensório do filme. Trazemos nossa própria 

organização pessoal e cultural dos sentidos para o cinema, e o cinema traz uma 

determinada organização dos sentidos para nós, o sensório próprio do cineasta 

                                                           
115 Tradução livre de: "cinema’s optical images address a viewer who is distant, distinct, and disembodied. 

Haptic images invite the viewer to dissolve his or her subjectivity in the close and bodily contact with the 

image". 



166 

 
 

refratado através do dispositivo cinematográfico. Pode-se dizer que a 

espectatorialidade intercultural é o encontro de dois diferentes sensórios, que 

podem ou não se cruzar. Espectatorialidade é, portanto, um ato de tradução 

sensorial do conhecimento cultural. Por exemplo, quando uma obra é vista em 

um contexto cultural diferente daquele em que foi produzido, os 

telespectadores podem perder algumas imagens multissensoriais (...). Da 

mesma forma, uma percepção mais corporificada do cinema intercultural pode 

não fazer essas experiências sensoriais disponíveis para o espectador, mas vai 

pelo menos nos dar uma noção do que estamos perdendo (MARKS, 2000, 

p.153).116 

  

 

 Deste modo, o cinema atua como agente da sinestesia e a visão − tanto do/a espectador/a 

quanto do realizador/a − como articuladora sensorial e sensível destas sensações, mas, no 

espaço em que se dá essa intersensorialidade abrem-se ainda frestas para que a experiência do 

visível se complete pelas relações de percepção que estão no filme como marcas de sua 

expressão ou como aspectos do olhar que o reveste de uma memória, acionando sensações e 

remetendo a condições e dimensões do vivido. 

 Marks (2002) compreende que a visão, sobretudo a háptica, dota o filme de um olhar 

tátil, que pode ser também uma estratégia de visão alternativa. Repreendendo noções como as 

presentes na obra de Irigaray, de que a mulher seria mais condicionada ao corporal, portanto, 

mais tátil como objeto visual, ela tenta, em vez disso, dimensionar o olhar tátil como uma 

estratégia de visão alternativa.  

 Sua obra é singular na coragem de endereçar um sentido político a estas imagens, 

compreendendo que o que se aprende e apreende do olhar está munido de conhecimento, de um 

lugar histórico e social que o posiciona, e a produção destas imagens também é uma condição 

política. Marks investiga de que forma e como estes corpos se fazem visíveis, como preenchem 

os espaços do campo cinematográfico de suas distâncias e encontros, revidam ou amplificam o 

seu silêncio. 

 Partindo destas contribuições, de Sobchack a Marks, como chegamos ao corpo vivido 

como um corpo gendrado?  

                                                           
116 Tradução livre de: "The cinematic encounter takes place not only between my body and the film's body, but my 

sensorium and the film's sensorium. We bring our own personal and cultural organization of the senses to cinema, 

and cinema brings a particular organization of the senses to us, the filmmaker's own sensorium refracted through 

the cinematic apparatus. One could say that intercultural spectatorship is the meeting of two different sensoria, 

which may or may not intersect. Spectatorship is thus an act of sensory translation of cultural knowledge. For 

example, when a work is viewed in a cultural context different from that in which it was produced, viewers may 

miss some multisensory images(...). Similarly, a more embodied perception of intercultural cinema may not make 

those sensory experiences available to the viewer but it will at least give us a sense of what we are missing". 



167 

 
 

 Compreendemos que as relações intermediadas entre os corpos se equilibram na 

capacidade perceptiva e sinestésica de corporificar o vivido. Reconhecemos os corpos 

cinemáticos também como uma dimensão desse vivido, pelo elo que estes mantêm com a 

realidade indicial dos corpos materiais, e entendemos que além do vital engajamento da 

espectadora, subjaz às imagens, e possivelmente nos filmes documentais isto seja evidenciado 

pela forma como se articulam subjetivamente as imagens, um engajamento do sensorium da 

realizadora, manifesto pelos intervalos construídos para ressaltar aquilo que se permite e não se 

permite ver. 

 Em filmes nos quais a presença da realizadora − e suas eventuais marcas de autoria, tais 

quais trabalhamos no Capítulo 2 − se dá pela explicitude de seus acordos com a câmera, 

percebemos um agendamento distinto do corpo cinemático, não mais pelos modos de fazer a si 

visível numa reconfiguração performativa dos modos de o corpo engendrar o quadro, mas no 

endereçamento do olhar aos objetos e corpos que preenchem, delimitam e complementam a 

experiência do corpo vivido como um corpo gendrado, com seus vestígios de materialidade e 

de condições e contradições corpóreas que se estendem na delimitação do que se torna visível 

e invisível.  

 Nas alternâncias da câmera, há entradas e saídas de campo que não são apenas presenças 

da rotina e circunstâncias da paisagem. Há posicionamentos que se agenciam no visível. 

Endereçamentos de condições do corpo vivido em toda a sua extensão, expressando também 

constrangimentos espaço-temporais que partem de sua constituição fora da tela, como um corpo 

que se desprende do gendrado pelas possibilidades de existir no sensível. Proximidades e 

estranhezas, nesses filmes, se tornam um elemento de agenciamento do sensível da existência 

corpórea destas realizadoras, da passagem temporal de suas vidas, preenchidas pelas vidas que, 

não aleatoriamente, povoam as suas obras. O percurso de encenação do visível está pontuado 

de pequenas tensões e revezes do cotidiano, nos quais a câmera sempre atua a favor de quem a 

guia. 

 Nos filmes que analisaremos a seguir, proponho uma leitura estética e política do corpo 

pelo preenchimento do visível, desde esse lugar em que as realizadoras espreitam. Observando 

a narrativa desdobrada e a visceralidade do corpo em Naomi Kawase, a ideia de uma presença 

fílmica como restituição da presença física em Petra Costa e, finalmente, em AgnèsVarda, 

encontramos o corpo preenchido pela arte nas metáforas do corpo vivido. 

 

 



168 

 
 

4.3. Performances do corpo vivido 

4.3.1.A câmera-vida e o corpo em processo de Naomi Kawase 

 De Naomi Kawase, profícua realizadora japonesa responsável por obras reconhecidas 

pela crítica, tanto em seu cinema documental quanto no narrativo, pode-se dizer que ela faz 

filmes como quem fecha cicatrizes. Repletos de marcas temporais não necessariamente lineares, 

sua montagem prima pelo desdobramento, construindo um cinema feito de entremear e de 

continuidade. Com trechos de uma obra surgindo para reatar sua história em outra, posterior.  

 Kawase busca uma costura das imagens na qual o cuidado com aquilo que filma, seus 

endereçamentos e olhares, é tão aproximado e firme quanto o trabalho de cerzir pequenos 

retalhos, afinados a ponto de não se notar neles as emendas, apenas a exaltação da capacidade 

de fundir o tempo, sincronizando sensações e imagens que emergem como golpes da memória, 

ressoando afeto e recordação. 

 Com a câmera na mão como um traço de sua cinematografia, na fortuna crítica que então 

se constrói em torno de sua obra, tratam de sua estética fílmica por "câmera pele" (LÓPEZ, 

2008), "câmera olho" (MIRANDA, 2011) e "câmera corpo" (SILVA, 2013). De fato, o seu 

cinema, mesmo o narrativo, conduz a câmera de modo a fazer com que ela sempre pareça estar 

confrontando os corpos, como uma entidade corporificada e móvel.  

 Entretanto, é nos filmes intimistas que percebemos a identificação da materialidade do 

corpo como registro da presença e do olhar impregnado pelo desejo de tocar os pequenos 

prazeres afetivos que a visão lhe proporciona. Neste processo, a materialidade (a concretude 

tecnológica da feitura fílmica e os corpos e objetos que a abastecem) e a imaterialidade (a 

narrativa transcendente que acontece dentro de campo) relacionam-se mutuamente e de forma 

declarada. 

Sobre os filmes de Kawase, López (2008) afirma que eles evidenciam a montagem como 

uma mecânica efetiva que proporciona a construção de um filme, mas esta só se concretiza em 

função de mecânicas afetivas. A materialidade, neles, se transforma em imaterialidade por meio 

do sensível, de uma poética de partilha, naquilo que Marks (2000) irá tratar por 

intersensorialidade, o intercâmbio proporcionado pelas artes do sensorium. Kawase verte no 

sensorium fílmico aspectos sensoriais próprios de sua visão e tato, demonstrando sensações de 

presença, luto, carícia e perda, pela sinestesia no contato com as imagem. 

Ao longo de sua carreira, que inclui o reconhecimento internacional na premiação com 

o troféu Camera D’or, em Cannes, no ano de 2007, Kawase vem se popularizando 

internacionalmente em função de seus longas ficcionais, mas é na constância de seus 



169 

 
 

documentários autobiográficos que a diretora tem encontrado maior ressonância no âmbito da 

crítica acadêmica. Esses curtas e médias metragens são a origem de seu cinema e estão 

vinculados um ao outro quase como se fossem parte de uma narrativa episódica do corpo vivido. 

Tratam-se de filmes repletos de domesticidade, bastante influenciados pelos atributos 

do vídeo, que expressam um registro rápido e cumulativo − filmes godardianos como pontua 

López (2008). Mostram o que está sendo filmado como objeto-película, denunciando que o 

narrador está ali presente, e exibem como aparato de sua identidade certa rusticidade, como se 

editados a cortes de tesoura. 

 Na obra de Kawase, seu modo de lidar com a câmera tanto serve de escudo − a máquina 

entre ela e o mundo, protegendo seu olhar − quanto lhe proporciona uma vida em plano detalhe, 

tão aproximada que a coisa vista torna-se outra, libera-se do quadro em uma forma sensorial, 

desfibrada e luminosa. As imagens hápticas, como as percebem Marks (2000) são constantes 

na documentação do familiar de Kawase. Miranda frisa essa relação de simbiose na abordagem 

de Kawase, destacando que a partir do aparato "de sua câmera-olho, [ela] se acha sempre no 

meio. Essa obviedade física, própria de todo cameraman, converte-se em uma condição mais 

profunda e decisiva [articulando a alternância entre] pertença e exílio, (...) proximidade e 

distância simultâneas" (MIRANDA, 2011, p. 95-96).  

A cineasta japonesa nascida em 1969, que filma desde os 18 anos117, dedicou grande 

parte de sua obra ao registro autobiográfico, num processo em que intercala a celebração das 

rotinas familiares, o aconchego doméstico, a paz e a fartura da ensolarada casa da avó, às 

frustrações com as lacunas deixadas por seu pai e mãe, que a entregaram, Naomi Komai, em 

adoção aos Kawase ainda bebê.  

Em 1989, ela filma Minha família, uma única pessoa, um curta de 8 minutos apenas, no 

qual a tia avó biológica, sua mãe adotiva, aparece pela primeira vez. Este, é seguido de filmes 

como Em seus Braços (1992), no qual dá início ao ciclo de reivindicação de sua origem 

biológica, seguindo as pistas do pai que nunca conheceu; e Céu, Vento, Fogo, Água, Terra 

(2001), que relata o luto diante da morte dele e a tentativa de Naomi em preencher essa ausência 

replicando a tatuagem que o pai possuía em sua pele.  

                                                           
117 No site imdb.com (2015), a página dedicada a Naomi Kawase credita 24 títulos a ela como diretora -- há outras 

dezenas de menções como escritora, produtora e atriz, por exemplo. No entanto, passa a listar sua obra a partir de 

curtas realizados em 1992. A mostra com a filmografia da realizadora organizada pelo CCBB em 2011 trouxe 

outros sete títulos, incluindo produções experimentais e trabalhos universitários produzidos a partir de 1988 

(MAIA; MOURÃO, 2011).  



170 

 
 

Em Viu o céu? (1995) e Caracol (1994), intensifica o diálogo com a tia avó, que se 

estabelece como atriz-chave, objeto de estudo do seu olhar e personagem central dos filmes e 

da poética familiar de Kawase.  

Sol Poente (1996) é o filme que encerra a trilogia com a avó. Narrado pela própria 

cineasta, foi feito no período de férias de Kawase. É impregnado de pequenos planos fechados 

dos detalhes da casa, da horta, do jardim e da própria Uno, que pode ser percebida durante todo 

o filme, mesmo quando está fora de campo. No entorno, nos objetos visíveis e até mesmo na 

condução da câmera, em breves momentos. 

 Os primeiros três planos intercalam uma tomada de um sino dos ventos, outra da lua e 

em seguida o alegre rosto da avó (Figura 25). Quando a presença do som da voz de Kawase 

ocupa o fundo de campo do filme, logo nos damos conta da descontinuidade entre as imagens 

e as descrições no voice over, que narra uma carta a um interlocutor não identificado, com  

relatos de perambulações e sentimentos de solidão da rotina da realizadora em Tóquio.  

 Figura 25: Planos iniciais. 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

 Em seu relato sonoro, descreve vida na cidade grande: uma exposição de arte que não 

houve, uma ida a um parque de diversões, os dois hóspedes de sua varanda em Tóquio − uma 

gata e seu filhote − que a fazem sentir aquecida quando os olha. As imagens saídas de sua voz 

vêm povoar a mansidão das tomadas de plantas orvalhadas, céu nublado e crianças em 

algazarra. A carta relata um período de escuridão antes de o sol se pôr, indicando, 

possivelmente, que o interlúdio festivo, de passeios e jardins na casa da avó, pode corresponder 

a esse movimento de transição ou apenas intensificado seus relatos de distância com as imagens 

de presença e proximidade. 

Os close ups no jardim da avó se sucedem lentamente, mostrando flores, plantas e a 

água da chuva caindo e se acumulando em um balde, enquanto ouvimos o barulho dos pingos 

ao fundo da leitura de Kawase (Figura 26).  



171 

 
 

Em Sol Poente (1996), mais que nos outros dois que compõem a trilogia, podemos 

perceber uma relação mais clara da avó com o cinema. Pois ela interpreta, conversa com a 

câmera, demonstra de forma bastante evidente a consciência de que há um filme se 

desenrolando ali, de modo que sorri divertidamente para a lente, acena, manda beijos, mas 

também interpela e resiste. 

Figura 26: Jardins de Uno. 

 

  Fonte: Captura e manipulação. 

 

As pequenas rusgas entre as duas são mediadas pelo toque demasiado próximo com a 

câmera. Uno Kawase reclama diversas vezes daquela invasão em seu espaço, avisa, por 

exemplo, que a câmera está próxima demais, que esbarra em seu rosto, ou irá se queimar com 

a comida quente, comanda os cortes quando está cansada. As conversas comezinhas entre 

ambas se tornam mais amenas por intermédio da câmera, cobranças e discussões do trato diário 

desvanecem nas imagens dos cuidados com as plantas ou das flores iluminadas pela luz captada 

ao natural. 



172 

 
 

Nas raras vezes em que abdica de seu lugar enquanto protagonista e assume como 

cinegrafista, mantém-se reticente e atenta aos comandos da neta.  Numa sequência, a exibe em 

plano americano, caminhando de costas por uma rua. Naomi, então, pede: "filme até eu dobrar 

a esquina". Uno a acompanha em um travelling até o ponto ordenado, e a imagem se desfaz 

num corte seco (Figura 27).  

O que faz destes mais do que vídeos domésticos quaisquer? O sentido de 

cinematográfico está expresso nas noções de quadro, montagem e nos movimentos de câmera 

− mas a performance desempenhada por ambas no preenchimento de suas vidas em tela dá às 

imagens um sentido de continuidade por meio da aproximação afetiva que a câmera 

proporciona. Kawase cria um registro no qual a avó é, ao mesmo tempo, a personagem amável 

de seu cotidiano luminoso e a atriz − que ela dirige, posiciona e comove para extrair emoções 

profundas, às vezes em planos tão próximos quanto o limite físico entre um corpo e o outro 

permite. Burila o fílmico em uma agência que articula material e sensível e alinha as pontas 

entre documental e ficção numa "ficção da memória [que] se instala no fosso que separa a 

construção de sentido, a referência real e heterogeneidade dos seus 'documentos'" (RANCIÈRE, 

2005b, p.183).118 

As imagens são entrecruzadas de sensações e sucessões que transformam o que poderia 

se restringir a um álbum de recortes de cenas banais numa ficção da memória, uma 

materialidade polida e desvendada pela sensação e pela capacidade de encenar os corpos, dilatá-

los de sua trivialidade, num plano comum do sensorium fílmico.  

As sequências de imagens surgem como se Kawase estivesse enumerando o pequeno 

mundo de suas sensações e paisagens de afetos, cheiros, temperaturas e sabores, respingada de 

orvalho e luz. É acolhimento o que excede dos closes de Kawase. Marks fala de tomadas de 

plantas, flores e insetos como algo que insinua a vida em seus aspectos olfativos tanto quanto 

visuais e destaca a proximidade como constituinte de uma pele do filme. Que tem o cinema 

como este inventário de memórias capaz "não apenas representar o processo de inscrição de 

memórias sensoriais, mas também de despertar memórias em espectadores" (MARKS, 2000, 

p.219).119 

 

 

                                                           
118  Tradução livre de:"ficción de la memoria [que] se instala  en el hueco que separa la construcción del sentido, 

lo real referencial y la hetoregeneidad de sus 'documentos'". 

119 Tradução livre de: "not only of depicting the process of inscription of sense memories but also of arousing 

memories in viewers". 



173 

 
 

Figura 27: Uno filma Kawase 

 

  Fonte: Captura e manipulação. 

O olho vítreo da câmera aguça o ver, distinguindo pontos e pérolas na paisagem, veios 

e rasgos − na chuva, nas plantas, nas cortinas, no rosto e nas mãos de Uno. As tomadas exibem 

as imagens como um processo, evidenciando a intensidade e a textura do corpo da avó e de suas 

extensões. Ela come, passeia, reza, cultiva e declara o seu amor à neta, numa ritualística 

exaltada pela proximidade e duração dos planos. Estas, os tornam mais vívidos, de modo a 

transformar tanto a pele quanto a casa de Uno num pôr do sol. Um ocaso de alegrias. 

Ainda em Sol Poente (1996), a relação de proximidade das duas se traduz também no 

intercalar entre planos próximos e planos distantes, com os closes na avó evidenciando esse 

carinho e cumplicidade. Naomi Kawase tem preferência por planos fechados, um reflexo de seu 

cinema intimista, e nas reproduções da ritualística vital de Uno os utiliza como que para guardá-

la. Essa memória se faz presente numa corporeidade que se ficcionaliza por recursos 

expressivos evidentes e lacônicos. O corpo fílmico se constrói pelo preenchimento do visível 

com as imagens que o olho que guia a câmera é capaz de dimensionar nos quadros, tensionando 

os limites da percepção sobre o corpo do outro (SOBCHACK, 1991). Os modos como a matéria 

é conduzida a estar presente, intercalam presenças e ausências, visibilidades e invisibilidades.  

Isto também se percebe em Nascimento e Maternidade (2006), possivelmente o filme 

mais visceral de Kawase. Seu título original Tarachime significa “mãe”, em japonês arcaico 

(MAIA; MOURÃO, 2011), e a exemplo de obras anteriores da diretora, dedica-se a retratar, de 



174 

 
 

forma intimista, o seu universo familiar, exibindo Uno já envelhecida e doente e sua presença 

cálida ao longo da gestação de Kawase, culminando com o parto do seu filho Mitsuki.  

O filme reúne dois anos de filmagem, sem, no entanto, obedecer a uma sequência 

cronológica, de modo que na metade da exibição podemos observar Mitsuki já engatinhando, 

o propósito central da montagem é iniciar e fechar a obra com a força da imagens que envolvem 

o parto. 

Neste, também faz uso da câmera próxima, desta vez dividindo-se entre a tia-avó-mãe 

e o filho recém-nascido. Por meio de sua montagem desdobrada,  que incorpora trechos de 

filmes anteriores como Caracol (1994) e Sol Poente (1996), expõe suas questões a respeito da 

vida e sua renovação permanente. Mostra um existir em progresso e as marcas subjetivas do 

tempo, das quais o corpo envelhecido de Uno é o objeto mais evidente.  

López (2008) destaca que a pergunta “quem sou eu?” perpassa toda a obra de Kawase. 

Neste filme, ela não apenas insiste nela, mas busca construir uma resposta. Valendo-se de sua 

condição humana e vital, e de seu corpo feminino injetado de fluidos e hormônios, 

complementado pelas imagens da avó e do filho, corporifica a fragilidade física numa esfera do 

sensível.  Novamente, tendo como parâmetro de sua existência o Outro, o familiar e o próximo, 

nos enlaces afetivos que caracterizam sua produção documental anterior. 

Nascimento e maternidade se destaca pela alternância que busca estabelecer entre 

nascimento e luto, como duas pontas de sua jornada. Nele, alterna lacunas e preenchimentos, 

perda e encontro, dor e alegria, sofrimento e ternura, fins e começos. Joga com ritmos de 

montagem, com enquadramentos invasivos e diálogos que devassam – seja na voice over ou no 

som direto – as suas grandes questões existenciais. Há uma presença do corpo vivido 

estabelecida pela seguida exploração de sua dimensão vital e condição orgânica, na captura da 

câmera subjetiva que o fragmenta – sobretudo em sua dimensão feminina, nas suas diversas 

potencialidades de transformação ao longo de uma vida.  

  Já no primeiro plano temos o close up da placenta da cineasta, ainda encoberta de 

sangue, após o parto (Figura 28). A proximidade distorce a forma, torna a matéria turva, e a 

mescla rubro-rosada de cores nos remete a uma imagem difusa − uma tela em tons rubros? A 

pele de uma flor vermelha? –, após alguns segundos, torna-se distinguível a visão do órgão que 

a ligava ao filho. Este, torna-se a porta de entrada para o filme que irá tratar de conexões e 

continuidade da matéria humana.  

A imagem da placenta é desincorporada, exibida na forma de uma imagem háptica, cuja 

proximidade do enquadramento a distancia de sua corporeidade, fazendo com que assuma um 



175 

 
 

potencial sinestésico. É abstraída de uma possível percepção abjeta ou perturbadora associada 

aos fluidos e vísceras tanto pela proximidade quanto pelo som de fundo que a margeia, 

constituído de música de gaita e ruídos de bebê recém-nascido.  

 Figura 28: Placenta de Kawase.   

 

  Fonte: Captura e manipulação. 

 

Em seguida, há o corte para uma outra abordagem também impregnada de sentidos e do 

excesso da proximidade com o corpo. As imagens mostram o corpo desnudo de Uno, numa 

piscina de água quente de uma casa de banhos, e são sobrepostas pelos diálogos entre Naomi 

Kawase e sua tia avó.   

A diretora se dedica a filmar longamente o corpo envelhecido da avó (Figura 29).  

Percebemos o entorno nas transições de planos que intercalam os seios, a barriga, pernas, 

fragmentos do corpo da idosa imergindo na água, com o rosto fora de quadro.  Deste corpo 

insistentemente visto pela câmera, em planos fechados e longos, ouvimos a voz da anciã 

respondendo às perguntas da diretora acerca de seu passado.  



176 

 
 

"− Vó, eu mamei de você?  

− Dos meus seios secos, você mamou demais, até se fartar" (NASCIMENTO, 2006).  

Os seios e o ventre da idosa tornam-se objetos amorosos diante da câmera. O corpo 

envelhecido, a flacidez enrugada de sua barriga e das as mamas que, segundo Uno, ainda 

produzem leite e das quais Naomi se alimentara, aninham uma memória a ser absorvida pela 

diretora. Num aprendizado do corpo, de suas funções e transformações como signo de um 

feminino que se concretiza na maternidade – tema do filme – pelo seu caráter de origem e de 

continuidade. 

Essa tentativa de transformar o corpo em objeto fílmico, e, desta forma, lidar com seus 

deslocamentos, intensidades e distâncias é uma das características do cinema háptico, no qual 

o corpo surge 

 aparecendo para nós como um objeto com o qual interagimos, em vez de uma 

ilusão em que entramos (...). No movimento dinâmico entre formas ópticas e 

táteis de ver, é possível comparar diferentes formas de conhecer e interagir 

com um outro. (MARKS, 2000, p.198)120 

 

Essa relação entre sujeito e objeto ocupam, pela via da sinestesia, um preenchimento do 

vivido, encorajando a compreensão de um conhecimento corporal que subjaz ao cinema, e a 

capacidade fílmica -- seja no olho da câmera ou nas distinções de perto e longe, claro e escuro, 

com o sensorium que emerge da materialidade −  de expressar esse vivido, torná-lo móvel, além 

das limitações da carne.  

O feminino evocado em termos como "velha", "mãe, "avó", "seio", "mama" é 

descorporificado pela câmera afetiva de Kawase transcendendo os espaços de confinamento do 

privado e da situações e limites do gênero − que tornam o corpo vital algo a ser aprendido em 

suas circunstâncias limitadoras, como afirmava Beauvoir (1967). As imagens intensificam a 

pele, exaltam-lhe os sulcos, conferindo-lhe uma intensidade que se desprende rumo a outra 

dimensão, na qual o material se move para fora da essência e da idealização. Sensorial, mas 

também vestígio de sua matéria liberada, tal qual um corpo sem órgãos, que constitui-se fora 

da imanência do feminino, para além dos limites orgânicos, por meio da espessura fílmica. 

 

 

 

 

                                                           
120 Tradução livre de "by appearing to us as an object with which we interact rather than an illusion into which 

we enter (...). In the dynamic movement between optical and haptic ways of seeing, it is possible to compare 

different ways of knowing and interacting with an other". 



177 

 
 

Figura 29: Banho 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

A montagem cumulativa de Kawase arrasta ainda para o filme as questões deixadas por 

documentários anteriores em relação a sua vida familiar. Numa das sequências, vemos um 

flagrante dolorido da intimidade de Uno e Naomi. A câmera inquiridora de Kawase se posiciona 

oblíqua, num contra plongée direcionado ao rosto da tia avó, de onde se observa o teto e a 

parede azulejada da cozinha, enquanto ela lhe questiona consecutivas vezes por que esta a havia 

pedido que deixasse a sua casa quando a diretora tinha catorze anos de idade. O diálogo segue 

áspero e cada vez mais aflito, com as acusações de Kawase. Sendo interrompido apenas pelas 

lágrimas de Uno − um momento particularmente áspero, já que a realizadora desloca a câmera 

para enquadrar devidamente esse rosto. Uma das poucas sequências em que a privacidade se 

mostra agressiva com a espectadora, por exibir esse rosto decaído e triste. 

 Marks fala do conceito deleuziano de rostidade como intensificação do rosto fílmico, 

tal qual fazia Bergman em seus close ups. Em filmes como os de Kawase, o rosto não convém 

à constituição da distinção entre figura e fundo, num contraluz que destaca a expressão no 

quadro. Nas palavras de Deleuze e Guattari: "O close do rosto no cinema tem como que dois 



178 

 
 

polos: fazer com que o rosto reflita a luz ou, ao contrário, acentuar suas sombras" (DELEUZE 

e GUATTARI, 1996, p.29). 

Os rostos em Kawase, assim como as demais superfícies do corpo, ao contrário, são 

paisagens plenas, a pele é o que os torna vivazes, não a acentuação dos contrastes. O rosto de 

Uno é liberado dessa noção de rostidade pela proximidade que escrutina a ruga, o sulco, a 

capilaridade dos vasos e as gradações das manchas. Por aquilo que aproxima a imagem à sua 

carnalidade mais elementar, e também a eleva a uma lembrança sensorial, reconstituída pela 

inteligência das conjunções fílmicas. 

Essa pele não acentuada em sua condição de representar, em vez disso, se autonomiza 

por suas fissuras que se destacam de si mesma, no fragmento e na proximidade, para instituir a 

sua perenidade enquanto matéria. Ao modo de um corpo sem órgãos que, ao decompor o 

organismo, desfaz-se de sua humanidade débil para reconstituí-la numa pele afável da memória 

fílmica. O cinema, deste modo, não apenas reproduz mas constitui um corpo disjuntivo em suas 

possibilidades de ser, por meio do olhar e do aparato que os seus mecanismos de enquadramento 

e montagem proporcionam. 

 E esta dinâmica corporal é intensificada com ainda mais imagens da interioridade do 

corpo, e de sua fugacidade vital, no segundo terço do filme. Quando vemos, num recuo temporal 

que antecede o parto, surgir o bebê de Kawase, aninhado nos braços de Uno, uma metáfora de 

recomeço. Após a visita da avó, surgem, em seguida, as cenas que mostram os momentos tensos 

da internação da idosa: a câmera trêmula sobre seu rosto entubado no espaço interno de uma 

ambulância. E, em seguida, ruídos hospitalares e o enquadramento dos equipamentos de onde 

sobressai o cartão de identificação da avó, no qual está escrito o seu nome e sua idade, 90 anos. 

Os ruídos nos levam a compreender, das conversas com o médico, que não há muito a fazer no 

caso dela. Nos diálogos entre ambas assistimos a idosa consciente de seu destino.  

- Devo estar sozinha, devo ser forte. Não amo estar viva, mas não me desgosta muito. 

Sou feliz por estar aqui com este magnífico bebê (NASCIMENTO, 2006).   

Posteriormente, Uno exibe um curativo no seio, novamente analisado pela câmera 

subjetiva, num reconhecimento da fragilidade do corpo. Inquirida, ela informa que arrancaram 

um pedaço e constataram que era câncer. Depois, o filme exibe um curativo também num dos 

seios de Kawase , desta vez, um nódulo decorrente dos hormônios da lactação. Novamente o 

ambiente hospitalar e sua ameaça. Logo dissipada, no entanto, pois a médica explica que é 

apenas um inchaço comum. A câmera de Kawase então se contamina dessas imagens estranhas 

de interioridades do corpo. Exibe vídeos das ultrassonografias do nódulo, filmados pela câmera, 



179 

 
 

seguidos de vídeos do feto. Radiografias de Uno também são destacadas pela câmera, seja pela 

captação indireta, seja pelo uso do arquivo (Figura 30). 

 Figura 30: Dentro do corpo 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

A que se destina esse testemunho fisiológico das entranhas? Kawase e a avó, uma 

pequena família feita só de mulheres, ambas tolhidas pela fragilidade física, pela inadequação 

de uma carna que não lhes obedece, a qual devem se moldar ou conviver. A velhice, a lactação, 

o tempo e os fluidos da vida afirmam a condição de risco daqueles corpos. Em sua imanência, 

Kawase se mostra um corpo em busca da origem. Todo o filme é devotado a sublinhar o 

sentimento de continuidade e autonomização em torno do corpo físico. O que pode ser 

sintomático de sua delibarada sensação de estar contida num universo mínimo, no qual a avó 

(que é também tia e mãe), centro deste, está por se despedir. 



180 

 
 

Talvez por isso, Kawase intercale as cenas de convalescência da tia avó com as imagens 

festivas da chegada do filho que surge no campo desvelando o rolo de filmes da câmera, 

mordendo um morango, iluminado por uma réstia de luz que salta da janela. 

A continuidade destacada pela montagem fílmica enuncia sentidos de entrelaçamento e 

recomeço. Uma visita ao cemitério, ao jazigo da família Kawase, torna-se um passeio pelo seu 

jardim, quando em companhia do bebê, que dá seus primeiros passos, e é captado enquanto se 

move, guiado por seus sentidos em estado de descoberta. 

Nestas imagens de Mitsuki, observamos a pele enquadrada de muito perto, e a percepção 

do ambiente, no destaque de luminosidades, plantas e frutas, expressa numa paisagem sensorial 

da vida. Proporcionando a visão de uma proximidade quase tátil, tão perto quanto o toque 

alcança, tão nítida quanto possa o olho da câmera. Observamos Kawase deslizar sua câmera 

num travelling que vai do azul do céu ao seu reflexo de seu corpo, filmado, no vidro da janela: 

como se a dizer, também estou viva e estou aqui.  

As frases "estou viva" e "estou feliz" são repetidas por Uno em alguns momentos do 

filme. Nestes, derivam de perguntas endereçadas pela diretora, que a induz numa afirmação de 

contentamento − de modo a preencher o espaço fílmico com estas respostas. A realizadora 

constrói uma trama de acontecimentos alegres sobre situações frágeis, sobretudo no que diz 

respeito ao seu referente afetivo mais constante, a avó. 

A última sequência do filme de 38 minutos é o parto da diretora. Nesta, em seus minutos 

finais, ela abre mão de qualquer som de fundo. Vemos o seu corpo parindo o seu filho, sem 

dificuldade aparente – não ouvimos gritos, mais um artifício da edição de som –, a câmera a 

enquadra da cintura para baixo. Quanto o cordão umbilical está para ser cortado, a mão de 

Kawase se esqueira e conduz uma mudança de perspectiva (Figura 31). Ela toma a câmera que 

em suas mãos e filma o próprio parto. Num gesto performativo, vemos coincidir a realizadora, 

gerando imagens de vida e a mãe em seu processo químico e físico de dar à luz num trajeto que 

rompe, a um só tempo, convenções e acondicionamentos do corpo vivido, superando, por 

exemplo, os gritos e suplícios associados ao parto, uma das condições de imanência das 

mulheres e de vinculação das mulheres ao mundo privado, como já dissera Beauvoir (1967, 

p.40).  

 

 

 

 

 



181 

 
 

Figura 31: A perspectiva do parto. 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

Neste filme, a subjetivação política pela imagem se dá em vários níveis, no entanto, a 

calculada e harmoniosa visão do parto é o seu eixo triunfal. Miranda (2011) lembra a diferença 

entre o parto filmado em outro documentário japonês, Extreme Private Eros Love Song (1976), 

que mostra a visão do documentarista Hara Kazuo do parto de sua altiva e feminista ex-

namorada Miyuki Takeda, que decide ter um filho mestiço com um soldado afro-americano 

para provar que está viva (MARKS, 2002) e realizar o parto sozinha no apartamento de Kazuo, 

como demonstração de engajamento no documentário que ele filmava sobre ela. 

O parto é exibido em imagens borradas captadas pela câmera de Kazuo, que assume, no 

áudio gravado posteriormente, o esquecimento do ajuste de foco da câmera. Ainda que haja 

grande força na presença fílmica de Takeda, a mulher que é o corpo do filme, inteiramente 

voltado à exultação de seu gozo e sua dor, o enquadramento do parto em Kazuo é totalmente 

diferente do parto em Nascimento e Maternidade, de Kawase, a relação de complementaridade 

e continuidade, também. Os olhos da câmera de Kazuo são tensos para a dor, para a tenacidade 

das mulheres. Os olhos de Kawase, afirmação e tranquilidade. 

A câmera na mão de Kawase, portanto, surge como um revés político de constituição 

do fílmico. Sua câmera, mesmo trêmula na ocasião, adquire firmeza na montagem silenciosa 

de traduz um contentamento que não se permite desfocar. A presença de Kawase como 



182 

 
 

portadora da câmera possui uma marca de conquista, é um gesto performativo. Filmar-se é, 

então, posto como uma fronteira da qual não se pode abdicar. 

Miranda (2011) lembra ainda que Kazuo, membro engajado do documentário político e 

ativista japonês, costuma tecer críticas aos aspectos de domesticidade em trabalhos como os de 

Hirokazu Koreeda e Naomi Kawase. Entretanto, escapa-lhe os intensos gestos de dissenso 

artístico que constituem o olhar e o corpo em filmes como Nascimento e Maternidade (2006), 

disruptivos com os acordos que condicionam a exibição não apenas do que é privado, como 

Kazuo fez, já nos anos 1970, mas do que seria de domínio do feminino − as imagens de velhice 

e órgãos − e das disputas pela visibilidade autoral. 

Tanto que, em seguida, vemos uma imagem palimpsesta do parto, na qual a câmera 

mostra, num tempo corrente, a presentificação do instante já passado, ao filmar uma sucessão 

de fotografias fixas em preto e branco, que exibem instantes de seu parto. Dentre elas, vemos 

movimentos percorrendo a foto de Kawase filmando o momento seu parto. Em seguida, uma 

foto da sua mãe/avó aninhada ao bebê – as mãos destes dois dadas, a nodulosa e enrugada mão 

de Uno e a recém nascida mão de Mitsuki – ao lado de Kawase, sobre a cama. Por fim, sua 

câmera filma os seus dedos acariciando a lágrima impressa na foto em preto e branco de seu 

filho, quando esteve pela primeira vez aninhado em seu seio (Figura 32). 

 Figura 32: Sentir o vivido. 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

As fotografias em preto e branco apresentadas dentro do filme reafirmam a noção de 

vida em novelo trabalhada pela diretora, no desejo de reter as imagens como forma de 



183 

 
 

comprovação e estatuto de seu afeto. Por outro lado, a presentificação de seu gesto, afirma o 

engajamento fílmico que se realiza pela via de uma política do privado.  

As imagens são conquistas do corpo vivido pelo preenchimento de sensações, humores 

e emoções que se descolam das peles fílmicas.  A montagem fílmica e a superposição dos planos 

são feitas a partir deste princípio de sucessão, de retomada de uma memória da imagem. 

Constitui-se uma ficção da memória (RANCIÈRE, 2005b) da cineasta, nas quais as fotografias 

são reelaboradas no cenário da descrição do presente. Imagens antigas filmadas tornam-se a 

materialização de seu passado de lacunas, e a continuidade de tudo o que vive, como a tia avó, 

que ocupa sozinha a vez de pai, mãe, passado e origem.  

O cinema háptico e sensorial de Kawase arrasta os corpos para dentro do quadro como 

para aprofundar-se na carne. Seu mundo fílmico, preenchido de passado e presente − a avó, o 

filho − se constituem por meio de uma montagem reconfortante, na qual a perda é sucedida pelo 

encontro e adornada pela lembrança, como se estivesse fechando cicatrizes de reparação. 

Kawase utiliza a câmera-vida como um cultivo. Em seus jardins, planta e desplanta memórias, 

desterritorializa e territorializa corporeidades. E dá ao corpo o status de lugar e afeto, num 

cinema cuja dimensão política é cartográfica e sensorial. Uma tessitura em que cada fragmento 

se torna vida, por seu valor de memória.  

 

4.3.2.Elena, a corporificação de uma elegia 

 

 "As memórias se vão com o tempo, se dissolvem. Mas, algumas não encontram consolo 

(...). Você é minha memória inconsolável, feita de sombra e de pedra. E é dela que tudo nasce, 

e dança" (COSTA; ZISKIND, 2013, p.32). Com estas palavras, Petra Costa se refere à irmã 

falecida aos 20 anos, em seu filme Elena (2013), uma elegíaca carta-poema audiovisual, feita 

de inúmeras imagens do arquivo familiar, entre fotografias, recortes de jornais e vídeos caseiros, 

além de depoimentos de pessoas que acompanharam a trajetória dos últimos dias de Elena 

Andrade. 

 A memória de Petra Costa, que tinha apenas sete anos quando do suicídio da irmã, é 

recobrada por duas vias no campo fílmico. A primeira delas, consta da superfície vívida das 

imagens factuais que reconstituem a cronologia da existência de Elena, desde pouco antes de 

seu nascimento, quando sua mãe engravida. Esta, composta pelos vídeos caseiros, clipping de 

entrevistas e excertos do vasto repertório que consta do arquivo privado em audiovisual da 

jovem que queria ser atriz em hollywood. A segunda via é o tempo fílmico de Petra Costa no 



184 

 
 

presente, na maior parte das vezes intercalando suas memórias de Elena com tomadas de ruas 

lotadas, bares e trens, evidenciando a urbanidade e a mescla de rostos e etnias da cidade de 

Nova Iorque.  

Figura 33: Duas Nova Iorques. 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

 Enquanto, nesse primeiro momento, Elena surge alegre e luminosa no flashback de seus 

primeiros anos naquela cidade estrangeira, a irmã que a busca nos rastros de suas pistas, trafega 

séria e silente por imagens turvas (Figura 33), ativando nuances de melancolia por meio do 

desfoque ou baixa nitidez. A fotografia de Elena (2013) se encarrega também de demarcar a 

distância episódica entre esses dois acontecimentos.  

 A vida de Elena, em princípio se mostrando autônoma e promissora, revisitada pelos 

olhos amorosos da irmã, coexiste com a busca de Petra pelos motivos que a fizeram sucumbir, 

seja nas ruas de Nova Iorque, para onde regressa; ou nos vestígios sensoriais dos arquivos; e 

até mesmo dentro da própria Petra, que declara o peso de viver entre a sombra da semelhança 

com a irmã e o temor pela herança de seu destino trágico. Ela descreve o sentimento em suas 

palavras no voice over: 

 Quatro de setembro de 2003, me matriculei no curso de teatro da Columbia 

University. Queriam que eu te esquecesse, Elena. Mas eu volto para Nova 

Iorque na esperança de te encontrar nas ruas. Trago comigo tudo o que você 

deixou no Brasil. Seus vídeos, diários, fotos e cartas em fitas k7. Porque você 

sempre teve vergonha da sua letra e preferia gravar suas impressões (...). Eu 

ando pela cidade ouvindo a sua voz, me vejo tanto nas suas palavras que 

começo a me perder em você (COSTA; ZISKIND, 2013, p.3-4). 

  

 Assim como nesse filme, o curta Olhos de ressaca (2009), primeiro trabalho assinado 

por Costa, também um projeto de cunho memorialístico e familiar, narra, com o mesmo apreço 

estilístico da câmera pela nitidez das imagens do passado e o desfoque nos planos que retratam 

o presente, a longevidade e ternura presentes no casamento de seus avós idosos, entremeando 



185 

 
 

imagens muito claras de planos detalhe de seus rostos, céus e oceanos, quase a ponto de serem 

estouradas121 pelo excesso de luz, resultando num filme bastante solar. 

 Já o longa que o sucede, mesmo que matizado por tons suaves em várias das sequências 

filmadas por Costa, poderíamos chamar de filme lunar. A sombra é persistente, tanto nos pouco 

lapidados vídeos de arquivo quanto nos efeitos das imagens recentes. As tomadas noturnas são 

constantes. As cenas de palco exaltam a contraluz. Em sequências centrais para a transição 

temporal, bolas de luzes se dispersam na escuridão, ou surgem como pequenos focos coloridos, 

um trabalho que destaca o brilho que desponta da sombra. É neste território que Elena "nasce e 

morre", cinematograficamente falando. 

 A realizadora consegue a proeza de, num filme em que trabalha com grande parte de um 

material proveniente de arquivos, que fogem a um maior controle de seu manejo e 

enquadramento, produzir uma atmosfera sensorial repleta de névoa e de luzes, que intercala 

paisagens frias e quentes, nas quais Elena desaparece e reaparece. Na memória ficcionalizada, 

a partir das fotografias e vídeos. E na memória incrustada no corpo de Petra.  

 A performance material do corpo fílmico de Elena se destaca em cena pela potência de 

seus movimentos. Na forma como encarna personagens teatrais e em seus passos de dança, 

eloquentes mesmo nos vídeos domésticos. E pelo enredo construído por Petra para fazer dela − 

e também de sua mãe, que ocupa a cena preenchendo as lacunas da história − a atriz de sua 

trama. 

 Petra, de inúmeras maneiras, desde o comedimento dos gestos, no presente; às 

impossibilidades de protagonismo dadas as limitações da tenra idade, no passado − surge, nos 

vídeos, ainda bebê − assume uma posição secundária no plano do visível. A sua visão do corpo 

da irmã, interditado na memória, retido nas imagens, nos áudios e nos textos de seus arquivos 

visitados, é perseguida não apenas para reparar um trauma, mas dele constrói um mundo no 

qual ambas possam habitar, feito de pedra e de sombra, mas também da luz do campo 

cinematográfico e da performance do corpo cinético. Nesse espaço-temporal da tela, o corpo 

de Petra se inscreve sobre o de Elena, não para repeti-la, mas para que possam se dividir, 

coexistindo na tela.   

 Para três atrizes, três sensória. Ao reencenar o corpo de Elena, Petra precisa de dois 

outros corpos de mulheres: o seu e o da mãe. E de uma outra entidade, que as imanta: a atriz. A 

realizadora recorda que, segundo o seu pai, ela e a irmã haviam herdado o sonho de ser atriz de 

                                                           
121 Do jargão fotográfico, trata-se de uma imagem com demasiada exposição à luz, o que é perceptível por 

gradações e texturas que modificam o tom da foto. 



186 

 
 

cinema da mãe. Um sonho que não se concretizou para a primeira, nem para a segunda, cuja 

vida interrompeu-se tragicamente. 

 Figura 34: Elena e Li An, atrizes  

 

Fonte: Captura e manipulação. 

 De sonho, tornara-se um ideal mergulhado em sina, desde a morte de Elena. A mãe diz 

que pouco antes de morrer, a filha dissera que sem a arte não faria sentido algum continuar 

viva, lamentando-se pela imobilidade física que a tristeza lhe causava. E pede para que Petra 

escolha qualquer profissão, menos atriz. E qualquer cidade, menos Nova Iorque. Rumos que, 

como percebemos na sequência inicial do filme, ela não pôde evitar. 

 Essa memória é reconstruída na abertura e polimento dos objetos de onde emerge a irmã 

intacta, bela e bailarina, Petra dá à Elena atriz o protagonismo que ela não teve em vida. Mas 

também burila essa memória, pelos olhos da arte, recriando uma Elena que vive em seu filme. 

O que ficará evidente em duas sequências clímax: a restituição do corpo dançarino de Elena e 

a dança aquática das Ofélias, como veremos mais adiante. 

 O corpo da atriz, que perpassa as três gerações, se torna um constructo íntegro no mundo 

fílmico e uma forma de acessar a memória de Elena não pela lembrança da morte, manifestação 

de uma fisiologia decadente, mas por aquilo que ela tinha de mais intenso e vivo, sua arte. É 

assim que ela se descorporifica, nos arquivos, e é resgatada dos escombros de seu corpo frágil 

e vencido. Pela tensão entre arte e matéria, Costa restitui o corpo de Elena. 

  Percebemos que o trabalho de Costa é construído a partir daquilo que Sobchack (1991) 

chama de intersubjetividade: em sua visão de realizadora, expressa a experiência do vivido por 

intermédio do visível, não apenas por si, mas também para os outros e por intermédio dos 

outros.  

 E também numa ação de intersensorialidade. Petra ativa a dimensão sensorial e afetiva 

das imagens, decupando as antigas e construindo as recentes para que habitem um só plano. E 

se coloca em campo em função de contracenar com as imagens de Elena que antecedem e 

dialogam com aquelas produzidas para o filme. Deste modo, partilha aquilo que vê, 



187 

 
 

compreendendo que "o ato de ver é aquele por intermédio do qual [ela] e o objeto da [sua] visão 

[se] constituem mutuamente" (MARKS, 2000, p. 183)122 e também é partilhada. 

 Tal ato de mútuo engendramento, nesse caso, correspondendo ao presente da Petra atriz-

diretora-irmã e ao passado de Elena atriz-protagonista-irmã, ao ser lançado no filme, terá o 

sensorium contido nas visões e emoções da realizadora convertido no sensorium do filme, 

exibindo não a forma como a visão encontrou os objetos, mas as formas nas quais ela os esculpe 

com o seu olhar, para que esse corpo vivido seja também sentido e partilhado a partir do 

cinematográfico.  

 O sensorium fílmico de Costa nos conduz pela trajetória de três atrizes e seus caminhos 

entrecortados. As imagens de arquivo aproximadas pelo olhar de Petra são norteadas por esse 

destino. Ela exibe um filme em 16mm em preto e branco, no qual a mãe, com apenas 16 anos, 

é a protagonista (Figura 34). Naquela época, Petra relata por meio do voice over, que ela gostaria 

de ser atriz de cinema, fugir da família tradicional e da previsibilidade de um futuro 

desestimulante no qual se via casada, caseira e membro da sociedade local. No filme dentro do 

filme, a mãe, Li An, tem uma expressão melancólica e demora-se executando o desenho de um 

semblante triste. 

 Os caminhos como atriz não irão se concretizar. Em vez disso, casa com Manoel, recém 

chegado dos Estados Unidos, que chega ao Brasil inspirado pelos livros de Karl Marx e pelas 

guerrilhas latino-americanas. Com ele, envereda não pelos filmes, mas pela onda de 

movimentos sociais, passeatas e prisões políticas que marcam o Brasil no período da ditadura. 

Numa destas, a mãe é poupada por estar grávida de seis meses da filha mais velha. A partir daí 

há um lapso temporal em torno da primeira infância de Elena, vista em poucas fotos filmadas. 

Segundo Petra, ela nasceu e cresceu clandestina. Vamos encontrá-la crescida, aos 13 anos, já 

no período de abertura política, nos anos 1980, filmando-se com uma câmera VHS, primeira da 

família. 

 E Elena surge como um corpo móvel, usando a câmera como experimento e a casa como 

palco. Cria cenários afastando móveis e posicionando spots de luz na sala de casa, interage com 

seu entorno em passos de dança que parecem coreografados. Data deste período também as 

primeiras cenas entre as irmãs. Petra, ainda bebê, é embalada nos braços de Elena, entre afagos 

e rodopios. A mãe, que as filma, se queixa da falta de espontaneidade da mais velha, que não 

                                                           
122 Tradução livre de: " the act of viewing is one in which both I and the object of my vision constitute each 

other". 



188 

 
 

permanece "natural" quando a câmera é ligada. Segundo Petra, desde essa época passa a ser 

treinada pela irmã para ser atriz (Figura 35). 

 A partir dos 15 anos, com a separação de seus pais, os vídeos caseiros cessam, segundo 

Petra, a irmã se distancia. Mas, aos 17, as gravações domésticas são substituídas por imagens 

públicas da atriz, que ingressa na companhia de teatro Boi Voador, voltada ao desenvolvimento 

de linguagens experimentais no palco. E surge, como destaque do elenco, em excertos de 

matérias de revistas culturais, na mídia impressa e televisa.  

 Petra utiliza as formas de Elena no palco, dançando de forma repetitiva a coreografia da 

peça Corpo de Baile (1988), na qual executa movimentos circulares, em voltas que atam uma 

corda a seu corpo, para explicar a extenuante rotina de seus ensaios, que, segundo seus 

entrevistados, eram constantes e incansáveis − os outros atores a viam como perfeccionista 

(Figura 35).  

Figura 35: arquivos de Elena. 

 

Fonte: Captura e manipulação.  



189 

 
 

 O corpo rodopiante, que busca o giro perfeito, decide que o teatro é pouco, pois o que 

ela deseja é mesmo ser atriz de cinema − nas palavras de Petra. E as imagens de Elena se tornam 

a sua voz nos textos extraídos de seus diários e da voz nas fitas cassetes. 

 Há uma ênfase da câmera de Petra em dar plenitude à Elena por meio desses objetos do 

passado. Todo o arquivo familiar dispõe à composição de uma cena fílmica que se estende a 

partir de seus movimentos. E também a uma reverência que a realizadora aplica a tudo aquilo 

que reverbera memória, como se assim aproximasse restaurasse a irmã. As imagens e os 

ambientes são revisitados de modo a se apresentarem como objetos recordação ou objetos 

fetiche, "utilizados para aproximar uma memória distante, estender uma experiência corporal 

até a memória (...), como uma prótese da memória" (MARKS, 2000, p.201). 123 

 O sensorium do filme recria a distância e o exílio de Elena pelos olhos de Petra, que 

veste a pele da irmã, e encena a dor da saudade Elena, distendida pela potência de sua dor de 

perda. Para mostrar o desalento da irmã, em sua busca pela arte, em Nova Iorque, Petra é 

mostrada nas ruas da cidade, cruzando pontes, dentro de um trem, ao som de Elena, no voice 

over. No processo de cruzar o oceano rumo ao país das fantasias de estrelato das três atrizes de 

sua família,  Petra recria a instabilidade das sensações de Elena, Retratando sua primavera 

eufórica, nas novas aulas de canto, dança e atuação, quando conhece "o Coppola"124 num bar, 

até os relatos de solidão e desamparo, quando as apostas iniciais não se concretizam.A voz de 

Elena nas fitas vai ficando mais e mais triste. As imagens de suas pequenas conquistas, como o 

primeiro teste gravado, dão lugar a um contínuo sentimento de fracasso, pela ausência de 

retorno em suas apostas.  

 Petra, no presente, adorna a voz e as imagens da irmã com o ornamento do fetiche e da 

nostalgia, em busca de uma sinestesia que corporifique os deslocamentos do vivido. A vemos 

caminhando e ouvimos diversas vozes em off que afirmam a semelhança entre as duas. Petra e 

Elena se confundem em sua condição de estrangeiras em Nova Iorque e no mundo, em sua 

condição de mulheres e artistas, deslocadas. Desadaptadas, para utilizar a palavra com a qual 

Petra descreve sua mãe.  

 No deslocamento solitário de ambas desde o seu país de origem e nos trâmites públicos 

que as movem numa busca pela transformação do corpo no espaço dos palcos e das telas, a 

câmera distorcida mostra Petra solitária, enquanto os áudios mergulham a ambas, Petra e Elena, 

num processo de não pertencimento, perda de referencial e desvalor:  

                                                           
123 Tradução livre de: "used to extend bodily experience into memory (...), a prosthesis for memory". 
124 Refere-se a Francis Ford Coppola, diretor de cinema estadunidense renomado. 



190 

 
 

 Será que a minha raiz vai conseguir arrebentar asfaltos, canos e prédios para 

sobreviver e gerar frutos? Sim, se minha raiz fosse forte, grande, mas sinto 

que minha semente nem chegou a brotar direito ainda. Então, provavelmente 

numa cidade, ela, se brotasse, miúda e doente viveria. (COSTA; ZISKIND, 

2013, p.17). 

 

 Marks (2000) explica que as distâncias construídas, pelo uso de imagens distentidas ou 

na representação de objetos que ela chama de fetiche ou recordação dentro de um filme, partem 

de um sentimento de exílio. Analisando o cinema diaspórico, afirma que os cineastas remetem 

ao seu território recriando a sua paisagem ou traduzindo-a por objetos que remetem a essa 

ausência, enquadrando coisas que traduzem estados ou tecnologias próprias de sua cultura de 

origem e proporcionando uma sensação sinestésica nos espectadores, tanto pela identificação, 

quanto pelo estranhamento daquele sensorium.  

 Marks entende que o cinema de deslocamento cultural geralmente tem seu foco na 

perda, tentando constituir um passado e uma memória do que ficou para trás: a língua, os traços 

dos costumes, as referências do lugar, pois 

 testemunha a reorganização dos sentidos que se reposicionam, e os novos tipos 

de conhecimentos sensoriais que se tornam possíveis  quando as pessoas se 

deslocam entre as culturas (MARKS, 2000, p.195)125. 

 

 Guiada por seus vídeos e sua voz gravada, resíduos remanescentes do passado de Elena, 

os deslocamentos de Costa vão além de um referente de país ou tradição. Sua busca é pela 

restituição do seu lugar no mundo, como atriz e como mulher, um lugar que foi erodido pela 

perda da irmã. 

 Para isto, ela precisa, antes, restituir o corpo frágil de Elena, dar-lhe uma concretude e 

um propósito, devassando o sensorium de seus indícios e a partir deles erigindo o sensorium 

feito do conhecimento do corpo vivido. E é este vivido, feito de experiência resgatada entre 

seus desejos fabulosos e sua fragilidade orgânica, que emerge das sensações e gestos da irmã, 

explorados até o esgotamento das possibilidades do arquivo. A integralidade da memória de 

Elena é evocada no despertar de seus sentidos e na inteireza de seu corpo fílmico, na 

reconstituição que Petra alça, numa dimensão sensível capaz de projetar a sua materialidade de 

atriz, irmã e jovem mulher. 

 As imagens do filme surgem mais complexas na medida em que se aproxima a sequência 

que relata a morte de Elena. Sua imagem, antes feliz e sorridente, torna-se uma memória triste 

                                                           
125 Tradução livre de: " witness to the reorganization of the senses that takes place, and the new kinds of sense 

knowledges that become possible, when people move between cultures". 



191 

 
 

nas lembranças evocadas, época de constante choro e reclusão. Petra lembra, desta época, dos 

sinais de tristeza que a sua percepção imatura encontravam na irmã. O dia em que ela lhe contou 

a história original da Pequena Sereia, " em que ela sofre pra se tornar mulher, perde a voz e 

morre" (COSTA; ZISKIND, 2013, p.21) e a imagem dos olhos tristes do cachorrinho de pelúcia 

que ela havia lhe induzido a mostrar no jogo escolar de show and tell126. 

 A voz em off das paisagens de Elena vai dando lugar ao voice over de Petra, que 

incorpora o tom da irmã, recitando trechos dos últimos e doídos escritos deixados por ela, sua 

carta de despedida. O último dia de Elena é reconstituído em riqueza de detalhes. Sua mãe surge 

e ocupa os cenários, elas buscam, nas ruas do bairro, o edifício onde moravam. Costa entrevista 

a última pessoa a falar com Elena ainda viva, um amigo que desconfiou do estado choroso e da 

quebra de um compromisso ao telefone.  

 Petra, que não estava quando sua mãe encontrou a irmã desmaiada, e Li An percorrem 

os cômodos da casa, sombria com seu revestimento de madeira escura. Li An relembra a noite 

anterior: o pedido de que Elena tentasse não demonstrar tanta tristeza diante da irmã menor, o 

choro convulsivo dela antes de adormecer, o pôster que ela havia pendurado na parede do quarto 

− um cartaz da peça Elektra − exibindo um rosto lacrimoso, no qual Li An reconhecera as 

feições de seus próprios desenhos.  

 Elas refazem os passos até o encontro com o corpo inerte, o sangue nas paredes, a carta 

presa à bobina da máquina de escrever, a dificuldade de encontrar quem auxiliasse no socorro. 

Vão até o hospital e revivem os instantes de inquisição quanto às condições de Elena, ainda 

viva e demandando cuidados, até o desfecho da exibição do laudo, exposto no quadro fílmico 

como se fora uma radiografia. Dele, a câmera extrai a crueza do estado débil do corpo de Elena. 

Uma imagem borrada, aos poucos se afirma. Nela está escrito: “O coração pesava 300 gramas” 

(Figura 36). A câmera percorre as letras, exasperada, até a conclusão do perito, exposta numa 

tomada duradoura: Suicídio.  

 Um silencioso fade out é executado. E dele emerge a imagem de Elena, no palco, 

segurando um spot de luz. Em seguida, movimentando-se vertiginosamente no escuro, ao som 

de Valsa para a Lua, de Vitor Araújo. Petra realiza toda uma fisiologia da dor, ao restituir o 

corpo ferido e dissipado da irmã. O coração se partira, frágil e mínimo, na nitidez do texto no 

laudo. Entretanto, dessa imagem sobressai o corpo da Elena atriz, mágico e desdobrável no 

palco onde "dança com a lua". 

                                                           
126 Em tradução livre: "mostre e conte uma história". 



192 

 
 

 A atriz, a jovem, a irmã, a filha, o coração miúdo, regrado, a imagem que desaparece, 

passam a viver no mundo fílmico como um corpo restituído. Descorporificada pelas condições 

do espaço fílmico, ganha uma autonomia e uma continuidade no plano das sensações. 

  Figura 36: O coração de Elena. 

 

  Fonte: Captura e manipulação. 

 Quando menciona o olhar háptico, aquele que escrutina as imagens a pretexto de tocá-

las, como se os olhos fossem um órgão tátil, Marks (2002) diz que a visão háptica 

frequentemente se mostra pela forma como exibe imagens que guardam memórias afetuosas de 

pessoas ou coisas, captadas em estado de quase desaparecimento, retendo seus rastros por 

intermédio da fugacidade luminosa da película. 

 A cena do laudo, a letra crua com as descrições orgânicas de Elena, sucedida pela 

imagem da atriz no palco, desfazendo-se nas sombras até tornar-se uma luminosidade móvel e 

cíclica, substitui o desaparecimento de seu corpo físico por um corpo desterritorializado (Figura 



193 

 
 

37), um rastro de luz que desponta da memória reconstituída por Petra − auxiliada por sua mãe 

− para tornar-se uma ficção da memória da matéria fílmica. Uma imagem que permanece, 

sustentada pelo afeto. 

  Figura 37: Dançando com a lua. 

  

  Fonte: Captura e manipulação. 

 Marks (2002) compreende que algumas imagens repletas de indícios de 

desaparecimento − como os rastros de luzes no palco, deixados pela dança realizada por Elena, 

com seu corpo submerso na escuridão cênica do palco − são registros melancólicos que buscam 

deter o desaparecimento de uma imagem, à maneira de um luto. A imagem da irmã amada 

destitui-se da tenacidade corpórea para tornar-se um vestígio da perda. E, assim, não apenas 

acalentá-la, a respeito de sua partida, mas permanecer viva na dimensão do filme. Para a autora: 

  Enlutar-se pela morte de uma imagem é muito menos traumático, claro, do 

que o luto por uma pessoa amada. No entanto, defendo que o envolvimento 

com uma imagem que desaparece possui alguns resultados para a formação 

da subjetividade, ou, precisamente, uma subjetividade que reconhece a sua 

própria dispersão. Estas obras de imagens que desaparecem incentivam o 

espectador a construir uma ligação emocional com o próprio meio (MARKS, 

2002, p.109).127 

                                                           
127 Tradução livre de: "Mourning the death of an image is far less traumatic, of course, than mourning a loved one. 

Yet I argue that engaging with a disappearing image has some results for the formation of subjectivity, or, 



194 

 
 

 

 A carga emocional da morte prematura e trágica de Elena é abrandada pela 

contemplação de seu desaparecimento na dança com a lua (Figura 37). Como um corpo-luz, 

que se torna, portanto, perceptível em sua forte carga performativa e sensorial, resignificando a 

finitude de sua matéria no espaço-temporal cinematográfico, onde a sua imagem é intensa e 

vívida na capacidade de gerar afeto. Ela desaparece após ser recuperada, numa memória fílmica 

que dança. 

 Após o desaparecimento de Elena, finda a exploração arqueológica e afetiva das 

imagens e vozes deixadas pela irmã. É no corpo de Petra e de Li An que agora Elena irá viver, 

como luto, saudade e no reconhecimento de uma memória física da dor, partilhada pelas três. 

Para falar do sentimento de tristeza de Elena, a mãe leva a mão ao peito, gesto que Petra também 

repete.  

 As imagens agora estão centradas na infância de Petra, vídeos mostram seu rosto 

contrariado, sendo deixada na escola. Planos exibem cópias de seus laudos, registrando 

diagnósticos de depressão e ansiedade. Exibem também a solidão da mãe. Vista numa gravação 

dos anos noventa, caminhando sozinha e mais magra, em meio a árvores. As imagens da 

infância são substituídas por um plano geral de Petra correndo, já adulta, de costas rumo a uma 

imensidão de grama. Petra continua a sua longa carta para a irmã, conta que aos 21 anos se deu 

conta que havia ultrapassado a sua idade em vida, como se estivesse comemorando a 

sobrevivência a um rito de passagem. 

 Menciona os períodos de incerteza no momento de definir da escolha da profissão. Sua 

ansiedade ao escolher teatro e se deparar com a sombra da tragédia de Elena. A dor de Petra se 

mistura ao sentimento de Li An: "se ela me convence que a vida não vale a pena, eu tenho que 

morrer junto com ela?" (COSTA; ZISKIND, 2013, p.40). − dizem ambas, de forma sobreposta. 

 E a sobrevivência de ambas, no filme, surge das mesmas formas de vida que restituíram 

o corpo de Elena, da construção de uma paisagem sensorial na qual o corpo vivido se dilata, 

como uma experiência da existência que atravessa as condições de ser mãe, filha, mulher e atriz 

e toma formas fluidas por onde possam escapar do cárcere do luto e do destino.  

 Sobchack esclarece que o corpo vivido cinematográfico  

 transpõe, assim, o que de outro modo seria o invisível, individual, da ordem 

da privacidade da experiência direta do sujeito para um modo de 

                                                           
precisely, a subjectivity that acknowledges its own dispersion. These works of disappearing images encourage the 

viewer to build an emotional connection with the medium itself". 



195 

 
 

corporificação para o visível, público e sociabilidade intersubjetiva de uma 

linguagem direta da experiência corporificada (SOBCHACK, 1991, p.11)128. 

 

 Numa das sequências mais sinestésicas do filme, essa corporificação do invisível num 

mundo das sensações acessado pela via da arte se faz presente. Petra é vista já adulta e atriz, 

tendo encenado Hamlet diversas vezes. Com sua mãe e outras jovens (Figura 38), todas trajando 

vestidos floridos de tecidos leves, mergulha e se deixa arrastar nas águas claras de um rio 

banhado pela luz natural do sol. Vistas em tomadas aéreas, experimentam a temperatura diurna 

e o fluxo da sutil correnteza que as transporta. Petra diz "Me afogo em você, em Ofélias", ao 

som da música de Maggie Clifford, I turn to water, cuja letra diz: "I'm sick with love, touch 

me. I turn to water". 

 Figura 38: Balé de Ofélias. 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

 A experiência aquática de celebrar Ofélia, personagem shakespeariana que encena o 

suicídio como último recurso de expressão das dores de sua existência, é resignificada nesta 

sequência, um batismo purgador, no qual os corpos vividos de mãe e filha flutuam numa 

experiência multissensorial na água reparadora, útero e fonte, que conduz a um renascimento.  

 Renascimento do corpo de Elena, recriado para o mundo da arte. Do corpo criador e 

objeto fílmico de Petra, em seu experimento de conhecer a irmã para, assim, sobreviver. 

Renascimento na performance da atriz e realizadora, construindo campos e formas de habitar o 

visível. Renascimento do corpo maternal de Li An, onde dissipam-se as culpas.  

 Nas últimas imagens do filme, Petra dança, sozinha, nas ruas de Nova Iorque. A sua voz 

evocando a memória de Elena, que faz com que tudo nasça e dance em sua vida, é sucedida por 

imagens dançarinas de Elena. Não mais um corpo que moveria a pele de Petra, como uma 

                                                           
128 Tradução livre de: "The cinema thus transposes what would otherwise be the invisible, individual, and 

intrasubjective privacy of direct experience as it is embodied into the visible, public, and intersubjective sociality 

of a language of direct embodied experience". 



196 

 
 

herança, em seus anseios de uma sina artística, mas, uma cena corpórea autônoma. Ambas estão 

livres. 

4.3.3. A pele fílmica de Varda 

 

 "Se abrissem as pessoas, encontrariam paisagens. Se me abrissem, encontrariam praias" 

(PRAIAS, 2008). Diz Agnès Varda, apresentando-se na primeira tomada de seu filme As praias 

de Agnès (2008). A longeva diretora se diz "uma velhinha, gordinha e falante", enquanto 

caminha na areia da praia ao entardecer, mas endereça o olhar do espectador com a astúcia de 

quem sempre esteve postada por trás das câmeras: constrói para si um corpo de ondas, areia e 

mar. Transforma-se na paisagem litorânea que entrelaça os muitos momentos importantes de 

seus trânsitos e encontros nos seus quase, então, 80 anos de vida.  

 A sequência inicial é um convite ao compartilhamento da perspectiva sensorial de Varda 

sobre si e sobre a vida. Na constituição fílmica de sua paisagem interior, ela investe na criação 

de uma rebuscada mise en scène. A diretora ocupa as margens da praia com uma instalação de 

espelhos, de diversos tamanhos e molduras, nas mais variadas posições: enterrados na areia, 

postados em frente ao mar e posicionados um em frente ao outro. Uma moldura aberta demarca 

o espaço para o cinegrafista, por trás dela, a diretora se debruça com sua câmera, sendo filmada 

pelos assistentes, registrando, enquanto registra os reflexos de seu autorretrato, as câmeras 

também atuando como espelhos que se refletem (Figura 39).  

 O resultado são mise en abymes nas quais o mar se dispersa entre os espelhos, em alguns 

instantes captando os olhares de Varda por trás de sua câmera. Lembram a tela A Condição 

Humana (1935), de René Magritte, referência recorrente da realizadora. As paisagens de Varda 

são assim pensadas ao longo de todo o filme, como instalações, mandalas, acontecimentos que 

executam a visão artística da diretora, preenchendo-os de objetos que evocam sentimentos, no 

levantamento de uma memorabilia afetiva dentre o reencontro com os rostos dos amigos, ao 

passeio pelas imagens que produziu no curso de sua vida. 

 No decorrer do filme a paisagem sensível e vasta do mar, recortado por um quadro, irá 

se repetir em outros momentos, intercalando os diversos enquadramentos que preenchem a 

visão de tempo vivido que a cineasta constrói, munida dos arquivos de seu passado, revisitados, 

recriados ou encenados no presente. 

 Ainda na praia, Varda dá início ao percurso no qual retorna ao seu passado, caminhando 

para trás, como se desta forma ativasse um retrocesso, rebobinando a fita de suas imagens. 



197 

 
 

Espalha fotografias de sua infância em trajes de banho na areia e recria com duas atrizes 

meninas, vestindo os maiôs de sua época de criança, as brincadeiras que fazia nos anos 1930.  

  Figura 39: Praia de Espelhos 

 

  Fonte: Captura e manipulação.  

 A busca pelas imagens de juventude irá contar repetidas vezes com o recurso da 

encenação, com jovens atrizes interpretando a Varda do passado. Além de inúmeros planos das 

fotografias filmadas, do acervo familiar, que sua mãe conservou intactas mesmo diante das 

difíceis mudanças ocasionadas pela guerra.  

 A visitação às imagens e locações vão, aos poucos, ativando suas lembranças. Em seu 

retorno a Bruxelas, onde nasceu, embora tenha frequentado muito poucas vezes após a guerra, 

atende ao convite do atual morador da casa de sua família, que irá revender a propriedade. Na 

sequência em que percorre o interior da residência, Varda recria as imagens do presente 



198 

 
 

contrastando-as com fotografias  e dirigindo encenações. Assim, ela expande os lapsos da 

memória que surge despertada por alguns recônditos e objetos que lá encontra.  Tais como um 

vitral com a imagem de uma mulher, que a faz recordar a antiga coleção de recortes e fotografias 

de sua mãe sobre a vida pública da Rainha Astrid - A lady Diana de Bruxelas, como Varda a 

descreve. E um par de facas cegas com as quais a mãe escavava o jardim. Da varanda que parte 

do quarto onde dormia com suas irmãs, enxerga a cidade. Cada visão irá lhe despertar um 

sentido, sendo um acesso ao percurso cronológico de reconstituição do seu passado.  

 Da casa em Bruxelas, ela trafega pelas imagens fotográficas até chegar ao que ela chama 

de seu début129 para a vida, as paisagens do mar de Sète, na França, onde a família passa a 

residir após deixar a Bélgica numa longa viagem de carro, na tentativa de preservarem-se da 

guerra. Em Sète, encontra seus primeiros aprendizados com a cultura litorânea, as redes de 

pesca que aprendera a tecer, as brincadeiras no barco. Lembra-se da família que a acolheu, as 

três irmãs Schlegel, personagens de suas descobertas. A primeira se casa com o ator de teatro 

Jean Vilar, a mais jovem é sua companheira de acampamentos, pequenas viagens nas quais 

aprimora seus conhecimentos pesqueiros.  

 Jean Vilar posteriormente irá se tornar uma das primeiras parcerias da fase do trabalho 

de Varda dedicado mais amplamente à fotografia. Ela irá documentar vastamente aquela 

geração de atores. A colaboração com Vilar será fundamental para as primeiras abordagens da 

diretora. No filme, isto transparece na exposição que Varda realiza com imagens do então 

falecido ator e seus contemporâneos.  

 Com um olhar que promove interlúdios entre a fotografia, as artes plásticas e o filme. 

Varda irá dividir sua tela em pequenos quadros (Figura 40), inserindo paisagens recriadas 

dentro das imagens fotografias, sobrepondo imagens ou fazendo uma tomada recente surgir de 

uma pintura. Uma cartografia de blocos de imagens que surgem como sensações orbitando em 

torno de seu olhar.  

 Como já havia feito em outros de seus filmes, como Os Catadores e eu (2000), no qual 

o gesto de catar os frutos que sobram das colheitas é identificado no quadro de Jean-François 

Millet, As Catadoras (Des glaneuses, 1857), algumas de suas paisagens e rostos refletem a 

memória de quadros que estudou em sua educação formal como estudante de História da Arte 

e fotografia na Escola do Louvre. 

 Outras, são recriações oníricas de seu sonho de infância. Como os trapezistas que saltam, 

em sua encenação na praia, como a memória de seus primeiros desejos de fuga e liberdade. O 

                                                           
129 É a palavra utilizada por Varda, podemos traduzir livremente como iniciação. 



199 

 
 

colorido e a exuberância circense estarão presentes em muitos de seus filmes e instalações. 

Posteriormente, ela irá recordar que o vestido fúcsia com o qual compareceu ao lançamento de 

Cléo de 5 às 7 (1962), em Cannes, tinha uma capa e aplicação de lantejoulas, a seu pedido 

(Figura 41). 

 Figura 40: Quadros. 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

 A exuberância das paisagens recriadas por Varda servem como pretexto à condensação 

de uma ficção memorialista que exibe a própria distância entre ficção e performance 

(RANCIÈRE, 2012b, p. 90), exibida como um atributo do cinema, aquilo que promove o 

encontro entre realidade e o sonho. 

 

 

 

 

 

 



200 

 
 

 Figura 41: Varda, as trapezistas e o vestido. 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

 Assim também pensa a conexão entre o que viveu e viu e o que filmou, a forma como 

as imagens mentais e sensíveis de seu repertório vivido mediaram a matéria, ou como essa 

matéria se moldou a essa visão, compreendendo que a arte dimensiona e potencializa os corpos. 

Parafraseando Sobchack (1991), a arte, no cinema de Varda, é o fio condutor entre a dimensão 

material e a forma como esta se distancia do sensível no tempo e no espaço.  

 O sensorium da Varda cineasta recria cores e formas a partir dessa distância que as 

possibilidades da memória evoca, não para reencontrar um passado fidedigno, mas expressar 

de que forma esse passado ainda vive em suas memórias e é responsável pelos encontros 

artísticos do olhar nômade e caleidoscópico com o qual revela o mundo. Assim, de certa forma, 

ela entende o seu próprio processo criativo, e justifica as suas visões envolvendo-as num 

território do sensível. Como por exemplo, em meio a uma exposição dedicada a Jean Vilar, 

relembra que o ator havia se queixado da mão fantasmática que se destaca numa das suas fotos, 

distorcida pela velocidade do gesto em frente à câmera. E Varda percebe, então, que costuma 

utilizar o fleu, distorcendo algumas imagens sobretudo no primeiro plano, o que dá a sensação 

de profundidade e fugacidade às imagens. Esta é uma das primeiras declarações da percepção 

háptica de seu trabalho, ainda nos primeiros anos. 

 Ao regressar a Sète, distrito de Provença cuja localização estratégica abre vistas para o 

Mar Mediterrâneo, onde viveu muitos dos anos de sua infância e juventude, Varda reencontra 

seus amigos e mergulha no contexto da pesca, participa dos festivais e comemorações, relembra 

que ali travou suas primeiras realizações como cineasta, com imagens de pescadores colhidas 

para o que poderia vir a ser um documentário e o seu primeiro longa metragem de ficção. 

Realizado de forma independente, com locações na Pointe Courte130, localidade costeira, no 

qual contracenavam Silvia Monfort e Philippe Noiret, já reconhecidos atores de teatro.  

                                                           
130 O filme La Pointe Courte (1956) contou com edição de Alain Resnais e é considerado por alguns o filme 

precursor da Nouvelle Vague. 



201 

 
 

 Ao buscar o casal com o qual havia feito algumas das marcações de cena que seriam 

executadas por Monfort e Noiret, recria com os filhos daqueles o percurso feito nas vielas da 

comunidade. Mas, desta vez, posiciona um projetor sobre uma carroça, movida pelos dois 

homens, enquanto eles percorrem o caminho que seus pais um dia percorreram, ao mesmo 

tempo em que experimentam assistir às cenas do filme pela primeira vez.  

 Varda pensa um cinema contido dentro do cinema, não apenas para a confrontação do 

quadro dentro do quadro, mas no caso singular de As praias de Agnès (2008), como imagens 

que habitam as imagens, que se inscrevem em seu pensamento enquanto filma e que oferecem 

a quem as vê a capacidade sinestésica e perceptiva (SOBCHACK, 1991) de experimentar 

sensações do olho da realizadora em seu próprio corpo. 

 O nomadismo dos olhares de Varda − sua infância entre países, o desejo de fugir com o 

circo e mais tarde, a viagem secreta de barco como auxiliar de um marinheiro que conhece na 

costa, aos dezoito anos − também depõe acerca de seu crescimento e fortalecimento pessoal 

como mulher que busca seu lugar no mundo. Varda se diz discreta, comedida, num mundo de 

homens ao qual ela não conhece o acesso. Descreve a sua viagem de iniciação na embarcação 

como algo similar à perda da virgindade. Dessa idade, recorda que sentia a necessidade de 

adquirir intimidade com o sexo oposto para mostrar-se forte e livre.  

 A cineautobiografia de Varda é feita de ficção colhida entre as brechas do vivido, pois 

suas histórias do passado invariavelmente remetem a trechos de seus filmes. Seu trabalho é, 

desde sempre, marcado pela independência das amarras industriais, o que resulta numa obra 

repleta de referências pessoais. Sua produtora, a Ciné-Tamaris, tem como logotipo o rosto de 

seu gato Zgougou. Muitas das locações de seus curtas metragens − e mesmo alguns longas, 

como o final de La Pointe Noirte (1956) − acontecem no seu pátio, contando com a adesão de 

seus amigos e vizinhos. É lá também que sediava suas primeiras exposições fotográficas e 

fotografava seus amigos. 

 Foi na rua comercial onde está localizada a sua casa que Varda, a rua Daguerre, que, 

deslocando um cabo de luz de casa em casa, Varda filmou Daguerreótipos (1978), no qual 

perscruta o interior dos negócios de seus vizinhos, exaltando não apenas a personalidade destes, 

mas, a trajetória de seu olhar sobre o entorno. Os filmes de Varda tem essa qualidade de 

preenchimento da memória pela presença dos rostos amados, que guardam as histórias miúdas, 

somando-os na paisagem que constitui o microcosmos de seus sentidos, de seu olhar do outro 



202 

 
 

lado da câmera, utilizando aquilo que Marks irá chamar de "olhar que acaricia" (MARKS, 2002, 

p.169)131. 

 O que ficará ainda mais evidente quando Varda menciona sua parceria afetivo-criativa 

com o diretor Jacques Demy, seu companheiro de 1962 a 1990, quando se separam em função 

da morte deste. A primeira evocação de Demy surge quando Varda se entristece ao reconhecer 

que é a única sobrevivente diante das fotos dos artistas da companhia de teatro de Jean Vilar, 

na exposição realizada no Festival de Avignon, 2007.  

 Varda chora pelos mortos do passado, e deixa aos pés de suas imagens rosas e begônias. 

Ao lembrar deles, recorda Demy, pois "todos os mortos levam até ele". É com o chão repleto 

de begônias e rosas em tom magenta que a memória de Demy é evocada pela primeira vez no 

filme.  

 A arquitetura nostálgica da obra de Varda então passa a ser trabalhada para evidenciar 

essa parceria, nas imagens familiares que retratam ambos, nas divisões de tela que apresentam 

seus filhos − Rosalie, filha de um relacionamento anterior de Varda, e Mathieu Demy, os filmes 

também virão pontuar os períodos de viagens, colaborações e a troca entre ambos. Das viagens 

à ilha de Noirmontier, vista em fotografias e imagens de arquivo, Varda recorda o período de 

idílio familiar e efusão criativa dos dois, é a época em que Varda filma As duas faces da 

felicidade (1965), com sua fotografia campestre e utopia social. 

 No período estadunidense, quando Varda e Demy se mudam para Los Angeles, 

atendendo a um convite da Columbia Pictures endereçado a ele, a praia da cineasta irá se postar 

azul, diante da fachada de sua casa alugada, dando início a uma nova jornada de contágio de 

Varda pelas pessoas e hábitos que se avizinham. Desse período, resultam alguns dos trabalhos 

mais experimentais de Varda, do seu olhar estrangeiro sobre a ação contracultural do 

movimento hippie, feminista e Panteras Negras.   

Dois desses filmes tem destaque em As Praias de Agnès (2008): Lions Love (1969) com 

os dois atores autores do musical Hair e a atriz Viva, que Varda conhecera na Factory de Andy 

Warhol. Filmado no interior da casa da realizadora, exibe o cotidiano de dois homens e uma 

mulher, afetados pela ideologia do amor livre.  

 E o filme Documenteur (1981), no qual, atendendo a um pedido especial de Varda, a 

montadora e antiga colaboradora Sabine Mamou interpreta a personagem enlutada de uma 

jovem mãe que luta para criar seu filho sozinha, após a separação, em Los Angeles. A locação: 

novamente a residência de Varda, onde Mamou escreve olhando o mar a sua frente. A diretora 

                                                           
131 Tradução livre de " caressing gaze". 



203 

 
 

recorda que numa das cenas externas, ambas foram surpreendidas pelos ruídos de um casal em 

crise, que ignorava a presença das duas e da câmera. 

Figura 42: Mamou/Varda. 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

 Varda revela que desejava filmar o "rosto grave" de Mamou e no decorrer das gravações 

se deu conta de que ela era alguém semelhante a si. Talvez a isto se deva também o título do 

filme. Uma das cenas exibe um plano do reflexo no espelho da atriz-montadora deitada em 

posição diagonal, destacando o seu olhar triste. A imagem é intercalada por uma fotografia da 

diretora, com a mesma postura e similar expressão (Figura 42). Seu período norte-americano a 

aproximou ainda mais dessa tradução do comum nos rostos de não atores arregimentados para 

o exercício da ficção, construindo uma memória imaginada de sua existência, uma tradução do 

vivido por imagens caóticas e ruidosas, afetadas pelo que a cercava.  

 É de um de seus muitos encontros com as personalidades californianas que surge o 

convite do executivo George Ayres para que Varda realize um filme financiado pela Columbia, 

de seu roteiro Peace and Love. Um plano exibe a realizadora postada atrás do executivo, que 

se queixa da desistência de Varda, sentado numa cadeira. Atrás, vemos a projeção de um 

rasurado trecho do texto não encenado. Ela explica que a indústria não permitiria que ela fizesse 

a finalização da obra, então, ela desistiu.  

 Em vez de ceder à indústria, Varda diz que conseguiu dinheiro com o governo francês 

e filmou Muros e Murmúrios132 (1981). Uma panorâmica dos muros californianos, contando a 

história das pessoas que ali buscavam visibilidade − desde imigrantes que expunham os seus 

traços mestiços nas paredes ao marido orgulhoso que exibia a face da esposa vistosa. Os muros 

também refletiam o olhar estrangeiro de Varda, encontrando as dissonâncias daquela paisagem 

que a acolhia, com suas monumentais telas urbanas de grafite, ilustrando imagens do povo, de 

artistas, peixes e baleias, até reclames publicitários de gosto duvidoso. Impondo a cosmologia 

popular da região mais ensolarada dos Estados Unidos e sua mescla de culturas matizadas pelos 

                                                           
132 Mur Murs é o título original. 



204 

 
 

padrões de consumo. Com estes muros, Varda contracena em seu retorno, pequena e lenta, 

repetindo os gestos dos praticantes de Tai Chi Chuan em frente à murada azul onde está 

estampada uma imensa baleia. 

 No retorno a Paris, a cineasta mostra-se ainda bastante compelida a refletir em sua obra 

os ideais revolucionários. Preocupa-lhe a questão da mulher em Paris. Exibe imagens de 

arquivo com gravações das manifestações e passeatas pelo direito ao aborto. A realizadora 

relata ter sido presa, grávida, numa dessas passeatas e ter assinado o manifesto no qual mulheres 

famosas que disseram "abortamos, nos julguem", chamado pela imprensa de "manifesto das 

343 putas" (PRAIAS, 2008). 

 Varda explica, no voice over, que gostaria de ter vivido o seu feminismo com maior 

alegria, mas estava encolerizada, sua inquietação é expressa pelas imagens da irrascível 

personagem de Sandrine Bonaire em Os Renegados (1985), percorrendo ruas, chutando grades 

e xingando pessoas que lhe negam carona, numa atitude de errância e desencanto. 

 O cinema de Varda irá retomar, entretanto, seu pretexto de reconstituição das memórias 

de uma passado distante em função da doença e debilidade física de Jacques Demy, que havia 

contraído HIV numa época em que os tratamentos eram escassos e a doença fatal e rapidamente 

degenerativa. Toda a equipe de colaboradores regulares se reúne para filmar Jacquot de Nantes 

(1991) em 1990, baseado nas memórias que ele escreve compulsivamente nos últimos anos de 

sua doença. Varda explica que naquele período realizou dois filmes: o primeiro, em preto e 

branco, sobre a infância de Jacques, mesclando imagens sobre a infância dele, reconstituída 

com cenários e coreografias que citam os seus filmes, celebrando a estética do cinema francês 

dos anos 1930 e 1940. 

 O outro filme, em cores, registrava o exercício do olhar de Varda debruçado sobre a pele 

de Jacques Demy, retendo os instantes dele ainda vivo. "Como cineasta é a única coisa que 

podia fazer" (PRAIAS, 2000), explicava ela. Essas imagens mostram a câmera da realizadora 

percorrendo detidamente os traços de seu companheiro, a tenacidade de seus cabelos brancos, 

as pequenas manchas na pele (Figura 43). As imagens de Varda não irão deter a doença ou a 

partida, mas exploram uma proximidade com a matéria que não poderia ser resgatada uma vez 

que ele já não estivesse ali, fisicamente. Afundam-se numa sinestesia do toque mediado pela 

câmera.  

 

 

 

 



205 

 
 

Figura 43: Guardar Demy. 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

 Novamente remetemos à função háptica destacada por Marks (2000, 2002) como um 

recurso de aproximação, que cria uma pele no filme, uma memória do toque pela via da câmera, 

que acaricia a epiderme, agarrando-a, na intenção afetiva de guardar aquela memória de vida 

sensível, do toque do ser amado.  

 Intenção que difere daquela que move Varda a filmar sua própria pele envelhecida em 

Os Catadores e eu (2000). Quando ela testa pela primeira vez uma câmera VHS em seu corpo. 

E percebe que ele se desprende em pontos pixelizados, que transmutam sua mão, seu rosto, seus 

cabelos embranquecendo. Estes vão se desfigurando, se tornando um território misterioso, 

desfibrado pela força da imagem (Figura 44). 

 Marks, que estudou detidamente o repertório do vídeo, diz que é comum se repetirem 

imagens de mãos ou de peles idosas, a pretexto de desfigurá-las, o dispositivo do vídeo serve 

para a produção de imagens que dilatam o corpo que envelhece. Para ela:  

 Ter um corpo que envelhece, como todos nós temos, levanta a questão de por 

que somos obrigados a nos identificar com imagens que mostram o corpo em 

sua completude, como a teoria psicanalítica do cinema gostaria que fosse; (...) 

a questão [no caso do corpo envelhecido], seria como se identificar com uma 

imagem que está se desintegrando. Sugiro esta identificação passa por uma 

relação corporal com a tela;  assim, quando testemunhamos uma imagem 

desaparecendo podemos responder com um senso de nosso próprio 

desaparecimento (MARKS, 2002, p.90)133. 

                                                           
133 Tradução livre de: " To have an aging body, as we all do, raises the question of why we are compelled to identify 

with images of wholeness, as psychoanalytic film theory would have it; the question of whether this still is, or 

indeed was ever, the case; and the question of what it would be like to identify with an image that is disintegrating. 



206 

 
 

 
Figura 44: Varda háptica. 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

 No caso de seu corpo que desintegra, seja pela camada diária de despedida que o 

envelhecimento traz, seja pela pixelização que desdobra a sua pele na tela, Varda vai além do 

tempo dos relógios, tão constantes em seus filmes, para demarcar a cronologia cartesiana da 

vida, e entende-se com a permanência imaterial do filme. Torna-se uma vida mineral, como a 

vida da película ou das praias, que ela avisa, no início do filme: "continuam sempre iguais, 

nunca envelhecem" (PRAIAS, 2008). 

 Varda se transfigura ao realizar um cinema que constrói o seu corpo fílmico pela esfera 

do preenchimento. Seja pelo uso do dispositivo ou das várias formas de arte que nele reúne, 

como recursos de expressão do seu sensorium, completando o seu corpo que desaparece − ou 

que talvez nunca tenha existido, sido sempre exterior ao seu cinema − acumulando o visível 

com todas as coisas e pessoas perdidas. E o realiza com um profundo senso de composição e 

construção da mise en scène, o que mostra que é um cinema feito da cinefilia que marcou sua 

geração, como contrato de tradução para a sua percepção de mundo. Ao constituir seu mundo 

fílmico, constitui também seu corpo, sua memória e seu lugar de mulher no cinema.  

 Ao declarar que dentro de si habitam as praias e evocar esta imagem para mostrar como 

se enxerga, em sua vida sempre dedicada a apreciar, escutar e olhar os outros, anula seu corpo 

e faz surgir outro, o que constitui uma performance, direcionada pela "capacidade de 

transformação, de embalar os gestos, de revirar o espetáculo" (RANCIÈRE, 2012b, p.88). Em 

sua obra, classificada como documentário, Varda engendra essa ficção das memórias que 

orbitam o seu corpo como idealizadora de imagens, mostrando que gera e é gerada pelo sensível 

que partilha.   

                                                           
I suggest that identification is a bodily relationship with the screen; thus when we witness a disappearing image 

we may respond with a sense of our own disappearance." 



207 

 
 

 As praias de Agnès (2008) ainda nos permite uma reflexão sobre o engendramento 

político desse corpo. A política sempre foi um dilema no que diz respeito ao cinema de Varda. 

Inicialmente, foi criticada por supostamente estar imbricada numa superficialidade burguesa, 

em ensaios como o de Johnston (1973) sobre os seus primeiros filmes. Depois, tornou-se 

emblema de engajamento contracultural, com os filmes dos anos 1970.  

 Na verdade, se tomarmos a definição de política rancieriana, a política é algo que 

perpassa toda a sua obra. Justamente porque não ocorre sempre de forma manifesta, mas, atende 

ao propósito de articular as distâncias que se dão dentro e fora da arte, como propõe Rancière 

(2012b). Em seu caso, se desdobrando nos intervalos entre ficção e realidade como parte de um 

projeto artístico que busca fazer visível o que está invisível, rearticulando as coordenadas de 

tempo e espaço. 

 Nesse sentido, podemos considerar filmes como As praias de Agnès (2008) e Os 

catadores e eu (2000) como densamente políticos. Não por manifestar um viés declaradamente 

assentado às causas revolucionárias, mas pela negociação que promovem com o que propõem 

ser o cinema, evidenciando de que modo a diretora enxerga e entrega o visível − como parte de 

si mesma − ao espectador. E até onde vai o seu comprometimento e engajamento com este 

visível. 

 Ao evocar a sua participação na Nouvelle Vague, no início do filme (PRAIAS, 2008), 

um plano exibe uma moldura com os rostos dos vários jovens diretores associados ao 

movimento, e o seu, maior, ao centro. A única mulher do grupo, "La Varda" (Figura 45), como 

menciona o gato cenográfico que a entrevista134. Ela esclarece que era apenas mais uma das 

pessoas que naquela época faziam filmes baratos e experimentavam linguagens, tendo, por 

acaso, sido apresentada a Godard, encarregado de reunir jovens com interesses semelhantes 

após o sucesso de Acossado (1959) para produzir filmes baratos e que dessem lucro.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
134 Ao que o filme leva a crer, um alter ego cinematográfico do diretor Chris Marker. 



208 

 
 

Figura 45: "La varda". 

 

Fonte: Captura e manipulação. 

 Apenas dois anos mais velha que Godard e casada durante anos com Jacques Demy, é 

curioso que Varda seja constantemente tratada por "mãe" ou "avó" da Nouvelle Vague, o que 

parece demarcar restrições fundamentadas na sua condição de mulher, não necessariamente 

uma maternidade/paternidade nos moldes do gênio artístico.  

A realizadora relata que quando da exibição de Cléo de 5 às 7 (1962) em Cannes, passou 

incólume pelo assédio dos repórteres que cercavam Corinne Marchand, sua protagonista. E ao 

ser anunciada pelo júri foi chamada de Agnès "Varga", talvez pela associação com às Varga 

girls do Cassino de Paris, cogitou. Os usos que faz de suas ficções da memória reivindicam 

também um corpo para Varda no universo dos realizadores cinematográficos, par a par com os 

corpos de outros de seus contemporâneos. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



209 

 
 

6. CONCLUSÕES 

 

 

Enquanto tu caminhas pelas ruas. Te pergunto: 

E a entranha? 

De ti mesma, de um poder que te foi dado 

Alguma coisa clara se fez? Ou porque tudo se perdeu 

É que procuras nas vitrines curvas, tu mesma, 

Possuída de sonho, tu mesma infinita, maga, 

Tua aventura de ser, tão esquecida? 

Porque não tentas esse poço de dentro 

O incomensurável, um passeio veemente pela vida? 

Teu outro rosto. Único. Primeiro. E encantada 

De ter teu rosto verdadeiro, desejarias nada. 

 

Hilda Hilst,  

Júbilo, Memória, Noviciado da Paixão 

 

 

O corpo vivido, uma matéria fílmica 

 

 E a entranha, que foi feito dela?, parafraseio Hilda Hilst, questionando a sua 

interlocutora sobre por que não buscar dentro de si a "face verdadeira"? Algo estranho, inaudito 

e avesso à resposta fácil dos espelhos.  Que acalentasse esse desejo de existir e amenizasse a 

tentativa cíclica de buscar um reflexo que seja fiel. Em sua poética, Hilst sintetiza o paradoxo 

da representação feminina. A visão, esse campo transformador que promove acordos de 

tangibilidade em torno de tudo o que existe e que está à frente do sensorium de onde brotam as 

miríades de sensações que nos orientam, instigam e entorpecem não é, unicamente, mediada 

pelos sentidos. Ver e dar-se a ver para as mulheres, por exemplo, é uma experiência filtrada por 

diversos problemas.  

 Há choque e estranheza entre saber-se e ver-se corpo diante das inúmeras cessões e 

concessões que se dão nesse intervalo. No interior de um sensorium mediado por um corpo 

vivido que não é apenas o eixo perceptivo entre o que vemos e o modo como significamos, 

enquanto corpo, mas o locus de cerceamentos e exclusões. Como ver-se no ver, com alguma 

autonomia, quando geralmente a nossa visão contrasta com aquilo que o visível largamente nos 

oferece a respeito do corpo gendrado, constituído de fora para dentro as nossas entranhas? 

Duras (apud KAPLAN, 1995) dizia que a escrita, para as mulheres, é sempre uma 

experiência inédita, que inaugura uma voz desconhecida até para nós que a emitimos em meio 

ao risco de falas e reverberações que não gostaríamos de replicar. O acanhamento com os 



210 

 
 

recursos de se fazer ouvir e falar estariam marcados por um estranhamento com o ressoar da 

linguagem, que nos é exterior, esculpida pela exclusão. Isto levou  Duras a buscar uma literatura 

que se complementasse fora dela, por suas estratégias lacunares e sensoriais. E um cinema 

também movido por essa intenção, talvez ainda mais corrosivo em suas rupturas. 

Neste trabalho, enveredemos por uma topografia investigativa tão lacunar e estrangeira 

quanto aquela que Duras admite como parte de seu processo criativo e subjetivo. No 

reconhecimento de um cinema de mulheres, averiguando as possibilidades deste ser, assim 

expresso, e os modos como as mulheres que produzem cinema engendram as suas contradições, 

buscamos identificar na trajetória do corpo fílmico. 

Interpretando-se os gestos visíveis e invisíveis − embora igualmente presentes − de seus 

corpos, estão os indícios de uma trama de vontade, ruptura e deslocamento de seus corpos nas 

imagens. Também buscamos averiguar de que forma estes corpos, na presença das cineastas 

transportadas para dentro do universo fílmico, são capazes de lhes exaltar possíveis tentativas 

de endereçar visões de mundo que partam de visões de si. 

Não respondemos aqui à pergunta como uma mulher filma quando ela dirige um filme 

ou porta uma câmera − dentro da qual estariam incutidas diversas outras questões, considerando 

todas as camadas de decisões, códigos, tecnologias e múltiplas influências implicadas nesse 

gesto. Nem enveredamos na ocorrência de uma voz/olhar feminina/o, algo que, aliás, não foi 

nosso propósito, por considerar a carga redutora e oposicionista que nesta questão estariam 

implícitas. Mas, observamos o lugar do corpo nestes filmes e investigamos as maneiras como 

estes corpos vividos, com suas marcas de história e memória, físicas e sociais, se constituem 

corpos fílmicos tendo o feminino como limite.  

Reconhecemos, num primeiro momento, o feminino como uma abstração derivada da 

consolidação do projeto do conhecimento filosófico ocidental. Este, institui a cisão entre mentes 

e corpos, por intermédio da qual as mulheres são afirmadas num lugar que as fixa em associação 

com o mundo material, ao mesmo tempo em que condiciona a sua materialidade a um princípio 

de encarceramento. Admitir essa lógica implica assumir que ser um corpo, mostrá-lo, nos 

enquadramentos que passam pelo sensorium da realizadora, do filme e do/a espectador/a, é, 

portanto, aventurar-se já num trânsito. Lidando com uma situação de condicionamento que 

submete a matéria a constantes e regulações, com seus próprios constrangimentos, e às 

mutações que esta pode estabelecer no sensorium. 

Iniciamos este trabalho com três corpos em repouso (Figura 1), aqui vistos como 

instâncias do projeto representativo para o feminino, a partir deles e no curso de nossa 



211 

 
 

investigação, percebemos que o gênero, sobretudo o feminino, é matizado de forma 

bidimensional pela crítica como um recurso para exaltar-lhe a imobilidade e a fixidez em 

estágios do belo e do desejável, delimitados por termos que remetem apenas a sua exterioridade. 

Daí, vem a necessidade de pensar a desordem que o descontrole da perspectiva de um corpo 

vivido instala, tendo a arte como o seu principal campo de deslizes e fronteiras. 

Pensar um corpo político gendrado para a arte demanda essa estratégia epistemológica 

que estabelece pontes entre uma genealogia da imagem e uma ontologia da condição existencial 

do corporal. O corpo vivido surge em nosso texto não como uma categoria social, mas como 

um traço estético político expresso nos processos criativos das mulheres realizadoras.   

O corpo vivido deriva de nosso percurso para aproximar a teoria feminista das teorias 

fenomenologias e materialistas da percepção no cinema.  Para tanto, abordamos a perspectiva 

existencialista-fenomenológica de Beauvoir (1967), as análises de Deleuze (1983, 1996, 2005), 

e Rancière (2005b, 2013) centradas no corpo fílmico e a perspectiva de corpo vivido como uma 

projeção, tanto da criação quanto da espectatorialidade, presente em obras como as de  

Sobchack (1991, 2004) e Marks (2000, 2002).  

Deste modo, o corpo vivido lida com a substância da materialidade compreendendo que 

esta está atravessada pela dinâmica do binarismo de gênero − uma reafirmação da lógica binária 

que estrutura o pensamento filosófico ocidental em dualismos como mente e corpo, sujeito e 

objeto, natureza e cultura − mas nutre-se da percepção de uma instabilidade entre essas 

categorias para endereçar seus processos de deslocamento e suas quebras de contenção.  

 O corpo vivido move-se, também, de forma similar às questões paradigmáticas 

agendadas pela teoria feminista, cujas tensões na abordagem do corpo invariavelmente refletem 

aquelas que emergem na sociedade. De Mary Wollstonecraft a Beauvoir, de Butler a Haraway, 

o corpo abrasa as questões em torno do que é ser vista como mulher, acende a discussão acerca 

da existência civil e pública das mulheres em suas muitas perspectivas de pertencimento (ou 

não) ao feminino, seja essa constituição vinculada à biologia ou não.  

O termo visibilidade é comum ao vocabulário político pois mostra a opacidade 

construída sobre a materialidade das mulheres e os silêncios em torno da matéria. Beauvoir 

(1967) diz que às mulheres não é dado o direito de serem vistas como sujeitos, nem de 

ascenderem a tal posto, quando muito resta-lhes a possibilidade de tentar justificar sua 

existência no interior de sua imanência. As coordenadas de Beauvoir nos ajudam a compreender 

que a dimensão biológica do corpo, embora seja visivelmente negociável pelos gêneros 



212 

 
 

paródicos e performativos (BUTLER, 1990) e sujeita a uma codificação que passa pela 

aparência, atrela o feminino as suas capacidades biológicas, secundarizando-as. 

Braidotti (2005), ao reportar a Beauvoir, entende que, ao considerar o corpo como uma 

situação primária, a filósofa possivelmente deixou escapar a potência dos corpos de 

engendrarem subjetividades, por este corpo ser: 

 uma complexa interação de forças sociais e simbólicas sofisticadamente 

construídas, não é uma essência, muito menos uma substância biológica, mas 

um jogo de forças, uma superfície de intensidades. (BRAIDOTTI, 2005, 

p.36)135 

 

O texto de Beauvoir, escrito em 1949, não poderia prever que desencadearia uma série 

de processos sociais, instigando movimentos de reivindicações emancipatórias e políticas 

contraculturais voltadas para o direito ao corpo e para a personalização da política. Hoje, a 

crítica já internalizou o fato de que os projetos coletivos de travessia para o espaço público 

carregam consigo a desordem epistemológica que desalinha as dicotomias. Tornando o corpo 

transgressor este agrimensor − tomando emprestado um termo da desterritorialização de 

Deleuze e Guattari (1996) − que desestabiliza a lógica dual dos grandes sistemas filosóficos. 

Se Beauvoir, em seu texto pioneiro, não enxerga grandes subterfúgios para a imanência, 

ela lega o seu conceito de corpo vivido para que se discuta a existência como um processo de 

consciência da matéria (e de percepção de si) como geradora e produtora de visões de mundo. 

Sendo a materialidade uma das vias de construção do real, mas, ainda uma via de restrição da 

vida que se vive. E o jogo de forças que Braidotti reconhece pode residir justamente nas 

estratégias em deslizar entre esses dois polos.  

O projeto radical de imanência de Deleuze e Guattari (1996) manifesto no conceito de 

corpo sem órgãos é revisto por Braidotti (2005) como uma forma de metamorfose do corpo 

colonizado por uma ideia de feminino que não corresponde à experiência das mulheres. O corpo 

sem órgãos corresponderia ao desdobramento desse casulo em estratégias de fragmentação, 

intensidade e visibilidade.  

O corpo vivido que nos propomos a investigar ao longo de todo este trabalho desponta, 

então, como uma das prerrogativas da criação cinematográfica das mulheres na sua relação com 

as políticas de gênero que perpassam a esfera do visível. Desdobrar-se num corpo vivido é, 

portanto, articular, se não o rompimento, a evidência desse casulo identificado por Braidotti, o 

que nos permitiria subjetivar a matéria. 

                                                           
135 Tradução livre de: "una interacción compleja de fuerzas sociales y simbólicas sofisticadamente construidas: no 

es una esencia, y mucho menos una sustancia biológica, sino un juego de fuerzas, una superficie de intensidades". 



213 

 
 

Este corpo vivido também poderia ser compreendido como um amálgama entre vida 

concreta e mundo sensível. Capaz de articular os limites entre matéria e mundo fílmico na 

dimensão perceptiva que se constrói entre espectatorialidade e subjetividade.    

Trata-se, também de uma adaptação fenomenológica das perspectivas feministas e da 

percepção estética, particularmente úteis para a análise do corpo gendrado no cinema. Pois torna 

a memória material tangível pela lupa da mecânica fílmica.  Um modo de perceber a 

subjetividade como algo em trânsito, nos processos que articulam as fronteiras entre imanência 

e transcendência. Um corpo-potência, capaz de mutações no plano do sensível. 

O corpo vivido, então, surge no cinema como uma matéria que pode ser desvestida, de-

codificada pela análise das presenças visíveis e invisíveis que são articuladas na superfície da 

imagem. Constrói-se tanto pela profundidade que o movimento evoca dentro do quadro quanto 

pela quebra de limites materiais que a proximidade entre câmera e pele são capazes de 

proporcionar.  

O corpo vivido cinematográfico pode ser compreendido dentro de uma política da arte 

que passa, portanto, pela rearticulação de suas coordenadas, promovendo instabilidades no 

mapa do visível, reposicionando o destino dos corpos nas instâncias do território estético, que 

media a sua inserção no cenário público também pela construção de dimensões sensíveis de 

partilha e comutação da imagem. 

Neste sentido, a obra de Rancière, sobretudo por seu caráter materialista, é fundamental 

para pensar o corpo no regime estético. Tanto por desmobilizar as metodologias de análise da 

espectatorialidade, centradas no ideal de um espectador passivo, quanto por identificar no 

conflito e na contradição da arte do regime estético o espaço para a emergência de espaços de 

dissenso. 

 

A matéria como dissenso 

 

O dissenso, para Rancière (2005a, 2012b), é o eixo de uma política da estética que se 

desprende dos acordos representativos da arte. Ele elabora esse conceito por identificar os 

processos cíclicos da crítica, que se mantém viva ao reacender ciclicamente os mesmos temas 

em torno de uma busca permanente de consensos. Estes, mantém-se inalcançáveis em meio ao 

revezamento entre as perspectivas de passividade e as de atividade do espectador.  



214 

 
 

Rancière entende que os consensos vitoriosos sustentam apenas um modelo crítico que 

não permite que se observe o que acontece nos intervalos entre uma noção e outra, mas são 

geradores de dissensos nos instantes em que estas noções se misturam e interpelam. 

Por isso, elege o cinema como instância emblemática do regime estético. Por seu 

potencial em agregar e desagregar as noções de espetáculo, por sua redefinição do estatuto da 

arte e por suas qualidades mecânicas que tanto aproximam arte e espetáculo quanto instituem 

uma cena corporal que proporciona a percepção das imagens da materialidade vivida como uma 

ficção da memória. 

O corpo cinematográfico, entretanto, só se torna ficção porque é matéria. E para as 

mulheres, como já vimos, a relação entre corpo e matéria não se dá de forma aleatória. Há 

contradições na relação com a matéria e também com o espaço fílmico, na perspectiva de que 

o âmbito espetacular do cinema tem o poder de deformar os corpos, torná-los foco de uma 

dimensão voyeurística na qual o feminino é o alvo comum, como propôs Mulvey (1983), o que 

pode implicar numa segunda contradição para as mulheres. 

No entanto, novamente, são estes conflitos que tornam o espaço cinematográfico um 

campo singular para a política da arte e ainda mais para a análise do cinema de mulheres. Assim 

como no que diz respeito à percepção dos corpos como aqueles que exibem um "jogo de forças" 

(BRAIDOTTI, 2005), o jogo paradoxal entre espectatorialidade do corpo feminino e a 

subjetivação pelo artifício do filme também reordena as coordenadas entre arte e política, 

articulando contradições agudas no intervalo entre a haste pessimista da crítica e o alvo utópico 

da luta. 

Os termos do dissenso das mulheres realizadoras são materiais e evocam aspectos 

mundanos da vida, em sua dimensão cotidiana. Mas fazem desse banal o elemento político com 

o qual deflagram tanto o privado, como um campo de tensões e transformações, quanto o 

cinema, como um mundo de extravasamento dos limites dessas intimidades e da própria 

matéria. 

 

A presença como performance 

Os filmes nos quais figuram a presença fílmica das diretoras aqui trabalhados, 

contemplam dois períodos de exploração do espaço fílmico, o primeiro, Tramas do entardecer 

(1943), por Maya Deren, motivado pelos ecos do intenso experimentalismo das tecnologias da 

imagem promovido por surrealistas. O segundo, exemplar do protagonismo das mulheres nas 

vanguardas europeias, com os filmes de Chantal Akerman (Je, tu, il, elle, 1974) e Marguerite 



215 

 
 

Duras (Le Camion, 1977) que buscavam explorar os elementos fílmicos a pretexto de descentrá-

los. Nos dois últimos filmes, e mesmo no filme de Deren, muito em função de suas apostas 

ilusionistas e abordagem onírica, vemos o movimento do corpo engendrar a errância, fluxos e 

duplicações do corpo. O trabalho do gesto surge em sua expressão visível (Akerman), 

metafórica (Deren) e corporificada pela voz (Duras), delineando uma presença fílmica 

desestabilizadora por parte das realizadoras. Que desordenam os espaços intimistas136 no qual 

estão instaladas e trabalham os enquadramentos e as cenas em proporção direta com seus traços 

materiais na dimensão do quadro.  

O corpo vivido é assim percebido na identificação com as presenças destas mulheres 

que se autonomizam no quadro em gestos que esboçam tramas e ênfases na condição feminina, 

ressaltando, assim, a presença do corpo gendrado. Em uma atmosfera de contradição, denúncia 

e reivindicação implícita, na qual o quadro figura como espaço de ilusões materializáveis e 

evidências carnais e a mise en scène atua como extensão da matéria e a performance um 

constructo do vivido. 

Observamos, deste modo, que o movimento oferece profundidade ao campo. Não 

apenas o movimento repetitivo dos corpos, dos gestos performativos afetivos destacados por 

Del Rio (2008), mas o movimento de fluxo que corporifica o gesto para além da matéria, em 

utopias (os espelhos de Deren, o mar e a viagem imaginária da pequena personagem de Duras) 

e confrontos (no entrelaçamento lancinante dos corpos das amantes em Akerman). 

Evidenciando uma tridimensionalidade da matéria fílmica, própria do cinema, que emerge de 

seus intervalos, nas distâncias e contradições que o corpo gendrado é capaz de articular na 

dimensão fílmica. 

O domínio dos recursos tecnológicos e o trabalho da interioridade do plano criam visões 

que problematizam o corpo gendrado, ressaltando suas marcas − físicas ou gestuais. E estas, 

intervém na percepção da concepção fílmica como um todo. A performance desdobra-se da 

potência do corpo e também do jogo entre presença e ausência no visível. 

O dissenso pode aqui ser compreendido como as distensões da matéria no espaço 

fílmico, alternando as condições de tempo e espaço e também a percepção do corpo dentro do 

quadro, numa dinâmica da mobilidade que articula o trânsito entre sujeito e objeto, em 

afirmações e negações que anulam os pressupostos de bidimensionalidade e passividade. Essa 

presença física, entretanto, será analisada a partir de outra perspectiva nos filmes memorialistas, 

                                                           
136 As três exibem como locações interiores imóveis residenciais.  



216 

 
 

nos quais a proximidade e a visceralidade irão substituir a centralidade do quadro no trato com 

o corpo vivido. 

 

Proximidade háptica e partilha 

A força do corpo não está apenas em sua presença ou na drasticidade de seus 

movimentos, mas em exaltar a mobilidade vital da existência. As condições de fragilidade que 

um corpo humano encontra no interior de sua matéria são experimentadas a cada segundo na 

vida de todos os seres. No caso dos corpos gendrados das mulheres, esse feminino poderá ser 

evidenciado pelo acompanhamento de processos vitais das realizadoras, sua constância em 

captar o que muda, o que envelhece e o que morre como uma comprovação de sua própria 

existência. 

Em filmes memorialistas percebemos o uso da câmera como extensão do corpo, com o 

olhar fazendo as vezes de diálogo visível e uma presença insistente do visceral e da pele, em 

suas circunstâncias mais porosas e lunares, pelo esquadrinhar da matéria que envelhece e do 

tempo que passa, tendo no corporal uma paisagem frágil e intensa que está sempre em iminência 

de desaparecer, que descorporifica para corporificar-se na subjetivação fílmica. 

Também notamos que o desejo de guardar os corpos outros é manifesto com um pendor 

autobiográfico, na catalogação das memórias vividas pela complementaridade com o outro, que 

compõe o panorama do olhar das realizadoras, de sua exterioridade, mas também de sua 

percepção do mundo e de si mesmas. 

Sendo esse outro o corpo que referencia a existência, que valida a presença por trás da 

câmera, mas também o outro do corpo vivido que emerge dos arquivos, do passado vital ou 

artístico que compõe as cenas do real com o feitio de um mosaico. Uma memória fílmica do 

vivido.  

Nos filmes que trabalhamos no Capítulo 3, percebemos que a ficção da memória que 

constitui os filmes autobiográficos137 é também uma memória do corpo. Um trajeto de sua 

existência, desordenando as condições que o instalam na borda inferior da criação. Nestes 

filmes, também nos deparamos com uma abordagem mais latente da matéria. Permissividade 

que a complexidade do documental chancela, por fazer convergir a dimensão da realidade, que 

precisa ser disfarçada nos filmes autodeclarados ficcionais. 

                                                           
137 Utilizo essa expressão apenas para mensurar o que eles têm em comum, de modo algum afirmando que este 

seja um gênero cinematográfico. 



217 

 
 

Diferente dos filmes do Capítulo 2, que problematizam as concepções de cena, mise en 

scène e a perspectiva fixa do plano e sua duração, pela capacidade de mover corpos dentro 

deste, percebemos que o corpo vivido atua tendo como referente o quadro, numa concepção 

estruturada, evidenciando as condições de aprisionamento do corpo na tela. 

Em filmes como As praias de Agnès (2008), Elena (2013),  Sol Poente (1996) e 

Nascimento e Maternidade (2006), este corpo tem como referência o outro. E o enquadramento 

como evidência desse outro, identificado no uso do arquivo ou da câmera háptica, que aproxima 

a pele, naquilo que Marks (2000) irá chamar de olhar que acaricia. A intimidade e o claustro 

doméstico não são explorados pelo quadro, em vez disso, a intimidade é deflagrada nos 

constantes vestígios do familiar, que exibem a dimensão fílmica como um atestado da 

existência, seus percursos e sua continuidade, em registros que utilizam a memória do arquivo 

doméstico para destacar a vida em processo e as condições e situações do vivido. 

Em vez de conter, expande esse corpo e explora não apenas os referentes cenográficos 

que o enquadramento e a cena proporcionam. Mas, abre espaço para a percepção de um 

sensorium que enumera cheiros, sabores e toques pelo tato da câmera-olho com a imagem. 

Esses filmes em primeira pessoa, muito mais próximos a uma ficção da memória que à noção 

recorrente de documentário − com sua voz de Deus e sua distância −, no caso dos filmes feitos 

por mulheres exibem, também, uma perspectiva da investigação de seus próprios processos 

vitais. 

Além de uma ensaística sensorial que prima pelo estabelecimento de um corpo vivido 

também como um corpo sensível, feito da recordação e da memória afetiva daquilo que delimita 

e preenche as condições de existência das realizadoras. 

É por meio das análises desses filmes que podemos perceber a relação entre o corpo 

vivido gendrado e o corpo vivido da percepção entrelaçados. O papel do sensorium contribui 

para que ocorram os dissensos artísticos, na comutação da memória destes corpos, por 

intermédio do olhar das realizadoras, num processo de identificação que permite compreender 

em que grau as aproximações e distanciamentos os afetam. 

Na partilha desse sensorium, notamos construções que as realizadoras estabelecem com 

seus referentes outros (Petra com sua irmã Elena, Kawase com Uno e Agnès com seus amigos, 

seu companheiro Jacques Demy, na conexão com seus filmes e até mesmo com a materialidade 

sensível das praias). Agendam dobras sensoriais que demonstram o desejo de abertura de seus 

corpos para o mundo. 



218 

 
 

A exploração do espaço fílmico também pode ser mais comodamente entendida como 

a exploração das condições de subjetivação, por meio da sinestesia e da imagem háptica, que 

traduzem um cinema de preenchimento do vivido. Um cinema que sente o envelhecimento, o 

viço, a viscosidade e a fibra, numa renitente busca da interioridade corporal. 

A dimensão espacial do corpo vivido, nesses casos, constrói uma conexão com a 

interioridade da matéria: na ultrassonografia e nas radiografias de Kawase, no laudo que exibe 

as condições do frágil coração de Elena e na entranha imaginária das praias de Varda. A 

experiência corporificada no cinema não quer dizer que as mulheres sejam mais corpo que os 

homens, expressa, isto sim, que na reprodução do seu sensorium no sensorium do filme elas 

estarão endereçando experiências que constituem sua condição no mundo. Uma condição que 

a materialidade media. 

A vida material se presentifica em suas formas mais elementares e viscerais, como o 

liquido vermelho e espesso que dá viscosidade à placenta de Kawase, o percurso pelo seios e 

ventre no banho de Uno Kawase, a dança com a lua que marca o desaparecimento de Elena e 

as mãos e rostos pixelizados pela câmera VHS de Varda. 

São percursos de um testemunho fisiológico que busca demonstrar como se dá sentir o 

vivido. Do ponto de vista da percepção, evidenciar as marcas do vivido é exaltar uma conquista 

de algo que está associado ao feminino, com o qual se convive como um destino desde as 

primeiras percepções conscientes de nossa existência. E pode significar tomar posse desse 

corpo. 

Corporificar o vivido, não apenas traz à tona a distância diaspórica que Marks (2000) 

propõe ao tentar mensurar um sensorium cultural. A percepção não é constituída apenas dos 

trânsitos geográficos, o corpo gendrado é também um constructo cultural que tem no feminino 

seu eixo limitador. E diz respeito, ainda, à distância entre corpos legitimados e aqueles que não 

são. A câmera-corpo põe em cheque o corpo vivido ao situá-lo numa perspectiva de processo, 

não apenas fílmico, mas vital. 

O corpo vivido, portanto, mostra-se uma abstração que nos permite uma análise fílmica 

que considere o gênero como uma dimensão a ser investigada na produção das mulheres. Em 

todos os trabalhos apresentados aqui neste texto, percebemos que o protagonismo da matéria 

nesta leva do cinema de mulheres, seja na estruturação do quadro ou na aproximação de uma 

pele fílmica, engendrando visibilidades e invisibilidades que podem ser compreendidas como 

partilhas sensoriais ou agenciamentos da ordem do dissenso.  



219 

 
 

Ainda que não seja possível afirmar, em razão das restrições do corpus analisado e em 

função da necessidade de problematizações posteriores, uma autoria feminina expressa em 

aspectos estilísticos comutados nos filmes aqui investigados, compreendemos que a visibilidade 

destes corpos nos permite considerar o apelo ao material como uma recorrência da produção 

das diretoras e uma estratégia de inserção no visível, na qual a presença fílmica da realizadora 

é afirmativa desse apelo. 

A partir desses corpos vividos percebemos o lugar destas mulheres, seus incômodos e 

constrangimentos, em gestos que politizam o comum. Como o revés da câmera no parto de 

Kawase, o protagonismo cênico da atriz Elena ou o surgimento de Varda, no centro do quadro 

de seu filme, como a grande mulher da Nouvelle Vague. 

Visíveis, estes filmes lhes restituem um corpo muitas vezes negado na esfera do social... 

Renascem em outra pele, desterritorializam-se. As possibilidades de abordagem da 

materialidade pelo cinema de mulheres, entretanto, estão longe de serem esgotadas, mas, neste 

trabalho que se permite ser abrangente e lacunar, há pistas de que a interioridade do corpo 

parece figurar mais latente nos filmes recentes.  

Seguiremos perguntando: E a entranha, que foi feito dela? 

Entretanto, com a certeza de que os corpos não estão em repouso. E nunca estiveram. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



220 

 
 

Referências 

 

Livros e periódicos 

 

AGAMBEN, Giorgio. Profanações. São Paulo: Boitempo, 2007. 

AGAMBEN, Giorgio. Notes on gesture: means without end: notes on politics. Minneapolis, 

USA: University of Minnesota, 2000. 

AKERMAN, Chantal. Jeanne Dielman. In: CATÁLOGO FORUMDOC.BH.2012. Belo 

Horizonte: Associação Filmes de Quintal, 2012. 

ALAIMO, Stacy; HEKMAN, Susan (Orgs.). Material feminisms. Indianapolis, USA: Indiana 

University Press, 2008. 

AUMONT, Jacques. La estética hoy. Madrid: Ediciones Cátedra, 2001. 

BARAD, Karen. Posthumanist performativity: toward an understanding of how matter comes 

to matter. Signs: journal of women in culture and society. The University of Chicago. Chicago, 

Vol. 28, no. 3, 2003. 

BARTHES, Roland. Mitologias. 3. ed. Rio de Janeiro: Difel, 2007. 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo: a experiência vivida (v. 2). 2. ed. São Paulo: Difusão 

Europeia do Livro, 1967. 

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. 2. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. 

BRAIDOTTI, Rosi. Metamorfosis: hacia una teoria materialista del devenir. Madrid: Ediciones 

Akal, 2005. 

BUTLER, Judith. Problema de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1990. 

______. Cuerpos que importan: sobre los límites materiales y discursivos del "sexo". Buenos 

Aires: Paidós, 2002. 

______. Undoing gender. Nova Iorque: Routledge, 2004. 

______. Performative Agency. Journal of cultural economy. Londres, v. 3, n. 2, set. 2010. 

CARTWRIGHT, Lisa. Screening the body: tracing medicine's visual culture. Minneapolis, 

USA: University of Minnesota Press, 1995. 

COSGROVE, Ben. ‘The most beautiful suicide': a violent death, an immortal photo. The time 

online, New York, 19 mar. 2014. Disponível em: http://time.com/3456028/the-most-beautiful-

suicide-a-violent-death-an-immortal-photo/>. Acesso em: 14 set. 2014. 

COSTA, Petra; ZISKIND, Carolina. Elena. s.d. Roteiro ilustrado. Disponível em: 

<http://elenafilme.com/roteiro-ilustrado>. Acesso em: 07 jan. 2014. 

DALLEMBACH, Lucién. Le récit spéculaire. Paris: Editions du Seuil, 1977. 

DEL RIO, Elena. Deleuze and the cinemas of performance: powers of affection. Edimburgh, 

Scotland: Edimburgh University Press, 2008. 

DELEUZE, Gilles. Cinema I - A Imagem Movimento. São Paulo: Brasiliense, 1983.  

______. Cinema II - A Imagem Tempo. São Paulo: Brasiliense, 2005. 



221 

 
 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia (v. 3).  Rio de 

Janeiro: Editora 34, 1996. 

______. O que é a filosofia? Rio de Janeiro: Editora 34, 1997. 

DEREN, Maya. Divine horsemen: voodoo gods of Haiti. New York: s.n., 1970.  

DUDLEY, Andrew J. As principais teorias do cinema. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2002. 

FLAX, Jane. Pós-modernismo e as relações de gênero na teoria feminista. In: HOLLANDA, 

Heloísa B. de (Org.). Pós-modernismo e política. Rio de Janeiro: Rocco, 1991. 

FEMENÍAS, Maria Luísa. A crítica de Judith Butler a Simone de Beauvoir. Sapere Aude. Belo 

Horizonte, v.3, n.6, p.310-339, 2º sem., 2012. 

FIRESTONE, Sulamith. A dialética do sexo: um estudo da revolução feminista. Rio de Janeiro: 

Labor do Brasil, 1976. 

FOUCAULT, Michel. A história da sexualidade 1: a vontade de saber. Rio de Janeiro: Graal, 

1988. 

GOMBRICH, Ernst. História da arte. Rio de Janeiro: LTC, 1999. 

GROSZ, Elizabeth. Volatile bodies: toward a corporeal feminism. Indianapolis: Indiana 

University Press, 1994. 

HARAWAY, Donna. Manifesto ciborgue: ciência, tecnologia e feminismo-socialista no final 

do século XX. In: TADEU, Tomaz (Org.) Antropologia do ciborgue: as vertigens do pós-

humano. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2009. 

HUMM, Maggie. The dictionary of feminist theory. New York: Ohio State of University, 1995. 

HUYSSEN, A. A cultura de massas enquanto mulher. In: HUYSSEN, A. Memórias do 

modernismo. Rio de Janeiro: Ed.UFRJ, 1997. 

IRIGARAY, Luce. Speculum of the other woman. Nova Iorque: Cornell University Press, 1987. 

JOHNSTON, Claire. Notes on women's cinema. London: Society for Education in Film and 

Television, 1973. 

KANT, Immanuel. Crítica da faculdade do juízo. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1993. 

KAPLAN, E. A. A mulher e o cinema: os dois lados da câmera. Rio de Janeiro: Rocco, 1995. 

KORSMEYER, Carolyn. Aesthetics in feminist perspective. s.l.: Indiana University Press, 

1993. 

______. Gender and aesthetics: an introduction. Nova Iorque: Routledge, 2004. 

KUHN, Thomas. A revolução copernicana: a astronomia planetária no desenvolvimento do 

pensamento ocidental. Lisboa: Edições 70, 1990. 

LAQUEUR, Thomas. Making Sex: body and gender from the greeks to Freud. Cambridge, 

USA: Harvard University Press, 1990. 

LAURETIS, Teresa de. Alicia ya no: feminismo, semiótica, cine. Madrid: Ediciones de 

Cátedra, 1992. 

______. A tecnologia do gênero. In: HOLANDA, H. B. de (Org.) Tendências e impasses: o 

feminismo como crítica da cultura. Rio de Janeiro: Rocco, 1994. 



222 

 
 

LENNON, Kathleen. Feminist perspectives on the body. In: ZALTA, E. N (Ed.). The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy Archive. Disponível em: 

<http://plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/feminist-body/>. Acesso: 24 out. 2014. 

LIPOVETSKY, Gilles. A terceira mulher: permanência e revolução do feminino. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2000. 

LONGINO, Helen E. To see feelingly: reason, passion, and dialogue in feminist philosophy. 

In: STATON, Donna C.; STEWART, A. (Orgs.). Feminisms in the Academy. Ann Arbor: The 

University of Michigan Press, 1995.  

LÓPEZ, José Manuel (Org.). Naomi Kawase: el cine en el umbral. Madrid: T&B Editores, 

2008.  

MARCO, Edna de; SCHMIDT, Simone P. Além de uma tela só para si. In: Revista Estudos 

feministas. Florianópolis, UFSC, v. 11, n. 1, 2003. 

MARKS, Laura U. The skin of the film: intercultural cinema, embodiment and the senses. 

London: Duke University Press, 2000. 

______. Touch: sensuous theory and multisensory media. Minneapolis, USA: University of 

Minnesota Press, 2002. 

MAULE, Rosanna. Part One: literature and cinema: the in-betweenness. In: MAULE, Rosanna; 

BEAULIEU, Julie (Eds.). In the Dark Room: Marguerite Duras and cinema. Berna: Peter Lang 

Publishers, 2009. 

MAYNE, Judith. Women at the keyhole: feminism and women’s cinema. Bloomington: Indiana 

University Press, 1990. 

______. Framed: lesbians, feminists, and media culture. Minneapolis: University of Minnesota 

Press, 2000. 

MIRANDA, Luis. Dar à Luz. In: O cinema de Naomi Kawase. 1. ed. Rio de Janeiro: CCBB-

RJ, 2011. 

MOI, Toril. What is a Woman? and other essays. Oxford: Oxford University Press, 1999. 

MOURÃO, Patrícia; MAIA, Carla (Orgs.). O cinema de Naomi Kawase. 1. ed. Rio de Janeiro: 

CCBB-RJ, 2011. 

MULVEY, Laura. Prazer visual e cinema narrativo. In: XAVIER, Ismail. A experiência do 

cinema. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983. 

______. Death 24x a second: stilness and the moving image. Londres: Reaktion Books, 2006. 

NOCHLIN, Linda. Why have there been no great women artists. In: Jones, Amelia (Org.). The 

feminism and visual culture reader. Nova Iorque: Routledge, 2003.  

ORTNER, Sherry. Está a mulher para o homem assim como a natureza para a cultura. In: 

ROSALDO, Michelle; LAMPHERE, Louise (Orgs.). A mulher, a cultura e a sociedade. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1979. 

PERROT, Michelle. Minha história das mulheres. São Paulo: Contexto, 2008. 

PLATÃO (Coleção Os Pensadores). 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1979. 

PLUCHART, François. L’art corporel. Paris: Images 2, 1983.  

POLLOCK, Griselda. Vision and difference: feminism, femininity and histories of art. Londres: 

Routledge, 2003. 

http://plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/feminist-body/


223 

 
 

______. A modernidade e os espaços de feminilidade. In: MACEDO, A.G.; RAYNER, F. 

Género, cultura visual e performance. Ribeirão. Portugal: Húmus, 2011. 

RAGO, Margareth. Epistemologia feminista, gênero e história. In: PEDRO, Joana; GROSSI, 

Miriam (Orgs.). Masculino, feminino, plural. Florianópolis: Ed. Mulheres, 1998. 

RANCIÈRE, Jacques. O desentendimento. São Paulo: Editora 34, 1996. 

______. The flesh of words: the politics of writing. Stanford: Stanford University Press, 2004. 

______. A partilha do sensível: estética e política. São Paulo: EXO Experimental / Editora 34, 

2005a. 

______. La fábula cinematográfica: reflexiones sobre la ficción en el cine. Barcelona: Paidós, 

2005b. 

______. Será que a arte resiste a alguma coisa? In: LINS, Daniel. Nietzsche/Deleuze: arte, 

resistência. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2007. 

______. O espectador emancipado. São Paulo: Editora WMF / Martins Fontes, 2012a. 

______. As distâncias do cinema.  Rio de Janeiro: Contraponto, 2012b. 

______. Aisthesis: scenes from the aesthetic regime of art. New York: Verso, 2013. 

RUSSO, M. O Grotesco feminino: risco, excesso e modernidade. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. 

SCOTT, Joan Wallach. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação & realidade. 

Porto Alegre, vol. 20, nº 2, jul./dez, 1995.SELLIER, Geneviéve. Masculine singular: french 

new wave cinema. London: Duke University Press, 2008.  

SHAVIRO, Steven. The cinematic body: theory out of bounds. 5. ed. Minneapolis, USA: 

University of Minnesota Press, 2006. 

SHEFF, David. A última entrevista do casal John Lennon e Yoko Ono. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 2012. 

SILVA, Carolina Vieira da. Como organizar bons encontros? Sobre os afetos e os corpos em 

Shara, de Naomi Kawase. Revista Passagens, Fortaleza, UFC, v. 4, n. 1, 2013. Disponível em: 

http://www.revistapassagens.ufc.br/index.php/revista/article/view/35. Acesso: 24 Nov 2013. 

SMELIK, Anneke. And the mirror cracked: feminist cinema and film theory.  New York: 

Palgrave, 1998. 

SOBCHACK, Vivian. The address of the eye: a phenomenology of film experience. Nova 

Iorque: Princeton University Press, 1991. 

______. Carnal thoughts: embodiment and moving image culture. Berkeley, USA: University 

of California Press, 2004. 

STAM, Robert. Introdução à teoria do cinema. São Paulo: Papirus, 2003.  

TÉBHAUD, Françoise. História das mulheres, história do gênero e feminismo: o exemplo da 

França. In: COSTA, C.; SCHMIDT, S. (Orgs.). Poéticas e políticas feministas. Florianópolis: 

Editora Mulheres, 2004. 

VICENTE, Filipa L. A arte sem história: mulheres artistas (Sécs. XVI-XVIII). ARTIS: Revista 

do Instituto de História da Arte da Faculdade de Letras de Lisboa. Lisboa, n. 4, 2005. 

VEIGA, Roberta. Jeanne Dielman e a travessia visual da espectadora. In: CATÁLOGO 

FORUMDOC.BH.2012. Belo Horizonte: Associação Filmes de Quintal, 2012. 



224 

 
 

WOOLF, Virgínia. Profissões para mulheres e outros artigos feministas. Porto Alegre: L&PM, 

2013. 

YOUNG, Iris Marion. On Female Body Experience: "Throwing Like a Girl” and Other Essays. 

New York: Oxford University Press, 2005. 

 

Filmes 

CAMION, le. Direção: Marguerite Duras. Produção: François Barat; Pierre Barat. França: 

Auditel; Cinéma 9, 1977.  76 min. Son., Color, 35 mm. 

CARACOL. Direção: Naomi Kawase.  Produção: Naomi Kawase, Sent Inc. Japão: [s.p], 1994. 

40 min. Son., Color, 16 mm. 

CATADORES e eu, Os. Direção: Agnès Varda. Produção: [s.p]. França: Ciné Tamaris, 2000. 

82 min. Son., Color., 35 mm. 

CÉU, vento, fogo, água, terra. Direção: Naomi Kawase. Produção: Yuko Naito. Japão/França: 

Sent Inc.; Naomi Kawase; Arte France, 2001. 55 min. Son., Color, 16 mm. 

CLÉO das 5 às 7. Direção: Agnès Varda. Produção: Georges de Beauregard; Carlo Ponti. 

França: Ciné Tamaris; Rome Paris Films, 1962. 90 min. Son., p&b, 35 mm. 

CONTACTS. Direção: Jean-Pierre Krief. Produção: [s.p]. França: [s.p], 2000. 13 min. Son., 

Color., [s.i]. 

ELENA. Direção: Petra Costa. Produção: Bernardo Bath; Julia Bock; Petra Costa; Sara Dosa; 

Fernando Meirelles; Caroline Onikute; Moara Passoni; Tiago Pavan; Tim Robbins; Daniela 

Santos.  Brasil: Busca Vida Filmes, 2012. 80 min. Son., Color., 35 mm. 

EM seus braços. Direção: Naomi Kawase. Produção: Naomi Kawase, Sent Inc. Japão:[s.p], 

1992. 40 min. Son., Color, 16 mm. 

INCOMPREENDIDOS, Os. Direção: François Truffaut. Produção: François Truffaut.  França: 

Les Films du Carrosse; Sédif Productions, 1959.  99 min. Son., p&b, 35mm. 

JE, tu, il, elle. Direção: Chantal Akerman. Produção: Chantal Akerman. França: French 

Ministry of Foreign Affairs; Paradise Films, 1976. 86 min. Son., p&b, 35 mm. 

MARINA Abramovic: A Artista Está Presente. Direção: Matthew Akers; Jeff Dupre. Produção: 

Jeff Dupre; Maro Chermayeff. Estados Unidos: Show Of Force; AVRO Close Up; Dakota 

Group, 2012. 106 min. Son., Color. HDCAM. 

MARTÍRIO de Joana D’Arc, O. Direção: Carl Theodor Dreyer. Produção: [s.p].  França:  

Société générale des films, 1928.  110 min. Son., p&b, 35 mm. 

MINHA família, uma única pessoa. Direção: Naomi Kawase. Produção: Naomi Kawase, Sent 

Inc. Japão: [s.p], 1989. 10 min. Son., Color, 8 mm. 

MÔNICA e o desejo. Direção: Ingmar Bergman. Produção: Allan Ekelund.  Suécia: Svensk 

Filmindustri (SF), 1953.  96 min. Son., p&b, 35mm. 

NASCIMENTO/Maternidade. Direção: Naomi Kawase. Produção: Sent Inc.; Kumie; Arte 

France. Japão/França: Kumie; Arte France Cinéma, 2006. 43 min. Son., Color. vídeo. 

http://www.imdb.com/name/nm1425611/?ref_=ttfc_fc_cr2
http://www.imdb.com/company/co0017285?ref_=ttco_co_1
http://www.imdb.com/company/co0025521?ref_=ttco_co_2
http://www.imdb.com/name/nm0471165/
http://www.imdb.com/company/co0106723?ref_=ttco_co_1
http://www.imdb.com/company/co0030789?ref_=ttco_co_2
http://www.imdb.com/company/co0286983?ref_=ttco_co_1
http://www.imdb.com/company/co0286983?ref_=ttco_co_1
http://www.imdb.com/company/co0049280?ref_=ttco_co_2
http://www.imdb.com/name/nm0003433/?ref_=tt_ov_dr
http://www.imdb.com/company/co0050989?ref_=ttco_co_1
http://www.imdb.com/company/co0050989?ref_=ttco_co_1
http://www.imdb.com/name/nm0252321/?ref_=ttfc_fc_cr2
http://www.imdb.com/company/co0050989?ref_=ttco_co_1
http://www.imdb.com/company/co0050989?ref_=ttco_co_1


225 

 
 

OLHOS de ressaca. Direção: Petra Costa. Produção: Petra Costa. Brasil: Aruac Produções, 

2008. 20 min. Son., Color., 16 mm. 

PRAIAS de Agnes, As. Direção: Agnès Varda. Produção: Agnès Varda; Lisa Blok-Linson; 

Thomas E. Taplin. França: Ciné Tamaris; Arte France Cinéma; Canal+; Région Ile-de-France; 

Région Languedoc-Roussillon; Centre National de la Cinématographie (CNC); France 2 (FR2), 

2008.  110 min. Son., Color., 35mm. 

LIÇÃO de tango, Uma. Direção: Sally Potter. Produção: Christopher Sheppard. Reino Unido / 

França / Argentina / Alemanha / Países Baixos: Adventure Pictures; Adventure Films; Arts 

Council of England; Cinema Projects; Eurimages; European Co-production Fund; Imagica; 

NFC; OKCK Films; PIE; Pandora Filmproduktion; Sales Company; Sigma Film Productions, 

1997. 100 min. Son., p&b, 35 mm. 

RAINHA Cristina. Direção: Rouben Mamoulian. Produção: Walter Wanger.  Estados Unidos: 

Metro-Goldwyn-Mayer (MGM), 1933.  99 min. Son., p&b, 35mm. 

SOL Poente. Direção: Naomi Kawase. Produção: Naomi Kawase, Sent Inc. Japão: [s.p], 1996. 

45 min. Son., Color, 16 mm. 

TRAMAS do entardecer. Direção:  Maya Deren, Alexander Hammid. Produção: [s.p].  Suécia: 

[s.p], 1943. 14 min. Son., p&b,16 mm. 

VI o céu? Direção: Naomi Kawase. Produção: Naomi Kawase, Sent Inc. Japão: Kumie, 1995. 

10 min. Son., p&b, 16 mm. 

VIVER a vida. Direção: Jean-Luc Godard. Produção: Pierre Braunberger. França: Les Films de 

la Pléiade; Pathé Consortium Cinéma, 1962. 80 min. Son., p&b, 35 mm. 

 

Obras 

 

CHICAGO, Judy. The Dinner Party. [1974–79]. Cerâmica, porcelana, tecido, (1463 x 1463 

cm). Brooklyn Museum, Elizabeth A. Sackler Foundation, 200 Eastern Parkway, Brooklyn, 

New York 11238-6052,  2002. Disponível em: 

http://www.brooklynmuseum.org/eascfa/dinner_party/home.php  Acesso: 16 set. 2014. 

 

COURBET, Gustave. L’Origine du monde. 1866. 1 original de arte, óleo sobre tela, RMN-

Grand Palais (Musée d'Orsay) / Hervé Lewandowski, 46 cm x 55 cm. Disponível em: 

<http://www.musee-orsay.fr/en/collections/works-in-

focus/search/commentaire/commentaire_id/the-origin-of-the-world-3122.html>. Acesso: 16 

set. 2014. 

 

SOCIÉTÉ LUMIÈRE. Danse Serpentine (II). [1897-1899]. cat. Lumière No. 765-I In: THE 

MUSEUM OF MODERN ART. The Museum of Modern Art (MOMA). Vídeo (1’49”). 

Disponível em: <http://www.moma.org/explore/multimedia/audios/244/2437>. Acesso em: 16 

set. 2014. 

ONO, Yoko. Cut Piece. 1965. In: Youtube. Yoko Ono "Cut Piece" Performance Art. Vídeo 

(2’27”). Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=Zfe2qhI5Ix4>. Acesso em: 21 

out. 2014. 

http://www.imdb.com/name/nm0889513/?ref_=ttfc_fc_cr4
http://www.imdb.com/company/co0017285?ref_=ttco_co_1
http://www.imdb.com/company/co0063732?ref_=ttco_co_2
http://www.imdb.com/company/co0028557?ref_=ttco_co_3
http://www.imdb.com/company/co0090770?ref_=ttco_co_4
http://www.imdb.com/company/co0070721?ref_=ttco_co_5
http://www.imdb.com/company/co0090290?ref_=ttco_co_6
http://www.imdb.com/company/co0079729?ref_=ttco_co_7
http://www.imdb.com/name/nm0791931/?ref_=ttfc_fc_cr6
http://www.imdb.com/company/co0103055?ref_=ttco_co_1
http://www.imdb.com/company/co0069325?ref_=ttco_co_2
http://www.imdb.com/company/co0103757?ref_=ttco_co_3
http://www.imdb.com/company/co0103757?ref_=ttco_co_3
http://www.imdb.com/company/co0032355?ref_=ttco_co_4
http://www.imdb.com/company/co0056024?ref_=ttco_co_5
http://www.imdb.com/company/co0103688?ref_=ttco_co_6
http://www.imdb.com/company/co0055852?ref_=ttco_co_7
http://www.imdb.com/company/co0075178?ref_=ttco_co_8
http://www.imdb.com/company/co0044064?ref_=ttco_co_9
http://www.imdb.com/company/co0005590?ref_=ttco_co_10
http://www.imdb.com/company/co0052813?ref_=ttco_co_11
http://www.imdb.com/company/co0002643?ref_=ttco_co_12
http://www.imdb.com/company/co0035656?ref_=ttco_co_13
http://www.imdb.com/company/co0016037?ref_=ttco_co_1
http://www.imdb.com/name/nm0220305/?ref_=tt_ov_dr
http://www.imdb.com/name/nm0352413/?ref_=tt_ov_dr
http://www.imdb.com/name/nm0105886/?ref_=ttfc_fc_cr2
http://www.imdb.com/company/co0119013?ref_=ttco_co_1
http://www.imdb.com/company/co0119013?ref_=ttco_co_1
http://www.imdb.com/company/co0016449?ref_=ttco_co_2
http://www.musee-orsay.fr/en/collections/works-in-focus/search/commentaire/commentaire_id/the-origin-of-the-world-3122.html
http://www.musee-orsay.fr/en/collections/works-in-focus/search/commentaire/commentaire_id/the-origin-of-the-world-3122.html
http://www.moma.org/explore/multimedia/audios/244/2437
https://www.youtube.com/watch?v=Zfe2qhI5Ix4


226 

 
 

ORLAN. 7ª Cirurgia-Performance. 1993. 1 fot., color. Disponível em:< http://www.orlan.eu/>. 

Acesso em: 09 set. 2014. 

THE GUERRILLA GIRLS. The Guerrilla Girls’ Art Museum Activity book. Estados 

Unidos:Printed Matter, 2004. 24p. The Museum of Modern Art (MOMA). Fact Sheet. 1984. 

Disponível em <https://www.moma.org/>. Acesso em: 14 jun. 2014. 

 

SAVILLE, Jenny; LUCHFORD, Glen. Closed contact # 13. 1995-1996. Fotografia 152.4 x 

304.8 x 15.2 cm. Acervo da Gagosian Gallery. In: Closed Contact. 456 North Camden Drive 

Beverly Hills, CA 90210. Exposição de 12 de Janeiro a 26 de Fevereiro de 2002. Disponível 

em:http://www.gagosian.com/exhibitions/january-12-2002--jenny-saville--glen-

luchford/exhibition-images Acesso 25 Jan 2013. 

 

SHERMAN, Cindy. Untitled Film Still #21. 1978. 1 fot., p&b. In: THE MUSEUM OF 

MODERN ART. Disponível em:< 

http://www.moma.org/interactives/exhibitions/1997/sherman/untitled21.html>. Acesso em: 19 

out. 2014. 

 

http://www.orlan.eu/
https://www.moma.org/
http://www.moma.org/interactives/exhibitions/1997/sherman/untitled21.html

