
 
 
 
 
 
 
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS 
MESTRADO EM TEORIA DA LITERATURA 

 
 
 
 
 
 

 
FABIANA DA SILVA CAMPOS DOS SANTOS 

 

 
 
 
 
 
 

VOZES MÚLTIPLAS DE UMA DIÁSPORA SINGULAR:  

“TAMBORES” DE CIDINHA DA SILVA E LUZ ARGENTINA 

CHIRIBOGA  

 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife-PE 
2015  



FABIANA DA SILVA CAMPOS DOS SANTOS  

 

 

 

 

 

 

 

VOZES MÚLTIPLAS DE UMA DIÁSPORA SINGULAR:  

“TAMBORES” DE CIDINHA DA SILVA E LUZ ARGENTINA CHIRIBOGA 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Letras, da Universidade 

Federal de Pernambuco, como parte dos 

requisitos necessários à obtenção do título 

de Mestra em Teoria da Literatura. 

Orientador: Professor Doutor Roland Walter 

 

 

 

 

 

Recife-PE 

2015  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

         
 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecário Jonas Lucas Vieira, CRB4-1204 

 

 

 

 

 

 

S237v Santos, Fabiana da Silva Campos dos 
Vozes múltiplas de uma diáspora singular: ‘Tambores’ de Cidinha da 

Silva e Luz Argentina Chiriboga / Fabiana da Silva Campos dos Santos. – 
Recife, 2016. 

  152 f.  
 

  Orientador: Roland Gerhard Mike Walter. 
  Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 

Centro de Artes e Comunicação. Letras, 2016. 
                           

   Inclui referências.  
 
 

     1. Literatura. 2. Cultura. 3. Identidade. 4. Representação. 5. Tambor. 6. 
Literatura Afro-Brasileira. 7. Literatura Afro-Equatoriana. 8. Literatura Afro-
Latina. 9. Cidinha da Silva. 10. Luz Argentina Chiriboga. I. Walter, Roland 
Gerhard Mike (Orientador). II. Título. 

 
         809     CDD (22.ed.)    UFPE (CAC 2016-201) 
       



FABIANA DA SILVA CAMPOS DOS SANTOS 
 

 

   

VOZES MÚLTIPLAS DE UMA DIÁSPORA SINGULAR: "Tambores" de 

Cidinha da Silva e Luz Argentina Chiriboga 
 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Letras da Universidade Federal de 

Pernambuco como requisito para a obtenção do 

Grau de Mestre em TEORIA DA LITERATURA 

em 28/8/2015. 

 

 

DISSERTAÇÃO APROVADA PELA BANCA EXAMINADORA: 

 

 

 

 

__________________________________ 

Prof. Dr. Roland Gerhard Mike Walter 

Orientador – LETRAS - UFPE 

 

 

 

__________________________________ 

Prof. Dr. Alfredo Adolfo Cordiviola  

LETRAS - UFPE 

 

 

 

__________________________________ 

Profª. Drª. Maria Anória de Jesus Oliveira  
DEDC II - UNEB 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife – PE 

2015 



AGRADECIMENTOS 

 

A tarefa de agradecer pode parecer fácil, mas agradecer é uma arte, 

porque mexe com nossos sentidos... Por isso, expressar nossa gratidão em 

palavras é pouco, muito pouco. 

Agradeço primeiramente à vida. Por ela, expresso minha gratidão maior, 

pela vida, por poder “existir”. Mesmo que a existência nos pareça uma ficção,, 

porque imprecisa e efêmera, agradeço a ela. Por isso, meu agradecimento 

primeiro vai para Deus (traduzido em universo); para tudo que compõe o cosmo: 

as águas mansas e agitadas, doces e salgadas; o vento em brisa e em 

redemoinho; o fogo que clareia e o fogo em rajadas e tudo mais. Agradeço as 

crianças e os mais velhos que me acompanham e me trazem alegria e 

“conhecimento”. Sem eles, esse trabalho não seria possível. Meu agradecimento 

vai para todos os tambores que estão sob minha pele e aos tambores que batem 

sobre minha pele e me fazem existir. Tambores que, mesmo quando não estão 

sendo tocados, tocados já foram, em algum lugar da existência, e tocados serão, 

sempre. Agradeço a todos que fazem possível a existência da Literatura Negra, 

especialmente à Luz Argentina e Cidinha. Cada palavra de agradecimento que 

aqui se seguirá é um toque de tambor. Aliás, tambor é a palavra de ordem. Por 

isso, deixo a cada um a tarefa de definir os tambores da existência.  

Agradecer dando nomes é uma das tarefas mais difíceis, porque entre o 

lembrar e o esquecer, consiste o perigo da seleção imediata da nossa memória. 

Mas, durante essa trajetória, eu trouxe algumas pessoas na minha memória e na 

minha vida e outras entraram depois para ajudar na caminhada. 

Assim, faço um agradecimento geral a todas e todos que fazem parte da 

minha vida e que estiveram comigo durante esta caminhada; por cada palavra de 

incentivo, de carinho e compreensão; agradeço pelas trocas vitais. 

Agradeço à minha mãe, Azenaide Campos, que, mesmo “desconhecendo” 

os porquês das minhas escolhas na vida, a minha expressão de alegria lhe 

serviram de base para proferir palavras de estímulos, de um jeito próprio dela. 

Agradeço ao meu irmão Fábio, a minha irmã Maria José e aos seus filhos e filhas, 

meus sobrinhos/as Emília, Miguel, João e Vitória, por fazerem parte de minha 

vida. É também por eles que não desanimo. Agradeço aos tios e tias da família 



Campos que dividiram muitos momentos comigo, especialmente a Edvaldo 

Campos, pela presença sempre certeira; e a Miriam Campos, pela presença 

sempre irreverente. Agradeço ao meu pai, Renato dos Santos, que partiu durante 

o processo deste trabalho, por ser o responsável pelo tambor da minha pele, e a 

suas irmãs, as tias Rosália Santos Silva, que, mesmo em um processo de perda 

da memória, ainda não esqueceu quem “eu sou” e persiste na velha e boa 

oração; a Anita dos Santos (in memoriam), que despertou minhas primeiras 

curiosidades sobre o “saber sempre em movimento”; e a Adalgisa dos Santos (in 

memoriam), pelos valores que me passava ao “trançar os meus cabelos”. Destas, 

trago as primeiras compreensões dos tambores sobre minha pele.  

Ao meu orientador Prof. Dr. Roland Walter, por tolerar minhas insânias e 

viagens desmedidas. Das suas palavras agridoces, extraí a compreensão de que 

“caminho se faz caminhando” e, por isso, de vez em quando é possível “se 

perder” para reencontrar-se. Juntos, chegamos à conclusão de que a palavra de 

ordem é reciclar, sempre.   

Não poderia deixar de agradecer aos professores da Pós-graduação em 

Letras da UFPE, com os quais pude refletir mais sobre literatura. Especialmente 

ao Prof. Dr. Alfredo Cordiviola, pela cortesia de sempre e por me mostrar o 

caminho até a Universidade Simón Bolívar – Sede do Equador. Agradeço também 

aos colegas da turma 2012, que ingressaram comigo na pós-graduação e 

dividiram momentos acadêmicos, e àqueles com os quais as trocas ultrapassaram 

as fronteiras da academia, especialmente Alisson da Hora, Suelany Mascena, 

Cassiana Grigolleto e Antônio Ailton Silva. Agradeço também a todo o pessoal 

técnico da pós-graduação, bem representados nas pessoas de Diva, Jozaías e 

Luís pela atenção e solicitude de sempre. 

Não poderia deixar de agradecer àqueles que caminharam primeiro 

comigo, ao grupo EtniCidades da Universidade Federal da Bahia, na coordenação 

da sempre mestra Profa. Dra. Florentina da Silva Souza, que me deu régua e 

compasso para chegar até aqui e, certamente, servirá para seguir adiante. 

Agradeço também à Profa. Dra. Maria Anória Oliveira, pela generosidade ao 

aceitar o convite para participar da defesa desta dissertação. 

Alguns amigos são fundamentais para oxigenar o cérebro e a vida, 

particularmente quando exercem a função de nos fazer lembrar que existe um 



mundo fora o trabalho dissertativo: Egineuza Mangabeira, Letícia Pereira, Jussara 

Souza, Érika Evóra, Rosana Chagas, Roberto Pereira (pelo carinho e colaboração 

da tradução da língua espanhola)  e Sandra Souza (por encontrar uma brecha, no 

seu tempo apertado, para fazer leituras deste trabalho). E, diante das surpresas 

da vida, agradeço a Rosangela por aparecer no último momento da produção 

deste trabalho, como uma espécie de “entidade criança-menina” na figura de uma 

mulher que, ao me trazer alegria, me dava força para não me deixar abater pelo 

cansaço. Agradeço, ainda, à amiga Denise Botelho, pela hospitalidade física e 

emocional e apoio espiritual, desde o primeiro momento que cheguei às terras 

recifenses. Em suas palavras fortes e doces, descobri uma grande amiga.  

Agradeço ao Prof. Dr. Fernando Balseca, que me recebeu como 

investigadora associada à Universidade Andina SimónBolivar – UASB, no 

Equador, por me mostrar os primeiros passos para minha pesquisa sobre a 

literatura afro-equatoriana e por me colocar em contato com a escritora Luz 

Argentina Chiriboga.  

Ainda sobre a UASB, registro meu agradecimento a todos os professores 

com quem pude fazer trocas, como a gratificante conversa com Catharine Walsh; 

e, especialmente, as conversas “de tambor” com Santiago Arboleda, com quem 

tive muitas conversas instigantes e provocadoras sobre a diáspora negra latino-

americana.  

Agradeço ainda a todos os que, generosamente, me concederam 

entrevistas, as quais serviram para o presente trabalho e servirão para os 

trabalhos futuros: Ao professor Michael Handelsman, da Universidade da Flórida 

– EUA, com quem tive a sorte de encontrar no Equador; ao professor Franklin 

Miranda, da Universidade Central do Equador; e a Álvaro Alemán, da 

Universidade San Francisco, de Quito. Agradeço ainda a Raul Perez, presidente 

da Casa de Cultura do Equador; ao escritor e jornalista Juan Montaño; ao 

guardião da memória afro-equatoriana, Juan Garcia; e à escritora, ainda não 

conhecida, mas militante pela causa das mulheres afro-equatorianas, Ofelia Lara. 

Este trabalho foi adoçado também pelos abraços acolhedores de pessoas 

com as quais pude contar. Aos amigos equatorianos e equatorianas Alexandra 

Moshenek, Marco Andrés Almeida, David Freire, Gheny Margod Borja e 

Jacqueline Espinoza, Francia Moreno e Alexander Ortiz, pelo acolhimento tão 



necessário em terras estrangeiras. Especialmente, agradeço à amiga Marcia 

Elizabeth Ushina e ao amigo Jorge Castillo, pelos momentos compartilhados, 

pois, mesmo depois do meu retorno ao Brasil, seguiram empenhados em 

colaborar com materiais para a construção deste trabalho. 

Agradeço também à escritora equatoriana Luz Argentina Chiriboga pelas 

conversas e entrevistas a mim concedidas. Foram momentos de muitas partilhas, 

desinteressadas e instigantes. Igualmente agradeço à escritora brasileira Cidinha 

da Silva pela entrevista que me concedeu e por ser tão solícita. 

Por fim, já que, na estrada da vida, quem se dispõe a caminhar conosco, 

demonstra, no mínimo, um ato de solidariedade, meu agradecimento todo 

especial vai para aquele com quem sempre pude contar, Michael Iyanaga, 

companheiro de todas as horas e todos os momentos, das alegrias e das dores, 

dos risos e dos choros e o grande apoiador dos meus projetos de vida. 

Sobretudo, agradeço pelos últimos momentos deste trabalho; suas leituras 

generosamente questionadoras foram fundamentais. Agradeço também pela 

ajuda na compreensão dos textos em inglês, tão necessários para a produção 

deste trabalho e, principalmente, por tolerar meus humores oscilantes, porque tem 

de ser muito generoso para suportá-los. 

Sem mais, agradeço à CAPES pela concessão da bolsa, que me 

possibilitou adquirir subsídios de referências teóricas e fazer a caminhada mais  

tranquila.  

 

 

 

 

  



RESUMO 

 

 

 

 

“Vozes múltiplas de uma diáspora singular: ‘Tambores’ de Cidinha da Silva e Luz 

Argentina Chiriboga” busca investigar como as duas autoras, Cidinha da Silva e 

Luz Argentina Chiriboga, dão sentido à representação de tambor, configurados 

em representações das categorias de sexualidade, gênero e raça, e até mesmo 

classe em suas narrativas. Dessa maneira, observam-se os modos de 

representação dessas categorias nas obras Bajo lapiel de los tambores (1991) e 

Você me deixe, viu? eu vou bater o meu tambor! (2008), no cenário da literatura 

latino-americana, amparadas pela ideia de diáspora e transculturação, que podem 

contribuir para a construção de um conceito de Literatura Afro-latina. Para tanto, é 

realizada leitura e análise das narrativas contidas nas obras, juntamente com 

pesquisas bibliográficas e entrevistas para amparar a discussão. Assim, releva-se 

a relação de literatura e cultura, observando-se as desconstruções que as autoras 

apresentam em caráter ambivalente com representações que convergem e 

divergem, em que se expressam outros signos de identidades e diferenças. 

 

 

PALAVRAS-CHAVES: Literatura; Cultura; Identidade; Representação; Tambor; 

Literatura Afro-Brasileira, Literatura Afro-Equatoriana; Literatura Afro-Latina; 

Cidinha da Silva; Luz Argentina Chiriboga. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RESUMEN 

 

 

 

 

“Voces múltiples de una diáspora singular: ‘Tambores’ de Cidinha da Silva y Luz 

Argentina Chiriboga” busca investigar como las dos autoras, Cidinha da Silva y 

Luz Argentina Chiriboga, dan sentido a la ideia de tambor, configurado en 

representaciones de las categorías de sexualidad, género y raza, incluso clase, 

en sus narrativas. De esta maneira, se observan los modos de representación de 

esas categorías en las obras Bajo la piel de los tambores (1991) y Você me deixe, 

viu? euvoubater o meu tambor!(2008), en el escenario de la literatura 

latinoamericana, amparadas por la idea de diáspora y transculturación, que 

pueden contribuir a una idea de literatura afrolatina. Para ello, se realiza una 

lectura y análisis de las narrativas presentes en las obras, junto a las 

investigaciones bibliográficas y entrevistas para reforzar la discusión. Así, se 

considera la relación entre literatura y cultura, observando las desconstrucciones 

que las autoras presentan, en carácter ambivalente con represataciones que 

convergen y divergen, y que expresan otros signos de identidades y diferencia. 

 

 

PALAVRAS-CLAVE: Literatura; Cultura; Identidad; Representación; Tambor;  

Literatura AfroBrasileira, Literatura Afroequatoriana; Literatura Afrolatina; Cidinha 

da Silva; Luz Argentina Chiriboga. 

 

 

 

 

  



SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO 12 

LUZ ARGENTINA CHIRIBOGA 14 

CIDINHA DA SILVA 16  

LITERATURA AFRO-LATINA? 18 

A ESTRUTURA DESTE TRABALHO 19 

 

CAPÍTULO 1: BREVE PANORAMA DESDE EQUADOR E BRASIL SOBRE A 

LITERATURA NEGRA OU AFRO  21 

1.1 – EQUADOR  21 

1.2 – O DIREITO À LITERATURA AFRO-EQUATORIANA  25 

1.3 – LITERATURA NEGRA OU AFRO-EQUATORIANA  28 

1.4 – LITERATURA NEGRA OU AFRO-BRASILEIRA  35 

1.5 – POR UMA DEFINIÇÃO DA LITERATURA NEGRA AFRO-BRASILEIRA  40 

1.6 – O CONTEXTO DA LITERATURA AFRO-EQUATORIANA EM COTEJO  

COM A LITERATURA AFRO- BRASILEIRA  44 

 

CAPÍTULO 2: LITERATURA, CULTURA E REPRESENTAÇÃO 51 

2.1 – ESTUDOS CULTURAIS 51 

2.2 – O SIGNO DO TAMBOR E A REPRESENTAÇÃO CULTURAL 59 

2.3 – TAMBORES PARA A REPRESENTAÇÃO DO “OUTRO” 62 

 

CAPÍTULO 3: BAJO LA PIEL DE LOS TAMBORES DE LUZ ARGENTINA 

CHIRIBOGA 69 

3.1 – “SOB A PELE DO TAMBORES” 69 

3.2 – A PERSONAGEM DE REBECA ENTRE SIKÁN E QUITO 73 

3.3 – REBECA ENTRE DIFERENÇA E O DISCURSO COLONIAL 76 

3.4 – REBECA E SEU DUPLO: A MÁSCARA 82 

3.5 – REBECA, A MASCARA E A SEXUALIDADE:  

“UM” CORPO E A AMBIGUIDADE DAS NORMAS SOCIAIS 85 

3.6 – A MEMÓRIA PARA A RESSIGINIFICAÇÃO DA  

IDENTIDADE DE REBECA 89 



CAPÍTULO 4: VOCE ME DEIXE, VIU? EU VOU BATER  

O MEU TAMBOR, DE CIDINHDA DA SILVA 96 

4.1 – CRÔNICAS OU CONTOS? 96 

4.2 – SOBRE AS “BATIDAS DO TAMBOR” DE CIDINHA DA SILVA 100 

4.3 – OUVINDO AS “BATIDAS” 105 

4.4 – SEXUALIDADE E O GRUPO LGBT 117 

4.5 – CONSIDERAÇOES  SOBRE O TAMBOR DE CIDINHA 130 

 

À GUISA DE CONCLUSÃO 133 

PENSANDO OS TAMBORES INDIVIDUAIS NO  

CONTEXTO DIASPÓRICO 133 

A MEMÓRIA E A AMBIVALÊNCIA 135 

AS VOZES FEMININAS (E FEMINISTAS?) DOS TAMBORES 138 

OUVINDO OS TAMBORES 139 

POR UMA LITERATURA AFRO-LATINA 143 

 

REFERÊNCIAS 147 

 

 

 



12 

 

INTRODUÇÃO 

 

A tarefa de investigar a produção de alguns escritores/as afro-latino/as é 

resultado de uma trajetória de investigações sobre Literatura Negra e/ou Afro que 

teve início ainda nos primeiros períodos da graduação, com o apoio de uma bolsa 

de iniciação científica vinculada ao Projeto EtniCidades: Escritores/as e 

Intelectuais negros/as no Brasil e, posteriormente, ampliado para Escritoras/es e 

intelectuais Afro-latinas/nos, da Universidade Federal da Bahia. Em 

concomitância às investigações e levantamentos dos textos literários, 

compartilhamos de leituras de embasamentos teóricos, assinaladas com 

discussões fundamentais, que contribuíram para pensar a intrínseca relação entre 

literatura e cultura, cujas expressividades de representação nos serviram como 

foco de análise, observando sempre a limítrofe relação entre identidades e 

diferenças que pudessem configurar uma literatura denominada negra ou afro-

latina.  

Durante as investigações, à medida que nós do Projeto EtniCidades fomos 

tomando conhecimento da produção literária de escritores/as afro-latinos/as, era 

possível perceber que havia certa peculiaridade no modo como algumas 

categorias de valor cultural pertencentes a um determinado grupo histórico-

sociocultural, no caso, os afro-diasporizados/as, representam e são 

representados/as nesses textos. Inclusive, dentre as representatividades, muitas 

se estendiam a outros grupos socioculturais, demonstrando a diversidade de 

vozes e temáticas contundentemente diversificadas e contrariando o senso crítico 

comum que, de forma arbitrária, compreende essas literaturas como monofônicas 

e monotemáticas.  

Foi possível também observar que, no caso específico das escritoras afro-

latinas, estas conferiam uma representatividade diferenciada, em que pese seus 

lugares de pertencimento de raça intrinsecamente relacionados ao lugar de 

gênero cujas expressividades conferem uma mirada diferenciada face aos 

escritores afro-latinos. Sobretudo no que se refere à representação de gênero e 

sexualidade, as vozes negras femininas esboçam representações de forma 

profícua e com certa singularidade, coordenadas a partir da escrita de um “entre-

si” representativo, que finda por reformular “novas” representações e “reinventar” 



13 

 

outros imaginários sobre as mulheres negras, o que termina por se auto-

representarem – embora não necessariamente de forma intencional – 

considerando seus lugares de pertença e das “outras”. Nesse sentido, o “entre-si” 

carrega um caráter de reciprocidade.  

Todavia, mesmo diante do caráter transitório, por sua vez relacional, que 

suas escritas propagam, as identidades – sejam elas de gênero, sexo, raça, 

inclusive de classe, quando fogem às normas vigentes – tendem a passar por um 

processo de invisibilização, cujas disseminações têm “raízes” que remontam a um 

passado colonizador, escravocrata, patriarcal e sexista. Assim, com objetivo de 

examinar  os discursos de sexualidade, gênero e raça, elegi as obras Você me 

deixe, viu, Eu vou bater o meu tambor! (2008), de Cidinha da Silva, e Bajo la piel 

de los Tambores (1991), de Luz Argentina Chiriboga.  

Ainda cabe frisar que as várias atribuições de significado que poderiam ser 

outorgadas à ideia de tambor, por assim dizer, converteram-se em uma maior 

motivação para pensar o cotejo das obras em questão. Isto porque as autoras, 

Luz Argentina Chiriboga e Cidinha da Silva, imprimem diferentes alegorias ao 

tambor, metaforizando-o e sugerindo a reflexão das identidades culturais para 

reafirmar o processo de desconstrução e revisão dos privilégios de um único 

grupo sociocultural ancorado numa primazia etino-racial, embora fragmentado 

pela questão de gênero e sexualidade. Dessa maneira, a cultura como categoria 

de análise é promissora dentro dos estudos sobre a literatura, porque permite 

“romper” com algumas construções histórico-sociais vistas como verdades únicas 

sobre o imaginário latino-americano. Imaginários estes camuflados no bojo da 

sociedade latino-americana, por assim dizer, na própria literatura dita da América 

Latina. 

Antes de apresentar a estrutura dos capítulos do presente trabalho, 

apresento uma breve informação biográfica das autoras. Embora não se deva 

inferir que as representatividades presentes nas duas obras sejam 

autobiográficas, isso ajuda a pensar as escritoras como politicamente orgânicas. 

Tal organicidade recairá na produção dos seus textos literários e, enquanto 

sujeitos de experiências culturais diaspóricas, tornam-se “autênticas” 

agenciadoras de uma “literatura de tambores”. Por assim dizer, “trabalham 

forçosamente, ao mesmo tempo, sobre fluxos semióticos, fluxos materiais e fluxos 



14 

 

sociais” (DELEUZE; GUTTARI, 1995, p. 16) na tarefa de promover e/ou 

suplementar a literatura afro-latina. 

 

LUZ ARGENTINA CHIRIBOGA 1 

 

Luz Argentina Chiriboga nasceu no Equador, na cidade litorânea de 

Esmeraldas, e atualmente vive na capital equatoriana, Quito. É bióloga por 

formação. Entre 1968 e 1989, faz seus primeiros experimentos com a escrita 

literária, dedicando-se a contos, poemas, décimas, além de outros gêneros 

literários. Porém, é só em 1991 publica o seu primeiro romance intitulado Bajo la 

piel de los tambores (reeditado em 1999, com o título Tambores Bajo Mi Piel, e 

publicado para o inglês com o título Drums Under My Skin). Desde então, Luz 

Argentina vem se dedicando à produção e publicação de romances e outros 

trabalhos literários.  

Em 1994, publicou o seu mais famoso romance no contexto equatoriano, 

Jonatás y Manuela. Este tem um certo destaque no cenário equatoriano, porque a 

autora coloca na trama os dramas da guerra para a independência da América 

Andina. A narrativa apresenta uma escrava, Jonatás, que esteve ao lado de 

Manuela Sáenz, a companheira do revolucionário Simón Bolívar. Jonatás é 

apresentada como uma personagem fundamental para o processo de 

independência, contrariando a história “oficial”, que a coloca como a cozinheira 

que acompanhava Simón Bolivar. Posteriormente, outros romances foram 

publicados: En la noche del viernes (1997), com traduções ao inglês e italiano, e 

Cuéntanos (2002). Em seguida, publicou Desde la sombra del silencio, em 

2004.Todos esses também contam com a personagem negra como protagonista 

na trama narrativa. Outros destaques literários da escritora são os contos/relatos 

Este mundo no es de las feas (2006)e Diáspora (1997), além de algumas 

coletâneas de poesia: La contraportada del deseo (1992), Palenque (décimas) 

(1999), Capitanas de la historia (2003), Luis Vargas Torres y los niños (2001), 

                                            
1
 Informações bibliográficas foram adquiridas através de material concedido pela escritora e 

extraído das entrevistas que me foram concedidas, assim como de outras fontes:  
http://www.diccionariobiograficoecuador.com/tomos/tomo14/c9.htm 
http://www.diccionariobiograficoecuador.com/tomos/tomo14/c9.htm 
<http://es.wikipedia.org/wiki/Luz_Argentina_Chiriboga  
Últimos acessos em 22. 03.2015. 



15 

 

Con su misma voz (2005), Manual de ecología para niños (1992) e Coplas 

afroesmeraldeñas (recopilación) (2001). 

A trajetória literária de Luz Argentina deu-lhe reconhecimento em nível 

internacional. Ainda em 1986, foi contemplada com o Premio General José de 

San Martín de Buenos Aires, na Argentina. A autora também já foi mencionada 

pela cátedra das Organizações das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e 

a Cultura (UNESCO), além de outras instituições como a Universidade de Acalá, 

na Espanha e a Municipalidade Distrital de Chasquitambo, no Peru. Não lhe 

faltam convites para participar de encontros literários e outros em países da 

América Latina como México, Venezuela, Bolívia, Colômbia, Cuba, Panamá, Chile 

e Brasil, assim como na Europa, a exemplo da Espanha, e na América do Norte, 

nos Estados Unidos. Entretanto, mesmo com toda essa trajetória no campo 

literário, o trabalho da escritora tem pouca repercussão dentro do estado 

equatoriano. Só recentemente durante a vigência desse trabalho, em 2014, Luz 

Argentina foi indicada a concorrer ao Premio Eugenio Espejo, considerado o  mais 

significativo no âmbito cultural equatoriano. 

Além do trabalho com a literatura, Luz Argentina dedica-se a um trabalho 

de cunho político, participando de algumas organizações nacionais e 

internacionais, tendo se tornado membro de algumas instituições (ex. a Casa de 

Cultura Equatoriana); algumas organizações de cultura negra, tanto nacional 

como internacional; a corporação de Mujeres Ecuatorianas Amigas de la 

República Popular de China; dentre outras. Tem um trabalho de ativismo político 

que a possibilitou integrar-se como Membro del Comité Permanente de los 

Derechos de la Mujer e da Coordinadora Política de Mujeres Ecuatorianas. Os 

trabalhos aqui mencionados são parte de uma trajetória de mais de 24 anos 

dedicados ao campo político e cultural. 

Dentre as características das obras de Luz Argentina, é também frequente 

o uso da sátira e da ironia como recursos para a narrativa. A escritora representa 

muitas vozes em seus textos, e nelas aparece uma gama de temáticas 

diversificada, mas uma das recorrentes nos seus textos é a questão de gênero e 

raça. Personagens negras circulam em seus textos com muita freqüência, e a 

mulher negra sempre assume um certo protagonismo. Em entrevista com a 

autora, ela argumenta que priorizar o protagonismo da mulher negra em seus 



16 

 

romances seria uma forma de reivindicar uma representação diferenciada 

daquelas fadadas nos romances, o maltrato dessas mulheres.  

 

CIDINHA DA SILVA2 

 

Cidinha da Silva nasceu no estado brasileiro de Minas Gerais, mas 

radicou-se em São Paulo. Poderíamos dizer que é uma pessoa sempre em 

trânsito pelo Brasil. Atualmente, em decorrência de seu doutoramento, transferiu-

se para a cidade do Salvador – Bahia. É historiadora por formação, mas, desde 

criança, como já confessou, demonstrava interesse pela literatura e escrevia. O 

extenso currículo da autora está apresentado de forma mais completa no Anexo 

1, mas é importante destacar aqui a produção mais imediatamente relevante à 

análise feita nesta dissertação. Em 2006, Cidinha da Silva publica seu primeiro 

trabalho literário com o livro Cada tridente em seu lugar. A seguir, em 2008, 

publicou, Você me deixe, viu? Eu vou bater meu tambor!. Esses dois são 

considerados pela escritora seus primeiros experimentos literários, frutos de um 

período ao qual, romanticamente, a autora chama de artivismo. Segundo ela, 

apenas no terceiro livro, Os nove pentes d'África, publicado em 2009, teve certeza 

de ser realmente escritora.  

Em 2011, Cidinha da Silva publica três obras que transitam entre contos, 

crônicas e romances. São eles: Oh, Margem! Reinventa os rios! (Literatura 

Marginal, crônica);  O mar de Manu (conto para crianças); e Kuami  (romance 

para crianças). Este último é considerado pela autora como o mais emblemático, 

por considerar sua urdidura complexa e polissêmica, o que lhe emprestou 

sensação plena como prosadora. Em seguida, no ano de 2013, publicou a 

crônica Racismo no Brasil e afetos correlatos, que, segundo a escritora, explora o 

cinismo e a hipocrisia das práticas racistas no Brasil, cuja crueldade é disfarçada 

e minimizada pelo verniz do afeto. Até a defesa desta dissertação, sua publicação 

literária mais recente é do ano de 2014, um livro de crônicas intitulado  Báu de 

miudezas, sol e chuva.  

                                            
2
Informações bibliográficas foram adquiridas através de material concedido pela escritoras e 

outras informações extraídas de fontes complementares: 
http://www.revistas.usp.br/crioula/article/viewFile/97042/Entrevista%20Cidinha; 
http://cidinhadasilva.blogspot.com/ Últimos acessos em 22. 03.2015. 



17 

 

 Além dos livros e ensaios impressos que cumprem o papel de gerar 

conhecimento e difundi-lo por meio da produção literária, Cidinha da Silva 

expande sua experiência de cronista nas redes eletrônicas e alimenta o blog 

cidinhadasilva.blogspot.com desde 20073. No campo dos textos extraliterários, 

Cidinha tem um trabalho vasto entre artigos e ensaios, muitos são divulgados em 

sites de revista e jornais.  

O livro Ações afirmativas para o povo negro no Brasil, publicado em 2002, 

até o momento da entrevista, é considerado por ela um dos textos mais completos 

e significativos de sua carreira. No ano seguinte organizou, lançou, pela Summus, 

o livro “Ações afirmativas em educação: experiências brasileiras”, já em 3a 

edição. De acordo com a autora, esta foi uma das dez primeiras obras publicadas 

no Brasil sobre o tema das ações afirmativas como estratégia de enfrentamento 

às desigualdades raciais no início da década de 2000.  

Em meio aos trabalhos com a produção literária, Cidinha da Silva tem 

atuado em políticas públicas e no terceiro setor. Em 2013, assumiu o cargo de 

Representante Regional da Fundação Cultural Palmares (FCP) em São Paulo; no 

ano seguinte, 2014, transferiu-se para a sede da FCP, em Brasília, para exercer o 

cargo técnico de Coordenadora de Disseminação de Informações.  

Nos escritos literários da autora, aparecem representações de vozes 

subalternizadas e escamoteadas ou invisibilizadas, no compêndio da Literatura 

Brasileira “Geral”. Assim, entre muitas outras vozes, aparecem aquelas que 

“transvestem”, de diversas maneiras, a orientação sexual normatizada. As 

relações de gênero figuram em seus textos, contrariando a ordem machista, 

patriarcal, religiosa e outras vigentes. Questões de classe e raça aparecem em 

suas representações literárias também com valor subversivo. Essas e muitas 

outras vozes temáticas figuram nas representações propostas nos escritos 

literários de Cidinha da Silva. Daí podermos compreender seus escritos como 

polissêmicos.  

 

 

 

                                            
3
 Textos literários, artigos e editoriais da autora podem ser encontrados em alguns desses sites: 

http://cidinhadasilva.blogspot.com.br/, www.revistaforum.com.br, http://www.geledes.org.br/ etc. 



18 

 

 LITERATURA AFRO-LATINA? 

 

Nas duas  obras que serão analisadas, Bajo la piel de los tambores, de Luz 

Argentina Chiriboga e Você me deixe, viu? Eu vou bater o meu tambor, de 

Cidinha da Silva, pude perceber, em seus corpus narrativos, uma abordagem do 

literário que permuta alavancas históricas e culturais, sem fugir à verve da prosa 

literária, por meio das quais percebe-se uma tentativa de irromper os discursos 

canônicos vigentes, no modos de representar as diferentes vozes nelas contidas 

(a exemplo da vozes femininas) e dessa maneira, contracenar no cenário literário 

latino-americano maior e contribuir no agenciamento do  que denominamos de 

Literatura Afro-latina, como vozes múltiplas da diáspora. 

A representação das vozes literárias femininas – e principalmente as vozes 

de mulheres negras – na conjuntura sociocultural da América Latina perpassa por 

discursos paradigmáticos que as enclausuram numa subcategorização de sexo, 

de raça e de gênero através dos quais criou-se uma rede de dominação que foi 

estabelecida na pele e na linguagem, legando a elas o lugar das margens e 

negando um certo protagonismo político, cultural, artístico/literário etc. Assim, 

algumas escritoras de Literatura Negra no contexto latino-americano empenham-

se, entre outras causas, em desconstruir ou deslocar representações de vozes 

sexistas, racistas e patriarcais através de suas próprias vozes ou dando voz a 

alguma personagem, propositadamente feminina e/ou negra, nas suas obras 

literárias. Assim, protagonizam outras vozes e finda por se auto-protagonizarem, 

revelando experiências múltiplas em ambivalências, capazes de expressar uma 

nova ordem de representação social, simbólica e estética negra feminina, através 

dos seus textos literários. Assim sendo, além de promoverem uma mudança no 

imaginário dos discursos literários, estes podem servir como elemento de 

representação política, favorecendo o “deslocamento” do imaginário de poderes 

unilaterais na ordem patriarcal vigente da sociedade contemporânea.  

Destas maneira, nas obras Bajo la piel de los tambores e Você me deixe, 

viu? Eu vou bater o meu tambor, busquei respeitar o modo como essas narrativas 

estão dispostas, sobre gêneros literários distintos, no caso da obra de Luz 

Argentina, na versão de romance; e de Cidinha da Silva, na versão de prosa 

“poética”, como a autora mesma define. Desde então, foi possível o diálogo entre 



19 

 

elas pelo recorte temático e sua relação com o signo e a ideia metaforizada de 

tambor, respeitando, também os distintos contextos históricos, políticos e 

socioculturais dos quais fazem parte as autoras, de onde suas obras tomam 

“fôlego” de criação e tornam-se férteis representações da literatura afro-latina. 

 

A ESTRUTURA DESTE TRABALHO 

 

Na busca de inserir o leitor  na conexão da analise da obra com seus 

contextos históricos/literários, no primeiro capítulo, apresento uma breve 

panorama, que poderia ser chamada de comparação, do cenário  da Literatura 

Negra ou Afro no Brasil e Equador. Desta maneira, ressalto o modo como é 

apreendida essas literaturas no conglomerado das literaturas gerais nos 

diferentes contexto e como esses podem nos ajudar a pensar como o contexto 

histórico, social, político e cultural  contribuem para determinam o lugar da 

Literatura Negras ou Afro.  

No segundo capítulo, apresento as orientações teóricas que norteiam as 

discussões em torno das representações extraídas nas obras. Para isso, me 

apoiei nas teorias dos Estudos Culturais, demonstrando as reflexões sobre 

representação cultural, tomando a ideia do tambor como signo que alegoriza 

vozes literárias além do tambor como simbologia das representações dos sujeitos 

da diáspora latino-americana.  

No terceiro capítulo, pus-me a refletir sobre as ideias de tambor que Luz 

Argentina nos oferece em Bajo la piel de los tambores. À medida que fui me 

debruçando sobre a personagem/narradora, Rebeca Gonzalez, refleti sobre os 

significados metafóricos do tambor, correlacionando-os às representações de 

sexualidade, gênero e raça que a obra traz como temática, com “ritmos” 

diferenciados e ecos da subversão de um discurso patriarcal e colonial, todavia, 

reiterando, assim, o caráter ambivalente desse contexto.  

No quarto capítulo, apresento características da obra Você me deixe, viu? 

Eu vou bater o meu tambor, e observo o conflito entre os “eus” e os “outros” 

sustentados, também, pela força da ambivalência através das diversas 

personagens apresentadas nas prosas. Apesar de os sujeitos estarem 

representados em fragmentos de histórias diferentes, estas se complementam no 



20 

 

conjunto da obra. Pois estes sujeitos estão conglomerados dentro de forças 

funcionais da sociedade contemporânea, com fortes indicativos de 

aprisionamento nos resíduos estruturantes de caráter  também colonial e 

patriarcal. Além as prosas presentes em o Tambor de Cidinha articulam as 

contradições de caráter social, político, cultural e históricos que descambam na 

condição psíquica dos sujeitos envolvidos. 

Assim, as ideias de tambores que as autoras apresentam nos servem 

como um ponto de interseção que liga, simbolicamente – sem os homogeneizar – 

a diáspora negra africana na América Latina. Desde então, o termo tambor e 

todas as atribuições de sentido que a ele poderiam ser inferidas tornaram-se 

pontos de conexão com o conteúdo narrativo das obras. No entanto, estas 

conexões não necessariamente seguem uma lógica de convergência, mas, 

também, de divergências. Afinal, estamos falando de tambores, estes, por assim 

dizer, marcados pelos processos transitivos, sinalados pelas identidades, 

enquanto ainda marcados pelas diferenças individuais e coletivas, influenciadas 

pelos contextos históricos e socioculturais nos quais cada escritora está imersa.  

No capítulo de conclusão, volto às ideias principais da dissertação, focando 

numa leitura comparativa das duas obras. Assim, abordo as questões que se  

sobressaem nas escritas dessas autoras: a ambiguidade dos sujeitos, a voz e 

representação feminina e a metáfora do tambor. Concluo por insistir na coerência 

e aplicabilidade de uma teoria da literatura afro-latina. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



21 

 

1 - BREVE PANORAMA DESDE EQUADOR E BRASIL SOBRE A 

LITERATURA NEGRA OU AFRO 

  

 

1.1 – EQUADOR 

 

Equador4 é um estado republicano, que teve sua constituição revisada e 

reformulada pela última vez no ano de 2008. Essa foi uma das metas propostas 

pelo presidente atual presidente Rafael Correa, eleito pela primeira vez em 2006. 

A partir de então, o estado equatoriano passa a reconhecer-se oficialmente em 

seu regime constitucional como plurinacional5 e intercultural6. Esse regime, de 

acordo com Boaventura de Souza Santos (2007), é um tipo emergente, surgido 

desde a década de 1980, que já foi adotado por alguns países da América Latina, 

a exemplo de Colômbia e Bolívia.   

Como sabemos, na maioria dos países que passaram pelo processo de 

colonização na América Latina, a presença multiétnica termina por obliterar os 

direitos de alguns grupos em detrimento de outros.  

São inúmeras as discussões dentro do Estado equatoriano sobre a efetiva 

garantia dos direitos regidos pela constituição para a população, sobretudo dos 

grupos marginalizados. Desta maneira, constitui-se um desafio para o Estado a 

equalização dos direitos.  Tais desafios são frutos do processo colonial histórico 

hierarquizante, segregador e dispersante, que perdurou durante o Estado 

moderno, quiçá “incapaz” de agregar e promover uma equidade entre diferentes 

raças/etnias e outras categorias minorizadas.  

                                            
4
 No decorrer do texto, aparecerá o termo Equador, por razões de escrita na língua vernácula do 

português brasileiro; e Ecuador, para ser fiel às citações que estejam em língua espanhola.  
5
 De acordo com Boaventura de Souza Santos  (2010, p. 31) a ideia de plurinacionalidade 

obliga[…] a refundar el Estado moderno; porque el mismo, como veremos, es un Estado que tiene 
una sola nación, y en este momento hay que combinar diferentes conceptos de nación dentro  de 
un mismo Estado.  
6
La interculturalidad  tiene esta característica que no es simplemente cultural, sino también 

política, y presupone, además, una cultura común. No hay interculturalidad si no hay una cultura 
común, una cultura compartida. (ibid). 

 



22 

 

De acordo com Quijano (2005), a ideia de raça e identidade racial, em seu 

sentido moderno, foi se estabelecendo como instrumento de classificação social 

básica da população. Para ele, essa categoria configurou um novo padrão 

mundial e uma nova intersubjetividade, resultando que 

 

todas as experiências, histórias, recursos e produtos culturais 
terminaram também articulados numa só ordem cultural global em 
torno da hegemonia europeia ou ocidental. Em outras palavras, 
como parte do novo padrão de poder mundial, a Europa também 
concentrou sob sua hegemonia o controle de todas as formas de 
controle da subjetividade, da cultura, e em especial do 
conhecimento, da produção do conhecimento. (QUIJANO, 2005, 
p. 110) 
 

Mesmo que o Equador não seja um Estado que se declare moderno em 

sua Constituição e nos discursos oficiais, infelizmente, é o que podemos observar 

no modelo de estrutura vigente, porque deixa evidências de uma estrutura 

dominante, configurada numa hierarquia de raça, concatenada com as hierarquias 

de classe, gênero etc. Tudo isso reflexos de um Estado moderno. Com isso, é 

possível observar que os regimentos contidos na Constituição equatoriana estão 

aquém de uma efetiva transformação da realidade que contemple uma 

desconstrução das estruturas e relações de poder, o que culmina na continuidade 

secular de exclusão. 

Embora a Constituição garanta prismas da interculturalidade no sistema de 

educação – ainda que haja muitas reivindicações por parte dos grupos afros e 

indígenas –, observa-se que os indígenas têm obtido algumas conquistas 

consideráveis em comparação aos ganhos dos afro-equatorianos. Como exemplo 

de um dos ganhos indígenas, temos o ensino das línguas Kichwa e Shuar nas 

escolas, além do ensino da língua oficial, o Castellano. Nesse sentido, Chávez 

Vallejo dirá que  

 

Sostenía en el 2004 que la vigencia real del pluralismo social y 
jurídico no deja de ser complejo y difícil dentro de los Estados 
nacionales, y aunque para los pueblos indígenas se han dado 
algunas salidas, los pueblos afroecuatorianos continúan sin rostro 
ni derechos propios, a pesar del reconocimiento formal de la 
Constitución de 1998. (CHÁVEZ VALLEJO, 2011, p. 322) 

 



23 

 

De acordo com Enrique Ayala Mora, ainda que o Equador tenha alcançado 

alguns avanços no sistema educacional, como o exemplo citado das línguas 

indígenas nas escolas, há que se tomar cuidado com uma possível segregação 

que isso possa ocasionar, pois 

 

[O] Ecuador tiene el mérito de haber creado un sistema especial 
de educación indígena “bilingüe intercultural”. Este es un paso 
serio, que debemos apreciar, sobre todo porque se propone como 
objetivo la interculturalidad. Pero ese sistema educativo tiene que 
ser de veras intercultural. Ahora tiende más bien a ser 
etnocentrista, con una estructura aislada del conjunto de nuestra 
educación nacional. (AYALA, s.d., p. 17)7 

 

Com base na afirmativa de Vallejo e Ayala, compreendemos como se 

encontra os povos afro-equatrianos com seu “passado” diaspórico e, 

consequentemente, suas manifestações culturais, frente aos brancos e 

brancos/mestiços, e aos próprios indígenas,  tanto no campo do imaginário como 

na prática, em um  estado de exclusão significativo. Segundo Ayala, essa 

hierarquia predomina, mesmo que os afro-equatorianos sejam expoentes da 

diversidade no Equador, este país  

 

les ha dado poco o nada, pero al reclamar el reconocimiento de su 
identidad, han reafirmado su vinculación a un proyecto nacional 
común. Las posturas etnocentristas entre los negros son 
marginales. Han sufrido como nadie la explotación y el discrimen 
[…] (AYALA, s.d., p.15 ) 

 

Tal desigualdade coloca-nos diante de uma situação que ainda precisa de 

revisão: a não efetiva prática do que rege a constituição para os dois povos em 

situação de subalternidade, o que também consiste no paradoxo do 

favorecimento de um grupo em vulnerabilidade em relação ao outro em situação 

semelhante (mesmo que pouco relevante, dado o número de demandas).  

Para o pesquisador e professor Franklin Miranda,  

 

Ecuador, como la mayoría  de las naciones sudamericanas, sobe 

                                            
7
Artigo encontrado no site da Universidade Simón Bolívar, sede do Equador, de autoria do 

Professor Henrique Ayla Mora, Reitor da Universidade. Disponível em: 
<http://www.uasb.edu.ec/UserFiles/380/File/Interculturalidad%20en%20el%20Ecuador.pdf.> 
Último acesso: 23.02.2015 



24 

 

pretexto de una historia que pone énfasis en lo indígena inca, en 
lo aborigen autóctono preincaico e incluso en el mestizaje 
campesino, mira tímidamente la enorme importancia que tiene la 
ascendencia africana en su realidad identitaria y no logra 
incorporar en forma definitiva a la cultura negra, aún hoy 
sectorizada y marginal, a su vida activa. (MIRANDA, 2010, p. 16) 

 

Dessa forma, parafraseando Santos (2007), é importante lembrar que os 

países plurinacionais poderia compartilhar  uma cultura de uma maneira 

específica, em que cada grupo envolvido possa se organizar, buscando encontrar 

a forma mais “adequada” de fazer valer cada diferença, pois, “[h]oy, sin embargo, 

ya no es posible luchar por la igualdad sin luchar también por el reconocimiento 

de las diferencias”. (SANTOS, 2007, p.30).  

No caso específico dos afro-equatorianos, faz-se necessário observá-los 

em termos de diferenças a partir da valorização de sua história diaspórica, para 

fazer valer seus direitos e visibilidade. Mas, de acordo com Miranda (2010, p.17), 

é importante considerar que “la cultura negra ecuatoriana se construye mediante 

una constante transculturación (no simple asimilación) de elementos españoles y 

americanos a una cosmovisión africana”. Todavia, para que essa transculturação 

seja valorizada setorialmente, é necessário um processo de  transformação, ainda 

que gradativo, do imaginário. Este,  não por acaso, alimentou e alimenta a 

literatura que serve como difusora das representações das hierarquias e 

subalternizações de grupos específicos, tais como, os indígenas e negros. 

Dessa maneira, reforço, a partir desse ponto de vista, que a literatura, 

sendo um dos espaços em que o imaginário negativo sobre os afro-equatorianos 

foi e ainda é reproduzido, deve ser considerada não só como um direito disposto 

apenas em papel (Constituição), mas faz-se necessária a criação de ações que 

contribuam na promoção de “outras” vozes, através de projetos de ação afirmativa 

no sistema educacional e em outros campos do conhecimento e do saber. Afinal, 

o que se tem observado no campo das literaturas equatorianas é  um modelo 

único de representações culturais e outras, cuja delimitação é claramente feita por 

critérios de padrões e ideias que acabam por invisibilizar outras formas de 

expressão, outros saberes e outros conhecimentos, e, logo, outras 

representatividades. Assim, em se tratando especificamente das vozes afro-

equatorianas no contexto literário “maior”, tal literatura poderá ser revisitada e 



25 

 

valorizada em termos culturais e assim alcançar maior visibilidade sua condição 

de direito  a toda a população. 

 

1.2 – O DIREITO À LITERATURA AFRO-EQUATORIANA 

 

Por que me instigou pensar a literatura afro-equatoriana a partir do quesito 

dos direitos vigentes na Constituição? A resposta consiste no fato de que o 

Equador agrega às noções de direitos que correspondam a um Estado de 

plurinacionalidade e interculturalidade os elementos da sua Constituição em que 

se expressam direitos claros e compartilhados entre os afro-equatorianos. Mas, 

segundo Chávez Vallejo (2010), desde a Constituição de 1998 (quando os afro-

equatorianos foram formalmente reconhecidos diante do Estado), aos povos 

indígenas foram dadas algumas saídas, enquanto os “pueblos afroecuatorianos 

continúan sin rostro ni derechos propios, a pesar del reconocimiento formal de la 

Constitución de 1998”. O “novo” regime constitucional de 2008 visa a consolidar 

alguns direitos dos equatorianos, deixando mais claros alguns deles. Do segundo 

capítulo, Art. 22:  

 

[l]as personas tienen derecho a desarrollar su capacidad creativa, 
al ejercicio digno y sostenido de las actividades culturales y 
artísticas, y a beneficiarse de la protección de los derechos 
morales y patrimoniales que les correspondan por las 
producciones científicas, literarias o artísticas de su autoría.  
 

Partir do que rege a Constituição equatoriana não é pensar que seja ela  

indispensável para observar a literatura afro-equatoriana, tampouco por devanear 

que esta seja o fiel retrato da realidade.  Entretanto, o que consta na Constituição 

pode nos levar a pensar como se configura a literatura afro-equatoriana nesse 

contexto ainda muito arredio no qual estão imersos os e as protagonistas dessa 

literatura. Contudo, vale pensar: Qual o papel do Estado que se diz plurinacional e 

intercultural? Não seria a real garantia dos direitos humanos dos cidadãos com 

suas múltiplas formas de expressão? Já que estamos falando em direitos, e “o 

direito à literatura”8? Se observarmos em termos de ações afirmativas, como se 

                                            
8
 Termo adotado da obra de Antonio Cândido (1970). 



26 

 

dá a garantia dos exercícios e das práticas culturais dos grupos marginalizados? 

Essas ações são realmente cumpridas? A breve exposição que aqui sucederá 

não apresentará respostas fechadas e conclusivas sobre tais questões, pois não 

caberá aqui discutir em pormenores. Porém, intenciona impulsionar reflexões e 

questionamentos, deixando brechas para outras intervenções norteadoras.   

Comecemos pelo direito à literatura, com as discussões apresentadas por 

Antonio Cândido, no mínimo instigantes, no seu artigo intitulado “O direito à 

Literatura”, presente no livro “Vários escritos”, publicado a primeira vez na década 

de 1970. Nesse artigo, Cândido correlaciona o direito à literatura como parte dos 

direitos humanos, por acreditar que a literatura é capaz de humanizar 9 . As 

discussões que ele apresenta concatenam alguns princípios da história e da 

própria arte, mas também exprime o seu lugar de sociólogo, atento a um lado 

excludente da sociedade capitalizada, industrializada e hierarquizada do Estado 

moderno, que coloca o direito à arte – mais especificamente à literatura – nas 

margens dos direitos humanos.    

Quando nos referimos aos direitos humanos, quase sempre o “outro” que 

possui história e uma cultura diferente, mas vista como inferior, recai no abismo 

de pouca importância e desvalorização sistemática do que lhes conferem 

características comuns nas sociedades que agrupam diferentes hierarquias: de 

raça, de classe, de gênero etc. Afinal, quando se hierarquiza, tende-se a 

desumanizar. Fazendo isso, negamos as subjetividades, as diferenças próprias 

da condição humana, e colocamos as diferenças no lugar de menor ou sem 

valores próprios. Mas, para Cândido (1970, p. 172), “pensar em direitos humanos 

tem um pressuposto: reconhecer que aquilo que consideramos indispensável para 

nós é também indispensável para o próximo”.  

Embora não concorde com essa premissa  de forma plena, sobretudo 

quando se trata da literatura, pois é preciso um certo cuidado com essa afirmativa 

para não incorrer no equívoco de pensar que um modelo único de literatura deva 

ser indiscriminadamente ovacionado e reproduzido. Se considerarmos a literatura 

                                            
9
 Antonio Cândido compreende a humanização como o processo que confirma no homem aqueles 

traços que reputamos essenciais, como o exercício da reflexão, a aquisição do saber, a boa 
disposição para com o próximo; e também o afinamento das emoções, a capacidade de penetrar 
nos problemas da vida, senso da beleza, a percepção da complexidade do mundo e dos seres, o 
cultivo do amor. (VIEIRA, 2012, p. 29) 



27 

 

proclamada como valor imutável, sair dessa ótica é uma luta de “resistência”. 

Para Eagleton (2006, p 17), “‘valor’ é um termo transitivo: significa tudo aquilo que 

é considerado valioso por certas pessoas em situações específicas, de acordo 

com critérios específicos e à luz de determinados objetivos”. Ou seja, a luta pelo 

direito à literatura deve expandir-se para além daquela altamente valorizada. Ou 

seja, faz-se necessária também a legitimação de outras formas de representação 

literária para só então “alcançarmos” a dita humanização que a literatura pode nos 

proporcionar.  

Falando sobre a obra de Édouard Glissant, Rocha (1996, p.9) dirá que 

“[...]cabe às artes em geral, e à literatura em particular, a função essencial na 

propulsão do imaginário utópico de suas coletividades; do contrário, estas correm 

o risco de não se nomear, de calar sua voz, sua identidade e seu projeto coletivo”. 

Assim, dentre as inúmeras reivindicações das ações afirmativas no campo da 

educação, contempladas na Constituição, é interessante revisitação do campo  

literário.   

Catherine Walsh (2011) compreende que pensar num país de futuro é zelar 

efetivamente por uma igualdade de direitos, sem dispensar a equidade que as 

diferenças pedem, com suas identidades, expressões, saberes e modos de viver 

diferenciados. No caso dos afro-equatorianos, essas diferenças devem ser 

articuladas com os indígenas, mestiços e brancos. Nessa perspectiva, é fazer 

valer as diferentes identidades em caráter relacional, dado o processo 

transculturador. Pois, como sabemos,  a literatura, com suas diferentes 

expressões, serviu como espaço para reforçar um imaginário carregado de 

estereótipo, de racismo, e inúmeros preconceitos, dentre eles, os de classe, 

gênero e sexualidade, que se arraigaram durante anos de forma distorcida. Por 

essas e outras razões, as ações afirmativas devem ser pensadas muito além de 

uma lei, mas do ponto de vista vital: “projetos-vitais”. Assim,  

 

[p]ensar las acciones afirmativas desde una perspectiva 
afrorreparativa y como parte de los “proyectos vitales” de los 
pueblos de ascendencia africana cuya existencia, memoria, 
historia e identidad han sido negadas, no es simplemente 
asegurar que esta población ahora recibe  parte de la “torta”. 
(WALSH, 2010, p. 231) 

 



28 

 

Pensar na perspectiva de direitos e ações afirmativas, como sugere Walsh 

é muito mais do que apenas criar políticas de inclusão, mas é precisar dar 

condições de inserção e manutenção desses grupos em diferentes setores. É, 

também, sobremaneira, pensar que reparação é um ato que busca corrigir um 

contexto histórico. Para isso são necessárias medidas eficazes e, no caso da 

literatura,  é necessário seguir reivindicando o direito, a valorização e a 

propagação das diferentes vozes literárias dentro do contexto macro cuja 

reparação toma uma extensão muito mais diacrônica. 

 

1.3 – LITERATURA NEGRA OU AFRO-EQUATORIANA  

 

Neste tópico, ofereço uma reflexão cuja finalidade é demonstrar com está 

estruturada as literatura das margens, mais especificamente, a literatura afro-

equatoriana no contexto da literatura “geral’.  

A Literatura Afro-equatoriana, até o presente momento, se encontra em um 

estágio de invisibilidade significativo no que se refere à valorização das 

especificidades culturais e outras do povos afro-equatorianos. O fato é que sem  a 

compreensão da diáspora negra, e sua real valorização e importância pelos mais 

de 500 anos de história, não é possível articular uma heterogeneidade, uma 

plurinacionalidade compartilhada com outros grupos ou nações, pois, dessa 

maneira, é ir na “contramão” do processo transculturador que demarcou as várias 

influências e modelagens em que se encontram tanto o Equador como outros 

países da América Latina, a exemplo do Brasil.  

No Equador, é comum encontrar nos livros, ou ouvir em conversas 

informais, que os negros equatorianos – mais especificamente os 

“esmeraldeños”10 – têm certa imponência em relação a outros negros da América 

Latina. Conta-se que um navio carregado de mercadorias e com um quantitativo 

de 17 negros, sendo 10 homens e 7 mulheres11, sofreu um naufrágio por volta do 

ano de 1553, dito dos primeiros anos que os negros chegaram ao Equador. Mais 

especificamente, estes teriam chegado na província que é hoje chamada de 

                                            
10

 Os esmeraldeños são de Esmeraldas, uma província localizada na costa noroeste do Equador, 
na região geográfica da Costa; é conhecida por ter ser uma das cidades onde se encontram um 
número significativo dos afro-equatorianos. 
11

 Esse quantitativo é impreciso, pois alguns autores vacilam quanto ao número exato. 



29 

 

Esmeraldas, onde se encontra grande parte dos negros equatorianos, “fiéis” 

mantenedores da cultura afro-equatoriana. Na ocasião desse naufrágio, os negros 

que estavam a bordo teriam aproveitado a confusão e se refugiaram na mata; e, 

quando tiveram oportunidade, retornaram ao navio naufragado e levaram as 

mercadorias e as armas. Desde então, os negros de Esmeraldas eram 

considerados negros “livres”. E, por assim dizer, segundo Handelsman (2001, p. 

15), “[e]stos orígenes de rebeldía y libertad prepararon el terreno para que, a 

través de los siglos, se desarrollara en el Ecuador una concentración numerosa 

de negros capaces de construir y fomentar una identidad cultural afroecutoriana”.  

Essa história, caracterizada como uma anedota, teria dado início ao que se 

chama cimarronaje, uma espécie de quilombo, que aconteceu em decorrência de 

um naufrágio. Todavia, como já é sabido, os quilombos são caracterizados 

historicamente como um construto de resistência ao processo de escravização. 

No entanto, o episódio do naufrágio, de acordo com muitos estudiosos, 

caracteriza ainda muito cedo a presença de negros livres no Equador antes 

mesmo de outros países latino-americanos. Essa anedota, de acordo com 

estudiosos da literatura negra, teria fortalecido e impulsionado a história da 

literatura afro-equatoriana, que tem seus primeiros registros, de acordo com a 

história da literatura oficial, já no início do século XX. Tal literatura tem sua 

representação a partir de três grandes expoentes da literatura equatoriana. São 

eles: Adalberto Ortiz, Nelson Estupiñán Bass  e Antonio Preciato. 12  Desta 

maneira, nos cabe a pergunta, da maneira como é contada os primeiros registro 

de negros livres, essa história de naufrágio teria dado, de fato, um impulso para a 

caracterização da literatura afro-equatoriana? E como essa literatura foi e está 

sendo (re)configurada depois de anos dos primeiros registros oficial no cenário da 

literatura canônica dos escritores em questão? 

Como já é sabido, grande parte da América Latina preservou os discursos 

temáticos à tentativa de articular um ideal de nacionalidade. No caso do Equador, 

no primeiro momento de suas narrativas, alguns escritores do cânone, a exemplo 

de Juan León Mera, reconhecido como o primeiro romancista equatoriano por sua 

obra Cumandá (1879), e muitos outros que o seguiram, mantiveram em seus 

                                            
12

 Este último só apareceu no cenário da literatura dita afro-equatoriana na segunda metade do 
século XX e se dedicou mais à expressão da cultura afro-equatoriana através da poesia. 



30 

 

textos marcas entre o conservadorismo e o liberalismo. Vejamos como Miranda 

(2010, p. 67) expõe a situação das literaturas canônicas dessa época,  

 

[l]a escritura romántica de este tiempo estuvo fuertemente 
marcada e dividida entre el conservadorismo y el liberalismo. Así, 
mientras por una parte, Mera e sus discípulos conservadores 
propugnaban una narrativa elitista, purista, con algunos dejos 
costumbristas donde el ideal político era el paternalismo feudal 
sobre los desposeídos y donde la máxima social y cultural era el 
modelo español. (MIRANDA, 2010, p. 65-66) 

 

Para Roja (1948, Apud Miranda, 2010, p. 66), o segundo momento da 

história da literatura equatoriana data entre 1895 e 1925.  Entre as obras dessa 

época, de corrente modernista, a obra A la Costa (1904), de Luis A. Martínez se 

destaca por melhor expressar  a realidade equatoriana, por tentar mostrar a 

nação através de lutas regionais e políticas. Todavia, para Miranda (p. 67), como 

outras obras desse período, “[a]ún se trata de una literatura que no se atreve a 

hablar con propia vos, todavía, mira lo europeo y trata de imitarlo para no sentirse 

atrasada”.  

O terceiro momento é concebido entre 1925 e 1945, quando se destaca o 

Grupo de Guayaquil13, composto por escritores que se empenharam em construir 

uma ideia de república equatoriana. Assim, os escritores integrantes desse grupo 

procuravam criar o imaginário de nação a partir da queda do liberalismo, um 

momento da aparição do comunismo e do socialismo. Dessa maneira, as 

temáticas literárias contemplavam sempre espaços geográficos e o lugar das 

margens dos indígenas e dos negros. Por conseguinte, a literatura desse período 

 

permite explorar la vida del indio de manera “real” (sin los 
exotismos románticos), pero además el ser y sentir de otros 
grupos étnicos-sociales marginados como el cholo (poblador del 
mar y manglares costeros), el montubio (campesino del interior de 
la costa) negro y el sujeto popular suburbano. (MIRANDA, 2010, 
p. 68)  

 

                                            
13

 O Grupo de Guayaquil foi um grupo de escritores equatorianos fundado na década de 1930 e 
teve  como um dos principais fundadores Demetrio Aguilera Malta. A literatura produzida por esse 
grupo tinha como expressão mais significativa o realismo. 



31 

 

É nesse contexto que aparecem os escritores Adalberto Ortiz e Nelson 

Estupiñán Bass. A partir destes, é possível pensar numa literatura afro-

equatoriana. Os dois escritores são considerados os expoentes máximos dessa 

literatura por terem sido os precursores. Isso não implica dizer, entretanto, que 

não havia outras formas de manifestação da literatura afro-equatoriana. Afinal, é 

sabido que a literatura oral se configura como uma das maiores expressões dos 

povos da diáspora negra. Por assim dizer, ela transpassa séculos. Por isso 

mesmo, a informação aquí prestada sobre os primeiros registros da literatura afro-

equatoriana no início do século XX é considerando os dados “oficiais”, o que não 

implica afirmar a inexistência da literatura negra no Equador anterior a este 

período. Afinal, é sabido que a literatura oral se configura como uma das maiores 

expressões dos povos da diáspora negra. Por assim dizer, ela transpassa 

séculos. Contudo, de acordo com Miranda, 

 

las razones de su “retraso” van más allá de una carencia, se trata 
de una elección cosmogónica que tiene que ver con la oralidad 
(en ella debe leerse además ritmo, rima, música, entonación, etc.) 
y su papel en la unificación de la comunidad y conservación de la 
memoria o identidad. (MIRANDA, 2010, p. 64) 
 

Porém, em se tratando de um trabalho escrito,  Equador reconhece nos 

escritores Ortiz e Estupiñán o surgimento dessa literatura. Não obstante, talvez 

com um trabalho mais acirrado de investigação, fosse possível encontrar 

expressões escritas dessas literaturas em tempos mais remotos. Com efeito, Ortiz 

e Estupiñán assumem, apesar de estarem inseridos num contexto de literatura  

cuja abordagem naquele momento era voltada para  a tarefa de transversalizar a 

ótica realista social a qual o Grupo de Guayaquil assumia de forma horizontal, 

enquadrando um discurso sobre os grupos marginalizados, negros e indígenas, 

de forma homogênea e circunstancial, dadas as condições do capitalismo 

“moderno”. À vista disso, é possível pensar junto com Miranda que:  

 

La irrupción de estos escritores afroecutorianos, entonces, viene a 
darle a la novela ecuatoriana no sólo la frescura de un tipo de 
escritura distinto, sino además la posibilidad de redefinir la idea de 
identidad nacional ya que despoja al grupo étnico-social 
afrodescendente de los estereotipos y modelos  externos creados 
por el pensamiento occidental de la hegemonía blanca-mestiza. Y 
es que la búsqueda del Grupo de Guayaquil no era únicamente de 



32 

 

índole literaria, sabían y querían demostrar que la identidad del 
hombre costeño y por ampliación del ecuatoriano estaba ligada a 
ese encuentro no siempre armónico de distintas culturas en una 
misma geografía y bajo una misma historia de opresión. Una 
interacción social donde el mestizo: mezcla de indio, cholo, negro 
y blanco (mestizaje cultural más que racial), tenia también un 
papel por redefinirse. (MIRANDA, 2010, p. 71). 

 

Mas o que fazer quando nos deparamos com uma crítica literária que 

enquadra diferentes representações literárias no plano fixo de discursos de 

época? É dessa maneira que é vista a literatura afro-equatoriana, como mais um 

mero enquadramento do realismo social, sem articular representações culturais e 

outros. Com isso, é unânime a visão que alguns críticos, empenhados em estudar 

a literatura afro-equatoriana, têm a respeito das razões pelas quais os escritores 

Nelson Estupiñán Bass e Adalberto Ortiz foram incorporados no cânone literário 

equatoriano: para atender a uma necessidade da época e por corresponder a 

“uma denúncia de protesto”. 

 Se considerarmos os inúmeros discursos do que se compreende hoje por 

literatura negra em grande parte da América Latina, talvez o reconhecimento 

dessa literatura pela ótica do realismo social não corresponda a tal definição. 

Definição essa, diga-se de passagem, não fixa e não imutável, ou melhor, em 

processo de construção. Com isso, não quero dizer que essa literatura não seja 

literatura negra, nem que o Equador devesse adotar outras compreensões de 

literatura negra ou afro, fora do seu contexto. Ao contrário, refiro-me ao 

enquadramento em que atualmente a literatura afro-equatoriana se encontra na 

historiografia literária: homogeneizada por um discurso de época.  

Por exemplo, entre as obras dos autores citados, as mais conhecidas, com 

referência intercontinental, são Juyungo 14 , de Adalberto Ortiz, e Cuando los 

guayacanes florecían15, de Nelson Estupiñán Bass. Mesmo que esses escritores 

façam parte do cânone literário afro-equatoriano, estão mais bem estabelecidos 

no cânone nacional uniforme e homogêneo. Ou seja,  

 

Es decir, si Juyungo y Cuando los guayacanes florecían, por 
ejemplo, se leen como novelas de denuncia social principalmente 
desde una perspectiva supuestamente nacional/universal, no es 

                                            
14

 Romance publicado em 1942, de autoria do escritor afro-equatoriano Adalberto Ortiz. 
15

 Romance publicado em 1954, de autoria  do escritor afro-equatoriano Nelson Estupiñan Bass. 



33 

 

de extrañar que se pierda de vista la especificidad de la 
resistencia emprendida contra la opresión sufrida por los negros 
ecuatorianos como miembros de una raza particular. Entre las 
posibles consecuencias  literarias y extraliterarias que pueden 
surgir de tal lectura esta la ya mentada miopía blanco-mestiza. 
(HANDELSMAN, 2001, p. 22) 
 

Por outro lado, Handelsman (2001) nos apresenta um exemplo do 

paradoxo que há na configuração das diferentes vozes na literatura equatoriana, 

pois, segundo ele: 

 

A diferencia de Huasipungo, Los Sangurimas o Don Goyo, 
novelas rectoras en las que el público lector pudo descubrir las 
tragedias vivas del indio, del montubio16, o del cholo17, las obras 
de Ortiz, Estupiñán Bass y de Preciato no constituyen solamente 
un acercamiento interpretativo hacia un grupo marginado del país, 
sino que son el producto mismo del afroecuatoriano. Es decir, el 
negro ecuatoriano no ha tenido que esperar que otros lo 
defendieran, que lo estudiaran o que lo interpretaran. El negro, en 
fin, ha creado su propia voz dentro de la literatura escrita que, 
curiosamente, no ha sido asimilada o retomada mayormente por 
otros sectores del país. En vez de una integración, se ha 
producido el aislamiento del afroecuatoriano, encerrándolo en un 
espacio geocultural todavía distante de un centro nacional 
considerado andino y/o blanco/mestizo. (HANDELSMAN, 2001, p. 
21) 
 

Em outras palavras, a literatura afro-equatoriana produzida pelos escritores 

negros em voga foi apropriada dentro do cânone literário para sustentar um 

discurso de mestiçagem, a fim de reordenar uma ideia de nação democrática. 

Handelsman compreende que Ortiz, Estupiñán e também Preciato definiram seus 

projetos literários como um trabalho de fusão. Desse ponto de vista, o que essa 

literatura poderia possivelmente representar de transculturadora culminou numa 

distorção através da qual existiria, sim, uma literatura afro-equatoriana sem, no 

entanto, outorgar-lhe uma particularidade do ponto de vista das identidades 

culturais. Talvez seja por esse aspecto que essa literatura, dentro do cenário 

canônico, parece ter sido “congelada” nesses três escritores, que carregam em 

suas escritas as “cotas” de uma literatura afro-equatoriana.  

                                            
16

 Dito da população campesina que vive na costa equatoriana. 
17

 Dito da população que habita no mar e nos mangues da costa equatoriana. 



34 

 

Porventura, a historiografia equatoriana publicada recentemente, com o 

título Historia de las literaturas del Ecuador, confirma essa contradição. Sendo 

esta historiografia uma das primeiras que abarcam, em alguns volumes, as 

literaturas equatorianas. Todavia, nenhuma das pesquisas atenciosas  com 

ênfases mais detalhada sobre as representações culturais e outras da literatura 

afro-equatoriana foi contemplada. Observemos que estamos falando do século 

XXI, onde passados anos, ainda insistem em pensar a literatura afro-equatoriana 

a partir apenas dos ditos percussores dessa literatura escrita, Estupiñán Bass e 

Adalberto Ortiz e, não obstante, sempre por um viés realista e marcado por 

época. Todavia, vale lembrar que estudos mais detalhados sobre essa literatura 

foram e continuam sendo realizados e mesmo assim, à época da publicação 

dessa historiografia, não observamos maiores cuidados em contemplar novos 

nomes dessa literatura e/ou um outro olhar sobre suas representações. De acordo 

com Handelsman (2001, p. 22), “de las dos mil páginas proyectadas, sólo veinte 

habían sido designadas para un ensayo general intitulado, ‘Literatura 

afroecuatoriana’”, mas arrefecida de distorções representativas e interpretativas. 

Não obstante, ele dirá que não se pode responsabilizar esses escritores pelas 

leituras de uma apropriação cultural, tampouco esperar que a literatura como tal 

realize grandes transformações sociais.  

Diante das constatações até aqui feitas, os desdobramentos da literatura 

afro-equatoriana recai sobre uma outra contradição: reconhecer a existência da 

literatura afro-equatoriana no compêndio das literaturas ditas tradicionais e 

canônicas, desde a década de 1940, de um modo geral, poderia ser um marco 

para a história das literaturas negras. Contudo, talvez só fosse possível se essa 

mesma literatura não tivesse sido colocada no campo do folclore, da mistura 

homogênea e da mera denúncia da realidade social. Assim sendo, o modo como 

tal literatura é compreendida dentro de um cânone equatoriano pode fazer dela 

pouco prolífica num protagonismo que contribua para uma inversão do imaginário 

sobre as subjetividades dos negros, até então camufladas numa triste realidade 

de racismo e sexismo que reitera o já fadado etnocentrismo e androcentrismo. 

Desse modo, devo congratular com Miranda, quando o mesmo diz:  

 



35 

 

Ahora bien, en un país como Ecuador: racista, disimulado, 
pluricultural de letra muerta, nunca se ha admitido la importancia 
de dicha literatura. Esta contradicción nacional que se da entre  
“ser” y  “aparentar ser” diverso o multicultural, se puede 
comprobar en el hecho de que la narrativa afroecuatoriana fue y 
es reconocida más en el exterior que dentro de la propia republica. 
(MIRANDA, 2010, p. 76). 

 
 

1.4 – LITERATURA NEGRA OU AFRO-BRASILEIRA 

 

A literatura negro ou afro-brasileira vive um dos momentos mais 

significativos da sua história, em relação ao aumento significativo de sua 

produtividade no cenário da literatura brasileira “geral”. Isso implica dizer que, em 

meio a tantos questionamentos sobre sua existência, novas escritas – bem como 

novo/as escritores/as dessa literatura – continuam surgindo com força, mas 

infelizmente a tarefa de fazer esses textos circularem em alguns espaços é muito 

árdua, a exemplo de editoras e livrarias, principalmente, as já renomadas no 

mercado brasileiro. No entanto, desde a década de 1970, quando essa literatura 

toma outras formas e novos/as produtores/as e passar a circular em espaços 

alternativos, estratégias vem sendo criadas na tentativa de reverter o quadro de 

invisibilidades sobre seu corpus. O que vimos observando, mesmo que algumas 

editoras e livrarias não demonstrem interesse nessas literaturas, é comum 

encontramos escritores e escritores empenhados fazerem publicações 

independentes; participando de editais públicos; criando coletivos de literatura ou 

contando com a publicação de seus trabalhos através de pequenas editoras que 

têm como foco a publicação e divulgação dessas escritas e dos escritores/as 

colocados/as à margem. Isso significa dizer que cada vez mais essa literatura, de 

forma alternativa, tem angariado espaços e obtendo um publico leitor significativo. 

 Para Eduardo de Assis  Duarte (2011b), este momento de realizações e 

descobertas pelo qual a literatura negra vem passando se consolida com sua 

gradativa afirmação, debate e conquista de espaços acadêmicos “enquanto 

campo específico de produção literária – distinto, porém em permanente diálogo 

com a literatura brasileira tout court.” (DUARTE, 2011b, p. 375). Inclusive, a 

presença de novos professores interessados nessas literaturas e nas discussões 

que as permeiam ingressando nas universidade públicas brasileiras, contribui 



36 

 

para que novos educadores tomem conhecimento de uma literatura que é 

legitima. 

No entanto, infelizmente, o permanente questionamento sobre a real 

existência dessa literatura adjetivada negra, está ligada diretamente à indagação 

e ao reconhecimento do protagonismo da população negra como parte integrante 

e transformadora dessa comunidade imaginada18 chamada Brasil. Não me refiro 

apenas ao saber da existência deles na sociedade, mas ao reconhecimento do 

seu protagonismo como sujeitos efetivos na própria construção histórico, social, 

político e cultural da nação  Brasileira.  

A negação dessa participação efetiva degenera uma ideia de nação 

democrática, onde todos são protagonistas na participação das estruturas de 

poder, quaisquer que sejam elas. Sendo assim, a negação da existência e a 

validade de uma literatura negra não parece estranho, se compararmos com a 

realidade de negação e invisibilização vivida pelos negros e negras no Brasil. 

Porém, é importante frisar que os questionamentos sobre a existência dessa 

literatura tampouco têm impedido seu avanço e sua produção, uma vez que a 

lógica de afirmação se dá, sobretudo, a partir de um trabalho de contínua 

produção desta literatura.  

O teórico Octávio Ianni, na década de 1980, afirmou que “a literatura negra 

é um imaginário que se forma, articula e transforma no curso do tempo. Não 

surge de um momento para o outro, nem é autônoma desde o primeiro instante” 

(1988, p. 208). Com isso, Ianni demonstra que a presença da Literatura Negra 

não é algo dos tempos hodiernos, surgida agora e do nada, embasada em meros 

ressentimentos e numa tentativa descabida de afirmação. Muito pelo contrário, a 

Literatura Negra é parte da constituição da Literatura Brasileira “geral”, desde o 

primeiro instante em que ela foi concebida no século XIX em uma perspectiva de 

literatura nacional. Afinal, Duarte (2011b) demonstra que já desde o século XVIII 

podemos pensar numa ideia de Literatura Negra, evidenciando a compósita 

contextual dada à época. De acordo com o autor, a literatura negra “tanto é 

contemporânea, quanto se estende a Domingos Caldas Barbosa, em pleno século 

                                            
18

 Cf. ANDERSON (2008) 

 



37 

 

XVIII: tanto é realizada nos grandes centros, com dezenas de poetas  e 

ficcionistas, quanto se espraia pelas literaturas regionais” (Idem., p. 375). Sobre o 

poeta Caldas Barbosa, Souza explica que:  

[p]articipando diretamente do campo da textualidade instituída dos 
registros históricos, cita-se Caldas Barbosa, poeta satírico do século 
XVIII, autor de poemas inspirados em modinhas e lundus que circularam 
na tradição oral, além de outros poetas “ mulatos” ou “ mestiços” que são 
assim identificados nas histórias literárias e podem demonstrar como os 
afrodescendentes, em tendo oportunidades, atuavam como sujeitos de 
discursos, relacionando-os ou não com suas histórias ou tradições de 
origem africana”. (SOUZA, 2005b, p. 65) 

Diante de muitas afirmativas que se põem a estigmatizar a Literatura Negra ou 

Afro-brasileira como assistemática, podemos perceber que, ao contrário, desde 

sempre ela está vinculada à historia da Literatura Brasileira “geral”. Ainda para 

Souza (2005b, p. 64), “[os] intelectuais do século XIX fizeram da literatura veículo 

de construção e transmissão de ideias e valores que compuseram os discursos 

oficiais sobre o Brasil.” Por isso, nos lembra que a disseminação da ideia de 

nação, através de diferentes discursos caracterizadores, estava em acordo com a 

manutenção do conceito de universalidade, uma vez que, “com a proliferação dos 

discursos nacionais, aceitou-se que, mantendo o caráter nacional, a arte literária 

abordasse também aspectos da história particular de um povo” (Idem., p.71).  

De acordo com alguns estudiosos e teóricos da literatura negra como Luiza 

Lobo (1987), Octávio Ianni (1988), Florentina Souza (2005a, 2005b), Eduardo de 

Assis Duarte (2008, 2011a, 2011b) entre outros, podemos considerar Luiz Gama, 

Maria Firmina do Reis, José do Patrocínio, Antônio Rebouças, João da Cruz e 

Sousa, Lima Barreto e até mesmo o grande  cânone literário brasileiro Machado 

de Assis, produtores,  já no século XIX, do que atualmente chamamos de 

Literatura Negra. Para Souza, 

 

[e]stes escritores, embora não estivessem interessados em participar de 
uma produção textual que se definia como afro-brasileira, podem hoje, a 
posteriori, ser lidos como antecessores de uma produção textual 
intencionalmente definida como afrodescendente, compondo assim uma 
versão da história da literatura no Brasil. (SOUZA, 2005b, p. 66) 
 

Para Ianni (1988), o escritor negro e a Literatura Negra (ou Afro-brasileira, 

como se refere Souza) podem resgatar esses escritores e mostrar como são 

fundadores da Literatura Negra no Brasil. Afinal, isso possibilitaria outras 

interpretações contextualizadas de suas obras que “permitem repensar aspectos 



38 

 

fundamentais da dialética arte e sociedade, literatura e consciência social” (p. 

209-210). O autor argumentar ainda que talvez esse seja o caso dos escritores 

João da Cruz e Sousa e Machado de Assis. Dessa forma, não é possível 

apreender as obras de Machado de Assis como disseminadoras apenas do status 

quo dada à época, “justificando a inércia humana de luta pela própria sociedade”. 

Nem tampouco se deve tratar Cruz e Sousa como o poeta que vislumbrava o 

simbolismo metafórico da brancura (Cf. LOBO, 1987). Mesmo os poetas que se 

encarregaram de deixar evidente sua visão acerca da sociedade dominante, 

sofrem certos estigmas. É o caso, por exemplo, de Lima Barreto, que carrega um 

estigma de “escritor gramaticalmente vacilante, o cronista do subúrbio” (IANNI, 

1988, p. 209). Considerando o renomado reconhecimento que esses autores 

tiveram no cenário da Literatura Brasileira geral, eles podem ser (re)lidos, 

segundo Ianni (1988), numa perspectiva que ultrapasse “o mapeamento 

demográfico, racial, sociológico ou ideológico” em que foram constituídos e 

passar verificar como podem vir a ser reconstituídos.  

 O caráter transformador dado à Literatura Negra ou Afro-brasileira 

corresponde ao sentido de revisão das representações negativadas dos negros 

em termos culturais, religiosas e, principalmente, a respeito do seu protagonismo 

social. Em suma, é reverter o imaginário que a Literatura Brasileira em “geral” se 

encarregou de proliferar, da persona negra como objeto, desprovido de 

subjetividade. Luiza Lobo (1987) aponta aspectos que legitimam a existência da 

literatura negra, uma vez que a literatura brasileira tem sido escrita maciçamente 

por autores brancos. Sendo um grupo dominante nessa sociedade, eles 

imprimem em suas escritas “uma imagem pejorativa, destrutiva, corrosiva do 

escravo e posteriormente do negro livre que lhe eram inferiores socialmente” 

(Idem., p. 116). Com isso, observamos como a história literária brasileira e o 

estereótipo do negro como inferior  passou a ocupar papel primordial em várias 

setores, inclusive, no campo das representações. 

Em verdade, considerando o contexto do século XIX, ainda encontramos 

escritores que estavam, embora com pouca repercussão, ligados ao tema da 

abolição: Luiz Gama, José do Patrocinio, Cruz e Sousa e outros. Lembrando que 

todos eles, com exceção de Cruz e Sousa, raramente ou nunca são 

contemplados na historiografia literária brasileira. Diante do exposto, nos 



39 

 

deparamos com década de 1970 do século XX como um período fundamental 

para retomados de discussões sobre a produção literária negra..  

A década de 1970 marca a “ebulição” das novas configurações da 

Literatura Negra no Brasil. Protagonizando esse feito, temos o grupo 

Quilombhoje, com a produtividade anual, alternados entre prosa e poesia, dos 

Cadernos negros. Para Duarte 

 

a partir da intensa busca pelo seu horizonte recepcional, a 
literatura adquire legitimidade crescente, tanto nos cursos de 
graduação como de pós-graduação e nas listas de vestibulares de 
universidades públicas e privadas, quanto no meio editorial 
(DUARTE, 2011b p. 376).  

 

Decerto, os Cadernos Negros marcam um período que contribui para a 

continuação do aparecimento de novos textos literários na atualidade. Isso se 

deve a muitos fatores, inclusive ao aparato da lei 10.639 de 2003, que vem tornar 

obrigatório o ensino sobre História e Cultura Afro-Brasileira nos estabelecimentos 

de Ensino Fundamental e Médio, oficiais e particulares19. Essa lei não se restringe 

apenas às questões de caráter educacional, mas gira também em torno de um 

debate histórico, político, sociocultural e identitário.  

A lei 10.639/2003 foi regulamentada em junho de 2004 e, desde então, 

passou a representar um passo significativo para a reparação de muitas 

demandas dos negros/as e/ou afro-brasileiros/as, no sentido de promover o 

reconhecimento, valorização e afirmação da diversidade. Desta maneira,  a 

literatura entra nesse arsenal de demandas a ser valorizada e reconhecida nos 

setores educacionais. 

Assim, contemplar a promoção da Literatura Negra ou Afro-brasileira é 

compreender que, durante séculos, a sociedade brasileira tem sido induzida a 

pensar a Literatura Brasileira numa perspectiva reducionista. Tal reducionismo é 

questionável quando, ao visualizarmos o corpus da literatura nacional, 

observamos a recorrente invisibilidade de alguns escritos e, consequentemente, 

também de escritores. Dentre outros motivos, essas tentativas de apagamento 

decorrem pela desvalorização das representatividades contidas nessas 

                                            
19

 Lei 10.639 de 9 de janeiro de 2003. D.O.U. de 10 de janeiro de 2003. 



40 

 

textualidades, inclusive, acusada de ser monotemática. Mas, como é sabido,  a 

Literatura Brasileira sempre incluiu em sua temática o negro. Porém, se o tema 

“negro” sempre esteve presente na Literatura Brasileira “geral” como podemos 

distinguir quando um texto é ou não Literatura Negra, tal qual a definimos? Basta 

lembrar que não é apenas a temática sobre o negro que vai definir uma literatura 

negra. Ademais, ao contrário dos que apontam a literatura negra como uma 

escrita monotemática e ressentida em sua essência, verificamos que há muitas 

outras representatividades que conferem a esses textos o título de literatura 

negra, pois também encontramos representações de experiências múltiplas do 

sujeito diásporico. Um exemplo dessa literatura diversificada em termos temáticos 

é o trabalho de Cidinha da Silva, aqui apresentado. Na entrevista a mim 

concedida, a escritora se posiciona sobre o enquadramento de sua literatura 

como negra: 

Estou na cena, ou seja, minha obra está construindo o próprio 
espaço. Eu me sinto confortável quando a definição de literatura 
negra é aplicada ao meu trabalho, mesmo que afirmem os 

teóricos, tratar-se de um conceito em construção.
20 

 

 

1.5 – POR UMA DEFINIÇÃO DA LITERATURA NEGRA AFRO-BRASILEIRA  

  

 Na busca por uma possível definição da literatura negra ou afro-brasileira, 

recorro novamente a Eduardo de Assis Duarte, pois, dentre muitos que objetivam 

“definir” o que constitui a literatura negra em termos categóricos, entendo que o 

mesmo apresenta uma divisão sistemática, ainda que passível de contínuas 

revisões. Segundo o teórico (Cf. DUARTE, 2008, 2011a, 2011b), os pontos-chave 

que  determinarão uma literatura negra são cinco: a temática, a autoria, a 

linguagem, o  público e o ponto de vista.  

A temática, para Duarte (2011a, 2011b), contribui para configurar um texto 

como afro-brasileiro, mas seria uma temática que polemizaria o discurso colonial 

e ajudaria “o resgate do povo negro na diáspora brasileira”. Cidinha da Silva a 

respeito da temática, tem a dizer: 

                                            
20

 Entrevista concedida pela escritora, via correio eletrônico, em 22 de dezembro de 2014. 



41 

 

Vejo-a como uma corrente que luta para se afirmar e desejo que, 
cada vez mais, afirme-se em sua multiplicidade temática e de 
dicção. São diferentes vozes, atrizes e atores que compõem a 
literatura negra e ela não pode ser vista (tampouco deve se 
reivindicar) como bloco monolítico, estático, monocórdio.21 

 

Ainda sobre a temática, Duarte defende que, dentre as diversidades 

temáticas, enquadram-se as vertentes que se situam “na história contemporânea 

e busca[m] trazer ao leitor os dramas vividos na modernidade brasileira, com suas 

ilhas de prosperidade cercadas de miséria e exclusão.” (DUARTE, 2011b, p. 387). 

Compete frisar novamente que vincular a temática negra por contemplar seu 

passado e história à realidade presente de forma direta e explícita não é o único 

caminho temático dessa literatura. Ou seja, “a abordagem das condições 

passadas e presentes de existência dos afrodescendentes no Brasil não pode ser 

considerada obrigatória, nem se transforma numa camisa de força para o autor, o 

que redundaria  em visível empobrecimento.” (Idem.).  

Ainda, em se tratando da liberdade poética, o autor defende que: 

Por outro lado nada impede que a matéria ou o assunto negro 
estejam presentes na escrita dos brancos. Desde as primeira 
vanguardas estéticas do século XX, uma forte tendência negrista 
parte da apropriações cubistas  do imaginário africano e se 
estende a outras artes e outros  países, em especial no 
modernismo brasileiro. Dessa forma, a adoção da temática afro 
não deve ser considerada isoladamente e, sim em sua interação 
com outro fatores como autoria e ponto de vista (DUARTE, 2011b, 
p. 387) 
 

          Já Florentina da Silva Souza, sobre a temática, vai dizer: 

os escritores e escritoras de origem afro-brasileira vão falando de 
si, de suas famílias, da história de seu grupo e rasuram a pretensa 
universalidade/ ocidentalidade da arte literária. Estabelecendo 
uma agenda temática que atenda às suas demandas e jogue com 
o doce e útil, a faca e flor, o riso e a raiva, a alegria e a dor, a 
memória e o presente, como fazem todas as expressões 
artísticas. (SOUZA, 2005b, p. 72, grifo da autora) 
 

 

O próximo ponto definidor da Literatura Afro-Brasileira é a autoria. Em que 

pese essa questão, creio que este é um dos pontos mais problemáticos de se 

articular porque passa por vários aspectos. Em caso de afirmar que quem escreve 

                                            
21

idem 



42 

 

a literatura negra é apenas o/a negro/a, pode cair numa visão essencialista (Cf. 

SOUZA, 2005b). Afinal, as pessoas de outras etnias também podem compreender 

a lógica dessa literatura e contribuir para a desconstrução, através de suas 

escritas, dos diferentes imaginários pejorativos acerca da população negra. 

Todavia,  existem outros problemas em relação à questão da autoria. Para Duarte 

(2001), um dos primeiros pontos problemáticos seria a mestiçagem que constitui o 

Brasil. Um segundo problema seria o risco que se corre de confundir uma 

literatura de “negrismo” 22  como literatura afro-brasileira. Por último, existe o 

problema da redução dessa literatura à questão sociológica, que levaria a 

interpretar os textos literários afro-brasileiros por fatores externos, como a 

discussão sobre a cor da pele. Em decorrência de alguns embargos no que pese 

a autoria, esta deve conjugar-se com o ponto de vista. Isto porque, 

A instância da autoria como fundamento para a existência da 
literatura afro-brasileira decorre da relevância dada à interação 
entre escritura e experiência, que inúmeros autores fazem 
questão de destacar, seja enquanto compromisso identitário e 
comunitário, seja no tocante à sua própria formação de artistas da 
palavra. (DUARTE, 2011b, p. 389) 

 

Na sequência dos critérios, temos o ponto de vista que Duarte compreende 

como indicativo de um mundo autoral e o universo de valores morais e outros 

vigentes no texto.  

 

Diante disso, a ascendência africana ou a utilização do tema são 
insuficientes. É necessária ainda a assunção de uma perspectiva 
identificada à história, à cultura, logo, toda problemática inerente à 
vida e às condições de existência desse importante segmento da 
população. (DUARTEb, 2011, p. 391) 

 

Outro ponto que determinaria a literatura afro-brasileira é a linguagem. 

Esta, para Duarte, deve estar ancorada para além de uma finalidade de fruição 

estética, e procurar contemplar também a “expressão de valores estéticos, 

culturais, políticos e ideológicos”. Isso porque a linguagem é um dos fatores 

                                            
22

 Para Duarte (2001, p. 388), “reduzir a produção literária ao negrismo deve ser entendido como 
utilização, por quem quer que seja, de assuntos atinentes aos negros. Superando o reducionismo 
temático e vendo-se a questão sob outra perspectiva, pode-se, por exemplo, reler Castro Alves e 
concluir que, apesar do epíteto de “poeta dos escravos”, sua obra não se enquadra na literatura 
afro-brasileira.  



43 

 

instituintes da diferença cultural no texto literário.  

Assim, a afrobrasilidade tornar-se-á visível a partir de um vocábulo 
pertencente às práticas linguísticas oriundas de África e inseridas 
no processo transculturador em curso no Brasil. Ou de uma 
discursividade  que ressalta ritmos, entonações e, mesmo,  toda 
uma semântica própria empenhadas muitas vezes sem todo um 
trabalho de ressignificação que contraria o sentido hegemônico da 
língua. (DUARTEb, 2011, p.394) 

O último ponto definidor dessa literatura seria o público. Não há um público 

a qual a literatura é designada, pois os escritores não fazem distinção de quem 

pode ou não ser seu público leitor. No entanto, 

 

[n]um contexto adverso, duas tarefas se impõem: primeiro, a de 
levar ao público a literatura afro-brasileira, fazendo com que o 
leitor tome contato não apenas com  a diversidade dessa 
produção, mas também com novos horizontes de expectativas do 
leitor, combatendo o preconceito e inibindo a discriminação sem 
cair no simplismo muitas vezes maniqueísta do panfleto. 
(DUARTE, 2011b, p. 398) 

 

É preciso pontuar que, desde o primeiro instante que Duarte se propôs a 

traçar as linhas que poderiam determinar uma literatura afro-brasileira, a exemplo 

do artigo intitulado “Literatura afro-brasileira: um conceito em construção”, 

publicado em 2008 na Revista de Estudos de Literatura Brasileira 

Contemporânea, ele o fez sempre imputando uma perspectiva processual e não 

encerrada em si mesma, atribuindo-lhe uma ação em curso, um processo, um 

devir. Isso abre espaço para novas revisões. Agora o autor apresenta uma 

proposta mais intimista: “Por um conceito de literatura afro-brasileira” (2011a), o 

que sugere já, após alguns anos, uma invocação para o reconhecimento desta 

literatura. 

Assim, observemos que essa literatura tal qual (dentro do contexto 

brasileiro) chamamos de negra “não só existe, como se faz presente nos tempos 

e espaços históricos de nossa constituição enquanto povo; não só existe, como é 

múltipla e diversa” (DUARTE, 2011b, p. 375). Mesmo diante de tantas demandas 

de atualizações e reelaborações de pensamentos e revisões epistêmicas, 

verificamos que a literatura ainda continua sendo vista como algo para poucos. 

Essa visão é ainda tão sustentada e alimentada que acaba reafirmando seu lugar 

hermético. Todavia, Souza nos recorda:  



44 

 

[a]s mudanças políticas e sociais, as transformações tecnológicas 
e da indústria cultural abalaram o pedestal da literatura e ela se 
viu obrigada a conviver com as marcas sujas da vida. Dos seus 
lugares desprestigiados, mulheres, afro-brasileiras/os, 
homossexuais, analfabetos juntamente a cultura de massa e a 
cultura popular atacaram o campo literário e reivindicaram para si 
a possibilidade de tematizar, no interior deste campo, questões e 
problemas sociais e passaram a conferir qualificações de etnia e 
gênero, por exemplo, à literatura. (SOUZA, 2005b, 71) 

 

Retomando a definição de Ianni, ele é sumamente atual no que se pode 

definir por literatura negra. Para  Ianni (1988, p.208), trata-se de um “sistema 

aberto”: “um poema, conto, romance ou peça de teatro pode abrir outro horizonte, 

inaugurar uma corrente, desvendar um estilo”. Sobretudo, essa literatura negra, 

no contexto da literatura latino-americana, tem a tarefa de contribuir na 

fecundação de uma literatura afro-latino-americana.  

 

1.6 - O CONTEXTO DA LITERATURA AFRO-EQUATORIANA EM COTEJO COM 

A LITERATURA AFRO- BRASILEIRA 

 

A pesquisa realizada no Equador contribuiu para melhor entender o 

contexto literário no qual estava/está inserida a escritora Luz Argentina Chiriboga 

e como era a recepção da literatura por ela produzida dentro deste mesmo 

contexto. Durante o processo investigativo alguns questionamentos foram 

surgindo, a saber, se existia uma discussão sobre Literatura Negra no Equador e 

se os textos de Luz Argentina eram contemplados nessa discussão. Durante esse 

processo constatei alguns críticos dedicados a pensar essa literatura: Franklin 

Miranda e Álvaro Alemán (ambos equatorianos), e Michael Handelsman (norte-

americano dedicado ao estudo da Literatura Afro-equatoriana), dentre outros. No 

entanto, a maior parte dos seus trabalhos críticos e de análise são dedicados – 

ainda que numa perspectiva que não contemple apenas o realismo social – aos 

mesmos escritores: Nelson Estupíñan Bass e Adalberto Ortiz, considerados os 

“pais” da Literatura Afro-equatoriana; e Antonio Preciato que passa a fazer parte 

desse cenário um pouco mais tarde e  é conhecido como  “o poeta da diáspora”.  

Nesse cenário literário negro e ou afro, majoritariamente conhecido por 

nomes de homens escritores, eram poucos os livros que citavam Luz Argentina 

Chiriboga como parte deste cenário. Todavia, saber da existência da Literatura 



45 

 

Negra no Equador, era, a principio, o primeiro sinal de que era possível propor um 

cotejo da Literatura Afro-equatoriana e Afro-brasileira. Luz Argentina pouco 

aparece na fortuna crítica de trabalhos analíticos sobre Literatura Negra; nem 

tampouco é conhecida por outros públicos. Pude constatar esse fato, inclusive, 

com perguntas a diferentes pessoas em espaços acadêmicos e extra-

acadêmicos. Não obstante, essa prerrogativa se estendeu às bibliotecas e 

livrarias que visitei, pois, mesmo quando tinham conhecimento da existência 

dessa escritora, não tinham seus textos disponíveis, nem para pesquisa (no caso 

das bibliotecas) nem para venda (no caso das livrarias). Essa situação foi uma 

constatação curiosa, não no que consiste ao desconhecimento, porque não era 

de se estranhar, uma vez que essa é uma realidade também do Brasil e de outros 

países latnoamericanos ou seja, a pouca importância e valorização dada às 

literaturas negra e/ou afros e a pouca divulgação dos textos literários dos 

escritores e escritoras dessa literatura.  

No caso do Equador, a questão tem outro agravante. “Não há” – ao que 

pude constatar nas entrevistas – muitos espaços alternativos de circulação de 

produções literárias negras, seja em saraus literários ou outros espaços. Quando 

indaguei a escritora Luz Argentina sobre a existência de um espaço de trocas e 

promoção desta literatura, a mesma foi categórica ao afirmar: “Aqui em Equador 

eu não participo[...] e que eu saiba, não há movimento de escritores que se 

reúnem para pensar a Literatura Negra.”23 

Durante o período de investigação junto à Universidade Andina Simón 

Bolívar, localizada em Quito (Equador), contei com o apoio e orientação do 

professor Dr. Fernando Balseca e com este fui tomando conhecimento de como 

alguns estudiosos, sobretudo aqueles que não estudam esta Literatura Negra, 

pensam acerca da temática. Uma das primeiras informações é de que no Equador 

preferem chamar de Literatura Afro-equatoriana, por compreenderem que o termo 

“negro” é “pejorativo”. Todavia, o uso do termo “afro” para epitetar a literatura, em 

detrimento do termo “negro”, suscita algumas discussões complexas que não 

cabem apresentar aqui. 

                                            
23

Entrevista concedida pela escritora, Quito-Equador, 05 de maio de 2014 (tradução nossa). 

 



46 

 

Dessa maneira, gostaria de apresentar uma curiosidade a respeito da 

Literatura Afro-brasileira e a Literatura Afro-equatoriana, que se tornou uma 

inquietação que levei como questionamento para um público dentro e fora da 

academia: se na década de 1940 já havia uma literatura reconhecidamente Afro-

equatoriana (dentro do seleto contexto de sua Literatura canônica), como pode 

esta literatura – hoje, depois de mais de meio século –  carecer de profusão por 

outros escritores e escritoras?  

Para pensar a situação e compreender um pouco desse cenário literário, 

apresento aqui trechos da entrevistas concedidas pelos críticos Michael 

Handelsman e Franklin Miranda. De acordo com o professor e crítico Michael 

Handelsman,  

 

claro que existem novas literaturas sendo produzidas, mas é uma 
literatura que não circula, a exemplo da poesia de “Micota”, que eu 
tampouco conheço, mas tenho ouvido falar dele por outras 
pessoas que leram. Mas onde esta essa literatura? É muito difícil 
publicar, mas difícil ainda se é negro. E se publica em 
Esmeraldas, é preciso ir para Esmeralda para ter acesso, se há, 
todavia, livros por lá. 

 

 O Crítico Handelsman cita a cidade Esmeraldas, considerada promissora 

de escritores da Literatura Negra,  a exemplo do escritor Nelson Estupiñán Bass. 

Na oportunidade de visitar Esmeralda, pude conhecer o jornalista  e escritor (de 

Literatura Negra) Juan Montaño e o historiador Juan Garcia, este considerado o 

guardião da memória afro-equatoriana – ambos tampouco tinham conhecimento 

sobre a produção de novos textos literários negros, mesmo na cidade de 

Esmeralda, exceto o próprio escrito de Juan Montaño, que só agora tem recebido 

uma pequena visibilidade no meio acadêmico. Sobre esse desconhecimento, 

Handelsman nos tem a dizer 

 

[e]es não sabem informar porque não lhes interessam, pois estão 
mais interessados em trabalho ligado à educação e outras 
reinvindicações etc. Ou seja, [a literatura negra] é um processo de 
poucos participantes. Os que existe são naturalizados [referindo-
se à Adalberto Ortiz, Antonio Preciato e Nelson Estupiñam Bass] 
de tal forma que é muito difícil encontrar uma leitura que seja 
realmente capaz de aprofundar nessas obras. Esses escritores 
tem sido lido de um forma que parecem que eles ficaram no 
passado. O que eu estou dizendo é, como eu como 



47 

 

branco/mestiço vou ler essa obras, para não ficar num concerto de 
museu? São três escritores muito interessantes...porque essas 
obras nunca foram escritas com um visão estática, mas, o público 
branco/mestiço estatizou[...] O problema é que faz falta 
ressiginificar o que queremos dizer por literatura, porque, essas 
literaturas ditas negras não são vista como literatura. Se vamos 
falar desde os paradigmas canônicos, não teremos literatura afro, 
além dos três escritores já instituídos. Acontece que é muito difícil 
entrar nesses circuitos canônicos, a criatividade busca outros 
canais. [referindo-se à espaços alternativos]. Canais esses que 
nós, acadêmicos, talvez não reconheça, nem saiba da sua 
existência.24 

 

Durante o processo de investigação, a declaração de Handelsman serviu  

para confirmar o que eu já havia constatado nos livros e nos diálogos com o 

público acadêmico e não acadêmico e como complemento da tal constatação, o 

professor e crítico Franklin Miranda em sua fala não diverge muito dessa  opinião:  

 

É lamentável, mas sim, é difícil encontrar. [...] eu creio que um dos 
problemas grandes, e vou voltar a Handeslman está em pensar 
isto somente do ponto de vista racial. É dizer, somente as pessoas 
que têm traços fisicamente e evidente afrodescendentes poderia 
escrever literatura negra, é o que pensa a maioria. Então esse é o 
primeiro problema. No entendimento dos equatorianos sobre a 
literatura afrodescendente ou afro-equatoriana. Mas o primeiro 
que tem que ter em conta e claríssimo é que esta ideia de uma 
literatura pela literatura, ou uma literatura sem cor, o que está 
escondendo efetivamente é uma literatura que represente e 
pertença as classes hegemônicas brancas /mestiças. Por isso é 
conveniente ter essa sorte de literatura pela literatura ou a arte 
pela arte onde não se conflitam o tema cultural.25 

 

 E a escritora Luz Argentina Chiriboga, onde ela se encontra nesse cenário 

literário? Seria ela a única mulher escritora dessa literatura? Afinal, mesmo que os 

críticos apresentem outros exemplos de escritores – diga-se de passagem, num 

quantitativo irrisório –, como entender a pouca visibilidade de Luz Argentina no 

cenário literário equatoriano, uma vez é uma das poucas escritoras com a 

produção de um material literário significativo? Tal situação parece indicar as 

complexas “bicadas” não apenas raciais, mas também de gênero no bojo dessa 

                                            

24
Entrevista concedida pelo professor e pesquisador, Quito-Equador, Julho/2014.  

25
 Entrevista concedida pelo professor e pesquisador Franklin Miranda, Quito-Equador, 16 de 

junho de 2014. (tradução nossa) 

 



48 

 

literatura no contexto equatoriano. Eventualmente, não é por acaso que Luz 

Argentina se propõe a criar na maioria de sua produção literária, senão em toda 

ela, representações do protagonismo feminino, e mais ainda, protagonismo negro 

feminino. Este é um sinal significativo de quão é importante ampliar e diversificar 

o leque de representações, também, no cenário literário. 

Em contraposição, se olharmos o contexto brasileiro, percebemos que, 

desde  o final da década de 1970, principalmente com o surgimento do primeiro 

volume dos Cadernos Negros e, mesmo com todos os problemas de publicação e 

circulação que enfrentaram os escritores e escritoras dessa literatura, sua 

profusão tem sido significativa. A saber, só na última antologia, organizada por 

Eduardo de Assis Duarte (2011a, 2011b), constam por volta de 100 escritores/as 

afro-brasileiros/as.  De acordo com Duarte, há muitos outros escritores que 

aparecem em outros coletivos literários por todo o país, além de publicações 

alternativas ou por meio de editoras que focam nesses textos. Evidentemente que 

trago essa questão comparativa de forma superficial, pois sabemos que outras 

questões complexas que caracterizam a diferença do contexto literário do Brasil e 

Equador, principalmente se considerarmos a especificidade geopolítica, histórica, 

cultural e social, e, sem dúvida, o menor contingente de negro ou afro-

descendentes no Equador em relação ao Brasil. Todavia, conhecer mais de perto 

o contexto da Literatura Negra e/ou Afro-equatoriana contribuiu  para seguir 

indexando outros modos de apreensão dessa literatura, e não aplicar 

desmedidamente o conceito de Literatura Negra ou Afro-brasileira para 

compreender a Literatura Negra ou Afro-equatoriana. De fato, perceber essas 

diferenças me pareceram cruciais para pensar essas vozes múltiplas das 

diásporas na América Latina.  

Embora os contextos atuais em que estas literaturas se encontram sejam 

complexos e mereçam uma investigação e análise minuciosa, de antemão me 

arrisco em dizer que talvez esse disparate – se assim posso reportar-me a esta 

situação – se deva ao modo diferenciado de conceber a ideia de Literatura Negra. 

No Brasil, por exemplo, esta estava ligada, de acordo com Fonseca (2006, p. 11), 

a um contexto no interior de “movimentos que surgiram nos Estados Unidos e no 

Caribe, [e] espalharam-se por outros espaços e incentivaram um tipo de literatura 

que assumia as questões relativas à identidade e às culturas negras”. 



49 

 

Consequentemente, não encontrar no Equador referências que tratassem da 

Literatura Negra ou Afro, como tem sido empreendido no contexto brasileiro, 

suscitou o reconhecimento dessa literatura afro-latina sob égide também da 

diferença, ponto considerável para tratar dessas literaturas de um modo plural. No 

entanto, também procurei levar  em consideração a afirmativa das escritoras Luz 

Argentina e Cidinha da Silva, que reconhecem seus textos como Literatura Negra.  

Na oportunidade de indagar a escritora  Luz Argentina se ela faz Literatura 

Negra, sua resposta é reveladora:  

 

Ninguém coloca. Agora, no caso de colocar é uma forma de 
reafirmar nossa identidade. Também vou lhe dizer que tenho 
escutado que como uma forma de responder a um contente, não 
gostam que chamem negra, mas afro. Mas aí tem outra 
discussão. Mas por Nelson, com quem teve mais experiência em 
romance, dizia que pode colocar negro pois está indicando uma 
origem que é a África. Afro significa que você vem de África. Dizer 
negro já está falando de sua identidade própria. Chegaram os afro 
aqui como escravos e depois de serem libertos aqui seguimos. 
Então não creio que a discussão fundamental seja usar afro ou 
negro. Se há escritores que utilizaram porque se sentem melhor, 
está bem, ou seja se é uma escritura negro ou negra, perfeita, que 
faça como se sentem melhor, é uma questão de afirmar sua 
identidade de qualquer forma.26 

 

No caso de Cidinha da Silva, considerei o contexto da Literatura Afro-

brasileira e lancei a seguinte pergunta: Sua literatura, no cenário das literaturas 

nacionais, tem sido considerada literatura negra e/ou afro-brasileira? Você 

acredita que é necessário adotar esse epíteto para sua literatura? Isso não 

poderia limitá-la em rótulo que impediria sua difusão? 

 

Não me causa qualquer desconforto, como disse, mas, por outro 
lado, não tenho necessidades maiores de me afirmar como 
escritora negra, por um motivo simples, ser negra (para mim) 
precede a tudo, não é, portanto, adjetivo, é nome, é substantivo.  
Dessa forma, sou uma negra escritora e poderia ser uma negra 
médica, gari, lavadeira, professora universitária, jurista, pedreira, 
etc. Eu seria negra, sempre, em qualquer ofício, em qualquer 
profissão, definida por minha constituição identitária e também 
pelo racismo brasileiro que delimita exatamente quem é a pessoa 
negra, bem como proporciona um lugar social subalternizado para 
ela.[...] Como disse acima, não me sinto desconfortável, mas 

                                            
26

 Entrevista concedida pela escritora, Quito-Equador, 05 de maio de 2014. (tradução nossa) 



50 

 

também não reivindico essa alcunha ou esse lugar, pelos motivos 
que já apresentei. Penso tratar-se de  terminologia adequada, 
inclusive, me identifico com ela, em que pese a novidade que, 
sem modéstia, penso representar ao lado de outros autores e 
autoras negros, completamente autônomos em relação a 
armadilhas de enquadramento de sua literatura, tais como: 
Edimilson de Almeida Pereira, Ronald Augusto, Elisa Lucinda, 
Lívia Natália, Ana Maria Gonçalves, Ricardo Aleixo e Salgado 
Maranhão, entre outros. Adicionalmente, afirmo-me como NÃO-
MILITANTE da literatura negra, na verdade, não sou militante de 
nada. Fui ativista política em tempo integral durante certo período 
de minha vida, não sou mais e trilhei um longo caminho para 
conquistar esse lugar. Hoje sou apenas uma mulher posicionada 
politicamente27 

 

Desde aí, pude perceber como eu, na condição de pesquisadora, não 

poderia   condicionar minhas expectativas sobre a Literatura Negra ou Afro-

equatoriana a partir das discussões engendradas no contexto brasileiro. Por isso, 

a primeira posição que deveria tomar era despir-me dos conceitos e ideias já 

preestabelecidas e seguir em busca de tentar entender o modo de compreensão 

dessa Literatura no Equador. Não obstante, considerei a afirmativa das escritoras 

sobre suas obras serem  parte das Literatura Negras. 

No título da obra de Luz Argentina, “Bajo la piel de los tambores”, podemos 

tomar o “sob” (bajo) como indicativo, inclusive, pelo modo de abordagem da 

narrativa, de onde ainda se encontram as vozes literárias afro-equatorianas. Em 

contrapartida, o título da obra de Cidinha da Silva, “Você me deixe, viu? Eu vou 

bater o meu tambor!”, que leva no título o termo que sugere ação, “bater”, e, pela 

abordagem temática traçada em versatilidade discursiva, pode ser indicativo de 

um cenário literário negro cada vez mais diverso e em expansão. Dessa maneira, 

enfatizo, o trabalho de pesquisa procurou não colocar em voga qualquer ordem 

de valor para esses textos, para não recairmos no terreno movediço da  

hierarquização, mas, tinha por finalidade  evidenciar de forma sucinta  o contexto 

literário especifico em que cada escritora se encontra e, a partir das obras, 

compreender seus agenciamentos.  

 

                                            
27

 Entrevista concedida pela escritora, via correio eletrônico, em 22 de dezembro de 2014. 

 



51 

 

2 - LITERATURA, CULTURA E REPRESENTAÇÃO 

 

Oh Velho Deus dos homens 
eu quero ser tambor 

e nem rio 
e nem flor 

e nem zangaia por enquanto 
e nem mesmo poesia 

Só tambor ecoando com a canção da 
força e da vida 

Só tambor noite e dia  
dia e noite só tambor 

até a consumação da grande festa do 
batuque! 

Oh velho Deus dos homens 
deixa-me ser tambor 

só tambor!
28

 

 

2.1 – ESTUDOS CULTURAIS 

 

Pensar “outras” vozes literárias no contexto latino-americano é uma tarefa 

que implica uma demanda de discussões e requer um olhar de revisão e 

desconstrução do próprio ideal absolutista de compreender a Literatura. É 

preciso, assim, reordená-la a partir de direcionamentos discursivos de análise e 

reflexão, no intuito de agregar outras representações, sem reduzi-las ao lugar de 

menos valia.  

Dessa maneira, é imprescindível ponderar, dentre os demais campos 

teóricos, aquele que tenha uma abordagem que sustente as discussões que se 

quer empreender. No caso aqui em questão, a ideia de representação cultural 

servirá como norte de análise. Afinal, “para estudar literatura, é indispensável 

tomar partido, decidir-se por um caminho, porque os métodos não se somam e o 

ecletismo não leva a lugar algum” (COMPAGNON, 2010, p. 262). Assim, pensar a 

Literatura – que hoje se encontra “entrelaçada” por tantos aportes teóricos – não é 

uma tarefa muito fácil. Isso porque, com tantas teorias através das quais se busca 

entender o funcionamento ou a razão de  “ser” ou “fazer” Literatura – ou mesmo 

entender e explicar o que viria a ser a Literatura – temos a sensação de estarmos 

levitando no espaço.  

                                            
28

Quero ser tambor, de José Craveirinha. In. <http://www.jornaldepoesia.jor.br/cravei04.html Último 
acesso em: 17 de junho de 2015.> 



52 

 

Por outro lado, talvez esta sensação de “sem chão” seja em virtude de uma 

tendência recorrente de pensar que só exista uma única teoria capaz de sustentar 

toda uma gama de possibilidades discursivas e interpretativas para as várias 

produções literárias. Nesse sentido, parece ser necessário uma “terra” que nos 

gravite. Mas quero sugerir que o pensar a Literatura se encontra por entre o 

levitar e gravitar, no “entre-lugar” das teorias. Para Deleuze e Guattari (1995, p. 

37), o entre-lugar, o meio, não é uma “média; ao contrário, é o lugar onde as 

coisas adquirem velocidade”. Ou seja, não poderia haver nenhum “chão” teórico, 

pois cada singularidade apenas faz parte de uma complexidade maior. Talvez, por 

isso, articular uma discussão que traga para o centro das interpretações as 

representações culturais e as identidades nelas contidas (que, por sua vez, são 

carregadas de signos) requer um olhar diferenciado daquele já instituído nos 

estudos sobre a literatura. Afinal, vivemos um momento em que nos voltamos 

mais para as multiplicidades, a quebra de fronteiras disciplinares, de fragmentos, 

de saberes múltiplos, de poder etc.  

Vale reforçar, nesse mundo saberes múltiplos, adotar um aporte teórico em 

relação à análise de um texto literário que busque afirmar categoricamente  

“respostas” fechadas é, no mínimo, negarmos a multiplicidade de possibilidades 

interpretativas. De fato, quem busca tal essencialismo, no mínimo, poderá cair 

nas malhas do equívoco, pois um texto literário carrega em si um universo de 

possibilidades relacionais que não só dialoga com seu contexto de produção e as 

subjetividades nele envolvidas, mas também confronta o contexto e as múltiplas 

inferências na sua recepção. Consequentemente, a literatura pode ser 

compreendida como espaço das representações culturais e, portanto, da 

investigação social (Cf. WILLIAMS, 1958). Como sugere a pergunta retórica de 

Souza (2007, p. 73): “[o] mundo mudou [...] as concepções artísticas, teóricas e 

políticas não deveriam também trocar o caminho tranquilizador do 

reconhecimento pelo saber sempre em processo?”  

O estudo sobre a cultura vem ganhando relevância nos estudos de 

literatura. Em particular, os estudos que evidenciam discussões sobre gênero e, 

assim, alocando outras categorias de identidades na pós-modernidade, têm sido 

relevantes às literaturas marginalizadas, uma vez que estas vêm apresentando 

formas diferenciadas de representação para diferentes sujeitos. Tudo isso tem 



53 

 

possibilitado o resgate de experiências de mundos peculiares, o que faz 

questionar o cânone já estabelecido.  

Ao mesmo tempo, é importante ressaltar que contemplar perspectivas 

culturais através da análise de representações de sexualidade, gênero, raça e 

classe nas obras Bajo la piel de los tambores, de Luz Argentina Chiriboga, e Você 

meu deixe, viu? Eu vou bater o meu tambor!, de Cidinha da Silva, não descarta, 

evidentemente, outras possibilidades de análise. Além disso, o presente trabalho 

não pretende resumir as narrativas apenas às percepções apresentadas aqui, 

nem intenciona indicar um binarismo desmedido entre a análise tradicional e a 

não-tradicional. De fato, o objetivo é valorizar o que há de relacional de 

entrecruzamentos representativos dos textos presentes nas obras em questão, 

baseado num recorte em meio a tantas outras possibilidades que estes textos 

possam nos oferecer. Isso porque  

 

[a] defesa de uma teoria que poderia se impor como única e 
exclusiva não se sustenta mais no atual espaço acadêmico, pela 
natureza plural das tendências críticas [...]. O perigo é acreditar 
que a verdade se define pela exclusividade e singularidade desta 
ou daquela disciplina. (SOUZA, 2007, p. 72) 

 

De acordo com esta tendência, os Estudos Culturais se tornaram uma 

disciplina da qual dificilmente se pode extrair de suas bases teóricas certezas 

absolutas, pois versa sobre rupturas significativas, porém não absolutas. Em vista 

disso, prezar pelo desdobramento e pelas interrogações da tradição literária, que 

se quer fixa e homogênea, é um dos desafios. Com isso, também não estamos  

dizendo que os Estudos Culturais “avacalham” o conhecimento ou a tradição 

antes existente, ou que se presta a estabelecer rupturas a qualquer custo, sem 

nenhum tipo de fundamentação. Ao contrário, procura exercer um certo tipo de 

“desconstrução”. Segundo Souza (2007), uma das formas de melhor lidar com a 

desconstrução (como proposta por Jacques Derrida) é reconhecer a tradição 

como força e não como modelo. Para Stuart Hall (2009, p.123), uma das figuras 

pioneiras dos Estudos Culturais, o que importa “são as rupturas significativas – 

em que velhas correntes de pensamento são rompidas, velhas constelações são 

deslocadas, e elementos novos e velhos são reagrupados ao redor de uma gama 

de premissas e temas”. 



54 

 

Nos Estudos Culturais, a literatura – como estatuto pedagógico – “perde” 

seu lugar pretensioso e quebra a hegemonia dos discursos dominantes e 

canônicos. Consequentemente, pode-se afirmar que as ideias sobre a 

subalternidade, descolonização, desconstrução, identidades e diferenças, rastros 

e resíduos, crioulização, saber e poder, raiz e rizoma, entre tantas outras teorias 

que se propõem a engajar um diálogo com o mundo pós-moderno e pós-colonial 

(ver, p. ex., DELEUZE; GUATTARI, 1995; FOUCAULT, 2007, 2009; GLISSANT, 

2011; HALL, 2009; entre outros), nos ajudam a pensar sobre os movimentos 

culturais e identitários e nos ajudam a desestabilizar um sistema fechado de 

compreensão sobre a literatura. Isso porque, para Souza,  

 

não se trata mais de se considerar a literatura na sua condição de 
obra esteticamente concebida, ou de valorizar os seus critérios de 
literariedade, mas de interpretá-la como produto capaz de suscitar 
questões de ordem teórica  ou de problematizar temas de 
interesse atual, sem se restringir a um público específico. 
(SOUZA, 2007, p. 63) 

 

A proposta é, então, transportar à literatura reflexões que viabilizem 

acrescentar a ela diferentes possibilidades de análise, contemplando elementos 

contextuais – sejam estes históricos, sociais, políticos e/ou culturais –, dar 

abertura para pensar o texto literário para além do valor metafísico a ele 

imputado, que distingue forma e conteúdo, privilegiando, como bem argumentou 

Houston Baker (1987, p. 16), “a ordem primária da forma como uma presença 

duradoura e estabilizadora” (tradução nossa). Afinal, pensar a arte literária apenas 

em termos de forma encerra a literatura em si mesma sem considerar as 

convenções e institucionalizações nelas contidas. Hall, tomando por empréstimo o 

discurso de Raymond Williams (em sua obra The Revolution), argumenta: 

 

[s]e as descrições mais sublimes e refinadas das obras literárias 
também fazem “parte do processo geral que cria convenções e 
instituições, pelas quais os significados a que se atribui valor na 
comunidade são compartilhados e ativados”, então não existe 
nenhum modo pelo qual esse processo pode ser desvinculado, 
distinguido isolado de outras práticas que  formam o processo 
histórico. (HALL, 2009, p. 127) 

 



55 

 

Do mesmo modo que por meio da literatura se criam convenções e se 

institucionalizam padrões no modo de ser, reforçando, assim, os lugares dos 

sujeitos, “outras” literaturas vêm se empenhando em desconstruir (ou deslocar) a 

lógica bizarra do exercício de poder sobre a representação de grupos sociais 

marginalizados, sejam estes de homens e mulheres, negros e negras, gays, 

lésbicas, travestis etc. Em decorrências dessas representações diferenciadas – 

negadas ou invisibilizadas no cenário literário –, os Estudos Culturais têm sido 

frequentemente hostilizados. Afinal, por meio desta disciplina, extraímos aportes 

teóricos para analisarmos as novas representações dentro de um espaço visto 

como imutável de outras representações diferentes da norma. 

Consequentemente, os Estudos Culturais parecem, aos “adoradores de padrões 

fixos”, vagar num discurso corruptível, em termos de fundamento, quando a 

questão é espaço e limite sobre o pensar a literatura. Tudo isso lhes pode causar 

temores quanto ao declínio da ideia fixa do que seria a arte, vista, de acordo com 

Hall (2009, p. 127) como  “uma pedra de toque dos mais altos valores da 

civilização”. Ainda na compreensão de Souza (2007, p. 64), os Estudos Culturais 

ameaçam os “Estudos Literários”, pois são vistos como corruptores do objeto de 

análise, pois supostamente distorceriam a Teoria da Literatura.  

 Assim como quaisquer outras teorias, os Estudos Culturais também têm 

seus limites e não seriam capazes de explicar todos os fenômenos literários. 

Porém, isso não nos impossibilita de chegarmos até as fronteiras conceituais e, 

nesse limite fronteiriço, fazermos questionamentos e reajustes que nos permitam 

ir além da fronteira de qualquer ordem – seja cultural, regional, de “nação” etc e 

até mesmo da ideia de literariedade 29  – para viabilizar possíveis análises e 

                                            
29

De acordo com E-Dicionário de Termos literários de Carlo Ceia: no início do século XX, um 
grupo de teóricos da literatura, mais tarde denominados formalistas russos (Cf. EIKHENBAUM, B. 
et alii.Teoria da Literatua. Porto Alegre: Globo, 1976) imaginou que seria possível constatar uma 
propriedade, presente nas obras literárias, que as caracterizaria como pertencentes à literatura. 
Para denominar esta propriedade, criaram o termo literaturnost, que foi traduzido para a língua 
portuguesa como literariedade. A argumentação positiva sustentaria que existe a "literariedade", 
porque podemos verificar objetivamente a existência de propriedades ou características que, 
quando presentes em uma obra qualquer, permitem-nos não só classificá-la como literária, como 
também inscrevê-la em um estilo de época. A "literariedade" seria aquela propriedade 
caracteristicamente "universal" do literário, que se manifestaria no "particular", em cada obra 
literária. Contudo, é bom lembrar que, em vez de imaginar que a "literariedade" é um universal que 
se manifesta no particular, podemos também supor o contrário: a "literariedade" seria um particular 
que se pretende universal. Nessa perspectiva, "literariedade" seria um rótulo que receberiam os 
critérios socialmente estabelecidos para se considerar uma obra como pertencente à literatura. 



56 

 

perceber as “interpenetrações” textuais, com seus signos culturais variados nos 

cenários literários. Souza (2007, p. 64) também dirá que “a crescente diluição das 

fronteiras disciplinares e dos objetos específicos de estudo provoca reflexões 

mais abrangentes na área da humanidade, abalada pela abertura epistemológica 

e pelo enfraquecimento de território”.  

Para referir-se à literatura (sobretudo em termos de comparação), a ideia 

de territórios como demarcadores de espaço fechado – a exemplo do Equador (de 

Luz Argentina) e do Brasil (de Cidinha da Silva) – está cada vez mais se 

esgotando, devido aos novos paradigmas de territorialidade. De fato, esses novos 

paradigmas proporcionam ir ao encontro do “outro” e contribuem para entender 

melhor o trânsito dos códigos de cultura e de identidades (das diásporas) que 

circulam entre signos, a exemplo do tambor.  

Assim, o breve panorama apresentado aqui sobre a  Literatura Negra ou 

Afro-brasileira e Negra ou Afro-equatoriana que aqui também se eempreendeu 

deve ser vista como um recorte de uma conjuntura extensa de textualidades que 

contemplam representações culturais e identidades específicas desses contextos, 

mas que se conectam pela ideia de tambor que os textos enunciam, para além da 

significação tradicional de instrumento musical percussivo. E assim poder pensar 

esse tambor como aporte simbólico de expressão textual literária, de extensão 

metafórica e metonímica, na maneira de representar culturas e identidades 

subalternizadas da diáspora africana na América Latina. Essas textualidades 

comparadas, que tem o “tambor” como signo que intermedia essa comparação, 

têm por objetivo serem compreendidas por uma perspectiva rizomática (Cf. 

DELEUZE; GUTTARI, 1995). Ou seja, é compreendê-las como transitivas – 

ordenadas no “intermezzo” e não encerradas em dicotomias –, com 

distanciamentos que desconsiderem as alianças, os contatos e os 

entrelaçamentos, por assim dizer, os múltiplos “tambores”. 

Por isso, é possível apresentar uma comparação intertextual que 

contemple o valor da transculturalidade e que dê movimento aos textos das 

                                                                                                                                    

Assim, o pesquisador selecionaria, dentre todas as obras de natureza verbal, aquelas que 
possuíssem a tal "literariedade", para formar a lista das obras reconhecidas como literárias. In. 
<http://www.edtl.com.pt > ltimo Acesso em: 07.04. 2015.  

 



57 

 

escritoras à medida que aproximamos seus textos e observamos diálogos entre 

eles, sempre respeitando os “limites” de seus ordenamentos múltiplos. Isso 

também inclui a viagem como metáfora dos experimentos práticos e psíquicos 

diferenciados das personagens criadas por Cidinha e de Luz Argentina. Essas 

viagens podem ser pensadas como movimentos que partem do meio, sem 

começo nem término, tal como designa Deleuze e Guatarri: 

 

uma correlação localizável que vai de uma para outra e 
reciprocamente, mas uma direção perpendicular, um movimento 
transversal que as carrega uma e outra, riacho sem início nem fim, 
que rói suas duas margens e adquire velocidade no meio. 
(DELEUZE; GUATTARI, 1995, p. 18) 

 

Evidentemente que, enquanto vozes múltiplas da diáspora, a viagem deve 

ser pensada não só em termos metafóricos. Ela também contempla a história do 

Atlântico Negro, “que fornece um vasto acervo de lições quanto à instabilidade e 

mutação de identidades que estão sempre inacabadas, sempre sendo refeitas” 

(GILROY, 2001, p.30) e que confere valor dialogal e relacional entre as narrativas, 

amparadas sob o signo da representação dos tambores.  

A multiplicidade é fundamental para o entendimento dessas viagens 

diaspóricas. Hall (2009, p. 27) afirma que, em situações de diáspora, as 

identidades se tornam múltiplas. Essas multiplicidades se realizam não apenas 

em termos da existência simultânea de diferentes povos em convívio, mas 

também em termos transculturais. Nessa perspectiva, as obras Bajo la piel de los 

tambores (1991) e Você me deixe, viu? Eu vou bater o tambor! (2008) trazem em 

seu título o significante “tambor”. Isso nos permite atribuir a este termo um valor 

transcultural significativo, convidativo ao diálogo intertextual.  De acordo com 

Florentina Souza,  

 

[o]s tambores são instrumentos de convocação para o canto e a dança 
religiosos ou de lazer, mas também para conclamar à luta pela libertação 
colonial e são utilizados por vários poetas como dispositivo simbólico de 
incentivo à afirmação  étnica,  o que envolve estes instrumentos musicais 
de grande significado simbólico para os universos culturais africanos e 
da diáspora. (SOUZA, 2005a, p. 189) 

 

 A ideia de tambor que podemos extrair das obras é capaz de incitar um 

olhar que, curiosamente, nos conduz a pensar nas multiplicidades de vozes que 



58 

 

poderíamos chamar de tambores audíveis (ou o silêncio destes), além de pensar 

também nas variantes desses signos em decorrência da experiência diáspora 

africana na América Latina. Dessa maneira, podemos observar como essas vozes 

múltiplas podem contribuir na “fecundação” de uma ideia de Literatura Afro-latina, 

no compêndio da Literatura Latino-americana, em que pese o agenciamento dos 

signos e representações de afrodescendência e/ou cultura negra na América 

Latina, além da eminência de outras vozes a elas entrelaçadas.   

Quando me refiro ao tambor como signo, é no sentido dado Santaella 

(1992) a partir de Charles Peirce, “concebido como algo dinâmico e em processo”. 

Ainda segundo Santaella (1992), para Peirce, o signo é capaz de substituir algo 

para alguém. Por isso, define-se como “qualquer coisa que conduz alguma outra 

coisa (seu interpretante) a referir-se a um objeto ao qual ele mesmo se refere (seu 

objeto), de modo idêntico, transformando-se o interpretante, por sua vez, em 

signo, e assim sucessivamente, ad infinitum”. Essa concepção do signo é como 

algo que leva a uma infinidade de significados, possibilitando, igualmente, 

caracterizar o ser humano como um incansável produtor destes. De acordo com 

Pierce, 

 

[o] signo é objetivamente geral na medida em que deixa para o 
intérprete o direito de completar a determinação por si mesmo. 
Um signo é objetivamente vago na medida em que, deixando sua 
interpretação mais ou menos indeterminada, ele reserva para 
algum outro signo ou experiência possível (interpretante) a função 
de completar a determinação. (PEIRCE apud SANTAELLA, 1992, 
p. 50) 

 

 Isso posto, o significado de um signo pode remeter a outros signos. 

Portanto, ainda que as duas autoras usem o significante tambor direta e/ou 

indiretamente nas suas narrativas, o uso do significante tambor nos títulos de 

suas obras nos possibilita atribuir-lhe sentidos distintos, uma vez que esse signo 

está presente em muitas culturas, e tem sido representado de forma recorrente 

em muitas narrativas literárias por grupos pertencentes (ou não) à diáspora negra. 

No caso específico do signo do tambor, quando se trata de diáspora, a sua 

representação simbólica apresenta-se transmutada, contextualizado às diferentes 

culturas latino-americanas. 

 



59 

 

2.2 – O SIGNO DO TAMBOR E A REPRESENTAÇÃO CULTURAL  

 

Em As palavras e as coisas, Michel Foucault (2007) afirmou que “os signos 

da linguagem não têm como valor mais do que a tênue ficção daquilo que 

representam” (p. 66). No entanto, a linguagem tem poderes que lhe são próprios 

e, do poder particular que tem a linguagem literária de constituir e reconstituir 

discurso de identidade e diferença, rearticulam-se signos culturais distintos. 

Assim, é possível pensar sobre as representações e seu poder de predicar as 

coisas ou sujeitos. Analisando Dom Quixote, fazendo alusão à figura do louco, 

Foucault dirá que o louco na cultura ocidental do século XVII torna-se um desvio 

constituído e mantido como função cultural indispensável: “às margens de um 

saber que separa os seres, os signos e as similitudes, e como para que limitar o 

poder, o louco garante a função do homossemantismo: reúne todos os signos e 

os preenche com uma semelhança que não cessa de proliferar” (FOUCAULT, 

2007, p. 68). Em contrapartida, entretanto, Foucault argumenta que o poeta se 

apoia na representação alegórica “sob a linguagem dos signos e sob o jogo de 

suas distinções bem determinadas, põe-se à escuta de ‘outra linguagem’, aquela, 

sem palavras nem discurso, da semelhança” (Idem.). Sendo assim, rompe-se com 

o mundo ocidental que vê os signos somente sob a ótica das semelhanças, 

revelando o signo como identidade e a diferença.  

Encarar os signos como representação cultural da identidade e da 

diferença é o mesmo que falar em descontinuidade de um pensamento 

cartesiano, quando a esse atribui-se, na marca da semelhança, um olhar 

universal (e universalista) e uniforme. Desse modo, a comparação proporciona 

não uma reunião de signos a um semelhante, mas ao movimento de 

semelhanças. Assim, “o semelhante, depois de ter sido analisado segundo a 

unidade e as relações de igualdade ou de desigualdade, é analisado segundo a 

identidade evidente e as diferenças: diferenças que podem ser pensadas na 

ordem das inferências” (FOUCAULT, 2007, p. 74). 

Foucault (1988) desenvolve ainda mais a distinção entre semelhança e 

similitude ao dialogar com o artista plástico René Magritte a respeito da pintura de 

um cachimbo, “La trahison des images”, onde encontra-se a frase (em tradução 

do francês) “Isto não é um cachimbo”. Assim, numa carta enviada para Foucault 



60 

 

pelo artista em maio de 1966, o mesmo indaga sobre uma possível indistinção de 

semelhança e similitude. Vejamos um trecho: 

 

As palavras Semelhança e Similitude permitem ao senhor sugerir 
com força a presença – absolutamente estranha – do mundo e de 
nós próprios. Entretanto, creio que essas duas palavras não são 
muito diferenciadas, os dicionários não são muito edificantes no 
que as distingue. (FOUCAULT, 1988, p. 81) 

 

E Foucault contesta a indagação: 

 

A semelhança tem um “padrão”: elemento original que ordena e 
hierarquiza a partir de si todas as cópias, cada vez mais fracas, 
que podem ser tiradas. Assemelhar significa uma referência 
primeira que prescreve e classifica. O similar se desenvolve em 
séries que não têm nem começo nem fim, que é possível 
percorrer num sentido ou em outro, que não obedecem a 
nenhuma hierarquia, mas se propagam de pequenas diferenças 
em pequenas diferenças. A semelhança serve à representação, 
que reina sobre ela; a similitude serve à repetição, que corre 
através dela. A semelhança se ordena segundo o modelo que 
está encarregada de acompanhar e de fazer reconhecer; a 
similitude faz circular o simulacro como relação indefinida e 
reversível do similar ao similar. (FOUCAULT, 1988, p. 61) 

 

Aproximando a discussão mais da literatura, a obra de Magritte torna-se 

um frutífero exemplo para as reflexões seguirão, pois, quando o cachimbo é 

plasticamente representado, a sua existência e veracidade são negadas ou 

afirmadas por meio da palavra, o que evidencia, dessa maneira, sua ambiguidade 

e coloca-o no lugar do ficcional, da representação: 

 

Do quadro à imagem, da imagem ao texto, do texto à voz, uma 
espécie de dedo indicador geral aponta, mostra, fixa, assinala, 
impõe um sistema de reenvio, tenta estabilizar um espaço único. 
Mas por que introduzi ainda a voz do mestre? porque mal ela 
disse “isto é um cachimbo”, e já foi obrigada a retomar e balbuciar: 
“isto não é um cachimbo, mas o desenho de um cachimbo”, “isto 
não é um cachimbo, mas uma frase dizendo que é um cachimbo”, 
“a frase: ‘isto não é um cachimbo’, não é um cachimbo”; “na frase: 
‘isto não é um cachimbo’, isto não é um cachimbo: este quadro, 
esta frase escrita, este desenho de um cachimbo, tudo isto não é 
um cachimbo”. (Foucault, 1988, p. 35) 

 



61 

 

Negar ou afirmar se a imagem é ou não é um cachimbo possibilita dar a ele 

diferentes maneiras de referenciá-lo. Do mesmo modo, o tambor como um dos 

signos da diáspora pode igualmente ser referenciado de diversas maneiras. Ou 

seja, podemos pensar que assim como o cachimbo estará “[a]berto, não para o 

cachimbo ‘real’, ausente de todos esses desenhos e de todas essas palavras, 

mas aberto para todos os outros elementos similares” (FOUCAULT, 1988, p. 65), 

o signo do tambor está aberto a inferências de múltiplos significados. Portanto, é 

possível que a linguagem verbal contida ao lado do signo do cachimbo (“isto não 

é um cachimbo”) oferece uma “verdade” não somente porque de fato não é um 

cachimbo, mas principalmente porque Magritte desconstrói o que poderia ser 

“verdadeiro” para o intérprete de sua obra. Estamos diante do poder que a palavra 

tem em negar ou afirmar algo, mesmo que seja no plano dos signos, das 

representações. 

Desse modo, compreendo que muito do que há dentro dos textos literários, 

tomados como representação, não impede, todavia, que circule em nossos 

imaginários como uma “verdade”, criteriosamente construída e absorvida como 

natural. Assim, também se configura a representação sobre o “outro” em termos 

das identidades concebidas como menor ou sem valor. Tomando a semelhança e 

a similitude como representação, na perspectiva cultural, é relevante lembrar 

Bhabha quando dirá: 

 

é crucial distinguir semelhança e similitude dos símbolos por meio 
de experiência culturais diversas – a literatura, a arte, o ritual 
musical, a vida, a morte – e da especificidades social de cada uma 
dessas produções de sentido em sua circulação como signos 
dentro de locais contextuais e sistemas sociais de valor 
específico. A dimensão transnacional da transformação cultural – 
migração, diáspora, deslocamento, relocação – torna o processo 
de tradução cultural uma forma complexa de significação. O 
discurso natural(izado), unificador, da nação, dos povos ou da 
tradição popular autêntica, esses mitos encrustados da 
particularidade da cultura, não pode ter referências imediatas. 
(BHABHA, 2013, p. 277) 

 

Contracenando as ideias de Foucault e Bhabha, retomo o signo do tambor 

– constituído como símbolo de “resistência” – para exemplificar e pensar como tal 

signo não é algo homogêneo na América Latina em termos de representatividade. 

Ou seja, o tambor não carrega sobre si uma ideia fixa; ele existe na pluralidade 



62 

 

sentido que pode ser dado a ele. Por isso mesmo, nos serve como um símbolo de 

experiências culturais diversas, operacionalizado por diferentes grupos sociais e 

marcado por experiências subjetivas estabelecidas tanto no plano do individual 

como do coletivo. Por conseguinte, o tambor de Cidinha da Silva é, e não é, o 

mesmo do tambor de Luz Argentina Chiriboga. São configurados como tambores 

(no plural), em meio às semelhanças contracenadas com as similitudes.  

Portanto, o tambor compreendido por Chevalier e Gheerbrant (1990), como 

“símbolo da arma psicológica que enfraquece a resistência do inimigo”, também 

nos pode servir como alegoria que simboliza a palavra “a(r)mada” e que “ecoa” 

dos textos literários dessas escritoras. Dessa forma, é interessante pensar a 

semelhança e a similitude em termos de identidade e diferença nos tambores 

representados “graficamente” nas obras Bajo la piel de los tambores e Você me 

deixe, viu? Eu vou bater o meu tambor!. Nestas, o tambor é palavra revivificada, 

que circula pelas diferentes histórias nelas contidas e, mesmo que as abordagens 

contemplem aspectos culturais e momentos históricos diferenciados, há pontos 

que dialogam, se relacionam e se complementam.  

Costa Lima (1981), em outro contexto, afirma que “[n]ão representamos 

porque queremos e quando queremos, mas o fazemos como maneira de nos 

tornarmos visíveis e ter o outro  como visível” (p. 222). Nesse sentido, se 

pensarmos dialeticamente, igualmente poderíamos inferir que, assim como a 

representação torna visíveis o “eu” ou o “nós” e o “outro”, também a 

representação pode invisibilizá-los. Ainda, pode-se atribuir ao tambor uma força 

simbolicamente representativa das vozes da diáspora, porque, conforme afirmam 

Chevalier e Gheerbrant (1990, p. 8610), o tambor imita as “batidas do coração 

dos homens e representa o pulsar da própria terra, seu ritmo, seu grito, sua 

resistência, a voz do homem como ritmo vital de sua alma”. 

 

2.3 – TAMBORES PARA A REPRESENTAÇÃO DO “OUTRO” 

 

Stuart Hall (2001), ao tratar da representação sobre o aspecto do 

estereótipo, argumenta que nós, muitas vezes, pensamos no poder em termos de 

coerção ou constrição física direta. Todavia, nós também falamos, por exemplo, 

sobre o poder na representação: o poder para marcar, fixar e classificar; o poder 



63 

 

simbólico; o poder da expulsão ritualizada. Ou seja, o poder precisa ser 

compreendido não só em termos de exploração econômica e coerção física, mas 

também em termos culturais ou simbólicos mais amplos, incluindo o poder para 

representar outras pessoas ou outras coisas de uma certa maneira, dentro de um 

certo “regime de representação”. Estereotipar seria, então, o elemento-chave no 

exercício da violência simbólica, pois esta forma de poder é intimamente ligada ao 

saber, ou às práticas daquilo que Foucault chamou de “poder/saber”. O que Hall 

compreende, desde Foucualt e Gramsci, é que todo mundo – os poderosos e os 

sem poder – faz parte, embora não em termos iguais, na circulação do poder. 

Ninguém – nem suas aparentes vítimas nem seus agentes – pode ficar totalmente 

fora do seu campo de operação.  

Sobre as representações contidas nos tambores de Cidinha da Silva e Luz 

Argentina, vê-se, através da cadência de suas narrativas, a articulação de alguns 

códigos culturais compreendidos como padrões, ao passo que, 

concomitantemente, outros códigos são orquestrados em caráter de 

deslocamento a esses. Este viés do discurso representativo corrobora com a 

compreensão de Bhabha (2013) sobre o estereótipo, pois, para ele, o estereótipo 

é uma parte do conhecimento sobre o outro, o que não implica dizer que é uma 

não-verdade. Entretanto, o problema do estereótipo consiste na compreensão do 

outro reduzido a um valor negativo. Para Bhabha, compreender o outro de modo 

reducionista e fixo é um aspecto do discurso colonial que sobrevive com base no 

conceito de “fixidez”, na construção ideológica da alteridade, embora 

representada de forma paradoxal, pois significa ordem estabelecida, ao mesmo 

tempo em que pode funcionar como desordem.  Ou seja: “é uma forma de 

conhecimento e identificação que vacila entre o que está sempre ‘no lugar’, já 

conhecido, e algo que serve para ser ansiosamente repetido” (BHABHA, 2013, p. 

117). O estereótipo, então, carrega uma força ambivalente. Portanto, pensar 

assim o estereótipo “questiona as posições dogmáticas e moralistas diante do 

significado da opressão e da discriminação” (p. 118).  

As narrativas contidas no tambor de Cidinha da Silva e Luz Argentina 

encenam esse caráter de ambivalência, principalmente no modo como vão 

representar personagens femininas, pois, à medida que reproduzem os valores 

históricos e socioculturais – reconhecidos como verdades fechadas sob a 



64 

 

categoria de raça, gênero, sexualidade e classe envolvendo essas figuras – 

também, por outro lado, sinalizam, através das mesmas personagens, a 

compreensão da relação entre poder, discurso colonial e conveniência política 

que as engessam nessas categorias de forma negativa, objetivada. Isso não 

ocorre interpondo uma subversão de caráter dicotômico essencialista, do “é ou 

não-é”, mas funciona de um modo que o reconhecimento desses lugares e a 

repetição deles possibilite que “os significados comecem a deslizar e escorregar; 

comecem a flutuar, ou serem puxados ou inflectidos em novas direções.” (HALL, 

2001, p. 30).  

Assim, as representações dentro de uma linguagem literária podem 

contribuir para a operacionalização do imaginário que desterra, desumaniza e 

desqualifica. Mas também pode “inverter”, problematizar ou deslocar a ordem 

desses lugares. Conforme Hall (2001), as palavras e imagens carregam 

conotações sobre as quais ninguém tem controle completo, o que permite que 

novos sentidos sejam construídos, que coisas diferentes sejam mostradas e ditas. 

Por isso, as novas textualidades literárias no contexto latino-americano 

assenhoram a tarefa (dentre outras) de deslocar estereótipos, colaborando na 

“compreensão de processos de subjetivação” sob a égide da representação, uma 

vez que, através dessa mesma plataforma, foram criados descensos complexos 

no imaginário que espelham ou que são espelhos de uma estrutura dominante, 

amparada no discurso colonial que impõe normas e desqualifica os sujeitos 

racializados, sexualizados, gendrados etc., reduzida à cópula “é”, da forma 

tratada por Bhabha. Este cita Said, afirmando que “a cópula parece ser o ponto no 

qual o racionalismo ocidental preserva as fronteiras do sentido para si próprio” 

(BHABHA, 2013, p.125). No entanto, é interessante ressaltar que as imagens e 

representações das novas vozes literárias tampouco carregam o poder de criar 

outro padrão a circular como norma. Ao contrário, este trabalho seria muito mais 

uma tentativa de encenar outras vozes e diferentes sujeitos, com suas múltiplas 

identidades carregadas de ambivalências e contradições.  

Consoante à argumentação de Bhabha, foi possível apreender que as 

representações presentes em Bajo la piel de los tambores e Você me deixe viu? 

Eu vou bater o meu tambor! prezam por temáticas e discursividades importantes 

nos conglomerados da literatura latino-americana “geral”. Pois, no fim das contas, 



65 

 

é interessante pensar essas literaturas como mundo criado de imaginários 

históricos que, por sua vez, comunica-se com as literaturas mundiais, mas 

infelizmente causando um certo estranhamento por não corresponderem com 

algumas regras preestabelecidas. Vale ressaltar o argumento de Bhabha, quando 

mesmo diz: 

 

Se estamos buscando uma “mundialização” da literatura, então 
talvez ela esteja em um ato crítico que tenta compreender o 
truque de mágica através do qual a literatura conspira com a 
especificidade histórica, usando a incerteza mediúnica, o 
distanciamento estético, ou os signos obscuros do mundo do 
espírito, o sublime e o subliminar. Como criaturas literárias e 
animais políticos, devemos nos preocupar com a compreensão da 
ação humana e do mundo social como um momento que algo está 
fora de controle, mas não fora da possibilidade de organização. 
(BHABHA, 2013, p. 36) 

 

 Podemos também pensar que essas vozes afro-latinas – aqui encenadas 

pelas escritoras Cidinha da Silva e Luz Argentina –, quando se propõem a criar 

narrativas de deslocamento, o fazem de um modo que o “eu” e o “outro” sejam 

representados com certa reflexividade e autoreflexividade dos lugares que 

ocupam socialmente. Esses lugares estão presentes em grande parte dos seus 

textos como paradigmas sociais complexos, identificáveis no modo de narrar, na 

simbologia de caráter africano ou afrodiaspórico (como no caso do tambor) e 

acentuado pela perspectiva étnico-racial, de gênero e de sexualidade. Isso dará 

certa particularidade de expressão literária, proveniente de uma sensível 

experiência com o sentir-se em – e sentir – o mundo, um mundo 

transculturalizado. Dessa maneira, é inteligível pensar com Hall que  

 

“Diferença” é ambivalente. Ela pode ser tanto positiva como 
negativa. Ela é tanto necessária para a produção do significado, a 
formação da língua e cultura, para identidades sociais e um senso 
subjetivo de si como sujeito sexuado – e ao mesmo tempo, é 
ameaçadora, um lugar de perigo, de sentimentos negativos, de 
divisões, hostilidades e agressão para com o “Outro”. (2001, p. 
332) 

 

No caso do signo do tambor como título das suas narrativas, nele identifico 

uma metáfora representativa, quando este exerce uma função rítmica 

diferenciada “graficamente”, percutindo e ecoando outros “sons” (des)afinados 



66 

 

(ambivalentes), dialogando  com  aquilo que Bhabha (2013, p. 19) chama de 

“consciência das posições do sujeito – de raça, gênero, geração, local 

institucional, localidade geopolítica, orientação sexual – que habitam qualquer 

pretensão à identidade no mundo moderno”.  

Assim, antes mesmo de partir para capítulos, em que apresento a análise 

das obras, Você me deixe, viu? Eu vou bater meu tambor!, de Cidinha da Silva, e 

Bajo la piel de los tambores, de Luz Argentina Chiriboga, gostaria de deixar claro: 

nenhuma das considerações aqui apresentadas estão encerradas em si mesmas. 

A magia dos textos literários consiste nisso, numa abertura de múltiplas 

interpretações e, por isso, o caminho de análise tomará como medida recortes 

temáticos que considerei relevantes na maneira de representar “tambores” pelas 

autoras, como  signos de raça, gênero e sexualidade, que, por sua vez, estão 

distribuídos de forma bastante heterogênea entre as obras. Por isso, sou tomada 

pela consciência de que muito há para ser interpretado e/ou analisado. Como 

bem afirma Glissant (2011, p. 20), “as nossas barcas estão abertas, nelas 

navegamos para todos”, porque vivemos a experiência do abismo, que não se 

restringe ao conhecimento particular, mas ao conhecimento do “todo”. O “todo” 

sugerido por Glissant é compreendido como tessituras residuais de diferentes 

culturas e histórias, que estão relacionadas sem aparente absolutismo. Sendo 

assim, todas as abordagens apresentadas aqui são provenientes do olhar de uma 

pesquisadora errante. Para Glissant (2011, p. 29), “o errante recusa o estatuto 

universal, generalizante, que reduzia o mundo a uma evidência transparente, 

atribuindo-lhe um sentido e uma finalidade pressuposta”. Isso porque  

 
[n]ada obriga a pensar que as humanidades não conseguirão 
transmutar, nesse pensamento da errância, as opacidades 
anteriormente enraizantes do Mito e as claridades 
desmultiplicadas da filosofia política, conciliando Homero e Platão, 
Hegel e o griot africano. (GLISSANT, 2011, p. 30).  

 

Pensar um texto narrativo literário, aclamado por valores da tradição e 

encerrado em si mesmo, nos dá indícios de uma narrativa centralizada, uniforme 

e invariável, pouco ativa e dinâmica dentro da complexidade de trânsitos. Dessa 

maneira, foge ao valor errante, relacional. Para Glissant (2011, p. 29), “o 

pensamento da errância não é nem apolítico nem antinômico de uma vontade de 



67 

 

identidade que no fundo mais é do que a procura de uma liberdade num 

determinado meio.” Uma vez que estamos tratando de uma Literatura dita latino-

americana, pensar que essa literatura pode ser capaz de romper fronteiras desde 

a esfera geográfica, passando pelos campos históricos e culturais até culminar 

nas subjetividades individuais e/ou coletivas é, em um determinando momento, 

“contrariar as intolerâncias territoriais”. De acordo com Glissant (2011, p. 22) “a 

maior parte das nações que se libertaram do colonialismo tenderam a formar-se 

em torno da ideia de poderio, pulsão totalitária da raiz única, e não de uma 

relação fundadora com o outro. Dessa maneira, essas escritas das escritoras da 

diáspora negra nas Américas, que podemos chamar de escritas afro-latinas, 

encontram-se, mesmo que sorrateiramente, no bojo da Literatura latino-americana 

pelo seu caráter relacional. Por isso, no empenho de vociferar algumas 

representações de identidades silenciadas, me arvoro a pensar nos modos de 

representação de outros discursos textuais literários, que são capazes de 

suplementar os discursos preexistentes na literatura latino-americana dita geral.  

Essas escritas da diáspora negra, a exemplo dos textos de Luz Argentina e 

Cidinha da Silva, só serão possíveis de serem pensadas como tal quando 

ultrapassarmos o limite binário excludente de análise, que tendem a tomar as 

literaturas canônicas como um ponto de partida limitador para embasar o valor  

desses textos. Do contrário, estaríamos engessando as representatividades 

desses textos às marcas de um discurso hierarquizante. Portanto, é necessário 

ressignificar o conceito de fronteira e pensá-la como um lugar de alcance que 

amplia a dimensão dos encontros. Essas escritas estão na fronteira, no entre-

lugar e, por isso, devem ser pensadas por elas mesmas e com os possíveis 

diálogos que as mesmas incitam, sem essencialismos de influências e 

experiências. 

Para Glissant, a relação não é feita de estranheza, mas de conhecimento 

partilhado. Por assim dizer, temos que a experiência da diáspora negra é 

compartilhada hoje pelos escritores afro-latinos, e, como tal, podemos observar 

sem estranheza como as identidades e diferenças têm marcado 

consideravelmente  os textos literários de um modo profundamente peculiar e 

familiar. Tal familiaridade está longe de implicar uma conformidade. Mas refere-se 

em termos transitivos, expressados como experiência diaspórica, que, em certa 



68 

 

medida, conecta essas literaturas. Nesse sentido, os textos das escritoras que ora 

serão analisados enquadram-se na ideia de “transescritas”.  

De acordo com Roland Walter (2003, p. 31), transescrita é o termo para se 

referir às escritas que “move[m] através de um  espaço intersticial dentro e entre 

fronteiras, atravessa[m] os territórios culturais compostos de múltiplas zonas de 

contato e se esforça[m] para ir além desse limbo intersticial, isto é, mudá-lo”.  

Nesse sentido, essas escritas são reveladoras de uma história secular de 

escamoteamento, mas também de resistência. Como transescritas, tornam-se 

palavras reveladas ou em processo de revelações, observadas naquilo que 

Glissant, (2011, p. 133) chama de caos-mundo, que “troca a linearidade da 

filiação pelo excedente de extensão”, ou, como dirá Deleuze e Guttarri (1995), 

pela multiplicidade, pelas linhas de fuga próprias de um rizoma.  

 

  



69 

 

3 - BAJO LA PIEL DE LOS TAMBORES, DE  LUZ ARGENTINA CHIRBOGA  

 

 

“Un siglo después, otras manos fuertes y callosas  

baten los mismos tambores,  

ya olvidados de sus dioses africanos.  

Pero en ello hay algo más que simples evocaciones: 

la persistencia del proprio pueblo negro” 

Manuel  Zapata Olivella
30

 

 

3.1 – “SOB A PELE DO TAMBORES” 

 

Antes mesmo de seguir explicando o enredo da obra Bajo la piel de los 

tambores, abro um parêntese para explicar possíveis equívocos que possam 

ocorrer sobre o título da obra em questão. A obra teve sua 1ª. edição no ano de 

1991, publicada sob o título  Bajo la piel de los tambores. Todavia, a 2ª. e a 3ª.  

edição da mesma teve o título alterado para Tambores bajo mi piel. Mas o texto 

foi mantido na íntegra. Com isso, devo dizer que o título que aparecerá aqui se 

refere à primeira edição, por dois motivos que considerei relevantes: o primeiro 

contato que tive com a obra foi com o título da 1ª. edição, Bajo la piel de los 

tambores e parte das minhas reflexões estavam concatenadas com esse título. O 

título da 2ª. e da 3ª. edição, Tambores bajo de mi piel  que, inclusive, é a 

expressão que a personagem narradora Rebeca Gonzalez usa ao final do 

romance para identificar-se como  descendente de africanos, tem significação 

plausível sob essa perspectiva de identidade. No entanto, me atenho ao título da 

1ª. edição por causa do enredo do discurso que apresenta histórias de negação e 

opressão sobre a figura feminina, dentre outras. Considerando essas forma de 

apreensão, compreendi que a ideia de “bajo los tambores”  tinha um sentido maior 

sobre as historias de negação. A segunda razão: na oportunidade de entrevistar a 

autora, Luz Argentina Chiriboga, a mesma me informou que a mudança do título 

nas edições que se seguiram foi sugestão dos seus editores. Como tal, mais um 

                                            
30

¡levántate mulato! Bogotá: Rei (Letras Americanas), 1990, 130-131. 



70 

 

motivo para eu seguir com o título da primeira edição, pois parece-me integrar-se 

mais às primeiras reflexões no processo de criação da autora. 

A trama  narrativa em Bajo la piel de los tambores é divida em três 

momentos complementares. No primeiro, apresenta o deslocamento de Rebeca 

González (a personagem principal) de Sikán, sua cidade natal, para Quito e o 

temor de encontrar um mundo desconhecido: “[a] medida que nos alejamos, 

Sikán humedeció mis ojos” (CHIRIBOGA, 1991, p.11). O medo do novo e o 

encontro com um viajante misterioso que segue com Rebeca no ônibus para 

Quito é apenas um presságio de outros encontros e estranhamentos que Rebeca 

terá de confrontar durante sua estadia em Quito, principalmente no colégio interno 

Nuestra Señora de Guadalupe : 

 

Extenuada llegué al colegio Nuestra Señora de Guadalupe, cuyo 
rótulo llenaba todo el frente. Altos y macizos muros lo separaban 
del mundo que bullía en los alrededores. Me pregunté si papá se 
habría equivocado, por qué encerrar mi juventud. Un olor de cosas 
antiguas, un vaho de sepulcros que afloraba de las paredes, una 
especie de moho en las palabras de las religiosas y la solemne 
rigidez de sus cuerpos me produjeron desconsuelo. Al sonar la 
campana, un tañido como toque de duelo, las alumnas 
comentaron mi color negruzco acentuado por el frío y huyeron. 
(CHIRIBOGA, 1991, p. 16) 

  

Os conflitos identitários de Rebeca têm como “pano de fundo” o contato 

com a alteridade, que podemos interpretar a partir de Bhabha (2013,p.119) “que 

é, ao mesmo tempo, um objeto de desejo e escárnio, uma articulação da 

diferença contida dentro da fantasia da origem e da identidade”. Dessa forma, é 

sobre a alteridade que o exercício da autoridade colonialista mais funciona, pois 

“requer a produção de diferenciações, individuações, efeitos de identidade através 

dos quais as práticas discriminatórias podem mapear populações sujeitas que são 

pichadas com a marca visível e transparente do poder” (Idem, p.184). 

 A primeira parte da narrativa é fundamental para o reconhecimento das 

personagens, revelando destas certos traços que indicam os seus 

desdobramentos dentro da narrativa. À medida que a personagem principal narra 

as características das personagens, ela o faz a partir do cotejo com as suas 

próprias características. Assim, funciona como se as personagens – mas também 

o ambiente físico, com seu cheiro, a paisagem etc. – criassem uma rede de 



71 

 

conexões simbólicas que, por meio da memória, ajudassem a personagem a 

ressignificar a vida, a comunidade e os laços familiares e ancestrais, todos ligados 

à construção de sua identidade. 

A convivência com as religiosas do internato, as estudantes e o padre 

Cayetano Santacruz aos poucos revela para a personagem principal sinais de 

desigualdades, conflitos e diferenças. Os encontros com os homens que a 

cortejam dentro e fora do internato chocam com sua identidade de mulher negra e 

campesina, pois estes tendem a negar a sua condição de sujeito. Esta 

convivência em Quito ainda faz com que ela experimente os dissabores das 

tiranias sobre sua condição racial, de gênero e de classe. Conjuntamente a todas 

essas experiências, Rebeca precisa administrar as impetuosidades de uma jovem 

em descoberta: o desejo pelo sexo e o amor, e a manifestação da própria 

sexualidade cuja expressividade só será possível com a ajuda de uma “máscara” 

(antifaz). 

É necessário ressaltar a importância desta máscara, o antifaz. Afinal, a 

máscara ajuda Rebeca a conviver com todas essas peripécias e é também a 

máscara que funciona como reveladora de sua “outra” identidade, aquela que a 

própria Rebeca desconhece ou oculta. Ao mesmo tempo, é a mesma máscara 

que a leva a Sikán através da memória dos referenciais familiares, e tais 

memórias a impedem de avançar nas suas impetuosidades. Todavia, essas 

memórias são consciente ou inconscientemente rejeitadas ou negadas, pois o 

que está em jogo são suas descobertas. 

Porém, o maior conflito para Rebeca González, a princípio, é com seu 

próprio “eu”. É a descoberta de si mesma. É o constante confronto com o “outro”, 

peça-chave para suas interrogações e questionamentos. Com isso, o caráter de 

deslocamento está diretamente ligado às suas experiências com os espaços 

físicos externos, o colégio Nuestra Señora de Guadalupe, os bailes de festas, o 

pensionato Luz Divina, entre outros. Mas também estão relacionados a inúmeros 

deslocamentos psicológicos internos, de fundamental importância para alguns 

(des)encontros: repressão sexual, a opressão de gênero, o racismo e o 

preconceito de classe. Desde então, Rebeca se revela como um protótipo dos 

grupos sociais que – por serem mulheres, negras, pobres e todos os adjetivos 

negativos subcategorizados a esses – sofrem as implicações de pertencimento 



72 

 

desses lugares representativos de uma rede que conecta a um passado histórico 

colonial escravocrata eivado pelo racismo e pelo patriarcalismo, sexismo, 

“generismo”, classismo e outras formas de subordinação. 

Na obra Bajo la piel de los tambores, encontramos uma narração que 

prioriza a enumeração detalhada dos ambientes, dos animais e das personagens, 

inclusive da própria personagem/narradora, por ela mesma. Não há dialogo entre 

as personagens; é a narradora mesma quem representa suas falas (ou, em 

alguns casos, seus pensamentos) e as transmite ao leitor, configurando, dessa 

maneira, um discurso indireto.  

O modo como estão dispostas as personagens dá um certo contorno 

dialético ao significado do romance, porque comunga ao ambiente as descrições 

físicas (do ambiente e dos indivíduos), que favorecem um certo erotismo, como 

podemos observar na passagem de Rebeca com o Padre Caeytano: “sus manos 

por cintura, sus manos por mis glúteos, sus manos por mis senos, sus manos, sus 

inquieta manos, arrimados a la pared sentí multiplicados sus dedos” 

(CHIRIBOGA, 1991, p.65). Há outras expressões que também dão um peso 

erótico: “chupó los lábios”, “levantaron mi falda”, “goce erótico”, “caballos montan 

a las yeguas” etc.  

Por outro lado, Rebeca se utiliza de imagens que sugerem aprisionamento 

quando descreve a sensação no internato: “Un olor de cosas antiguas, un vaho, 

de sepulcros que afloraba de las paredes” (CHIRIBOGA, 1991, p.16). Usa 

também outras expressões, tais como “llaves”, “internado,” “muros”, “sepulcro”, 

“confessionário”, “gruta” etc. Ou seja, a narrativa segue com representações que 

evidenciam a oposição entre os desejos frenéticos de “liberdade” e 

aprisionamento físico, psíquico e social em que se encontra a personagem 

principal, Rebeca González. No entanto, é a representação da máscara que 

possibilita a Rebeca “romper” com parte dos paradigmas que envolvem sua 

sexualidade. 

A obra Bajo la piel de los tambores é um exemplo das literaturas que 

evidenciam, através das personagens, questões de caráter histórico-cultural, 

acentuado pelos lugares étnico-raciais, de gênero e sexualidade, além do 

requisito de classe. Todas essas categorias são desenvolvidas dentro de uma 

perspectiva de deslocamento, de viagem, configurando o encontro e a experiência 



73 

 

com o “outro”, com o diferente. A partir do momento que Rebeca desloca-se de 

Sikán, entra imediatamente em contato com um homem que se diz viajante do 

mundo. Ao chegar em Quito, a imagem desse viajante, sua “gorra”, seu sotaque 

argentino e a conversa que teve com ele se fazem presentes em seus 

pensamentos como uma espécie de espectro transfigurado num enigma, que a 

mesma deseja desvelar.  

 

3.2 – A PERSONAGEM DE REBECA ENTRE SIKÁN E QUITO 

 

A viagem tem sido recorrentemente tratada na literatura, e sua 

representação tem em vista mais do que o simples deslocar-se físico de um 

espaço a outro; é um deslocamento também no plano do imaginário. Em ambos 

os casos, a ideia de viagem nos leva a pensar na possibilidade dos encontros 

com um mundo, muitas vezes estranho, mas que possibilita àquele que se 

desloca um processo de transformação, como nos “ritos de passagens”. Esse é o 

caso, sobretudo, nas viagens que envolvem os processos históricos e 

socioculturais que conformam descobertas identitárias, em constante conflito com 

o estado psicológico dos indivíduos envolvidos. 

Louro (2004, p. 12), citando Jorge Larossa, explica que os romances que 

evidenciam a ideia de viagem geralmente contam “a própria constituição do herói 

através das experiências de uma viagem que, ao se voltar sobre si mesmo, 

conforma sua sensibilidade e seu caráter, sua maneira de ser e de interpretar o 

mundo”. Para ela, a imagem da viagem desmembra-se entre o universo exterior e 

interior dos indivíduos, pois, dessa maneira, permite ao viajante a criação de uma 

determinada “consciência, sensibilidade e caráter”. 

A “viagem” feita por Rebeca González permite que a compreendamos 

como um ser múltiplo e nunca unificado. À medida que se envolve com outras 

personagens, esta se transforma de etapa em etapa, ultrapassando a fronteira do 

pessoal e do seu prévio conhecimento de mundo. Isso porque a ideia de viagem 

sugere trânsito e deslocamento. Dessa maneira, é preciso pensar na viagem 

sobre muitos aspectos. Entre estes, destaco a viagem “involuntária” de 

deslocamento físico, sem medir as consequências psicológicas, como fizeram os 

pais de Rebeca ao enviá-la para o colégio de internas Nuestra Señora de 



74 

 

Guadalupe. 

O encaminhamento de Rebeca para Quito é sinalizado na obra por duas 

motivações: (1) oferecer melhores condições de estudo; e (2) afastá-la de um 

branco alcoólatra, que a cortejava: “una razón para mi internado fue alejarme de 

Milton Cevallos, el hijo de nuestro vecino” (CHIRIBOGA, 1991, p. 22). O 

deslocamento para Quito, a convivência no colégio coordenado pela freira 

(espaço religioso), a posterior convivência no pensionato Luz Divina e a 

convivência nos espaços externos a estes, lhe trouxeram experiências 

significativas que podem ser interpretadas como ritos de passagem da sua 

adolescência para a fase adulta.  

Fazendo uma leitura de Van Gennep, o antropólogo Roberto DaMatta 

(2000, p.10) explica que os ritos de passagem consistem em três fases-padrão, 

“separação, incorporação e, entre estas, uma fase liminar, fronteiriça, marginal, 

paradoxal e ambígua – um limem ou soleira – que, embora se produzisse em 

todas as outras fases, era [para Van Gennep] destacada, focalizada e valorizada”. 

No caso da personagem de Rebeca González, este ciclo de três fases acontece 

num processo de duplicidade, uma vez que, em seu caso, as fases ocorrem tanto 

na sua saída de Sikán como também em seu retorno. 

 Quando se desloca para Quito, a personagem se desliga da sua família e 

de sua comunidade. Assim, este estágio pode ser compreendido como o 

momento da separação. A chegada em Quito, a vivência em outro ambiente 

social (no colégio Nuestra Señora de Guadalupe, no pensionato Luz Divina e nos 

espaços externos a estes), as experiências com as outras internas e as novas 

emoções e sentimentos que Rebeca começa a sentir fazem com que ela entre em 

conflito com seu próprio “eu” subjetivo (aquela pessoa marcada pelas referências 

anteriores da sua família e comunidade em Sikán). Este momento ambíguo, 

caracterizado pelo conflito, confusão e questionamento, pode ser entendido como 

um estágio liminar. Deste ela sai  para o estágio de incorporação, quando ela já 

se entende e se vê de outra (nova) forma.  

Ao mesmo tempo, como já mencionado, esse processo de separação-

liminaridade-incorporação parece se repetir mais tarde, quando Rebeca volta a 

Sikán. Embora o reencontro com sua família e comunidade seja mais um 

processo de re-incorporação do que de incorporação propriamente dito, essa 



75 

 

reincorporação igualmente passa pela liminaridade, uma vez que ela se dá conta 

de que sua comunidade vive sob a égide de uma herança colonial, racista e 

patriarcal. Mas essa nova ótica e senso de percepção só lhe são possíveis devido 

à experiência que viveu em Quito, onde pôde confrontar-se com essa realidade e 

o choque da “diferença”. Pode-se ver, portanto, que os processos de passagem – 

na metáfora da  viagem – vividos pela personagem configuram um estado cíclico 

e contínuo de mudanças, esvaziamento e preenchimento de significados múltiplos 

e ambivalentes para a contínua formação de suas identidades. 

Trazer em cena a ideia de viagem também tem por intenção pensar as 

diversas experiências de Rebeca com o “outro”, com a identidade e a diferença, 

pois Rebeca transita sempre no entre-lugar de Sikán e Quito, o que lhe permite 

criar pontes entre as referências, mediando seu processo de descobrimento. Para 

Bhabha (2013, p.24), “[s]empre, e sempre de modo diferente, a ponte acompanha 

os caminhos morosos ou apressados dos homens para lá e para cá, de modo que 

eles possam alcançar outras margens. A ponte reúne enquanto passagem que 

atravessa”. Todavia, a viagem, pensada como metáfora que indica caminhos e 

encontros, nos serve “para refletir não apenas sobre os percursos, as trajetórias e 

o trânsito entre lugares/culturas ou posições de sujeitos, mas, também, para 

refletir sobre partidas e chegadas.” (LOURO, 2004, p. 14). 

Além disso, a relação entre a partida e a chegada pode ser compreendida 

como interligada à intrínseca relação conflituosa entre a identidade e a diferença. 

Assim, a identidade poderia ser compreendida como o “lugar” de referência da 

qual, por alguma razão, os sujeitos são impelidos a se deslocar, a fim de 

encontrar o “outro”, e chegar ao diferente, que, por sua vez, tem seu próprio ideal 

fixo de identidade. E, no caso de Rebeca González, a sua chegada no colégio 

Nuestra Señora de Guadalupe, imediatamente, demarca seus conflitos 

identitários:   

 

Al sonar la campana, tañido como toque de duelo, las alumnas 
comentaron mi color negruzco acentuado por el frio y huyeron [...] 
Por mi madre, que no miento. Necesité muchos días para 
descifrar aquella clave, pues en el internado tuve la sensación de 
que todo, hasta el cielo, estaba apunto de desplomarse sobre mí. 
(CHIRIBOGA, 1991, p. 16) 

 



76 

 

A partir do trecho acima, pode-se deduzir que a experiência da viagem 

para Rebeca tem relação direta com o choque da diferença, e seria o “outro” (“las 

alumnas”) o primeiro sinal desse choque. Através do olhar destas, Rebeca se 

percebe e as percebe simultaneamente, pois, apesar de a chegada no internato 

ser a representação do seu deslocamento físico, este, imediatamente, evidencia o 

choque cultural e a percepção do “outro”, que, por sua vez, também integra a 

personagem. Taufer (2007), citando Edna Calobrezi para pensar que o outro 

como estranho ganha valência sobre a perspectiva do inconsciente freudiano, 

dirá: “[...] a alteridade ganhou maior amplitude diante da noção de que ‘somos 

divididos’, abrigamos o outro dentro de nós, e a noção do duplo consolida essa 

posição freudiana [...]” (TAUFER,  2007, p. 8). 

O outro, configurado como diferença, tem uma ligação com as estruturas 

maiores de desigualdade que hierarquizam, porque quem determina a diferença, 

geralmente, é aquele que se encontra dentro dos padrões de raça, gênero e 

classe, e aprisiona o “outro” sobre os discursos do estereótipo que, por vez, 

encontra rigidez no discurso do poder colonial, o qual coloca a figura 

representativa do colonizador e colonizado exposta de forma antagônica, 

marcada por relações de poder (Cf. BHABHA, 2013). 

 

3.3 – REBECA ENTRE DIFERENÇA  E O DISCURSO COLONIAL 

 

No painel do discurso de identidades culturais, a valorização da 

diversidade tem por objetivo deslocar a diferença do plano das hierarquias para o 

reconhecimento da diferença pela própria diferença. Isso possibilita que a 

compreensão e a circulação das manifestações das identidades funcionem sem 

haver como parâmetro um mesmo ideal de ser e estar no mundo.  

A condição racial de Rebeca González constantemente a coloca no status 

de subcategorização de sujeito, e/ou até de objeto degenerado, pois estaria em 

sua pele, marcadamente negra, o “tambor silenciado”. De acordo com Bhabha, a 

raça encontra-se no aparato do discurso colonial, pois ao sujeito colonizado  é 

dada  

 



77 

 

aquela  forma de negação que dá acesso ao reconhecimento da 
diferença. É aquela possibilidade de diferença e circulação que 
liberaria o significante de pele/cultura das fixações da tipologia 
racial, da analítica do sangue, das ideologias de dominação racial 
e cultural ou da degeneração. (BHABHA, 2013, p. 131) 

 

       O repúdio à diferença lega a Rebeca González a condição de coisa. Durante 

sua passagem no colégio Nuestra Señora de Guadalupe, ela confronta-se com 

várias cenas de racismo. Ao chegar pela primeira vez em sala de aula, por 

exemplo, a humilhação pela qual seu professor a faz passar, comparando-a a 

uma “coisa” e negando sua humanidade, imediatamente pressagia seus próximos 

dias em Quito,  especialmente dentro do colégio:  

 

Cómo se llama la nueva alumna, preguntó el profesor de 
Economía Política. Trémula le respondí, Rebeca González Araújo, 
no bien había terminando, Ja, ja, ja, resonó un coro de risas. Tres 
veces tuve que decirlo, por fin, Señorita González, ¿qué es la 
cosa? El viejo fijó sus ojos en mis entrepiernas. Nunca había 
estudiado qué cosa era la cosa, en Orikí esa palabra era grosería, 
pero, Platón decía que la materia vegetal y animal, por sí sola 
carece de vida, es una cosa, y Ja, ja, ja, ríeron otra vez, me senté 
abochornada. (CHIRIBOGA, 1991 p. 16) 
 

Rebeca enfrenta o problema do sistema educativo de exclusão, 

reverberado muitas vezes de um modo opressor, com práticas sinuosas de 

violência e desrespeito à diferença, e, especificamente, nessa passagem o 

assedio sexual também sugere o retrato de um legado histórico enfrentado pela 

população negra, particularmente a mulher negra.  

Observemos que o professor leciona Economia Política, um sinal pontual 

dado pela autora, pois tal disciplina tem relação direta com o valor de mercado, 

com o capitalismo, e é justamente este quem associa a figura de Rebeca a uma 

“coisa”, uma mercadoria. Condição essa que a personagem, depois de muitas 

desilusões “amorosas”, vai considerar como verdade, comparando-se até com um 

“supermercado”. 

Segundo argumenta Fanon (2008), questionar se o negro é ou não um ser 

humano (aqui “homem”), é o mesmo que contestar sua humanidade:  

 

Em outras palavras, [...] à medida que o homem branco me impõe 
uma discriminação, faz de mim um colonizado, me extirpa 



78 

 

qualquer valor, qualquer originalidade, pretende que seja um 
parasita no mundo, que é preciso que eu acompanhe o mais 
rapidamente possível o mundo branco, “que sou uma besta fera, 
que meu povo e eu somos um esterco ambulante, 
repugnantemente fornecedor de cana macia e de algodão sedoso, 
que não tenho nada a fazer no mundo”.  (FANON, 2008, p. 94) 

 

       É importante salientar que, durante toda a narrativa, os embates raciais 

repetem-se diversas vezes. No entanto, tal embate confere uma gama de  reação 

aos sujeitos racializados, proveniente do olhar do outro, entre estas, o processo 

de autonegação. Afinal, ainda para Fanon, o problema da negação não se 

restringe apenas aos problemas de interseção de condições objetivas e históricas, 

mas pode também situar e definir outros processos de internalização psicológica, 

em que o “face a face dos civilizados e dos ‘primitivos’ cria uma ‘situação’ 

colonial” (Idem, p. 84-85). 

Cenas como a ocorrida com o professor de Rebeca acontecem em vários 

momentos e em diversos contextos durante toda a narrativa. Por exemplo, em um 

dos momentos significativos, Rebeca reage com violência a uma provocação da 

colega, Mariana Murat, e ouve esta lhe dizer: “Bájame la voz, so [sic] mulata 

igualada, eres montubia, una miserable Uyanga, descendiente de africanos, y te 

la queréis dar de gente” (CHIRIBOGA, 1991, p. 56). Como podemos observar, 

Rebeca tem sua humanidade negada reiteradamente, e sua relação de 

convivência nesse espaço só é aceita se a mesma permanecer numa inércia 

subjetiva.  

Outros conflitos que aparecem na obra focam outras questões, a exemplo 

do problema de classe social. A personagem principal, ao escrever uma carta a 

sua mãe para informar-lhe que algumas amigas e a irmã Inés irão acompanhá-la 

até Sikán, aproveita para dar algumas dicas de como sua mãe deve proceder 

para causar uma boa impressão:  

 

Sor Inés irá con nosotras, la casa debe estar pinta de blanco, 
según mis instrucciones de la carta anterior. Cuando lleguemos 
tiene que estar el ganado San Gertrudis en los potreros. Que 
Nicasio no vaya a decir que es prestado. […] tendrán que vender 
dos o tres vacas para adquirir la refrigeradora a kerosene e tenerla 
llena con un pavo, camarones, corvina y frutas, muchas frutas. 
(CHIRIBOGA, 1991, p. 92) 
 



79 

 

         Além do seu desejo de impressionar suas amigas, Rebeca se preocupa em 

esconder a classe social à qual pertence e ela justifica a sua atitude como 

investimento para o seu futuro. 

 Wallerstein (2008), fazendo uma leitura de Fanon para o contexto do 

século XXI, compreende que o autor aborda a relação violenta do colonialismo a 

partir de três eixos: “o uso da violência”, “a afirmação da identidade” e “a luta de 

classes”. Esses eixos ecoam de forma impactante sobre a subjetividade dos 

colonizados e devem ser observados nas suas particularidades históricas, isto é, 

no contexto colonial e não apenas no universo europeu. Benedicto (2010) no 

prefácio à obra O marxismo e a questão racial, de Carlos Moore, vai dizer: 

 

O paradigma marxista – que pode talvez explicar o 
desenvolvimento de certas sociedades europeias – terminou 
sendo utilizado como dogma. A evolução histórica de todas as 
civilizações passou a ser medida por este referencial teórico de 
cunho universalista. Desse modo, o triunfo da ideologia marxista 
não se restringiu apenas ao meio europeu. Ele se estendeu 
também entre as vítimas do imperialismo ocidental, na medida em 
que esta filosofia parecia trazer a opressão dos povos para o 
centro da discussão política. Ela rapidamente foi transformada 
numa ferramenta teórica indispensável para a libertação dos 
africanos continentais e da diáspora. (BENEDICTO, 2010, p.15-
16) 
 

A questão de raça, entretanto, ainda permeia nessas considerações sobre 

a classe social. Afinal, após orientar sua mãe de como proceder para receber 

suas amigas, Rebeca descreve o “perfil” das amigas, e tal descrição é acentuada 

como justificativa do sacrifício que os pais deveriam fazer para recebê-las. 

 

Verás, la alta e ojos verdes y moño es Yazmín, la baja pálida es 
Imelda, la otra de ojos vivaces  y color mate es Aracely […] la 
blanca de cabellos largos es Mariana, no vayas confundirlas. 
Olvidaba decirles que Sor Inés es de color de papá, pero es buena 
persona. Firmé la carta para  mi madre y fui por la religiosa para 

que la mandara al correo. (CHIRIBOGA, 1991, p. 92) 

 

  Observemos como Rebeca pontua com o termo adversativo “pero” ao 

justificar a condição de irmã Inés: “Sor Inés es del color de papá, pero es buena 

persona” (CHIRIBOGA, 1991, p.92). Assim, Rebeca não se dá conta de que irmã 

Inés é o seu “espelho” e deixa evidente que toda experiência que ela vivencia 



80 

 

ainda não é suficiente para que compreenda sua condição de mulher negra 

campesina. Ou seja, ainda permanece em sua cabeça a ideia de superioridade 

das suas amigas, indicando, por oposição, a sua inferioridade sob o amparo da 

diferença de classe e não racial. De acordo com Tomaz Tadeu da Silva (2007): 

 

Na disputa pela identidade está envolvida uma disputa mais ampla 
por outros recursos simbólicos e materiais da sociedade. A 
afirmação da identidade e a enunciação da diferença traduzem o 
desejo dos diferentes grupos sociais assimetricamente situados, 
de garantir o acesso privilegiado aos bens sociais.[...] O poder de 
definir a identidade e de marcar a diferença não pode ser 
separado das relações mais amplas de poder. (SILVA, 2007, p. 
81) 

 

Rebeca González, apesar de confrontar-se com várias situações em que 

ela reconhece a sua diferença em relação às suas amigas, alimenta o desejo de 

“querer sê-las”, o que Fanon (2008) traduz como um estado de “alucinação”. E, 

mesmo que este desejo consista na crença da superioridade de classe, ao 

sinalizar os aspectos físicos das amigas de Rebeca, a narrativa deixa evidências 

de outro jogo de diferença hierarquizante, que envolve uma questão étnica/racial. 

Por exemplo, em durante a visita de Rebeca a uma gruta com as amigas (e o pai 

de uma delas), ela pensa: “Me gustaba estar con mis amigos porque con ellos 

tenía la seguridad de ser blanca” (Chiriboga, 1991, p.91). Mas não é só esta 

reflexão que remete à questão racial. A autora também, ao mostrar que Rebeca 

tem uma sensação de delírios enquanto dentro da gruta, utiliza-se da “alucinação” 

(num duplo sentido que remete tanto ao sentido literal como ao sugerido por 

Fanon) como ponte conectivo de representação do desvio psicológico. De acordo 

as discussões apresentadas por Fanon, podemos inferir que a obsessão de 

Rebeca pelo desejo de ser branca ocorre por causa da convivência em uma 

sociedade que torna possível um complexo de inferioridade, cuja manutenção 

consiste na afirmação de uma superioridade racial: “é na medida exata em que 

esta sociedade lhe causa dificuldades que ele é colocado numa situação 

neurótica.” (FANON, 2008, p. 95). 

As práticas de discriminação racial exercidas sobre a personagem de 

Rebeca González têm sua culminância na projeção do seu corpo como objeto 

sexual, que se traduz em termos de inferioridade e subordinação nas relações de 



81 

 

cortejo que tem com os homens, isso inclui, também, o modo como se dava a 

relação dela com o padre Santacruz, pois  à medida que o padre Cayetano se 

aproxima de Rebeca com as aulas de catecismos, esta acredita ler em seus olhos 

uma certa ironia sobre sua condição racial: “a veces leía en sus ojos un destello 

de amor con ironia, o de ironia con amor. Humillada, bajada la cabeza y fingía  no 

conocerlo […] y hasta llegué a creerlo racista” (CHIRIBOGA, 1991, p. 45).  A 

relação que se observa de Rebeca com o Padre Santa Cruz na durante a obra é,  

meu corpo é rejeitado porque é um corpo negro, mas quando era desejado para o 

sexo  o era pela mesma condição de ser negro, mas como objeto e consumo. Por 

isso, apesar de acreditar que o padre Santacruz a rejeitava por ser negra, 

acreditava que o podia atraí-lo usando o artificio do corpo: ”Yo sabía muy bien 

que era imposible que él permanecería indiferente, pues para recibir sus clases 

me ponía un suéter azul casi transparente que insinuaba mis pezones” 

(CHIRIBOGA, 1991, p. 41). 

 Bhabha (2013), referindo-se aos sujeitos imersos nas práticas de 

discursos coloniais, argumenta que isso só é possível nas articulações das formas 

de diferenças raciais e sexuais. Para ele, “essa articulação torna-se crucial se 

considerarmos que o corpo está sempre simultaneamente (mesmo que de modo 

conflituoso) inscrito tanto na economia do prazer e do desejo como na economia 

do discurso, da dominação e do poder.” (BHABHA, 2013, p. 119). 

Por exemplo, apesar de Rebeca sentir que o padre Santacruz a rejeita por 

ser negra, acredita que pode possuí-lo usando o artifício do corpo. Assim, a 

relação que se observa durante a obra é: meu corpo é rejeitado por ser um corpo 

negro, mas quando é desejado para o sexo, o valor de prazer que ele oferece tem 

sua relevância, mesmo que seja dentro da lógica hegemônica do poder e do 

domínio. No “espelho”, então, os reflexos aparecem da repetição do fetiche ou do 

estereótipo, sob o amparo do discurso da ideologia colonial, que a invalida como 

sujeito.  

Fanon (2008), negando o discurso racista de Michel Salomon, quando o 

dirá que o negro exala aura de sensualidade na pele e na cabeleira, afirma que a 

imagem do preto-biológico-sensual-e-genital é uma imposição (colonial-cultural). 

Quando o olhar do outro reitera discursos de caráter cultural impositivo e 

essencialista, acaba por negar a diferença. 



82 

 

3.4 – REBECA E SEU DUPLO: A MÁSCARA  

 

Em alguns momentos do desenvolvimento da narrativa, aparecem sinais 

contraditórios das identidades nas quais Rebeca González está envolvida. 

Embora a identidade que mais se evidencie seja a étnica/racial, existem outras 

identidades conjugadas a esta. Nesse sentido, a autora usa os conflitos 

psicológicos da sua personagem para convidar-nos a pensar todas as condições 

de sexualidade e gênero sob as marcas da pele – da pele negra – porque o lugar 

que o corpo feminino negro ocupa não é o mesmo de qualquer corpo feminino. 

A máscara (antifaz) é uma personagem-entidade, um espéculo, uma 

“outra” Rebeca que era por ela antes desconhecida e só vivenciada com a saída 

de Sikán. A máscara possibilita a Rebeca viver as suas mais fortes e sublimes 

experiências com o mundo íntimo psicológico e o mundo externo social. Esses 

mundos estão em constante choque com sua memória e sua educação familiar e 

religiosa. Contudo, à medida que o seu “eu” vai se desvelando para si mesma, vai 

construindo uma “nova” consciência sobre sua condição racial, de classe, de 

gênero e de sua sexualidade, o que lhe permite nutrir de uma fonte inesgotável de 

acepções de diferentes mundos, resultando em um enlevo de sentidos 

polivalentes e assertivos para a compreensão e reconhecimento da sua 

identidade de mulher negra e campesina. 

A máscara é a primeira “personagem” descrita por Rebeca, quiçá devido à 

função crucial que esta tem na vida da personagem. Essa importância é 

acentuada quando é sobre, e com, a máscara que a narrativa começa a se 

desenvolver. Assim, a narrativa inicia com Rebeca revelando: “[d]isfrutábamos la 

vida por partida doble: éramos estudiantes internas del colegio Nuestra Señora de 

Guadalupe y gozábamos las ilusiones que nos brindaba el antifaz.” (p. 9). A 

máscara significa a separação psíquica, interior, e as experiências vividas às 

escondidas. A máscara por ela mesma é também a representação do “sob”, sob a 

pele dos tambores.  Por assim dizer, a máscara também se torna um dispositivo 

de proteção para esconder os desejos mais íntimos, pois é com a máscara que 

ela pode frequentar espaços boêmios e carnavalescos, a exemplo dos bailes para 

os quais Amélia (a estrangeira encantadora) a leva com as outras internas. 

 



83 

 

Ofreció presentarnos a jóvenes con quienes podríamos  
divertirnos, sin el temor de ser identificadas porque siempre 
usaríamos un antifaz. La idea nos pareció fantástica y la 

celebramos con aplausos. (CHIRIBOGA, 1991,p. 33) 
 
Al llegar, una maciza puerta se abrió y al parquear nuestro carro, 
nos colocamos los antifaces rojos, ¡que maravilloso! qué 
maravilloso!, fue como transportarnos a otro mundo, al mundo de 
la alegría. (CHIRIBOGA, 1991,p.42) 

 

A máscara funciona como marcadora da duplicidade, e, com a ajuda do 

espelho, a personagem de Rebeca manifesta-se de forma conflituosa consigo 

mesma. De fato, a autora se propõe a apresentar alguns códigos que podem ser 

associados à personalidade da personagem principal, demonstrando que a 

mesma não é essencialmente a Rebeca de Sikán, nem a de Quito.  

 

mi pensamiento interior era mitigado por los espejos de diferentes 
formas y tamaños en los que me veía cada vez más tentadora. Así 
como el sacerdote coleccionaba mujeres, Milton Cevallos, el 
vecino de Orikí, botellas vacías de ron, yo reunía espejos. 
(CHIRIBOGA, 1991 p. 63). 
 

          Os espelhos que Rebeca diz reunir caracterizam os inúmeros reflexos de 

sua existência. Por isso, o espelho, enquanto representação do duplo – 

igualmente a máscara – reflete exatamente como Rebeca se contempla a partir 

do seu olhar e do olhar do outro. Essa dupla contemplação não só mostra Rebeca 

como um ser em “metamorfose”, como também lhe dá a possibilidade de integrar 

os fragmentos de sua subjetividade, criando, dessa forma, as condições para o 

estabelecimento de sua identidade ou para confrontá-la, tanto na relação consigo 

mesma (com seu espelho) como nas relações com os “outros” que refletem nesse 

espelho. Lacan, a partir do conceito de estádio de espelho31, observa que a 

identidade, subjetividade, fragmentação, exterioridade e interioridade são 

aspectos da experiência humana.  

Além do símbolo do espelho, que reforça a duplicidade em Rebeca, a 

autora joga com outros códigos, com os quais a personagem-narradora expõe 

                                            
31

 De acordo com Willrich (2012, p. 22-23), Lacan conceitua o estádio do espelho elucidando, 
precisamente: “a relação do sujeito com o seu próprio corpo em termo de sua identificação com 
uma imago, que é a relação psíquica ‘per excellence’”. 



84 

 

uma operação matemática – ciência compreendida como exata – para ser 

resolvida:  

 

Demonstrar que el triángulo cuyos  vértices son los puntos D (2 6) 
E (17 1), F (29 37). ¿Qué es un triangulo isósceles?  El que tiene   
2     dos lados iguales y uno desigual. Habría dos cosas iguales? 
Si, Heráclito de Éfeso, nadie puede bañarse  dos veces en un 
mismo río; todo cambia, pero, demostrada la igualdad de los dos 
lados […] (CHIRIBOGA,1991, p. 63) 

 

 

Além dessa operação, cujos resultados, de fato, conferem um triângulo 

isóscele, onde dois lados são iguais e apenas um é diferente, observemos que 

também a lembrança sobre Heráclito e Éfeso nos leva a pensar na perspectiva 

dialética, compreendida como dois lados que interagem. Ou seja, o duplo de 

Rebeca se complementa nas diversas representações de sua própria vida, 

representações que constituem os diversos espelhos que a personagem deseja 

reunir. Vejamos como Rebeca expõe essa duplicidade a partir  de como sua a 

percebe:  

 

Ella sabía que yo no era ni demasiado buena, ni 
demasiado mala; ni demasiado pulcra, ni demasiado vulgar; ni 
demasiado inteligente, ni demasiado tonta; ni demasiado blanca, 
ni demasiado negra. Justamente por eso le preocupa mi carácter 
inestable, mi nadar entre dos aguas que llenaban de pavor. 
(CHIRIBOGA, 1991, p. 12) 

 

 

Ao dizer que ninguém pode banhar-se num mesmo rio duas vezes, em 

seguida afirmar que o nadar entre duas águas lhe enchia de pavor, reforça o 

caráter transitivo da personagem. Isto é, ao invés de encontrarmos uma síntese 

fechada sobre Rebeca, nos deparamos sobre a ideia de que a mesma encontra-

se entre as margens. Dessa maneira, sua persona não se resume a uma Rebeca 

de Sikán ou Quito, em que uma eliminaria a outra. Ela não pode ser reduzida a 

uma categoria fechada, fixa. Vemos, então, uma Rebeca situada no entre-lugar, 

no lugar fronteiriço. 

 

 



85 

 

3.5 – REBECA, A MASCARA E A SEXUALIDADE: “UM” CORPO E A 

AMBIGUIDADE DAS NORMAS SOCIAIS 

 

A personagem de Rebeca com o “uso”  da máscara mantem-se  no entre-

lugar em relação à sua sexualidade. O uso da máscara a possibilita gozar das 

“ilusiones” dos seus desejos íntimos sexuais, sem “ser identificada”, sem parecer, 

aos olhos da sociedade, que seus atos apenas retifiquem a sua suposta 

“natureza” leviana (um estereótipo naturalizado pela sua condição racial). Porém, 

por outro lado, as lembranças da orientação de seus pais têm uma força que a 

“máscara” não pode eliminar: “Los viejos están siempre predicando prudencia; yo 

estaba harta de las recomendaciones y amonestaciones de mamá. Su Pórtate 

bien, Rebeca, frustró mi deseo […]” (CHIRIBOGA, 1991, p. 62). 

A sexualidade de Rebeca é representada como um conflito recorrente em 

toda a narrativa, e a representação sobre esta é demasiadamente complexa, 

porque apresenta aquilo que Bhabha (2013) vai falar sobre a fixação do “jogo” do 

fetiche com o estereótipo (ou o estereótipo como fetiche):  

 

Dentro do discurso, o fetiche representa o jogo simultâneo entre a 
metáfora como substituição (mascarando a ausência e a 
diferença) e a metonímia (que registra contiguamente a falta 
percebida). O fetiche ou estereótipo dá acesso a uma “identidade” 
baseada tanto na dominação e no prazer quanto na ansiedade e 
na defesa, pois é uma forma de crença múltipla e contraditória em 
seu reconhecimento da diferença e recusa da mesma. Este 
conflito entre prazer e desprazer, dominação/defesa, 
conhecimento/recusa, ausência/presença, tem uma significação 
fundamental para o discurso colonial. (BHABHA, 2013, p. 129-
130) 

 

          Assim, o tema da sexualidade dentro da narrativa passa por dois vieses: (1) 

a problemática da fetichização do corpo negro, a partir do olhar do outro; e (2) a 

reiteração pelo fetichizado, não como adoção do modo como o outro a enxerga – 

de forma essencialista e natural – mas na maneira como, a partir desses olhares,  

Rebeca pode pensar sobre o seu lugar, reiterando como forma de sobrevivência 

ao tempo que nega porque gradativamente vai compreendendo o que essa 

fetichização representa no jogo dos poderes.  



86 

 

Bhabha (2013), tomando como exemplo o título da obra de Fanon, Pele 

Negra, Máscaras Brancas, compreende que a recusa da diferença transforma o 

sujeito colonial em um desajustado. Assim, ele concebe que quando a diferença 

encontra no estereótipo sua marca maior, vai muito além da simplificação da 

diferença e torna-se uma falsa representação de uma dada realidade. Ou seja, “É 

uma simplificação porque é uma forma presa, fixa, de representação que, ao 

negar o jogo da diferença (que a negação através do Outro permite), constitui um 

problema para a representação do sujeito em significações de relações psíquicas 

e sociais.” (BHABHA, 2013, p. 130). 

Quando Rebeca González enfrenta a experiência de ser rejeitada 

racialmente, por exemplo, usa o corpo sexualizado como meio de sentir-se 

desejada. Porém, é só mais tarde que Rebeca reconhece que o desejo 

(objetificado pela sua condição racial) que os homens têm por ela é insuficiente 

para suprir seu anseio de casar-se. Daí, ela compreende que sua condição racial 

e o modo tal qual é desejada – como mercadoria – estão intrinsecamente 

relacionados. De acordo com Bhabha,  

 

Dentro do aparato de poder colonial, os discursos da sexualidade 
e da raça se relacionam em um processo de sobredeterminação 
funcional, “porque cada efeito...entra em ressonância ou 
contradição  com outros e daí exige um reajuste ou um elaboração 
dos elementos heterogêneos que afloram em diversos pontos”. 
(BHABHA, 2013, p. 129) 

 

Também ainda de acordo com Fanon, “para se compreender 

psicanaliticamente a situação racial, concebida não globalmente, mas sentida por 

consciências particulares, é preciso dar uma grande importância aos fenômenos 

sexuais.” (2008, p. 140). Assim, a narrativa articula a duplicidade sexo-e-raça a 

todo instante, porque sinaliza a maneira de condicionar a mulher negra – 

metonimicamente representada por Rebeca – como objeto do sexo.  

Por outro lado, Rebeca não é construída na narrativa como uma jovem 

inocente, completamente indefesa, sem reflexão, sem autonomia própria. É bem 

verdade que por força da reiteração dos discursos sociais que a negam, a 

personagem se vê em vários momentos em conflito com seu espelho. Entretanto, 



87 

 

suas gradativas reflexões, configurando seu lugar de sujeito, também têm sua 

representatividade.  

A questão é que, sob a pele dos tambores, também se encontra sua 

subjetividade. Isso pode ser observado quando, no enredo,  a personagem tem 

pouca alternativa para conseguir sair das amarras do discurso do poder colonial e 

patriarcal. Mas também sob a pele dos tambores estão os discursos de rebeldia e 

transgressão que desafiam as regras e instituições numa representação de 

sociedade como se apresenta o Equador na obra, e que desconstroem os modos 

de ser e fazer-se do corpo racialmente constituído, reforçado nas premissas 

religiosas que separam o corpo feminino da sua relação com o prazer. 

Estendendo esses pontos de ambiguidade às atitudes e iniciativas de Rebeca 

com seus pretendentes, é importante entender o modo como ela, mesmo com 

todo o perigo, cria estratégias de sobrevivência. Todavia, mesmo caminhando 

sobre terrenos movediços, arrisca-se em aventuras tantas. 

Ao longo do romance, Rebeca encontra vários homens que a desejam – o 

Padre Santacruz, Fernando Ponce, Juan Lorenti, Milton Cevallos etc. -, e em 

todos os casos, ela alimenta o desejo de casar-se. Por isso, e considerando os 

padrões da época, Rebeca se convence de que sua virgindade precisa ser 

preservada para garantir o matrimônio. Essas e outras imposições sociais 

revelam sinais da predestinação para as figuras femininas. Porém, a narrativa 

oferece um olhar que, mais uma vez, é ambíguo em relação a essa convenção 

social imposta às mulheres. Afinal, embora Rebeca demonstre o desejo de sair da 

convenção social do casamento, ela, contraditoriamente, segura o desejo ébrio de 

casar-se. E este desejo lhe obceca. O desejo frenético de Rebeca para com o 

casamento pode ser lido como fruto de uma educação familiar patriarcal forjada 

por valores religiosos que impõem às mulheres a virgindade e “castidade” para 

garantir o respeito social. Aí subjugadas são as amaras do machismo, a força de 

repressão das subjetividades femininas, sobretudo uma repressão do corpo e do 

desejo. Em detrimento disso, a narrativa apresenta Rebeca González como figura 

que vive em constante conflito com as normas sociais de conduta feminina.  

Apesar da ênfase sobre o padrão da sexualidade, da ideia fixa da 

heteronormatividade, também aparecem na obra sinais da sexualidade 

relacionada à homoafetividade ou homoerotismo. Durante as investidas e 



88 

 

assédios de uma colega no internato, Vicenta Páez, Rebeca sente uma atração 

inesperada (e até inexplicável) por ela, fato que lhe incomoda. Só depois de reunir 

alguns sinais de estranhamento da interna e constatar que a estudante Vicenta 

Páez se trata, na verdade, de um homem fingindo ser mulher, é que ela justifica a 

atração que sente, reafirmando, assim, a heteronormatividade. Após descobrir 

esse fato sobre Vicenta, Rebeca entende que a admiração que uma das freiras 

tem por Vicenta seria fruto de uma relação erótica e afetiva. Mais uma vez a 

narrativa  reafirmar a força da “máscara”, desta vez a de Vicenta, aparece como 

signo da vida dupla. 

No caso de Rebeca, a máscara funciona como um signo semiótico da 

transgressão sexual, pois, ao longo da narrativa, a máscara lhe serve como 

recurso de fuga. Mas o ideal da manutenção da virgindade para o casamento – 

reforçado pelas lembranças de “Pórtate bien”,  proveniente de sua mãe – não a 

impede de infringir as regras impostas pela mãe, e, principalmente, as regras 

sociais e morais que legislam os corpos. Rebeca, então, esconde sua sexualidade 

por trás da “máscara”. Seus ímpetos sexuais são revelados apenas na 

clandestinidade e através do seu imaginário erótico. Assim, a máscara também 

seria um sinal da liberdade, uma liberdade que tem consequências.  

Uma das cenas mais provocantes do romance é o momento em que, ao 

consumar o ato sexual com seu vizinho em Sikán, Milton Cevallos, a narrativa 

descreve um burro excitado pelo cheiro advindo do ato, e Rebeca treme com a 

visão do órgão ereto do burro e “veste sua máscara” antes de render-se a Milton 

Cevallos: “Lentos rodamos por la hierba, sentí el vapor de la tierra mesclado con 

la baba del burro, los dedos de Milton deslizaron mi antifaz en tanto tarde 

apagaba los trinos. (CHIRIBOGA, 1991, p. 135).  

O ambiente físico (os animais, as plantas etc.) serve a Rebeca como um 

espelho por meio do qual ela pode se negar ou se afirmar. Embora os espelhos 

possam ser lidos como conflitos existenciais da personagem, eles também 

servem como representação de um objeto hostil capaz de (des)mascará-la. 

Rebeca quer definir os termos de sua sexualidade, mas ela é dificultada 

por “prescrições” de convenção feminina. De acordo com Foucault (1988), nas 

sociedades patriarcais, a tentativa de controlar a sexualidade feminina ocorre por 

meio de sanções sociais, instituições opressivas e leis repressivas. Ironicamente, 



89 

 

as mulheres muitas vezes reproduzem a lógica patriarcal. Sobre a sexualidade de 

Rebeca González, Miriam Decosta-Willis (2003) diz, embora Rebeca atinja um 

tipo de liberdade sexual, ela não o faz de forma ampla, pois essa liberdade não 

atinge por completo a mente e o espírito, que lhe permitirá realizar o seu pleno 

potencial como uma mulher confiante, segura e independente, que põe em causa 

a sua identidade socialmente construída como mulher negra equatoriana, 

descendente de africanos. Decosta-Willis dirá, ainda, que Rebeca está presa aos 

conflitos entre a ortodoxia sexual e o prazer erótico, entre as convenções 

recebidas e as aspirações individuais.  

 

3.6 – A MEMÓRIA PARA A RESSIGNIFICAÇÃO DA IDENTIDADE DE REBECA. 

 

Ao tempo em que Rebeca explora seus crescentes desejos sexuais e 

novas experiências no internato, ela também revela vislumbres do seu passado 

em Sikán. Assim, entre uma descrição e outra, aparecem seus fluxos de memória 

e lembranças sobre a sua família, em Sikán e Orikí. 

As práticas vivenciadas em Sikán – no seio de sua família – e as 

experiências posteriores adquiridas em Quito são imageticamente mantidas na 

memória de Rebeca. Ou seja, são lembranças reconhecidas por ela consciente e 

inconscientemente, ou então instintivamente rejeitadas ou negadas. Assim, cabe 

lembrar que, para Freud e Lacan, segundo Eagleton (2006, p. 260), “[o] 

inconsciente está, por assim dizer, antes ‘fora' do que 'dentro' de nós – ou melhor, 

ele existe ‘entre’ nós, como existem as nossas relações”. Em termos lacanianos, 

então, “o inconsciente se estrutura como uma linguagem” e, como tal, se 

relaciona com a sociedade humana.  

Veremos, por exemplo, que é através da memória que Rebeca se encontra 

consigo mesma e, por meio dela, tenta entender o novo contexto na qual está 

inserida: 

 

Muy tarde comprendí que la determinación de traer a mis amigas 
a Orikí [vilarejo de Sikan] no fue fruto de reflexión, sino de 
recuerdos. Conocía de sobra aquella constante brisa que arroja 
por toda la extensión el marisco olor de las playas, pero había 
olividado las casas de guadúas e pambil que tenían grabada la 
escritura de los años. El pito del motovelero me hizo imaginar un 



90 

 

pueblo que no era el mío, sumergido en el abandono. Caminamos 
hacia el muelle, ya colmado de gentes. (CHIRIBOGA,1991, p. 99) 

 

Observemos que, no âmbito da lembrança de Rebeca González, tudo 

diverge ou converge. Para Sarlo (2007, p. 12), “justamente porque o tempo do 

passado não pode ser eliminado, e é um perseguidor que escraviza ou liberta, 

sua irrupção no presente é compreensível na medida em que seja organizado por 

procedimentos da narrativa, e, através deles, por uma ideologia que evidencia um 

continuum significativo e interpretável do tempo”. Essa irrupção do passado para 

o presente da qual trata Sarlo é, em certa medida, um modo de recorrência por 

parte da personagem de Rebeca González para buscar compreender as coisas 

que lhe são “arremessadas” pelos fluxos externos das relações sociais que 

mantém.  

De acordo com Escobar (2003, p. 63), “a noção de externalidade não 

implica uma questão fora do ontológico, mas refere-se a um exterior que é 

precisamente constituído como diferença pelo discurso hegemônico”. Dessa 

maneira, a lembrança e a memória acabam manifestando o devir de consciência 

de um passado que é comum a Rebeca e a muitos grupos que, direta ou 

indiretamente, estão interligados ao seu contexto social, étnico, político, 

econômico e, sobretudo, histórico. Este passado averba os diálogos e 

acontecimentos consigo e em seus “arredores”, diretamente ligados às suas 

apreensões das estruturas dominantes: 

 

Aquel brazo de madera era el corazón de Orikí, tránsito obligado 
del amor, por él se caminaba hacia otros sueños y por él pasaban 
en su último recorrido los muertos […] Aunque mis compañeras 
observaban asombradas el desembarco, continuaba considerando 
un error haberlas traido a conocer mi pueblo. (CHIRIBOGA, 1991, 
p. 99) 

 

A imagem, para Bergson, é o que ele chama de um conjunto de matérias 

imbricadas nos corpos e, como tal, estão entrelaçadas com a noção de 

exterioridade e interioridade em que nunca poderiam ser separadas de forma 

precisa: “Toda imagem é interior a certas imagens e exterior a outras; mas, do 

conjunto das imagens, não é possível dizer que ele nos seja interior ou que nos 

seja exterior, já que a interioridade e a exterioridade não são mais que relações 



91 

 

entre imagens” (BERGSON, 1999, p. 22). Podemos vislumbrar isso mais 

precisamente na passagem abaixo: 

 
Haba vivido la ilusión del regreso, en la residencia recordaba el 
mar azul con sus gaviotas, tijeretas y pelícanos en vuelo, las 
palmeras despeinadas por el viento, las playas arrulladas por las 
olas y caracoles que solía recoger, pero ahora, al palpar el engaño 
de mi nostalgia, vi al pueblo con otros ojos. (CHIROBOGA, 1991, 
p. 100) 

 
 

 Os recursos memoriais e/ou as lembranças que ocorrem à personagem, de 

forma gradativa, passam a se ressignificar, ocasionando um (re)encontro consigo 

mesma e com seu coletivo. Segundo Roland Walter (2009): 

 

A análise da memória enquanto prática na encruzilhada diaspórica 
ajuda a revelar, problematizar e entender os processos 
interligados da memória hegemônica e contra-hegemônica e seu 
efeito sobra a subjetividade dos indivíduos no entre-lugar de 
culturas. Ou seja, a memória evoca subjetividades, identidade e 
posição do sujeito em relação às identificações de raça, 
etnicidade, gênero, classe, idade, etc. (WALTER, 2009, p. 69) 

 

A “memória enquanto prática da encruzilhada” contribui para a 

compreensão, por parte  de Rebeca, dos engodos de caráter histórico,  político e 

cultural sobre o grupo étnico e social do qual faz parte e que se perdura pela força 

das relações de poder. Rebeca necessitou resgatar vestígios de um passado 

histórico, camuflado pelas verdades simbolicamente construídas, para 

compreender o contexto de subalternização da comunidade de Sikán e Orikí. 

Essas experiências mnemônicas irão impulsioná-la a desenrolar-se em novas 

socializações, a partir de ressignificações culturais e identitárias  entre o individual 

e o coletivo, como bem afirma Halbwachs: 

 

Diríamos voluntariamente que cada memória individual é um 
ponto de vista sobre a memória coletiva, que este ponto de vista 
muda conforme o lugar que ali eu ocupo, e que este lugar mesmo 
muda segundo as relações que mantenho com outros meios. Não 
é de admirar que, do instrumento comum, nem todos aproveitam 
do mesmo modo. Todavia quando tentamos explicar essa 
diversidade voltamos sempre a uma combinação de influências 
que são, todas, de natureza social. (HALBWACHS, 1990, p. 51) 

 



92 

 

Dessa forma, mesmo que os “movimentos” realizados por Rebeca durante 

sua passagem em Quito estejam intrinsecamente relacionados à memória que a 

mesma tem das coisas vividas e/ou as histórias a ela contadas, a negação de um 

estado de memória que se materializa no seu corpo negro é uma espécie de 

tentativa de apagamento daquilo que, a princípio, torna-lhe mais taciturna, muito 

embora essa tristeza e sofreguidão pudessem ser-lhe amenizadas no instante em 

que a mesma assumisse uma consciência que a faria mais tesa frente ao seu 

estado psíquico e ao meio social do qual faz parte. 

  Há passagens na obra em que nos dão sinais significativos encontros que 

ressignificam um olhar sobre a história. Rebeca, enquanto estava com suas 

amigas do internato, encontra  um grupo de mulheres garimpeiras e deseja que 

as mesmas não a reconheça. Mas, quando as amigas se aproximam para verem 

de perto o trabalho das mulheres, uma destas repentinamente reconhece Rebeca 

e relata um fato sobre a história de seu pai: “Su papá se iba a casar con mi 

sobrina en Guayaquil, pero cuando ella supo que era Uyanga, ¡Maldita sea!, 

pensé, lo que no quería  que supieran mis amigas, estoy perdida […]” 

(CHIRIBOGA, 1991, p. 104). Embora Rebeca inicialmente sinta vergonha de sua 

avó, Lunda Uyanga, rejeitando os vestígios de memória sobre sua pele, em um 

determinado momento ela se dá conta de que do reconhecimento desses 

vestígios viria sua força, porque certifica-se do seu pertencimento: “ya no me dolió 

aquella raíz que antes, equivocadamente, deseaba esconder. Me sentí parte de la 

abuela, su consecuencia, oyendo sus tambores sonar bajo mi piel” (CHIRIBOGA, 

1991, p. 104).  

De fato, é somente quando Rebeca se reconhece e assume-se como neta 

de uma “Uyanga” que ela passa a sentir-se fortalecida para lutar e resistir a todas 

as formas de opressão racial, sexual, de gênero e classe. Isto por compreender 

que a negação da sua subjetividade, das suas identidades, era em decorrência 

dos tambores que estavam sob sua pele: 

 

Después todo fue fácil, ya no me dolió aquella raíz que antes, 
equivocada, deseaba esconder. Me sentí parte de la abuela, su 
consecuencia, oyendo sus tambores sonar bajo mi piel. Desde 
entonces empecé a hablar con frecuencia de ella, y cada vez que 
lo hacía, encontraba más fuerza en sus recuerdos. (CHIRIBOGA, 
1991,p. 104, grifo nosso) 



93 

 

 

Na entrevista realizada com Luz Argentina Chiriboga, quando a provoquei, 

perguntando-lhe o que está sob a pele dos tambores, a mesma, referindo-se à 

personagem de Rebeca Gonzalez aponta:  

 

embaixo da pele dos tambores está sua negritude, sua história, 
seus ancestrais, a diáspora. E é isso que representa o tambor na 
América. O que está embaixo da pele dos tambores é a memória 
coletiva, porque não é somente a memória da família, dos seus 
ancestrais pessoais, mas sim uma memória coletiva. São 
personagens que representam um “eu” coletivo. Sempre aparece 
um símbolo ou uma pessoa personagem para contar uma história, 
que é a história de um povo. A memória de um povo.32 

 

Assim, durante toda a narrativa, percebemos que, através da 

personagem/narradora Rebeca Gonzalez, a autora encena representações 

indicativas de um desejo de reescrever uma história da diáspora através da 

memória familiar e ancestral, das lembranças vicárias33, da experiência com o 

mundo, da experiência de viagem etc. Através da “viagem”, representada pela 

sua saída de Sikán para Quito, a personagem faz um processo de consciência 

gradativa que a impulsiona a questionar a ordem vigente dos sistemas de 

opressão. 

As experiências vividas por Rebeca Gonzalez são representativas da 

história dos sujeitos da diáspora negra. Por isso, através destas, os sons dos 

“tambores silenciados” se tornam reveladores de opressão. Entretanto, à medida 

que ela se reconhece na cultura e na identidade, os tambores emitem sons que 

ecoam vestígios, “liberando o que ficou nos desvãos da história e nos 

descaminhos da memória” (BERND, 2013, p. 97). As representatividades de 

“tambor” que Luz Argentina encena são caracterizadas, sobretudo, pelo ponto de 

interseção entre a condição relegada de objeto à persona negra e a tentativa de 

reestabelecer o lugar de sujeito, todavia, sem “centrismos”. Por isso, sob a pele 

dos tambores, temos uma história de negação, de invisibilidade, de violência. Mas 

a memória torna-se um “subterfúgio” de resistência por mostrar-se capaz de 

                                            
32

 Entrevista concedida pela escritora, Quito-Equador, 05 de maio de 2014. 
33

 Para Sarlo (2007, p. 90), lembrar indica uso figurado. Citando James Young, diz que lembrar 
como um caráter vicário refere-se ao que foi vivido, antes, por outros, mas não foi experimentado 
pelo sujeito. 



94 

 

manter o “tambor” ativo, recuperado nos vestígios das reminiscências de Rebeca 

sobre sua avó Uyanga, a princípio por ela também negada, mas que se recupera 

a partir das experiências vividas em Quito. Desde aí temos o jogo das diferenças 

que favorece-lhe a lembrança do ambiente físico e das história orais do pai e 

outros membros da comunidade de Sikán e Orikí.  Assim, são os vestígios da 

ancestralidade africana, deixado pela avó Uyanga, que lhe servirão como recurso 

de identificação. 

Este romance, que carrega no seu título a preposição sob, nos sugere, a 

princípio, dois valores significativos: a representação da subordinação no qual 

vivem os afro-equatorianos ou afro-latinos (em decorrência dessa extensão 

diaspórica na história da América Latina), ao tempo em que nos dá uma ideia de 

proteção, pois é sob a pele dos tambores que estão guardadas nossas memórias 

de resistência ao opressor. Por isso, às vezes, esta memória configura-se 

abafada, ecoando em ruídos, mas que começa a encontrar dentro dessa 

linguagem literária a representação de um ritmo compassado dentro da história do 

Atlântico Negro. De acordo com Duarte (2011a, p. 27), “[a] ‘luta’ e a literatura 

‘armada’ contra o preconceito são, pois, signos recorrentes em todas as margens 

do Atlântico Negro. Os signatários fazem questão de destacar a transversalidade 

espaço-temporal de sua escrita [...]”. 

Dessa maneira, à medida do que está sob a pele dos tambores vai se 

revelando, a outra história, a dos sujeitos subalternizados, cujas vozes são 

transversalizadas, gradativamente se torna reveladora de resistência e 

autenticidade da história negra na América Latina, com um adendo, no caso de 

Rebeca Gonzalez, sob o ponto de vista do protagonismo negro feminino. Assim, 

passa a ser o que Bernd (2013, p.104) explica, para um outro contexto e uma 

personagem da história real, como “uma heroína de seu tempo e figura exemplar 

para toda a comunidade negra e, em especial, para as mulheres negras em sua 

luta pela igualdade racial.” 

A representatividade de Rebeca ajuda a difundir a ideia de protagonismo 

das mulheres negras que experimentam uma dupla negação, tanto pela sua 

condição racial como pela condição de gênero. Assim, é importante ressaltar, na 

elaboração das representações das categorias raça, gênero, sexualidade e classe 

dentro do romance, nenhuma destas categorias se dispõe em fechamentos que 



95 

 

levem o leitor para um lugar estanque de compreensão dessas relações. Muito 

pelo contrário, cada passagem torna-se provocadora, pois coloca diante do leitor 

as representações das facetas das relações de poder circunscrita no bojo da 

sociedade, em que os corpos são “legislados” de diferentes maneiras no tecido 

sociocultural, ainda muito amparado por uma cultura colonial “subliminarmente” 

vigente.  

A personagem de Rebeca Gonzalez traz no seu corpo as marcas da sua 

ancestralidade africana e de uma história sociocultura de subalternização, o 

legado às filhas da diáspora negra no contexto Equatoriano, que, por sua vez, 

torna-se um refletor de outras realidades Latino-americanas.  

Luz Argentina Chiriboga coloca representação as inquietações de Rebeca 

diante das demandas da sua própria sexualidade e algumas indagações a elas 

“subliminares”. E quando a situação de caráter erótica/afetiva traz no seu plano de 

representação a persona negra, essas indagações se acentuam. Afinal, a 

condição destas figuras diante da sexualidade muita vezes relaciona-se sob uma 

condição de abjeção, que desvincula seu corpo de sua propriedade, uma questão 

de gênero e raça intrinsecamente relacionada. 

No Romance, cada passagem é representativa do conflito de Rebeca com 

seu corpo, mas é  também um convite a pensar o condicionamento da mulher 

negra na sociedade patriarcal, em que, historicamente, experimenta a violência 

física e simbólica sobre seu corpo, sobre o psicológico etc. Todavia nos 

dispositivos fictícios elaborados “sob a pele dos tambores”, a exemplo da 

temática, é possível observar um vai-e-vem retórico que congregam 

representações de subordinação, mas também de insubordinação que desafia as 

doutrinas sociais e históricas-culturais em que a personagem está imersa e 

contribui, igualmente, a desconstruir arquétipos religiosos e raciais ligados a essa 

estrutura que oprime e nega a subjetividade da personagem Rebeca Gonzalez. 

Desta maneira, Rebeca torna-se a representação de uma mulher complexa e 

ambivalente, cuja identidade é fragmentada e está em constante deslocamento. 

Ela é a representação de uma mulher negra dividida e em constante batalha com 

seus “eus” e com os “outros”.  

 

 



96 

 

4 - VOCE ME DEIXE, VIU? EU VOU BATER O MEU TAMBOR, DE CIDINHDA 

DA SILVA 

 

4.1 – CRÔNICAS OU CONTOS? 

 

Você me deixe, viu? Eu vou bater o meu tambor34é um dos primeiros 

experimentos literários de Cidinha da Silva. O livro (Tambor) consta de 25 prosas 

intituladas: “Alugam-se moços”, “Hoje tem vôlei na TV”, “Porcina e Clara 

Claridade”, “Isabel e Rocco”, “Meu marido”, “Quem não tem cão, caça como gato”, 

“La Mamma”, “Lições”, “Vlade retro!”, “Uma noite no DF”, “Descompasso”, “TPM”, 

“O Outro amor”, “Tire se sorriso do caminho”, “Amor na pós-modernidade”, 

“Horaciana”, “O pato e o cisne”, “Apenas uma mulher”, “Quer comprar a mulher do 

escritor?”, “É fogo”, “Consumantum est”, “Redentoras”, “Fifi”, “Comemoração” e 

“Umas e outras”. 

Antes de discorrer sobre algumas dessas prosas, exponho aqui a razão de 

reportar-me a elas dessa forma genérica: prosa. De antemão, digo que se tratam 

de dois motivos que considerei relevantes: (1) a busca por discussões teóricas 

que contribuam para uma definição do estilo de suporte para as narrativas de o 

Tambor; e (2) porque, na oportunidade de entrevistar a autora, considerei 

relevante a definição – ou melhor dizendo, a “não-definição” – de gênero literário 

dada por ela em relação às narrativas presente na mesma obra. 

Sobre essas prosas e o modo como estão organizadas, observei seu 

caráter eminentemente híbrido. A princípio, o que parecia uma característica 

excepcional da autora, notei que não o era, pois a forma híbrida como estão 

construídos alguns textos literários, ditos sem “formas prontas” e muitas vezes 

inacabadas, tem sido adotada recorrentemente por alguns escritores e escritoras 

da literatura contemporânea. Por isso, é interessante pensar sobre os gêneros 

literários junto com Gotlib (1991) quando a mesma afirma que qualquer tentativa 

de limitar os gêneros é confrontar-se com um problema. Assim sendo, fechar as 

histórias contidas no Tambor dentro de qualquer estilo padrão pode contrariar a já 

fadada padronização em que se alocam os gêneros literários.  

                                            
34

 Daqui por diante, para me referir a esta obra, passo a me utilizar da expressão o Tambor, de 
Cidinha, para abreviar o título da obra. 



97 

 

Essa necessidade de encontrar ou determinar onde bem encaixe as 

narrativas de o Tambor, de Cidinha, talvez seja uma tendência, de nossa parte, 

viciada no cânone, de buscar a forma definida que preestabeleça uma ideia 

fechada de gêneros literários para nos reportamos a eles. Um vício que não dá 

suporte necessário para as “novas” tendências temáticas e “estruturais” da 

literatura. No meu caso particular, ao primeiro contato com as prosas, tive a 

sensação de que as mesmas mesclavam o conto com a crônica literária. Então, 

para facilitar o andamento da análise – já que desejava me reportar às narrativas 

denominando-as, parti em busca de alguns teóricos que tratavam desta questão e 

foi então que percebi que, mesmo os que buscavam definir alguns textos de uma 

forma fechada, suas caracterizações não me serviram como parâmetro para 

definir as prosas contidas em o Tambor. Um ponto positivo para ajudar a 

descontruir nossas ideias preestabelecida sobre o fazer das “formas” literárias, 

mas um desespero para o embasamento teórico, pois em sua maioria, igualmente 

estão viciados de concepções fechadas e arcaicas sobre  literatura e seus 

gêneros. 

Durante a pesquisa, observei que são muitos os críticos que se arvoram 

em caracterizar os gêneros literários, entre eles, selecionei os teóricos 

considerados canônicos Cândido (1992) e Bosi (1981). Vejamos como ambos se 

referem à crônica e/ou  ao conto. De acordo com Cândido et al.: 

 

a crônica está sempre ajudando a estabelecer ou restabelecer a 
dimensão das coisas e das pessoas. [...] Ela é amiga da verdade 
e da poesia nas suas formas mais diretas e também nas suas 
formas mais fantásticas, – sobretudo porque quase sempre utiliza 
o humor. (CÂNDIDO ET AL. 1992, p.14) 

 

Por sua vez, sobre o conto, Bosi dirá: 

 

o conto cumpre a seu modo o destino da ficção contemporânea. 
Posto entre as exigências da narração realista, os apelos da 
fantasia e as seduções do jogo verbal, ele tem assumido formas 
de surpreendente variedade. Ora é quase-documento folclórico, 
ora a quase-crônica da vida urbana, ora o quase-drama do 
cotidiano burguês, ora o quase poema do imaginário às soltas, 
ora, enfim, grafia brilhante e preciosa votada às festas da 

linguagem. (grifo nosso) (BOSI, 1981, p.7) 
 



98 

 

 Definições como as dos críticos supracitados dialogam com outros críticos 

da tradição literária, mas as definições por eles apresentadas tampouco me 

ajudou a definir o  gênero textual presente na obra Você me deixe, viu? Eu vou 

bater o meu tambor!. Talvez o Bosi já dê sinais da hibridez dos gêneros ao utilizar 

o termo “quase” para referir-se ao conto na ficção contemporânea: “ora é quase-

documento folclórico, ora a quase-crônica da vida urbana, ora o quase-drama do 

cotidiano burguês, ora o quase poema do imaginário às soltas” caracteriza algo 

que chegou perto de ser realizado. No entanto, o autor ressalta que o conto é 

esse gênero que está voltado “às festas da linguagem”. Com isso, observamos 

como as teorias ora vigentes, para alguns textos em emergência, demonstram 

uma certa insustentabilidade para defini-los. A saber, nas prosas presentes em o 

Tambor, a autora busca dialogar com uma realidade latente sem necessariamente 

ser fiel aos fatos em si. Pareceu-me apenas uma maneira de diversificar o fazer, 

conjuntamente às temáticas abordadas, de maneira que nos incita a pensar sobre 

um cotidiano que nos passa despercebido ou que é por nós desconsiderado. 

Todavia, nos textos narrados, a realidade e a ficção não têm limites tão bem 

definidos. Indefinição essa que Gotlib (1991) pode nos ajudar a compreender e 

seguir em frente com as análises dos textos em questão, sem necessariamente 

prender-nos ao seu caráter  factual ou não, mas pensa-los apenas como literários, 

nesse sentido, representativos. De acordo com Gotlib 

 
[a] esta altura, não importa averiguar se há verdade ou falsidade: 
o que existe é já a ficção, a arte de inventar um modo de se 
representar algo. Há, naturalmente, graus de proximidade ou 
afastamento do real. Há textos que têm intenção de registrar com 
mais fidelidade a realidade nossa. Mas a questão não é tão 
simples assim. Trata-se de registrar qual realidade nossa? a 
nossa cotidiana do dia-a-dia? ou a nossa fantasiada? Ou ainda: a 
realidade contada literariamente. (GOTLIB, 1991, p. 12) 

 

 Em assim sendo, por que delimitar um conceito de conto ou crônica para 

os textos, conforme a tradição literária procura defini-los? A verve literária 

desenvolvida por Cidinha da Silva confere aos seus textos um estilo diferenciado. 

Tal estilo, eventualmente, toma forma híbrida em decorrência da própria força do 

conteúdo temático discursivo apresentado nos textos, e, por sua vez, está em 

constante diálogo com as tendências literárias contemporâneas, uma hibridez 

caracterizada pelo espirito criativo da chamada vida pós-moderna com  todos os 



99 

 

seus aspectos impreciso de definições, tal como ela se apresenta, num fluxo 

constantes de transformações e ressignificações. 

Como nos é sabido, a década de 1970 foi um momento significativo na 

aparição dos textos literários que tomam uma forma híbrida. Nesta época, muitos 

autores começaram a publicar textos mais comprometidos com o mundo, 

incorporando técnicas e linguagens que se distanciavam da esfera padrão da 

produção de alguns gêneros literários, a exemplo da crônica e do conto. No 

presente século, com o crescimento da mídia, da internet e da velocidade na troca 

de informações, esse modo de manejar o fazer literário, mais comprometido com 

o mundo, tem encontrado cada vez mais terreno fértil para sua desembocadura. 

De fato, a escritora Cidinha da Silva, em seus textos, nos dá sinais significativos 

desse momento social e tecnológico, demonstrando, na agilidade de suas 

narrativas, sensibilidade no manejo literário e compromisso em representar o que 

ainda está sob os equívocos da sociedade pós-moderna. Assim, a 

representatividade que ela encena foge à quimera da “fôrma” literária e a 

expressão da vida passa a ser latente nos seus textos, consolidando-se num 

estilo próprio de fazer literatura.  

Segundo afirmou Bakhtin (2003, p. 268), onde há estilo, há gênero. Esta 

afirmativa do Bakhtin nos serve significativamente para pensar nos textos de 

Cidinha da Silva. Ainda de acordo com o autor, a passagem do estilo de um 

gênero para outro tem dois efeitos. De um lado, “modifica o tom do estilo nas 

condições do gênero que não lhe é próprio”. Mas, de outro lado, “destrói ou 

renova tal gênero”. Para Nelly Novaes Coelho (1993), a estreita relação que os 

gêneros literários mantêm com problemas das mais diversas naturezas (estéticas, 

éticas, filosóficas, sociais etc.) é exatamente o principal fator que, em nossos 

tempos, vem impedindo a existência de uma única interpretação objetiva, nítida e 

indiscutível do que sejam “gêneros literários”. Dessa maneira, entendo que os 

textos literários a cada dia tem apresentado um certo antagonismo 

representacional em relação aos textos canônicos, por contemplarem outras 

perspectivas estilísticas e temáticas que lhes sirvam de suporte. É em função 

dessas perspectivas que tudo mais é (in)definido. Assim, os novos textos tendem 

a ser construídos pela justaposição das características que antes eram 

delimitadas por um único modelo de produção. Decerto, no cenário da literatura 



100 

 

contemporânea, vozes como a de Cidinha da Silva e outras mais são cada vez 

mais frequentes. Desse modo, se quisermos pensar na organização estrutural dos 

seus textos, a fim de enquadrá-los numa ideia preestabelecida de classificação de 

gênero literário, corre-se o risco de  perder de vista a  própria  riqueza da hibridez 

que os textos encenam.  

Na entrevista a mim concedida pela escritora, ela compartilha que solicitou 

ao editor do seu terceiro livro Oh, margem! Reinventa os rios! que não definisse, 

na ficha catalográfica, os textos do livro como contos ou crônicas, porque 

entendia que seus textos ganham força quando caracterizados como crônica e 

perdem força quando considerados contos, pois seriam contos imperfeitos e 

incompletos. Ainda de acordo com a escritora, seu gosto por delinear 

personagens e movimentá-los na prosa poética já é algo que ela vem ensaiando 

desde o Tambor e referindo-se diretamente ao gênero literário presente neste, 

afirma que 

 
trata-se de um ensaio de prosa poética, talvez um arremedo de 
prosa poética. Um livro pretensioso que pensa saber a que veio 
[...]. Sua principal qualidade talvez seja a concisão de alguns 
textos e a agilidade de certas narrativas.35 
 

A autora, com essa fala, deixa um hiato sobre uma definição de gênero que 

dá suporte à coletânea de textos contidos em o Tambor. Desse modo, ao afirmar 

que se constitui “um arremedo de prosa poética”, deixa ao leitor o lugar do 

“devanear”, não apenas nas histórias que constam nas prosas, como na própria 

forma como ela se apresenta, legitimando a heterogeneidade e a hibridez do fazer 

literário, capaz de transpor fronteiras fixas desse fazer. 

 

 

4.2 – SOBRE AS “BATIDAS DO TAMBOR” DE CIDINHA DA SILVA 

 

Falar sobre a obra Você me deixe, viu? Eu vou bater meu tambor e seu 

conteúdo temático requer, a priori, pensar sobre o caráter provocativo já 

enunciado desde o título. Este sugere uma chamada que perpassa pela 

                                            
35

 Entrevista concedida pela escritora via correio eletrônico, em 22 de dezembro de 2014. 



101 

 

expressão baiana, ou mais propriamente soteropolitana, “olhe, você me deixe, 

viu?”. Esta expressão é comumente encontrada na fala dos soteropolitanos36 e é 

muito utilizada como ênfase discursiva, sinalizando uma certa autenticidade e 

posicionamento diante de questões que são vistas como não merecendo maiores 

explicações e, em geral, vem carregada de cunho irônico. É esse caráter irônico, 

usada como estratégia discursiva, que podemos observar em quase todas as 

narrativas presente em o Tambor.  

A ironia, como figura de linguagem, que vai aparecer com muita  frequência 

nas narrativas contidas em o Tambor,  favorece aos textos um efeito de 

aproximação e distanciamento entre aquilo que é narrado e as possibilidades 

interpretativas dadas ao leitor diante do tema. Entretanto, a abordagem temática 

de caráter político-sociocultural, quando encontra na ironia um suporte, aparenta 

uma certa “contradição” em decorrência da junção do recurso da linguagem 

figurada empregada e o que está sendo narrado. Alvarce (2009), em outro 

contexto, dirá que que o uso da ironia numa abordagem temática mais tensional 

é, aparentemente, incongruente, mas configura-se também como um tipo de 

discurso que instaura a possibilidade interpretativa, no lugar da certeza, como 

meio de instaurar uma tensão. 

Atrelado a esse caráter irônico, as histórias desenvolvidas dentro de o 

Tambor congregam um caráter conversacional, porque arregimentam 

características da oralidade deslocadas para a verbalização textual, 

entrecruzando descrições e apontamentos de experiências tanto privadas como 

públicas que se arregimentam com a representação de sujeitos sociais, incluindo, 

também, questões de caráter psicológico desses mesmos sujeitos. Assim seguem   

as narrativas, sustentadas por uma representatividade que se reconfigura numa 

linguagem tensa por “natureza”, a irônica.  

De acordo com o cineasta Jeferson De, nas histórias contidas no Tambor, 

a autora apresenta discussões onde parece que 

 

[n]ada escapa ao seu olhar, às vezes doce, às vezes irônico e 
cruel, mas sempre profundo. Seu texto nasce com o compromisso 
com o mundo, seus lugares e momentos mais diversos. A autora 

                                            
36

 Pessoas nascidas na Cidade de Salvador-Bahia/Brasil 



102 

 

está inserida e atenta ao universo que a rodeia, coloca seu olhar 
sobre tudo e todos, confunde-se e confunde-nos entre a prosa e a 
poesia, entre o documental e a ficção. Sua escritura dialoga com 
Tony Morrison, e também, com Lima Barreto, passa por James 
Baldwin, mas é assentada em Carolina de Jesus. (DE, 2008, s. p.) 

 

Nesse sentido, a expressão “você me deixe, viu?” caracteriza vozes que 

podem alegorizar “ruídos dos tambores” às hipocrisias sociais saturadas de 

contradições. Em contrapartida, quando a autora diz “Eu vou bater o meu 

tambor!”, sugere a alegoria das batidas compassadas de um tambor em “sons 

afinados”, embalados por um posicionamento crítico. Assim dito, para apreender 

as mensagens ou e representações que a autora propõe, é sugestivo que o leitor 

tome nota da maneira como a autora funde questões envolvendo um mesmo 

sujeito, colocando sempre um “ar” interrogativo – nunca afirmativo – sobre as 

representações sugeridas. Portanto, o que parece uma pergunta com sentido  de 

“licença” na corruptela “você me deixe, viu?” termina por conformar uma incursão 

crítica diante dos “ruídos dos tambores”, reverberando uma “realidade concreta” e 

destoante da vida pós-moderna. Dessa maneira, é possível perceber como a 

autora delineia questões absortas no bojo social e – do lugar de observadora, 

como quem se debruça numa “janela holográfica” da vida – capta 

minuciosamente detalhes que são do cotidiano, mas que também têm uma 

relação restrita com um passado descompassado em relação às subjetividades 

dos sujeitos femininos (e negro), sobretudo no que tange ao locus de 

representação socio-cultural. Esses descompassos muitas vezes passam 

despercebidos, ou porque já são naturalizados ou porque se dão como sem 

importância, e por isso as narrativas de Cidinha da Silva em o Tambor pode 

parecer um certo ruído porque não interessa a uma sociedade conformada mexer 

nas suas estruturas preestabelecidas no modo de pensar o mundo, em que o 

próprio fazer literário habitualmente  ajudou na legitimação. Todavia, no Tambor 

de Cidinha, o ruído consiste mesmo em apontar questões problemáticas que, 

essa a sociedade, em seu conjunto literário e fora deste, insiste em colaborar com 

a manutenção de representações fixas. 

Sobre esse olhar “holográfico” da escritora que consta no Tambor e que 

seguirei apresentando, é provocativo apresentar e instaurar a discussão a partir 

da afirmativa que consta na prosa intitulada Umas e outras, em que a narradora 



103 

 

inicia com a seguinte provocação: “Observação do mundo é um negócio que 

aumenta o balaio de conhecimento da pessoa. Encurta o caminho das dúvidas, 

amplia o horizonte de possibilidades. Acrescenta tijolos no barracão da sabedoria” 

(SILVA, 2008, p. 73). A partir desse enxerto, podemos perceber, como a autora, 

feita espectadora do mundo, devaneia a realidade com ficção, e vice-versa, 

alimentando, representativamente, as páginas literárias de o Tambor. Isto posto, 

com vigor de uma transeunte singular, atenta às diferentes complexidades de 

representações identitárias, culturais, históricas, sociais e, não por acaso, 

psíquico dos sujeitos homens e mulheres sociais, culturais e racialmente 

marcados, e, desta maneira, mostra como estes são seres multidimensionados, 

transitórios e relacionais, e não unilaterais e uníssonos. Por assim dizer, são 

sujeitos paradoxais, pois protagonizam uma história dentro e fora dos padrões 

instituídos e, por sua vez, se encaixam no fluxo das ambivalências.  

Ainda na entrevista realizada com Cidinha da Silva, ao ser questionada 

sobre suas  motivações temáticas, entre outros feedback, a autora expressou que 

se dedica a temas que lhe interessam, desafiam, emocionam, alegram e escolhe 

temas que a instigam e a faz refletir, para além de gerarem uma necessidade de 

posicionamento:  

 

Os temas que me interessam me aproximam do público negro, 
principalmente aquela parcela envolvida com o combate ao 
racismo, me aproxima das mulheres, do mundo LGBT, de leitoras 
e leitores que admiram e se interessam por uma autora crítica, 
politicamente posicionada, em busca do aperfeiçoamento técnico 
via prosa poética.37 
 

Assim dito, é possível observar que as narrativas contidas em o Tambor 

podem causar uma certa perplexidade pelo jogo das identidades e diferenças. 

Nesse sentido, são as representações das diferenças contidas no Tambor que 

tendem a incomodar as estruturas de representações hegemônicas de poder 

dentro e fora da própria literatura, porque propiciam tensão com outros textos de 

temáticas já antes preestabelecidas e naturalizadas. 

Em o Tambor, as narrativas são mais acentuadas sobre as perspectivas da 

temática de representação do poder de gênero, geralmente envolvendo mulheres 

                                            
37

 Entrevista concedida pela escritora, via correio eletrônico, em 22 de dezembro de 2014. 



104 

 

e o grupo LGBT. No entanto, a questão de raça, mesmo não sendo um ponto em 

evidencia, aparece, minuciosamente no jogo de oposição. Assim, nessa  

oposição, a alteridade – o Outro –, quando é representada nas batidas dos 

tambores de Cidinha da Silva, emite ecos descompassados, e por isso pode 

causar um certo desconforto porque tendem a deslocar e ressignificar lugares 

subalternizados. 

Vale lembrar que Luz Argentina também apresenta esse discurso, embora 

de maneira histórica, acentuando os sistemas de opressão em que se encontra a 

figura feminina, enfatizando tais condições na perspectiva racial, com base no 

discurso colonial e patriarcal. Já em o Tambor, a caracterização das questões 

problemáticas do poder de gênero toma forma no cotidiano das vidas particulares 

e coletiva do  grupo feminino com seus fluxos e refluxos, o que não quer dizer que 

não esteja ligado aos aportes claramente histórico, como aborda Luz Argentina. A 

diferença entre as formas de abordagem das autoras – embora eventualmente 

seja motivado, principalmente, pela verve  específica de cada uma – também nos 

é possível relacionar à afirmação de Butler (2008), quando diz que a questão de 

gênero nem sempre se constitui de maneira coerente ou consistente em 

contextos históricos diferenciados   

 

porque o gênero estabelece interseções com modalidades raciais, 
classistas, étnicas, sexuais e regionais de identidades 
discursivamente constituída. Resulta que se tornou impossível 
separar a noção de “gênero” das interseções políticas e culturais 
em que invariavelmente ela é produzida e mantida.(BUTLER, 
2008, p.20) 

 

Nesse sentido, é relevante sempre lembrar que cada escritora contempla 

em suas obras experiências diferenciadas de mundo e dos seus contextos 

históricos e socioculturais. E, evidentemente, o contexto literário em que estão 

inseridas é igualmente relevante como um cenário propício de formas de 

discursos e temas por elas considerados relevantes. 

  

 

 

 



105 

 

4.3 – OUVINDO AS “BATIDAS” DO TAMBOR DE CIDINHA DA SILVA 

 

Na obra de Cidinha, o tema da sexualidade, como uma das interseções 

das relações de gênero, é um dos pontos eminentes das batidas dos tambores, 

pelo caráter fugaz que apresenta, mas também pelo valor sociocultural 

assimétrico de diferentes representações envolvendo “homens” e “mulheres”.  

A análise de algumas narrativas contidas na obra de Cidinha da Silva nos 

dá uma noção mais concreta de como a autora explicita a temática da 

sexualidade. Logo na primeira narrativa, “Alugam-se moços”, Cidinha aborda o 

tema da sexualidade envolvendo a figura feminina e suas rasuras psicológicas. 

Esta, sugestiva de imposições sociais em relação às questões de gênero e sua 

repetição de padrões “poliformatizados”. 

ALUGAM-SE MOÇOS 
ELAS QUEREM dançar e alugam moços. São senhoras 

bem sucedidas e solitárias. Amantes infelizes. Não refizeram a 
vida amorosa e desejam fazê-lo. No fundo, acham que sexo é 
bom, sexo com afeto é ótimo e sexo com amor é divino. Inventam 
o amor para sobreviver. As amigas cansadas de emprestar os 
maridos e de ouvir as reclamações deles, encontram uma 
solução: alugam moços dançantes para as festas do grupo. Uns 
tipos garbosos, bem apanhados, estilo anos dourados. Elas vivem 
momentos de delícia com aqueles corpos jovens, cheirosos, bons 
pés para valsar. Sempre rola um dinheirinho no bolso, [...] Dalí 
ninguém sai  acompanhada por um deles, é festa de família. 

Enquanto isso, na sala de justiça, o rei da soja, de 
protuberância abdominal mastodôntica, pescoço de sapo, olhos, 
boca e pele de jacaré albino, expõe mulher jovem, de beleza 
gelada e estática, mas, bela. Durante a entrevista, afirma que elas 
gostam de conforto, bons restaurantes, viagens à Europa em 
cadeira de primeira classe ou jatinhos particulares,[...] Eles, 
homens maduro-ricos,[...] gostam de boa e bela companhia. Da 
juventude, do viço. É uma troca. 

Para mulheres maduras, a fantasia continua. O moço 
dançante sugere o apagar das luzes, até do abajur. Tudo para 
facilitar o ato. [...] Depois, uma variação de caminhos para 
enfrentar a solidão. Bebidas, choro, farinha, cannabis, sessões 
extras no psicanalista, aumento da dose de Tranquinal, Nervium, 
Ansienon [...]  (SILVA, 2008, p. 15-17). 

 

Aqui podemos observar o paralelo das relações afetivas e eróticas 

envolvendo homens e mulheres ditos maduros e maduras, assim como o espectro 

da opressão de gênero vigorando nas relações envolvendo o campo do erótico 

atrativo comercializado. Dessa forma, a narrativa evidencia que há, na relação 



106 

 

que se tem para com os/as profissionais do sexo, uma forte diferença quando 

os/as prestadores/as desse serviço e os seus/suas contratantes são  homens e 

mulheres. Essas diferenças são regimentadas, entre outras questões, com base 

numa difusão da educação sexual diferenciada para homens e mulheres. De um 

lado os homens compartilham de certa  liberdade sexual; do outro, as mulheres 

vivem sob a égide  repressora da educação sexual. Como é sabido, desde 

tempos remotos, os meninos foram estimulados a iniciarem sua vida sexual ainda 

na puberdade como forma de provar sua virilidade, compreendida, também, como 

força e poder social. Para isso, prostitutas eram pagas para servirem ao primeiro 

contato sexual do homem em fase da puberdade. Em contrapartida, as meninas 

tinham a tarefa de conservar a virgindade e reservar-se para o matrimônio. O que 

sabemos é que as determinações das práticas do sexo e uso do corpo por 

homens e mulheres são vistas opostamente. Mas é sobre as mulheres que a 

carga da faixa etária e, sobretudo, o valor moral, vão “tributar”. São essas 

diferenças sobre a sexualidade – e socialmente recorrentes – entre os homens e 

as mulheres que se   sobressaem em “Alugam-se moços”.   

Observa-se que os aspectos iniciais que a narradora apresenta sobre as 

figuras femininas são a faixa etária, a condição civil e financeira: “São senhoras 

bem-sucedidas e solitárias” e, embora dialogue com conquistas cruciais de 

algumas mulheres – tais como a independência financeira e  até o fato de serem 

senhoras e ainda solteiras –, na narrativa observamos como tanto as mulheres 

“maduras” como as jovens, “durante a entrevista, afirma que elas gostam de conforto”, 

são representadas com algum tipo de dependência ou carência ancorada na 

figura masculina, fato que evidencia valores diferenciados dos lugares por elas 

ocupados. Todavia, as mulheres “maduras” e as jovens são alocadas sob duas 

égides complexas: as “maduras” são amantes infelizes, “não refizeram a vida 

amorosa e desejam fazê-lo [...] Inventam o amor para sobreviver”; as jovens são 

as “alugadas” e apresentam também certa carência e/ou dependência na figura 

masculina e, para isso, se submetem ao “rei da soja, de protuberância abdominal 

mastodôntica, pescoço de sapo, olhos, boca e pele de jacaré albino.” Porém, 

existe uma hierarquia de gênero atrelada com os “desmembramentos da vida 

erótica”, pois, ao lado da carência dessas mulheres descritas em de diferentes 

ordens, a narradora expõe o lugar dos homens, tanto os locadores (os “maduros”) 



107 

 

como os locados (os jovens). Vejamos: “Os maduros [...] gostam de boa e bela 

companhia. Da juventude, do viço. É uma troca”, enquanto os jovens são “uns 

tipos garbosos, bem apanhados, estilo anos dourados.” Desse modo, veem-se 

lugares assimétricos de direitos e de liberdade sexual  caracterizados por valores 

socialmente impostos que terminam por influenciar tanto nos estados psíquicos 

representativos das personagens femininas.  

Outro ponto que está acentuado na narrativa é a faixa etária das mulheres 

quando a autora frisa, “são senhoras”. Deste modo, verifica-se nessa narrativa 

representações de caráter psicossociocultural, que sugerem as relações de poder 

envolvendo homens e mulheres na faixa etária “madura” e sua relação com uma 

vida sexualmente ativa. Assim, a sexualidade - ainda que em idade que 

represente a estabilidade material financeira, algo mais recente para o grupo 

feminino – evidencia o trato assimétrico para com uma mesma compostura no 

tocante aos seus envolvimentos eróticos.  

A busca pela emancipação das mulheres, ancorada pelas lutas feministas,  

possibilitou alcances, além de simbólicos, entre outros, também financeiro, 

criando espaço para um certo protagonismo social feminino (ainda que em baixa 

proporção em relação ao grupo masculino) e ocasionando algumas rupturas nos 

cenários das desigualdades. Apesar da significância de algumas rupturas, as 

mudanças não chegaram a exercer tanta influência nas questões da afetividade e 

sexualidade. De acordo com Negreiros (2004), quando a questão é a relação de 

gênero, sexualidade e geração, o modelo tradicional que coloca as mulheres mais 

velhas como desinteressantes vigora. Por exemplo, o envelhecer dos homens é 

tipicamente ligado não à inatividade sexual, mas a uma ascensão social e 

econômica que lhe possibilita novas conquistas, “enquanto a mulher mais velha, 

mesmo tendo ascendido a idênticas condições socioeconômicas, ainda é avaliada 

pela perda de seus ‘encantos naturais’, como o brilho de seus olhos, o viço de sua 

pele, o contorno de seu rosto, a elegância de suas formas” (NEGREIROS, 2004, 

p.82). Negreiros ainda apresenta algumas questões que vale frisar:  

 
Muito se tem discutido a respeito da preferência masculina – tanto 
dos mais jovens como dos mais velhos, pelas mulheres mais 
jovens. As razões apontadas são diversas: desde o cheiro da 
fêmea em fase de produção hormonal intensa até valor erótico de 
estimulação estética, ou mesmo o uso emblemático da juventude 



108 

 

e beleza que os mais ricos e poderosos fazem, em nome da 
vaidade. O fato é que a mulher mais velha perde o status de 
objeto de desejo e suas oportunidades de intimidade sexual ficam 
muito limitadas. Além de sobreviverem mais tempo, são poucas as 
que têm chance de reconstruir uma vida afetivo-sexual. 
(NEGREIROS, 2004, p. 81) 

 

Dessa maneira, quando as mulheres deixam para o segundo plano o 

“casamento” e concentram na conquista pessoal, social e financeira e, muitas 

vezes, quando se voltam às relações afetivas, tornam-se desinteressantes, pois, 

com o passar do tempo, alcançaram o estágio de pouco atrativa para os homens 

da mesma faixa etária e geralmente e com um certo poder aquisitivo. Por outro 

lado, não são poucos os casos em que tal situação torna essas mesmas mulheres 

atrativas de exploração financeira para os homens mais jovens. Evidentemente 

que essa não é a regra. Mesmo assim, quando as mulheres se põem a 

transgredir a vida sexual com pessoas de faixa etária menor, essas relações 

frequentemente permanecem no domínio do privado, do escondido e 

ridicularizado. É possível contemplar essa representação na passagem de o  

Tambor, “Dali ninguém sai acompanhada por um deles, é festa de família”. O 

mesmo não ocorre com os homens que se encontram numa mesma situação. 

Muito pelo contrário, eles passam a imagem do detentor do poder, do viril etc. Por 

sua vez, as mulheres mais velhas que vivem em situação semelhante sofrem o 

preconceito e a repressão social e são vistas como detratoras dos bons 

costumes. Em casos piores, podem tornar-se reféns da juventude dos homens 

com quem se relacionam, convivendo até com a violência física e psicológica que 

esses exercem sobre elas.   

Outro fator ligado à repressão sexual feminina está relacionado a uma 

educação rígida, pela qual a sexualidade – constituída em grande parte pela vida 

sexual e o desejo – foi reprimida e projetada como algo importante apenas para a 

procriação. Ancorada, então, nos mitos fundadores do imaginário religioso, a 

idade “madura” se acentua como castração. Assim, de acordo com Pires (2004), 

as relações sexuais desaprovadas são regulamentadas por questões de caráter 

social, racial e de faixa etária. No caso da faixa etária, a opressão de gênero fica 

explicitada quando se percebe que apenas ao homem é admitido o contato com 

mulheres mais jovens, que são vistas como mais belas e atraentes. Ao mesmo 



109 

 

tempo, entretanto, estas são configuradas como objetos facilmente descartáveis. 

Já as mulheres que se aventuram em relações com homens mais jovens – vistas 

como “incestuosas” e impróprias – sofrem, “naturalmente”, repulsa ou negação.  

Assim, a narrativa assinala o conservadorismo moralista que recai sobre o 

sexo feminino, ressaltando como as normatizações do exercício da atividade 

sexual e do erotismo das mulheres não escapam de um longo histórico de 

repressão, pois nem mesmo os voos de insubordinação feminina – a exemplo das 

conquistas no mercado de trabalho e afins – foram capazes de minimizar os 

sintomas objetivos da dependência e da subordinação sexual e psicológica em 

relação aos homens. Essa questão é ressaltada principalmente diante da difícil 

tarefa de separar amor romântico do prazer físico; e os encontros furtivos 

experimentados pelo grupo feminino são vistos como ilícitos  o que supostamente 

acentuam um sentimento de culpa e seus possíveis sintomas.  

Dessa maneira, a narrativa ironiza a consequência de tudo isso, passando 

pela representação de ordem médica e psicanalítica: “Depois, uma variação de 

caminhos para enfrentar a solidão. Bebidas, choro, farinha, cannabis, sessões 

extras no psicanalista, aumento da dose de Tranquinal, Nervium, Ansienon [...]”. 

Portanto, a narradora ao ironizar os lugares desses sujeitos sociais,  insinua a 

ideia de que a mulheres também pensam o sexo como obtenção do prazer, da 

mesma forma “natural” que os homens também concebem. De fato, para os 

homens, o prazer e a falta de compromisso sempre constituiu algo atrativo e 

permitido – inclusive através do recurso do sexo pago – em que há limites “bem 

definidos” entre sexo e amor, fruto da educação da liberdade sexual. Às mulheres 

“restam” o consumo de certos remédios psiquiátricos, que, de acordo com 

Negreiros (2004) tem sido em um número duas vezes superior aos homens da 

mesma faixa etária.  

Sabe-se que o uso abusivo dessas substâncias legais acabam por tornar 

algumas mulheres dependentes. Mas, mesmo diante da falta de companhia e do 

sofrimento advindo da solidão frequente, algumas, num ato de insubordinação, 

buscam superar a repressão e a ridicularização às quais estão submetidas e  

 

se mantêm expostas regularmente à estimulação sexual eficaz, 
até podem se desinibir e criar mais interesse pelas relações 
sexuais. Algumas, inclusive, já conseguem enfrentar tabus sobre o 



110 

 

relacionamento de mulher mais velha e/ou mais rica com 
parceiros mais jovens e mais pobres. (NEGREIROS, 2004, p. 83). 

 

É interessante ressaltar que as discussões aqui empregadas em diálogo 

com as prosas não são impelidas por uma perspectiva de cunho essencialista ou 

dogmático, que lhes imputaria verdades absolutas. Ao contrário, procura-se 

dialogar a representatividade com alguns paradigmas sociais. Por assim dizer, 

reitero que cada prosa nos dá infinitas possibilidades de análise, característica 

inerente da literatura. No entanto, a autora não congela suas discussões dentro 

desse aporte representativo, há outras narrativas em o Tambor que seguem 

outros fluxos (des)semelhantes a essa narrativa especificamente. Assim sendo, 

podemos observar um olhar diferenciado da autora sobre um “mesmo” tema mas 

apresentado por outras égides. Isto posto, observa-se que a prosa intitulada “Meu 

marido”, apesar de mostrar a temática das relações afetivas entre mulheres 

“maduras” com homens mais jovens, toma outro viés de compreensão, 

contemplando, assim, o encurralamento histórico predestinado às mulheres, e 

mostra também como elas podem ser  reprodutoras de alguns construtos que as 

balizaram ao longo da vida.  

Vale reforçar, ainda, que as seguintes  análises continuarão seguindo a 

ordem das reflexões que gradativamente me foram tocando, em concomitância 

com a escolha das teorias selecionadas para sustenta-las – e nunca deverá ser 

compreendida como  uma afirmativa generalizante de qualquer ordem seja 

política, filosófica, cultural, literária etc. Afinal, o próprio enredo, por si só, 

constitui-se em um campo aberto de discursividades que possibilitam várias 

leituras. Por assim dizer, para refletir sobre a prosa “Meu Marido”, vale lembrar as 

reflexões que Foucault (1999) apresenta sobre sexualidade. De acordo com ele, a 

sexualidade é uma construção social, um invento da humanidade que é também 

um dispositivo de saber-poder. Ou seja, a sexualidade não é o elemento mais 

rígido, mas sim um dos dotados da maior instrumentalidade: utilizável no maior 

número de manobras, e podendo servir de ponto de apoio, de articulação às mais 

variadas estratégias. Vejamos como a narrativa se apresenta:  

 

MEU MARIDO 
TENHO TANTA pena de moça nova que estufa o peito pra 

dizer “meu marido”. Vão dizer que é despeito, mas não me 



111 

 

importo. Se fosse o caso, daria ao homem que amasse e fizesse 
mais lindos os meus dias, outro nome, marido não. Me referiria a 
ele pelo nome próprio. Veja só que bonito: “ontem quando o 
Sebastião chegou em casa, me chamou de querida e reclamou do 
cansaço”. [...] Marido é lugar-comum de quem se acomoda no 
amor institucionalizado.  

Veja só aquela mulher de quarenta e quatro que namora o 
homem de vinte e seis. Os dois passavam pelo povo e soltavam 
faísca. Era nitroglicerina pura. Há dois meses ele foi morar na 
casa dela, virou menino de recados. Vai ao sacolão de carrão, 
olha as menininhas pelo retrovisor e é apresentado às amigas 
dela como “Meu marido”. Marido dela, fique bem entendido[...].  

É covardia matar o amor e um homem ao chamá-lo de 
meu marido. É fugir do próprio desejo e chafurdar na mesmice. 

Tenho pena ainda maior daquelas que invejam o 
certificado de competência feminina das outras. Foi assim com 
Maria do Amparo e Ismênia. A última, branca e pobre, sempre 
tivera uma inclinação por pretos. Eustáquio depois de inúmeros 
chifres colocados pela mulher, ficou com trauma de preta. 
Juntaram-se o chinelo velho e o pé doente. Despeitada, invejosa, 
Amparo praguejava: “Por que não se casou comigo? Por que não 
se tornou meu marido”? [...] Mas ela queria mesmo era que o 
mundo acabasse em barranco para escorar sua dependência 
emocional. Vai Amparo, ser coxa na vida – embora seja esta, uma 
maldição para homem.  (SILVA, 2008, p. 27- 28). 

 

O tema do amor sempre foi recorrente nos textos literários. Na maioria das 

vezes, o amor romântico, idealizado e floreado, visto como algo íntimo que leva à 

relação contratual, o casamento, que se compreende como “felizes para sempre”.  

Todavia, a ideia de institucionalização dada ao amor é mais um “ruído” irônico que 

sai dos “tambores” de Cidinha da Silva. Desse modo, a narrativa deixa evidências 

de que o “amor”, como um sentimento nobre de companheirismo e cumplicidade, 

é algo abstrato que não tem relação com a institucionalização: “Vão dizer que é 

despeito, mas não me importo. Se fosse o caso, daria ao homem que amasse e 

fizesse mais lindos os meus dias, outro nome, marido não [...] Marido é lugar-

comum de quem se acomoda no amor institucionalizado”. Assim, a ideia de 

matrimônio enquanto forma padrão de conceber uma relação amorosa é criticado 

enquanto acordo institucional, que tem como fundamento alguns códigos morais, 

religiosos, econômicos e judiciais. A narradora sugere que o amor fuja a essas 

regras normativizadoras. 

Com isso, a narrativa deixa a ideia de que o “casamento” enquanto 

instituição carregaria o peso da falta de liberdade, de uma relação coercitiva e, 

sobretudo, como algo indissolúvel e alienante que assombra o universo feminino. 



112 

 

No entanto, a narradora ironiza o fato de que ainda em tempos hodiernos, é sobre 

a faceta do casamento que a mulher acredita alcançar aquilo que é denominado  

“certificado de competência feminina”: “Tenho pena ainda maior daquela que 

invejam o certificado de competência feminina das outras”. Assim, sobre o arrimo 

do casamento, elas ancoraram suas carências emocionais e os sonhos 

frustrados, cristalizados no ideal dos contos de fadas: “Há dois meses ele foi 

morar na casa dela [...] é apresentado às amigas dela como ‘Meu marido’. Marido 

dela, fique bem entendido [...]”. 

Da narrativa é ainda possível extrair algumas nuanças das pressões que 

as  mulheres “maduras” sofrem em relação ao casamento ou a falta deste, e, 

ainda que suas vidas sejam marcadas por outras conquistas, fora dessa 

instituição, a necessidade das relações afetivas amparadas pela lógica do 

casamento nos dão  sinais de que a liberdade feminina é algo que deve ser 

pensada para além das conquistas materiais e poderia ser pensada como 

desconstruções das inúmeras dependências psicológicas que tem fundamentos 

nas construções históricas e socioculturais. Assim, neste ponto da narrativa há 

uma insinuação que o amor é uma experiência mais elevada do que aquela que é 

confinada na implicação de dizer “meu marido”, porque liga a um destino ideal do 

casar-se, mesmo sob a égide da aparência: “É covardia matar o amor e um 

homem ao chamá-lo de meu marido. É fugir do próprio desejo e chafurdar na 

mesmice”. 

 É interessante apontar, também, que a prosa  além de apresentar alguns 

aspectos críticos sobre a instituição do casamento, ao enfatizar  a diferença de 

idade entre a mulher e o “amante”: “veja só aquela mulher de quarenta e quatro 

que namora o homem de vinte e seis. Os dois passavam pelo povo e soltavam 

faísca. Era nitroglicerina pura”, procura demostrar que o amor não teria relação 

direta com a ordem social implicada sobre a idade dos cônjuges.  

Essas duas prosas em questão permitem que o leitor reflita sobre a 

maneira como as relações amorosas ainda estão baseadas em carências, 

apontando mais uma vez a figura feminina que carrega o peso de ter o respeito e 

aprovação social quando o que estão imbricadas são as múltiplas faces da 

sexualidade e das carências afetivas de diferentes ordens: “Por que não se casou 

comigo? Por que não se tornou meu marido? [...] Mas ela queria mesmo era que 



113 

 

o mundo acabasse em barranco para escorar sua dependência emocional.” Vale 

lembrar que aquilo que a psicanálise chama de sexualidade não é, em absoluto, 

idêntica à união sexual entre homem e mulher, tampouco tem o sentido exclusivo 

de sensações prazerosas através dos órgãos genitais. “A sexualidade concebida 

como energia, libido, caracteriza-se por uma capacidade de se ligar a pessoas, 

objetos, ideias, ideais, à vida, enfim. Inclui a atividade sexual, mas não se resume 

em sexo.” (NEGREIROS, 2004, p.77).  

Assim, em “Alugam-se moços” e “Meu marido” há um convite a pensar as 

relações eróticas e afetivas de forma livre, sem padrões impostos. Na sugestiva 

de que as mulheres não chamem seus maridos de “meu marido”, percebe-se uma 

rede de significados sociais complexos, cuja dimensão cultural reitera uma 

padronização imposta exógena (da sociedade sobre as mulheres) e endógena 

(das mulheres sobre si mesmas). Pensadas em conjunto, as narrativas “Alugam-

se moços” e “Meu marido” podem configurar um convite ao equilíbrio nas relações 

eróticas e afetivas das mulheres, nas suas variadas formas, e a insubordinação 

destas em todas as esferas da vida, inclusive psíquica.  

Ao tempo em que as narrativas vão de encontro à fatigada permanência da 

repressão da sexualidade feminina – a exemplo da narração contida em “Alugam-

se moços” –, a ideia da institucionalização do amor, por sua vez, se manifesta na 

representação  contida nas palavras de Maria do Amparo em “Meu Marido”: “Por 

que não se casou comigo? Por que não se tornou meu marido?”. Estas 

representam um sentimento que contribui para que a insubordinação permaneça, 

no complexo de contradições, e reforcem a manutenção dos padrões instituídos. 

Nesse sentido, é interessante pensar com a historiadora Tânia Navarro Swain: 

o processo de subjetivação, a construção de si nos permite 
adentrar as formas de sujeição coercitiva no social e nas práticas 
de si e de outrem. Com efeito, o processo de subjetivação das 
mulheres é flexionado por um dispositivo amoroso, compostos de 
traços enunciados enquanto femininos, valores morais 
específicos: o dom de si, a abnegação, o cuidado de outrem, o 
amor, a realização amorosa, como coroamento de uma existência. 
O processo de subjetivação, portanto, não se faz em busca de si, 
mas do outro, em um quadro histórico, que lhe dá significação.38 
 

                                            
38

 SWAIN, Tânia  Navarro. Estudos feministas,  desafio  teórico  e  institucional.  Brasília, (s/data). 
Disponível  em: http://tanianavarroswain.com.br/brasil/estudos_feministas.htm. Acesso em: 10 de 
julho de 2015. 



114 

 

Em outra prosa denominada LA MAMMA, Cidinha da Silva também “bate o 

tambor” para representar os descompassos do amor maternal, letárgico e 

famigerado, cujas tessituras, frequentemente não “alcançam” a subjetividade dos 

filhos e filhas. Isto nos indica que o chamado amor incondicional é muitas vezes 

ancorado num sentimento de posse e forjado sobre uma cegueira conveniente. 

Assim, o amor de mãe, naturalizado como incondicional, constitui-se muitas vezes 

numa modelagem pouco libertadora e se estabelece de forma paradoxal.  

 

LA MAMMA 
A MÃE SABE, todas as mães sabem. Mas o amor maternal não 
flui o suficiente, não deságua para apaziguar a ansiedade do 
menino. Tivesse uma filha, talvez sonhasse com o véu e grinalda. 
Tem um filho, especial, feminino, único. Ela não quer mesmo que 
ele se case. Pensa assegurar, assim, os cuidados na velhice. 
(SILVA, 2008, p. 31) 
 

Afetos e desafetos talvez sejam denominações produtivas para se referir 

ao jogo de contradição que a autora apresenta nas relações polarizadas 

envolvendo figuras maternas com seus/suas filhos/filhas homossexuais. A prosa 

chama a atenção para o estado de dependência que marca essas relações e que 

pode até fazer com que se aprisionem os indivíduos por conta do seu poder de 

suprimir o gozo da autonomia de expressão da sexualidade. Assim, a negação  

ou não aceitação da identidade homossexual-afetiva dos filhos e filhas poderia 

caracterizar o psicodrama dos sujeitos que se veem negados dentro do espaço 

familiar, e, por isso, vivem sua sexualidade numa cápsula, podendo desencadear 

um sofrimento psíquico.  

Por outro lado, a prosa intitulada “Apenas uma mulher” representa outra 

face da maternidade, que é calcada pela proteção e pelo cuidado na relação entre 

mãe e filha frente à possibilidade desta sofrer violência de todas as ordens, 

inclusive sexual. Mas esse lugar, que carrega pressupostos ideológicos – que tem 

sido construído com faceta naturalizada do “instinto maternal” – pode ser pensado 

para além de um cuidado naturalmente materno. Ao mesmo tempo, observa-se 

que o advérbio “apenas”, no título, se refere à mulher e não exclusivamente ao 

estado de ser mãe. Esse detalhe incita a pensar que essa relação de proteção 

não é condicionada somente ao lugar maternal, mas é ocupada pelo lugar de ser 

“apenas” mulher, que reconhece os perigos de sê-la numa sociedade que exerce 



115 

 

a violência sexual e de gênero nas suas múltiplas formas de manifestação, 

sobretudo no ambiente doméstico e nos espaços intrafamiliares. Portanto, a 

prosa, em seu conteúdo narrado, toca, de forma sutil, numa questão que ainda é 

considerada tabu na sociedade contemporânea: os crimes de violência doméstica 

cometidos por pessoas com algum tipo de parentesco, ou constituídos como tal, 

contra mulheres em diferentes faixas etárias. 

 

APENAS UMA MULHER 
Ela estava de cabeça quente com aquela situação. Quinze 

dias desempregado e o bonitão não se mexia para procurar 
trabalho. Tivera de mudar toda a rotina. Antes, quando ele 
trabalhava o dia inteiro, deixava a menina em casa e a vizinha 
passava olhos, enquanto faxinava prédios próximo ou preparava 
congelados na casa dos solteiros. Isso só dois ou três dias da 
semana. Assim que chegava da aula, a vizinha dava o almoço 
para evitar que a menina mexesse com fogo. 

Com um homem dentro de casa ela não deixaria a menina 
sozinha, nem monitorando de meia em meia hora. De jeito 
maneira. “Cabeça vazia é oficina do diabo”, prevenia a avó. 
Estava certa. Ele nunca desrespeitou a menina e ela orientava 
que qualquer coisa, mas qualquer coisa mesmo, a menina deveria 
contar para ela. Mas nunca se sabe. Cabeça vazia é oficina do 
diabo. [...] (SILVA, 2008, p. 53-54, grifo nosso) 

 

 Observemos como o provérbio em destaque é um mecanismo discursivo 

utilizado pela narradora como forma de chamar a atenção para o seu valor 

representativo e os efeitos de sentido já consolidados. Isso porque, de acordo 

com Constantinidis, 

 

[n]a citação proverbial há uma formulação impessoal, o 
enunciador incorpora no seu discurso uma palavra que não é sua, 
mas do senso comum, e não refere aos seres presentes no 
universo da enunciação, ou o faz indiretamente, de maneira 
ambígua e proveitosa para as intenções do locutor. Os sentidos 
veiculados pelo provérbio estão na memória coletiva e, em geral, 
são interpretações de cunho moralista sobre o mundo. Fazendo 
parte de uma sabedoria anônima, os provérbios veiculam uma 
experiência coletiva, um saber coletivo ou uma ideologia social.  
(CONSTANTINIDIS, 2012, p. 692)   

 

 Parafraseando Lauand, Constantinidis (2012, p. 692) ainda dirá: “os 

provérbios utilizam o saber popular, condensando a experiência sobre a realidade 

do homem.” Não obstante, quando observamos  apropriação do provérbio 



116 

 

“cabeça vazia, oficina do diabo” como recurso linguístico para denunciar os atos 

de violência nos espaços domésticos, a autora denuncia os modos de apreensão 

desses atos justificados sob a camuflagem da supervalorização do trabalho e 

produção e, quando esse fim não é alcançado, o ócio se configura como 

incompatível com o mundo capitalista, onde o trabalho e a produtividade 

conformam a ideia de ocupação e supostamente impediriam atos de violência: 

“Antes, quando ele trabalhava o dia inteiro, deixava a menina em casa e a vizinha 

passava olhos [...] Com um homem dentro de casa, ela não deixaria a menina 

sozinha, nem monitorando de meia em meia hora”.  

 Mais uma vez, a narrativa utiliza a ironia para mergulhar na crítica e na 

denuncia. De fato, o ócio é representado, ironicamente, como um estado 

ameaçador para as práticas da violência sexual. No entanto, a questão em torno 

desses atos tem raízes históricas para além de uma “cabeça vazia, oficina do 

diabo”. De forma geral, a violência – sobretudo a física e sexual – tem como 

vítimas inerentes os sujeitos considerados frágeis e passíveis de dominação: 

mulheres, crianças, adolescentes etc. Isso caracteriza o exercício da opressão de 

gênero, mas normalmente coloca-se como algo situado numa condição da falta 

de produtividade e da necessidade econômica, deslocando a macroestrutura 

complexa do poder patriarcal. 

O laboratório de Estudo da Criança (LACRI) 39  – ligado ao Instituto de 

Psicologia da Universidade de São Paulo desde 1996 – vem realizando pesquisas 

mais sistemáticas das violências domésticas. Nessas pesquisas, constata-se que 

a violência contra crianças e adolescentes pode ocorrer de diferentes formas e os 

sinais apresentados variam muito, desde a ausência de sintomas até a 

manifestação de sérios problemas físicos, emocionais e sociais. De fato, os 

episódios de violência podem acarretar em menor capacidade de resiliência e 

baixa autoestima das crianças e adolescentes envolvidos. A violência domiciliar 

pode se estender ao ambiente escolar e à comunidade, transgredindo as normas 

sociais, fechando um círculo de violências.  

De acordo com Azevedo e Guerra (2003), a violência física ou sexual no 

âmbito familiar contra crianças e adolescentes é um fenômeno enraizado no 

                                            
39

 Para maiores informações sobre o trabalho do LACRI Disponível em: 
<http://www.ip.usp.br/laboratorios/lacri/iceberg.htm> Último acesso em 30.03.2015 



117 

 

Brasil como parte de sua cultura. As autoras afirmam que tais violências podem 

se configurar tanto de forma heterossexual como homossexual dos pais, parentes 

ou responsáveis com as crianças menores de 18 anos. Mas, como bem observa 

Saffioti (2002, p. 135), a violência doméstica de gênero não seria apenas uma 

questão de relações interpessoais. Ao contrário, insistir que alguma relação 

interpessoal pode passar-se fora da estrutura social maior acarreta a não 

percepção da sociedade em sua totalidade. Isto é, não se podem separar 

relações interpessoais de relações estruturais. 

Esta última perspectiva é uma das chaves para uma apreensão mais 

ampla da obra de Cidinha da Silva, porque a autora traz em suas narrativas 

representações de estruturas sociais complexas e, com o aporte da ironia, deixa 

aos leitores e leitoras a reflexão. Afinal, além de ser  possível extrair das prosas 

conectivos das mais diversas formas da experiência humana – inclusive as 

experiências traumáticas de violência – as mesmas também dialogam entre si, 

porque existe uma prospecção visionária nas narrativas, cuja representação tem, 

em seu tecido focal, o discursivo e o encadeamento das estruturas 

hierarquizantes das relações de poder, com suas diferentes formas de 

manifestação, tendo como vítimas as pessoas do sexo feminino em diferentes 

faixas etárias e em diferentes condições raciais, sociais e psíquicas. 

 

 

4.4 – SEXUALIDADE E O GRUPO LGBT40 

 

O tema do LGBT e outras intervenções compõem as batidas do Tambor de 

Cidinha da Silva em diálogo constante com a perspectiva da Teoria Queer41. 

                                            
40

LGBT é sigla utilizada para referir-se ao grupo de Lésbicas, Gays, Bissexuais e Travestis. Ou 
ainda LGBTTT, quando se incluem ainda outras  categorias, como Transexuais e Transgêneros.  
41

 Segundo Calegari (2007, p. 118), “a perspectiva da teoria queer consistiria numa reação ao 
heterossexismo compulsório, não contra a heterossexualidade em si, pois esta não deixa de ser 
uma opção entre outras. A teoria queer inclui não somente questões sexuais ou de desejos 
sexuais, mas principalmente um amplo quadro de dinâmicas sociais – maneiras de se vestir, 
aparência corporal, discurso, profissão, formas de ser no mundo, classe social – que é 
homologamente correlato à sexualidade enquanto discurso na sociedade contemporânea”. Louro 
(2004, p. 7-8) vai dizer que “Queer é tudo isso: é estranho, raro, esquisito. Queer é, também, o 
sujeito da sexualidade desviante – homossexuais, bissexuais, transexuais, travesti, drags. É o 
excêntrico que não deseja ser ‘integrado’ e muito menos ‘tolerado’. Queer é o um jeito de pensar e 
de ser que não aspira o centro nem o quer como referência; um jeito de pensar e de ser que 



118 

 

Alguns sujeitos do universo queer compõem uma parte significativa das 

representações do Tambor. Porém, a autora, além de trazer esse universo para o 

diálogo com a literatura, não deixa de evidenciar nessas representações as 

contradições muitas vezes alicerçadas à dualidade do parâmetro 

heterossexualidade/homossexualidade.  

Na abordagem da temática LGBT contidas em o Tambor é possível 

observar como as prosas sinalizam  problemas relacionados à ordem da 

heteronormatividade42 compulsória – nas suas diversas formas – tanto fora do 

universo queer como dentro deste, onde aparecem certas contradições bastante 

complexas. Assim, observamos um quadro dinâmico sociocultural que abrangem 

o grupo LGBT e suas formas de estar no mundo.  

Dessa maneira,  com essa temática, a autora patenteia a discussão das 

identidades e diferenças dentro desse universo e dialoga com o que Tomaz 

Tadeu da Silva (2007, p.76) vai argumentar sobre a identidade e a diferença: “a 

identidade e a diferença têm de ser ativamente produzidas. Elas não são criaturas 

do mundo natural ou de um mundo transcendental, mas do mundo cultural e 

social”. Assim dito, nas discussões envolvendo as questões das diferenças, as 

narrativas sinalizam um certo repúdio às determinações de sexualidade fixas sob 

julgo do patriarcado e dos vieses religioso, jogando com a ampla variedade de 

possíveis interpretações. Por outro lado, as narrativas também podem representar 

as contradições dentro do próprio universo LGBT. Vejamos na prosa intitulada 

“Descompasso”. 

 

DESCOMPASSO 
Elas passam pela bunda da manequim e uma delas olha 
estupefata. Demorada. “A que ponto chegamos, para vender um 
top a manequim da loja mostra a bunda”. Diz para si mesma. 
Irritada, a outra, depois de um ano de relacionamento, íntimo, 
reclama: “Que coisa, parece homem, disfarça, pelo menos”. 
Precipitara-se o fim, mas ninguém percebeu. (SILVA, 2008, p. 39) 

 

                                                                                                                                    

desafia as normas regulatórias da sociedade, que assume o desconforto da ambiguidade, do 
‘entre-lugares’, do indecidível. Queer é o um corpo estranho, que incomoda, perturba, prova e 
fascina.” 
42

 Por heteronormativdade entende-se a reprodução de práticas e códigos heterossexuais, 
sustentada pelo casamento monogâmico, amor romântico, fidelidade conjugal e constituição de 
família nuclear. (CALEGARI, 2007, p. 118) 



119 

 

 Nesta, a narradora expõe, de forma leve e descontraída – mas sem perder 

de vista o cunho crítico que sugere a narrativa –, o relacionamento lésbico e o 

espelho da reprodução da machismo e do patriarcado, denotando as 

ambiguidades ritmadas pelos descompassos do dia-a-dia. Dessa maneira, 

aborda, entre outras coisas, a hipersexualização do corpo feminino por outro 

indivíduo feminino: “Que coisa, parece homem, disfarça, pelo menos”. Mostra, 

portanto, como a ordem machista na sociedade contemporânea é vigente não 

apenas pela própria condição de homem (em termos biológicos), mas se 

estendem a outros indivíduos que incorporam a naturalização dos 

comportamentos de caráter machista e suas extensões, por sua vez, 

contraditórios. Assim sendo, a narrativa evidencia como as “bicadas” sociais são 

complexas, e procura demonstrar como estamos sob uma nuvem de padrões, a 

ponto de não conseguirmos desvincular o corpo feminino, ou o significante desse, 

do seu estado de objeto, sobretudo, sexual.  

Desse modo, somos incitados a pensar o corpo e suas formas de 

expressão nas suas multiplicidades de códigos que fujam a uma ordem única da 

sexualização do outro: “Elas passam pela bunda da manequim e uma delas olha 

estupefata”. É interessante pensar que os códigos que são emitidos, a exemplo 

da manequim que mostra a bunda, vão de encontro diretamente aos códigos 

socioculturais também preconcebidos do receptor: “uma delas olha estupefata”. 

Apontam-se, então, pontos cruciais para o processo de mudança no imaginário, 

tendendo a ser uma lógica muito mais horizontal do que vertical em relação ao 

deslocamento de perspectiva sobre o feminino e a sexualização exacerbada 

deste.  

Além disso, sinaliza a erotização do signo do feminino e a sociedade do 

consumo: “A que ponto chegamos, para vender um top a manequim da loja 

mostra a bunda”. Aqui, encontram-se algumas questões, tais como o deslumbre 

do mundo da “propaganda” que veicula o erotismo sobre o corpo feminino como 

uma arma persuasiva que afeta a construção das suas identidades, tanto sobre a 

perspectiva de gênero como da própria sexualidade. Para Schaun e Schwartz 

(2012), no capitalismo moderno,  

 



120 

 

as mercadorias vêm carregadas de um erotismo imaginário, de 
um suplemento erótico dotado de imagens e de imaginação, que 
se adapta ao erotismo vivido no cotidiano dos indivíduos. Nos 
anúncios o erotismo entra no circuito econômico, pois as 
mercadorias para serem vendidas e atingir o público alvo, devem 
fazer uso desse mecanismo de persuasão sempre que necessário 
(SCHAUN; SCHWARTZ, 2012, p.4) 

 

           A imagem da manequim, além de ser uma representação do corpo 

feminino, é também uma metonímia – sob a égide da erotização – para elucidar 

outras formas da objetivação do corpo feminino, pois a imagem é a representação 

e produto da sociedade que  utiliza, também, o erotismo para a estimulação e 

manutenção do consumo.   

Observemos, ainda que narrativa traga a questão da representação da 

homossexualidade e o universo lésbico – buscando contemplar parte desse 

universo que permeia o social e que é colocado à margem, ou até mesmo sob o 

signo da maldição, de acordo com valores de caráter religioso etc. –, não deixa de 

articular outros problemas dentro desse mesmo universo, nesse caso, com 

ressalvas ao  universo lésbico, cunhado sobre heteronormatização, em que o 

machismo, patriarcado, sexismo e a misoginia  frequentemente encontram uma 

estreita relação, cuja reprodução simbólica e outras é infelizmente praticada por 

aqueles que estão constantemente marginalizados por essas linhas ideológicas. 

O universo lésbico também está representado nas prosas intituladas 

“Redentoras” e “Umas e outras”: 

 
UMAS E OUTRAS 

Observação do mundo é um negócio que aumenta o balaio do 
conhecimento da pessoa. Encurta o caminho das dúvidas, amplia 
o horizonte de possibilidades. Acrescenta tijolos no barracão de 
sabedoria dos viventes. [...] Quem fala muito, narra glórias e 
superação de recordes, às vezes também não passa de 
propaganda enganosa. Outro dia teve uma que jurava fazer e 
acontecer, não deixava passar nada nem nenhuma, e também 
não se apaixonava. Repetia o jargão machista de que mulher não 
é digna de confiança. Mas, de súbito, passa a mulher amada (que 
ela nunca admitiu ter amado) e aquela que se dizia protegida do 
amor baixa as orelhas e os faróis, em sinal de deferência e 
sofrimento. Tem também aquele tipo recém-convertido ao mundo 
lésbico, que tem por hobby jogar flâmulas e estender tapetes 
vermelhos de conquista para as sabidamente heterossexuais. O 
mais bizarro é que são mulheres que elas conhecem desde 
criancinhas, pelas quais nunca teve qualquer interesse sexual, 
mas depois que “virou lésbica” – deu um vento e virou  - toda 



121 

 

mulher é uma xoxota e é só nisso que ela pensa. Como um 
macho qualquer, perseguidor de virgens, ela quer desvirginar a 
homossexualidade latente das heteros. Latência que só ela, a 
mais sensível, percebe. Seu sonho de consumo é bater no peito e 
dizer: “Eu fui a primeira mulher dela, foi nesse corpinho aqui que 
ela descobriu as delícias de Safo”, e patati-patatá, para preencher 
as lacunas da baixaria que me  recuso a reproduzir. No fundo, no 
fundo, ela foge de mulheres experientes para manter a 
personagem. [...] (SILVA, 2008, p. 73-74) 
 

 A crítica imputada na presente prosa, mais uma vez, recorre à reprodução 

divergente do patriarcalismo que polarizam as relações heterossexuais. Mesmo 

com a carga de comicidade apresentada pela narrativa, a afirmativa “Como um 

macho qualquer, perseguidor de virgens [...] Seu sonho de consumo é bater no 

peito e dizer: ‘Eu fui a primeira mulher dela, foi nesse corpinho aqui que ela 

descobriu as delícias de Safo’”. Nesta, consiste um peso ideológico de elucidação 

machista. Isso porque, há uma ligação fortemente preestabelecida no viés macho 

e fêmea, um caráter binário que depreende oprimido e opressor, amor e sexo, 

domínio e poder, como reflexo da internalização das normas “machocentradas”.  

 Porém, a narrativa joga ironicamente com o “universo” feminino: “No fundo, 

no fundo, ela foge de mulheres experientes para manter a personagem”. Com 

isso, observo nessa narrativa aquilo que Butler (2002) argumenta ao fazer uma 

crítica a Wittig sobre a oposição binária entre “homem” e “mulher”: se as 

oposições binárias implicam hierarquias, então postular uma identidade sexual 

“além” da cultura promete seguir estabelecendo outro par de oposições que, por 

sua vez, sugerem outra disposição hierárquica. Isto é, a cultura heterossexual 

hegemônica se estabelecerá como o “Outro” para esse sujeito pós-cultural, e, 

assim, uma nova hierarquia pode substituir a antiga.  

As duas prosas, “Descompassos” e “Umas e outras”, sugerem uma 

reflexão sobre a naturalização do machismo dentro do universo lésbico e apontam 

para a crítica de que a lógica heteronormativa tem transitado dentro de outras 

composturas de relações eróticas e afetivas. Nesse sentido, a subversão da 

heternormatividade é algo complexo que envolve a desconstrução de imaginários 

culturais, inclusive, dos próprios sujeitos oprimidos. Por assim dizer, é 

interessante pensar com Butler, quando a mesma compreende que “a presença 

dessas normas não só constitui um lugar de poder que não pode ser recusado, 

mas pode constituir, e de fato constitui, um lugar de competição e manifestação 



122 

 

parodística, o qual rouba à heterossexualidade compulsória sua afirmação de 

naturalidade e originalidade” (2002, p. 180). 

Na sequencia, ainda observamos nas narrativas em o Tambor de Cidinha 

que a heterossexualidade feminina e suas contradições com o universo 

homossexual é outro ponto temático abordado, a exemplo da prosa “Redentoras”. 

Nesta, a heteronormatização funciona numa perspectiva equivocada. O 

machismo se mostra reverberado de forma desrespeitosa com a orientação 

sexual alheia, mas – paradoxalmente – é exercido por aquelas sobre as quais o 

machismo mais vigora.  

REDENTORAS 
Existem dois tipos de perseguidoras de viados: as 

descompreendidas e as cínicas. As primeiras não percebem que o 
cara é viado, mesmo com o letreiro luminoso que ele carrega na 
alma, nos gestos, no olhar. As segundas acreditam no mito da 
conversão, baseado em seus superpoderes de mulher fatal, 
capazes de redimir tanto uma bicha pintosa quanto um cara que 
não é tão gay assim – daquele tipo que se guarda num contêiner 
ou abrigo nuclear. Talvez pela prática de abrigo antibombas, os 
gays escondidos se defendam melhor das cínicas. Homens 
heteros, gays e mulheres lésbicas, todo mundo percebe que o 
sujeito vive no contêiner, mas é gay.[...] mas a mulher hetero 
descompreendida ataca o coitadinho. Elas roçam na biba, fazem 
caras e bocas, ar infantil de adolescente ultrapassada, sopram 
coisas no ouvido deles. Os caras denotando falta de interesse, e 
elas semióticas: decifra-me para que eu te devore inteira. A-go-
ra.[...] Na cabeça dela há sempre a possibilidade de algo debaixo 
da escada. Ela acha que a apatia heterossexual dele é timidez, e 
se movimenta para motivá-lo. [...] “Tem mulher que...eu vou te 
contar um negocio. Tenha fé em Deus! Que carência, solidão dos 
infernos. [...] A única forma que tenho para ajuda-la é indicar 
minha terapeuta.[...]Que coisa feia é o assédio. Mulher também se 
aproveita de homem. Não venham me dizer que não, porque se 
eu não me defendo, meu bem, a essa hora a loba desequilibrada 
tinha comido o chapeuzinho vermelho aqui” [...]Outro dia, na volta 
de uma reunião, no banco do carona ela se sentou no colo do 
Amarildo. Só ela e ele. Lugar tinha de sobra. Ela força a barra. 
Parece  o Comando Vermelho atrás de polícia. Atira pra todo 
lado”. “E o Amarildo?” “Bem, ele ameaçou saltar do carro e ela 
agora  espalha aos quatro ventos que ele é viado.” (SILVA, 2008, 
P. 61-63) 

 

É comum a projeção para a figura masculina o poder de redimir a 

homossexualidade alheia. No caso dos homens, sua homossexualidade lhes 

reduzem à categoria do feminino, ou seja, frágeis, passivos e de pouca valia. No 

caso das mulheres, sua homossexualidade reflete uma outra questão, um certo 



123 

 

ressentimento algum tipo de frustração em relação à ausência do falo. Butler 

(2008, p. 81) cita Lacan ao se referir-se à mascarada43, que presume “que a 

homossexualidade feminina advém de uma heterossexualidade desapontada”. 

Mas Butler responde ironicamente: “Não poderia ser igualmente claro para o 

observador (referindo-se a Lacan) que a heterossexualidade provém de uma 

homossexualidade desapontada?” 

 Evidentemente que essa pressuposição de Lacan tem um caráter 

extremamente falocêntrico ou, como argumentou Derrida, falogocêntrico44. Afinal, 

pensar assim seria basicamente uma falácia de fundamento ahistórico. Todavia, 

nos serve para pensarmos sobre a reiteração dos comportamentos de cunho 

machista e falocêntrico que são reverberados por algumas mulheres hetero, a 

quem a narradora, ironicamente, chama de “descompreendidas” e “cínicas”, 

reforçando, dessa maneira, a necessidade imperativa do respeito à diferença. 

Portanto, enfatiza que romper com o machismo exige atitude ética para efetivar o 

deslocamento das normas, mesmo diante dos condicionamentos aos quais 

estamos expostos diariamente. 

 Na sequência, vejamos como a temática da homossexualidade masculina 

se esculpe na prosa intitulada “O outro amor”. 

O OUTRO AMOR 

No século XXI o amor ousou dizer o nome e foi retirado do 
outdoor por força de liminar. Dois homens lindos e fortes se 
beijavam. Era tudo igual às outras propagandas de jeans. Nada de 
camisa. Calça semi-aberta, pêlos pubianos à mostra. Mas os 
detratores alegaram atentado violento ao pudor. Universitário de 
Vectra abusando da menina vendedora de balas no semáforo, não 
é atentado violento ao pudor. [...] Mas quem resistiria a um branco 
bonito daqueles? Ela que se desse por satisfeita. [...] Não 
configura atentado violento ao pudor o uso do rap para ambientar 
o clima dos exercícios de defesa e ataque no escuro, simulado por 
policiais daquela mesma instituição. Eu digo que dois homens 
adultos que se beijam é ato de outra magnitude. É amor. É fulgor. 
É paixão. E os arautos de pudor que se lasquem (SILVA, 2008, 
p.43-44). 

                                            
43

 Lacan, citado por Butler (2008, p. 78), afirma que “falo que as mulheres são compelidas a 
representar é inevitavelmente uma mascarada.” 
44

 Termo cunhado por Jacques Derrida combinando as palavras falocentrismo e logocentrismo 
para produzir uma crítica às teses de Jacques Lacan no célebre seminário sobre o conto de Edgar 
Alan Poe, “The Purloined Letter”, que Derrida considera pecar por falogocentrismo. Ver no “E-
Dicionário de Termos Literários”, de Carlos Ceia. 
<http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com_mtree&link_id=184: 
falogocentrismo&task=viewlink> acesso 02 de julho de 2015. 



124 

 

 

Como podemos observar, a narrativa aborda uma campanha publicitária de 

calça jeans em que, no Outdoor, há dois modelos homens se beijando, mas, por 

força de liminar judicial, foi retirado de circulação. Em seguida, a narradora 

questiona – e assim evidencia – a hipocrisia da sociedade, fazendo referência aos 

falso-moralismos da sociedade. Ela mostra que aquilo que se compreende por 

atentado violento ao pudor tem como âncora a forma de saber e poder vigente, 

em que o patriarcado também se transfigura em caráter homofóbico. Assim, a 

narradora, revelando seu compromisso com a sociedade e enfatizando os modos 

arbitrários de representação, mostra outras facetas sociais destrutivas, tais como 

o racismo, o preconceito (de diversas formas), o machismo e o consumismo 

capitalista, entre tantas outras.  

Então, segue dizendo: “Universitário de Vectra abusando de menina-

vendedora de balas no semáforo, não é atentado violento ao pudor. [...] Mas 

quem resistiria a um branco bonito daqueles? Ela que se desse por satisfeita”. 

Estupro e alegação de consentimento, também não: “Governador empunhando 

uma escopeta, numa visita a Academia de Polícia não configura atentado violento 

ao pudor”. Dessa maneira, outorga às narrativas uma representatividade própria, 

proporcionando que o texto fale por si mesmo, e diz: “Eu digo, que dois homens 

adultos que se beijam é ato de outra magnitude. É amor. É fulgor. É paixão. E os 

arautos do pudor que se lasquem”. Este e muitas outras são as figuras que 

circulam nas narrativas de Cidinha. São questões que se entrelaçam no ritmo 

(des)acelerado, dependendo da intensidade das “batidas do tambor” que a autora 

encena.  

Essa e outras representações vão paginando o Tambor. Outra concepção 

de gênero abordada nas prosas dá ênfase a outras problemáticas ocultadas no 

bojo das relações sociais, por exemplo, os sujeitos travestis, na prosa “Porcina e 

Clara Claridade”, pois, nesta, observamos algumas representações de 

transgressões por esses sujeito sociais. Nesta prosa, os “tambores” de Cidinha 

rufam, colocando em evidência os corpos deslegitimados e marginalizados, pois 

retrata as condições furtivas em que vivem as travestis e as consequências de 

transformações dos corpos. Segundo Pelúcio (2005, p. 98), “‘Ser travesti’ é um 

processo, nunca se encerra”. Assim, a narradora chama a atenção para esse 



125 

 

processo de transformação do corpo em busca de uma identidade física que 

corresponda ao estado psíquico de auto-identificação, um padrão feminino, como 

uma satisfação pessoal, que não deixa de ser também uma maneira de tornar-se 

ideal e mais atrativa para o “outro”, usando de métodos arriscados. Em “Porcina e 

Clara Claridade”, aparece a representação  do corpo transfigurado em feminino, 

que subsiste dentro dos padrões instituídos, situados no mundo contemporâneo, 

entre uma construção de uma identidade (individual e coletiva) e os modos de 

incorporá-la socialmente45. 

PORCINA E CLARA CLARIDADE 
PORCINA É YANG. Clara, yin. Uma, a roda, a outra, a 

caçamba. Uma trabalha de dia, a outra, à noite. São irmãs de 
pista e dividem fraternalmente o ponto. Fazem também 
encaminhamento de clientes, dependendo da especialidade. Uma 
faz isso, outra faz aquilo e assim se complementam. Estávamos 
tão acostumadas a vê-las juntas, unha e cutícula. Só que agora, 
Clara morreu e Porcina sumiu. Está foragida, para usar os termos 
da lei.  Porcina, como é de conhecimento público, aplicava silicone 
como ninguém. [...] Na Clara mesmo, aquela seria a quinta vez 
que ela implantava. Uma fatalidade. Entretanto, a polícia não 
compreende. [...] A Clara queria fazer o show da vida, mais 
estonteante do que aquele carnaval da Mocidade, o Ziriguidum 
2011. Resolveu aumentar os peitos.[...] Clara marcou a aplicação 
com a Porcina e lá foram as duas pro consultório. Silicone 
comprado, pesado. Seringa cheia, mãos enluvadas, área marcada 
com hidrocor rosa e a Clara irradiando felicidade. Porcina certeira, 
como sempre, mas a autópsia disse que a Clara tinha uma artéria 
torta e foi por ali que o silicone entrou, no cano errado, e o sangue 
não chegou mais ao coração. Ela estrebuchou e morreu, nas 
mãos da Porcina.A porcina fugiu só com a bolsa e a roupa do 
corpo. Muito triste isso. Perder duas amigas de uma vez só. 
(SILVA, 2008, p 23-24) 

 

Como se pode notar, mundo travestilizado é o foco da narrativa em 

“Porcina e Clara Claridade”. De um modo atípico, ela perpassa ainda pelo 

universo feminino – ou pelo desejo de entrar neste – o que se desvia da 

concepção desse como sexo biológico e dá sinais de como o desejo de ser e 

sentir-se feminino transcende a biologia, com atos corporais “subversivos”. Para 

                                            
45

Embora os estudos da transexualidade tratassem-na através do olhar exclusivamente biológico e 
psicológico (ao invés de cultural), apontando-a como resultado de distúrbios hormonais ou 
desajuste social (BENEDETTI, 2005), o quadro da transexualidade como doença tem mudado. 
Siqueira (2006, p. 14) dirá que a despatologização da transexualidade significa politizar o debate, 
compreender como o poder da medicalização/biologização das condutas sexuais e dos gêneros 
ressignifica o pecaminoso no anormal, deslocando o foco de análise do indivíduo para as relações 
hegemônicas de poder, as quais constroem o normal e o patológico. 



126 

 

Pelúcio (2005, p. 98), as travestis estão sempre em busca da “‘perfeição’, o que 

significa ‘passar por mulher’. Não por qualquer mulher, mas por uma bonita e 

desejável. Isto é, geralmente, a branca e burguesa [...]. Dessa forma não 

subvertem a norma, mas a ela se submetem”. O processo de feminilização, de 

acordo com a autora, divide-se em 4 “etapas”: (1) “quando ainda se é ‘gayzinho’ 

(classificação êmica)”; (2) a fase do “montar-se” (isto é, vestir-se com roupas e 

maquiagens femininas); (3) a fase da “transformação” (que pode incluir a ingestão 

de hormônios ou a depilação dos pelos); (4)  e, por fim, a quarta fase, “quando já 

é travesti”, momento a partir do qual usa sempre roupas femininas “e, no mínimo, 

já se planeja injetar silicone nos quadris e nádegas” (Idem.). Todas essas etapas 

têm como finalidade alcançar uma “identidade” ou melhor argumentando, alcançar 

um ideal de social de ser feminino. 

De acordo com Stuart Hall, as dimensões que o nosso corpo pode alcançar 

mostram como as identidades tomam alcance para além de nossa perspectiva 

binária, a qual trabalha sobre a diferença de um modo arbitrário, visto que existe 

um modelo a ser seguido, e tudo o que esteja fora desse alcance constitui-se 

como o “outro”, normalmente renegado no bojo social: 

 

Na linguagem do senso comum a identificação é construída a 
partir do reconhecimento de alguma origem comum, ou de 
características que são partilhadas com outros grupos ou 
pessoas, ou ainda a partir de um mesmo ideal. É em cima dessa 
fundação que ocorre o natural fechamento que forma a base da 
solidariedade e da fidelidade do grupo em questão (HALL, 2000, 
p. 106). 
 

           Por sua vez, Butler (2002), pensando as travestis, diz que o axioma do 

processo de identificação é ambivalente, pois 

[i]dentificar-se com um gênero sob os regimes contemporâneos de 
poder envolve a identificação de uma série de normas realizáveis 
e não realizáveis e cujo poder e alcance precede as identificações 
mediante as quais se tenta insistentemente aproximar-se a elas. A 
questão de “ser homem” ou “ser mulher” são questões 
internamente instáveis. Eles estão sempre instigados pela 
ambivalência, precisamente, porque toda a identificação tem um 
custo, a perda de algum outro conjunto de identificações, 
abordagem forçado a uma regra que você nunca escolheu, um 
padrão que nos escolhe, mas que ocupamos, investimos e 
ressignificamos, uma vez que a norma nunca consegue nos 
determinar por completo. ( BUTLER, 2002, p. 186 tradução minha) 



127 

 

 

 Na passagem, “Porcina é yang. Clara, yin. Uma a roda, a outra a caçamba. 

Uma trabalha de dia, a outra a noite. São irmãs de pista e dividem fraternalmente 

o ponto”, nos servem a metáfora desse universo travesti com a representação da 

filosofia do taoísmo, yang e yin46, em que as coisas não são absolutas, mas sim 

complementares. Segundo essa filosofia, “nada existe no estado puro: nem na 

atividade absoluta, nem na passividade absoluta, mas sim em transformação 

contínua”.47 Assim, a busca pelo ideal do corpo feminino, que atravessa a forma 

masculina, pode configurar uma outra metáfora  de yang e yin, aplicada a um 

processo de identificação. Apropriando-se dos argumentos de Butler (2002), essa 

identificação não deve ser compreendida como mera imitação, no qual um ser 

consciente se modela à imagem do outro, mas uma identificação ressignificada, 

motivada pelo fascínio da semelhança. Assim, Butler, recordando Freud, lembra 

que “eu” é primeiramente e principalmente um “eu” corporal e uma projeção de 

uma superfície, o que caracteriza uma morfologia imaginária. Mas para Butler, a 

morfologia imaginária caracterizada por Freud  

 

não é uma operação pré-social ou pré-simbólica, mas se trata de 
uma operação orquestrada mediante esquemas reguladores que 
produzem possibilidades inteligíveis e morfológicas. Estes 
esquemas reguladores não são estruturas eternas, mas 
constituem critérios historicamente revisáveis de inteligibilidade, 
que produzem e conquistam os corpos que importam. (BUTLER, 
2002 p. 35-36) 
 

 Essa “inteligibilidade”, identificável na sua própria constituição pelos 

sujeitos no plano individual e coletivo, cria (através da transfiguração do corpo) a 

matéria feminina, pois sua identidade auto-referenciada já é assim constituída 

num feminino sui generis. É tudo isso que caracteriza a ambivalência de ser e 

sentir-se homem ou mulher no universo da transexualidade.  

                                            
46

Yin e Yang são dois conceitos básicos do taoísmo que expõem a dualidade de tudo que existe 
no universo. Descrevem as duas forças fundamentais opostas e complementares que se 
encontram em todas as coisas: o yin é o princípio feminino, a água, a passividade, escuridão e 
absorção. O yang é o princípio masculino, o fogo, a luz e a atividade. In: 
<https://pt.wikipedia.org/wiki/Yin-yang#cite_ref-1> acesso em: 01 de julho de 2015. 
47

 Retirado do site: https://pt.wikipedia.org/wiki/Yin-yang#cite_ref-1, acesso em: 01 de julho de 
2015. 

 



128 

 

 O ato de travestir-se em um corpo outro para corresponder ao desejo e 

atração do mesmo sexo – reconfigurando-o dentro de um ideal social de uma 

oposição de corpos – pode estar diretamente relacionado à lógica da 

heterossexualidade compulsória, que é, por sua vez, binária e pouco produtiva 

como estado transgressor. Isso implica dizer que as travestis, ao transgredirem 

formas que as façam “ser” e “sentir-se” mulher, colocam em questão o gênero 

como construção cultural, sugerindo o que Butler, em outro contexto, retrata: 

 

se o gênero são os significados culturais assumidos pelo corpo 
sexuado, não se pode dizer que ele decorra, de um sexo desta 
ou daquela maneira. Levada a seu limite lógico, a distinção 
sexo/gênero sugere uma descontinuidade radical entre corpos 
sexuados e gênero culturalmente construídos.[...] Supondo por 
um momento a estabilidade do sexo binário, não decorre daí que 
a construção de “homens” aplique-se exclusivamente a corpos 
masculinos, ou que o termo “mulheres” interprete somente 
corpos femininos. (BUTLER, 2008, p. 24)   
 

 Bento (2006), concordando que haverá muitas formas de fazer gênero, 

defende que a transexualidade extrapola o sistema classificatório hegemônico 

que define “homem” em contraposição à “mulher”. Ou seja, a transexualidade 

deve ser vista fora desse binarismo. Assim, “a reivindicação dos/as transexuais é, 

sobretudo, o reconhecimento como membro do gênero com o qual se identifica, o 

qual estaria em discordância com suas genitálias” (BENTO, 2006, p.16). 

 Por sua vez, Butler, apontando o gênero como as ruínas do debate 

contemporâneo, expõe algumas interpelações:  

 

Haverá “um” gênero que as pessoas possuem, conforme se diz, 
ou é o gênero um atributo essencial do que se diz que a pessoa é, 
como implica a pergunta “Qual é o seu gênero”?[...] Se o gênero é 
construído, poderia sê-lo diferentemente, ou sua característica de 
construção implica alguma forma de determinismo social que 
exclui a possibilidade de agência ou transformação? (BUTLER, 
2008, p. 26) 

 

 Com essas indagações, a autora explica que a ideia de gênero como 

construção cultural insinua que a sua inscrição em corpos de anatomia 

diferenciada torna-os recipientes passivos de uma lei cultural inflexível. Sendo 

assim, de acordo com Butler (2002), o travestismo pode utilizar-se tanto do 



129 

 

serviço de desnaturalização como da reiteração do ideal das normas 

heterossexuais hiperbólicas de gênero. Para ela, a construção do gênero como 

travestismo parece ser o efeito de uma série de circunstâncias. Dessa maneira, 

contextualizando o filme Paris em chamas (de Jennie Livingston), Butler dirá: 

 

O travestismo é uma postura subversiva problemática. 
Desempenha uma função subversiva, na medida em que reflete 
as personificações mundanas mediante as quais se estabelecem 
e se naturalizam os gêneros  ideais, desde o ponto de vista 
heterossexual, e  questiona o poder de tais gêneros ao produzir 
essa exposição. Mas nada garante que expor a condição 
naturalizada da heterossexualidade bastava para subvertê-la. A 
heterossexualidade pode reivindicar sua hegemonia através da 
sua desnaturalização, como quando vemos essas paródias de 
desnaturalização que reidealizam as normas heterossexuais sem 
questioná-las. (BUTLER, 2002, p. 325, tradução minha) 

De acordo com Bento (2009), a exclusão das travestis é percebida 

inclusive nas políticas públicas. No Brasil, o Estado passou a fazer e pensar 

políticas públicas para a população travesti quando esta foi considerada um 

“grupo de risco”. Entretanto, a prosa “Porcina e Clara Claridade” retrata também 

questões de caráter político sociocultural, que estão relacionadas à situação das 

transexuais na sociedade, as quais ficam nas margens: “A porcina fugiu só com a 

bolsa e a roupa do corpo. Muito triste isso. Perder duas amigas de uma vez só”.  

A maneira clandestina de alcançar essa “forma” feminina pela prática do 

uso de silicone industrial (popularmente conhecido como “bombação”) é um caso 

de saúde pública: “Porcina certeira, como sempre, mas a autópsia disse que a 

Clara tinha uma artéria torta e foi por ali que o silicone entrou, no cano errado, e o 

sangue não chegou mais ao coração. Ela estrebuchou e morreu, nas mãos da 

Porcina”. Embora alguns avanços tenham-se apresentado nos últimos anos, 

estudos mostram que os serviços de saúde tendem a se organizar para uma 

clientela heterossexual, limitando suas possibilidades de atuação efetiva junto a 

pacientes LGBTs. Todavia, Cidinha suaviza a representação dessa prática 

estética que leva a consequências desastrosas, a exemplo do óbito, dando ênfase 

ao estado de felicidade e realização pessoal  das travestis como motivação para o 

procedimento: “A Clara queria fazer o show da vida, mais estonteante do que 

aquele carnaval da Mocidade, o Ziriguidum 2011”. Desta forma, a autora traz para 

sua literatura a representação de gênero dentro de um outro contexto, fugindo às 



130 

 

regras binárias/biológicas de ser homem e mulher, e pensa-as como uma questão 

identitária. Desta maneira, a diversidade de gêneros e corpos transfigurados cabe 

no que Bento defenderá:  

 

Nessas4, o que está em jogo é o próprio conceito de humanidade. 
Não nos interessava pensá-lo como uma categoria abstrata, 
universal, mas feita de carne, osso e sangue e que encontra sua 
materialidade no conceito de cidadania. A humanidade pode 
encontrar na cidadania a possibilidade de existência, ou de 
inteligibilidade. Direito ao trabalho, à educação e também à 
identidade de gênero, ao próprio corpo. (2009, p. 16) 

 

 Uma vez que os sujeitos travestidos de identidades outras, fora do senso 

comum, ainda carecem de serem representados no plano literário. Cidinha tem o 

cuidado de bater o “tambor” para os/as tranversalizados/as. Com isso, ao se 

referir às identidades transversalizadas, coloca em cheque questões relacionais; 

suprimido a ideia de identidade fixa para insistir nesta como sempre em 

construção.  

 

4.5 – CONSIDERAÇOES SOBRE O TAMBOR DE CIDINHA 

 

Atualmente, a busca pela harmonia dos laços afetivos e outros – diante de 

uma lógica de imprecisão e incertezas sobre o “eu” e o “outro” – é própria da vida 

pós-moderna contemporânea, em que a fixidez vem perdendo lugar para as 

transitividades. Nesse contexto, as mutações passam a vigorar como vias de 

regra. Nada adquire formato imutável; vivemos um momento das 

experimentações e das indefinições. O que tinha linhas retas e bem direcionadas 

se encontra rabiscado no universo das desconstruções e dos interstícios. A 

“fronteira” deixa de ser aquilo que separa e passa a ser a ponte que liga. 

Isso não implica dizer que vivemos “desreferencializados”, ou que as 

referências antigas cederam total espaço para as imprecisões de um “terreno 

movediço” que nos absorve e nos deixa no breu identitário. Mas preza-se pela 

valorização das ambivalências que nos dão várias direções e configuram-se em 

múltiplas identidades. Isso tem sido possível, sobretudo no campo literário, pela 

retomada das representações das subjetividades dos indivíduos e da reflexão 

sobre si mesmo, assim como através do outro, das ideias, dos corpos etc., que 



131 

 

têm sido reelaborados dentro de um construto de diferenças que (in)define 

múltiplas identidades. Se nada mais é fixo, os corpos se movimentam, inclusive, 

sem objeções, mas sobretudo, cada vez mais, é dada a atenção às contradições 

e ambiguidades. Em outro contexto, Bhabha afirma que 

 

é apenas através de uma estrutura de cisão e deslocamento – o 
descentramento fragmentado e esquizofrênico do “eu” – que a 
arquitetura do novo sujeito histórico emerge nos próprios limites 
da representação, para “permitir uma representação situacional 
por parte do indivíduo daquela totalidade mais vasta e 
irrepresentável, que o é o conjunto das estruturas da sociedade 
como um todo.” (BHABHA, 2013, p. 342) 

 

Desta maneira, sobre o Tambor, é possível observar como Cidinha da Silva 

procura (re)estabelecer (des)conexão com as representações das literaturas de 

outrora, sem cair num mero essencialismo e sem primar pelo (re)corte 

desmedido. Assim, retrata como a representação da força e poder do gênero 

prevalecem, mesmo dentro de grupos marginalizados, porque, muitas vezes, 

estes têm como referenciais internalizados o exercício hegemônico do poder. 

Dessa maneira, a autora propõe-se tecer “novas” representatividades literárias 

sem perder de vista o caráter relacional que mede essas relações nem a difícil 

tarefa de vociferar os subalternos e criar aquilo que Spivak (2010) chama de uma 

“cadeia ininterrupta de insurgências”.  

Por assim dizer, observamos como em suas narrativas, o deslocamento e 

a cisão entre a homofobia e a violência de gênero envolvem o campo psicológico, 

físico e simbólico, principalmente para com o grupo feminino. No entanto, ao 

recortar  certas representações falocêntricas, androcêntricas, machistas, sexistas 

etc. que são disseminadas pela heteronormatividade, a autora cose pontos menos 

binários e preza pela crítica da camuflagem dessas reproduções. Assim, podemos 

inferir que seus textos seguem a verve da desconstrução e outros movimentos 

contemporâneos (como a ideia de rizoma, do saber relacional etc.), que propõem 

analisar a construção cultural desde o centro, mas também desde as margens, 

criando deslocamentos significativos.  

Aliás, deslocar-se é a grande metáfora da viagem, porque é através do 

deslocamento que experimentamos novas formas e medidas, novos valores e 

conceitos. Assim, fazemos a experiência do “caos-mundo”. Para Glissant (2011): 



132 

 

as formas do caos-mundo (a mistura incomensurável das culturas) 
são imprevisíveis e adivinháveis. Ainda não começamos a calcular 
as duas resultantes: as adoções passivas, as rejeições 
categóricas, as crenças ingênuas, as vidas paralelas e tantas 
formas de confrontos ou de consentimentos, tantas sínteses, 
superações ou recuos, tantas invenções que subitamente 
explodiram, nascidas de choques e rompendo com aquilo de onde 
nasciam, que constituem a matéria fluida, turbulenta e obstinada, 
e porventura ordenada, do nosso devir comum. (GLISSANT, 2011 
p.133) 

 

As prosas da escritora desafiam, dentre outras coisas, a rígida e 

convencional definição de gênero e o preestabelecimento de lugares fixos e 

busca deslocar concepções preestabelecidas e dicotomizadas da relação e 

papeis de homens e mulheres, bem como da heterossexualidade e a 

homossexualidade. Sobre esta última, pontua aqueles que vivem à deriva da 

heteronormatividade. Pensando com Louro (2004) sobre os sujeitos do universo 

queer e para tentarmos compreender melhor os sinais emitidos das narrativas de 

Cidinha, é interessante pensar “ a crítica à oposição heterossexual/homossexual, 

compreendida como a categoria central que organiza as práticas sociais, o 

conhecimento e a relação entre sujeitos” (LOURO, 2004, p. 46). 

Em vista disso, é necessário ter em mente o fato de que o novo não pode 

nos fazer chafurdar na mesmice, com a imposição de algum outro ideologismo 

que nos coloque em outros cercados e, através desses, recorramos para fechar a 

uma nova verdades. Dessa forma, Cidinha da Silva, ao “bater seus tambores”, 

nos convida a perceber que o “novo” também pode recair sobre as malhas da 

“velha-guarda”. Por outro lado, chama a atenção para o que é transitório, 

passageiro e fugaz, e nos faz perceber que se tudo é mutável, resta-nos encarar 

as múltiplas possibilidades que a diferença tem para nos oferecer.  

Por assim dizer, vimos que os sujeitos metamorfoseados também 

delineiam as páginas do tambor, sobretudo no que tange aos seus corpos e a 

suas sexualidades. Assim, confere ênfase à temática do gênero, como construção 

social, que delineia as “bicadas sociais” nas mais diferentes formas do seu 

exercício. 

  



133 

 

À GUISA DE CONCLUSÃO 

 

 Neste trabalho, buscou-se investigar como as duas autoras, Cidinha da 

Silva e Luz Argentina Chiriboga, dão sentido à ideia de tambor, configurados em 

representações das categorias de sexualidade, gênero e raça  em suas 

narrativas. Dessa maneira, observaram-se os modos de representação dessas 

categorias nas obra Bajo la piel de los tambores (1991), de Luz Argentina 

Chiriboga, e Você me deixe, viu? eu vou bater o meu tambor! (2008), de Cidinha 

da Silva, no cenário da literatura latino-americana, amparadas pela ideia de 

diáspora e transculturação, que podem contribuir para uma ideia de literatura afro-

latina. Para tanto, foi realizada leitura e análise das narrativas contidas em Bajo la 

piel de los tambores e Você me deixe, viu? Eu bater o meu tambor!, juntamente 

com pesquisas bibliográficas e entrevistas para amparar a discussão. Assim, 

relevou-se a relação de literatura e cultura, observando as desconstruções que as 

autoras apresentam, em caráter ambivalente com ideias que convergem e 

divergem, em que se expressam outros signos de identidades e diferenças. 

 

 

PENSANDO OS TAMBORES INDIVIDUAIS NO CONTEXTO DIASPÓRICO 

 

 Em termos gerais, este trabalho procurou ser “comparativo”. Porém, uma 

análise literária comparativa que não se desenvolva sob um “olhar” hierarquizante 

é uma tarefa que requer atenção, sobretudo pelos deslizes que o ato de comparar 

pode nos levar a cometer. Daí vem a importância de considerar a singularidade 

de expressão de cada obra e as diferentes representações históricas e culturais 

que contextualizam suas escritas. Nesse sentido, ative-me a uma leitura e 

interpretação que se acercasse mais do caráter “trans” das representações 

culturais e identitárias contidas nesses textos.  

 De acordo com Walter (2009, p. 40), “a transculturação mede o 

entrelaçamento dos elementos locais e globais, bem como a interação da 

diferença e da semelhança”. Dessa maneira, considerei as representações 

contempladas pelas escritoras pela baliza do rizoma, em que as duas obras 

escritas em gêneros distintos remetem-se umas às outras pela cunha do caráter 



134 

 

subversivo de suas representatividades de gênero, raça, sexualidade e classe. 

Assim, as representatividades aqui apresentadas não se compreendem por um 

comparatismo medido em um binarismo que procura encontrar algum tipo de 

semelhança forçada. Nem buscou analisar a partir do que argumentar Deleuze e 

Guattari (1995) sob a forma rudimentar do bom e do mau ou sob uma ótica 

equivocada do cópula “é”.  

Do mesmo modo, no que se refere ao enquadramento conceitual de 

Literatura Negra, não procurei enquadrá-las nas predefinições conceituais de 

autores que se propõem a discutir esses conceitos. Todavia, quando esses textos 

se enquadram nessa discussão, é porque eles mesmos oferecem elementos para 

tal, além do “conforto” que sentem as autoras na definição de seus textos como 

Literatura Negra: Negro ou Afro-brasileira no caso do tambor de Cidinha, e Negro 

ou Afro-equatoriana para o tambor de Luz Argentina. Assim, pensá-las juntas 

ajuda a compor o cenário da Literatura Afro-latina como rastros e resíduos da 

oralidade africana ou afrodiaspórica. Ao mesmo tempo, como nos recorda 

Glissant (2005, p.83), “não seguimos o rastro/resíduo para desembocar em 

confortáveis caminhos; ele devota-se à sua verdade que é a de explodir, de 

desagregar em tudo a sedutora norma”.  

Apesar de apresentar como essas literaturas se desenrolam nos diferentes 

contextos, sejam eles brasileiros ou equatorianos, procurei deixar que os textos 

falassem por si mesmos, procurando atentar-me tão somente às representativas 

que  neles se encontram. O contexto nos quais estão imersos ajudaram, tão logo, 

a desenvolver uma interpretação com base nas representatividades culturais. 

Este foi o caminho motivador: compreender como estas obras, que estão imersas 

em contexto culturais diferentes – dispostas em zonas de contato igualmente 

distinto –, são capazes de favorecer, através do signo do “tambor”,  

representações que ora se aproximam ora se distanciam. Com isso, a tarefa 

principal foi compreender as diferenças e identidades como cada escritora 

configura a ideia de tambor nos seus textos, refletindo seus distintos contextos, 

mas aproximando-os pela força histórica da diáspora negra. Assim, a comparação 

não tinha por pretensão envolver escalas de comparações que deslizassem em 

hierarquizações, e, espero assim ter feito, mas apenas tentou situar os “distintos” 

tambores, o equatoriano e o brasileiro, como alegorias às escritas da diáspora 



135 

 

negra na América Latina, prenhes de ambivalências. A saber, pude me atentar 

que os “tambores” de Luz Argentina Chiriboga só são compreensíveis em termos 

representativos se nos atentarmos ao caráter ambivalente nas representações de 

raça, sexualidade e gênero e classes dentro das relações de poder que remontam 

ao caráter de colonialidade48, traduzidos sempre em complexidades.  

 Essas representações, mesmo estando dispostas em gêneros literários 

distintos, encontram-se tecidas em discursividades mutáveis. Por isso, a tarefa de 

cotejar os múltiplos “tambores” é complexa, porque cabe também ao leitor 

perceber como cada autora pode deixar evidências de novas ordens simbólicas 

de subjetividades, verificando sempre as práticas culturais através dos quais se 

procura valorizar os diferentes. Sendo assim, é importante ressaltar que, apesar 

de as autoras apresentarem algumas temáticas que se entrelaçam, seus 

significados devem ser contemplados a partir de um modo genérico, pois também 

se coloca em eminência o “imperativo” social, histórico, cultural e ideológico de 

onde emergem as enunciadoras dos discursos do texto e como esses lugares 

podem moldar, consideravelmente, os diferentes tambores. 

Assim exposto, entendo que os caminhos traçados pelas autoras, por meio 

de gêneros literários distintos, mas ambos versados sob âncora da prosa, estão 

diretamente ligados aos movimentos de representações que cada uma deseja 

apresentar, estimulado pelo que movem os seus “eus”: um olhar atento e 

observador e o modo de representação capitados com, e através de, seus topos 

de existência e experiência no mundo. 

 

 

A MEMÓRIA E A AMBIVALÊNCIA 

 

As personagens das crônicas de Cidinha da Silva têm algo em comum com 

a personagem de Rebeca Gonzalez no romance de Luz Argentina: são sujeitos 

                                            

48
Segundo Mignolo (2005, p. 31-32), a “colonialidade” consiste em desvelar a lógica encoberta 

que impõe o controle, dominação e exploração, uma lógica que se oculta atrás do discurso de 
salvação, do progresso, da modernização e do bem comum e por, assim dizer, está diretamente 
relacionado com a modernidade ocidental. 
 



136 

 

ambíguos e ambivalentes e se aproximaram dos lugares que Walter (2009) vai 

caracterizar como  

um espaço-tempo e múltiplos processos heterotópicos de 
continuidade e ruptura -, pelos quais poderemos começar a 
entender, mapear e avaliar a ambiguidade inerente à tradução da 
diferença e da diversidade cultural, tanto quanto formas, forças e 
práticas repressivas totalizantes, quanto como práticas 
expressivas libertadoras. (WALTER, 2009, p. 21)  
 

          É importante ressaltar que tanto as personagens aviltas de Cidinha da Silva  

quanto a personagem de Luz Argentina, Rebeca Gonzalez, mergulham no seu 

próprio eu-íntimo e desenvolvem um desejo de liberdade mediante as amarras de 

caráter  moral, religioso, familiar que se estendem ao campo social, cultural, 

político etc.Todavia, em alguns casos, as personagens servem como 

representantes das práticas dessas reproduções, demonstrando  as bicadas e 

contradições sociais cujo sujeitos envolvidos, a medida que são oprimidos, 

reproduzem essas reproduções.  

Nas prosas presentes em o tambor, de Cidinha da Silva é possível 

contemplar a articulação dessas contradições descambarem na condição psíquica 

dos sujeitos envolvidos. Assim, as narrativas são desenvolvidas sob a escora da 

ironia, o que torna relevante o jogo da contradição, entre o que está sendo 

discutido e o modo de representação. Isso favorece um ponto intersticial, de onde 

se percebe um convite ao leitor para pensar sobre impasses que envolvem cada 

narrativa apresentada.  

Mesmo que numa perspectiva diferenciada e organizada em gêneros 

distintos, em Bajo la piel de los tambores e Você me deixe, viu? Eu vou bater o 

meu tambor, os sujeitos não podem ser compreendidos dentro de uma totalidade 

essencializada, mas como fragmentos que formam um todo complexo e em 

constante trânsito. Como bem argumenta Hall (2001), “na luta pela representação 

[...] o significado nunca pode ser fixado finalmente, não pode haver quaisquer 

vitórias finais”. Afinal, quais lugares ocupam as personagens femininas 

representadas nas narrativas de Bajo la piel de los tambores e Você me deixe, 

viu? Eu vou bater o meu tambor? Existe um lugar? Ou a ideia de entre-lugar 

melhor define e justifica os movimentos que as personagens fazem? Para tentar 

responder às essas indagações, é interessante pensar junto com Bhabha  

 



137 

 

[e]sses “entre-lugares” fornecem terreno para a elaboração de 
estratégias de subjetivação – singular ou coletiva – que dão início 
a novos signos de identidade e postos inovadores de colaboração 
e contestação, no ato de definir a própria ideia de sociedade. É na 
emergência dos interstícios – a sobreposição de domínios da 
diferença – que as experiências intersubjetivas e coletivas de 
nação[nationness], o interesse comunitário ou o valor cultural são 
negociados. De que modo se forma sujeitos nos “entre-lugares”, 
nos excedentes da soma das “partes” da diferença (geralmente 
expressas como raça/classe/gênero, etc.)? (BHABHA, 2013, p. 
20)  

 

 

Assim, Luz Argentina Chiriboga e Cidinha da Silva, como representantes 

de vozes literárias afro-latinas-femininas, expressam formas de subjetivações, 

instituindo um discurso que entendi como o “entre-si”, um discurso capaz de 

reformular as representações e reinventar o imaginário sobre “si” mesmas e sobre 

as “outras”. Essa reciprocidade que o “entre-si” sugere perpassa por um 

reordenamento das configurações das práticas sociais e a reinvenção do lugar de 

objeto em que estiveram condicionadas. Por outro lado, também situa os sujeitos 

no lugar da memória individual e coletiva, mas que não é mais o mesmo lugar; 

seria um “outro lugar”, pois desloca as representações machistas, sexistas e 

racistas, dando um seguimento aos novos movimentos no cenário literário latino-

americano.  

Esses movimentos podem ser possíveis, a partir da (re)textualização e 

reinvenção das múltiplas vozes que se ordenam no texto. A princípio, as vozes 

representadas por Luz Argentina Chiriboga e Cidinha da Silva, que podemos 

chamar de “vozes múltiplas da diáspora”, apontam uma possibilidade de 

reinvenção de novas poéticas e ficções numa perspectiva descolonial. Este 

parece ser um dos caminhos que pode projetar uma reformulação das 

representações contidas no cenário literário latino-americano, que durante muito 

tempo serviu às práticas de silenciamentos e objetificação dos sujeitos/as 

colocados/as à margem, as vozes afro-femininas. 

 

 

 

 

 



138 

 

AS VOZES FEMININAS (E FEMINISTAS?) DOS TAMBORES 

 

Nas duas obras são as representações  do universo ou das vozes 

femininas  o que mais está em evidência. São representadas mulheres 

pertencentes a vários universos sociais e psicológicos, várias identidades étnico-

raciais. Algumas destas são fortemente marcadas, outras nem tanto. São 

mulheres marginalizadas pela força das relações de gênero, inconscientes ou em 

processo de consciência desse lugar. São mulheres confusas com sua própria 

sexualidade; mulheres que vivem a síndrome de Estocolmo, mulheres que estão 

em processo de empoderamento. São mulheres e mulheres. 

Em Você me deixe, viu? Eu vou bater o meu tambor passeiam mulheres 

mais velhas que alugam moços e  outras mais jovens que são alugadas por 

homens mais velhos; mulheres casadas e  solteiras; são mulheres maduras, 

jovens e adolescentes; mulheres infelizes e felizes; mulheres mal resolvidas ou na 

busca de resolver-se;  são mulheres mães e mulheres filhas; são mulheres 

amantes e mulheres “oficiais”; são mulheres lésbicas e mulheres-trans; são 

mulheres/meninas abusadas e meninas/mulheres protegidas de um possível 

abuso; são mulheres  equivocadas. São apenas mulheres, são “umas e outras”. 

Cada uma dessas representadas em contextos diferentes, assumindo papéis 

diferentes, com identidades relacionais e em processo de descoberta. Como bem 

traduziu Fonseca (2008)  “são mulheres seduzidas e aturdidas por um toque de 

tambor”. 

No romance Bajo la piel de los tambores, temos representadas numa única 

personagem, Rebeca Gonzalez, parte das mulheres fragmentadas nos contos de 

Cidinha da Silva. Não sendo assim, temos nas outras personagens femininas, 

coadjuvantes, o resto das vozes que Cidinha apresenta. Temos um homem 

infiltrado no colégio de internas travestido de mulher. Temos mulheres “mula sem 

cabeça”, que se envolvem com o padre. Temos uma estudante que tenta aliciar 

outras estudantes para que homens bem sucedidos sucumbam suas 

“virgindades”. Temos mulheres arregimentadas pelo patriarcalismo dentro do 

esquema do casamento, mulheres religiosas que infringem as regras desse 

universo. Temos mulheres empenhadas na luta sindical. Estas são mulheres 

históricas que vivem sob a pele dos tambores de Luz Argentina Chiriboga, mas 



139 

 

que depois reaparecem modeladas em vidas urbanas, e agora são tocadas nos 

tambores de Cidinha da Silva.  

Também no tambor de Cidinha da Silva há um diálogo frequente com a 

teoria queer. Dizer que sua literatura dialoga também com a teoria queer é afirmar 

que a literatura negra, como já foi dito, não se limita a questões que envolvem o 

sujeito negro e sua história. Da mesma maneira, a teoria queer não engaja 

apenas questões “sexuais ou de desejos sexuais”, mas sim “um amplo quadro de 

dinâmicas sociais” (CALEGARI, 2007, p. 118). Portanto, embora muitas temáticas 

não falem diretamente (ou explicitamente) nem da personagem negra nem da 

homossexualidade (e as demais temáticas pertencentes à teoria queer), elas, por 

utilizarem-se da vida cotidiana, acabam por iluminar questões importantes aos 

dois corpos teóricos.  

Como mencionei anteriormente, este olhar comparativo sobre as narrativas 

não versa sobre a pretensão de encontrar diálogos precisos e diretamente 

ligados. Ao contrário, tem por finalidade mostrar que, mesmo com uma variedade 

de representações nos diferentes tambores, estes ainda carregam memórias, 

histórias e identidades que fazem ressoar e ecoar em um espaço diaspórico 

amplo, todavia fragmentado em algumas especificidades. Portanto, é possível 

considerar que esses tambores em “comparação” não são disritimados; são 

tambores que percutem ritmos diferenciados, mas que ecoam sonoridades de um  

passado colonial e, essa sonoridade, projeta-se  também  no mundo 

contemporâneo. 

 

“OUVINDO OS TAMBORES” 

 

Mas por que o tambor? Seria difícil negar o simbolismo negro ou afro  do 

tambor em si. Em termos básicos, o tambor, segundo a definição de Lühning e 

Verger (2013, tradução nossa), é “todo instrumento coberto por uma pele - ou 

membrana -, que pode ser feita de vários materiais, que é percutida com as mãos, 

com baquetas, ou pode até ser friccionada indiretamente”. Pode-se observar que, 

na história da presença negra nas Américas, o tambor faz parte da maioria das 

celebrações dos africanos e afrodescendentes. No Brasil, por exemplo, 

encontramos descrições do uso frequente de tambores pelos africanos e seus 



140 

 

descendentes desde os calundus da época colonial (cf. SOUZA, 1987) até os 

candomblés e outras manifestações “profanas” e “sagradas” dos séculos XIX, XX 

e XXI (cf. PARÉS, 2007; SANTOS, 1997). Uma trajetória histórica se desenvolveu 

de forma semelhante em várias outras partes das Américas e esses processos 

têm feito com que o negro seja fortemente associado ao tambor.  

Porém, não é só o negro diasporizado que leva esta associação ao tambor. 

Vê-se uma conjuntura similar com os africanos. O etnomusicólogo John Chernoff, 

a partir de sua experiência em Gana, relata a estigmatização da associação do 

tambor com os africanos : 

Se você perguntar às pessoas como é a música africana, a 
maioria dirá com pouca hesitação e muita segurança que música 
africana toda é tocar o tambor: os africanos são famosos por 
tocarem os tambores. [...] Qualquer pessoa com um conhecimento 
razoável sobre o fazer musical na África imediatamente reagirá 
contra tal ideia ingênua por citar um grande número de 
instrumentos musicais: xilofones, flautas, arpas, trombas, sinos. 
Ainda em relação aos tambores, talvez se explique que quase 
toda tribo [sic], e às vezes até certos grupos dentro de uma só 
tribo, tem tipos próprios de tambores diferentes, percutidos de 
uma maneira singular, ou talvez se diga que há algumas tribos 
que não têm nenhum tipo de tambor. No entanto, a concepção 
popular persiste, e talvez seja compreensível que depois de 
alguns meses em Gana como aluno de música eu me surpreendi 
em ouvir um velho alegremente saudar a chegada de alguns 
tocadores de tambor por dizer, “Ah, a música”! A maioria das 
pessoas ocidentais não consegue ver nada particularmente 
musical num grupo de tambores, e suas opiniões, portanto, 
parecem só demonstrar seus preconceitos etnocêntricos. 
(CHERNOFF, 1979, p. 27) 

 

Vale perguntar se, de fato, os tambores que se encontram arraigados nas 

culturas afro seriam uma evidência de que os tambores vieram ao “Novo Mundo” 

de África, em meio ao processo forçado de diáspora? Com tantos cruzamentos e 

trânsitos culturais, é possível falar de um tambor essencialmente africano? 

Segundo Lühning e Verger (2013),  

 

os tambores não vieram prontos da África, nem poderiam ter sido 
trazidos nas condições extremas do tráfico das pessoas 
escravizadas. Mas os tambores foram trazidos como ideia na 
cabeça destas pessoas, como expressão da memória viva e da 
identidade de diferentes grupos étnicos subplantados para as 

Américas. (LÜHNING E VERGER, 2013) 
 



141 

 

Pode-se dizer, portanto, que, embora os próprios tambores não sejam 

artefatos históricos, estes servem como manifestações físicas de uma memória 

coletiva da África e de um passado pré-colonial. Será que esta memória viva era 

um dos motivos da recusa sistemática em toda a América do tambor ao longo da 

história? Isto é, será que não era apenas o “som” do tambor que incomodava, 

mas também o que estes representavam para os africanos e seus descendentes.  

Observando o contexto baiano, por exemplo, o antropólogo Jocélio Teles 

dos Santos nos lembra que, ainda no século XIX, legislações foram criadas – a 

exemplo da resolução de 25 de fevereiro de 1831 a 10 de julho de 1889 – com o 

intuito de proibir os “ajuntamentos e batuques”, pois estes eram considerados 

díspares, ditos estrondosos. Mas essas proibições eram consentidas 

sobremaneira com intuito de impedir reunião “e, sendo assim, uma repressão 

armada teria que estar sempre em prontidão para combater os batuques ou suas 

variantes [...].” (SANTOS, 1997, p. 21). Leis como essas e outras similares foram 

criadas para impedir o agrupamento e mobilização dos afrodiasporizados por 

quaisquer vias e por qualquer causa. Tal situação foi se reconfigurando ao longo 

dos séculos posteriores e revestindo-se de novas “roupagens”. Mas, no decorrer 

da história, diante das inúmeras tentativas de repressão e silenciamento, o 

“tambor” nunca deixou de ressoar o seu agudo.  

  No século XIX, quando o tambor indicava alguma reunião ou comunhão, 

ele também representava, para os donos de escravos, um sinal nítido de rebelião, 

revolta e resistência. Muito provavelmente por isso e outros é que o tambor 

sempre incomodou; foi sob sua pele que vozes foram abafadas e  o que está sob 

essa mesma  pele refletirá no “som” que dele será emitido. É a voz abafada, 

silenciada, por exemplo, que Luz Argentina deseja revelar ao mostrar o que está 

sob a pele dos tambores. Por sua vez, Cidinha da Silva, nessa mesma cadência 

de toques, pede “licença” para bater seu tambor. Tanto o “tambor” de Luz 

Argentina como o de Cidinha da Silva nos dá vestígios dos “novos ritmos” que 

conformam as diferentes representatividades identitárias, em constante trânsito 

nas escritas literárias dessa América Afro-Latina.. Assim, não me parece difícil 

sugerir que os tambores e os sons que deles se extraem podem nos servir como 

a representação de vozes subjetivas dos sujeitos da diáspora negra nas 

“Américas”. 



142 

 

Ao tratarmos da situação que envolve os discursos que negam uma 

literatura afro-latina, a configuração em que se encontrava o silenciamento do 

“tambores” no século XIX nos serve como exemplo, de maneira expressiva, não 

tanto no que concerne às leis proibitivas, mas principalmente na “sutileza” da 

invisibilização das diversas produções culturais etc. dos sujeitos da diáspora. Por 

isso, o tambor serve como metáfora (talvez até metonímia) poderosa para 

representar as vozes literárias de homens e mulheres negras que são submetidas 

a esse silenciamento. As diferentes representações físicas que hoje temos do 

tambor nos países que compõem a América Latina têm a influência de diferentes 

grupos étnico-culturais em trânsito com os africanos dentro da América Latina. 

Dessa maneira, os tambores da América Latina, como um possível arquétipo da 

transculturação, preservam a diversidade face às “convergências” culturais.   

Por conseguinte, é possível teorizar os tambores da América Latina através 

dos termos “rastro” e “resíduo”, de Glissant (2005). Assim, como representação 

das vozes múltiplas da diáspora, o tambor torna-se “rastro”, porque carrega uma 

memória de um passado e de uma ancestralidade; e resíduo, porque, em meio 

aos contatos culturais, encontramos vestígios dessa memória. Para compreender 

a ideia de “tambores” como exemplo dessas vozes múltiplas, poderíamos pensar 

junto com  Glissant (2005) sobre a composição crioula da linguagem: 

 

[Os africanos criaram] algo imprevisível a partir dos pensamento 
dos rastro/ resíduo, que lhe restavam: compôs linguagens crioulas 
e formas de arte válidas para todos, como por exemplo a música 
de jazz, que é reconstituída com a ajuda  de instrumentos por eles 
adotados, mas a partir de rastro / resíduos de ritmos africanos. 
(GLISSANT, 2005, p. 20) 
 

Em grande parte das músicas na América Latina, aparentemente distintas, 

há pontos de encontros residuais significativos em que são os tambores que os 

conectam.49 Isso porque o tambor é produzido e composto por diversos tipos de 

“materiais” e de diferentes maneiras, mas são todos tambores. Desse modo, 

podemos pensar em “tambores textuais” que refletem modos de pensar, que 

possibilitam criar compondo (no sentido de reunir partes), reunindo elementos e 

                                            
49

 Pode-se ver, entre outros exemplos, o uso de certos tipos de tambores semelhantes na bomba 
do Puerto Rico, rumba de Cuba, samba brasileiro, junkanoo na América Central (entre o povo 
garifuna) etc. 



143 

 

vozes de representatividades que, por vezes, incomodam e desestabilizam o 

pensar de uma literatura latino-americana como sistema constituído a partir de 

exclusões. 

 

POR UMA LITERATURA AFRO-LATINA 

 

Para pensar a literatura afro-latina, é necessário compreender que ela não 

está ligada a um sistema literário, aquele que funciona como um todo constituído, 

ligado a um conjunto de ideias que configuram uma concepção do mundo 

interligado com a condição humana, pleno de padrões e normas correspondentes 

a uma teoria quase doutrina. Esse outro sistema seria muito mais próximo a algo 

processual e combinatório, que podemos chamar de vozes múltiplas da diáspora. 

Para Gates (1988),   

 

por causa da experiência da diáspora, os fragmentos que contêm 
os traços de um sistema de ordem coerente precisa ser 
remontado. Estes fragmentos incorporam aspectos de uma teoria 
de princípios críticos ao redor dos quais os textos distintos da 
tradição configuram, na leitura do crítico do passado textual. 
Remontar os fragmentos, claro, é participar de um ato de 
especulação, para tentar tecer uma ficção de origens e 
subgeração. É fazer explícito o implícito, e às vezes imaginar o 
inteiro da parte. (GATES, 1988, p. xxiv, tradução nossa ) 

 

Pensar a literatura afro-latina consiste em concebê-la como uma estrutura 

orgânica. Nesta, poderíamos enquadrar a ideia de Deleuze e Guattari (1995, p. 

12) de que seria “uma máquina que está ligada a outras máquinas”. Seria uma 

literatura que se alimenta por uma fonte de energia outra (a diáspora, por 

exemplo), capaz de articular outros movimentos e desempenhar diferentes 

maneiras de representação. Todavia, articular uma ideia de vozes múltiplas tendo 

como ponto de partida a diáspora não implica uma mistificação da literatura 

negra, como bem argumentou Gates (1988), mas por entendê-la composta de 

textualização e camadas significativas de representação, referências de outros 

indícios de significados que não correspondem à lógica da tradição crítica, que 

busca embasar a literatura como algo unívoco. Pensá-la desta maneira é não 

compreender a mediação que nela consiste e a faz consistente.   



144 

 

Com isso, afirmar a existência de uma literatura afro-latina através dos 

textos literários das escritoras em questão é mostrar como esses textos podem 

falar por si mesmos, sem necessariamente corresponder a aportes teóricos 

clássicos de pensar a literatura. Para Gates (1988), pensar assim os textos é 

desmitificar a noção estranha de que a teoria é a província da tradição ocidental, 

algo diferente ou distante da tradição chamada não-canônica. Em outras palavras, 

é dizer o que vai determinar e fundamentar as discussões teóricas sobre essa 

literatura e não o contrário. Conjeturar uma ideia de literatura afro-latina confere, 

também, um caráter auto-reflexivo, ou seja, o fazer discursivo é referenciado no 

próprio discurso, em que as vozes podem falar sobre si mesmas, todavia, em 

confluências de múltiplas expressões de representação cultural advindas do 

coletivo. Essa literatura padece de um estado de existência dentro de uma 

proposta de cânone literário maior, porque entra em jogo a lógica da tradição 

ocidental e os vícios de representação aos quais está condicionada a literatura 

canônica. 

Gates (1988), referindo-se ao contexto norte-americano, pensa a relação 

da tradição negra apropriando-se do signo de Exu-Elegbara e do Macaco 

significando, por ele chamado de tricksters, e explica isso da seguinte maneira:  

 

Estes dois tricksters pareceriam ter pouco em comum. Exú, tanto 
um trickster como mensageiro dos deuses, figura 
proeminentemente nas mitologias das culturas iorubá encontradas 
na Nigéria, Benin, Brasil, Cuba e Haiti, dentre outras. O Macaco 
Significando, parece, é distintamente afro-americano. Mesmo 
assim, o lugar central de ambas as figuras nas suas tradições é 
determinado por sua tendência curiosa de refletir sobre os usos de 
linguagem formal. A teoria do Significando surge destes 
momentos de auto-reflexividade.” (GATES, 1988, p. xxi, tradução 
nossa)  
 

Em ambos os signos, consiste a ideia de continuidade, de caminho 

processual. Traduzindo em Glissant (2005), é o estar sendo relacional, em que se 

observa o processo de crioulização, e, como tudo que está em processo, cruza e 

se transforma. Ou seja, ambos, o Exu como mensageiro e o macaco significando, 

“como o tropo no qual estão codificados vários outros tropos retóricos 

particularmente negros”, procuram mostrar como os signos da diáspora são 

equivalentes funcionais e estão relacionados historicamente e, por isso, em 



145 

 

constante processo de transformação. Assim, podem favorecer uma teoria da 

literatura da tradição negra.  

Essa “necessidade” consiste no fato de a literatura negra (ou afro) na 

América Latina, em parte, corresponder à constatação que Gates faz para a 

literatura afro-norte-americana, estruturada ou encapsulada no conjunto de textos 

ocidentais. Afinal, segundo Gates (1988, p. xxi), “nós aprendemos a ler o texto ao 

nosso alcance, e textos têm um hábito curioso de gerar outros textos que se 

assemelham a si mesmos” (tradução nossa). Desse ponto de vista, decorrem 

duas situações complexas na tentativa de articular e até mesmo aplicar uma 

teoria crítica à literatura com diferentes epítetos, a exemplo de pensar as vozes 

múltiplas de uma diáspora singular como Literatura afro-latina, porque nos 

limitamos a olhar as novas textualidades desde um olhar já condicionado às 

tradições ocidentais, aquelas que chegaram ao nosso alcance. No caso dos 

escritores negros, Gates vai dizer que 

 

Os escritores negros, assim como os críticos da literatura negra, 
aprendem a escrever por ler literatura, especialmente os textos 
canônicos da tradição ocidental. Consequentemente, textos 
negros parecem com textos outros, Ocidentais. Estes textos 
negros empregam muitas das convenções da forma letrada que 
constituem a tradição ocidental. A literatura negra compartilha 
muito com, muito mais do que difere de, a tradição Ocidental, 
principalmente como foi registrado em inglês, espanhol, português 
e francês. Mas a repetição formal negra sempre repete com uma 
diferença, uma diferença negra. (GATES, 1988, p. xxii, tradução 
nossa) 

 

Dentro da afirmativa pela diferença, no caso da literatura negra e, mais 

especificamente aqui da literatura afro-latina, a palavra de ordem é designar, uma 

vez que, para Gates, é preciso designar a própria teoria de si da tradição negra.  

 Para isso, é necessário que os “tambores” continuem ressoando, 

“designando” outras teorias da crítica literária, servindo-nos como símbolo 

alegórico dessa multiplicidade de vozes. A nossa tarefa não seria, portanto, de 

reinventar nossas tradições como se não tivessem nenhuma relação com aquela 

tradição criada e dada à luz, principalmente, por homens brancos, uma vez que 

nossos escritores e escritoras utilizaram esta tradição para definirem a si 

mesmos/as, com e contra o seu conceito de ordem recebida. No caso da 



146 

 

literatura, é preciso fazer igual, com ou contra o cânone crítico Ocidental, designar 

nossa tradição a fim de resignar cada um dos seus antecedentes, independente 

de quão pálida possam parecer.  

  



147 

 

REFERÊNCIAS 

 

 
ANDERSON, Benedict. 2008. Comunidades imaginadas: Reflexões sobre a 
origem e a difusão do nacionalismo. São Paulo: Companhia das Letras, 2008. 
 
ARGENTINA CHIRIBOGA, Luz. Bajo la piel de los tambores. Quito: Editorial 
casa de la cultura ecuatoriana, 1991. 
 
AYALA MORA, Enrique. Interculturalidad en el Ecuador. Ensaio publicado no site 
da Universidad Simón Bolívar, Ecuador. s.d. p. 1-20. 
 

AZEVEDO, Maria Amélia; GUERRA, Viviane N. de Azevedo. Violência 
doméstica contra crianças e adolescentes: um cenário em (des)construção. 
Disponível em <www.unicef.org.br> acesso em 6 de julho de 2015, sem data. 
 
BAKER, Houston A., Jr. Modernism and the Harlem Renaissance. Chicago: 
University of Chicago Press, 1987. 
 
BAKHTIN, Mikhail. Estética da Criação Verbal. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 
 
BENTO, Berenice. A reivencão do corpo: sexualidade gênero na experiência 
transexual. Rio de janeiro: Garamond, 2006. 
 
BENEDETTI, Marcos Renato. Toda feita: o corpo e o gênero das travestis. Rio de 
Janeiro: Garamond, 2005. 
 
BENEDICTO, Ricardo Mateus. Prefácio. In: MOORE, Carlos. O marxismo e a 
questão racial: Karl Marx e Friedrich Engels frente ao racismo e à escravidão. 
Belo Horizonte: Nandyala; Uberlândia: Cenafro, 2010. p. 13-55. 
 
BERGSON, Henri. Matéria e memória: ensaio sobre a relação do corpo com o 
espírito. São Paulo: Martins Fontes, 1999.  
 
BERND, Zilá. Por uma estética dos vestígios memoriais: releitura da literatura 
contemporânea das Américas a partir dos rastros. Belo Horizonte: Fino traço, 
2013. 
 
BHABHA, Homi. O local da cultura. 2.ed. Minas Gerais: Editora da UFMG, 2013. 
 
BOSI, Alfredo. Situação e formas do conto brasileiro contemporâneo. In: BOSI, 
Alfredo (org.). O conto brasileiro contemporâneo. 4.ed. Sao Paulo: Cultrix, 
1981. p. 7-22. 
 
 
BRASIL, 100 anos de bibliografia sobre o negro no Brasil. Brasília: Fundação 
Cultural Palmares; Ministério da Cultura, 2000. 
 



148 

 

BUTLER, Judith. Cuerpos que importan: sobre los límites materiales y 
discursivos del "sexo". Bueno Aires: Paidós, 2002. 
 
_____. Problemas de gênero: Feminismo e subversão da identidade. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2008. 
 
CALEGARI, Lizandro Carlos. Literatura e homoerotismo: A perspectiva queer em 
Morangos mofados, de Caio Fernando Abreu. Luso-Brazilian Review, v. 44, n. 2, 
p.117-133, 2007. 
 
CÂNDIDO, Antonio. Vários escritos. São Paulo: Livraria Duas Cidades, 1970. 

CÂNDIDO, Antonio et. al. (orgs). A crônica: o gênero, sua fixação e suas 
transformações no Brasil. Campinas: Editora da UNICAMP; Rio de Janeiro: 
Fundação Casa de Rui Barbosa, 1992. 

CHÁVEZ VALLEJO, Gina. Los sistemas regulatórios del Pueblo afroecuatoriano 
en la constitución del 2008: ¿Los capítulos que se olvidaron a Cervantes?. In: 
AVENDAÑO, Viviana Jeanneth Pila; SÁNCHEZ, Jhon Antón; TAPIA, Danilo 
Caicedo (orgs.). Pueblos afrodescendientes e derechos humanos: del 
conocimiento a las acciones afirmativas: una perspectiva jurídica, antropológica, 
sociológica e histórica de los derechos humanos de los afrodescendientes en el 
Ecuador. Quito: Ministerio de Justicia Derechos Humanos y Cultos; Nova York: 
Oficina del Alto Comisionado de las Naciones Unidas para los Derechos 
Humanos, 2011. p. 319-340. 
 
CHERNOFF, John Miller. African Rhythm and African Sensibility: Aesthetics 
and Social Action in African Musical Idioms. Chicago: University of Chicago Press, 
1979. 
 
CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain.Dicionário de símbolos.Rio de 
Janeiro: José Olímpio, 1990. 
 
COELHO, Nelly Novaes. Literatura e Linguagem: a obra literária e a expressão 
linguística. 5.ed. Petrópolis: Vozes, 1993. 
 
COMPAGNON, Antoine. O demônio da teoria: Literatura e senso comum. Belo 
Horizonte: Editora UFMG, 2010. 
 
CONSTANTINIDIS, Teresinha Cid. "Cabeça vazia, oficina do diabo": concepções 
populares do termo ocupação e a terapia ocupacional. Psicologia & Sociedade, 
v. 24, n. 3, p. 691-700, 2012. 
 
COSTA LIMA, Luiz. Representação social e mimesis. In: Dispersa demanda: 
ensaios sobre literatura e teoria. Rio de Janeiro, 1981. p. 216-236. 
 
DAMATTA, Roberto. Individualidade e liminaridade: considerações sobre os ritos 
de passagem e a modernidade. Mana, v. 6, n. 1, p. 7-29, 2000. 
 



149 

 

DE, Jerferson. [Orelha]. In: SILVA, Cidinha da. Você me deixe, viu?Eu vou bater 
meu tambor!. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2008.  
 
DECOSTA-WILLIS, Miriam. The Poetics and Politics of Desire: Eroticism in Luz 
Argentina Chiriboga’s Bajo la piel de los tambores”. IN: DECOSTA-WILLIS, Miriam 
(org.), Daughters of the Diaspora: Afra-Hispanic Writers. Kingston, Jamaica: Ian 
Randle, 2003. p. 212-224. 
 
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Felix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. Rio 
de Janeiro: Editora 34, 1995. 
 
DUARTE, Eduardo de Assis. Literatura afro-brasileira: um conceito em 
construção. Estudos de Literatura Brasileira Contemporânea, n. 31, p. 11-23, 
2008.  
 

_____. Entre orfeu e exu, a afrodescendência toma a palavra. In: DUARTE, 
Eduardo de Assis (org.). Literatura e afrodescendência no Brasil: antologia 
crítica. v. 1. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2011a. p. 13-48. 
 
_____. Por um conceito de literatura afro-brasileira. In: DUARTE, Eduardo de 
Assis (org.). Literatura e afrodescendência no Brasil: antologia crítica. v. 4. 
Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2011b. p. 375-403. 
 
EAGLETON, Terry. Teoria da literatura: uma introdução. São Paulo: Martins 
Fontes, 2006. 
 
ESCOBAR, Arturo. Mundo y conocimientos de otro modo. Tabula Rasa, n. 1, p. 
51-86, 2003. 
 
FANON, Franz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 
 
FONSECA, Maria Nazareth Soares. Literatura negra, literatura afro-brasileira: 
como responder à polêmica? In: SOUZA, Florentina; LIMA, Maria Nazaré (orgs.). 
Literatura afro-brasileira. Salvador: CEAO e Brasília: Fundação Cultural 
Palmares, 2006. p. 9-24. 
 
_____. [Contracapa]. In: SILVA, Cidinha da. Você me deixe, viu?Eu vou bater 
meu tambor!. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2008. 
 
FOUCAULT, Michel. Isto não é um cachimbo. 5.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
1988. 
 
_____. História da sexualidade: a vontade de saber. 13.ed. Vol. I. Rio de 
Janeiro: Graal, 1999. 
 
_____. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciências humanas. São 
Paulo: Martins Fontes, 2007. 
 
_____. A arqueologia do saber. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2009.  
 



150 

 

GATES, Henry Louis, Jr. The Signifying Monkey: A Theory of African-American 
Literary Criticism. New York: Oxford University Press, 1988. 
 
GILROY, Paul. O Atlântico negro: modernidade e dupla consciência. São Paulo: 
Editora 34, 2001. 
 
GLISSANT, Édouard. Introdução a uma poética da diversidade. Juiz de Fora: 
Editora UFJF, 2005. 
 
_____. Poética da relação. Porto: Sextante, 2011. 
 
GOTLIB, Nádia Battella. Teoria do Conto. 6.ed. São Paulo: Ática, 1991. 
 
HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Edições vértice, 1990. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Petrópolis: Vozes, 
2000. 
 
_____. The Spectacle of the “Other”. In: WETHERELL, Margaret; TAYLOR, 
Stephanie; e YATES, Simeon J. (orgs.). Discourse Theory and Practice: A 
Reader. London: Sage, 2001. p. 324-344. 
 
_____. Da Diáspora: identidades e mediações culturais. SOVIK, Liv (org.). Belo 
Horizonte: Editora UFMG; Brasília: Representação da UNESCO no Brasil, 2009. 
 
HANDELSMAN, Michael. Lo Afro y a la plurinacionalidad: el caso ecuatoriano 
visto desde de su literatura. Quito: Abya Yala, 2001. 
 
IANNI, Octavio. Literatura e consciência. Estudos Afro-Asiáticos, n. 15, p. 208-
216, 1988. 
 
KUBIK, Gerhard. Transplantation of African Musical Cultures into the New World – 
Research Topics and Objectives in the Study of African-American Music.In 
BINDER, Wolfgang (org.).Slavery in the Americas. Würzburg: Königshausen & 
Neumann, 1993. p. 421-452. 
 
LOBO, Luíza. Literatura Negra Brasileira Contemporânea. Estudos Afro-
Asiáticos, n. 14, p. 109-140, 1987. 
 
LOURO, Guacira Lopes. Um corpo estranho: ensaios sobre sexualidade e teroia 
queer. Belo Horizonte: Autêntica. 2004. 
 
LÜHNING, Angela; VERGER, Pierre. The Voyage of the Drums: From Africa to 
the Americas. ART, v. 24, 2013. Disponível em <http://www.revista-art.com/the-
voyage-of-the-drums-from-africa-to-the-americas> acessado em 4/2/15. 
 
MIGNOLO, Walter. La idea da América Latina: la herida colonial y la opción 
decolonial. Barcelona: Gedisa Editorial, 2005. 
 



151 

 

MIRANDA, Franklin. Hacia una narrativa afroecuatoriana: cimarronaje cultural 
en América Latina. 2.ed. Habana: Fondo Editorial Casa de las Américas, 2010. 
 
NEGREIROS, Teresa Creusa de Góes Monteiro. Sexualidade e gênero no 
envelhecimento. ALCEU, v. 5, n. 9, p. 77-86. 2004. 
 
PARÉS, Luis Nicolau. A formação do candomblé: História e ritual da nação 
jeje na Bahia. 2.ed. Campinas: Editora da UNICAMP, 2007. 
 
PIRES, Rosa Cristina Cavalcanti de Albuquerque. Corpo que se finda ou corpo 
que se faz? Estudo sobre a sexualidade feminina na velhice como contribuição à 
educação inclusiva. In: V SEMINÁRIO DE PESQUISA EM EDUCAÇÃO DA 
REGIÃO SUL, 2004, Anais... Curitiba: PUC/PR, 2004. p. 1-10. 
 
PELÚCIO, Larissa. “Toda quebrada na plástica” – Corporalidade e construção de 
gênero entre travestis paulistas. Campos, v. 6, n. 1-2, p. 97-112, 2005. 

QUIJANO, Anibal. Colonidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 
sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: Colección Sur Sur, 
CLACSO, 2005. pp. 107-130. 
 
SAFFIOTI, H. I. B. Contribuições feministas para o estudo da violência de gênero. 
Cadernos pagu, v. 16, p. 115-136, 2002.  
 
SANTAELLA, Lúcia. A assinatura das coisas: Peirce e a literatura. Rio de 
Janeiro: Imago, 1992. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. La reinvención del Estado y el Estado 
plurinacional. OSAL, v. 8, n. 22, p. 25-46, 2007. 
 
SANTOS,  Jocélio Teles dos. Divertimentos estrondosos: Batuques e sambas no 
século XIX. In: SANSONE, Livio; SANTOS, Jocélio Teles dos (orgs.). Ritmos em 
trânsito: Sócio-antropologia da música baiana. São Paulo: Dynamis Editorial / 
Salvador: Programa A Cor da Bahia e Projeto S.A.M.B.A., 1997. p. 17-38. 
 
SARLO, Beatriz. Tempo passado: cultura da memória e guinada subjetiva. São 
Paulo: Companhia das Letras; Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2007. 
 
SCHAUN, Angela; SCHWARTZ, Rosana. O corpo feminino na publicidade: 
aspectos históricos e atuais. Paper apresentado no IV ComCult – Cultura da 
Imagem, Centro Universitário Belas Artes de São Paulo, 2008. 
 
SILVA, Cidinha da. Você me deixa, viu? Vou bater meu tambor!. Belo 
Horizonte: Mazza Edição, 2008. 
 
SILVA, Tomaz Tadeu da (org.). Identidade e diferença: a perspectiva dos 
estudos culturais. Petrópolis: Vozes, 2007. 
 



152 

 

SOUZA, Eneida Maria de. Crítica cult. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2007. 
 
SOUZA, Florentina. Afro-descendência em Cadernos Negros e Jornal do 
MNU. Belo Horizonte: Autêntica, 2005a. 
 
_____. Literatura afro-brasileira: algumas reflexões. Revista Palmares, v. 1, n. 2, 
p. 64-72, 2005b. 
 
SOUZA, Laura de Mello e. O diabo e a Terra de Santa Cruz: Feitiçaria e 
religiosidade popular no Brasil colonial. São Paulo: Companhia das Letras, 
1987. 
 
SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o Subalterno Falar?Belo Horizonte: Editora 
UFMG, 2010. 
 
TAUFER, Adauto Locatelli. Os eus e os outros: a viagem e o senso de alteridade 
em Mongólia, de Bernardo Carvalho. Revista eletrônica de crítica e teoria de 
literaturas, v. 3, n. 1, p. 1-11, 2007. 
 
VIEIRA, Anco Márcio Tenório. A literatura como espaço do discurso, do debate e 
do contraditório. In.: LIMA, Aldo de (org.). O Direito à literatura. Recife: Editora 
Universitária/UFPE, 2012. p. 55-76. 
 
WALLERSTEIN, Immanuel. Ler Fanon no século XXI. Revista Crítica de 
Ciências Sociais, v. 82, p. 3-12, 2008. 
 
WALSH, Catherine. Acción afirmativa en perspectiva afrorreparativa.In: 
AVENDAÑO, Viviana Jeanneth Pila; SÁNCHEZ, Jhon Antón; TAPIA, Danilo 
Caicedo (orgs.). Pueblos afrodescendientes e derechos humanos: del 
conocimiento a las acciones afirmativas: una perspectiva jurídica, antropológica, 
sociológica e histórica de los derechos humanos de los afrodescendientes en el 
Ecuador. Quito: Ministerio de Justicia Derechos Humanos y Cultos; Nova York: 
Oficina del Alto Comisionado de las Naciones Unidas para los Derechos 
Humanos, 2011. p. 197-242. 
 
WALTER, Roland. Narrative identities: (inter)cultural in-betweenness in the 
Americas. New York: P. Lang, 2003. 
 
_____. Afro-América: diálogos literários na diáspora negra das Américas. Recife: 
Bagaço, 2009. 
 
WILLIAMS, Raymond. Culture and Society, 1780-1950. New York: Columbia 
University Press, 1958. 
 
WILLRICH, Bernardo Augusto. Reflexos de uma escrita: Representações do 
espelho na literatura. 2012. 48 p. Trabalho de conclusão de curso – Instituto de 
Letras, Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2012. 

 

 




