Universidade Federal de Pernambuco
Centro de Filosofia e Ciéncias Humanas
Departamento de Filosofia

Mestrado em Filosofia

A FINITUDE EM EMMANUEL LEVINAS

A morte como experiéncia inexperienciavel da alteridade

Raphael Douglas Monteiro Tenorio Filho

Recife
2011



Raphael Douglas Monteiro Tenorio Filho

A FINITUDE EM EMMANUEL LEVINAS

A morte como experiéncia inexperienciavel da alteridade

Dissertagdo de Mestrado apresentada ao
Programa de Mestrado em Filosofia da
Universidade Federal de Pernambuco, em
cumprimento as exigéncias para obtengdo do
grau de Mestre em Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Sandro Cozza Sayao

Recife
2011



Catalogacio na fonte
Bibliotecaria Maria Janeide Pereira da Silva, CRB-4 1262

T312f

Tendrio Filho, Raphael Douglas Monteiro.
A finitude em Emmanuel Lévinas : a morte como experiéncia

inexperienciavel da alteridade / Raphael Douglas Monteiro Tendrio Filho. —
2011.

1601 Zil. ; 30 cm.

Orientador: Prof. Dr. Sandro Cozza Saydo.
Dissertacdo (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco,

CFCH. Programa de Pas-Graduacao em Filosofia, Recife, 2011.
Inclui referéncias.

1. Filosofia. 2. Fenomenologia existencial. 3. Fenomenologia - Franca.
4. Analitica existencial heideggeriana. 5. Heidegger, Martin, 1889-1976. 6.
Lévinas, Emmanuel, 1906-1995. 7. Morte. &  \Voisinage. 9.
Entschlossenheit. |. Sayado, Sandro Cozza (Orientador). 1I. Titulo.

100 CDD (22.ed.) UFPE (BCFCH2016-101)




RAPHAEL DOUGLAS MONTEIRO TENORIO FILHO

A FINITUDE EM EMMANUEL LEYINAS: A MORTE COMO
EXPERIENCIA INEXPERIENCIAVEL DA ALTERIDADE

Disserta¢do de Mestrado em Filosofia aprovada, pela
Comissdo Examinadora formada pelos professores a
seguir relacionados, como requisito parcial a obtencgdo do
titulo de Mestre em Filosofia, pela Universidade Federal
de Pernambuco.

Aprovada em: 22/05/2011

Dr. SANDRO COZZA SAYAO
ORIENTADOR

Dr. MARCELO FABRI
1° EXAMINADOR

Dr. MARCELO LUIZ PELIZZOLI
2° EXAMINADOR

RECIFE/2011



AGRADECIMENTOS

Aquele que permite;

A minha companheira Beatriz Melo e ao nosso filho Raphael. Sem essas duas figuras, nenhuma
poténcia do meu espirito teria sido realizada plenamente;

Aos meus familiares pelo amor e entusiasmo;
A Sandro Cozza Sayao pela confianga e auxilio;

A minha consciéncia que as vezes se deixa ser minha.



E por que ela ndo repousa sobre nada, por que carece até mesmo da
sombra de um argumento que perseveramos na vida. A morte ¢é
demasiado exata; todas as razdes encontram-se de seu lado.
Misteriosa para nossos instintos, delineia-se, ante nossa reflexo,
limpida, sem prestigios e sem os falsos atrativos do desconhecido.
De tanto acumular mistérios nulos € monopolizar o sem-sentido, a
vida inspira mais pavor que a morte: € ela a grande desconhecida.
(Emil Cioran)



RESUMO

A pesquisa se empenha em analisar a fenomenologia da morte em Emmanuel Lévinas. Em
Martin Heidegger, principal autor com o qual dialoga Lévinas, a morte ¢ vista ndo como um
fenomeno da vida, mas como um modo de ser do Dasein e que pode ser antecipada
(vorlaufende Entschlossenheit), possibilitando o destrancamento do impessoal (das Man) e
uma possivel resignificacdo da existéncia inauténtica face a angustia da nadificagdo. Lévinas,
no seu esforco de desontologizar a filosofia, vé a morte como um evento que afronta o
presente do sujeito inter-essado (intéressement). Ao contrario da atracgdo existencial na qual a
finitude estd posta na Analitica Existencial, a morte, em Lévinas, ¢ posta no exterior da
existéncia, realizando-se como um anti-projeto. A morte ¢ um enigma, uma experiéncia
inexperienciavel, uma alteridade estranha que dissipa os poderes compreensivos do sujeito,
torna-o passivo, delineia os limites da razdo e restringe a capacidade de antecipagdo a
possibilidade mais radical da existéncia. Deste modo, acredita Lévinas, a morte do outro a
“morte primeira”, uma experiéncia moral concreta, mais impactante do que os poderes da
morte propria. O filésofo francés tem a morte como afec¢ao do outro no Mesmo. Assim, ¢
possivel afirmar que morremos na morte de outrem. Angustiamo-nos por nao possuirmos
respostas (a ndo-resposta, o sem-resposta), por estarmos diante de um enigma absoluto que s
temos a possibilidade de “sofré-lo”, porque outros morrem junto e nem se pode “morrer por
eles”, nem morrer a propria morte e nem ser dono de qualquer poder de decisdo, a ndo ser que
ela se aproxime, se avizinhe (voisinage). A esséncia da morte € o seu carater de eterno futuro.
Constitui-se, desta maneira, uma grandiosa metonimia na existéncia. Nao a minha morte, mas
a morte do outro ¢ a morte primeira, pois € esse evento que me inicia e continua re-lembrando
que sou mortal, pois ndo me apercebo desse fato todo o tempo. O acesso a mortalidade, a
minha mortalidade, faz-se, desde Lévinas, via experiéncia da morte de outro. A angustia que
me toma ndo ¢ fundamental, prima, ¢ um “sentimento” a posteriori que nesta etapa posterior
ird me angustiar profundamente e de forma singular.

PALAVRAS-CHAVE: Fenomenologia Francesa. Analitica Existencial Heideggeriana.
Voisinage. Entschlossenheit. Lévinas.



VI

ABSTRACT

The present research analyses the phenomenology of death in Emmanuel Lévinas. According
to Martin Heidegger, the main philosopher with whom Lévinas develops a dialogue, death is
not seen as a phenomenon of life but as a way of being of Dasein which can be anticipated
(vorlaufende Entschlossenheit) in order to operate the dissolution of the they-self (das Man)
and a possible reframing of inauthentic existence in view of the angst of nihilation. In his
effort of de-ontologizing philosophy, Levinas understands death as an event that takes down
the present of the interestedness (intéressement) subject. Unlike the existential attraction in
which finitude is posited in the Existential Analytic, Levinas claims that death is posited in
the exterior of existence and that it is actualized as an anti-project. Death is a riddle. It is an
inexplicable experience, an strange otherness that consumes the comprehensive powers of the
subject; it makes it passive, draws the boundaries of reason and restricts the capacity to
anticipate the most radical possibility of existence. Thus, Levinas believes that the death of
the other is a “first death”, a concrete moral experience even more startling than the powers of
death proper. The French philosopher conceives death as affection of the other in the Same.
Therefore, it is possible to say that we die in the death of the other. We agonize in not having
answers (a non-answer, the without-answer). We agonize in facing an absolute riddle and
because others die along and one can neither “die for them” nor die one’s own death; neither
one can be the owner of any power of decision, unless she approaches and take a voisinage
(neighborliness). The essence of death lies in its feature as an eternal future. This way death
configures a great metonymy of existence. It is not my death but the death of the other that is
the first death. Such event introduces and reminds me to the fact that I am mortal. I am not
constantly aware of mortality. The access to it — to my mortality, is given by the experience of
death of the other. The angst that overcomes me is not fundamental. Instead, it is an a
posteriori “feeling” which will constitute me as a singularity in this ulterior moment.

KEYWORDS: French Phenomenology. Heidegger's Existential Analytic. Voisinage.
Entschlossenheit. Lévinas.



VII

ABREVIATURAS

LEVINAS

AE - Autrement qu’Etre ou au-dela de I’Essence. Paris: Martinus Nijhoff, 1978.
DMT - Deus, a morte e o tempo. Coimbra: Almedina, 2003.

EDE - En Découvrant I’Existence avec Husserl et Heidegger. Paris: Vrin, 1994,
EE - Da existéncia ao existente. Sao Paulo: Papirus, 1998.

EI - Etica e infinito. Tradugio de Jodo Gama. Lisboa: Edigdes 70, s/d.

EN - Entre nos — ensaios sobre a alteridade. Rio de Janeiro: Vozes, 1997.

EN (Fr) - Entre Nous — Essais sur le Penser-a-1’ Autre. Paris: Grasset, 1991.

TA - Le Temps et I’Autre. Paris: PUF, 1983.

TI - Totalidade e infinito. Lisboa: Edi¢des 70, 2000.

TI (Fr) - Totalité et Infini. Paris: Ed. Martinus Nijhoft, 1980.

HEIDEGGER

ST I - HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo (parte 1). Petropolis, RJ: Vozes, 2005.
ST II - HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo (partell). Petropolis, RJ: Vozes, 2005.



SUMARIO

INTRODUCAO

PARTE I

HEIDEGGER: O TEMPO PENSADO A PARTIR DA MORTE PROPRIA

1.1

1.2

1.3

1.4

1.5

1.6

AUTENTICA INAUTENTICIDADE
Inautenticidade: uma condi¢ao inexoravel

O solipsismo ontologico-existencial e a autenticidade
E SER E TEMPO UMA MEDITATIO MORTIS?
SER-PARA-MORTE

FINDAR X FINAR

A TEMPORALIDADE NAO-SERIAL

VORLAUFENDE ENTSCHLOSSENHEIT

PARTE 11

LEVINAS: CONCRETA E A MORTE DO OUTRO

2.1

2.2

23

24

2.5

2.6

2.7

2.8

PENSAR A MORTE OUTRAMENTE

IMPOSSIVEL POSSIBILIDADE: A MORTE PROPRIA COMO
ALTERIDADE INASSUMIVEL

A MORTE COMO EVENTO PROPRIO DA ALTERIDADE
EXPERIENTIA MORTIS?

O SOFRIMENTO E A MORTE

VOISINAGE

A MORTE DO OUTRO COMO A MORTE PRIMEIRA

A MORTE DO ROSTO E O ROSTO DA MORTE

10

18

24

25

28

33

35

39

42

46

55

56

66

75

82

87

93

100

110



PARTE III

A MORTE: VIA ETICA OU VIA ONTOLOGICA? 118
3.1 ARQUITETURAS DIFERENTES, INTENCOES SEMELHANTES 119
32 QUANTA AUTENTICIDADE SU-PORTA O HOMEM? 123
33 SER RESPONSAVEL POR OUTREM EM SUA MORTALIDADE, 130
) EXCESSO DE ALTERIDADE? EXIGENCIA UTOPICA?
CONSIDERACOES FINAIS 138

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS 143



10

INTRODUCAO

Desde seu nascimento, o homem tem idade sobrando para morrer. A morte ¢ um
acontecimento crucial, ainda que seja um evento corriqueiro. E o cessar completo e definitivo
da vida. Entre todos os animais, o homem ¢ o Unico que se auto-compreende como mortal.
Certeza cruel que impde limite ao horizonte projetivo do hommo sapiens, obrigando-o a
conviver com a iminéncia do seu proprio fim e o desaparecimento daqueles que estdo ao
redor.

O discurso da morte parece estar submetido a cronologia e a saude do organismo. E
possivel fazer a psicologia do discurso que expressa a finitude. Um organismo jovem, distante
de qualquer trauma psicofisico, tem da morte apenas um horizonte distante, um espago
suficientemente largo em relacdo ao presente. Desta forma, a morte ndo representa mais que
um sopro gélido de passagem breve. De outra parte, um organismo traumatizado - ainda que
jovem - ou com cronologia avangada, tem da morte uma vizinhanga, uma moradora proxima,
“porta com porta”.

Eleger um discurso univoco sobre o maior dos problemas metafisicos ¢ encurtar um
problema ilimitavel. Como bem diz Sartre no seu O Ser e o Nada, o grande problema da
morte ¢ possuir mais de uma face. “A morte € um termo e todo termo (seja final ou inicial) é
um Janus Bifrons, seja quando considerada como aderente ao nada do ser que limita o
processo, seja, ao contrario, quando se a descobre aglutinada a série que termina.”"

E exatamente uma percepgdo multifacetada que d4 4nimo ao presente projeto. Se por
um lado apreciaremos a morte desde sua forca ontoldgica de reconducdo da existéncia, ou
seja, um modo de ser da vida, capaz de indicar um modo singular de existéncia, de outra
parte, nos ocuparemos em analisar a morte como uma afec¢do exterior a existéncia do
homem, longe dos esquemas da razdo ou da antecipagdo, conduzindo o homem ao des-inter-
essamento. A primeira nos mostra a finitude — representada na morte - como possibilidade,
enquanto a outra face nos expde a morte como pura passividade. Tratamos aqui de duas
atitudes arquitetonicamente diferentes, mas com origens semelhantes. Abordamos Martin
Heidegger ¢ Emmanuel Lévinas. O projeto visa evidenciar os contornos dessa relagdo que

emerge de um e mesmo arcabougo tedrico: a fenomenologia.

' SARTRE, J.P. L’étre et le néant: essai d’ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard, 1943. p. 576.



11

A relagdo entre os dois pensamentos comporta em si forte oposi¢do. Mesmo assim,
concordando com Michel Haar, “uma tal perseveranca na oposicao radical ndo supde qualquer
cumplicidade obscura, escondida na negacio?”? Ainda que Lévinas seja uma interpretacdo
francesa da obra heideggeriana, nao se pode negar que a ascendéncia de ambos se encontra
num e mesmo mestre: Edmund Husserl. Sendo assim, ambos sdo herdeiros da maneira
fenomenoldgica de filosofar. Como ¢ notério, em fenomenologia nao ha espago para se falar
sobre fendmenos, hd lugar de escolha de uma atitude que faca com que os fendmenos se
evidenciem. No nosso caso, o fendmeno a ser posto em evidéncia ¢ a morte € como se mostra
a finitude existencialmente. A pesquisa também se detém em um substrato extremamente
simples. Cabe aqui opor duas concepgdes diretas na concepgao de um mesmo fendémeno. Em
Heidegger, o modo de antecipagdo (entschlossenheit), chave nas leituras da Angustia e do
Nada e, em Lévinas, o conceito de avizinhamento (voisinage), essencial para entender a morte
como excesso, distancia e pura passividade do sujeito.

Por que a postura mais comum diante da morte e do morrer sdo a fuga e a ndo
aceitagao? Que morte me toca de maneira mais decisiva; a minha ou a do outro? Saber-se
mortal, ou melhor, estar situado no mundo no modo da mortalidade, ¢ uma condi¢ao que
alcangamos sozinhos? Que complicadores existem num solipsismo existencial (solus ipse)?
Nao sera a gravidade dessa possibilidade desentranhada propriamente no impacto intrigante e
escandaloso da morte de outrem?

Nao ha maior lugar comum nos estudos levinasianos, que uma introdugdo e uma
explicagdo prévia da fenomenologia-existencial heideggeriana. Seremos diferentes dos
excelentes trabalhos de Etienne Feron, Tina Chanter, Cristian Ciocan e todas as outras
referéncias acerca do tema? Nao. A questdo que se torna central aqui ndo ¢ uma mudanca de
postura no estudo, mas uma modificacdo nas ligdes prévias. Cabe reinterpretar o pensamento
heideggeriano desde as clarificantes e provocativas leituras levinasianas. Compete, do mesmo
modo, adotar uma postura metacritica desde Heidegger para com a filosofia de Lévinas. Logo,
0 que anima nossa pesquisa ¢ a constatacao das imbricagdes entre estas duas filosofias. Sabe-
se que Lévinas demonstrava incontestavel admira¢do pela obra mestra de Martin Heidegger,
Ser e Tempo. Fenomenologicamente, ¢ desta terra que ele parte e € neste solo que criard seu
edificio e se inserira decisivamente como um nome cintilante na tradi¢do filosofica. Entao,

nao ¢ de se admirar que afirme:

2 HAAR, Michel. La philosophie francaise entre phénoménologie et métaphysique. Paris, Presses universitaires
de France, 1999. p. 35. “Une telle persévérance dans l'opposition radicale ne suppose-t-elle pas quelque
complicité obscure, cachée dans la dénégation?”



12

Muito cedo tive grande admiragio por este livro. E um dos mais belos livros
da histdria da filosofia — digo-o apds varios anos de reflexdo. Um dos mais
belos entre quatro ou cinco outros [...] Por exemplo, o Fedro de Platdao, A
Critica da Razdo Pura, a Fenomenologia do Espirito de Hegel; também o
Ensaio sobre os dados imediatos da consciéncia de Bergson. A minha
admiragio por Heidegger é, sobretudo, uma admirago pelo Sein und Zeit.?

E infinitamente mais simples aliar-se a um gigante a combaté-lo. Quem se predispde a
tal afronta precisa ser um “Davi certeiro”. Assim como o fez Lévinas, examinamos com
animo e vigilia Ser e Tempo, texto deveras arrebatador e prodigioso da histéria do pensamento
no ocidente. Percorremos a obra com o objetivo de aclarar os caminhos nos quais o proprio
Lévinas se aventurou, conservando posi¢des e construindo caminhos antitéticos a obra
heideggeriana. As antiteses levinasianas carregam em si a responsabilidade de expor a pujante
marca da alteridade oriunda da morte de outrem e de sustentar a tese de que avizinhar-se a
morte traz consigo um poder bem mais radical de mudanca de rumos da existéncia do que a
decisdo que antecipa a morte (vorlaufende Entschlossenheit). De-cisdo Antecipadora ¢ uma
modalizagdo capital na condugdo do cuidado humano a fragilidade do ser e no
reconhecimento da dejecdo primordial na qual se fixa o Dasein em estado de inautenticidade.

Devido a esta forte atracc¢ao entre as duas filosofias, se pode interpretar o pensamento
levinasiano como sofrendo embaragosamente de um cronico fantasma heideggeriano®, que
permeia sua obra inteira, ou que ao menos carrega em si um fortissimo espectro da filosofia
heideggeriana que ndo o deixa ser respeitado por si s6. Lévinas pode ser considerado um
pensador pos-heideggeriano. Mas ndo se encerra ai a esséncia do seu pensamento. Trata-se
aqui ndo apenas de expor os dois paradigmas fenomenoldgicos, mas também demonstrar em
que consiste especificamente essa dificil fronteira.

E de Emmanuel Lévinas, pensador Lituano, de cultura judaica e de lingua francesa,
uma das posi¢cdes mais polémicas sobre a subjetividade no pensamento contemporaneo. A
critica que ergue sobre totalidade e a dentincia dos mecanismos ontologicos em sua alergia a
diferenca e a tudo que escapa a oOrbita do mesmo, lanca termos a outro olhar sobre o que
somos ¢ sobre as filosofias de tradicdo metafisica. Sua polémica ¢ a proposta de uma

subjetividade a-gnosiologica, ou seja, nao oriunda dos esquemas classicos consciéncia.

3 LEVINAS, Emmanuel. Efica e infinto: didlogos com Philippe Nemo. Lisboa: Edigdes 70, 1988. p.29.
4 C.f LILY, Reginald. Levinas’s Heideggerian Fantasm. In: PETTIGREW and RAFFOUL. French
Interpretations of Heidegger: An Exceptional Reception. Albany: SUNY Press, 2006.



13

A proposta de pensar radicalmente a subjetividade, apontando via instrumental
fenomenoldgico a inexoravel dependéncia do encontro com o Outro em sua absoluta
estranheza e distanciamento - no que consiste a propria constitui¢do da subjetividade, numa
relacdo anterior a todo movimento racional, consciente do ser em ato-, levou a uma
reconfiguragdo no modo de se pensar o homem. Lévinas busca um novo sentido para o
humano tentando oferecer alternativas filosoficamente honestas para o complexo solipsismo
das filosofias da consciéncia, considerando a possibilidade de reler o sujeito em sua morte e
finitude.

A ontologia em Lévinas ndo é mais dita no papel de prima philosophia’, é a ética
agora, traduzida como responsabilidade, que vai se colocar na base e como condi¢do de toda
possibilidade humana, “fora do carater aprioristico, racional e auténomo [...] A ética nao
corresponde a um sistema de critérios técnicos para o agir moral.”®

A partir dai a subjetividade, segundo Lévinas, se instauraria na existéncia nao via
interessamento (intéressement) e cuidado (Sorge), mas na relacdo ética com a alteridade. A
¢tica terd um carater fundamental anterior ao horizonte ontoldgico e aos artificios da razdo
instrumental. Um dos objetivos claros da obra levinasiana ¢ assegurar a genuina relagdo com
outrem, uma relacdo que ¢ de outro modo frente a tudo que se conhece pela tradicao
metafisica que peca pela monotonia autoctone de um ser solitdrio. Em Lévinas, toda relacdo
verdadeira com o Outro ¢ pensada a partir do esquema face-a-face, que, em meio as infinitas
e necessarias diferencas, garante uma justa, reciproca e desinteressada “simetria”. Logo, o
sujeito levinasiano ¢ um sujeito anarquico e incondicionalmente ético, um sujeito-
hospede/refém da alteridade. “E a alteridade que o outro porta como esséncia”.’

Dentro deste contexto reflexivo, Lévinas denuncia a incapacidade de se conviver com
o outro dentro dos esquemas totalitarios conhecidos, visto que a memoria metafisica nao
conviveu bem com a diferenga. Observe-se que a tradigdo analisada até entdo, sempre
preconizou a mesmidade, a minheidade (Jemeinigkeit, mienneté), deixado em segundo plano a

outreidade, a diferenca. Sejam as representacoes classicas, como o cogito cartesiano, o cogito

monadologista, o cogito criticista, a consciéncia intencional, ou a novidade heideggeriana do

5 LEVINAS, Emmanuel. Totalidade e infinito. Lisboa: Edigdes 70, 2000. p. 33. “A ontologia como filosofia
primeira ¢ uma filosofia do poder.”

® KUIAVA, Evaldo Antonio. Subjetividade transcendental e alteridade: um estudo sobre a questdo do outro em
Kant e Lévinas. Caxias do Sul: Educs, 2003. p. 199 e 2002.

7 LEVINAS, Emmanuel. Le temps et [’Autre. Paris: PUF, 2004. p. 80. “C’est I’alterité que ’autre porte comme
essence.”



14

Dasein, todos esses modos de compreender o mundo, segundo Lévinas, sempre foram
experiéncias consideradas auto-asseguradas. Nelas o Outro ¢ simplesmente anexado e
objetificado num mundo de dominagao e apropriagao. Movimentos da totalidade na qual tudo
esta em seu lugar, reduzido e comprendido por esquemas e submetido a constructos artificiais
de quem pensa o mundo a partir de si mesmo. Movimento totalitirio que suprime o que nao €
0 mesmo, 0 que nao pertence a gesta do ser, que ¢ surdo ao outro por ser incapaz da abertura e
da hospitalidade. A partir dai se percebe o contexto vivido que Lévinas critica. Realidade na
qual os sujeitos sao reduzidos a esquemas, as regras ¢ possibilidades pensadas a partir de um
nucleo solitario e indiferente. Indiferenca que vai repercutir na alienacdo em relagdo a propria
ideia de finitude.

O suposto poder totalizante de um sujeito iluminador da realidade iria tdo longe, que a
propria finitude estaria submetida a faculdade de tudo apreender. Como se a finitude,
propriamente incognoscivel, fugindo de qualquer tentativa de compreensao, estivesse a mercé
de um dominio do sujeito, como se houvesse a possibilidade de ser com-preendida, iluminada
e antecipada. Logo, pode-se analisar a morte desde Lévinas como o limite maximo de um eu
inter-essado, que, assumindo a passividade que ¢é, nao dispde de possibilidades face a
imprevisibilidade da morte. E por este fato, cré Lévinas, que “o carater imprevisivel da morte
vem do fato de ela ndo se conter em nenhum horizonte. Ela ndo se oferece a nenhuma espécie
de dominio.”® Todavia, ele ndo se preocupa tanto com a morte de um eu quanto com a morte
do outro. Neste evento, assim Lévinas interpreta a morte, os limites sdo impostos a soberania
da vontade patente do Mesmo, deslocando o sujeito do posto de ator principal na existéncia, a
mero coadjuvante.

Nao nos ocuparemos aqui em fragmentar a obra levinasiana. Consideraremos Lévinas
num todo coeso no que diz respeito a morte e a finitude. Seja em Totalidade e Infinito,
Autrement Qu’étre, em Deus, a morte e o tempo ou em Le temps et [’autre.

Torna-se arriscado logo de saida, tratar de um tema pouco explorado no pensamento
levinasiano. O filésofo em questdo possui como principal conceito o Infinito, onde esta
fundada a subjetividade. O infinito, “é caracteristica propria de um ser transcendente, o
infinito ¢ o absolutamente outro [...] € a propria transcendéncia, o transbordamento de uma
ideia adequada.”® Se o Mesmo é uma estrutura totalizada em seu mundo, o Outro se apresenta
como excedéncia, como ilimitagdo. Toda tentativa de conhecer o outro humano ¢ barrada pela

inadequagdo, pela impossibilidade de apreender pela consciéncia intencional o que “€¢” o

8 TI, 212.
? TIL, 36 € 66.



15

outro. Entdo, “se a totalidade ndo pode constituir-se ¢ porque o infinito ndo se deixa integrar.
Nio ¢é insuficiéncia do Eu que impede a totalizaco, mas o infinito de Outrem.”!?

Todavia, nosso esfor¢o maior vai empreender uma investigagdo acerca de um
conceito ndo menos importante no edificio da Etica da Alteridade: a finitude simbolizada pela
morte. Se ¢ a subjetividade fundada eticamente a partir do infinito, como ser para o outro, o
que a mortalidade alheia nos desentranha de mais humano naquele evento? E 6bvio que a
morte propria interessa ao sujeito. Mas, na relagdo eu-outro, qual a que interessa mais aos
objetivos desontologizadores da filosofia levinasiana? O que se conhece do ser humano
através da ontologia ¢ o mais humano'!, o mais nativo?'? A fenomenologia - um jogo de
luzes'® - é a resposta ultima a esséncia da consciéncia?

Deve-se notar, também, que o presente trabalho se ocupa em estudar o Lévinas quase
que sem os dotes teoldgicos. Nao ¢ impossivel separar a obra filosofica da obra teologica
deste pensador de raizes judaicas. Movemo-nos aqui, com a convic¢ao de que € possivel, sem
duvidas, trabalhar apenas o Lévinas fenomendlogo. Ele mesmo aponta essa ideia ao afirmar
que ndo considera seu “trabalho como sendo concebido teologicamente.”!

A posi¢do aqui defendida, opera através de linguagem filosofico-existencial. O
trabalho ¢ expor a finitude desde um horizonte singular, desde a morte propria e, também, na
interelagdo. E possivel, num futuro, complementar as presentes pesquisas com esfor¢os de
antropologia filosofica na tentativa de demonstrar como a compreensdo e a vivéncia da
finitude ¢ capaz de determinar todo um meio cultural. O conceito de avizinhamento pode ser
ampliado para além das percepcdes existenciais ou das intrigas éticas. E possivel constatar
que um grupo étnico, bairro, cidade, uma nacdo e qualquer grupo humano, tém seu ethos
moldado por mais ou menos vizinhang¢a da morte.

Trata-se, a guisa de Lévinas, buscar a evidenciagdo de um fendmeno extremamente
inalcancavel aos tentaculos da razdo humano. Evidenciar um fendmeno ¢ um trabalho de

linguagem e de faxina conceituais de extrema dificuldade. Em todo Ser e Tempo o verbete

10T, 66.

W LEVINAS, Emmanuel. Deus, a morte e o tempo. Coimbra: Almedina, 2003. p. 79. “Sera que a humanidade,
simplesmente como ordem com sentido, com razdo como sentido ou racionalidade ou inteligibilidade, como
espirito, e a filosofia como expressdo do homem — se reduzem a ontologia?”

12 Tbidem, p. 42. “A relagdo com a morte, mais antiga do que toda experiéncia, ndo é visdo do ser ou do nada. A
intencionalidade ndo ¢ o segredo do humano. O esse humano ndo ¢ conatus mas desinteressamento e adeus.
Morte: mortalidade enquanto pedida pela duragdo do tempo.”

BTI, 15.

4 LEVINAS, Emmanuel, “Emmanuel Levinas: visage et violence premiére (phénoménologie de I’éthique). Une
interview”, in Arno MUNSTER (org.), La Différence comme Non-indifférence. Ethique et alterité chez
Emmanuel Levinas, Kimé, Paris, 1995. p. 130. “[...]Je ne considere pds mon travail comme é&tant congu
théologiquement.”



16

morte aparece em aproximadamente quatrocentas instancias, sendo noventa e nove por cento
das ocorréncias apenas na segunda se¢do. Denota-se nesse dado claramente a preocupacao
central da finalizagdo da obra mestra de Martin Heidegger: a finitude.

A maior parte da tradigdo filosofica se ocupou em tratar da finitude. E parece haver
uma univocidade no pensamento da morte nos lados ocidentais. Encontraremos em Heidegger
preocupacdes semelhantes, ou subscritas numa linguagem ontologico-existencial, as
preocupacdes dos filosofos classicos. Tal linguagem, sem a menor sombra de duavidas,
proporciona uma compreensao mais profunda e menos categorial do ser humano. No entanto,
segundo Lévinas, tratar de maneira ontoldgico-existencial a finitude ndo retira dela todo o
peso de uma tradi¢do ensimesmada, solipsista, centrada na ipseidade. Assim veremos que o
nada da morte ¢ apenas um assédio, uma realidade completamente distante dos ditames da
razao.

Explanaremos também os motivos pelos quais Lévinas acredita que a morte de outrem
¢ a “morte primeira”, muito mais além que mero choque que nos impacta na cotidianidade (na
impropriedade da “publicidade’), mera conseqiiéncia do ser-com-os-outros (Mitdasein). Para
tal empenho exporemos nossa analise desde Lévinas, ndo obstante nos municiaremos de
contribuicdes de diversos pensadores que podem suprir ou complementar nossas
consideragdes e as exposi¢des do notavel filosofo lituano.

Analisaremos o duplo caminho percorrido por Lévinas. Ele entrevé a morte em duas
principais acep¢des. Em primeiro lugar, morte de per se, a morte propria: uma alteridade
enigmatica, que nos toma de assalto, nos torna passivos, nos dd a verdadeira vivéncia da
temporalidade e nao nos abre possibilidade de poder. Em segundo lugar, a morte desde o
exterior, encontrada no Rosto de outrem como a condi¢do de possibilidade de apreensdao da
morte como propriedade humana.

Lévinas considera o trato ocidental da morte um desastre. Desastre no sentido
etimologico mais forte. Disastro, influéncia de uma ma estrela. E essa ma estrela ¢ a
ontologia. O filésofo francés se apressa em operar o seu proprio des-astre na constelagdo
filosofica do ocidente. Des-astrar € substituir as antigas estrelas por outras figuras. Ao menos
mostrar que a verdade, em termos filosoficos, ndo se encontra apenas entre os canones
ocidentais imortalizados. A constelacao de pensadores com os quais dialoga Lévinas, além do
seu coloquio com Husserl e suas oposigoes a Heidegger, e que traz uma nova possibilidade na
filosofia ¢ efetivamente distinta do séquito da ontologia e da metafisica classicas. Entre eles

estdo Martin Bubber, Vladimir Jankelevitch, Maurice Blanchot e Franz Rosenweig.



17

Ver-se-4 que as partes do trabalho se interligam, ndo se limitando a seguir ordem
cronoldgica das obras dos autores. As se¢des possuem temas predeterminados, mas € possivel
vé-los retomados, até mesmo antecipados. O Heidegger em questdo € o de Ser e Tempo, cuja
ideia de finitude permanece até o fim de sua obra. A ideia de finitude ndo se altera, mas o
clima ao redor sim. Nesse sentido, ndo seguiremos dogmaticamente a ordem da obra
levinasiana para ndo correr o risco de depauperar uma ideia que interpenetra toda a obra do
filosofo. Este ndo é um exercicio de comentario de obras. E a discussio de um tema entre
duas grandes obras. E outras. A morte ¢ uma zona abissal, a fenomenologia uma navegagao

possivel.



18

1 PARTE

HEIDEGGER: O TEMPO PENSADO A PARTIR DA MORTE PROPRIA



19

He shouts play sweeter death's music death comes as a
master from Germany. '3

Foi uma visdo demasiado miope que fez da ‘vida’ um
problema e que considera a morte apenas esporadicamente.
Talha-se de forma dogmatica e artificial o objeto tematico
quando, ‘de inicio, este € restrito a um ‘sujeito teorico’;

parta entdo ‘de acordo com o lado pratico’, complementa-

lo, acrescentando-lhe uma “ética’. '°
b

A frase de Heidegger que serve de epigrafe ao inicio do nosso escrito, denota
concisamente dois motes do seu aparato filoséfico: uma ¢ que inexoravelmente a morte nao €
um evento da vida e sim um acontecimento. Morrer ¢ um modo de ser do Dasein, a vida ¢ ser-
para-a-morte. Existir € ser para o fim. H4 uma tentacdo em imputar & Analitica Existencial o
peso da morte como sendo um evento da vida. E, veremos mais a frente, € o que faz Lévinas

justificando sua posi¢do. Todavia, Heidegger nos previne contra essa interpretacao:

A interpretagdo existencial da morte precede toda biologia ou ontologia da
vida. E ela que fundamenta qualquer investigagdo historico-biografica e
psico-etnoldgica da morte. Uma “tipologia” do “morrer”, entendida como
caracterizacao dos estados e dos modos em que se “vivencia” esse deixar de
viver, ja pressupde o conceito de morte. Ademais, uma psicologia do morrer
acaba fornecendo mais solugdes sobre a “vida” dos que “morrem” do que
propriamente sobre o morrer.'”

Na histéria da filosofia essa concepcdo foi segregada, seja com subterfigios
mitoldgicos, com a ideia de aniquilamento, a esperanga em outros mundos, imortalidade da
alma ou qualquer tipo de evasiva oriunda da tradicdo onfo-teo-ldgica. O segundo ponto nos
revela que ndo hd espaco para se pensar uma ¢ética - enquanto discurso edificante - nas
prelecdes do filésofo alemdo. Neste sentido Lévinas e Heidegger, os dois principais
pensadores do presente esforgo, hipoteticamente encontrar-se-iam diametralmente opostos no
que diz respeito a constru¢do de um discurso ndo normativo.

Todavia, ao contrario do que comumente se especula, Lévinas ndo esta fazendo
filosofia para contrapor-se ingenuamente a Heidegger. Para o filésofo lituano - e este foi
aluno de Heidegger em Friburgo no fim da década de vinte, inclusive sendo o responsavel por
divulgar as ideias do autor de Ser e Tempo em territorio francés antes da eclosdo da Segunda

Guerra Mundial - o filosofo da Analitica Existencial elaborou uma das principais e notaveis

15 CELAN, Paul. Selected Poems. Middlesex: Penguin Books, 1996. p. 34. (Ele grita toquem com mais dogura a
musica da Morte a Morte ¢ um mestre da Alemanha).

]6HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo (parte II). Petrépolis, RJ: Vozes, 1999. p.109.

7ST 11, 29.



20

obras do pensamento ocidental: Ser e Tempo. Esta obra foi decisiva e inspiradora para o
pensamento levinasiano. Nada mais honesto e admiravel do que, antes de criticar, apreciar a
obra em questdo. Segundo o filésofo lituano, nas “analises da angustia, da preocupagdo e do

ser-para-a-morte em Sein Und Zeit, assistimos a um exercicio soberano de fenomenologia".'8

Muito cedo tive grande admiragio por este livro. E um dos mais belos livros
da histdria da filosofia — digo-o apds varios anos de reflexdo. Um dos mais
belos entre quatro ou cinco outros [...] Por exemplo, o Fedro de Platdao, A
Critica da Razdo Pura, a Fenomenologia do Espirito de Hegel; também o
Ensaio sobre os dados imediatos da consciéncia de Bergson. A minha
admiragio por Heidegger é, sobretudo, uma admiragdo pelo Sein und Zeit.!?

E ainda, reconhecendo a consideravel e decisiva inspiragdo herdada da obra
heideggeriana, que serd um dos elementos a priori da constru¢do do pensamento do filésofo

da alteridade e que depois sera re-vista, ele profere:

Se inicialmente — para a no¢do da ontologia e da relagdo que o homem
entretém com o ser — nossas reflexdes inspiram-se, em grande parte, na
filosofia de Martin Heidegger, por outro lado, elas sdo comandadas por uma
necessidade profunda de deixar o clima desta filosofia e pela convic¢ao de
que nao se pode sair dela em favor de uma filosofia que se poderia
qualificar de pré-heideggeriana.?

Lévinas apresenta dois principais pontos que o inquietam em Heidegger: um na
filosofia e outro na biografia. Por um lado, o filésofo alemao, ao abandonar seu projeto maior,
abusa das etimologias, por outro ¢ questionado intensamente acerca do seu hipotético
envolvimento com o Nacional Socialismo: “Pode-se perdoar muitos alemaes, mas hé alguns
alemies que sdo dificeis de perdoar. E dificil perdoar Heidegger. "’ Sobre esta tltima querela
muitas polémicas ja foram suscitadas, ja € um tema bastante gasto. H4 quem afirme que ndo
passa de um erro estritamente filoséfico por parte de Heidegger. Acerca disso nos articula

Gianni Vattimo em uma entrevista cedida a revista I[HU On-Line:

[...] foi um “erro” filoséfico. Heidegger acreditou que fosse possivel
reconstruir uma situacgao historica analoga aquela da Grécia pré-classica, na
qual, errando, porque esquecia a diferenga ontoldgica, pensou que o ser

18 LEVINAS, Emmanuel. Etica e infinito. Lisboa: Ed. 70, 1982. p. 31.

Y9 El, 29.

20 LEVINAS, Emmanuel. Da existéncia ao existente. Campinas, SP: PAPIRUS, 1998. p.18

2L “One can forgive many Germans, but there are some Germans it is difficult to forgive. It is difficult to forgive
Heidegger. ” Frase de Lévinas contida no obitudrio redigido pela New York Times em 27/12/1995 no advento da
sua morte. In: http://home.pacbell.net/atterton/levinas/Obituary.htm acesso em 12/02/2006 as 00:25.



http://home.pacbell.net/atterton/levinas/Obituary.htm

21

pudesse “dar-se” de modo ndo-metafisico. Mas era um erro, antes de tudo
filosofico.?

Em relagdo a segunda parte da obra de Heidegger (o taxado “Heidegger dois”) Lévinas

se mostra deveras decepcionado e assinala os motivos:

[...] devido ao desaparecimento nela (na obra) da fenomenologia
propriamente dita; pelo primeiro lugar que comecam a ocupar nas suas
analises a exegese da poesia de Holderlin e as etimologias ndo sdo, no seu
pensamento, uma contingéncia; para ele a linguagem traz uma sabedoria
que deve explicitar-se. Mas esta maneira de pensar parece-me muito menos
controldvel que a do Sein und Zeit — livro no qual, é verdade ha ja
etimologias, mas adjacentes ¢ que ndo fazem mais do que completar o que
existe de eminente forte na analise propriamente dita e na fenomenologia da
existéncia.”

E como Heidegger vai planear sua filosofia que oferece a possibilidade de desencobrir
ao Dasein a morte da nao-verdade a qual estd inserida na de-cadéncia, de tal maneira que ele
“atente” ao verdadeiro sentido da mortalidade como ser-para-a-morte, como a certeza mais
incerta da existéncia, como a “possibilidade mais propria, irremissivel, certa e, como tal,
indeterminada e insuperavel da pre-senca. Enquanto fim da pre-senga, a morte ¢ e estd em seu
ser-para o fim.”?*

A tarefa entdo, ¢ evidenciar o projeto existencial de um ser-para-a-morte em sentido
proprio®, de forma que essa possibilidade se desentranhe no mundo 6ntico afastando todo e
qualquer tipo de acusagdo de que este existencial tenha um carater meramente arbitrario,
impositivo e ficticio. Tendo-se definido o conceito existencial da morte, o que Heidegger vai
nos aclarar ¢ que o ser-para-a-morte se “mostra” fenomenalmente, no campo Ontico,
possuindo a capacidade de mudar as tomadas de decisdes e as escolhas dos rumos desse ente
que somos nds. Todavia, quando se discorre que o ser-para-a-morte ressoa na realidade nao
significa que podemos conhecer a morte de fato, ela estd completamente distante de nds face
ao real - Ha uma concordancia de Lévinas para com esta ideia, como veremos mais tarde -
mas ela se desentranha no campo Ontico como mais uma possibilidade entre as outras

possibilidades. No entanto ¢ a possibilidade mais radical justamente por ser a possibilidade da

22 REVISTA THU-ONLINE. Ser e Tempo: a desconstrugdo da metafisica. Sio Leopoldo: Unisinos Editorial,
2006. p.5-6. http://www.unisinos.br/ihuonline/uploads/edicoes/1158344314.18pdf.pdf Acesso em 22/01/2007 as
23:11.

B TI, 33-34.

2 Ibidem, p.41.

B Cf. STI, §53.



http://www.unisinos.br/ihuonline/uploads/edicoes/1158344314.18pdf.pdf

22

impossibilidade. Aprecia Lévinas que, na filosofia heideggeriana, “a existéncia ¢ uma

aventura de sua propria impossibilidade.”?®

Como possibilidade a proximidade mais préxima do ser-para-a-morte se
acha, face ao real, tdo distante quanto possivel. Quanto mais se
compreender e desentranhar essa possibilidade, tanto mais puramente a
compreensdo penetra na possibilidade como possibilidade da
impossibilidade da existéncia.?’

A indagacdo que se pode erigir vai no sentido de saber de onde e como vem a
possibilidade desse existencial ter uma ressonancia existenciaria no locus do Dasein; o
homem. Se essa possibilidade se mostra o mais longe possivel e se ndo temos a possibilidade
de experiencid-la ou ao menos ¢ uma experiéncia inexperiencidvel, como entdo a
compreendemos? Sendo a morte que nos abre a possibilidade de um poder-ser todo (o que ndo
quer dizer limites e sim uma visdo total) em sentido proprio, de onde vem essa “mensagem’?
Hé uma espécie de “voz” que atinge o Dasein visto que ele esta numa co-respondéncia com o
Ser?*® Como se abre a possibilidade de querer ser propriamente? Veremos entdo, que querer
ser propriamente depende de trés importantes fatores a serem explanados a seguir: 1)
Antecipar-se a morte (de-cisdo), nosso conceito chave no presente trabalho; 2) ouvir a
consciéncia (o clamor/apelo) e 3) querer ser culpado (o débito).

Como visto, o entender-se propriamente como mortal “mostra” ao Dasein o caminho
de ser si-mesmo, ou seja, recuperar a escolha de si afastando-se da in-decisdo. Viu-se também
que a morte ¢ a impossibilidade de qualquer outra possibilidade o que confere a morte uma
radicalidade sem precedentes. Para Heidegger o existencial mais proprio do homem,
irremissivel e insuperdvel, pode dar a possibilidade de um testemunho existenciario da
propriedade do Dasein. E uma certeza, doravante indeterminada, ameagadora. E como se pode
entdo antecipar-se a “algo” que ainda “ndo veio”? A palavra acaba de ser proferida:

antecipagdo.

O ser-para-a-morte ¢ antecipacdo do poder ser de um ente cujo modo de ser
¢, em si mesmo, um antecipar. Ao desentranhar numa antecipacdo esse
poder-ser, a pre-senca se abre para si mesma, no tocante a sua extrema
possibilidade [...] A antecipagdo comprova-se como possibilidade de

26 LEVINAS, Emmanuel. En découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger. Paris: Vrin, 2006. p. 124.
“L’existence est une aventure de sa propre impossibilité”.

27ST 11, 46.

28 Cf. HEIDEGGER, Martin. Que é isto a filosofia?: identidade e diferenca. Petropolis, RJ: Vozes; Sdo Paulo:
Livraria Duas Cidades, 2006.



23

compreender seu poder-ser mais proprio e extremo, ou seja, enquanto
possibilidade de existir em sentido proprio [...] A irremissibilidade da
morte, compreendida na antecipacdo, singulariza a pre-senca em si mesma
[...] Na antecipacdo da morte certa mas indeterminada, a pre-senca se abre
para uma ameaga que sempre emerge do seu proprio pre-sente. O ser-para-
o-fim deve manter-se nessa ameaca e pode tdo pouco apagi-la que, ao
contrario, ela € que deve construir a indeterminagéo da certeza.”

A ideia basica de Ser e Tempo ¢é simples: o ser ¢ tempo e tempo ¢ finito. Para os seres
humanos, o tempo nao chega ao fim com a morte. Nem continua. O modo de ser do vivente
humano sera sempre estar situado como mortal. Portanto, se quisermos entender o que
significa ser um ser humano auténtico, ¢ essencial que projetemos constantemente nossa vida
ao horizonte de nossa morte. Se nosso ser ¢ finito, entdo uma auténtica vida humana sé pode
ser encarada ao confrontar finitude e tentar re-significar a existéncia frente ao fato de nossa
morte. Heidegger estd longe da antiga maxima que diz que "filosofar ¢ aprender a morrer".
Mas ¢ possivel vislumbrar atualizagdes da tematica.

O cerne do conceito se movimenta no horizonte do sentido do ser, o terreno
ontolégico. A finitude no sentido negativo, ou seja, em oposi¢do a uma positiva eternidade,
nao responde a esséncia da finitude. Ela se desentranha precisamente por que € o homem um
ente finito e co-respondente com o ser. O nlcleo da problemética se situa na morte como

limite contra o qual o meu potencial para ser deve ser medido.

A finitude do homem, para Heidegger, s6 ¢ considerada horizonte
ontoldégico. Mesma as andlises do plano ontico s6 se realizam, no
pensamento heideggeriano, 8 medida que o homem ¢é onticamente ontologico
[...] por que finito, o ser-ai pde a questdo do ser. A interrogagao pelo sentido
do ser ¢ a manifestacao positiva da finitude do ser-ai [...] A interrogacdo pelo
sentido do ser deve movimentar-se na finitude, por que o ser ligado ao tempo
ndo pode ser interpretado a partir da eternidade. *

2 ST 11, p.46-47 ¢ 49.
30 STEIN, Ernildo. Compreensdo e finitude. ljui: Ed. Unijui, 2001. p. 291 e 294.



24

1.1 AUTENTICA INAUTENTICIDADE

A morte, segundo a leitura levinasiana, convoca a minheidade (Jemeinigkeit) do
Dasein, o fato de quem ainda que substituicdes sejam sempre possiveis, genuinamente
ninguém pode substituir ninguém, principalmente quando se trata da finitude. O Dasein ¢é
carga para si mesmo, auto-apropriagdo, Ereignis. O estado de deje¢do na cotidianidade faz
esquecer o que a morte entreaberta pela angustia, singularmente, tem a capacidade de lembrar.

Tratemos entdo do mais controverso item de Ser e Tempo. A fragdo da filosofia
heideggeriana que se ocupa com a autenticidade e da inautenticidade do Dasein. Parte que se
mostra extremamente polémica e entregue a todo tipo de interpretagdo visto que carece de
qualquer tipo de base fenomenal. Dai a tentagdo de sempre conferir conteudo ao que seria a
face de uma existéncia auténtica e uma expressdo da existéncia inauténtica. Em Analitica
Existencial, toda compreensdo se da numa disposi¢do. Assim, existem dois modos possiveis
de ser: a compreensao propria e impropria. Ambas sao inseparaveis e co-dependentes. Nao se
pode perder de vista que “o proprio e o improprio sdo inextricavelmente entrelagados, e €
impossivel para o Dasein se retirar integralmente da inautenticidade — isso quereria dizer sair

do mundo.”®! Diz Heidegger:

Os dois modos de ser propriedade e impropriedade - ambos os termos foram
escolhidos em seu sentido verbal rigoroso - fundam-se no fato de a pre-senga
ser determinada pelo carater de ser sempre minha. A impropriedade da pre-
senca, porém, ndo diz ‘ser’ menos nem um grau ‘inferior’ de ser. Ao
contrario, a impropriedade pode determinar toda a concrecao da pre-senga
em seus oficios, estimulos, interesses e prazeres.*

Transitando entre estes dois modos que, como veremos adiante, ndo possuem relagdo
alguma com estados morais, observamos que as disposi¢des proprias € improprias podem ser
auténticas e inauténticas. Logo, ousando um corte epistemoldgico - Heidegger nunca
determinou exatiddo para tipos de compreensdo de si-mesmo - existem quatro modos de auto-
compreensdo. Dentre esses, apenas um realmente pode ser considerado um translado ao

verdadeiro si-mesmo. Vejamos essas modalidades. Em primeiro lugar, a compreensao

31 HAAR, Michel. La philosophie frangaise entre phénoménologie et métaphysique. Paris, Presses universitaires
de France, 1999. p. 43. “Le propre et l'impropre sont inextricablement entrelacés, et il est impossible pour le
Dasein de s'extraire intégralement de l'inauthenticité — cela voudrait dire sortir du monde.”

328T1,78.



25

impropria da inautenticidade, ou seja, a total dejecdo e auto-entedimento como ente

simplesmente dado, o que em alguns pensadores tratar-se-ia da alienagdo™.

Por isso
Heidegger postula, para além dos dois modos possiveis, um estado limbico que seria a
indiferenca, ou seja, uma insensibilidade ao proprio ser e estar no mundo, por isso “a pre-
senca existe sempre num destes modos, mesmo numa indiferenga para com eles”.>*

Em segundo, a concepgdo propria da inautenticidade, ou seja, um possivel
estranhamento e abertura de uma brecha para o inicio da reconducdo da existéncia. Em
terceiro, a concep¢ao impropria da autenticidade, ou seja, uma ma interpretacdo das reais
possibilidades de ser propriamente através de errdneas modificagdes existenciarias. E por fim,
0 acesso real ao si-mesmo, ou seja, a concep¢do propria da autenticidade, o total
estranhamento em rela¢do ao tempo do ser simplesmente dado, e a disposi¢@o por angustiar-se

num movimento de recuperag¢do de uma escolha, que nada rende contas a qualquer tipo de

decisionismo, como veremos em breve.

1.1.1 Inautenticidade: uma condic¢ao inexoravel

[P &L

Im-propria ndo significa que a pre-senca rompa consigo mesma e “so
compreenda o mundo. Mundo pertence ao seu proprio ser como ser-
no-mundo. Por isso, a compreensdo propria e impropria podem ser
auténticas e inauténticas. [..] O translado para uma dessas
possibilidades fundamentais da compreensdo ndo deixa de lado as
demais. O translado inerente 4 compreensdo é uma MODIFICACAO
EXISTENCIAL do projeto como um todo por que a compreensao
sempre diz respeito a toda a abertura da pré-senca como ser no
mundo.®

A Analitica Existencial ¢ um empenho de indicagdo de caminhos possiveis a seguir na
existéncia. Caminho sem fim especifico, sem teleologia, caminhos que ndo levam a miragem
de nenhuma itaca, sio caminhos de floresta (Holzwege)*®* O Dasein tem ao alcance um ser
propriamente, ou seja, ser si-mesmo, a autenticidade. Pode-se, de maneira apressada,

compreender essa caminhada como uma passagem, como se fosse possivel sair de um lugar

33 C.f MARCUSE, Herbert. Heideggerian Marxism. Edited by Richard Wolin and John Abromeit. Lincoln:
University of Nebraska Press, 2005.

38T, 90.

35 Tbidem, p. 202.

36 “Holz [madeira, lenha] ¢ um nome antigo para Wald [floresta]. Na floresta[ Ho/z] ha caminhos que, o mais das
vezes sinuosos, terminam perdendo-se,subitamente, no nfo trilhado.” HEIDEGGER, Martin. Caminhos de Floresta.

Lisboa: Fundagdo Calouste Gulbenkian, 2002.



26

para outro, acreditando que a autenticidade ¢ um estado moral mais digno do que a ingléria e
arrebanhadora inautenticidade, desentranhada da investigagdo ontoldgica da impropriedade,
mais precisamente lida como de-cadéncia®’. Eis ai um erro crasso caso se interprete desta
maneira a obra heideggeriana. O filésofo de Ser e Tempo nos alerta para o fato de que “este
modo de ser [a impropriedade] ndo significa uma diminui¢do ou degradacgdo da facticidade da

pre-senca da mesma forma que o impessoal, enquanto ninguém, nio é um nada.”*

1’39

O fato ¢ que o ser humano vive num sono anestesiante da vida banal,”” numa certa

estabilidade ocupacional, mas nao se pode perder de vista que essa vida ordindria ¢ o terreno
em que o homem, “de inicio e na maior parte das vezes, se mantém”,**ou seja, a

cotidianidade. Explica Heidegger:

‘De inicio’ significa o modo em que a pre-senga ‘se revela’ na convivéncia
da public-idade, mesmo que, existenciariamente, ela tenha ‘no fundo’
superado a cotidianidade. ‘Na maior parte das vezes’ significa 0 modo em
que a pre-senca nem sempre, mas ‘via de regra’, se mostra para todo
mundo.*!

Assim, “mesmo quando nds nos imaginamos numa atividade dissimulada, onde ndo
revelamos todos os verdadeiros interesses, mesmo assim nos ali estamos de forma integral,
numa experiéncia ‘dissimulada’ de vida.”** Logo, se bem investigadas as palavras do filésofo
alemao, se verd que nao se trata de passagens, melhorias ou mudangas existenciais, por que
“desde o comeco de Ser e Tempo, Heidegger pde claramente que a autenticidade e a
inautenticidade ndo correspondem a estados morais.”* Entdo, do que se trata essa espécie de
autenticacao da existéncia?

Heidegger nao nos fala de mudancas ou de purificagdes, nem comanda pejorativamente
que o homem deva ser superior ou afugente para longe de si o animal de rebanho, “ao
contrario, Heidegger menciona igualmente que a autenticidade ndo ¢ qualquer coisa de

separado da inautenticidade mas antes uma modificacao, [...] a autenticidade ¢ a condicao de

T CAL § 38. “De-cair no ‘mundo’ indica o empenho na convivéncia, na medida em que esta e conduzida pelo
falatorio, curiosidade e ambigiiidade. O que anteriormente denominamos de impropriedade da pre-senga recebe
agora, com a interpretagao da de-cadéncia, uma determinagdo mais precisa.” p. 237.

ST, 181.

3 NAVES, Gilzane Silva. Liberdade e autenticidade em Martin Heidegger: uma anélise fenomenologica do
homem. Uberlandia: POROS, v. 1, n. 1, 2009. p. 68.

W0S8TII, 172.

4 Ibidem, p. 173.

42 PISETTA, Ecio Elvis. Sobre morte e Possibilidade. Pelotas: Dissertatio, v. 27-28, 2008. p.261

4 BUCKLEY, R. Philip. La notion d’authenticité chez Husserl et Heidegger. Philosophiques, vol. 20, n° 2,
1993. p. 405. “Dés le début de Etre et Temps, Heidegger pose clairement que l'authenticité et l'inauthenticité ne
correspondent pas a des états moraux.”



27

possibilidade da modificagdo da inautenticidade, [...] apenas um Dasein autentico reconhece
sua propria inautenticidade.”** Como o proprio autor de Ser e Tempo afirma, o Dasein “esta
de modo igualmente originario na nado-verdade. A de-cisdo antecipadora, notaremos, lhe
propicia, a0 mesmo tempo, a certeza originaria do seu fechamento.”* Com efeito, no existe
um movimento de saida do impessoal. Essa possibilidade inexiste. Essa variacdo, que
hipoteticamente transladaria o Dasein de um estado a outro, da inautenticidade a
autenticidade, nao repousa num estado excepcional do sujeito que se separou do impessoal.
Ela é uma modificagcdo existenciaria do impessoal como existencial constitutivo, antecipa

Heidegger ja no §27 da sua obra maxima.

O ser si mesmo da pre-senga foi formalmente determinado como um modo
de existir e ndo como algo simplesmente dado. Na maior parte das vezes, o
quem da pre-senca ndo € eu mesmo, mas o proprio-impessoal. O ser si-
mesmo em sentido proprio DETERMINA-SE COMO UMA
MODIFICACAO EXISTENCIARIA do impessoal que ainda necessita de
uma delimitaciio existencial. O que acontece nessa MODIFICACAO e quais
as condi¢des ontoldgicas de sua possibilidade? A passagem do impessoal, ou
seja, a MODIFICACAO EXISTENCIARIA do proprio-impessoal para o ser-
si mesmo deve se cumprir como recuperag¢do de uma escolha. Recuperar a
escolha significa escolher essa escolha, decidir-se por um poder-ser a partir
de seu proprio si mesmo. Apenas escolhendo a escolha é que a pre-senga
possibilita para si-mesma o seu proprio pode ser. 4

A vida em si, ¢ uma vida total. Logo, uma vida auténtica ¢ aquela em que se cumprem
ndo apenas alguns aspectos do Dasein, mas sim o Dasein como um todo. Desta maneira, a
impropriedade ndo ¢ um acidente, ¢ um modo constitucional. Nao ¢ a facticidade que subsidia
a compreensdo, mas ¢ a base. Imaginar um extrair-se da temporalidade cotidiana, imaginar
um abandono completo da inautenticidade € se arrancar do proprio tempo. Mesmo Heidegger
sugere que a existéncia nunca pode ser completamente ou puramente auténtica. Nao ha
conteudo positivo ou prescri¢do sistematica do que seria uma suposta vida auténtica.

Viver nas montanhas, seguir uma vida reclusa ao arrancar-se a sociedade, escolher

estilos musicais ndo mediocres, trabalhar apenas com artes auténticas, falar apenas o

4 BUCKLEY, R. Philip, op. cit. p., 406. “Par contre, Heidegger mentionne également que l'authenticité n'est
pas quelque chose de séparé de l'inauthenticité mais plutdt une modification [...] l'authenticité est autant la
condition de possibilit¢ que la modification de l'inauthenticité, [...] seul un Dasein authentique reconnait sa
propre inauthenticité”

4 ST 11, 100.

46 Tbidem, p. 52 e 53. Grifos nossos.



28

necessario, cultivar relacionamentos seletos, dispensar programas televisivos alienantes, nada

disso compreende uma existéncia auténtica. Nada de carater pratico pode conferir a existéncia
. . 47 ~ ~ . . . r_* /4

sua singularidade,”” a ndo ser a compreensdo de que a temporalidade originaria ¢ uma

temporalidade finita em que o proprio ser do Dasein esta em jogo e submetido. E “essa

temporalidade ndo pode se temporalizar a ndo ser por duas maneiras: autenticamente

(antecipagio-repeticio-instante) ou inautenticamente (esperar-esquecer-presentificar).”*®

1.1.2 O solipsismo ontologico-existencial e a autenticidade

Os teus auténticos bens sdo apenas do foro intimo.*’

O herdéi auténtico carrega, tal como Atlas, o peso
do mundo e devera depois ainda dar origem a obra
de arte de um procedimento correto ¢ de um
temerério projeto de vida.>

A autenticidade ¢ um minério. Esse material raro sé pode ser descoberto em um
terreno possivel: a inautenticidade, o prdprio-impessoal. Descobrir, no sentido heideggeriano
no qual trafegamos agora, ¢ modificar. No §40 de Ser e Tempo, e somente neste paragrafo
explicitamente, Heidegger afirma que o fendmeno da angustia singulariza o Dasein e o abre
como solus ipse’! O acesso ao si-mesmo ¢ um tema sem muitos mistérios na filosofia
heideggeriana, ainda que repleto de interpretagdes inadvertidas. O tema da autenticidade estd
intimamente ligado a este modo de auto-encontro do homem apartado da névoa cotidiana. A
questao da autenticidade perpassa praticamente todo o procedimento da segunda parte de Ser
e Tempo. Portanto, ¢ no solipsismo existencial que hé a possibilidade de um encontro
auténtico com o si-mesmo, a partir de onde ele desde sempre esta € ndo numa passagem de
um determinado estado para outro.

Vale notar que o Dasein heideggeriano ndo ¢ uma substancia a moda cartesiana. “O eu

solipsista do Dasein ndao tem nenhuma relacio com o eu encapsulado da metafisica

47 C.f §40. “Essa singularizagio retira a pre-senga de sua de-cadéncia e lhe revela a propriedade e impropriedade
como possibilidades.” ST I, p. 255.

4 BUCKLEY, R. Philip, op. cit., p. 408. “Cette temporalité ne peut se « temporaliser » elle-méme que de deux
facons ; authentiquement (devancement-répétition-instant) ou inauthentiquement (attendre-oublier-présentifier)”
4 SENECA, Lucio Aneu. Cartas a Lucilio. Lisboa: Fundagdo Calouste Gulbenkian, 2007. p. 18.

50 SAFRANSKI, Riidiger. Um mestre da Alemanha: Heidegger e o seu tempo. Lisboa: Instituto Piaget, 1994.p.
199.

SIST, 252.



29

cartesiana.”? O Dasein é solitario para si mesmo e, estando s6, o que ndo pode ser entendido
com a auséncia dos outros, ¢ que pode conseguir um contato do que na cotidianidade ele foge:

0 si mesmo em sentido proprio.

A filosofia de Heidegger é uma tentativa de por a pessoa como lugar onde se
realiza a compreensdo do ser, renunciando a qualquer apoio no eterno. No
tempo original, ou no ser para a morte, condicdo de todo ser, ela descobre o
nada sobre a qual repousa, isso significa também que repousa em nada mais
além de si.*

A elaborar a concep¢do de Dasein, Heidegger deseja ir “além tanto da haecceitas

medieval [quanto] do Eu do subjetivismo moderno.”>* Por isso, o “isolamento que a morte

desvela ao Dasein é somente um modo do descerrar-se do Da a existéncia.”>

Ser para a morte € a condi¢do do si-mesmo, da ipseidade que caracteriza o
Dasein. O eu ndo ¢ um sujeito do idealismo cléssico, ele € possivel pela
estrutura da existéncia que, se lancando até sua morte — possibilidade
absolutamente propria de ndo ser — define as condi¢des de sua pessoa.*®

A singularizagdo do Dasein deve ser afastada de qualquer ma interpretacdo. O
solipsismo existencial ndo indica, de nenhum modo, uma espécie de isolamento cogitante
como propunha Descartes em suas Meditagoes. “A concepcao heideggeriana de mundo ¢ um

solipsismo do Dasein [Daseinssolipsmus] uma pura inversdo do cartesiano cogito ergo sum

em sum ergo cogito. Ser-um-com-o-outro.”>’

Mas qual o carater da singularidade? A presenga, como abertura a ser,
constituida como ser-no-mundo enquanto ek-sisténcia ndo pode singularizar-
se no sentido de algo isolado, de uma unidade, como um eu pertencente a um
sujeito separado de mundo. A singularidade aberta na disposicdo da

52 HA, Peter. The Problem of Intersubjectivity in Heidegger’s Concept of solus ipse. Disponivel em

http://www.cuhk.edu.hk/rih/phs/events/200405_PEACE/papers/PeterHa.pdf Acesso em 04/02/2011. “The
solipsistic self of Dasein has nothing to do with the encapsulated self in the Cartesian metaphysics.”

33 EDE, 128. “La philosophie de Heidegger est donc une tentative de poser la persone em tant que lieu ou
s’accomplit la compréhension de 1’étre em renogant a tout appui dans 1’éternel. Dans Le temps originel, ou dans
I’étre pour la mort, condition de tout étre, elle découvre Le néant sur lequel elle repose, CE que signifie ausi
qu’elle repose sur rien d’autre que sur soi.”

3 AGAMBEN, Giorgio. 4 linguagem e a morte: um seminario sobre o lugar da negatividade. Belo Horizonte:
Editora UFMG, 2006. p. 18.

55 Ibidem, p. 16

6 EDE, 124. “étre pour la mort est la condition Du soi-méme, de ’ipseité qui caractérise le Dasein. Le moi n’est
pas um sujet de 1’idéalisme classique, 11 est rendu possible par la structure de I’existence qui, s’élangant vers sa
mort — possibilite absolument sienne de ne pas étre — esquisse les conditions de sa personne.”

STINWOOD, Michael. 4 Heidegger dictionary. Oxford-Malden: Blackwell 1999. p. 181. “Heidegger's concept
of world is a 'solipsism of Dasein [Daseinssolipsmus] [...] a pure inversion of the

cartesian cogito ergo sum into a sum ergo cogito.”



http://www.cuhk.edu.hk/rih/phs/events/200405_PEACE/papers/PeterHa.pdf

30

angustia, ndo se trata de algo substancial, ela se singulariza como ser-no-
mundo.>

O fato ¢ que Descartes pensou mais o cogito e se descuidou do sum. Em suma,

privilegiou um ego isolado e preteriu a existéncia mesma. Como Heidegger bem indica, logo

no inicio de Ser e Tempo, ao tratar da questio da temporalidade na tradigdo.>’

Na medida em que assume a posi¢ao ontoldgica de Descartes, Kant omite
uma coisa essencial: uma ontologia da pre-senga. No sentido das tendéncias
mais proprias do pensamento de Descartes, essa omissdo ¢ decisiva. Com o
“cogito sum”, Descartes pretende dar a filosofia um fundamento novo e
solido. O que, porém, deixa indeterminado nesse principio “radical” é o
modo de ser da res cogitans ou, mais precisamente, o sentido do ser do
“sum”. A elaboracdo dos fundamentos ontologicos implicitos no “cogito
sum” constitui o ponto de parada na segunda estacdo a caminho de um
retorno destrutivo a historia da ontologia. A interpretacdo comprova por que
Descartes nao s6 teve de omitir a questdo do ser como também mostra por
que se achou dispensado da questdo sobre o sentido do ser do cogito pelo
fato de ter descoberto sua “certeza” absoluta.®

O solus ipse, “nao € nem uma aberragdo, nem um sofisma: ¢ a propria estrutura da

razdo.” ®' O isolamento em que se mete o Dasein s6 é possivel se e somente se, a presteza a

angustia se faga presente. A angustia, trataremos mais largamente sobre ela, ¢ um sentimento

que imobiliza, que despedaca o cotidiano, que atassalha a familiaridade com o mundo. Na

angustia, tudo se torna estrangeiro, o Dasein encontra-se isolado. O todo do mundo torna-se

um nada.

Na angustia, diz-nos Heidegger, acompanhando Kierkegaard, o que nos
ameaca ndo esta em parte alguma. Nao estando em parte alguma, a ameaca
entretém relagdo com algo que ndo ¢ intramundano. O que nela ¢ temido se
desloca para o mundo. O perigo que nos espreita e em toda parte nos acua é
o mundo como mundo, originario e diretamente, que se abre para o Dasein
desabrigado. O incoémodo do desabrigo ¢ a factica possibilidade a que nos
entrega como solus ipse. E afinal o Dasein mesmo que nos angustia, porque
ja sem a protecdo do cotidiano, revelando-se, entdo, nesse sentimento; o
poder-ser livre, a possibilidade de escolha, desapossado da familiaridade
com o mundo, tornado inéspito. Angustiar-nos ¢ ndo mais nos sentirmos em
casa, a estrutura da subjetividade abalada, sem o encobrimento da mediania
do cotidiano e a envolvéncia da queda, de que mais adiante nos ocuparemos.
Nessas condigdes, fugimos continuamente da angustia, ameagada pelo
poder-ser si mesmo da existéncia. Numa dialética discreta, mostra-nos Ser ¢
tempo que, nesse sentimento, o intramundano cede lugar ao mundo, ao passo

58 COSTA, Denise Magalhies da. O si-mesmo e a singularidade da presenca. Dissertagio (mestrado) — UFBA/
Faculdade de Filosofia e Ciéncias Humanas, 2007. p. 106.

9 Cf. § 6.
0 ST 1, 53.

61 TA, 48. “[...]n’est ni une aberration, ni um sophisme: ¢’est La structure meme de la raison.”



31

que o objeto ameacador nada é. O afloramento do Nada aqui denunciado
serd o expresso tema da experiéncia de angustia em O que é a metafisica? E
Kant e o problema da metafisica.”

Encontraremos num momento futuro algumas discordancias de Emmanuel Lévinas em
relagdo a ideia de solipsismo existencial. Naturalmente que o pensador francés tem visdes
bastante particulares sobre a obra heideggeriana. Analisaremos a visdo levinasiana acerca das
intengdes originais do autor de Ser e Tempo. Lévinas ndo enxerga uma diferenga decisiva
entre Heidegger a proposta tradicional ao longo de dois mil e quinhentos anos de historia do
pensamento. O filésofo alemdo necessita se diferenciar da tradicdo, mas matem com ela uma
relacdo ambigua, pois ndo indica um abandono. Heidegger, segundo Lévinas, seria o apice do
pensamento ontologista que, mesmo justificando um solipsismo que deve a si o afluxo com o
mundo, ndo deixa de sofrer com uma suposta ma convivéncia com a figura e o conceito de
Outro. Emmanuel Lévinas aponta certa periculosidade de uma filosofia do Mesmo, da
exagerada ipseidade, que no fim das contas sempre acaba se realizando em um Pinochet ou
num Slobodan Milosevic. Torna-se real numa filosofia de dominacdo e englobamento do
outro no Mesmo.

E na morte, atendida autenticamente, que o homem tem a possibilidade de se perceber
livre dos grilhdes do impessoal. Todo o trabalho de Heidegger estd assentado na
demonstracdo de que a temporalidade origindria ¢ a temporalidade finita e as radicais

\

conseqiiéncias resolutivas desse fato. “Neste sentido, a finitude responde a pergunta sobre

como temporaliza-se o chegar a si proprio.”%

Tornamos-nos individuos quando reconhecemos a falta de fundamento de
tudo o que somos. Quando nos defrontamos com a morte, chegamos a ser o
individuo unico que somos, em razdo de sermos levados a decisdo de
continuar ou ndo nas possibilidades em que impessoalmente estamos nos
langando.**

Assim, podemos entender o porqué das linhas gerais dessa se¢do fazer alusdo a
mineragdo. Minerar ¢ o ato de garimpar. Garimpar ¢ procurar, explorar e extrair metais
preciosos da terra. A autenticidade ¢ um metal precioso que o Dasein tem a possibilidade de

encontrar, se € somente se revolver, investigar e modificar o piso arido, ancestral e duro que ¢

62 NUNES, Benedito. Heidegger & Ser e Tempo. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2002. p. 19.

63 REIS, Robson Ramos. Heidegger: origem e finitude do tempo. Revista DoisPontos, Curitiba, v.1, n.1,
2004. p. 115.

% Ibidem, p. 112-113.



32

o solo da inautenticidade. Afinal, “do ponto de vista existencidrio, sem duvida, a propriedade
do ser-proprio se acha, na de-cadéncia, obstruido e fechado.”® A morte, na filosofia
heideggeriana, ¢ o abrigo mais alto da verdade do ser. Um Dasein auténtico ¢ um

paleontdlogo da propria existéncia, um desbravador de si mesmo.

8 ST, 248.



33

1.2 E SER E TEMPO UMA MEDITATIO MORTIS?

Em sentido proprio, ‘pensar na morte’ € a transparéncia
existenciaria do querer-ter-consciencia.®

In developing his thought, Heidegger retrieves elements
from the language of Christianity, while rejecting
theology.®’

As relagdes de Heidegger com o cristianismo sdo, além de biograficas, filosoficas.
Nio nos aprofundaremos sobre esse tema, no é a oportunidade.®® Por este motivo, seremos
breves nesta secdo. Todavia, levantemos a seguinte questdo: ¢ Ser e Tempo uma Meditatio
Mortis?

Evidentemente que a resposta ¢ negativa. O trato da morte na obra maxima de
Heidegger nao possui o sentido classico ou luliano do termo. As anotas heideggerianas nao
sdo um apelo ao estilo memento mori. Nao é o caso que Heidegger repita as atividades das
meditagdes sobre a morte a moda dos antigos filésofos. Mas, ndo se pode negar que a filosofia
heideggeriana, e suas consideracdes sobre a finitude, subscrevem e inserem uma nova
preocupagdo acerca da meditatio mortis. Os classicos ndo estavam ocupados em analisar a
condi¢do propriamente mortal do homem. Preocupavam-se necessariamente com o chegar ao
fim, o destino, a sobrevivéncia ou a imortalidade das almas desencarnadas. E claro, dbvio, e
manifesto que essa ndo ¢ preocupacao heideggeriana, ele ndo estd preocupado com a “finitude
de um continuum, a finitude ontoldgica ndo possui nenhuma significacdo quantitativa.”®

Todavia, a Meditatio Mortis, na analitica existencial serd sofisticada no sentido de
doar a finitude uma responsabilidade as dificeis exigéncias da trama do ser do homem. A
finitude ndo sera mais entendida apenas como o fim ou como término, pois [...] “¢ um carater
da propria temporalizagio.””’

Trata-se de situar o tempo da existéncia em relagdo ao fim, mas ndo ao fim que se

precipitard desde fora do homem e ao se ajuntar aniquilara o existente. A morte certa,

doravante numa hora incerta, possuird um carater de doacdo de vigor a existéncia, ou seja, a

% ST I, 101.

87 HODGE, Joanna. Heidegger and Ethics. London and New York: Routledge, 1995. p. 197.

68 C.f. MARTINS, Maria Manuela. A morte enquanto excedente (Ausstand): leitura de alguns paragrafos de Sein
und Zeit. In Desenvolvimento da Fenomenologia na contemporaneidade. Porto: Campos das Letras, 2007.

% EDE, 127. “Il ne s’agit pas de la finitude d’un continuum, la finitude ontologique n’a aucune signification
quantitative.”

ST 11, 124.



34

propria vida. Em relacdo a Meditatio Mortis classica - o “pensar a morte” - Heidegger

sublinha:

Se o ser-para-a-morte ndo significa uma “realizagdo” de si, isso ndo pode,
porem, significar: permanecer no fim de suas possibilidades. Uma tal atitude
seria "pensar na morte". Essa atitude pensa a possibilidade de quando e
como viria a morte. Esse “remoer” a morte nao lhe retira nada do carater de
possibilidade. Remoi-se cada vez mais a morte como algo que vem, embora
atenuado por uma pretensdo calculada de se dispor da morte. Como possivel,
ela deve mostrar 0 menos possivel a sua possibilidade. Caso 0 ser-para-a-
morte tenha de abrir a possibilidade caracterizada, compreendendo-a como
tal, a possibilidade deve entdo ser compreendida como possibilidade, sem
nenhum atenuante. Deve ser construida como possibilidade e, no
comportamento frente a ela, suportada como possibilidade. "'

Afirmar que Heidegger subscreve as meditacOes antigas acerca da finitude ndo ¢

exagerar nos termos. O homem estad como que abotoado a morte inalteravelmente, “ele é para

a morte a cada momento de sua existéncia nao pelo pensamento, mas pela realizacdo de sua

existéncia que reside na compreensio da existéncia.”’? “A ontologia da existéncia humana — a

antropologia filos6fica — ndo deixa de parafrasear esse pensamento abstrato ao insistir, com

énfase, na finitude.

O pensamento da morte, que ndo ¢ a vivéncia de um evento, ainda que exposto na

crueza da existéncia finita, através das preocupacdes ontologicas, longe das afetacdes

meramente Onticas, € uma resposta possivel ao maior dos problemas metafisicos.

"IST I, 45.

2 EDE, 124. “Il est pour la mort & chaque moment de son existence non pas par la pensée mais par
I’accomplissement de son existence qui reside dans la compréhension de I’existence.”

3 TI, 90.



35

1.3 SER-PARA-MORTE

O existencial mais analisado dentro da Analitica Existencial é o Sein zum tode. A
primeira parte do livro dedicado a Husserl, trata de como a existéncia humana de-cai e
permanece em dejecdo, ou seja, na inautenticidade. Detectam-se determinagdes da
impropriedade numa profunda discussdo tipicamente dos questionamentos ontoldgicos
realizados por Heidegger. A segunda secdo, esta que nos ocupamos com mais profundidade,
tem o objetivo de demonstrar a possibilidade que o Dasein tem de testemunhar
existenciariamente o seu poder-ser mais proprio, ou seja, que tenha a possibilidade de
estabilizar-se no instavel campo da impropriedade, a in-decis@o. Assim, o Dasein se mostraria
decidido por si mesmo e desta maneira chamado a ser o mortal que ele ndo pode esquecer que
é. Segundo Heidegger, a finalidade™ do Dasein é estar situado no mundo como mortal. Suas
possibilidades - que dizem respeito ao ontico - estao “limitadas™ pela iminéncia inexoravel da
morte.

O “fim” do ser-no-mundo ¢ a morte. Esse fim que pertence ao poder-ser, isto ¢, a
existéncia, limita e determina a totalidade cada vez possivel da pre-senga[...]De

acordo com o modo de ser da pre-senca, a morte s6 ¢ num ser-para-a-morte
existenciario.”

Entdo, a primeira pergunta que se pode fazer ¢: como nos percebemos mortais? De
onde provém esse “sentimento” privilegiado que nos indica que estamos numa constante
inconclusdo?’® E qual a diferenga entre a visio da morte como o cessar das fungdes bioldgicas
para a visdo ontologico-existencial?

O primeiro questionamento ndo ¢ abstruso de se responder. Obviamente que o que
sabemos da morte nos vem do falecimento dos outros seres humanos que sd3o no mundo
conosco, conseqiiéncia obvia do Mitdasein (coexisténcia). Nao nos ¢ possivel fazer a
experiéncia da nossa propria morte, da transi¢io para o ndo mais estar presente’’ por que o
Dasein estd retirado do seu ai. E possivel entdo fazer uma “experiéncia” da mortalidade
alheia? Para Heidegger, num primeiro momento sim, com toda a reserva que a palavra

experiéncia pode assegurar para si. Como veremos no desenrolar deste estudo, a totalidade do

4 A palavra finalidade est4 posta entre aspas pelo fato de que s6 ha télos se ha esséncia. Ndo € o caso da filosofia
heideggeriana. A esséncia do homem ¢ sua existéncia.

STII, 12.

76 Ibidem, p. 16.

"7 Ibidem, p.17.



36

Dasein ¢ conferida face a morte. Mais tarde também veremos, com Martin Buber, por que nos

¢ impossivel fazer a experiéncia de seres humanos.

A morte dos outros, porém, se torna tanto mais penetrante, pois, o findar da

pre-senca € “objetivamente” acessivel. Sendo essencialmente ser com os
outros, a pre-senca pode obter uma experiéncia da morte. Esse dado
“objetivo” da morte também devera possibilitar uma delimitagdo ontoldgica
da totalidade da pre-senca.”

Todavia, Heidegger afirma que genuinamente ndo nos ¢ possivel fazer a experiéncia
da morte dos outros. A propria concep¢ao de alteridade em Heidegger atesta a cronica
auséncia de relagdo com a finitude desde a mortalidade alheia. Para o autor de Ser e Tempo,
ao contrario de Husserl, Sartre ou Merleau-Ponty, por exemplo, ndo ha a necessidade de
apreender outrem, mas hd a capacidade de abrir-se ao outro. Mesmo se estou fechado a
alteridade, eu permaneco em relacdo com ela, no horizonte do ser-com.

O Dasein ¢ originariamente lancado no mundo, no modo do Cuidado (Sorge). De fato,
“o cuidado angustiado deve fornecer a condi¢do ontoldgica da unidade da estrutura do

Dasein.””?

Os comportamentos alheios e suas conseqiiéncias ndo sao recebidos por mim
como eu recebo uma cadeira em sua utilidade. E ¢ justamente no encontro com outro que esta
potencialmente a chance de aderir a inautenticidade. Entdo, langados no mundo os individuos
se perdem aderindo aos outros, se alienando. E pelo outro que o Dasein se torna inauténtico e
ndo por si. Assim acontece com as informagdes publicas em relagdo que tentam dar conta da
morte. A pedagogia cotidiana nos desvia do sentido real da morte, de toda sua pujanca
ontoldgica.

Com seres simplesmente dados mantemos experiéncias (ser-com), nao relagdes (ser-
com-os-outros). Um homem morto € um ente simplesmente dado? Ele de fato serd um objeto
de “ocupacio” nos funerais, enterros, cerimonias e cultos dos mortos®’, a diferenca é que ele
sera algo mais que apenas um ente simplesmente dado por que outros estdo a homenagea-lo,
ha uma espécie de preocupagdo reverencial.

Pode-se questionar: o luto, ndo seria a revelagdo de que a morte de outro, afec¢ao por
exceléncia, causa uma desordem potente no sujeito que permanece e testemunha? Para
Heidegger, ndo. Nos dominios da Analitica Existencial, o luto ndo me diz nada de minha

morte justamente por que permanego € € 6bvio que essa presenca me permite continuar sendo.

STII, 17.
" EDE, 107. “ Le souci angoissé doit fournir la condition ontologique de I’unité de la structure du Dasein.”
80ST I, 18.



37

Esta duracdo ndo pode ser afetada pela morte de outrem. A morte ¢ perda que s6 atinge as
testemunhas que eram no mundo com o finado. Informagao que j& antecipa as consideragdes
que trabalharemos mais tarde, que dirdo respeito a grande importancia a esse evento que nos

vem ao encontro no mundo: a morte de outrem.

A morte se desentranha como perda e, mais do que isso, como aquela perda
experimentada pelos que ficam. Ao sofrer a perda, ndo se tem acesso a
perda ontologica como tal, “sofrida” por quem morre, em sentido genuino,

ndo fazemos experiéncia da morte dos outros. No maximo estamos apenas

“juntos”.8!

Assim sendo, a mortalidade alheia ndo nos serve para entendermos nem o fim nem a
totalidade do Dasein. Nem no campo ontologico, nem no campo Ontico. A morte ¢ algo
absolutamente singular, ninguém tem o poder, segundo Heidegger, de assumir a mortalidade
alheia. Cada Dasein tem por fado assumir sua propria morte. Neste sentido “na medida em
que é, a morte é essencialmente e cada vez, minha.” %2

Mesmo assim a mortalidade vem a tona na cotidianidade do Dasein, na public-idade,
no fato impessoal de que “morre-se”. O morrer, “fato”. A morte vem inevitavelmente ao
“encontro” como um evento que acontece constantemente no mundo como algo nao
surpreendente (peculiaridade de tudo aquilo que nos vem ao encontro na cotidianidade
mediana). A morte, sendo expressa pelo falatorio, ou seja, concebida de forma impropria, tem
sua estrutura original de ser-para-a-morte degenerada.

\

A morte se desentranha como perda, embora atinja a pre-senca, nao
pertence propriamente a ninguém. Se a ambigiiidade ¢ o proprio falatorio,
isso se da, sobretudo, nessa fala sobre a morte. A morte que ¢ sempre
minha, de forma essencial e insubstituivel, converte-se num acontecimento
publico, que vem ao encontro no impessoal [...] O impessoal da razdo e
incentiva a tentagdo de encobrir para si o ser-para-a-morte mais proprio.®

Para Heidegger, a compreensdo do Dasein se d4 de maneira unitdria em relacdo a
todos os existenciais. Todavia, esta claro que o ser-para-a-morte possui, coligado a Angustia,
um lugar privilegiado. Através da claridade compreensiva desse existencial ¢ que se da a
possibilidade da decisdao antecipadora. Os termos proprio € improprio, muito utilizados até

agora, reforcamos, ndo designam situagdes existenciais superiores ou inferiores, mas nada

$UST L 19.
82 Ibidem, p.20.
8 Ibidem, p.35-36.



38

mais do que o fruto de escolhas e posturas diante de si mesmo e das proprias possibilidades
que, honestamente, sdo finitas. De onde deriva o privilégio do ser-para-a-morte? Foi forjado
artificialmente? Segundo Heidegger, este existencial faz parte de uma estrutura prévia da
abertura. A morte, [entendida autenticamente], ¢ uma ameaca que vem do proprio Da. Dasein
significa ser-0-Da®*, logo, ser o Da é ser-morte. Assim. Veremos em Lévinas que, por ndo ser
contida pelo esquema noético-noematico ou no projeto de antecipagao, a morte ndo estard em

nenhuma instancia identificada ao Mesmo.

8 AGAMBEN, Giorgio. 4 linguagem e a morte: um semindario sobre o lugar da negatividade. Belo Horizonte:
Editora UFMG, 2006. p. 17.



39

1.4 FINDAR X FINAR

Logo nos primeiros paragrafos da segunda se¢do de Ser e tempo, Heidegger nos faz
notar que biologicamente a mortalidade nao pode ser explicada na sua totalidade. Para o
filosofo alemao, faz-se necessario, para uma devida faxina conceitual, acentuar a diferenca
entre a visdo biologista da morte e a percepcao ontoldgico-existencial. O problema
inicialmente reside em perceber a diferenca basilar entre o “finar” e o “findar”.

O “finar” diz respeito a aniquilagdo do ser vivo, da biologia, da interrupcdo dos
movimentos biologicos comuns a tudo o que ¢ vivente. O “findar” denota o fim préprio do
Dasein. Nenhum ente simplesmente dado pode findar. Os animais legitimamente ndo morrem
por que nio sio dotados de mundo, sdo entes intramundanos®, nio dotados de um horizonte,
nem de “sentido”, eternos enquanto vivos, justamente por ndo serem estruturados como
temporalidade. A questdo do sentido do ser ¢ a principal fonte das discussdes heideggerianas.
As coisas e 0s animais nao tém sentido. O Dasein é sentido. Sentido neste caso ¢ uma direg¢ao
que ndo pode ser tematizada, ¢ um horizonte ndo teleoldgico onde tudo por vir ao encontro,
perspectiva do projeto. Sem projeto, nenhum ente pode vir ao encontro. “Dizer que o ente
‘tem sentido’ significa que ele se tornou acessivel em seu ser, que s6 entdo, projetado em sua
perspectiva ele ‘propriamente’ ‘tem sentido’.”%¢

O homem ndo ¢ tomado como um ente em meio aos outros entes, mas, um ente que
compreende o ser. O ser, ligado ao tempo, s6 pode ser interpretado naturalmente a luz da
finitude da propria compreensdo do homem. Em suma, a morte ¢ uma possibilidade

privilegiada do Dasein.’’

A passagem da presenga para ndo-mais-estar-presente, enquanto nao-mais-
ser-no-mundo mostrar-se-4 que, quando a presenca sai do mundo, no
sentido de morrer, isso ndo pode ser confundido com o sair-do-mundo na
acepgdo de simplesmente viver. Apreendemos terminologicamente o findar
do ser vivo como finar.®®

Ser locus do Dasein ¢ carregar consigo a propria nulidade, uma pendéncia
interminavel que apenas se “totalizard” com o “fim” do Dasein. H4 no Dasein uma ‘ndo
totalidade’ continua e ineliminavel, que encontra seu fim com a morte.”®® O que Heidegger

quer elucidar ¢ que esse findar (chegar-ao-fim) pode significar o todo do ser deste ente

85 Cf. ST, §15.
8 ST II, p.118.
87 Ibidem, p.30.
8 Ibidem, p.21.
9 ST 11, p.23.



40

existente. Essa pendéncia interminavel, ou se quisermos, esse ainda ndo - que “ja esta

incluido em seu proprio ser, ndo como uma determinacdo arbitrdria, mas como um

2590

constitutivo™” - pode ser bem explanado através do exemplo do fruto imaturo, uma metafora

brilhante da parte do fildsofo:

O fruto imaturo, por exemplo, encaminha-se para o seu amadurecimento.
No amadurecimento, aquilo que ele ainda ndo ¢, de modo algum, se oferece
como algo que se lhe ajunta, no sentido de algo que ainda-ndo ¢
simplesmente dado. O proprio fruto amadurece. O amadurecimento e o
amadurecer caracterizam-lhe o ser enquanto fruto [...] O ainda-ndo da
imaturidade ndo significa uma coisa exterior a qual, indiferentemente ao
fruto, poderia ser simplesmente dada nele ou com ele. O ainda-ndo indica o
proprio fruto em seu modo especifico de ser [...] 0 ainda-ndo ja esta incluido
em seu proprio ser, ndo como uma determinagdo arbitraria, mas como um
constitutivo. Analogamente, a pre-senca, enquanto ela ¢é, ja ¢ seu ainda-

ndo.”!

Neste sentido, o Dasein “completa seu curso” com a morte. O que ndo quer dizer que
um Dasein “incompleto” ndo possa findar. Findar nao diz necessariamente fazer-se concluido.
E isso que faz Heidegger indagar em que sentido morrer pode ser depreendido como o findar
do Dasein. Para isso ele divide o significado de findar em trés interpretagdes possiveis, a
saber: Findar como terminar, Findar como acabar e Findar como desaparecer. Nenhuma
destas trés alternativas sequer chega perto do sentido original do Findar por que, na morte, o
Dasein “nem se completa, nem simplesmente desaparece, nem acaba e nem pode estar

disponivel a mio”.”?

Da mesma forma que a pre-senga, enquanto é, continuamente ja é o seu
ainda-ndo, ela também ja é sempre o seu fim. O findar implicado na morte
ndo significa o ser e estar-no-fim da pre-senga, mas o seu ser-para-o-fim. A
morte ¢ um modo de ser que a pre-senga assume no momento em que é.
“Para morrer basta estar vivo™”?

Como ja dito acima, para Heidegger, a morte ¢ indubitavelmente um fendmeno
“pertencente” a vida. E evidente que o Dasein também “possui” uma morte biologica, afinal
ha um corpo e como corpo a fisiologia fina, todavia sendo uma experiéncia

“inexperienciavel”. O Dasein nunca fina. Destarte “a presenca s6 pode deixar de viver na

0 ST 11, p.25

°! Ibidem, p.24-25
92 Ibidem, p.26.

% Idem.



41

medida em que morre”®. Este tipo de consideracdo lida pelos mais analiticos pode num
primeiro momento ser completamente rechacada como uma expressao confusa, tautologica e
paradoxal, mas, tendo sido explicitada a diferenga entre Findar e Finar, os ataques podem ser
amenizados e quem sabe até ndo realizados. Para além de raciocinio circular, no horizonte
finito do homem ¢ que se funda a temporalidade originaria que ndo ¢ linear, nem serial: ¢

pendular.
Lévinas taxard de temporalidade sincromica, a que combina todas as instancias de
tempo no horizonte do sujeito. O tempo do mesmo, da representagdo e da consciéncia. O

oposto sera a diacronia. Tempo dissincronico, dindmico, fugindo da corrente da consciéncia.

%4 ST I, 28.



42

1.5 A TEMPORALIDADE NAO-SERIAL

Ser e Tempo orienta a no¢ao de temporalidade para outros caminhos. Um tempo linear
ndo explica a verdadeira esséncia do carater ek-statikon da existéncia humana, perpassado
pelo “Porvir”, pelo “Vigor de ter sido” e pela “Atualidade”. Tratam-se dos modos de
compreensdo existencial do tempo. A temporalidade originaria ¢ finita e esta “ndo forma uma
série, mas sim uma multiplicidade unificada de momentos estruturais|...] que ndo contempla
serialidade ou seqiiencialidade [...] Em termos positivos, a temporalidade originaria ¢

caracterizada como ekstatica, horizontal e finita.”>

A ideia que parece presidir a interpretacdo heideggeriana da existéncia
humana consiste em conceber a existéncia como éxtase — possivel, portanto,
unicamente como &xtase para o fim e como conseqiiéncia, em situar o
tragico da existéncia nessa finitude e nessa nada no qual o homem se lanca
a medida que existe. A angustia, compreensdo do nada, s6 é compreensao
do ser na medida em que o proprio ser determina-se pelo nada. O ser sem
angustia seria o ser infinito.”®

Logo, para o filosofo da floresta negra, a existéncia humana possui um carater a ek-
statico, ou seja, estd sempre fora de si, como bem indica etimologia. Em direcdo ao fim (ser-

r

para-o-fim), “a temporalidade ¢é essencialmente ekstatica™’.

Diz Heidegger, que a
temporalidade é o “fendomeno unificador do porvir que atualiza o vigor de ter sido.””®

Esse carater ek-stdtico, € estruturado, como ja prevenido, pelo Porvir, Pelo Vigor de
ter sido e pela Atualidade, o que se taxou de “ekstases da temporalidade”. Por isso, “uma vida
sem fim € uma vida sem norte, sem direcao, projeto, sem pulso e impulso. Sendo, o homem ¢
para o fim, sendo, simultaneamente, para o comego.” A temporalidade, j4 anunciamos, nio
pode se temporalizar a ndo ser por duas maneiras: ou autenticamente (antecipagao-repeti¢ao-
instante) ou inautenticamente (esperar-esquecer-presentificar). Deste modo, “hd uma
temporalidade originaria auténtica e inauténtica, com uma unidade de futuro, passado e
presente auténticos e inauténticos.”!%

O porvir - por motivos 0bvios - tem certa primazia ja que, quando falamos de Dasein,

falamos de projeto. E uma caracteristica privilegiada do Dasein que ele seja propriamente

%REIS, Robson Ramos, op. cit., p.109-110.
% EE, 18.

7 ST 11, 126.

% ST 11, 120.

9 PISETTA, Ecio Elvis, op. cit., p. 260.

100 REIS, Rébson Ramos, op. cit., p.111.



43

porvindouro: o primado do futuro. Pode vir a si em seu poder-ser mais proprio (a de-cisdo, a
antecipacdo). O esperar, temporaliza¢do inauténtica da ekstase Porvir, é seguir na existéncia
através de meros projetos que logo quando realizados devolvem o vazio a uma existéncia que
nao se compreende como vindoura. Dizer que a existéncia ¢ essencialmente porvindoura faz
do fim um momento de extrema atividade, como se a existéncia despertasse para si mesma a
partir do fim. Assim, “o futuro temporaliza-se, produzindo ekstases do passado e do presente,

formando uma unidade.”!!

Porvir significa o advento em que a pre-senga vem a si em seu poder-ser
mais proprio. E a antecipagio que torna a pre-senga propriamente
porvindoura, de tal maneira que a propria antecipagdo s6 ¢ possivel na
medida em que a pre-senga, enquanto ente, sempre ja vem a si, ou seja, em
seu ser, € e esta por vir. [...] Temporalidade temporaliza-se, originalmente, a
partir do porvir.'®

O vigor de ter sido: o assumir o que ja sempre foi, ou seja, o vigor de ter sido ja
langado. O esquecer ¢ ignorar a gravidade que o “passado” possui para a estruturacao do todo
existencial. Heidegger inaugura um entendimento de um tempo nao-serial. Se pudermos
afirmar, a temporalidade heideggeriana ¢ uma temporalidade pendular que se temporaliza
através da interpenetracdo entre todas as instancias de tempo. No vigor de ter sido, O Dasein
torna-se o que sempre foi, se compreende no ja ter sido, assume e recupera o proprio ser que

sempre esteve no num modo factual determinado.

Em sentido préoprio porvindoura, a pre-senga € propriamente o vigor de ter
sido. A antecipagdo da possibilidade mais propria e extrema ¢ o vir de volta,
pela compreensao, ao vigor de ter sido em seu sentido mais proprio. A pre-
senga sO poder se o vigor de ter sido na medida em que é e estd por-vir.'

E a Atualidade: o esfor¢o de existir enquanto essa retomada do vigor de ter sido.
Atualizar-se ndo € por-se e entender-se no presente. O ideal do carpem diem seria interpretado
por Heidegger como a mais inauténtica das posturas existenciais. Estar realmente no presente,
ou seja, atualizar-se, ¢ a faina de repetir-se a si mesmo, ou seja, manter a mesmidade
recuperando a atualidade da dispersdo nas ocupagdes imediatas. Dai, a forma inauténtica ser

taxada de presentificagdo: compreender-se desde uma temporalidade de agoras que nada mais

10T REIS, Rébson Ramos, op. cit., p.110.
102 ST 11, 119-126.
193 Ibidem, p.120.



44

¢ do que um tempo intratemporal. Empobrece-se assim o projeto, o ser de futuricdo que € o
ser-homem.

O presente em Heidegger ¢ propriamente o ins-tante, ¢ este ¢ a condigdo de
possibilidade do intratemporal. Temos aqui a mais fugidia ins-tancia de tempo. O presente ¢
pura evanescéncia, propriamente aquilo que se esvaece, se esvai como éter jogado ao ar.

Sendo pura evanescéncia, o presente ¢ “instantdneo”, concretude temporal de um mundo.

O ser que se abre junto ao que, na situagdo estd a mao, isto €, o deixar vir ao
encontro na agdo do que ¢ vigente no mundo circundante, s6 é possivel
numa atualizagdo desse ente. A de-cisdo s6 pode ser o que € como
atualidade de uma atualizagdo, ou seja, o deixar vir ao encontro, sem
deturpagdes, daquilo que ela capta na agdo.'"

E desta maneira, que Heidegger concebe a temporalidade sem o escoamento de
instantes. Um tempo ndo linear e interpenetrado, “em que futuro, passado e presente, os trés
momentos que ele inclui, sdo originais da mesma maneira, mas a analise destaca certo

primado do futuro.”!% A representacio classica do tempo é completamente revista.

A férmula ‘estar ja desde sempre adiante de si enquanto um ser no mundo
contém formas temporais: ‘ja desde sempre, ‘adiante’, ‘junto de’. Existe aqui
uma tentativa para descrever a temporalidade sem fazer intervir o
escoamento de instantes, o tempo que corre. Existe aqui uma preocupagao

em encontrar um tempo original que ndo € mais definido como rio que corre.
106

Em suma, pelo jogo de conceitos e analises da existéncia humana - enquanto uma
correspondéncia com o Ser e um éxtase para o fim - o homem esta inexoravelmente ligado a
morte com a possibilidade, face a ela, de re-significar a existéncia de forma auténtica. A
morte ¢ de fato, para Heidegger, ¢ um modo de ser da vida. A morte, na acepcao
heideggeriana, ndo ¢ um evento, afinal, ndo se mostra. A morte ¢ um acontecimento de uma
vida inteira, acontece durante toda a vida por isso, quando ao Dasein “sai do mundo, no
sentido de morrer, isso ndo pode ser confundido com o sair-do-mundo na acepg¢do do

simplesmente viver.”!"?

104 ST 11, 120.

105 EDE, 125. “Avenir, passé, présent, les trois moments qu’il inclut sont originels au méme titre, mais I’analyse
fait ressortir um certain primat de 1’avenir.”

106 DMT, 51 e 52.

107ST 11, 21.



45

A autenticidade, para além de um status de “melhoria existencial” ou de passagem de
um estado de precariedade a gloria, nada mais ¢ do que uma modificagdo no proprio terreno
constitutivo que se taxa de impessoal. Tao for¢oso e inevitdvel que de maneira justa taxa-se
proprio-impessoal.

O Dasein tem a possibilidade de desencobrir-se da ndo-verdade a qual estd inserida na
de-cadéncia, de tal maneira que ele “atente” ao verdadeiro sentido da mortalidade como ser-
para-a-morte, como a certeza mais incerta da existéncia, como a “possibilidade mais propria,
irremissivel, certa e, como tal, indeterminada e insuperavel da pre-senca.!®® Logo, a morte
pode ser uma condicdo de possibilidade de resignificacdo da existéncia, uma reorientacao
voltada a uma vida exercida com auto-transparéncia ¢ sem os falsos atrativos de uma sensacao
de infinidade que o homem assume de maneira inauténtica. Desta feita, “poderiamos dizer: o
homem vive melhor por que morre mais profundamente.”'® E nada disso faz sentido sem a

forca de modificagdo da decisdo antecipadora.

108 ST 11, 41.

19 GABAS, Ratl . El concepto de existencia en Heidegger. La Rioja: Logos: Analés Del Seminario de
Metafisica, n. Extra, Ed. Complutense, 1992. p. 260. “Podriamos decir: el hombre vive mejor porque muere mas
a fondo.”



46

1.6 VORLAUFENDE ENTSCHLOSSENHEIT

Na de-cisdo impera a revelagdo do que se
fecha e se vela.!!?

Trataremos agora o que Theodor Adorno aponta na filosofia heideggeriana como
sendo uma doutrina da antecipagdo.’’! Do que se trata a de-cisdo antecipadora (vorlaufende
Entschlossenheit) e qual o seu papel na conducao da trama do ser do homem? Como pode a
existéncia perceber-se na nao-verdade em que desde sempre se encontra e assim modificar-
se? Vimos que ndo ¢ possivel afirmar a existéncia de uma possibilidade de mudanga de um
estado inauténtico para um estado de autenticidade do Dasein. Mesmo assim, que movimento
o0 homem tem como possibilidade para acessar o querer ser auténtico? Como uma resolugao
existencial € possivel sem abandonar o estado impessoal em que o homem se encontra de
inicio e na maior parte das vezes? Que conseqliéncias existem numa atividade de

hermenéutica de si mesmo? Comecemos com a indica¢do de William Spanos:

[Buscar a compreensdo auténtica do si mesmo] torna-se um processo de
descoberta no sentido de des-trancar — abrir-se, liberar-se — a hermenéutica
possibilita que o impulso espacial inauténtico que a consciéncia literaria do
Ocidente encerra, esconde, ¢ eventualmente esquece coagindo a
temporalidade do texto num circulo totalizado. Ndo & casual que, em
contraste com a espacializagdo "que espera, torna presente e esquece',
Heidegger tenha um termo para o Dasein auténtico (i.e., temporal e
projetivo) cujo comportamento hermeneutico antes de ser é “Vorlaufende
Entschlossenheit”, que significa “‘decisdo antecipadora.”'"?

Como vimos, sendo a temporalidade ek-statica, do grego ekstasis, agdo de estar fora de
si, 0 homem estd sempre adiante de si mesmo, e por isso sempre em busca de si. O Dasein
enquanto existe € para o seu proprio fim. A morte, nas vistas do filésofo alemdo, ¢ encarada
como antecipacao e possibilidade. Nao ¢ novidade que a impossibilidade ¢ uma possibilidade

na filosofia heideggeriana. Por mais pretensioso que possa parecer, o Dasein “pode nao

110 HEIDEGGER, Martin. Que é isto a filosofia?: identidade e diferenca. Petropolis, RJ: Vozes; Sdo Paulo:
Livraria Duas Cidades, 2006. p. 70.

" ADORNO. Theodor. The Jargon of Authenticity. Evanston: NORTHWESTERN UNIVERSITY PRESS,
1973. p. 124. “Doctrine of authenticity.”

112 SPANOS, William V. Heidegger and Criticism: retrieving the Cultural Politics of Destruction. Minneapolis:
University of Minnesota Press, 1993. p. 47. “[...]becomes a process of discovery in the sense of dis-dosing—
opening out, liberating—the hermeneutic possibilities that the inauthentic spatial impulse of the Western literary
consciousness closes off, conceals, and eventually forgets in coercing the temporality of the text into a totalized
circle. It is hardly accidental that, in contrast to the spatializing "awaiting which makes present and forgets,"
Heidegger's term for Dasein's authentic (i.e.,temporal and projective) hermeneutic comportment before being is
"vorldufende Entschlossenheit,” which means simultaneously "anticipatory Resoluteness."



47

poder”. Morrer ¢ uma possibilidade entre as outras, no entanto, ¢ a mais radical por que langa
o homem ao nada, a nadificacdo, na possibilidade do ndo-ser, dai a angustia. Desta maneira, a
experiéncia da morte s6 pode ser pensada como antecipagdo. Esta denota a estrutura
fundamental do Dasein: o estar estruturado previamente como fim.

Na ontogénese do homem, se assim pudermos importar o termo da biologia, se
presentifica originariamente a informagao existencial do estar atraido para o fim. As relagdes
com a propria finitude - enquanto realizacdo - sao obviamente impossiveis. Se nao fosse de
maneira antecipada e como possibilidade nao seria crivel algum nivel de relacionamento com
a morte. Como veremos adiante, afirmar que a morte ¢ algo que se localiza originariamente
desde fora do homem ou que a morte é qualquer coisa de distinto da vida, é uma postura que
desconsidera todo o poder que a finitude possui para a condugdo e formagao do tecido do ser
do Dasein.

Parte da fenomenologia posterior a Heidegger, ndo considerara uma experiéncia
concreta a finitude concebida como possibilidade. Para o filésofo de MefBkirch, isso nao
diminui em nada seu peso fenomenal. Como ndo ¢ uma possibilidade real, o fendmeno da
morte esta em intima relagdo com o fendmeno da antecipacao. A morte, ndo sendo um ponto
inscrito no futuro, € vivida no aqui e agora, no tempo concreto — ainda que instantaneo - da
existéncia que, inclusive a morte, pode antecipar. Logo, entender-se como possibilidade pode
conferir a0 homem mais consisténcia na sua lida cotidiana. Como veremos, a estrutura
fundamental da existéncia € o devir, a existéncia ¢ sempre um ainda-nao e por isso um ter que

13 ou auto-consisténcia''* do si-mesmo, nio ¢é simplesmente

ser. A de-cisdo antecipadora’
uma tomada de decisdo por uma ou outra op¢ao que nos ¢ dada no mundo, mas €, na verdade,
viver Onticamente face a morte, o que abre ao Dasein a possibilidade de vivenciar
propriamente o seu “pré”, o Da do Dasein, ou seja, seu estar-langado, suas possibilidades, seu

projeto visto que “o Dasein jamais deixa seu Da”.!'>

113 De-cisdo, De-cidere. Cindir: cortar, separar, dividir, desavir. Decidir nesse sentido & resolver. Aponta para um
destrancamento (da impessoalidade). Alguém resoluto é alguém decidido. Traduzido em portugués como de-
cisdo antecipadora, encontramos no Francés como résolution devangante ou décision-résloue, no Inglés como
anticipatory resoluteness ou resolute disclosedness. No Italiano como decisione anticipatrice € no Espanhol
como resolucion precursora.

114 Auto-consisténcia. Unidade. Consistere. Todos os momentos possiveis do tempo todo que somos a cada
momento. O “si-mesmo so pode ser lido existencialmente no poder-ser si-mesmo em sentido proprio, ou seja, na
propriedade do ser da pre-senga como cura. A partir dela é que se esclarece a consisténcia do si-mesmo enquanto
pretensa permanéncia do sujeito. Mas o fenomeno do poder-ser proprio abre também uma visdo para a
consisténcia do si-mesmo de ter adquirido sustento. A consisténcia do si-mesmo no duplo sentido da solidez
consistente do que permanece € a contra-possibilidade propria da consisténcia do que ndo € si-mesmo, na in-
decisdo de-cadente. Do ponto de vista existencial, a autoconsisténcia nada mais ¢ do que a de-cisdo
antecipadora.” ST II, 116.

15 BUCKLEY, R. Philip, op. cit, p. 409. “[...] le Dasein ne quitte jamais son Da.”


http://it.answers.yahoo.com/question/index?qid=20090422073216AASAtpI

48

Nao se pode imputar a ideia de antecipacao decidida, um carater de decisionismo ou
mesmo voluntarismo que modifica inteiramente a configuracdo da existéncia. Na de-cisdo,
“n6s ndo mudamos de situagdao. As pessoas que nds freqiientamos nao foram substituidas por
outras. Coisa estranha, a de-cisdo antecipadora n3o ¢ uma decisio de ‘mudanga’.”!!¢
Acreditamos serem equivocadas as interpretacdes que sustentam a propriedade e
impropriedade (a de-cisdo e in-decisdo) como escolhas voluntarias ou simples opgdes. Assim
como nao ha espago para voluntarismo, também nao existe a possibilidade de confundir a
autenticidade e inautenticidade com estados morais.

Um pesquisador da Faculty of the Louisiana afirma que “em face da angustia, o
individual é confrontado com duas opg¢des basicas. Uma opgao ¢ a ‘fuga’ (Flucht). Fuga ¢ um
ato intencional. Como a fuga, a de-cisdo é algo de voluntério por natureza.”!!”

Outra interpretagdo erronea, afirma que Marcuse demonstrou certa admiragao pela
filosofia heideggeriana por encontrar nela “certa admiragdo por componentes ‘ativistas’ da
ontologia existencial, na qual ‘decisdo’ ou ‘resolugdo’ (Entschlossenheit) era a marca da
autenticidade.” ''8A informacdo fica deveras comprometida, quando a interpretagio se mune
de informagdes politico-biograficas. Pode-se encontrar a afirmacdo que Heidegger “invocou
‘a nogdo de ‘decisdo’ existencial (Entschlossenheit) como uma justificativa para o
engajamento coletivo em nome do Nacional Socialista Volksgemeinschaft.”'!® Nio ¢ o caso.

A impropriedade € o que poderiamos nomear de in-decisdo, ou, deixar-se familiarizar
pelo mundo, deixar-se levar pela cotidianidade. De-cisdo ¢ destrancamento dos grilhdes da
impessoalidade. De-cidido o ser-ai assume propriamente, em sua existéncia, que ele ¢ o
fundamento nulo de seu nada,'?° ou seja, que carrega consigo sua prépria nulidade ou seu
ainda-ndo. Ainda-ndo que ndo possui analogia com o futuro tradicional - um ainda-nao que

um dia sera, se efetivard. Trata-se de um ainda-ndo imprevisivel, carater pontual da futurigdo

heideggeriana.

116 BELLOQ , Céline. Etre soi avec Heidegger. Paris: Eyrolles, 2010. p. 116. “Nous n’avons pas changé de
situation. Les personnes que nous fréquentons n’ont pas non plus été remplacées par d’autres. Chose étrange, la
résolution n’est pas une décision de ‘changement’.”

7 GAUTHIER, David J. Martin Heidegger, Emmanuel Levinas, and the Politics of Dwelling. Dissertagio
(mestrado) - Faculty of the Louisiana State University and Agriculture and Mechanical College/ Department of
Political Science, 2004. p. 59, 60 ¢ 61. “In the face of anxiety, the individual is faced with two basic options.
One such option is ‘flight’ (Fluchf) [...]JFlight is an intentional act. [...]JLike flight, resoluteness is somewhat
voluntary in nature.”

118 MARCUSE, Herbert., op cit., “[...]certain admiration for the “activist” components of existential ontology, in
which ‘decisiveness’ or ‘resolve’ (Entschlossenheit) was one of the hallmarks of authenticity.”

119 Ibidem. p. xxvi. “[...]Jinvoked the notion of existential “decisiveness” (Entschlossenheit) as a justification for
collective engagement on behalf of the National Socialist Volksgemeinschaft.”

120 8T 11, 98.



49

Antecipar-se 2 morte ndo € um estratagema para sobrepuja-la, mas ¢ o ser proprio para
a possibilidade peculiar da absoluta impossibilidade do Dasein, para “atentd-lo” que ele existe
finitamente, destruindo assim certo senso de infinidade que impropriamente o homem
assume.

Falamos anteriormente de uma possibilidade de um testemunho existenciario, de uma
compreensdo existenciaria da certeza irremissivel e insuperavel. De fato, “toda compreensao
se d4 numa disposi¢do.”'?' E o angustiar-se que aponta a inexoravel iminéncia da mortalidade
por afrontar ao Dasein a possibilidade da nadificagdo, do Nada, por que “o ser-para-a-morte &,
essencialmente, angustia [...] A indeterminagcdo da morte entreabre-se, originariamente, na
angustia. Esta, por sua vez, é “a rainha na sombra das disposi¢des.”'?? Ndo que seja a mais
importante dentre todas as outras, mas, de fato, ¢ aquela na qual Heidegger deposita
claramente uma maior atencdo na medida em que o angustiar se liga a consideracdes agudas
da existéncia, como por exemplo, a dificil exigéncia do poder nao ser.

Essa anglstia originaria, porém, “aspira a dispor-se a de-cisdo.”!?* Sabe-se que, “a
angustia heideggeriana nao leva ao desespero, antes a coragem de deparar-se com o estado de
facticidade em que se encontra. Cabe a condi¢do enérgica do homem o encontro consigo
mesmo.”!?* Por conseguinte, “a anglstia é compreensdo. Ela compreende de uma maneira
excepcional a possibilidade de existir autenticamente.”!?>

“O ser sem angustia seria o ser infinito.”'?® Um ente sem perspectiva do proprio
findar. Eis que Heidegger “facilita” nosso trabalho resumindo razoavelmente o ser que,
propriamente, estd desde sempre projetado para o fim. Projetado a mortalidade com a
possibilidade de sé-lo em sentido proprio. Para tal deve se evadir das interpretacdes tagarelas

do impessoal:

A antecipagdo desentranha para a pre-senca a perdigdo no proprio-
impessoal e, embora ndo sustentada primariamente na preocupacdo das
ocupagoes, a coloca diante da possibilidade de ser ela propria: mas isso na
LIBERDADE PARA A MORTE que, apaixonada, factual, certa de si
mesma e desembaragada das ilusdes do impessoal, se angustia.'?’

2L Cf, ST 1, §29.

122 SAFRANSK]I, Riidiger, op. cit, p. 190.

122 ST 11, 101.

124 NAVES, Gilzane Silva, op. cit., p. 69.

12EDE, 107. “Mais I’angoisse est compréhension. Elle comprend d’une maniére exceptionelle La possibilite
d’exister authentique.”

126 BE, 18.

1278T 11, 50.



50

Liberdade para a morte ou o antecipar-se, evidencia as poténcias singulares, sendo a
maior delas, a poténcia da liberdade finita.!?® Temos ai mais uma prova contra as acusagdes
de decisionismo, afinal, “liberdade para a morte nao significa ‘escolher ou ‘decidir-se’ frente
a morte, sendo abrir-se a ela.”'?® Como j4 antecipara Heidegger no §40, “na pre-senca, a
angustia revela o ser para o poder-ser mais proprio, ou seja, a ser-livre para a liberdade de
assumir e escolher a si mesmo”.!3°

Aclarada a ideia de antecipag¢do, na exposi¢do ontologica do ser-para-a-morte,
apresenta-se como proximo passo o intento de expor a “experi€ncia” existenciaria desse
“antecipar-se a morte”, com o objetivo de afastar qualquer acusag¢do de suposicdo
fantdstica,”*! ou demasiadamente etérea.

De-cidido o Dasein nao pode mais recair na in-decisdo na medida em que essa faina ¢
incessante visto que a iminéncia da in-decis@o - do apelo da publicidade - ¢ inexoravel. O fato
de ser-no-mundo inclina o Dasein a tendéncias de-caidas, escolhendo o mais facil, o mais
familiar, fazendo a escolha longe de si-mesmo. Ter por certa a de-cisdo e a “verdade
»132

originaria que esta lhe abre, o Dasein deve “manter-se livre para uma retomada

possivel”!3?

, ou seja, de-cidir ndo significa ter encontrado uma “verdade absoluta” e ali se
manter. Ao contrario, cada escolha por essa ou aquela possibilidade imputa ao Dasein a
contingéncia de ter que de-cidir sempre pela propriedade numa re-peticdo de si mesmo, ou
seja, manter a mesmidade, ser o mesmo sendo outro nas diversas situacdes que aparecerao.

Ver-se-a entdo que, aclarado o conceito de de-cisdo, ele se acoplara a mais dois: o
Clamor da Consciéncia e o Débito. Desta feita, o Dasein modificaria sua caminhada até a
autenticidade. De tal modo que a de-cisdo serd a “abertura privilegiada e propria,
testemunhada pela consciéncia na propria pre-senga, ou seja, o projetar-se silencioso e prestes
a angustiar-se para o ser e estar em débito mais proprio.”'

Tem-se como ja compreendido o fato de que a impessoalidade (in-decisdo) faz com
que o Dasein se decida ndo por si-mesmo, mas siga o pré-determinado por todos, por

135

ninguém em especifico °>. Apenas hd a possibilidade de antecipar-se a morte, recuperando a

128 Cf. ST 11, §74.

129 CATALDO SANGUINETTI, Gustavo. Muerte y Libertad en Martin Heidegger. Revista Philosophica,
Valparaiso: Universidad Catolica de Valparaiso, Instituto de Filosofia. n. 26, 2003. p. 16. “Libertad para la
muerte no significa “elegir” o “decidirse” frente a la muerte, sino abrirse a ella”.

130ST 1, 252.

BISTII, 51.

132 Cf. ST 11, 99 e 100.

133 ST 11, 100.

134 ST 11, 86. Grifos nossos.

B5Cf. ST I, §35, §36, §37 e §38.



51

escolha de si, escolhendo a escolha, buscando o seu proprio poder-ser. Encontrado a si
mesmo, o Dasein tem a possibilidade de se auto-interpretar cotidianamente. E o faz via
consciéncia, ou como assinala Heidegger, a voz da consciéncia. Esta ultima entendida

ontologicamente, como “fendmeno da existéncia”!®

que se afasta inteiramente das
interpretagdes classicas e vulgares. Seja uma visdo biologica, psicologica, teoldgica,
neurocientifica, kantiana (enquanto um tribunal), etc. Notar-se-4 entdo que a consciéncia

oferece “algo” a ser compreendido através do Clamor.

A consciéncia da algo a compreender, ela abre [...] A analise mais profunda da
consciéncia a desentranha como clamor. O clamor é um modo de aclamacgédo
da pre-senga para o seu poder-ser-si-mesmo mais proprio isso no modo de
conclamar o seu ser € estar em débito mais proprio.'?’

Nota-se que “o tema da Voz mostra sua inextricavel conexdo com o da morte.”!® Se,
como vimos, apesar de subscritas, as questdes antigas da meditatio mortis ndo estdo
propriamente presentes nas questdes heideggerianas, isso se deve justamente a concepcao da
voz da consciéncia. SO € possivel “pensar na morte” como bem o lembra Agamben, por que
se pode encontrar uma “Voz”. Assim, “sem o chamado da Voz, até mesmo a decisdo auténtica
(que ¢ essencialmente um ‘deixar-se chamar’, sich vorrufenlassen) seria impossivel.”!3

Se a consciéncia clama, pode-se depreender instantaneamente que ela pode ser
“escutada”. Dando-se entdo “ouvidos” a consciéncia € que se tera a possibilidade de escolher
a escolha na de-cis@o. E mais significativo do que “ter consciéncia” € querer-ter-consciéncia:

99140

“compreender a aclamacdo significa: querer-ter-consciéncia” *”, ou seja, assumir-se como

falta essencial e “prestar-se para a angustia”.!*!

Prestar-se a angustia, ¢ estar disposto a passar por suas chamas, ¢ a possibilidade de
imolar-se e, das cinzas destacadas do inauténtico, re-significar as possibilidades, ou seja, a
propria existéncia enquanto poder-ser. Em estado de angustia, o mundo que sempre foi
familiar causa estranheza.

A consciéncia entdo, “conclama o si-mesmo do Dasein a sair da perdicdo no

1”142

impessoa através de uma espécie de discurso que normalmente deveria “querer” falar

136 ST [1, 54.

137 1dem.

133 AGAMBEN, Giorgio, op. cit., p. 82.
139 1dem.

140 ST 11, 76.

141 Cf. ibidem, 85.

142 Ibidem, p. 60.



52

alguma coisa, deveria dizer algo. Destarte o que diz a consciéncia? A quem ela fala? O que
ela de-clama?

E ao si-mesmo em sentido proprio para “quem” se dirige a aclamagio da consciéncia,
para que ele, a partir do seu proprio-impessoal, seja obrigado a “ouvir” com o designio de
arruinar a impropria interpretacdo publica do Dasein, da decadéncia, do “ja-ser-junto-ao-
mundo-das-ocupagdes”. E através de uma voz silenciosa que nada verbaliza - que
objetivamente nada quer dizer'® - que a consciéncia conclama o aclamado. O clamor ao
mesmo tempo nao ¢ algo de voluntario, programatico, que se pode convocar a qualquer
momento ambicionado. Essa voz que discursa ao si-mesmo nao ¢ de maneira alguma uma voz
familiar, revela-se como uma voz estranha (que causa estranheza, ou seja, in-dispor-se, des-
familiarizar-se com o j& imposto na cotidianidade). Essa voz, curiosamente, nada pronuncia
de concreto, nada proporciona ao ouvido curioso da public-idade e nao permite qualquer tipo

de resposta ou conversa negociadora.

O que a consciéncia de-clama para o aclamado? Em sentido rigoroso, nada.
O clamor nd3o exprime nada, ndo fornece nenhuma informagdo sobre
acontecimentos do mundo, nada tem para contar [...] O clamor dispensa
qualquer verbalizacdo. Ele ndo vem primeiro a palavra e, ndo obstante, nada
permanece obscuro e indeterminado. O discurso da consciéncia apenas se
da em silencio [...] O clamor justamente é ¢ nunca pode ser algo planejado,
preparado ou voluntariamente cumprido por noés [...] Quem clama também
ndo ¢ familiar ao proprio-impessoal da cotidianidade — é algo como uma
voz estranha. [...] O clamor “se” faz e, ao mesmo tempo, nada oferece a
escuta do ouvido curioso das ocupagdes|...]O clamor nao relata nenhum
dado ou contetido. Clama sem nenhuma verbalizagdo. O clamor fala
estranhamente em siléncio [...] Estranheza é, na verdade, o modo
fundamental mas encoberto de ser-no-mundo[...] O clamor exclui todo e
qualquer contra-discurso. Algo no sentido de uma discussao negociadora do
que diz a consciéncia.'*

Em suma, a temética da Voz indica que um Dasein inauténtico tem exata ciéncia da
propria dejegdo, conhece precisamente seus auto-enganos e distingue de maneira licida quais
os caminhos a seguir para resolver-se propriamente ou permanecer inauténtico.

Como j4 visto, de-cisdo diz: deixar-se proclamar no ser e estar em ‘ mais proprio. Mas
0 que vem a ser esse debito? Heidegger prontamente nos alerta para o erro das visdes vulgares
do débito. A primeira visdo que deve ser desconsiderada ¢ o débito enquanto divida ou “ter o

rabo preso com alguém” - contrair dividas - que nada mais ¢ de um dos modos de ser-com,

143 Nada que possa ser explicitado sobre o mundo, sobre o publico. Nenhum conselho de como agir
corretamente. Em suma, nada que possa ser seguido como aviso, ordem ou prescrigdo. Também nao € uma
chamada para uma “conversa consigo mesmo”.

144 QT 11, 59-61-63 ¢ 85.



53

um modo Ontico possivel. A segunda interpretagdo imprecisa diz: “ser responsavel por”, ou
ser o agente, a origem de qualquer situacdo, algum caso, episodio, ocorréncia. E um ultimo
equivoco ao se interpretar débito ¢ imputa-lo o significado de “se fazer culpado”, errar,
equivocar-se em tal ou tal situacdo e assim estar a mercé€ de punigdo, ser faltoso, prestagao de
contas, em suma, ser culpado.

Entretanto a “culpa” ¢ qualquer coisa de tao superficial que qualquer perdao elimina a culpa.
Todavia, a culpa ¢ originaria. Para compreender o débito em sentido ontolégico € necessario
que “‘se coloque em questao o principio do ser e estar em débito da pre-senga, ou seja, caso se
conceba a ideia de ‘débito’ a partir do modo de ser da pre-senca”.!*> A condi¢do de
possibilidade de entender o débito no ambito do ser-com (por exemplo, enquanto divida) é
desde sempre estar no modo de ser e estar em débito originario. Antes de qualquer acdo que
se possa tomar para “saldar” tal ou tal débito ja se estd em débito com os outros. Independente
de qualquer acdo, o débito ¢ insuperavel.

Em suma, o débito em sentido ontoldgico diz respeito a uma espécie de expressao da
consciéncia de ser pura possibilidade, de estar imerso em possibilidades abertas, um ainda-
nio insaldavel, ao passo que nio se pode “saldar” essa inexoravel inconclusdo. E um ser em
débito por que se € puro projeto. Todo o tempo em “funcdo de...” sejam outros ou sejam
coisas. Como ja dito, o Dasein encontra-se numa constante inconclusido, sempre num ainda-
nao. Esse ndo tem como esséncia um “ainda nao ser”. Por isso a ideia de débito ndo pode
estar despojada da ideia de ndo, conseqiientemente da ideia de Nada. Desta feita Heidegger
diz do débito: “ser fundamento de um ser determinado por um nio, isto €, ser-fundamento de
um nada.” !4

E como descrever esse nada mencionado? O Dasein existindo ¢ seu proprio
fundamento enquanto ente langado, embora nio tenha conferido a si mesmo o fundamento. E
um ser factico. A facticidade é uma transcendéncia para baixo - de-cair. E neste estar-langado
onde se apresentam as possibilidades e a liberdade para escolhé-las. Liberdade aqui ¢
correlato de projeto, ou seja, estar sempre livre a todas as situagdes da ocupacao, as situagdes
existenciarias. Aqui estd o ponto que Sartre literalmente toma para si na sua obra maxima ao
falar de liberdade - ou a condenagdo a esta. O nada exposto em Heidegger “pertence a pre-
senca enquanto o ser-livre para suas possibilidades existenciarias. A liberdade, porém, apenas

se da na escolha de uma possibilidade, ou seja, implica suportar ndo ter escolhido e ndo poder

145 ST 11, p.70
146 Thidem, 71.



54

escolher outras.”'¥’ Ontologicamente o nada ndo ¢ algo se possa explicar, “permanece

obscuro.”

Sendo fundamento, a propria pre-senga ¢ um nada de si mesma. Nada nao
significa, em absoluto, ndo ser simplesmente dado, ndo subsistir, mas o ndo
constitutivo desse ser da pre-sencga, de seu estar-langcado [...] Sendo si
mesma, a pre-senca ¢ o ente que esta langado enquanto si mesmo. Nao por
si mesma mas em si mesma solta desde seu fundamento para ser enquanto
esse fundamento [...] Assim como na estrutura do projeto, o nada esta

essencialmente inserido na estrutura do estar-langado'*®
A decisdo-antecipadora ¢ uma postura existencial de extrema honestidade do sujeito
para com ele mesmo. Mas, essa atitude existencial ¢ realmente radicalizavel na existéncia
mesma dos homens? E uma atitude comum entre os mortais? Por-se diante da propria
possibilidade de fim, ¢ um modo de auto-percep¢ao corrente entre os homens ocidentais?
Reconduzir uma existéncia em plena energia vital — colocando-a face a finitude radical que
ela € - € possivel? Se o discurso cotidiano atesta majoritariamente a vida e ndo a morte, como
acreditar que € possivel reconduzir os caminhos da existéncia desde a morte propria? E
possivel morrer? E possivel antecipar a morte e re-configurar as vias existenciais, ou seja, a
propria vida? E essa uma atitude natural? Ou ¢ uma atitude dos que, autenticamente, podem

meditar sobre si mesmos?

Podem-se testemunhar claramente mudangas de posturas existenciarias na vida dos
homens desde sua aproximagao da morte. Diariamente os individuos testemunham ou sofrem
grandes acidentes, curam-se de doencas terminais, recuperam-se de grandes traumas fisicos,
perturbam-se profundamente com a morte de entes queridos ou mesmo observam impactantes
mortes andnimas. O discurso cotidiano, traumatizado pela vizinhanca da morte — que € uma
experiéncia inexperienciavel - diz: “nasci de novo”. E ai que uma nova constelacio filosofica

vem tratar a morte como ela nunca havia sido abordada: desde o outro homem.

ST L, p.73
¥Ibidem, p.72



27 PARTE

LEVINAS: CONCRETA E A MORTE DO OUTRO

55



56

2.1 PENSAR A MORTE OUTRAMENTE

Quando a morte se aproxima
somente teremos resposta

de uma incerta beira-mar
nascendo no além.'*’

O nada desafiou o ocidente.'°

Emmanuel Lévinas acredita que a morte, ainda que tratada largamente na tradicao
filosofica ocidental, permanece uma questdo lateral, subordinada aos sistemas filoséficos e
dogmas religiosos. Para o pensador de Totalidade e Infinito, essa ¢ uma questdo para 14 da
ordem teorética. Lévinas, em suas pesquisas, estd insatisfeito, e sua insatisfacdo se dirige
contra um “insuficiente pensamento da negatividade da morte [...] Negatividade da morte que
excede o pensamento.”!!

O trecho do poema Para ld da morte e do morrer do poeta cataldo Joan Reventds,
citado como epigrafe dessa se¢do, constrange, de certa maneira, a continua¢do do nosso
esforco. Constrange, porque em apenas quatro linhas poéticas estd contida toda a esséncia da
segunda parte do nosso trabalho que busca dar conta do pensamento levinasiano no que diz
respeito ao tema da morte. Mas ndo apenas constrange: recompensa e dé vida.

Pode-se considerar as filosofias como discursos cientificos ornamentados
retoricamente, visando disputas académicas ou debates intelectuais. Pode-se, também, toma-
las a sério como experiéncias concretas, propositivas e efetivamente reconhecedoras dos
perigos de um tempo. Com todas as filosofias ¢ possivel que se opere através destas duas vias.
A filosofia levinasiana fara sentido apenas se lida desde a segunda possibilidade. E uma
filosofia completamente comprometida com perigos de um tempo claramente determinado.
Como pensar o homem, a dignidade humana, a validade das politicas internacionais, a relagdo

entre culturas e mesmo a filosofia, depois da grande hecatombe humana ocorrida durante a

19 REVENTOS I CARNER, Joan. Os anjos ndo sabem velar os mortos. Sio Paulo: Paralaxe, 2008. p. 69.

130 DMT, 90. “Na morte, nada puro, sem fundamento, sentida mais dramaticamente, com a acuidade deste nada
maior na morte do que na ideia de nada do ser (no i/ y a que fere menos do que a desapari¢do), chegamos a
qualquer coisa que a filosofia européia nio pensou. Compreendemos a corrupgdo, a transformacdo, a
dissolugdo. Compreendemos que as formas passam enquanto algo subsiste. A morte corta com tudo isso,
inconcebivel, refrataria ao pensamento e, no entanto, irrecusavel e inegavel. Nem fenomeno, mal sendo
tematizavel, nem pensavel — o irracional comeca ai. Mesmo na angustia, mesmo pela anglstia, a morte
permanece impensada. Tervivido a angustia ndo permite pensd-la.”

ST ROLLAND, Jacques. La mort en sa négativité. In: Parcours de ’autrement. Paris: Puf, 2000. p. 357. “[...]
insuffisante pensée de la négativité de la mort [...] Négativité de la mort qui exceéde la pensée.”



57

Segunda Guerra Mundial? Como se pode ter “acesso a outrem fora da retdrica que ¢ manha,
dominio e exploragio”?!3

A novidade de Lévinas ¢ tratar o tempo e a morte desde uma perspectiva ética, desde o
rosto do outro. “Pensar um sentido para-além do ser, é o corolario de uma ética.”'>® E a
transcendéncia na abertura até os outros, em uma perspectiva diacronica onde o tempo
adquire sentido. Para Lévinas, o tempo ndo afeta o sujeito hipostasiado, ilhado em si
mesmo."** A temporalidade surge da relagiio. Diante disso, “a presenca de Outrem equivale ao
por em questido da minha alegre posse do mundo.”!>* O tempo adquire sentido na relagio com
os outros. A relagdo do sujeito com a incognita da morte ja uma relagdo com uma outreidade.
Nessa perspectiva ética, a relagdo entre o eu e os outros ¢ o deslocamento do presente pela
irrupgdo de um futuro inesperado, que nao € sendo o Outro.

Qual a conexdo entre morte e Etica da Alteridade? Buscaremos compreender aqui o
que a Morte do Outro suscita no Mesmo. Que orientagdo se pode construir apds as propostas
da ontologia existencial? “Afim de serem pensados radicalmente, deverdo a morte e o tempo
ter a Gltima referéncia numa ontologia, quer dizer, num pensamento do ser quanto ser?”!
Como comprovar que a morte de Outro ¢ mais além que mero fato empirico que nos
egoisticamente apreendemos? Por que, para Lévinas, trata-se a morte um escandalo? O
escandalo da ndo-resposta como enigma indecifravel, porém um clamor por responder pela
passividade e vulnerabilidade do Outro. Por quais motivos, a morte do outro € a morte
primeira. E, finalmente, por que o avizinhar-se a morte ¢ mais radical do que a De-cisdo

antecipadora?

A relagdo com a morte de outrem, uma relagdo exterior, comportou uma
interioridade (que, no entanto, se reconduzia a experiéncia). Sera diferente, a
relagdo com minha morte? Em filosofia, a relagdo com a minha morte ¢
descrita como angustia e produz-se como compreensdo do nada [...] Mas a

afecgdo pela morte ¢é afetividade, passividade, afeccdo pela des-mesura,
afeccdo do presente pelo ndo-presente.'’

Na tradi¢do notamos uma profunda deficiéncia e uma total indiferenca, em relagdo a
alteridade, visto que o Outro ¢ no mais das vezes determinado pelo Mesmo, pela necessidade

da manutencdo da mesmidade. Em Descartes e o corte abrupto entre a res cogitans e a res

152771, 59.

153 DMT, 86.

154 “Japelle hypostase 1’événement par lequel Iexistant contracte son exister.” TA, 21-22.
155 T1, 62.

156 DMT, 78.

157 Ibidem, p. 42.



58

extensa - em que ha a perfeita possibilidade de existir solipsisticamente - 0s outros estdo em
“meu” mundo, os outros sdo “meus outros”, o mundo ¢ minha morada. E a chamada
“existéncia econdomica”: o “mundo edificado a partir da liberdade auto-asseguradal...]ai tudo ¢
posse e morada”!>®,

Sem duvidas, eis a tendéncia ocidental: O Mesmo, a identidade, a totalidade. E tudo
deve ser englobado pelo Mesmo. Englobar quer dizer tornar contetido para ser compreendido
ou representado. O outro, genuinamente humano, se recusa a apresentar-se enquanto coisa
dada aos sentidos. Ha, segundo Lévinas, uma inadequacdo do pensamento em relagao a ideia
do infinito que ¢ o Outro. Essa ideia de infinito ¢ um excesso, um transbordamento, por isso
ndo se adequa a nenhuma intengdo do pensamento.

Sendo assim, para Lévinas, o cogito cartesiano, o cogito monadologista, o cogito
criticista ou a novidade nao-substancialista do Dasein, fazem parte de um mesmo roteiro: o
roteiro dos solipsismos, ensimesmamentos e isolamentos existenciais. A egoidade ¢ notoria.
Através destas atitudes, sejam substancialistas, sejam existencias, que deriva o discurso
possessivo que ascende com toda for¢ca no humano. Chamo de meu pai, minha professora,
meu amigo, minha casa, meu mundo, minha ideologia, meu pais, minha verdade. A negacao
do outro tem sua expressdo maxima com o advento dos ditos totalitarismos como o
hitlerismo, ou seja, o apogeu da negagdo da infinidade oriunda da diferenga. “O tempo que
temos para passar na terra nao € tdo longo para que o utilizemos em outra coisa além de nds
mesmos. Esta frase de um poeta se aplica a todo aquele que recusa o extrinseco, o acidental, o
outro.”'>’

Lévinas, afirmando que ndo € possivel englobar o Outro no Mesmo, defende que que o
Outro ¢ o que irrompe o Mesmo, destroi a carapaga egoica. Alteridade ndo ¢ meramente o
contrario de identidade, mas a “heterogeneidade radical do Outro.”'® A antiga maxima
socratica, fazendo parte do roteiro filosofico das filosofias do si-mesmo, ¢ um bom exemplo
de certo risco da preocupagdo manutengio desta mesmidade tipica do discurso metafisico. E
justamente por que cada um que conhece a si mesmo - € conseqlientemente sabe atingir a si
mesmo - sabe exatamente onde atingir o outro. Se considerarmos que o corpo ¢ uma arma em
potencial. E por isso que Lévinas atestara nossa responsabilidade pela alteridade do outro que

inexoravelmente nos vem ao encontro no mundo.

158 SANTOS, Luciano. A outra lucidez: apontamentos sobre Totalidade e Infinito. Studium, Recife, v.3, n.5e6, p.
95-105, 2000. p.96.

159 CIORAN, Emil. Exercicios de admiracdo: ensaios e perfis. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. p.64.

160 TT, 24,



59

A manutencdo da mesmidade ¢ uma primeira etapa e ndo, como veremos, o isolado
estagio unico do sujeito. Essa ¢ a tese principal das conferéncias de Le Temps et [’Autre. A
vitoria do Eu sobre o Il y a, sobre o fato anénimo do ser, a inversao do Si em Eu, o
encobrimento do Eu pelo si-mesmo ¢ a ideia de que o tempo nao ¢ temporalizado por um
sujeito s6, isolado. O tempo, para Lévinas, ¢ a relagio do sujeito com outrem. E interessante
notar que a responsabilidade, citada aqui com freqiiéncia, ndo deve ser confundida com uma
espécie de obrigacao de ser bondoso, altruista, empatico, cuidar do outro ou colocar-se no
lugar dele, “morrer por ele”. Desse modo, “Outrem ¢ em relacdo a mim, isto € problema dele;

para mim, ele ¢ antes de tudo aquele por quem eu sou responsavel.”!¢!

A relagdo com o outro nao ¢ uma idilica e harmoniosa relagdo de
comunhdo, nem uma simpatia pela qual, colocando-nos no seu lugar, nos o
reconhecemos como semelhante a nds, mas exterior a nos; a relagdo com o
outro ¢ uma relagdo com um mistério. E sua exterioridade ou, antes, a sua
alteridade [...] que constitui todo o seu ser.'s?

Em Lévinas, para além da identidade, a consideragdo alteridade trata-se de uma
tentativa de romper a ideia de que toda filosofia ¢ exclusivamente fundada na ontologia. A
tese central do pensamento de Lévinas ¢ a ética como Prima Philosophia. “A filosofia
ocidental foi o mais das vezes uma ontologia: uma redu¢do do Outro ao Mesmo, pela
interposicio de um termo mediano e neutro que assegura a inteligéncia do ser.”!® Nesse
sentido, o filésofo, através de um caminho notadamente arduo, visa postular a anterioridade
da ética sobre a ontologia, alegando que a relagdo ao Outro ¢ antes ética do que teorética ou
ontologica. Isso por que em Heidegger,

r

O homem inteiro ¢ ontologia. Sua obra cientifica, sua vida afetiva, a
satisfacdo de suas necessidades e seu trabalho, sua vida social e sua morte
articulam com um rigor que reserva a cada um destes momentos uma fung¢io
determinada, a compreensdo do ser ou a verdade.'*

16l LEVINAS, Emmanuel. Entre nds: ensaios sobre a alteridade. Petropolis: Vozes, 2004. p. 145.

162 TA, 63. “La relation avec l'autre n'est pas une idyllique et harmonieuse relation de communion, ni une
sympathie par laquelle nous metant a sa place, nous le reconnaissons comme semblable a nous, mais extérieur a
nous; la relation avec 1'autre est une relation avec un Mystere. C'est son exteriorité, ou plutdt son alterité [...] qui
constitue tout son étre.”

16 LEVINAS, Emmanuel. Totalité et Infini. Paris: Ed. Martinus Nijhoff, 1980. p. 33-34.

164 EN, 22.



60

A ética como filosofia primeira ¢ - na nossa interpretacdo - o “meio termo” entre o
neutro ser-com-os-outros heideggeriano e a ideoldgica norma (lei) - o discurso edificante, o
“tu deves”. Uma ideia bem mais originaria presente no plano da convivéncia de sujeitos na

2

busca da auto-conservagao, da realizagdo do eu, da fruicdo, um “viver de...”, a busca do
prazer, de um gozo da vida que traga felicidade, o “viver de boa sopa”, como diz o filésofo. O
choque entre duas mesmidades fruintes em busca da perseveranga no ser ¢ anterior a qualquer
condicdo teorética, a qualquer jogo conceitual.

As principais criticas de Lévinas partem das leituras de Ser e Tempo. Boa parte das
suas andlises, que nos convidam e familiarizam aos seus questionamentos em relacdo a
filosofia heideggeriana, ja estdo contidas numa reunido de artigos sobre Husserl ¢ Heidegger,
j& bastante utilizado por nds até aqui, publicada como livro em 1949 cujo titulo ¢ En
découvrant I’existence avec Husserl et Heidegger. Nesta base filosofica, o filésofo franco-
lituano detecta o que ele julga ser a deficiéncia na concep¢do de intersubjetividade - na

165

coexisténcia (Mitdasein) - a qual julga estar fadada a certa neutralidade'®”, oriunda da

minheidade (mienneté) do Dasein. Minheidade como solidao, ensimesmamento. Minheidade
ndo se trata do solipsismo classico, como j& vimos na primeira se¢do, visto que - seguindo a

analitica do Dasein - somos-no-mundo-com-os-outros.

O ente que temos a tarefa de analisar somos nés mesmos. O ser deste ente é
sempre ¢ cada vez meu. Em seu ser, isto ¢, sendo, este ente se comporta
com o seu ser. Como um ente deste ser, a pre-senca se entrega a
responsabilidade de assumir seu prdprio ser. O ser € o que neste ente esta
sempre em jogo [...] A pre-senga se constitui pelo carater de ser minha
segundo este ou aquele modo de ser. De alguma maneira, sempre ja se
decidiu de que modo a pre-senga é sempre minha.'*®

Segundo Vattimo, o proprio Heidegger reconhece posteriormente que o Dasein,
mesmo na busca de singularizagdo e imerso na minheidade/mesmidade, reconhecia a

necessidade da comunidade e do Outro para o “encontro” da propriedade do Si-mesmo.

Acredito que o Heidegger dos anos 1930, aquele depois da Kehre, se deu
conta de que a autenticidade da qual falava Ser e Tempo, nao é algo que se
possa procurar “sozinho”. Autenticidade significa co-responder a chamada
do ser; mas o ser assim entendido ¢ também a propria comunidade, a

165 Cf. TI, 278.
166 ST I, 77-78. Grifos nossos.



61

sociedade na qual se vive, etc. Também, por isso, Heidegger se empenhou
com Hitler, errando.'®’

A ideia central desse item dos questionamentos levinasianos, tem a pretensdao de
inquirir se estamos neutramente reduzidos a [ser-com]-os-outros. Acerca da coexisténcia na

Analitica Existencial Lévinas afirma;:

A coexisténcia ¢ colocada como uma relagdo com outrem, irredutivel ao
conhecimento objetivo, mas ela repousa também, no fim das contas, sobre a
relacdo do ser em geral, sobre a compreensao, sobre a ontologia. Ademais,
em Heidegger, a intersubjetividade é coexisténcia, um nos anterior ao Eu e
ao Outro, uma intersubjetividade neutra.'®®

Evitando cometer uma injustica sumdria, hd em Heidegger—segundo nossa
interpretagdo—ainda que parcamente, certos tracos de alteridade do Mesmo ao Outro.
Sigamos sua fala em Ser e Tempo ao apontar a de-cisdo, enquanto destrancamento ou

liberagdo da impessoalidade, como condic¢do de possibilidade de uma relagdo auténtica.

A pre-senca de-cidida se liberta para seu mundo a partir daquilo em fungéo
de que o poder-ser se escolhe a si mesmo. Somente a de-cisdo de si mesma
coloca a pre-senca na possibilidade de, sendo com os outros, se deixar "ser"
em seu poder-ser mais proprio e, juntamente com este, abrir a preocupagiao
que libera numa antecipacdo. A pre-senga de-cidida pode se tornar
"consciéncia" dos outros. Somente a partir do ser si mesmo mais proprio da
de-cis@o € que brota a convivéncia em sentido proprio. Esta ndo brota nem
dos compromissos ambiguos e invejosos das aliangas tagarelas
caracteristicas do impessoal e nem de qualquer coisa que, impessoalmente,
se queira empreender.'®’

Em Heidegger uma existéncia auténtica, ou em sentido proprio, denota, na nossa

r

anotacdo, que um “ndo atrapalhar” outrem na sua singularidade j4 ¢ o suficiente. Eu me
singularizo e espero o mesmo de outrem, nada mais. Nao ha conteudos morais, nem discursos
que edificam caridade, como ja vimos.

170

E como se a coexisténcia em Heidegger denotasse um grande exército’ '” em inevitavel

e constante marcha, o que ele convencionou chamar de impessoal. Para Lévinas, “a propria

167 REVISTA THU-ONLINE. Ser e Tempo: a desconstrugdo da metafisica. Sdo Leopoldo: Unisinos Editorial,
2006. p.6. http://www.unisinos.br/ihuonline/uploads/edicoes/1158344314.18pdf.pdf Acesso em 22/01/2007 as
23:11.

168 TT (Fr), 63.

169 ST 1I, 88.

170 TA, 19.“Enfin, autre, chez Heidegger, apparait dans la situation essenticlle du Miteinandersein — étre
réciproquement ’un avec 1’autre.”



http://www.unisinos.br/ihuonline/uploads/edicoes/1158344314.18pdf.pdf

62

relacdo social ndo ¢ uma relacdo qualquer, uma entre outras que podem produzir-se no ser,
mas o seu ultimo acontecimento.”!”!

Entdo, o que faz uma relagdo auténtica entre 0 Mesmo e o Outro para além dessa
inexorabilidade de ter que ser com os outros? Segundo Lévinas € o des-inter-esse. Originaria
e etimologicamente, nossas relagdes sao de inter-esse. Des-inter-esse ¢ justamente o para além
do ser, do poder e do poder de poder. A propria ética em sentido levinasiano. Pelos seus
exemplos, amar por amar, para além da posse, mas também para além da reciprocidade, sem
nada esperar. Eis porque Lévinas, tendo primeiro, dado Eros como o paradigma da relagao
ética, depois altera a sua posi¢io. Amar o ndo amavel, desejar o ndo desejavel. Diaconia'’?
absoluta, responsabilidade absoluta, culpabilidade sem falta. Serd possivel - talvez nio - algo
que nos ensine, a cada minuto, a amar. A amar o amor para além do amor. Em suma, num
primeiro momento ¢ uma relagdo de gratuidade, sem a necessidade de reciprocidade, pois, se
espera algo de volta, entra-se de novo numa relagdo de inter-esse.

Em Heidegger, nos deparamos com a relagdo entre o Mesmo e o Outro reduzida ao
estar-junto no mundo, um ter de conviver tagarela e curiosamente com a possibilidade de ser
propriamente com o outro.

Em suma, o que Lévinas quer — a sua maneira - apontar na ontologia heideggeriana ¢
que a relagdo com outrem esta submetida a relagdo com o ser em geral, ou seja, reduzida a
ontologia.  Des-inter-esse (désintéressement) tem - num segundo e principal sentido - o
plausivel carater “desontologizador” por que ¢ “deixar (des) de conceber a relacdo de um
espaco entre (inter) ocupado pelo ser (esse), isto ¢, delimitado pelo horizonte conceitual da
ontologia.”!”® Mais uma vez, a relagdo ao outro é antes ética do que teorética. Confirma-se

essa anterioridade ética a teoria nas plausiveis palavras de Martin Buber:

A relagdo com o TU ¢ imediata. Entre o EU e o TU ndo se interpde nenhum
jogo de conceitos, nenhum esquema, nenhuma fantasia; e a propria
memoria se transforma no momento em que passa dos detalhes a totalidade.
Entre 0 EU e o TU ndo ha fim algum, nenhuma avidez ou antecipagio.'”

Nao ¢ o caso que Lévinas pretenda retirar da morte toda sua pujanga existencial. Cré

apenas que ela ndo possua tanta imbricagdo ontoldgica na trama humana como o quer

171 7T, 200.

172 Diaconia é um termo cristdo. Quer dizer servigo ao proximo, servir 3 mesa.

173 COSTA, Marcio Luis. Lévinas: uma introducdo. Petropolis, RJ: Vozes, 2001. p.9.

174 BUBER, Martin. Eu e Tu. Sdo Paulo: Centauro, 2003. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. p. 13. Grifo Nosso.



63

Heidegger. Nao h4 um projeto que visa conceber a morte com total indiferenca, como se o
homem pudesse se tornar impassivel. E aqui o ponto crucial onde os caminhos dos dois

autores se desligam.

Pensar o tempo independentemente da morte que leva a sintese passiva do
envelhecimento, descrever o tempo independentemente da morte ou do nada
do fim que a morte significa. Pensar a morte em fun¢do do tempo, sem ver
nela o proprio projeto do tempo. Pensar o sentido da morte — ndo significa
torna-la inofensiva.!”

“O nada da morte ¢ inegavel”.!”® Mesmo assim, Lévinas questiona se o nada, que é

aberto pela morte, foi suficientemente pensado. Como ele mesmo afirma em Autrement
A i g . S \

Qu'étre, “ninguém ¢ suficientemente hipocrita para pretender ter roubado a morte o seu dardo

- nem mesmo os promotores das religides - mas podemos ter responsabilidades e lagos pelos

quais ela ganha um sentido.””’

Nao podemos ignorar o nada da morte, mas também ndo o podemos
conhecer. Mesmo se esta ndo-ignorancia nao mede ainda o que a morte no
seu nada pde em questdo para além do nosso ser. Nao mede ainda a
negatividade da morte mais negativa do que o nada, vertigem e risco vividos
no ‘menos do que nada’. Negatividade, nem pensada, nem também sentida;
puro nada, que ¢é impossivel de ignorar, ¢ cuja inacessibilidade quase
caracterizou o pensamento ocidental de Aristoteles a Bergson.'”®

Mesmo assim, hé a necessidade de reconhecer que ser para a morte ndo comporta em
si nenhum tipo de atividade ou decisdo. Perante a morte ha tdo somente a espera, paciéncia e
passividade. Sendo “mistério ou porvir absoluto, a morte abre a interioridade ensimesmada
do sujeito, revela-lhe a sua originaria e estrutural passividade e, ipso facto, ex-pde-no a
outrem.”'”® E justamente o evento em que ndo ha um movimento ativo da razio, onde nio ha
compreensdo que ultrapasse a precariedade, onde as atividades iluminadoras da razdo nao
possuem alcance. E a relagio com um mistério que, segundo Lévinas, ndo foi assim

considerado por Heidegger.

17> DMT, 128.

176 Thidem, p. 91.

177 LEVINAS, Emmanuel. Autrement qu’Etre ou au-dela de I’Essence. Paris: Martinus Nijhoff, 1978. p. 205
“Personne n'est assez hypocrite pour prétendre qu 'il a enlevé a la mort son dard p a s méme I€s prometteurs des
religions mais nous p ouvons avoir des responsabilités et des attachements par lesquels la mort prend un sens”.
178 DMT, 88.

17 BERNARDO, Fernanda. A morte segundo Emmanuel Lévinas: limite-limiar do eu inter-essado. Revista
Filosofica de Coimbra. Coimbra: Instituto de Estudos Filosoficos Editorial, 1997. p. 167



64

O ser humano em Heidegger, compreendido como poder, permanece, na
realidade, verdade e luz. Heidegger ndo dispde, por conseguinte, de
nenhuma nocdo para descrever a relagdo com o mistério que a finitude do
Dasein ja implica. Se o poder €, ao mesmo tempo, impoténcia, ¢ em relagao
ao poder que essa impoténcia ¢é descrita.'®

A esséncia dessa fracao da obra levinasiana estd ocupada em pensar a morte a partir do
tempo, € ndo o tempo a partir da morte. E uma clara afronta a filosofia heideggeriana, que tem

a finitude, e sua antecipagdo, como aboboda na contextura da existéncia humana.

Nao ¢ a liberdade finita que torna inteligivel a no¢ao de tempo; € o tempo
que da um sentido a nogdo de liberdade finita. O tempo ¢ precisamente o fato
de que toda a existéncia do ser mortal — sujeito a violéncia — ndo ¢ o ser para
a morte, mas ‘ainda ndo’, que ¢ uma maneira de ser contra a morte, um recuo
em relagdo a morte ao que dela se afasta, ao que para ja existe
completamente.'®!

A morte ¢ uma dupla afec¢ao. Ha o impacto da morte propria e o choque da morte do
outro. Ambos os casos, apontam para um so: a morte ¢ um fato que se apresenta como
qualquer coisa de aparéncia externa, esta fora do homem, precipita-se desde o exterior.
Evento ndo circunscrito no projeto existencial, ndo se pode antecipar ¢ nos vem de maneira
verdadeiramente fidedigna desde o outro. Dadas essas informagdes, analisaremos esses dois
caminhos que unificam a morte como a marca da alteridade absoluta. Se por um lado a morte
propria, completamente sem-sentido, impotencializa 0 homem, tornando-o pura passividade,
por outro, a morte de outrem sera vista como com concretude e me convocando gratuitamente

ao “servi¢o” de outrem.

Afirmar a afetividade nas relagcdes com a morte de outrem, ¢ com a minha
propria morte coloca estas relagdes no seio da relacdo com o Diferente, com
o sem-medida-comum, que nenhuma reminiscéncia nem antecipagdo seriam
capazes de reunir em sincronia.'®?

Ser para a morte é ser paciente, ¢ a relacdo com o jamais, com o nunca presente. O
nunca da paciéncia, seria o sempre do tempo. Da mesma maneira, “ser-para-a-morte ¢

paciéncia, nao-antecipacdo, uma durag¢do apesar do si mesmo, modalidade da obediéncia: a

180 T, 254,
181 Idem. p.203.
182 DMT, 47.



65

temporalidade do tempo como obediéncia.”'®® Veremos que, “morrer pode marcar o fim da

minha vida, mas o significado da minha existéncia vai além da minha morte.” '%*

183 AE, 89. “L'étre pour-la-mort est patience; non-anticipation; une durée malgré soi, modalité de I’obéissance: la

temporalité du temps comme obéissance.”
18 MORGAN, Michael L. Discovering Levinas. New York: Cambridge University Press, 2007. p. 224. “Dying

maymark the end of my life, but the meaning of my existence reaches beyond my death.”



66

2.2 IMPOSSIVEL POSSIBILIDADE: A MORTE PROPRIA COMO ALTERIDADE
INASSUMIVEL

Inconcebivel, escuro
impenetravel segredo,
verdadeiro problema

que aos homens todos torna
criangas desnorteadas
enfrentando a propria sorte.'®

A morte nunca é, portanto, assumida; acontece. '8¢

La mort qui me frappera est-elle ma mort?'%’

Minha morte ¢ insignificante.'®® Sendo, a0 mesmo tempo, “um fendmeno original e
concreto, a mortalidade do proprio sujeito revelar-se-a um limite-limiar do mesmo.”'® E
assim que Lévinas considera a finitude tomada desde o ponto de vista do sujeito.

A pujanca do existencial ser-para-a-morte evocado por Heidegger, estd assentado no
encantamento do si-mesmo com sua existéncia econdmica que, quando posta a prova por
situacdes-limite, tem a experiéncia de impoténcia e passividade. O sujeito s6 ¢ um prisioneiro
e, “ignorando sua prisdo, estd em sua casa.”!”*

Outrem, vindo da exterioridade, fratura as paredes solidas da ipseidade isolante,
causando um “curto-circuito ontologico da egologia.”'! Ver-se-4 que a morte é uma dupla
afeccdo. Me afeta enquanto sujeito que sofre e me afronta desde a mortalidade alheia. Faz
com que o homem se veja imerso num tecido existencial, enleado entre identidade e
alteridade. Pode o homem assumir a propria finitude para além de discursos atarefados em
apreender o invisivel? E “a morte possivel? Eu posso morrer? Posso dizer ‘eu posso’ em
relacdo a morte? 2

E imprescindivel re-lembrar sinteticamente a morte exposta na Analitica Existencial.
Como ja posto na primeira parte do nosso escrito, para Heidegger, o que sabemos da morte,
vem-nos de segunda mao, das informagdes tagarelas e curiosas do impessoal e da morte

empirica dos outros que morrem junto a mim.

185 REVENTOS I CARNER, Joan, op. cit., p. 33.

186 TA, 61. “La mort n’est donc jamais assumée; elle vient.”

137 SARTRE, J.P, op. cit., p. 578.

188 AE, 14. “Ma mort est insignifiante”.

13 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 139.

190 T, 43.

Y1 CIOCAN, Cristian. Emmanuel Lévinas 100: proceedings of the Centenary Conference. Bucharest: Zeta
Books, 2007. p. 274. “[...]Jcourt-circuit ontologique de 1’égologie.”

192 CRITCHLEY, Simon. Very Little...Almost Nothing. Death, Philosophy, Literature. London and New York:
Routledge, 2004. p. 25. “Is death possible? Can I die? Can I say ‘I can’ with respect to death? Can 1?”



67

Tudo quanto possamos dizer e pensar da morte e do morrer, bem como do
seu inevitavel desenlace, nos parece, para comegar, que 0 recebemos em
segunda mao. Sabemo-lo por ‘ouvir dizer’ ou por saber empirico. Tudo
quanto deles sabemos nos chega através da linguagem que os nomeia, que
enuncia proposi¢des: propdsitos comuns, proverbiais, poéticos ou
religiosos.'”

No momento propicio abordaremos a mortalidade alheia, como condicdo de
possibilidade de acesso a nossa propria condi¢do de mortais: a morte primeira. Deve-se levar
em conta que o proprio Lévinas afirma que a morte do mesmo, “a minha morte ndo se deduz,
por analogia, da morte dos outros; inscreve-se, isso sim, no medo que posso ter para 0 meu
ser.” 194

Em certo sentido, no préprio Heidegger, a morte do outro ¢ a primeira informacao de
morte que nos importuna na cotidianidade. Todavia, essa questdo em Lévinas tomard uma
profundidade maior na medida em que a morte carregarda consigo a marca da alteridade
absoluta. A futuri¢do tem sua passagem obstruida pelo advento do intangivel, “o eu no seu
projeto para o futuro vé-se perturbado por um movimento de iminéncia, pura ameaga, € que
me vem de uma absoluta alteridade.”!®?

Num sentido ontoldgico, a morte ¢ o momento de maior autenticidade do Dasein.
Seguindo a interpretacdo da Analitica, nossa vida, sua duragdo, sua totalidade ¢ determinada
pelo ser-para-a-morte, por essa consciéncia da finitude radical que nos somos. Enfim,
temporalidade de Dasein ¢ determinada e “fechada” pela morte.

Mors omnia solvit. Vimos, na primeira se¢do deste escrito, que o tempo em Heidegger
¢ - em cortes epistémicos - “tripartido”. Passado (facticidade), presente (decadéncia) e futuro
(projeto). Essa triparticdo—Pré, J4 e Pro—(que na verdade ¢ constituida por uma
interpenetracdo, a esséncia do tempo 4 temporaliza¢do), faz-se completa de sentido
precisamente pelo ser-para-morte, ou seja, por essa eminéncia inexoravel de findar a qualquer

momento e viver versado ao fim. A propria contingéncia de “ter que ser” ¢ oriunda do ter-

que-morrer. Enfim, a morte € o proprium do homem.

193 DMT, 36.

194 T (Fr), p. 259. Eis a passagem completa: “a minha morte ndo se deduz, por analogia, da morte dos outros;

inscreve-se, isso sim, no medo que posso ter para o meu ser. O “conhecimento” do ameagador antecede toda a

experiéncia racionalizada sobre a morte de outrem — o que em linguagem naturalistica, se exprime como

conhecimento instintivo da morte. Ndo € o saber da morte que define a ameaca, ¢ na iminéncia da morte, no seu

irredutivel movimento de aproximacgao, que originalmente consiste a ameaga, que se profere e articula, se assim
29

podemos exprimir-nos, o ‘saber da morte’.
195 Tbidem, 261.



68

J4

Se o Dasein é pura possibilidade, a possibilidade mais radical ¢ “findar”. Esse
acontecimento, na visdo de Heidegger, ¢ a “possibilidade da impossibilidade”, o possivel do

impossivel, a possivel impossibilidade. Neste sentido questiona Lévinas:

Como ¢ que existir pode significar poder, se existir € ndo poder colocar-se
atras do existir? Incapaz de se virar para o absoluto que é o acto pelo qual
ela voltava a sua condi¢do, isto &, executando o equivalente a um
movimento para o passado e para além desse passado — (e o absoluto na sua

(PP

prépria intemporalidade significa ‘j&’ — remete para um lugar situado atras
do passado, volta em direcdo ao principio) — essencialmente reminiscéncia
de ‘um profundo outrora, outrora nunca bastante’ — a existéncia ¢ um
movimento para o futuro. E este movimento para o futuro que conservara a
transitividade do pensamento sera a negagdo do pensamento, na medida em
que, precisamente, esse mesmo futuro sera a negacdo do absoluto, sera o
ndo ser, sera o nada. O poder que ndo é um pensamento — ¢ a morte. O
poder de ser finito ¢ o poder de morrer. Sem a transitividade para a morte, a
filosofia da existéncia teria voltado fatalmente a uma filosofia do
pensamento.'?®

Os tragos de alteridade no findar dos outros, de inicio € na maior parte das vezes, ¢
apenas um estar junto, uma fonte imediata e superficial do saber da morte, como fato empirico
e angustiante, visto que “seremos os proéximos”. A morte (ndo o mero falecimento) €, afinal, o
momento de maxima singularidade. O expediente de ser-no-mundo ¢ ser-para-morte. Esse
existencial tem o poder de mudar os rumos e as tomadas de decisdes que sdo apresentadas ao
Dasein de tal forma que, de-cidindo propriamente, recuperando a escolha de si, a existéncia
pode ser re-orientada. Nao de forma ideal, ficticia como ele deixa claro, mas onticamente, no
campo dos fendmenos. Tratamos aqui mais uma vez da j4 abundantemente explorada “de-
cisdo antecipadora”.

O que entdo o filésofo franco-lituano alvitra para que possamos observar a morte nao
mais de forma tradicional?

Para Lévinas, a possibilidade da morte ¢ a impossibilidade de uma reflexdo total. A
relacdo com a morte, ou seja, a relacdo com o desconhecido, € o contato com um excesso de
compreensdo. Excesso no sentido de ultrapassagem das possibilidades da razdo humana. Esse
fato ndo indica nenhum sinal de irracionalismo ou simples ignorancia de um fato que, através
de investigagdes, pode ser desvelado em determinado momento. Estamos diante dos limites

determinantes da razdo, distantes das relacdes noema-noese, afastados das forcas da

196 LEVINAS, Emmanuel. Descobrindo a existéncia com Husserl e Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget, 1997.
p.127.



69

intencionalidade, impossibilitados de qualquer antecipacdo. A morte é o que escapa ao

alcance da razdo e das faculdades iluminadoras da compreensao.

A impossibilidade da reflexdo total ndo deve apresentar-se negativamente
como a finitude de um sujeito cognoscente que, mortal e desde ja
comprometido no mundo, ndo tem acesso a verdade, mas com o excedente.”
[...] O desconhecido nao resulta de uma ignorancia de fato. O desconhecido
em que o ato desemboca resiste a todo o conhecimento, ndo se coloca a luz,
dado que aponta que a obra recebe a partir do outro.”!”’

Assim sendo, insistimos, a morte ¢ “mistério, exatamente por que ndo poderia ser
antecipado, quer dizer, apreendido [...] Mas a morte anunciada desta maneira, ¢ ainda minha
morte? H4 na morte, com efeito, um abismo entre o evento € o sujeito a que ele chega.” !

Lévinas, dentre suas apreciagdes, joga com uma frase enigmatica. E a esfinge ¢

Rimbaud. “A ‘verdadeira vida estd ausente’’®. Mas noés estamos no mundo. A metafisica
surge e mantém-se neste alibi. Esta voltada para o ‘outro lado’, para o ‘doutro modo’, para o
‘outro’.2%’ Quanto ao sentido desta frase, que é a citacio de um verso do Uma temporada no
Inferno, interpretariamos como sendo o verdadeiro sujeito ético portador/sofredor desta
auséncia, todavia onipresente, em carne viva, em si: como si mesmo. E como um mais de
vida na vida: como um survivre. “Lévinas descreve o eu como o sobrevivente da morte dos
outros.”?!
Vive-se, somos existentes, entendemos desde sempre a existéncia, o ser em geral, o
“H&”, o Il y a, o fato nu e cru da existéncia. Todavia somos a “realizacdo” do ser, sem o
homem o ser existiria, mas nao seria verdadeiro. Estamos imersos no enigma de, além de ser-
com-o-outro, de ser-para-outro, de ndo conseguir entendé-lo em sua totalidade, pois ele € para
além de mim, da minha totalidade egodica, um infinito ndo englobavel e ndo objetificavel.

A morte em Lévinas, tendo em vista as consideragdes tecidas até entdo, denota uma
forte e radical poténcia de alteridade. Sendo uma “nao-resposta”, o “sem-resposta”, a morte s
pode oferecer a experiéncia de uma passividade irrestrita.

A indiferen¢a, mae da injustica, nos machuca, faz-nos sentir ignorados. Mas ao menos

a indiferenca carrega consigo um “rosto”, € uma postura, pode-se ver e sentir, em suma, nos ¢

197 T1, 200 e 205.

198 TA, 65. “mystére, précisément parce q’il ne pouvait étre anticipé, c’est-a-dire saisi [...] Mais la mort ainsi
annoncée, est-elle encore ma mort? 11 y a en effet dans la mort un abime entre 1’événement et le sujet auquel il
arrivera.”

199 Cf. RIMBAUD, Arthur. Uma temporada no inferno. Porto Alegre: L&PM, 2007. p.50.

200 TT (Fr) p.21.

201 DAVIS, Colin. Can the Dead Speak to Us? De Man, Levinas and Agamben. Culture, Theory and Critique,
London, 45/1, 77-89. 2004. p. 81. “Levinas describes the self as the survivor of the death of the other”



70

enderecado. A auséncia de resposta, por sua vez, ¢ algo de muito mais angustiante na medida
em que ndo oferece um rosto, alguém que se possa encarar, tentar quebrar o gelo ou forcar
didlogo ou interpretagao.

Assim € com a morte, eterna nao-resposta, enigma sem decifracdo. Ofereceu um sem
nimero de interpretagdes possiveis ao ser humano: vida ap6és a morte, aniquilacgdo,
transmigracdo da alma, expiacdo dos vicios humanos, momento de encontro com Deus ou
com o Diabo, o simples espraiar dos atomos, etc. Se o morrer ndo fosse um problema
metafisico indissoluvel, o suicidio nem seria um escandalo existencialista. Desta feita, temos
um acontecimento que ndo oferece nenhuma escolha ou de-cisdo ao sujeito; simplesmente
acontece. De inicio Lévinas nos fala da morte como o descontinuar dos movimentos
biologicos. O proprio organismo humano funciona com a alteridade dos 6rgdos. O que ¢ uma
necrose, se nao a prova de que o organismo ¢ pura alteridade? A morte celular ¢ causada por
anoxia, ou seja, a auséncia de outro necessario: o oxigénio. Nao obstante, com a auséncia de
nutrientes, a célula fina, o alimento ¢ uma alteridade, algo do exterior que se afastada da
célula, evita sua mesmidade, sua permanéncia. Note-se que a necrose pode ser evitada ou
controlada se ainda houver vida. O cessar da fun¢do de um 6rgdo pode afetar todos os outros

em sua interdependéncia.

A morte é desvio irremedidvel: os movimentos biologicos perdem toda a
sua dependéncia em relacdo a significagdo, a expressdo. A morte ¢
decomposicao; é o sem resposta [...] Alguém que morre: rosto que se torna
mascara. A expressao desaparece. A experi€ncia da morte, que nao € minha,
¢ “experiéncia” da morte de alguém, de alguém que esta de repente para-
além dos processos bioldgicos, que se associa a mim em jeito de alguém. 22

Desse modo, observa-se claramente que a morte ¢ uma experiéncia inexperienciavel
subjetivamente, ou seja, ndo ¢ experimentada de forma alguma pelo sujeito, a ndo ser pela
colisdo da morte desde o exterior. Poder-se-ia objetar dizendo que j& no helenismo, o ilustre
Epicuro de Samos®?”, antecipara tal tese numa de suas conhecidas méaximas: “quando ai ests,
a morte ndo estd, quando a morte estd tu ndo mais estard”. Ou seja, findar leva pura e

simplesmente ao aniquilamento e a nadificagdo.?’* Evidente que é um argumento valido. Mas

202 DMT, 39.

203 «C’est pour quoi la mort n’est jamais un present. C’est un truisme. L.’adage antique destine a dissiper la craite
de la mort: Si tu es, elle n’est pas; si elle est, tu n’est pas, - mécconait sans doute tout le paradoxe de la mort,
puisqu’il efface notre relation avec la mort qui est une relation unique avec 1’avenir. Mais du moin cet adage
insiste-t-il sur cet éternel avenir de la mort.” TA, 59.

204 Lembremos o realismo atomisitco-materialista de Epicuro. Entdo, a morte nada mais é que desagregacdo
atomica, nadifica¢do, por isso, ndo € necessario temer a morte. Face a doutrina do sensualismo desse fildsofo,



71

em Lévinas, na morte do sujeito, ele ndo estd mais ai por que ¢ nada, aniquilou-se ou foi ao
nada, mas sim, ndo estd por que nio ¢ mais “sujeito (ativo)”,?%° ¢ pura passividade, inércia e
nao-resposta, “em virtude de o siléncio da morte fazer calar todos os ruidos no tocante a nossa
existéncia.”?%

A angustia que toma de assalto o homem ndo ¢ uma angustia face ao Nada. Para
Lévinas, a angustia consiste no estar junto alguém que falece, que sai do mundo, denotando
ali, naquela situacdo, a fragil e gracil condicdo humana, e carente de respostas sobre aquilo
que acontece com outro € que implacavelmente nos acontecera. A morte ¢ um episodio que
permanece eternamente futuro e mistério e se desentranha por intermédio da alteridade

absoluta a qual estamos predestinados a vivenciar.

A morte ameacga-nos do além. O desconhecido que faz medo, o siléncio dos
espacos infinitos que assusta, vem do Outro e essa alteridade, precisamente
como absoluta, atinge-me num mau designio ou num julgamento de justica.
A soliddo da morte ndo faz desaparecer outrem, mas mantém-se numa
consciéncia de hostilidade e, por isso mesmo, torna ainda possivel um apelo
a outrem, a sua amizade e a sua medicagio.?"’

Por isso, a morte, como trataremos nos proximos capitulos, se anuncia no sofrimento e
ndo numa assumidade antecipativa. E um evento em que “estou exposto a violéncia absoluta,
ao assassinio na noite. A violéncia da morte ameaga como uma tirania, como procedendo de
uma vontade estranha.”?® Defrontar-se com a alteridade radical da morte, como afirma Jean-

Pierre Vernant, ¢ enfrentar o que nao se pode dominar em nenhuma instincia.

O confronto mais direto com a morte, a morte no sentido proprio, esse para
além do limite, essa lacuna aberta do outro lado, que nenhum olhar pode
alcangar, nenhum discurso pode exprimir: nada além que o horror de uma
noite indizivel >”

ela, a morte, nada mais € do que a privagdo das sensagdes. O corpo se putrefaz e a consciéncia se apaga. Todavia
a eficacia da “nadidade” da morte pode ser questionada. Sponville pondera de forma plausivel: “E facil fazer-se
valente enquanto o horror estd longe, e € inutil. Para os pais que acabaram de perder um filho, para a jovem que
se descobre condenada no curto prazo, a ideia de nada ndo lhes serd nenhum socorro. Por que ndo é mais que
uma ideia, e ¢ o imaginario que os tortura, ¢ seu coragdo que se dilacera.” In. COMTE-SPONVILLE, André. 4
vida humana. Sao Paulo: Martins Fontes, 2007. p.92.

205 SUSIN, Luis Carlos. O homem messidnico: uma introdu¢do ao pensamento de Emmanuel Lévinas. Porto
Alegre: Escola Superior de Teologia Sdo Lourenco de Brindes, 1984. p.180.

206 COUTINHO, Evaldo. Ser € estar em nés. Sdo Paulo: Perspectiva, 1980. p. 4

207 T1 (Fr), 260.

208 Thidem, 259.

209 VERNANT, Jean-Pierre, L'individu, la mort, I'amour: soi méme et l'autre en Gréce ancienne. Paris:
Gallimard, 1989. p. 134. “La confrontation plus directe avec la mort em elle-méme, la mort au sens propre, cet



72

Eis as metaforas. E como ndao ser metaforico se ¢ a morte uma experiéncia
inexperienciavel? Como exprimi-la com os caracteres lingiiisticos habituais se, “estritamente
falando, ndo ha relacdo com a morte, porque ndo sabemos nada sobre ela”?*'® Como dissertar
sobre um evento que, segundo Lévinas, ndo ¢ possivel desvelar satisfatoriamente desde a

211

trama ser-nada”’’ ou do esquema noema-noese? E Lévinas a solugdo para entender a esséncia

completa da finitude? Mesmo ele esta submetido ao proprio diagnéstico. E assim o ¢, porque
as “representacdes da morte, sdo informacdes falsas, ou melhor, representacdes de uma
auséncia.”?!?

Para o filésofo lituano, “o intervalo [...] da morte € uma nog¢ao terceira entre o ser € o

nada.”?!3 Propor uma nogdo alternativa para toda uma tradi¢io é um desafio complexo. Mas

Lévinas nao se furta:

Alguém poderia espantar-se de se contestar aqui a verdade do pensamento
que situa a morte quer no nada, quer no ser, como se a alternativa do ser e do
nada nao fosse a ultima. Iremos contestar que também neste caso fertium non
datur?*'*

E seu desafio vai mais além. Provoca o modus operandi da filosofia classica para com
o tema atavico da finitude. Ele deseja procurar outras dimensdes de sentido para a morte e,

naturalmente, para o tempo.

Eu me pergunto como o trato principal de nossa relagdo com a morte pdde
escapar a atencao dos filosofos. Nao ¢ do nada da morte precisamente, que
nds ndo sabemos nada, que a analise deve partir, mas de uma situagdo onde
qualquer coisa de absolutamente incognoscivel, quer dizer, estrangeiro a
toda luz - tornando impossivel qualquer hipdtese de possibilidade — mas de
onde nos mesmos estamos cativos. '3

au-dela du seuil, cette béance ouverte de I’autre cote, que nul regard ne peut atteindre, aucun discours exprimer:
rien, que I’horreur d’une nuit indicible.”

219 KLUN, Branko. Der Tod als Grenze: Zu einer Schliisselfrage von Emmanuel Levinas. Prolegomena,
Ljubljana, n. 6, v.2, p 253-266. 2007. p. 258 “Streng genommen kann zum Tod kein Verhiltnis bestehen, weil
wir nichts von ithm wissen.”

211 “Estar as portas da morte, reduzir-se-a ao dilema ontologico ser-nada?” DMT, 36.

212 CRITCHLEY, Simon. Very Little...Almost Nothing. Death, Philosophy, Literature. London and New York:
Routledge, 2004. “Representations of death are misrepresentations, or rather representations of an absence.”
21371, 46.

214 Ibidem. p. 210.

215 TA, 58. “Je me demande méme comment le trait principal de notre relation avec la mort a pu échapper a
’attention des philosophes. Ce n’est pas du néant de la mort dont précisément nous ne savons rien que I’analyse
doit partir, mais d’une situation ou quelque chose d’absolument inconnaissable, c’est-a-dire étranger a toute
lumiére, rendant impossible toute assomption de possibilité, mais ot nous-méme sommes saisis.”



73

Destarte, as metaforas, as figuras de linguagem, a arte e os exemplos literarios sdo os
subsidios eficazes para governar as novas analises levinasianas sobre a morte ¢ a finitude. A
experiéncia — inexperienciavel - da morte ¢ uma metonimia da existéncia. Metonimia da
propria experiéncia da alteridade absoluta. Nao a fago, sofro-a. Sou surpreendido por ela -
como pelo outro na sua condi¢do de visitante ou de enigma - quando ela vem, eu ja nao
sou/estou. Enigma absoluto.

A auséncia de uma real inteleccdo e de uma compreensdo efetiva da finitude faz com
que o exercicio filosofico seja arduo e nem sempre tao acalentador. Ainda que ndo seja tarefa
da filosofia tranquilizar ou apontar qualquer caminho que sobrepuje a finitude. A morte é um
evento que perturba a vontade, que se esparge no campo dos nossos sentimentos e agita nossa
imaginac¢do. Sendo assim, linguagens nao-filosoficas, como a poesia, tem no tema da finitude
um campo fecundo para tratar de uma querela existencial que nenhum método ou laboratorio,
sistema religioso ou prescrigdes metafisicas sdo capazes de lidar. Eis por que, o ja citado
poeta cataldo, Joan Reventds diz que “assumir a desordem ¢ tarefa do filésofo. Tentar
entendé-la é trabalho do poeta.”?!®

Ao tema da morte, Vladimir Jankélévitch, filosofo francés de raizes russas, € uma
influéncia notoria sobre a obra levinasiana. Sdo herangas filosoficas indiscutiveis as que
retiram da morte o pretenso poder ordenador da razdo e lhe confere forte poder de alteridade,
ou seja, sua esséncia consiste na exterioridade, em permanecer distante do horizonte do ser
humano. “Na morte, estou exposto a violéncia absoluta, ao assassinio na noite.”!
Jankélévitch se questiona se a morte pode realmente ser pensada. Se ndo é pensavel nem antes,
nem durante e nem depois, quando a poderemos pensar? A morte ndo possui cardter de
objetividade. E um objeto que, estrangulando o ser pensante, da cabo do exercicio do pensamento.

A morte se volta contra a consciéncia de morrer.

A morte brinca de esconde-esconde com a consciéncia: onde eu estou, a
morte ndo estd; e quando a morte estd, sou eu que nao estou mais. Enquanto
eu sou, a morte & vindoura; e quando ela vem, aqui ¢ agora, ndo ha mais
ninguém. Das duas uma: consciéncia ou presenca mortal! Ambas se cagam e
se excluem reciprocamente, como por efeito de um comutador... Impossivel
acumular essas contradi¢cdes! Decididamente, a alternativa é cuidadosamente
combinada.... Nessas condigdes, a segunda pessoa se oferece a nos
eventualmente como um meio de superar a disjungdo. >'*

216 REVENTOS I CARNER, Joan, op. cit., p. 85.

27 TT (Fr) p. 259.

218 JANKELEVITCH, Vladimir. La Mort. Paris: Flammarion, 1977. p. 31 “La mort joue a cache-cache avec la
conscience: ou je suis, la mort n'est pas; et quand la mort est 13, c'est moi qui n'y suis plus. Tant que je suis, la



74

Por acometer o homem da ideia de ndo-ser, a morte ¢ também o sem-sentido, o puro
negativo, ou seja, o impensavel. Assim, a morte ¢ o Unico evento bioldgico que o vivente
jamais se adapta.?!” Deste modo, ndo seria a vida, ainda que familiar, um enigma ainda maior?

Vejamos.

mort est & venir; et quand la mort advient, ici et maintenant, il n'y a plus personne. De deux choses l'une:
Conscience, ou présence mortelle! Mort et conscience, elles se chassent et s'excluent réciproquement, comme
par l'effet d'un commutateur... Impossible de cumuler ces contradictoires ! Décidément, l'alternative est
soigneusement combinée... Dans ces conditions, la deuxiéme personne s'offre a nous éventuellement comme un
moyen de surmonter la disjonction.”

219 Ibidem. p. 276. “La mort est le seul événement biologique auquel le vivant ne s'adapte jamais.”



75

2.3 AMORTE COMO EVENTO PROPRIO DA ALTERIDADE

O que ¢ absolutamente outro ndo s6 se recusa a
posse, mas contesta-a e, precisamente por isso,
pode consagra-la.??

A morte ndo ¢ do mundo. E sempre um escandalo
e, neste caso, sempre transcende o mundo.??!

Enigma. E assim a morte que definida desde Lévinas. E o que é um enigma?
Comumente definido, por analogia, como charada ou pardbola, ¢ uma questdo de termos
extremamente obscuros, mas passivel de interpretacdo. Se ha uma questdo fundamental que
toma de assalto o Homo sapiens desde sua evolugdo decisiva, ¢ o enigma da finitude.

Problema metafisico sem solubilidade, ofereceu ao homem angustia e preocupagdes
suficientes para erigir, com base nessa “irresposta”, respostas possiveis. Religioes,
instituicdes, costumes, especialidades médicas, substancias e filosofia. A filosofia de
Heidegger, por exemplo, ndo a considera como enigma.?*?> Mesmo o discurso filoséfico ndo
esta fora do conjunto das respostas possiveis. Frangoise Dastur, sustenta que “a inven¢do da
filosofia coincidiria com a constru¢do de um discurso sobre o morrer e a morte.”>?

Como explicar fenomenologicamente o radicalmente “outro” da morte? Um fendmeno
sem apari¢do, essencialmente enigmatico? Os limites da fenomenologia se desnudam. Nosso
contato com a morte ndo ¢ até o fim fenomenologico, visto que “a morte ¢ o contrario do
aparecer, como que um retorno do ser em si, em que o que dava sinal de vida entra em si, e
ndo pode mais responder. E um movimento oposto & fenomenologia [...] A morte é o
fendmeno do fim, sendo a0 mesmo tempo fim do fendmeno.”??* Testa nossos limites e mostra
que “nosso confronto com a morte finda nosso esfor¢co de dominio, na medida em que nela

algo além do nosso poder e controle nos domina. A morte ¢ o evento de alteridade que nao

podemos controlar.”?? Por isso, taxa-la de excesso0.2?® Assim, “essa maneira de se manifestar

207, 25.

21 DMT, 128.

222 «Q sentido da morte é desde o inicio interpretado como fim do ser-no-mundo, como aniquilamento. O enigma
¢ apagado do fenémeno.” DMT, 60 e 61.

223 DASTUR, F. 4 morte: ensaios sobre a finitude. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. p. 33.

224 DMT, 72.

225 SARACINO, Michelle. On being human: a conversation with Lonergan and Levinas. Milwaukee: Marquette
University Press, 2003. p. 174. “Our confrontation with death ends our attempt at mastery, in that in dying
something beyond our power and control masters us. Death is the event of otherness that we cannot master.”

226 “Na existéncia determinada pela morte, nesta eopopeia do ser, ha coisas que ndo entram nesta epopéia,
significagcdes que nao se reduzem ao ser.” DMT, 81.



76

sem se manifestar, n6s chamamos - remontando a etimologia desse termo grego e em
oposicdo ao aparecimento indiscreto e vitorioso do fendmeno - enigma.”?272%8

Todavia, se ¢ a morte um enigma, este s6 possui validade ao ser autenticado por outro
enigma ainda maior: a propria vida. Seria justo iniciar essa provocacdo, analisando o
demandado enigma da vida, através de uma bela obra de arte. Gustav Klimt, ilustre e ousado
pintor austriaco, gera em 1916 a pintura Death and Life.’? Nossa tese assaz indagada desde
Lévinas, pode ser contemplada plenamente
: : nessa luminosa obra, na medida em que
traz a luz o que estd obscuro nas
consideragdes acerca da morte. No
cenario, a esquerda, encontra-se a morte
portando um pequeno tacape. Com sua
face sombria, ameacadora e 16brega
observa “esperando” o momento mais
propicio—momento em que a vida
tombard, ndo mais resistirdi—para

apoderar-se  dessa  vitalidade que

persevera em se manter existindo.

A direita o ciclo da vida se sustém. No quadro, vé-se uma grande superficie livre entre
as duas instancias. Ao contrario da genética existencial na qual a finitude esta posta por
Heidegger, a morte, em Lévinas, se pode depreender da leitura da obra de arte, se realiza
como um anti-projeto. A morte ¢, “para um ser a quem tudo acontece de acordo com projetos,
um acontecimento absoluto, absolutamente a posteriori, que ndo se oferece a nenhum poder,
nem mesmo a negac¢do.”>*° Na situagiio acima, os vivos estdo envoltos e preocupados em se
preservarem, como se 0 amor com o qual se apegam a vida fosse mais forte que a morte que

espera ao lado. As pessoas, “adormecidas e perdidas nos seus sonhos, ndo ¢ que elas ndo se

227 EDE, 291. “Cette fagon de se manifester sans se manifester, nous ’appelons — em remontant a I’étymilogie de
ce terme grec et par opposition a I’apporoir indiscret et victorieux du phénomene- énigme.”

228 “A morte é a0 mesmo tempo cura e impoténcia; ambigiiidade que indica talvez uma outra dimensdo de
sentido que aquela na qual a morte é pensada através da alternativa ser/ndo-ser. Ambiguidade: enigma.” DMT,
41.

229 NERET, Gilles. Klimt. K6In, Germany: TASCHEN, 2007. p. 70.

BOTIL, 44.



77

apercebem da ameaca da morte, mas mais, ndo parecem sentir-se preocupadas ou ameagadas
pela sua presenga.”?!

Nascimento, desenvolvimento, o adolescer, emogoes, alegrias, tristezas, reproducao,
enfermidades e todos os sentimentos e fases fisicas proprias aos homens, obedecem a uma
fluidez inexoravel que so podera ter seu fio interrompido através da chegada dessa senhora,
alteridade misteriosa que vem até nds e toma de assalto o que lutamos para suster no modus
do connatus proposto por Espinoza, ou seja, o esforco por perseverar em seu proprio ser €
conseguir meios para que essa manutengao seja mais intensa e eficaz. Ou ainda, “aderir de

maneira jubilatoria ao seu ser no mundo.”**

Um homem livre... deseja agir, viver, conservar seu ser seguindo o principio

da procura da utilidade propria, por conseguinte, ¢ aquele que menos pensa

na morte, pois sua sabedoria ndo ¢ uma meditacdo sobre a morte, mas sobre
: 233

a vida.

Assim, afirma Lévinas, “a vida entre o nascimento € a morte ndo € nem loucura, nem
absurdo, nem fuga, nem fraqueza. Flui numa dire¢do que lhe é propria e onde pode ter sentido
um triunfo sobre a morte.”?**

Nota-se nesta obra que a morte ¢ ignorada a maior parte da nossa existéncia. Ela
“olha” para nés de forma constante. Todavia ndo a analisamos, nem a ‘“olhamos”
constantemente, nem discursamos sobre ela diariamente. Com excecao das situacdes as quais
ela inexoravelmente ¢é a “bola da vez”: veldrios, morte de parentes, desastres, guerras. E justo
afirmar que ndo ha quem ndo pense profundamente na morte se quer uma vez na existéncia, ¢
fato. Entretanto - como ja adotamos aqui - a vida é que se apresenta como um enigma
indecifravel. A morte ¢ demasiadamente certeira € ndo hé respostas sobre o que ela “seria”. 4
morte ndo é um evento da vida. Em contrapartida seria ingenuidade da nossa parte ignorar a
importancia da morte para a historia da filosofia—como propde, por exemplo, Schopenhauer.
Porém, a importancia que a morte subsidia para a vida ¢ de carater confirmativo onde uma ¢ a
condi¢do de possibilidade da outra. S6 ha a possibilidade de analisar a propria morte vivendo,

existindo.

BIFLIEDL, Gottfried. Gustav Klimt: o mundo de aparéncia feminina. Kéln: Taschen, 1998. p. 121.

22 ONFRAY, Michel. Les libertins baroques: contre histoire de la philosophie t.3. Paris: Grasset, 2008. p. 272.
“Adhérer de maniére jubilatoire a son étre au monde.”

233 SPINOZA, B. Ethique. Paris: Librairie Armand Colin, 1907. p. 271. “Un homme libre... désire agir, vivre,
conserver son étre suivant le principe de la recherche de 1'utile propre; par suite, il ne pense a aucune chose
moins qu'a la mort, et sa sagesse est une méditation de la vie.”

BATI, 44,



78

E a vida e o vivente que conferem sentido a morte, seja através do discurso, do
imaginario, do religioso, do mistico, do folclérico. Ser para a morte ¢ uma constatacdo
demasiado exata. Todavia, o perseverar na vida, no tempo em que se tem para continuar
existindo, ¢ um esfor¢o de auto-compreensao tdo ou mais intenso do que a for¢cosa caminhada
até a inefetividade. Por conseguinte, “ser temporal ¢ ser ao mesmo tempo para a morte e ter

ainda tempo, ser contra a morte.”?*>

A consciéncia da morte ¢ a consciéncia do adiamento perpétuo da morte, na
ignorancia essencial da sua data. A fruicdo como corpo que trabalha
mantém-se nesse adiamento primeiro, o que abre a propria dimensdo do
tempo.¢

Logo, a morte ¢ que tem sentido dentro da vida e ndo a vida face a morte. Dai a
necessidade de entender a morte a partir do tempo e ndo o contrario. A vida inspira davidas.
Existir, ou seja, estar vivo, desvela enigmas tdo ou mais intensos do que os mistérios do nao-
ser, a morte. Deste modo, “toda a oposi¢cdo a vida se refugia dentro da vida e se refere aos
seus valores.”?*” Se questiona Lévinas: “Nio é a angistia diante do ser — o horror do ser — tdo
original quanto a anglstia diante da morte?”?*® A morte nio resolve tudo. A angustia,
predisposi¢do ao nada, s ratifica a inexoravel ligacdo humana ao ser. Por isso, intensifica
Lévinas, “€ por ele mesmo [0 nada], e nao em virtude de sua finitude, que a existéncia encerra
uma tragédia que a morte nio pode resolver.”?* André Comte-Sponville, nos cede sua fala

para o justo entendimento do nosso apontamento.

A morte € a regra, da qual a vida € a exceg@o. Nesse caso, porém, a regra sO
tem existéncia pela excecdo que a desafia sem viola-la, que a confirma sem
nela se perder. Aquilo que vivemos, a morte, que prevalecera, ndo a
conseguiria abolir — por que a vivemos, por que teremos vivido
eternamente. Todos os seres vivos morrem, € so eles, sem eles a morte ndo
seria nada. Isso significa que é a vida que vale e que da valor: mesmo a
morte s6 tem importancia por ela.?*

Em Heidegger a morte ¢ de carater existencial, o que hd de proprio no homem e as
expressoes acerca dela - sejam religiosas ou filosoficas, a exce¢ao de Heidegger certamente -

sao modos possiveis de abordar a morte, modos onticos.

25 T (Fr), 262.

236 Tbidem, 178.

237 Ibidem, 154.

B8 EE, 18.

239 Idem.

240 COMTE-SPONVILLE, André¢, op. cit., p.95.



79

Existir ndo € o bastante, ser ndo € suficiente. Comprometer-se apenas com o
ser é navegar no oceano sem bussola. E nunca poder enxergar o horizonte
nas variagdes das cores que ele oferece. Ter a coragem de comprometer-se
na responsabilidade para com outrem ¢ contemplar a aurora de um novo
amanhecer, que o rosto exprime. Novo dia, novo tempo. O tempo do outro
que faz irromper a nova vida. Vida comprometida com a vida. Conjuracao
da morte pelo medo da propria morte. O homem esperto capaz de discernir
em si mesmo a diferenga da sua exceléncia em relagdo a outros. [...] Nao é
suficiente para o homem que encontra o rosto saber-se vivo, mas dar-se
conta da necessidade de afirmar a vida, apesar da certeza da morte. A
iminéncia e inevitabilidade da morte devem fazé-lo lancar-se na incessante
luta de afirmagio da vida e de suas potencialidades.?*!

Ha quem viva perfeitamente bem - inautenticamente, impropriamente? - sem sequer
analisar a morte tdo compulsivamente a ponto de “mudar” os rumos da existéncia face a ela.
A “fuga” da morte, na qual Heidegger assenta o peso da decadéncia e da inautenticidade &,
para Lévinas, um indicio legitimo do vigor da relacio do homem a morte®*? A

inautenticidade em Lévinas é uma nogdo outra que ndo a heideggeriana.**

Em Lévinas, pelo contrario, a perspectiva ¢ completamente invertida: o
estado de inautenticidade ¢ egoismo entendido como ancora do sujeito em
sua propria subjetividade, a identificagdo carnal a si-mesmo, o gozo de si. E
esse estado que deve ser minado para obter uma forma de autenticidade
constituida pela abertura ao outro e a responsabilidade por outrem. A
alteridade, portanto, irrompe a partir do fenomeno da morte, minando essa
forma precaria de identidade: a morte é chamada a deslocar a identidade
egoista e a desestabilizar a posse de si. Longe de ser a marca do idéntico e do
proprio, a morte conversa para Lévinas, mesmo como morte propria, a marca
de uma alteridade radical.**

Poder-se-ia retrucar aqui dando um exemplo bastante comum: os condenados a morte,

individuos que conhecem a data da propria morte. Tém a data do seu ndo-ser marcada. Estes

241 SOUZA, José Tadeu Batista de. Etica como metafisica da alteridade em Levinas. 2007, 195f. tese (doutorado
em filosofia) - pontificia universidade catolica do rio grande do sul, portoalegre, 2007. p. 156.

242 “Bscapara o Dasein, no modo da queda, a certeza da morte? Permitir-lhe-4 o seu discurso escapar a certeza?
Ele esquiva-se da morte — e é este fato de se esquivar que é a verdadeira relagdo ca morte. E na medida em que
ele estd obrigado a fugir 2 morte que ele atesta a certeza da morte. E a sua fuga diate da morte que atesta a
prépria morte.” DMT, 74.

243 “La vie quotidienne, loin de constituer une chute, loin d’apparaitre comme une trahison a legard de notre
destin métaphysique, émane de notre solitude et la tentative infiniment grave de répondre a son malher profond.”
TA, 39.

24 CIOCAN, Cristian, op cit., p. 251. “Chez Lévinas au contraire, la perspective est complétement renversée:
I’état d’inauthenticité est 1’égoisme compris comme ancrage du sujet dans as propre subjectivité,
I’indentification charnelle a soi-méme, 1’autosuffisance de la jouissance. C’est cet état que doit étre sapé pour
obtenir une forme d’authenticité constitué par ’ouverture vers I’autre et la responsabilité pour autrui. L’altérité
fait donc irruption & partir du phénomene de la mort, minant cette forme précaire d’indentité: la mort est appelée
a disloquer I’identité égoiste et a ébranler la possession de soi. Loin d’étre la marque de 1’identique et du propre,
la mort conserve pour Lévinas, méme comme mort propre, la marque d’une radicale alterité.”



80

talvez pudessem de-cidir alguma coisa. De fato, a quantidade de informagdes do passado e as
vivéncias desses sujeitos que sdo revistas, analisadas e provavelmente re-feitas numa segunda
chance - perante essa condenagao - devem ser incontaveis. Certamente haveria mudanca se o
condenado obtivesse porventura mais uma oportunidade. Todavia suas existéncias sdao re-
vistas desta forma por uma introjecao artificial em suas vidas.

O “avizinhar-se” a morte, veremos mais tarde é, neste sentido, bem mais radical do
que a “de-cisdo antecipadora”. Pessoas que se aperceberam demasiadamente perto da morte
ou por enfermidades superadas ou por eminéncia do assassinato, estas sim mudam o que lhes
sobra de existéncia. E bastante dificil que alguém mude os rumos da sua existéncia face a
morte sem ter-se aproximado dela.

Um bom exemplo disso ¢ o ilustre personagem de Albert Camus, o indiferente
Mersault. Condenado a morte, ¢ obrigado a aceitar a rejei¢do do seu recurso ja que tinha a
convicgao que as pessoas o esqueceriam apos sua morte e saber-se mortal, segundo ele nao
constitui consolo algum. Com sua condenagdo ele revé o que estava vivendo, o que poderia
ter levado em considerag¢do e deixou passar e, desde j4, analisa como seria o decurso da sua

vida se continuasse a viver.

[...] censurava-me, entdo, por ndo ter prestado atencdo 4s historias de
execucdes. Deviamos interessar-nos sempre por estas questdes. Nunca se
sabe o que pode acontecer [...] Poderia ter descoberto que pelo menos em
um caso a roda se detivera, que nesta irresistivel premeditagdo o acaso e a
sorte, por uma unica vez, tivessem mudado alguma coisa®*[...] Escutava o
meu coragdo. NA&o conseguia imaginar que este barulho que me
acompanhava ha tanto tempo pudesse um dia cessar [...] Mas todos sabem
que a vida ndo vale a pena ser vivida. No fundo, ndo ignorava que tanto faz
morrer aos trinta ou aos setenta anos, pois, em qualquer dos casos, outros
homens e outras mulheres viverdo, e isso durante milhares de anos. Afinal,
nada mais claro. Hoje, ou daqui a vinte anos, era sempre eu quem morria.
Neste momento, o que me perturbava um pouco no meu raciocinio era esse
frémito terrivel que sentia em mim ao pensar nesses vinte anos que faltavam
para viver. O que tinha a fazer era sufocar esta sensag@o, imaginando o que
seriam os meus pensamentos daqui a vinte anos, quando, apesar de tudo,
chegasse a hora.?*

Assim sendo, ¢ possivel manter relagdes com um enigma? Em Heidegger, a

experiéncia do nada da morte faz-se via angustia. Desta maneira, como ¢ possivel ter uma

245 Grifo nosso.
246 CAMUS, Albert. O estrangeiro. Rio de janeiro: Editora Record, 2003. p.112-113-116-117 e 118. Grifo nosso.



81

experiéncia da morte segundo Lévinas? Como se opera legitimamente as relacdes humanas

com a morte para além do poder da retorica, do dominio filoséfico e religioso?



82

2.4 EXPERIENTIA MORTIS

Cette fagon pour la mort de s’annoncer dans la souffrance,
em dehors de toute lumiére, est une expérience de la
passivité du sujet qui jusqu’alors a été actif.24’

Se ¢ a morte o sem-resposta, de que maneira se pode sustentar algum tipo de
experiéncia? E possivel que se tente realizar aproximacdes cognitivas através de teorias,
explicagdes cientificas ou mesmo a partir de dados empiricos. Pode-se, também, tentar
experimenta-la através de meditagcdes religiosas ou éxtases misticos. Entretanto, nenhuma
destas posturas traz nenhuma noticia realmente nova a existéncia. As atitudes citadas sao
apenas faiscas no que pode representar uma experiéncia da verdadeira alteridade da morte que
se antepde ao sujeito. A morte ¢ uma presenca, ¢ uma “presenca que vem das alturas,
imprevista e, conseqiientemente, ensinando a sua propria novidade.”?*

Afirmar que se pode ter alguma experiéncia da morte, ¢ flertar com erros de
interpretagdo iminentes ou cair num misticismo inevitavel. O solo em que caminhamos agora
¢ o da fenomenologia. Fenomeno ¢ aquilo que pode se mostrar e, em certa medida, deixar-se
iluminar. A morte ¢, sem duvidas, um fendmeno evidente. Também ¢ 6bvio o fato biologico.
No entanto, a mortalidade permanece longe de ser explicada totalmente apenas através da
biologia. O perecer das coisas, vimos com Heidegger, evidencia de maneira superficial um
fendomeno cuja profundidade nao permite a incursio das atividades compreensivas.

Como explicar a mortalidade desde o ponto do sujeito mortal? Vimos que na Analitica
Existencial, existe a condi¢do de uma antecipagdo dessa possibilidade. Logo, ¢ possivel fazer
uma experiéncia meditativa da prépria finitude com o objetivo de ressignificar a existéncia,
destrancando-a das grades do impessoal.

Lévinas aponta para a dificuldade de tal exigéncia ontoldgica. Trata-se mesmo de uma
grandiosa abstragdo, ¢ como tentar escapar a nado contra um 7sunami. Lévinas deseja que
entendamos a real fragilidade do homem perante a propria finitude. Nao por meio de uma
espécie de ética da fragilidade do ser, se assim pudermos afirmar, mas por que a morte ¢ um
excesso, uma nao-relacdo, que so se entreabre autenticamente pela morte de outrem. Nao ha,

segundo Lévinas, como determinar o tempo a partir da morte, se nesse acontecimento o tempo

24T TA, 57. “Esta maneira da morte se anunciar no sofrimento, fora de toda luz, ¢ uma experiéncia da passividade
do sujeito que até entdo era ativo.”
248 TI, 53.



83

¢ dilacerado. Permito-me citar longamente Merleau-Ponty, que elucida muito eficazmente a
tese da inexperiencialidade da morte propria. Ponty comunga com Lévinas a ideia do tempo
da morte como um jamais.”* “A consciéncia da morte ¢ a consciéncia do adiamento perpétuo
da morte, na ignorancia essencial da sua data. A fruicdo como corpo que trabalha, mantém-se
nesse adiamento primeiro, o que abre a propria dimensdo do tempo.”>’ A longa passagem do

filésofo da Fenomenologia da Percep¢do, ¢ um excelente apontamento.

Um presente sem porvir ou um eterno presente [...] ¢ exatamente a definigdo
da morte. Nem meu nascimento nem minha morte podem aparecer-me
como experiéncias minhas, ja que, se eu 0s pensasse assim, eu me suporia
preexistente ou sobrevivente a mim mesmo para poder experimenta-los, e,
portanto, ndo pensaria seriamente meu nascimento ou minha morte.
Portanto, s6 posso apreender-me como ‘ja nascido’ e ‘ainda vivo’, apreender
meu nascimento ¢ minha morte como horizontes pré-pessoais: sei que se
nasce € que se morre, mas ndo posso conhecer meu nascimento € minha
morte [...] Da mesma maneira ainda, meu nascimento ¢ minha morte néo
podem ser para mim objetos de pensamento. Instalado na vida, apoiado em
minha natureza pensante, fixado neste campo transcendental que se abriu
desde a minha primeira percepg¢do e no qual toda auséncia ¢ apenas o avesso
de uma presenga, todo siléncio ¢ apenas uma modalidade do ser sonoro,
tenho uma espécie de ubiqiiidade e de eternidade de principio, sinto-me
dedicado a um fluxo de vida inesgotavel do qual ndo posso pensar nem o
comeco nem o fim, ja que sou ainda eu enquanto vivo quem oS pensa, € ja
que assim minha vida sempre precede e sobre vive a si mesma. Eu, de fato, e
sem nenhuma ambiguidade, compreendo-me e sou compreendido, retomo
minha vida e os outros a retomam. Digo que "espero ha muito tempo" ou que
alguém "morreu" e acredito saber aquilo que digo. Todavia, se me interrogo
sobre o tempo ou sobre a experiéncia da morte, que estavam implicados em
meu discurso, s6 ha obscuridade em meu espirito.*>!

A experiéncia da morte ¢ inexperiénciavel. Sendo assim, a palavra “experiéncia” deve
ser posta entre aspas, se ndo cairemos num conceito do qual o proprio Lévinas se esforga por
. 252 , . . A . . . . ~
escapar e reinterpretar.”~ O fildsofo inclusive pretere experiéncia ao privilegiar provagdo e
t 253 “ A . . . .y ~ . . A . ~
este.”” Experiéncia inexperienciavel ndo significa uma auséncia de relacdo, mas se afasta do
sentido classico da experiéncia como conjunto de conhecimentos que adquirimos pelos

sentidos. Experiéncia no sentido ontoldgico, como bem remarca Fernanda Bernardo, “foi

249 “0O tempo seria um modo de se deferir até o infinito sem, no entanto, jamais o poder conter ou compreender.
Este jamais seria assim como que o sempre do tempo, a duragdo do tempo.” DMT, 48.

0TI, 147.

21 MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percep¢do. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1999. p. 290-447-
488-524

252 “La mort comme mystére tranche sur 1’experiénce ainsi comprise. Dans le savoir, toute passivité est, par
I’intermédiaire de la lumiére, activité.” TA, 57.

233 “Aqui, a morte toma um sentido diferente de uma experiéncia da morte. Sentido que vem da morte de outrem,
do que nela nos respeita. Uma morte sem experiéncia e, no entanto, temivel, ndo significara isso que a estrutura
do tempo ndo ¢ intencional, ndo € feita de protensdes e de retengdes — que sdo modos da experiéncia?” DMT, 38.



84

sempre, para o pensamento ocidental, como Lévinas o recorda, luminosidade, presenca do

presente e, conseqiientemente, atividade, saber e poder.”?>*

Dissertar sobre a morte enquanto experiéncia nos acarreta uma série de dificuldades.
Como ja pressentimos em Lévinas, a linguagem, que seria a voz da razao (ratio e o-ratio), por
possuir limitagdes claras, tem muita dificuldade em trafegar pela névoa conceitual e
existencial que a finitude, na figura da mortalidade, nos antepde. Longe das possibilidades da

razao, a morte ndo nos parece deixar espaco para qualquer tipo de experiéncia.

A experiéncia da morte: sob sua aparente simplicidade, esse 1éxico carrega
perigosas dificuldades na medida em que os termos que ela comporta —
“experiéncia da morte” — sdo um e outro carregados de opacidade; o que
dizer entdo de sua conjungao? [...] Toda reflexdo sobre a morte, a menos que
se satisfaca com simples palavras, se enraiza numa experiéncia, em certas
experiéncias.?

Para o autor de Totalidade e Infinito, “todo pensamento filoséfico repousa em
experiéncias pré-filosoficas”.>>® Essas experiéncias certamente sdo as de situag¢io-limite. Por
situagoes limite, o filésofo Karl Jaspers entende as experiéncias obrigatérias na vida do
individuo que, sendo carga para si mesmo, passa por situacdes as quais ele ndo escolhe té-las,
as vive compulsoriamente. Como afirma, Jacques Collete, “em seu devir, a existéncia virtual
faz experiéncia de situa¢des-limite (morte, sofrimento, combate, culpabilidade).”’

Existem aguas em que a razdo ndo pode navegar. E quando isso acontece, a emogao

toma o lugar da experiéncia. Ha acontecimentos que a razao nao pode aclarar. Ha fatos que a

intencionalidade nao realiza seu movimento.

A experiéncia da morte, sepultando toda intencionalidade, nos situa dentro
das relagcdes com o Diferente, o que ndo tem medida comum, o que nao se
pode agrupar em sincronia através de nenhuma reminiscéncia nem
antecipagdo. >**

234 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 121.

25 JARCZYK, Gwendoline. L’experience de la mort. In: Finitude e Transcendéncia. Petropolis: Vozes; Rio
grande do Sul: pontificia Universidade Catodlica do Rio Grande do Sul, 1995. p. 197-202.

256 POIRE, Frangois. Emmanuel Lévinas: ensaios e entrevistas. Sdo Paulo: Perspectiva, 2007. p. 10.

257 JACQUES, Collete. L’existentialisme. Paris: Presses Universitaires de France, 1994. p. 30. [..]”en son
devenir, l'existence virtuelle fait I'expérience des situations-limites (mort, souffrance, combat, culpabilité).”

258 RUZ, Matias Omar. Concebir el tiempo a partir de la muerte del mismo y concebir la muerte del otro a partir
del tiempo: de otro modo que Heidegger o mas alla de Heidegger. Trabajo monografico final — Universidad
Catdlica de Cordoba/ Facultad de Filosofia y Humanidades, 2003. p. 36. “La experiencia de la muerte,
sepultando toda intencionalidad, nos situa dentro de las relaciones con lo Diferente, lo que no tiene medida
comun, que no puede reagruparse en sincronia a través de ninguna reminiscencia ni anticipacion.”



85

A morte ¢ um desses eventos, ¢ uma relagdo “puramente emocional, comovente de
uma emoc¢ao que ndo ¢ feita de repercussdo, na nossa sensibilidade e nosso entendimento, de
um saber prévio. E uma emogdo, um movimento, uma inquietude no desconhecido [...] Trata-
se de uma afetividade sem intencionalidade.”>>

Vimos que em Heidegger, na nossa interpretagdo, a experiéncia da morte ¢, a cargo da
autenticidade, uma experiéncia meditativa predisposta a angustia, uma simpatia com o nada.
Ainda que a disposi¢ao no mundo Ontico também esteja passivel de modificagdes. Perante a
morte, ele indica no §62 de Ser e Tempo, a possibilidade se torna impossibilidade e mostra ao
homem que ele estd langado na indeterminagdo de sua “situacdo limite”, em cuja de-cisdao o
Dasein adquire seu poder-ser todo em sentido proprio.

“A indeterminacio da morte entreabre-se, originariamente, na angustia.”?®® Para
Lévinas a relagdo com a morte, a mais antiga das experiéncias, ndo ¢ uma visdo do ser, ou,
como pensa Heidegger, que a descreve como uma angustia e a remete a compreensdo do
Nada. A relagdo com a morte, ¢ a relagdo com o invisivel. E o invisivel, “ndo indica uma
auséncia de relagdes; implica relagdes com o que nio é dado e do qual ndio temos ideia.”?*!

O fato mesmo da morte ou a morte de per se, ndo representa uma afeccdo concreta da
finitude. Para o fil6sofo lituano, ndo faz sentido a “antecipagdo da qual fala Heidegger, ndo ha
a morte como possibilidade, mas um sofrimento puramente passivo, uma passividade sem
limites em face do limite absoluto da morte.”?%>
Sabe-se que, na ética da alteridade, a nog¢do de substitui¢do sustenta a ideia de subjetividade
responsavel. Para desarticular a existéncia existencialmente solipsista e auto-assegurada,
Lévinas diz que a esséncia da subjetividade € “/’'un-pour-l’autre”, concepgao que espriada do
comeco ao fim Autrement Qu’étre. Essa obra estd completamente empenhada em descrever a
incalculavel passividade do si-mesmo. E claro e manifesto que o /‘un-pour-I’autre nada tem a
ver com alguma espécie de ligagdo voluntariosa ou engajamento possivel.’ Toda
significacdo deriva do [’un-pour-l’autre responsavel e que ¢ a fonte do sentido ético da
responsabilidade. O elemento estrutural do homem € a abertura ao outro.

Seriamos, entdo, reféns da alteridade. Submetidos a outreidade. A ideia de

substitui¢do,que ndo nos cabe aqui aprofundar, ¢ a estrutura essencial do sujeito, descentra a

23 DMT, 43.

200 ST 11, 101.

261 71, 22.

262 KLUN, Branko, op. cit., p. 259. “Das Sterben ist kein aktives ‘Intendieren’ des Todes bzw. das heideggersche
Vorlaufen in die Moglichkeit des Todes, sondern ein rein passives Erleiden, eine grenzenlose Passivitit
angesichts der absoluten Grenze des Todes.”

263 C.f AE, Chapitre V: SUBJECTIVITE ET INFINI. Secio e) “L'un-pour-l'autre n'est pas un engagement.”



86

subjetividade, retira do homem o centro de gravidade compreensiva e indica a radical
assimetria entre o Eu e Outrem. Deria dai a passividade radical do sujeito levinasiano.

No caso da morte, que nao ¢ uma figura visivel, mas uma alteridade radical, invisivel,
uma auséncia, uma estranha familiaridade, trata-se de uma relagdo com a passividade radical
do ser.?** E onde se anuncia essa passividade se é a morte uma experiéncia inexperienciavel?

Justamente no seu antecessor e anunciante: o sofrimento.

264 “A relacdo ao meu proprio morrer ndo tem o sentido de saber ou de experiéncia — nem que seja no sentido de
pressentimento, de presciéncia [...] A minha relagdo com minha morte ¢ ndo-saber sobre o proprio morrer — no-
saber que ndo €, no entanto, auséncia de relagdo.” DMT, 45.



87

2.5 O SOFRIMENTO E A MORTE

Ja que nascemos para sofrer e morrer, convém que
nos familiarizemos com esses dois destinos.
(Rousseau)

Hence, suffering brings with it the proximity of
death.265

“A situagdo privilegiada em que o mal sempre futuro se torna presente — o limite da
A . . . . . 99266 . . P
consciéncia — atinge-se no sofrimento dito fisico. O sofrimento transporta em si uma série
de significados. Tanto pode representar uma dor fisica, quanto psiquica. Pode também, ser
percebido como paciéncia e resignacdo. Sofrer ¢ confirmar-se como sujeito, como sub-
Jjectum,’%” como passividade. Logo, sofrer é reduzir-se a sujeicdo, estar subjugado por algo
maior do que as proprias possibilidades. E no sofrimento que o ser humano percebe
decisivamente a fragilidade da existéncia. Sofrer ¢ sentir-se impotente, vulneravel, fraco, sem
refugio e, conseqiientemente, dependente do auxilio de outrem. O sofrimento anuncia a
alteridade. Algo alheio aos meus poderes me imobiliza e proclama algo ainda maior: a morte.
No sofrimento, encontra-se a possibilidade de uma fenomenologia da subjetividade
fundamentalmente humana. O sofrimento antecipa o futuro. O sofrer, “¢ a situacdo
privilegiada, em que o mal sempre futuro se torna presente — o limite da consciéncia.”?%® E
qual o contetdo do sofrimento? A angustia? A morte - a qual vimos ser inacessivel? Nao. “O
contetdo do sofrimento se confunde com a impossibilidade de se furtar ao proprio
sofrimento.”*%° E no sofrimento que intuimos a vizinhanga da morte.
Para Lévinas, essa conclus@o da existéncia de um poder estranho que nos conduz a
pura passividade, se da pelo sofrimento, e é este, mais do que a angustia, que
articula o sentido da morte. Sofrimento corporal, que toma a pessoa inteiramente, a
angustia ¢ febre, luta contra a morte. O sofrimento trabalha para a morte e prepara
sua chegada.?”®
A morte, se anunciando desde o sofrimento, confere ao sujeito uma experiéncia da

passividade que o destrona das suas posses racionais, do reino da luz e da razdo, ¢ uma

265 MORGAN, Michael L, op. cit., p. 153. “Assim, o sofrimento traz consigo a proximidade da morte”

266 T, 216.

267 SUSIN, L. C, op. cit., p. 379.

268 T, 216.

269 TA, 55. “Le contenu de la souffrance se confond ave I’impossibilité de se détacher de la souffrance.”

270 ALMEIDA RODRIGUES, Carlos Frederico de. 4 morte como definicido de caminhos-fundamentos para
elaboragdo de uma ética da alteridade na medicina paliativa: um ensaio. Dissertacdo (Mestrado em Filosofia) -
Pontificia Universidade Catdlica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2009. p. 32.



88

experiéncia des-astrosa, um des-astre, uma queda do alto dos astros em que permanece o

sujeito analisado desde o orbe ontolégico.

No paroxismo do sofrimento se anuncia a morte, o limite limiar do eu inter-essado.
Para Lévinas, o acesso a morte propria ¢ ainda um traco do inter-essamento, do encantamento
do si-mesmo. E a morte ndo entendida ainda concretamente. Auséncia de intelec¢do. Como é
inacessivel, se prenuncia, ao sujeito proprio, no sofrimento. “A prova suprema da vontade

~ , . 99271 . 1, . . . ,

ndo é a morte, mas o sofrimento. O sofrimento marca o momento ultimo, indica vida, s6 o
vivente pode sentir. Por isso, ter medo da morte, por ter medo de sofrer, nao faz sentido. O
sofrimento degrada a vida e quanto maior o sofrimento, maior o sentimento de desamparo e

mais desejo de alivio.

E por essa razdo que, no tempo de adversidade, o sofrimento néio ¢ nunca um
simples paréntese: ele se d4 como um ponto final que, no entanto, ndo
termina nunca, em torno do qual nossa vida se enrola. E € por isso que,
nestes momentos, a morte torna-se subitamente desejavel. 27>

Na filosofia levinasiana, o sofrimento desempenha uma fun¢do anéaloga a que exerce a
angustia exerce na Analitica Existencial: indica o si mesmo. Por isso, “uma vez abandonado a
experiéncia do sofrimento, é-se totalmente interiorizado sem a menor possibilidade de dar um
passo atras: é-se si mesmo no instante do sofrimento e nada mais. 2> O sofrimento nos arrasta
até a passio da morte. Se por um lado a Angustia ¢ a predisposi¢do ao nada, o sofrimento € o
achegamento a si mesmo e ao sentimento de que é impossivel evitar a si proprio. Obvio que
em Heidegger, o sofrimento, entendido como qualquer espécie de dor, ndo visita em nenhum

momento o terreno ontologico, ndo ha algum interesse analitico. Como aponta Michel

Morgan:
O Sofrimento [...] ¢ dor e, portanto, um compromisso com a propria
existéncia, como um ser fisico, que estd além de qualquer escapada. E a
impossibilidade de fugir ou de se retirar do ser, o fato de ser apoiado contra
a vida e ser a impossibilidade do nada. Ao mesmo tempo, o sofrimento,
71T, 217.

22 LONGNEAUX, Jean-Michel. La souffrance comme exemple d'une phénoménologie de la subjectivité.
Collection du Cercle interdisciplinaire de recherches phénoménologiques: Namur/Belgique, Volume 2, p. 61 a
74, 2007. p. 63. “C’est pour cette raison que, dans le temps de 1’épreuve, la souffrance n’est jamais une simple
parenthése: elle se donne comme un point final qui, pourtant, n’en finit pas, autour duquel notre vie s’enroule. Et
c’est pourquoi, dans ces moments-1a, la mort devient soudain enviable.”

213 Idem. “Une fois abandonné a I’expérience de la souffrance, on y est tout entier ramassé sans la moindre
possibilité d’une prise de recul : on est soi-méme 1’instant de la souffrance et rien d’autre.”



89

aponta para indicios de morte, da morte como um desconhecido, um
mistério. A morte se apresenta como algo que ndo podemos controlar, em
face do qual somos absolutamente passivos.?’*

O que se deve ter em conta, ¢ que a morte na concepcao heideggeriana ¢
desencarnada, longe do problema da vida e do corpo.?’> Lévinas alimenta uma filosofia de
encarnacio radical da consciéncia.’’® O sujeito concreto para Lévinas ndo habita
autenticamente apenas o terreno ontoldgico, sua disposi¢ao material no mundo € sua propria
esséncia, “o corpo ¢ seu regime ontolégico.”?’” A morte propria recebe seu sentido desde o
sofrimento de um sujeito essencialmente encarnado. Em termos levinasianos, o homem esta
no modo de posse do mundo. De modo diferente de Heidegger, ¢ dado ao mundo ontico uma

importancia maior.

O método aqui praticado consiste, de fato, em procurar a condicdo das
situacdes empiricas, mas atribui aos desenvolvimentos ditos empiricos em
que se realiza a possibilidade condicionante — atribui a concretizagdo — um
papel ontologico que precisa o sentido da possibilidade fundamental, sentido
invisivel nessa condi¢do. A realizagdo com outrem nao se da fora do mundo,
mas pde em questdo o mundo possuido.”

Para Emmnuel Lévinas, “é na mortalidade que a intera¢do do psiquico e do fisico se
apresenta sob sua forma original.>”” “O sofrimento fisico, em todos os seus graus, é uma
impossibilidade de se separar do instante da existéncia.” 2% Neste sentido, Ricardo Timm

contribui dizendo:

A aceleracdo dos ‘processos ontologicos’ no ser sofrente acabam por
catalisar a transmutacdo categorial das referéncias de interpretagdo da
realidade: a neutralidade da totalidade ontologica da lugar a ética ndo neutra;

274 MORGAN, Michael L. op. cit. p. 211. “Suffering, he explains, is pain and hence an engagement with one’s
own existing, as a physical being, that is beyond escaping. It is “the impossibility of fleeing or retreating” from
being, “the fact of being backed up against life and being” and “the impossibility of nothingness.”5 At the same
time, suffering points to death and even hints at death as an unknown, a mystery. Death presents itself as
something that we cannot master, in the face of which we are utterly passive.”

215 “D’une part, chez Heidegger, la compréhension ontologique de la possibilite supréme comporte une
désincarnation de la mort, qui releve a son tour de 1’absence du probléme de la vie et du corps vivant ou de la
chair das I’analytique du Dasein.” CIOCAN, Cristian, op. cit., p. 262.

276 “Pour Lévinas, em revanche, la mort propre regoit son sens a partir de la souffrance d’un sujet essentiellement
incarné.” Idem.

27711, 208.

278 Ibidem, p. 155.

27 Tbidem, p. 214.

280 TA, 55. “La souffrance physique, a tous sés degrées, est une impossibilite de se détacher de I’instant de
I’existence.”



90

o horizonte fechado ¢ fendido pela imperiosidade da provocagao externa do
sofrimento.?8!

Sofrer ¢ desestabilizar os horizontes. Num estado de sofrimento, o grafico da
existéncia, até entdo estavel, sofre oscilagdes abruptas. E nessa situagdo que se amplia a
capacidade de suportar o que desde fora nos atinge e diminui-se a possibilidade de apreender.
A razdo ¢ incapacitada. O pathos do sofrimento ¢ uma revulsdo, um afastamento de toda
resposta eficiente, de toda atividade e um atracamento inexoravel a si mesmo. Por isso, “toda
a acuidade do sofrimento tem a ver com a impossibilidade de lhe escapar, de se proteger de si

proprio contra si proprio.”8?

O individuo atormentado pelo sofrimento ¢ alguém cujo curso da existéncia
foi quebrado. Totalmente exposto, sem refugio possivel, ele é reduzido a
uma passibilidade ¢ uma passividade intransponiveis, sob o modo
de um ‘ndo-dever-ser’. 283

No modo do desamparo, sé resta a quem sofre associar-se a outrem em busca do
apaziguamento da fatalidade. Ao contrario da angustia heideggeriana, o sofrimento ndo faz
sentido algum, niio abre nenhum horizonte de auto-compreensio, é initil.>®* Por isso, “o mal
do sofrimento, sem sentido para quem sofre, seria imediatamente um apelo ao outro, ‘um
pedido de analgesia’.”’*®* Nao h4 abrigo para esquivar-se, “ha no sofrimento uma auséncia de
qualquer refugio. Ela ¢ o fato de ser diretamente exposto ao ser. Ela ¢ o fato da
impossibilidade de fugir e recuar. Toda acuidade do sofrimento est4d nessa impossibilidade de
recuo.”?%

Ao temer o ndo-ser, 0 homem se angustia. Anguastia ¢ um medo sem objeto. Por nao

suportar defrontar-se com o futuro, o homem se afasta inautenticamente da verdade da

281 TIMM, Ricardo. Reflexées sobre a questdo do sofrimento a partir de Emile Cioran e Emmanuel Lévinas -
Ontologia, ética, substitui¢do e subjetividade. Veritas: Porto Alegre, v.37, n. 147, 1992, p. 394.

B2 TY, 216.

283 LONGNEAUX, Jean-Michel, op. cit., p. 65. “L’individu en proie a la souffrance est donc une personne dont
le cours de I’existence est brisé. Entierement exposé, sans refuge possible, il en est réduit a une passibilité et a
une passivité insurmontables, sur le mode d’un «ne-pas-devoir-étre».”

284 C.f. La souffrance inutile. In: Entre Nous — Essais sur le Penser-a-1’ Autre. Paris: Grasset, 1991. p. 107 a 119.
285 COHEN, Richard A. Ethics, Exegesis and Philosophy: Interpretation after Levinas. Cambridge: Cambridge
University Press, 2004. p. 274. .“The evil of suffering, meaningless for the sufferer, would at once be an appeal
to the other, ‘‘a demand for analgesia.”’

286 TA, 55 “Il ya a dans la souffrance une absence de tout refuge. Elle est le fait d’étre directement exposé a
I’étre. Elle est faite de I’impossibilit¢é de fuir et de reculer. Tout I'acuité de la soufrrance est das cette
impossibilite de recul.”



91

existéncia, radicalmente finita. Mas o temor apenas tenta antecipar o futuro. No sofrimento, a

vizinhan¢a da morte se confirma.

Aqui, a negagdo apenas futura da vontade no medo, a iminéncia do que se
recusa ao poder, insere-se no presente, aqui o outro apanha-me, o mundo
afeta, toca a vontade. No sofrimento, a realidade atua sobre o em si da
vontade que se muda desesperada em submissdo total a vontade de outrem
[...] No medo, a morte é ainda futura, a distdncia de nds: o sofrimento, em
contrapartida, realiza na vontade a proximidade extrema do ser que ameaca a
vontade.”?%

A paixdo da morte, no sofrimento, revela o tempo como paciéncia. A temporalidade, a
duracdo do tempo, anuncia o jamais da morte propria. Se seguirmos as indicagdes
levinasianas, a morte propria ¢ um acontecimento andlogo a ser atingido por uma bala
perdida. O projétil vem de onde ndo o vemos, de onde ndo esperamos e com uma velocidade

com a qual o ser humano nao esta acostumado. Ouvimos no maximo o disparo, o anincio.

O sofrimento do ser recolhido que ¢ a paciéncia por exceléncia, pura
passividade, ¢ a um tempo abertura sobre a dura¢do ¢ adiamento no
sofrimento. Na paciéncia, coincidem a iminéncia da derrota, mas também a
distancia em relagdo a ela.?®

O sofrimento confirma a vida e a disposi¢ao vigorosa do homem ao ser. Nesse sentido,
afirma Lévinas, o sofrimento, em que a morte ¢ anunciada, ¢ a impossibilidade do Nada.
Vimos, que temer a morte por medo de sofrer, ndo possui sentido plausivel. O Sofrimento

indica sentir e sentir € privilégio apenas do vivente.

O sofrimento € o fato de estar encurralado entre a vida e o ser. Nesse sentido,
o sofrimento ¢ a impossibilidade do nada. Mas ha no sofrimento, a0 mesmo
tempo, uma chamada a um nada impossivel, a proximidade da morte. Ndo ha
somente o sentimento e o saber que o sofrimento pode conduzir a morte. A
dor comporta em si um paroxismo, como se qualquer coisa mais
consternante que o sofrimento fosse se produzir, como se, apesar de toda
auséncia de dimensdo de réplica que constitui o sofrimento, houvesse ainda
um terreno livre para um evento, como se faltasse ainda se inquietar com
qualquer coisa, como se estivéssemos ainda a espera de um evento além
daquele ja revelado no sofrimento. 2%

28711, 216.

288 Ibidem, p. 147.

289 TA, 56. “Elle est fait d’étre acculé a la vie et a I’étre. Dans ce sens, la souffrance est I'impossibilité du néant.
Mais Il ya dans la souffrance, em méme temps que I’appel a um néant impossible, la proximité de la mort. Il n’y
a pas seulement le sentiment et le savoir que la souffrance peut aboutir a la mort. La douleur em elle-méme
comporte comme um paroxysme, comme si quelque chose de plus déchirant encore que la souffrance allait se
produire, comme si malgré toute absence de dimension de repli qui constitue la souffrance, Il y avait encore um



92

Assim sendo, o sofrimento ¢ um dos antncios da vizinhan¢a da morte. Para o sujeito, a
unica relacdo mantida com a morte ¢ de aproximagao. Este achegamento, pode ser vivenciado
através de traumas fisicos em que o Obito ndo ¢ efetivado: ferimentos por arma de fogo,
acidentes de carro e acidentes de trabalho ou por doengas graves como o cancer ¢ a AIDS. O
fendomeno do avizinhamento esta impresso no discurso humano e ¢ traduzido pela asser¢ao
“nascer de novo”. Mas a vizinhanca da morte ndo se anuncia apenas no sofrimento fisico. A
cercania da morte, pode ser anunciada em qualquer acao que ponha em risco a energia vital do
individuo como, por exemplo, ameacas verbais de assassinato. Por este motivo, ¢ que se deve
temer mais o assassinio do que propriamente a morte. “Na minha existéncia social, sua morte
¢ mais orientadora para mim no agora do que minha prépria morte - Ora, como remarca
Lévinas, eu devo ter mais medo do assassinato do que da morte, e o futuro que mais importa ¢
o0 seu, ndo o meu.”?°

Portanto, o avizinhamento € mais vigoroso - na revisao de posturas do sujeito para
com sua propria existéncia - do que a de-cisdo antecipadora. A proximidade da morte,
alteridade absoluta, evento elevando-se do futuro, devasta a temporalidade do sujeito

hipostasiado.

terrain libre pour un événement, comme se fallait encore s’inquiéter de quelque chose, comme si nous étions a la
veille d’un événement au dela de celui qui est jusqu’au bout dévoilé dans la souffrance.”

20 MORGAN, Michael L. Discovering Levinas. New York: Cambridge University Press, 2007. p. 227. “Your
death is more orienting for me now than my own death is — or, as Levinas puts it, I should fear murder more than
death, and the future that matters most to me is yours, not mine.”



93

2.6 VOISINAGE

Il ya a dans la souffrance au sein de laquelle nous avons
saisi ce VOISINAGE de la mort — et encore sur le plan du
phénoméne — ce retournement de l’activité du sujet en
passivité.?*!

Lévinas possui um pensamento intrigante. A Unica maneira de sentir-se
autenticamente afetado pela morte, € ter-se dela avizinhado. A antecipag¢do da morte, a qual
se dispde Heidegger a propor, ¢ um conselho “[..]Jmais facil de dar do que seguir, ndo por
causa de um defeito natural da realidade humana ou de um projeto original de inautenticidade,
mas da morte em si.”??> O que é exatamente avizinhar-se a morte? E possivel flertar com a
finitude? O sofrimento, afetacdo Ontica e contingente, ndo explica nenhuma estrutura
ontoldgica do Dasein. Mas, como afirma Lévinas, as relagdes ontologicas nao podem ser
tomadas como sendo relagdes desencarnadas.

E a iminéncia de perda da vida que redireciona a propria vida e ndo a morte enquanto
possibilidade. Por isso, do ponto de vista do sujeito, conferimos a vida, nos capitulos
anteriores, um maior poder de enigma do que a morte. Do ponto de vista da morte do outro,

assunto ¢ distinto. Ndo é ainda o momento.

Nao ¢ a liberdade finita que torna inteligivel a nogdo de tempo: € o tempo
que da um sentido a nocdo de liberdade finita. O tempo ¢ precisamente o fato
de que toda a existéncia do ser mortal — sujeito a violéncia —n@o € o ser para
a morte, mas o ‘ainda-ndo’, que ¢ uma maneira de ser contra a morte, um
recuo em relagdo a morte no proprio ambito da aproximagdo inexoravel. Na
guerra, leva-se a morte ao que dela se afasta, ao que para ja existe
completamente. Na guerra, reconhece-se assim o que separa o ser da sua
morte.>?

Destarte, ndo ¢ o homem que age perante a morte - “posso ndo poder”, possibilidade
da impossibilidade - mas sim, recebe a ac¢do.?** Para o filoésofo francés, a morte permanece
absolutamente futuro ao sujeito, at¢ o ultimo milésimo da sua existéncia e ndao ha

compreensdo, muito menos experiéncia no sentido usual da palavra. De tal modo que, “na

21 “H4 no sofrimento no seio do qual pressentimos esta vizinhanga da morte - € ainda no plano do fendmeno -
esta transmutago da atividade do sujeito em passividade.” TA, 59. Grifo Nosso.

22 SARTRE, I.P, op. cit., p. 578. “[...]plus faciles 2 Donner qu'a suivre, non pas a cause d'une faiblesse naturelle
a la réalité humaine ou d 'un pro-jet originel d'inauthenticité, mais de la mort elle-méme.”

293 TI, 203.

294 “Ce qui est important & I’approche de mort, c‘est qu’a un certain moment nous ne pouvons plus pouvoir”. TA,
62.



94

impossibilidade de conhecer o apds a minha morte reside a esséncia do instante supremo. Nao
posso em absoluto captar o instante da morte [...] Ultima latet.”*> HA4, no maximo, um
“avizinhar-se”, quase numa amizade sub-repticia da qual nos fala Maurice Blanchot em O
instante da minha morte.

A historia acontece em solo franc€s quando os alemaes, ja derrotados, tentavam
resistir inutilmente a ofensiva dos Aliados. Nesta feita, os germanicos restantes continuavam a
fuzilar familias inteiras, desumanamente. Os mandavam sair de suas casas, os alinhavam e
executavam a todos. Em dado momento, encontra-se mais uma familia com o fado do
aniquilamento iminente, a mando de um dos tenentes nazi. Por ordem deste, toda a familia sai
da interior da residéncia. Dentre eles um jovem rapaz. Caminhava para fora de uma maneira

1296

quase sacerdotal~”®, se deparando fatalmente com o seu “futuro”. O tenente mostra com o que

ird matar a todos: balas, cartuchos e uma granada. Desta maneira, o jovem se sentia a partir de
entdo como que se avizinhando da morte, como nos fala Lévinas, numa amizade, como ja
dito, sub-repticia, uma ligagdo furtiva, subterranea, oculta, enfim, inexplicavel. Tendo flertado
com a iminéncia inexordvel do aniquilamento, o jovem se vé livre da execucdo por um

capricho do destino. Por uma distragdo dos nazistas ele consegue escapar:

[...] experimentou entdo um sentimento de extraordinaria leveza, uma
espécie de beatitude (nada, porém, que se parecesse com felicidade) —
alegria soberana? O encontro da morte e da morte? [...] ele era talvez
invencivel. Morto — imortal. Talvez o éxtase. Ou antes o sentimento de
compaixdo pela humanidade sofredora, a felicidade de ndo ser imortal nem
eterno. Doravante ficou ligado a morte, por uma amizade sub-repticia. [...]
Sei, imagino que este sentimento inanalisdvel mudou o que lhe restava de
existéncia. Como se a morte fora dele ndo pudesse doravante sendo embater
contra a morte nele. “Estou vivo. Nao, estas morto.” [...] Que importa.
Apenas permanece o sentimento de leveza que € a propria morte ou, para o
dizer mais precisamente, o instante da minha morte doravante sempre
iminente.*’

Este tipo de imposi¢do e aproximagdo ¢ bem mais radical do que a “de-cisdo
antecipadora” e certamente tem um poder incomparavel de mudar a existéncia de um sujeito
do que apenas entender-se propriamente como mortal e conduzir as agdes e as tomadas de
decisdes diante dessa condi¢do. Como nos diz o pensador romeno Emil Cioran, “ninguém

consegue, antes do seu Ultimo momento, usar totalmente sua morte: inclusive para o

295711, 213.
2% BLANCHOT, Maurice. O instante da minha morte. Porto: Campo das Letras, 2003. p.11.
7 Ibdem. p. 13-21 e 25. Grifos nossos.



95

agonizante nato ela conserva algo de novidade.”?’® Assim sendo, Lévinas se afasta de todo

tipo de especulagdo esotérica que pretenda “conhecer” a morte.”’

No ser para a morte do medo, ndo estou a frente do nada, mas sim do que ¢
contra mim, como se 0 assassinio, mais do que ser uma das ocasides de
morrer, ndo se separasse da esséncia da morte, como se a aproximacio da
morte continuasse a ser uma das modalidades da relagdo com outrem. A
violéncia da morte ameaga como uma tirania, como procedendo de uma
vontade estranha.’?

Wittgenstein ¢ - em certa medida - um pensador que se adequa ao dito levinasiano, ao
menos acerca do tema em voga. Heidegger, ainda na partida de Ser e Tempo, da a entender
que “a morte é um fendmeno da vida.”*°! Vimos que essa é uma informaco que nio procede.
Mas acompanhamos, também, por que essa ¢ a leitura levinasiana. Se assim considerarmos,
Wittgenstein afirma, a maneira do filésofo francés, a “distdncia” que a morte mantem em
relacdo a vida:

A morte ndo € um acontecimento da vida. Nao se vive a morte. Se por
eternidade ndo se entender a duragdo infinita do tempo, mas a
atemporalidade, vive eternamente quem vive no presente. Nossa vida esta
privada de fim como nosso campo visual de limite. A imortalidade da alma
humana, a saber, seu continuar a viver eternamente ainda depois da morte,
ndo esta de maneira alguma assegurada, além do mais, essa assun¢ao nao
cumpre nada do que sempre se quis lograr com ela. Algum enigma sera
resolvido por ter eu continuado a viver eternamente? Nao € a vida eterna tdo

enigmatica como o presente? A solucdo do enigma da vida no espago e no
tempo reside fora do espago e do tempo.>??

Pode-se pensar na morte e na vida como duas atrizes que apresentam mondlogos.
A vida comeca seu espetdculo e o encerra. Quando a morte ira comecgar sua parte, as
cortinas ja estao se fechando.

Em relagdo a temporalidade, segundo Lévinas, ndo se vai do presente ao futuro, de
mim a morte, “a iminéncia da ameaca ndo vem de um ponto preciso do futuro”, mas ao
contrario, o futuro vem ao presente, a morte vem a mim. Parece-nos que o vulgo apreende (ou

intui) bem esse carater da mortalidade quando se afirma que se pode ficar “sentado esperando

2% CIORAN, Emil. Del inconveniente de haber nacido. Madrid: Taurus, 1985. p.79. “Nadie consigue, antes de su
ultimo momento, usar totalmente su muerte: incluso para el agonizante nato ella conserva un algo de novedad.”

299 SUSIN, Luis Carlos, op. cit., p.180

300 T, 212. Grifo nosso.

01T 11, 28.

302 WITTGEINSTEIN. Ludwig. Tractatus logico-philosophicus. Sdo Paulo: Editora Nacional, 1968. p. 127-128.



96

a morte chegar”. Parece ja haver ai um discernimento da passividade e da inagdo perante a
morte.

Se Heidegger diz que o Dasein ¢ projeto, Lévinas certamente concorda, mas expde
que a morte ¢ um “anti-projeto”>**. Pelo fato de que “o eu no seu projeto para o futuro vé-se
perturbado por um movimento de iminéncia, pura ameaca, € que me vem de uma absoluta
alteridade.”% “A morte é a impossibilidade de ter um projeto. Essa aproximagdo da morte
indica que nods estamos em relagdo com qualquer coisa que € absolutamente outra, qualquer
coisa portando a alteridade.” 3%

Nem mesmo o suicidio constituiria excecdo. A ideia de suicidio “¢ um conceito
contraditorio. A eterna iminéncia da morte faz parte de sua esséncia.’*® O suicidio nada tem
de ligacdo com a morte—que viria de forma natural ou forcada, mas viria. Suicidio, ¢ uma
fuga desesperada do presente da vida, “¢é trdgico, por que a morte ndo traz solucdo a todos os
problemas que o nascimento fez surgir, é impotente para humilhar os valores da terra.”3%’

Em Lévinas a morte ndo ¢ meu proprium, nao ¢ a possibilidade da impossibilidade,
mas sim, a “impossibilidade de toda possibilidade - abalado de uma passividade total, ao lado
da qual a passividade da sensibilidade que se transforma em atividade s6 de longe imita a
passividade.”*. E justo notar que essa inversdo da formula heideggeriana nio é apenas uma
alteragdo logica de duas palavras simples. Como afirma [ain Thomsom, essa diferenca que
parece simples, tem uma importancia ndo apenas retorica e “ndo s6 por que as duas frases ndo
sdo logicamente equivalentes. A diferenga significante entre ‘a possibilidade da
impossibilidade e ‘a impossibilidade de toda possibilidade’ ¢ fenomenolégica.”***!° Como o
proprio Lévinas assegura, “essa distingdo, de aparéncia bizantina, tem uma importancia
fundamental.”3!!

Como vimos na se¢do anterior, o sofrimento impossibilita que o sujeito permanega

com a forca da autarquia ontologica. O sofrimento, que anuncia a morte, € que carrega em si o

303 SUSIN, op. cit., p.181

304 TT (Fr), 261.

305 TA, 63. “C’est I’'impossibilité d’avoir un projet. Cette approche de la mort indique que nous sommes en
relation avec quelque chose qui est absolument autre, quelque chose portant I’alterité.”

306 Ibidem, p. 61. “Le suicide est un concept contradictoire. L’éternelle imminence de la mort fait partie de son
essence.”

30771, 230.

398 Ibidem. p. 213.

39 TAN, Thomson. Rethinking Levinas on Heidegger on Death. The Harvard Review of Philosophy, Vol. XVI,
2009, p. 31. “[...]Jand not just because the two phrases are not logically equivalent.The significant difference
between ‘the possibility of an impossibility’ and ‘the impossibility of all possibility’ is phenomenological.”

310 <[] a morte ¢ a impossibilidade da possibilidade, isto &, a impossibilidade do principio fenomenoldgico do
como tal.” BERNARDO, Fernanda, op. cit., 145.

3ITTA, 92. “Cette distinction, d’apparence byzantine, a une importance fondamentale.”



97

peso da impossibilidade citada. E qual o conteudo do sofrimento? A morte, que vimos ser
inacessivel? Nao. “O contetdo do sofrimento se confunde com a impossibilidade de se furtar

ao proprio sofrimento.”*'?*!* E a morte, por sua vez, manifesta o limite do possivel.

A morte no sofrimento ¢ um evento que rompe a auto-identificacdo natural
(solipsista) do sujeito, fissurando a estrutura totalizante, dominante e
ativamente potente do ego. E por que a morte nio ¢ definida por uma
possibilidade, mas por uma impossibilidade.’!*

Assim, perante a morte eu ndo posso poder visto que “é uma ameaga que se aproxima
de mim como um mistério [...] ela aproxima-se sem poder ser assumida.”!> Avizinhado da

morte, 0 homem comprova que €, de fato, pura passividade.

Essa aproximacdo da morte indica que nos estamos em relagdo com qualquer
coisa que € absolutamente outro, qualquer coisa que porta a alteridade, ndo
como uma determinagdo provisoria, que ndés podemos assimilar pelo gozo,
mas qualquer coisa que a propria existéncia ¢ feita de alteridade. Assim,
minha soliddo ndo é confirmada pela morte, mas rompida pela morte.*!

Podemos perfeitamente ser avizinhados da morte pelas maos de outro. A propria ideia de
assassinato nos da a sensagdo automatica de que a morte sempre vem de Outrem. A vista
disso, “a mortalidade ¢ o fendmeno concreto e original. Impede que se ponha um ser para si
que ndo esteja ja entregue a outrem.”®!” Se confirma ainda mais que o suicidio, como
acabamos de ver, nao tem a possibilidade de constituir excecao.

A experiéncia concreta do sofrimento anuncia a morte. Uma situa¢do de quase morte
tem a capacidade de reconduzir a existéncia com mais eficiéncia do que qualquer meditagao
sobre a morte. Recordo de uma recente conversa com um rapaz que fora baleado ao reagir a
um assalto. Quando o interroguei se havia algo em suas percepgdes que havia mudado depois

do ocorrido, recebi como resposta um enfatico sim. De fato, doravante, uma série de posturas

312 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 150.

313 “Toute I’acuité de la souffrance est dans cette impossibilité de recul.” TA, 55.

314 CIOCAN, Cristian, op. cit., p. 259. “La mort dans la souffrance est um événement que brise I’auto-
identification naturelle (solipsiste) du sujet, fissurant la structure totalisante, maitrisante et activement puissante
de I’ego. C’est pour quoi la mort n’est pas définie par une possibilite, mais par une impossibilite.”

315 Idem.

316 TA, 63. “Cette approche de la mort indique que nous sommes em relation avec quelque chose que é
absolument autre, quelque chose portant I’alterité, non pas comme une détermination provisoire, que nous
pouvons assimiler par la jouissance, mais quelque chose dont I’existence méme est faite d’alterité. Ma solitude
ainsi n’est pas confirmée par la mort, mais brisée par la mort.”

37 TL, 214,



98

individuais, concep¢des do mundo e de si mesmo invadiram o jovem. O discurso do “nascer
de novo” ndo ¢ inauténtico; € natural. O morrer nos toma de assalto desde fora, sempre.
Caminhemos entdao, nesse mote, at¢é a face da alteridade origindria da mortalidade
alheia. Nao a minha morte, mas a morte do outro € a morte primeira, pois ¢ esse evento que
me inicia e continua re-lembrando que sou mortal, pois ndo me apercebo desse fato todo o
tempo. O acesso a mortalidade, a “minha” mortalidade, faz-se via experiéncia da morte de
outro. A angustia que me toma nao ¢ fundamental, prima, ¢ um “sentimento” a posteriori que
nesta etapa posterior ird me angustiar profundamente e de forma singular. O ser-para-a-morte
deve estar ligado inexoravelmente ao ser-para-os-outros. A morte de outrem ¢ a condi¢do de
possibilidade do acesso a minha propria condi¢do de mortal. Assim, veremos, “para Lévinas,

a morte é para né6s um lembrete 38

, mas um lembrete quem vem de outras terras, nao
somente dos nossos dominios ontoldgicos.

O avizinhamento, como maneira subjetiva de recep¢ao do carater mortal do sujeito,
vem-nos de um horizonte que ndo nos deixa poder, nos retira a forca de sujeito ativo e
soberano sobre os fenomenos. Todavia, a vizinhanca da morte, que porventura passamos por
doencas ou acidentes, ainda nos deixam interiorizados ¢ ensimesmados: ¢ ainda uma relagao
pessoal.

Morre-se todo tempo ao redor. Grandes acidentes, desastres naturais, guerras civis,
assassinatos a sangue-frio nas favelas, armas de destruicdo em massa. Todas essas
informagdes trazem a aquarela com as cores da morte. Eventos distantes, que chocam, mas se
apagam. E quando a morte ¢ de um ente querido? Quando morre um filho? E o amante?
Quanto mais proximo afetivamente for o falecimento, mas a vizinhanca da morte nos faz
enxergar que a morte auténtica, a morte sensivel, ¢ a do outro, onde concretamente o Outro
absoluto, aberto pelo porvir puro da morte, se cumpre como tempo ou como relagdo ao “outro
homem”.3!® Portanto, para o ‘Eu’, a morte é sempre um ‘porvir’, que desse modo nunca
ocorrera num presente. O ‘porvir’ € o ‘Outro’. Nossa relagdo com a morte passa a ser, desse
modo, uma relacdo com o ‘Outro’.”3%°

Como ja afirmamos, o avizinhamento ndo se d4 apenas em traumas fisicos. Surge

também em ameacas a vida do individuo. Mas como se da a pedagogia da finitude? A

318 KLUN, Branko, Op. cit., p. 259. “Fiir Levinas fiihrt uns der Tod vor Augen.”
319 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 161.

320 KONESKI, Anita Prado. Blanchot, Levinas e a arte do estranhamento. 2007, 236f. Tese (Doutorado em
Literatura) - Universidade Federal de Santa Catarina, Florianopolis, 2007. p. 170.



99

vizinhanca da morte irrompera com toda a for¢a desde o sofrimento e morte do outro. Eis
mais uma possibilidade de experientia mortis.

E desta maneira que, “o mistério da morte anuncia e paradigmaliza o proprio mistério
da alteridade que se revelara na face de outrem. Tal ¢ a dire¢do aberta pelo fim e o nada da
morte pensada a partir da morte e do morrer do outro. Mais precisamente, pelo desconhecido

que abisma o fim e o nada da morte.”>?! A morte do outro é a morte primeira.

321 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 176



100

2.7 A MORTE DO OUTRO COMO A MORTE PRIMEIRA

E minha mortalidade, é a minha condenagdo a morte, 0 meu
tempo a hora da morte, a minha morte que ndo ¢
possibilidade da impossibilidade, mas puro rapto, que
constituem este absurdo que torna possivel a gratuidade da
minha responsabilidade pelo outro.3??

A morte dos outros me afeta:
0 Seu morrer, a sua morte
sdo partes da minha vida,

sdo marcos ao limite ultimo.??

O tempo nao revela apenas a finitude essencial do existente. Para Lévinas, o tempo
indica a abertura a transcendéncia, ao infinito, ao para-além do ser. O encontro com o outro,
em Lévinas, é o proprio nascimento do tempo. O tempo originario em Lévinas ¢ diacronico,
em que a entrada de outrem na relagdo traz outro passado que nao posso lembrar ¢ um futuro

que ndo posso prenunciar.

[Lévinas propde que] a maneira pela qual vivenciamos o mundo dos objetos
e eventos modela nossa percepgdo de tempo e, prioritaria entre essas
experiéncias, estdo os compromissos sociais basicos do relacionamento face
a face.’

Para Lévinas, o outro € /locus de estranhamento, o lugar do abismo, da morte, da
soliddo, da inadequagdo. Por isso, viver a morte - sempre alheia - ¢ conviver, desde esse
instante, com a culpa de sobrevivente. “Os mortos continuam significando por que eles me
constituem como o que sou, um sobrevivente.”3% E, definitivamente, 0 momento que se
revela nossa responsabilidade. “E a heteronomia da subjetividade que assim vem & luz com a
noturnidade abissica da morte.”3%¢

Sentir-se afetado pela morte do outro ¢ propriamente a forma de nos relacionarmos
com a alteridade. Nesse caso, “serd a morte separavel da relacio com outrem? O carater
negativo da morte (aniquilagdo) est inscrito no 6dio ou no desejo de matar. E na relagdo com

outrem que pensamos a morte na sua negatividade.”>>’

22 DMT, 132.

323 REVENTOS I CARNER, Joan, op. cit., p. 87.

322 HUTCHENS. B. C. Compreender Lévinas. Petropolis: Vozes, 2007, p. 97.

325 DAVIS, Colin, op. cit., p. 82. “The dead still signify because they constitute me as what i am, a survivor.”
326 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 129.

27 DMT, 37.



101

Para Lévinas, a morte propria, como ficou depreendido nas se¢des anteriores, nao
oferece a dimensao real da finitude para a reconducgdo da existéncia humana. A intencdo do
filosofo, ao perscrutar o tema da morte propria, ¢ denotd-la como totalmente impessoal, sem

b 2 b
lugar. Temos, nessa ocasido, justamente o lugar anti-heideggeriano da obra levinasiana. A

b b
morte do Mesmo ¢ teoria, abstragdo, desencarnacdo. Como remarca o poeta José Alcides
pinto, “a morte nao faz diferenga de uma criatura que passa, um vulto qualquer, s6 que vai
deitada, como se fosse dormindo, levada pelos outros, sem forca para se mover com 0s

2 2 2
proprios pés.”?

E evidente que um pensador defensor a relacdo social como a experiéncia por

exceléncia,**’

conceba o outro como legitimo /ocus da proximidade da morte. O morrer
contrai significado “primordialmente na proximidade mesma do outro homem ou na
socialidade.”**° A socialidade ndo indica um dado socioldgico, ¢ uma condi¢do ontolégica do
ser humano. Concretude de situacdes delimitadas na existéncia do homem no mundo.

A morte do outro me importa mais do que a minha. “Na minha existéncia social, sua
morte ¢ mais orientadora para mim no agora do que minha prépria morte - Ora, como remarca
Lévinas, eu devo ter mais medo do assassinato do que da morte, € o futuro que mais importa ¢
0 seu, ndo o meu.”?!

A morte de outrem ¢ concebida como pratica, concreta, impactante, real: primeira.
Estar junto a alguém em sua morte desperta em ndés uma compaixao, compactos, sofrer junto.
Quanto mais proximo de nds o individuo que se vai, mais em conjun¢do aquela morte me
arrasta em “unido”. Quantas pessoas, a vista de um parente ou amigo morto, mudaram de vida
e abandonaram o mundo!**

Todavia, outrem esta na distincia da exterioridade, como uma coisa ao horizonte da
consciéncia. Sendo assim, sua morte ndo me concerne, ja que eu permane¢o. Se minha
consciéncia suporta outro nela, nos moldes fenomenoldgicos classicos, como pode seu
desaparecimento ter conseqiiéncias sobre minha existéncia?

A morte do outro ¢ um escandalo da publicidade. Todavia, estas mortes que nos vém

de “segunda mao” na publicidade ndo sdo algo que simplesmente nos angustia onticamente e

328 ALCIDES PINTO, José. Tempo dos mortos. Rio de janeiro: Top Books, 2007. p. 99.

329 TI, 95.

330 LEVINAS, E. De Deus que vem d ideia. Petropolis: Vozes, 2008. p. 216.

331 MORGAN, Michael L, op. cit., 227. “Your death is more orienting for me now than my own death is — or, as
Levinas puts it, I should fear murder more than death, and the future that matters most to me is yours, not mine.”
32ALPHONSE-MARIE DE  LIGUORI, Saint. Préparation & la  Mort. Disponivel em
http://jesusmarie.free.fr/alphonse_preparation_a_la_mort.html acesso em 07/02/11. “Combien de pécheurs qui,

en présence du cadavre d'un parent ou d'un ami, ont changé de vie et quitté le monde!”



http://jesusmarie.free.fr/alphonse_preparation_a_la_mort.html

102

b

que nos proporciona certo alivio por nao ter sido “a minha a vez”. “Minha relacdo com a

morte ndo se limita a este saber em segunda mio™**. O expirar de outrem ¢ possibilidade da

percep¢ao do meu proprio ser-para-a-morte.

E justamente pelo fato de o sentido da morte comegar na proximidade de
outrem, na vulnerabilidade ou na mortalidade do seu rosto, que a violéncia
da morte — associada por Lévinas a propria alteridade de outrem — ndo é&,
como ja ndo o tinha sido em Le Temps et I’Autre (1947), a prova suprema
do sujeito contra o nada, tal como, a seus olhos, se deduz as analises
heideggerianas do Sein-zum-Tode. Tao pouco se limita a ser um “saber” em
segunda mao. Na morte, o sujeito ndo enfrenta apenas o nada, mas alguém.
Mais precisamente: 0 nada de alguém e o mistério que abisma este nada.>**

O temor da morte, entdo, ndo se erige simplesmente do mero perceber insensivelmente
um morto ¢ nem se ergue da angustia diante do nada. Temor que ndo é, como em Heidegger,
“angustia diante do nada da morte, mas diante do desconhecido que na vulnerabilidade ou na
mortalidade do rosto do “outro homem” a morte revela.”**> Assim, reforga o pensador lituano,
“o temor por outrem, temor pela morte do proximo, é meu temor, mas de modo nenhum
temor por mim.”33

Jacques Derrida, uma autoridade no entendimento da obra levinasiana, nos ¢ essencial
para resumir o que, de fato, seria essa alteridade radical oriunda do findar de outrem.
Observemos o teor das suas palavras ao resumir a concepc¢ao da morte segundo Emmanuel

Lévinas. Situacdo curiosa e inusitada a qual Derrida se vé na tarefa de proferir tais palavras

exatamente no velério do filésofo que preceitua nosso presente escrito:

Emmanuel Lévinas nos definiu em varias oportunidades a morte, a morte
que “nods encontramos” ‘“no rosto do outro”, como nao-resposta; ela é o
sem-resposta, diz ele. Em outro lugar: “existe ai um final que tem sempre a
ambigiiidade de uma partida sem retorno, de um 6bito, porém também de
um escandalo (‘¢ possivel que ele esteja morto?’) de ndo-resposta e de
minha responsabilidade”. A morte: ndo em primeiro lugar o aniquilamento,
0 ndo-ser ou o nada, porém uma certa experiéncia, para o sobrevivente, do

sem-resposta”.>¥’

Alcangamos até aqui um ponto importante. O filésofo em questdo tem uma

preocupacao deveras mais centrada no sujeito que permanece no mundo a uma preocupacao

33 DM, 37.

334 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 172.

335 Tbidem, p. 175.

36 EN, 175. Grifo do autor.

337 DERRIDA, Jacques. Adeus a Emmanuel Lévinas. Sio Paulo: PERSPECTIVA, 2004. p.20-21.



103

patente com quem vai. Quem fica deparar-se-4 ndo com o nada, mas o escandalo da morte, da
falta angustiante de respostas, da indignacdo em relacdo a finitude, do temor da certeza da
proximidade da “senhora” que vira inexoravelmente. Igualmente, “a morte ¢ morte de alguém
e té-lo sido de alguém ndo ¢ levado pelo moribundo, mas pelo sobrevivente.”**® Todavia,
enquanto experiéncia inexperienciavel, ndo nos ¢ possivel conhecer, apenas especular. Quem
vai, mergulha em um siléncio absoluto, devolvido ao sobrevivente em forma de enigma. O
esoterismo € o misticismo nao cabem e nem acalentam. Mesmo os mais antigos religiosos,
afirmam que “a incerteza do tempo particular de nossa morte ¢ o que nos chamamos
propriamente a incerteza de nossa vida.”**° Por ndo se conhecer a morte, ja antecipamos, é

que se deve encarar a vida como enigma. Emil Cioran tem a capacidade de resumir nossa fala:

E por que ela [a morte] ndo repousa sobre nada, por que carece até mesmo
da sombra de um argumento que perseveramos na vida. A morte ¢
demasiado exata; todas as razdes encontram-se de seu lado. Misteriosa para
nossos instintos, delineia-se, ante nossa reflexdo, limpida, sem prestigios e
sem os falsos atrativos do desconhecido. De tanto acumular mistérios nulos
e monopolizar o sem-sentido, a vida inspira mais pavor que a morte: € ela a
grande desconhecida.’*

Nao ¢ ir longe demais afirmar que, na morte de outrem, morremos juntos. Dizer que é
possivel “morrermos na morte de alguém [...] nos sugere a resignagao de sermos, a toda hora,
a imagem virtualmente aderida aos sepulcros de nossos contemporaneos.”**!

E em meio a esse discurso de poténcia radical da alteridade, oriunda da mortalidade
alheia, que Lévinas insere sua ideia de Santidade, ou seja, o divino no homem, a teologia do
outro. Santidade, ¢ a capacidade de sentir o ser-para-a-morte-de-outrem mais intensamente
que o meu ser-para-a-morte. E a ultrapassagem do sagrado. O sagrado ndo é o santo. O sacro

diz respeito a moral oriunda de dogmas religiosos. Ja a santidade reside no ambito da ética e

diz respeito a sujeicdo a alteridade absoluta, a passividade inexoravel ao Outro, o sub-jectum.

A separagdo ou santidade, caracteristica do sujeito singular, permanece, ¢ de
forma tensa, na condig@o do refém e da substitui¢do na medida da inspira¢ao
do um ou do unico - que ndo retorna em relacdo de reciprocidade, mas como
sub-jetividade.>*

38 DMT, 91.

339 SHERLOCK, Guillaume. De la mort; et du jugement dernier. Amsterdan: Pierre Humbert, Marchand
Libraire, 1712. p. 144. “L'incertitude du temps particulier de ndtre mort elt ce que nous appellons proprement
I’incertitude de notre vie.”

340 CIORAN, Emil. Brevidrio de decomposigdo. Rio de Janeiro: Rocco, 1989. p. 18.

341 COUTINHO, Evaldo, op. cit., p. 4.

342 PELIZZOLI, Marcelo. Levinas: a reconstrucdo da subjetividade. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002. p. 207.



104

A morte é o sem-reposta. E a-Deus, a propria transcendéncia no sentido levinasiano.
Santidade ¢ a possibilidade de relacionar-se com outrem para além das regras relacionais da
fenomenologia. Na auséncia de respostas probas a propria finitude, € ao outro que nos unimos
em compartilhamento da angustia do sem resposta. E a chance de sentir o outro mais do que si
mesmo. Eis que ai, a mortalidade alheia, na exterior alteridade absoluta, pode ser sentida com

mais energia que a do Mesmo. Diz Fernanda Bernardo:

A transcendéncia (a-Deus) para onde abre o porvir misterioso da morte
plasmado no rosto de outrem. Este ordena a ndo-indiferenga pela morte de
outrem, suscitando o temor por tudo quanto no existir do eu egoista possa ser
violéncia e usurpacao. Temor que exige a justificacdo do direito a ser. Razdo
pela qual este a-Deus da morte significa o declinio da onto-fenomeno-logia,
a suspensdo da prioridade do ontoldgico negador da alteridade de outrem.
Este a-Deus clamara na ponta extrema do ‘ndo mataras’ e despertara e
inclinara o eu a justificar-se. Isto ¢, a de-por-se da sua soberania e a ‘morrer
pelo invisivel’ que o mesmo é dizer a recear, mais do que a sua propria
morte, a morte de outrem, encetando com ele uma relagdo meta-onto-
fenomeno-logica.’*

A morte ¢ de fato da ordem da interpessoalidade, “a morte conserva no seu absurdo,

uma ordem interpessoal em que tende a ganhar significado™*,

¢ apelo por responder por
quem nao mais responde, ou seja - como ja antecipado -, a morte € ndo-resposta. A morte do
outro é a morte primeira. E a imediata convocagio para que se tomem decisdes por quem néo
mais delibera, nem determinada nada. Quando morre alguém, a extingdo impressiona o0s
vizinhos e estes se prontificam a assistir aos sobreviventes que circundavam o morto. De fato,
a relagdo com quem morre, ndo ¢ a relacdo com um cadaver**®, mas o “contato com as obras
dos mortos.”*® A propria historiografia ¢ oriunda das “narrativas dos sobreviventes, que
interpretam, isto &, utilizam as obras dos mortos.”>*’ E por este fato - afirma o historiador José
Otavio Nogueira Guimardes — que “a morte torna-se objeto necessario e suficiente da vida do
2348

historiador.

A morte que o fim significa ndo pode medir todo o alcance da morte
enquanto responsabilidade por outrem — pela qual, na verdade, torna-se se
proprio: torna-se si proprio por essa responsabilidade incessante, nao

343 BERNARDO, Fernanda, op. cit, p. 181.

344 TI (Fr), 260.

345 “Na morte de outrem, no seu rosto que é exposi¢do a morte, anuncia-se, ndo a passagem de uma quididade a
outra — na morte ha o proprio evento de passar (a lingua diz alias: ‘ele passou-se’) com a sua acuidade propria
que ¢ um escandalo (cada morte é primeira morte).” DMT, 91.

346 TI, 207.

3711 (Fr), 253.

38 GUIMARAES, José Otavio Nogueira.Vida e morte na escrita da historia: entre gregos e modernos. Textos
de Historia. Revista do Programa de Pés-graduagdo em Histéria da UnB, Vol. 15, No 1/2 (2007). p. 66.



105

delegavel. E pela morte do outro que eu que sou responsavel a ponte de
incluir-me na morte. O que se mostra, talvez, em proposi¢do muito
aceitavel: “Eu sou responsavel pelo outro pelo fato de ele ser mortal.” A
morte do outro é a morte primeira. 3*

Para o filosofo lituano ¢ possivel vencer a morte, “somente se € possivel conservar a
estrutura pessoal”**°. A tnica forma de afrontar a morte é a associagio a outro, sustentado por
outro. Enquanto a medicina € o a priori do ser-para-morte, somente outro pessoal pode ser a
medicina para um Eu que morre. Existe entdo, na alteridade da morte uma relagdo trinitaria

Eu-Morte-Outro.>!

A morte de outro homem me pde em causa e questiona como se desta
morte, invisivel ao outro que ai se expde, eu me tornasse, por minha
indiferenca, o cumplice; e como se, antes mesmo de lhe ser devotado eu
proprio, eu tivesse que responder por esta morte do outro, € ndo deixa-lo na
soliddo.**?

Acerca da interpessoalidade da morte, o filésofo pernambucano Evaldo Coutinho nos
concede sua contribuicdo com ex-posigdes deveras instigantes. Para esse filosofo, o ser nao
escapa a morte de cada sujeito, ou, em suas palavras, a morte de cada sujeito é uma
hecatombe universal.

No evento da morte de um sujeito, este leva consigo tudo o que experienciou. Seja o
que conheceu, as sensagoes, as outras “efigies”. Entdo, segundo o pensador recifense, o ser
nasce com cada consciéncia que nasce e morre com cada consciéncia que morre. E o que
Coutinho taxava de “cintilacdo cdsmica”, ou seja, um nascer € um morrer perene, por parte do
ser.

Um homem velho, tendo conhecido diversas outras pessoas, ao morrer leva consigo
todas as lembrancas e as vivéncias que possuia junto aos outros no mundo. Se todos que me
conhecem morressem ao mesmo tempo eu cairia no esquecimento total, seria aniquilado nao
sO na biologia, mas na existéncia real ndo-efetiva que ainda sou. Todos estdo morrendo nas
mortes de outrem. Enquanto o outro vive - e foi conosco no mundo - tem a capacidade de
suster minha presenca como alguém ausente. Assim acontece com alguém que acaba de me

conhecer. Eis que neste acontecer possuo mais uma testemunha da minha existéncia.

349 DMT, 66.

350 SUSIN, op. cit., p.183.
31 Cf. Idem.

32DV, 215-216.



106

Neste exato momento, seguindo as indicagdes de Coutinho, o ser estd morrendo com
os que morrem ¢ nascendo com os que nascem. Em suma, na morte do Eu tudo quanto ¢
“existenciamento” morre junto com ele. Nesse sentido, a ideia de “morrer mil mortes” faz
grande sentido. Estamos morrendo diariamente na morte dos que nos conhecem, “ha — afirma
Matias Ruz - uma fusdo do Outro em mim, de maneira tal que sua morte me mata. Nao ha
uma preocupa¢do primeira pela afeccdo que a morte pode provocar em mim, sendo que a
1.”353

preocupacao, ou melhor a inquietude, vem do Outro. Em Lévinas, a tanatologia ¢ socia

Com os que morrem, eu sou arrastado. Diz Coutinho.

Quando morre alguém, a sua morte sou levado em conjungdo com essa
obscuridade nele, fisionomicamente diluido nela, negando-me a mim no
seio desse perecimento, extinto comigo todo meu repertério, o ponto
intestemunhavel desse alguém [...] Em outras palavras, o meu repertorio
enquanto se me apega, some-se no falecimento de outrem, ¢ tanto mais
densamente quando esse outrem o conhecia em grande parte [...] sobrevindo
a morte no campo das testemunhas se faz perecer em toda integridade,
tantas vezes quantas sdo as mortes. Neste sentido, a pessoa se afigura o
centro num jogo de apareceres e desapareceres de si propria [...] A
acumulagdo de mortes no curso de testemunhada existéncia, significa,
paradoxalmente, a destinacdo com que todos se afetam no esforgo de
prolongar a dita existéncia.’>*

Logo, para Evaldo, extremamente bem adequado a ideia levinasiana, € possivel que
sejamos extintos ndo meramente num sentido biolodgico. Somos levados por outrem em sua
passagem. Anuncia-se ai o inicio de uma reconstituicao de testemunhos e da vida de quem se
foi. A possibilidade de uma biografia ¢ justamente o relato dos depoimentos de quem susteve
a vida de outrem ao seu redor. Se fosse possivel que todas as pessoas que conhecem um
individuo - e testemunharam sua vida até entdo - desaparecem repentinamente, o sujeito teria
uma identidade morta. Precisaria construir outras relagdes com novas testemunhas. Seria

necessario recomegar.

Antes que chegue o momento de se apagar a nossa luz, nascemos e
morremos a medida que penetramos no album de outrem e nele nos
perdemos por extingdo do volume repleto de tantos retratos; essas
existéncias diminutas de n6s mesmos, ndo sdo mais do que modalidades que

353 RUZ, Matias Omar, op. cit., p. 43. “Hay una fision del Otro en mi, de modo tal que su muerte me mata. No
hay una preocupacion primera por la afeccion que la muerte pueda provocar en mi, sino que la preocupacion, o
mejor la inquietud, viene del Otro. En Levinas, la tanatologia es social.”

354 COUTINHO, Evaldo. O lugar de todos os lugares. Sdo Paulo: Perspectiva, 1976. p.162-163.



107

se condicionam ao nosso ato de ser, cujas decorréncias serdo interrompidas
com a nossa morte.*

A morte do outro ¢ a morte primeira. O existencial ser-para-a-morte de Heidegger
pode ter sua seiva questionada. Que o homem ¢ mortal, que vive face a morte e que esta seja
um acontecimento singular sem mostragado — em que so individuo pode se deparar com a
angustia da propria mortalidade, apenas o individuo pode dar conta desse evento nico - ndo
ha a necessidade de se questionar, ¢ fato. Entretanto, suscitemos a seguinte situagdo utdpica:
alguém que nasce e a esse sujeito ndo ¢ dado o direito de experienciar o perecimento de nada,
absolutamente nada. Nao vé o “finar” das plantas, ndo vé o “finar” dos animais e,
principalmente, ndo vé o “finar” dos homens. Serd que ser o para a morte se manifesta de per
se sem a vivéncia da morte de outrem?

Que o ser-para-a-morte tenha sua veridicidade ontoldgica ¢ inquestionavel. Mas a
morte do outro ¢ a condigdo de possibilidade de eu ter acesso a minha morte, ao meu carater
de mortal. A morte de alguém ndo ¢ apenas um fato empirico que me angustia e eu apreendo
de forma egoistica, mas se apresenta como a via de acesso a minha propria mortalidade.
Sendo assim, o ser-para-a-morte como um caractere existencial ¢ uma etapa posterior a
vivéncia da morte do outro que, ao ser “experienciada”, abre uma fenda, ou um “portal” para
0 acesso a minha condi¢do de mortal.

Essa posicao ¢ contraria a de Heidegger quando este diz: “a certeza da morte nao pode
ser computada da constatagio de casos de morte ocorrentes.”>>® Lévinas analisa que, para o
filésofo de Ser e tempo, “a morte do outro ¢ um acabamento efetivo e ndo pode dar acesso a
experiéncia da totalidade do Dasein enquanto Dasein (tudo se passa aqui como se a

99357

experiéncia fosse a coisa mais profunda que nos pudesse acontecer). Como afirma

acertadamente Thomson:

Lévinas pensa que a morte nos torna totalmente impotentes e passivos,
revelando assim a outra pessoa como o fornecimento de nossa tnica chance
de passar através da morte para um futuro que esta morte colocou fora do
nosso alcance. Lévinas sustenta, além disso, talvez como a definitiva
afirmacdo do seu trabalho, o reconhecimento da outra pessoa como a unica
nave capaz de transportar-nos através da "morte" para o futuro que nos

355 COUTINHO, Evaldo, op. cit., p. 8.
336 ST 11, 48.
337 DMT, 63.



108

permite compreender a outra pessoa como o unico portador do “que ndo ¢
ainda”, isto é, da alteridade.’*®

Saber que alguém morreu e ver alguém morto deve ser um “bom sinal”, um alerta que
me atente sempre para a fragilidade do meu ser que pode findar tanto quanto o do outro que se
mostra ausente. Como em Almas Mortas de Gogol. Em dado momento, um dos seus
personagens, cruzando com um veldrio e talvez reconhecendo esse “bom pressagio”, esse
“aviso” da adverténcia de percep¢ao da mortalidade do outro diz que, “afinal de contas, foi

bom eu ter cruzado com o enterro; dizem que d4 sorte encontrar-se com um defunto”.>>

A morte ¢ a desaparigdo dos outros, ou seja, s6 pode conceber-se em relagdo
com o proximo. De acordo com Lévinas, o sentido negativo que atribuimos a
esta vem justamente do fato de que a morte afeta nossa relagdo com aquele
que sofre, pois esta elimina 0 movimento e a capacidade de resposta. **°

Através de sua morte, o outro faz o Mesmo re-lembrar que ¢ mortal e que, através
desse recado, pode continuar a intensificar a manutencdo da mesmidade. A coexisténcia
“mortal” abre a possibilidade de estar remetido a verdadeira morte, a morte primeira, a morte
suscitada pelo Rosto de outrem. “Ilhados, separados do mundo, tudo se torna a nods
inacessivel. A morte mais profunda, a verdadeira morte, é a morte causada pela soliddo.” 3!
Sem a figura do Outro, a singularizagdo passa a ser um evento imaginario.

O ensimesmamento, a minheidade, o clamor/apelo, o débito, a de-cisdo, o carater ek-
statikon da existéncia, em suma, o ser-para-a-morte, sao as unicas condi¢oes de possibilidade
de garantir uma existéncia singular? Ou seria a relagdo ao outro, que extrapola e viola a
egoidade totalitiria, a existéncia econdmica, a busca da fruicdo e auto-conservacdo, o

proporcionando uma auto-percep¢ao? E no atravessar o caminho de outrem que a ética, antes

de qualquer mediacao conceitual, ou com o ser em geral, se fard a contingéncia mais invasiva,

358 TAN, Thomson, op. cit., p. 30. 23-43. “Levinas thinks that death renders us utterly powerless and passive,
thereby revealing the other person as providing our only chance to pass through death toward a future this death
has placed beyond our reach. Levinas holds, moreover, in perhaps the definitive claim of his work, that
recognizing the other person as the only vessel capable of transporting us through"death" into the future allows
us to understand the other person as the sole bearer of "what is not yet," that is, of alterity.”

3% GOGOL, Nikolai. Almas mortas. Nova Cultural: Sio Paulo, 2002. p.285.

360 CAMPOS,Guillermo Gonzalez. Los sistemas ideolégicos de la muerte. Costa Rica: Rev. Reflexiones, v. 88,
2009. p.93. ““La muerte es la desaparicion de los otros, o sea, solo puede concebirse en relacion con el prdjimo.
Segun Levinas, El sentido negativo que le asignamos a esta proviene, precisamente, del hecho de que la muerte
afecta nuestra relacion con aquel que la sufre, pues esta elimina el movimiento y la capacidad de respuesta.”

361 CIORAN, Emil. En las cimas de la desesperacion. Barcelona: Tusquets, 1990. p.7. “Aislados, separados del
mundo, todo se nos vuelve inaccesible. La muerte mas profunda, la verdadera muerte, es la muerte causada por
la soledad.”



109

ativa e enérgica da existéncia humana. Far-se-4 ética. Numa experiéncia do outro, ou seja,
numa experiéncia moral concreta, ha possibilidade tanto do altruismo, quanto da tirania e

violéncia. E no rosto do outro que encontraremos a morte concreta.



110

2.8 A MORTE DO ROSTO E O ROSTO DA MORTE

A visitagdo do Outro como rosto dd no face-a-face a
‘presenca’ da auséncia na auséncia da presenga ou rastro.%

Responsibility for the other, and not responsibility
for being, is the beginning of philosophy.3¢3

A secdo anterior sugere uma interpretacdo completamente distante das intengdes
originais de Heidegger em Ser e Tempo. Para o filosofo alemao, como ja vimos, a morte dos
outros ndo possui nenhum tipo de poder de apontar os tragos ontoldgicos da morte. Mas ¢ de
fato a simples morte alheia o pano de fundo das consideragdes levinasianas? E a alteridade
simplesmente outro ser humano? Uma leitura minimamente atenta, conclui que o Outro nao ¢

necessariamente outro sujeito. Como remarca inteligentemente lain Thomsom:

Lévinas ¢ geralmente mal-entendido e levado a insistir que, ao contrario da
alegagdo explicita de Heidegger em Ser e tempo, nds temos acesso & morte
através de outras pessoas. Na verdade, porém, a critica de Lévinas a
Heidegger ¢ basicamente o inverso: Lévinas ndo esta afirmando que temos
acesso a morte através de outras pessoas, mas, sim, que nos temos acesso a
dimensdo essencial da alteridade, incluindo a alteridade do outro através da
experiéncia da morte. Aqui encontramos, talvez, a mais dificil e distinta
exigéncia da fenomenologia de Lévinas: a morte revela a ‘alteridade’
(alterité), o elo invisivel ‘conectando’ (religio) a ‘outra pessoa’ (autrui) com
a ‘outreidade’ (autre) em geral. 3¢

Encontramos a morte no rosto de outrem.>®> O outro em geral, a outriedade, a ileidade,
estd impressa no Rosto. E a marca maior do humanismo metafisico de Lévinas.’*® Na morte

empirica do outro percebemos que ele nunca esteve efetivamente 14, apenas deixava seus

362 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 163.

363 COHEN, Richard A. Ethics, Exegesis and Philosophy: Interpretation after Levinas. Cambridge: Cambridge
University Press, 2004. p. 97.

364 JAN, Thomson. Rethinking Levinas on Heidegger on Death. The Harvard Review of Philosophy, Vol. XVI,
2009, p. 33. “Levinas is usually misunderstood here and taken to be insisting that, contrary to Heidegger's
explicit claim in Being and Time, we do have access to death through other people. In fact, however, Levinas's
critique of Heidegger is basically the reverse: Levinas is not claiming that we have access to death through other
people but, rather, that we gain access to the crucial dimension of alterity-including the alterity of the other
person-through the experience of death. Here we encounter perhaps the most difficult and distinctive claim of
Levinas's phenomenology: Death reveals ‘alterity’ (alterite), the link invisibly ‘connecting’ (religio) the ‘other
person’ (autrui) with ‘otherness’ (autre) in general.”

365 DMT, 121.

366 E possivel taxar Lévinas de metafisico? Segundo Agamben, “mesmo a critica de Lévinas a ontologia [...] ndo
faz mais, realmente, do que reconduzir a luz a estrutura negativa fundamental da metafisica, procurando pensar o
ter-sido imemorial além de todo ser e de toda presenca o ille que se encontra antes de todo eu e de todo este, o
Dizer que esta além de todo Dito.” AGAMBEN, Giorgio. 4 linguagem e a morte: um semindrio sobre o lugar da
negatividade. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2006. p. 60



111

rastros oriundos do seu Rosto. Isso acontece porque “a relagdo com outrem, ¢ a auséncia do
outro.”3¢

A ideia de Rosto, como veremos a partir de agora, ¢ um dos sustentaculos da Etica da
Alteridade, da ética da responsabilidade por outrem. E a marca maior do Infinito levinasiano,
a “extrema condensa¢do do sentido, é a gléria do infinito que entra em presencga.”**® Ao

pensar em rosto, a primeira ideia que nos vem a mente ¢ a plastica, a imagem, cor dos olhos,

boca, etc. E de fato, o rosto que determina quem realmente somos. Assinala Oliver Sacks:

E com 0s nossos rostos que enfrentamos o mundo, desde o momento do
nascimento até o momento da morte. Nossa idade e sexo estdo impressos em
nossos rostos. Nossas emocoes, as abertas e instintivas das quais Darwin
escreveu, bem como as ocultas ou reprimidas, que Freud escreveu sobre, sdo
exibidos em nossos rostos, juntamente com 0S NOSSOS pensamentos €
intengdes. Embora possamos admirar bragos e pernas, seios e nadegas, € o
rosto, do comego ao fim, que é considerado "belo" em sentido estético,
"fino" ou "distinto " em um sentido moral ou intelectual. E, crucialmente, é
por nossos rostos que podemos ser reconhecidos como individuos. Nossos
rostos contem a estampa das nossas experiéncias e do carater; aos quarenta
anos de idade, dizem, um homem tem o rosto que merece. >*

Por isso o termo rosto ¢ enganoso. Veremos que o rosto para além da carne, serd a
interseccdo da alteridade e da outra pessoa. Evidentemente que o primeiro acesso ao rosto €
fisica, uma tentativa de fazer uma gestalt do rosto. Todavia, Rosto ndo se trata do fendmeno
rosto, mas antes do epifendmeno Rosto. Para Lévinas, “o rosto ndo ¢ um fendmeno cuja

A . Ao 22370 1
existéncia se resume na presenga de sua aparéncia. Quando olhamos o outro, 0 miramos
como quem mira um objeto, atentando aos predicados.

Segundo Lévinas, se encontra efetivamente outrem - em seu Rosto - através de um

“olhar”, como visage, por que olhar ¢ mais que enxergar, ¢ conhecimento e percep¢ao. Se € o

367 TA, 83. “La relation avec autrui, c’est ’absence de ’autre.”

368 SAINT-GERMAIN, Christian. Pouvoir de la singularité: le pathos du visage dans le texte d’Emmanuel
Lévinas. Laval: Laval théologique et philosophique, vol. 49, n° 1, 1993, p. 29. “Extréme condensation du sens,
c'est la gloire de l'infini qui entre en présence.”

39 SACKS, Oliver. The mind’s eye. New York: ALFRED A. KNOPF, 2010. p. 82. “It is with our faces that we
face the world, from the moment of birth to the moment of death. Our age and our sex are printed on our faces.
Our emotions, the open and instinctive emotions which Darwin wrote about, as well as the hidden or repressed
ones which Freud wrote about, are displayed on our faces, along with our thoughts and intentions. Though we
may admire arms and legs, breasts and buttocks, it is the face, first and last, which is judged “beautiful” in an
aesthetic sense, “fine” or “distinguished” in a moral or intellectual sense. And, crucially, it is by our faces that
we can be recognized as individuals. Our faces bear the stamp of our experiences and character; at forty, it is
said, a man has the face he deserves.”

370 BRANKO, Klun, op. cit. p. 259. “Das Antlitz ist kein Phdnomen, dessen Sein sich in der Prdsenz seines
Erscheinens erschopft.”



112

Rosto a propria marca da alteridade radical, e sendo assim, marca do infinito, ¢ excedéncia e
inapreensibilidade aos moldes cognitivos classicos.

Poderiamos aqui considerar o rosto — a rostidade do rosto - como uma espécie de
“impressao digital” do ser individual, a marca da infinidade do outro. Quando lembramos de
alguém ou sentimos sua auséncia, o que imediatamente nos conclama é o rosto. Nao
lembramos meramente de outras partes do corpo, a ndo ser que objetifiquemos
demasiadamente outro ser humano, como se tornou artificialmente comum entre nos.

Segundo o fildsofo, do Rosto procede um imperativo e este “diz”: Tu ndo mataras.>’! O que
nada tem a ver com o assassinato. Ainda que a assassinato deva ser temido mais do que a

morte.

O homicidio, ¢ verdade, ¢ um fato banal: pode matar-se outrem; a exigéncia
ética ndo € uma necessidade ontologica. A proibicdo de matar ndo torna
impossivel o homicidio, mesmo se a autoridade da proibi¢cdo se mantém na
consciéncia do mal feito. 7

O Rosto nos atrai a responsabilidade para com outrem justamente pelo fato ativo dessa

emanacao imperativa. O “tu ndo mataras” ¢ desta forma um apelo.

O Tu ndo mataras ¢ a primeira palavra do rosto. Ora, ¢ uma ordem. Ha no
aparecimento do rosto um mandamento, como se algum senhor me falasse.
Apesar de tudo, a0 mesmo tempo o rosto de outrem esta nu; € o pobre por
quem posso tudo e a quem tudo devo. E eu, que sou eu, mas enquanto -
primeira pessoa -, sou aquele que encontra processos para responder ao
apelo. 37

Eticamente que o sujeito se determina. Como vimos, matar outrem ndo ¢ uma
impossibilidade. E 6bvio que se pode assassinar alguém. Todavia, a possibilidade fisica nio
corresponde a possibilidade moral. Aniquila-se o corpo, mas o epifendmeno Rosto
permanece. O que, no momento do homicidio, o assassino busca aniquilar, foge e se esvai
imediatamente no instante da morte. “Embora possa ser real, ¢ na impossibilidade de matar

que se pode encontrar verdadeiramente a alteridade [...] A impossibilidade de matar, expressa

371 “Nio serd o nada da morte a propria nudez do rosto do proximo? ‘Nio matards’, é a nudez do rosto [...] A
morte no rosto do outro homem ¢ a modalidade de acordo com a qual a alteridade pela qual o Mesmo ¢ afetado,
faz rebentar sua identidade de Mesmo em jeito de questdo que nele se levanta.” DMT, 131.

32 ELL 79.

373 Tbidem. p.80.



113

no rosto, condiciona positivamente o eu e todos os seus poderes.”*’* Eis a impossibilidade de

identificar a morte ao nada. Utilizando um exemplo biblico classico, Lévinas explica:

Caim, quando matou Abel, devia possuir da morte esse saber. A
identificacdo da morte com o nada convém a morte do outro no assassinio.
Mas o nada apresenta-se nela ao mesmo tempo como uma espécie de
impossibilidade. Com efeito, fora da minha consciéncia moral, Outrem nao
pode apresentar-se como Outrem e o0 seu rosto exprime a minha
impossibilidade moral de nadificar.’”

Quisera o assassino que a morte fosse nada. Quisera ele que, ao morrer, o0 homem
fosse completamente nadificado. O assassinato, “¢ um reconhecimento de que o Outro ndo
pode submeter o meu poder.”*’® A posteridade do Rosto soa como se fosse um “aqui e agora”,
mesmo mediante a aniquilacio fisica. E precisamente o Rosto que ndo pode ser “morto”, por
que permanece e ecoa post mortem. Oferece uma resposta possivel ao assassinio tanto para a
consciéncia de quem tirou a vida ao para as coletividades ao redor. Por isso, matando alguém
se pode singularizéd-lo ainda mais transformado-a num madrtir, por exemplo. Possibilidade
fisica e impossibilidade moral sdo imediatamente contemporaneas. Como comenta Christine

de Bauw:

Mais precisamente, ¢ o rosto de outrem que, essencialmente vulneravel e a
mercé do meu poder, ndo pode, no entanto, ser morto; olhando-me, o rosto
de outrem me define desde a impossibilidade moral de matar. Essa
impossibilidade moral de matar, ou a face de outro (como um rosto,
especificamente), da possibilidade fisica.>”’

E o assassino? De onde provém algum traco de alteridade desse outro que se aproxima
de forma deletéria e violenta? Onde se encontra a responsabilidade no assassinio? Cremos que
ha tracos claros do impacto da alteridade em quem busca aniquilar outrem. Como ja dito
acima, o homicidio ¢ um fato banal, se pode matar outrem. A exigéncia ética ndo ¢ uma
barreira ontologica. Até mesmo o assassino, aquele cujas intengdes sdo insalubres e deletérias,

sofre a forte potencia de alteridade da morte de outrem.

37 KUIAVA, Evaldo Antonio. Subjetividade transcendental e alteridade: um estudo sobre a questdo do outro
em Kant e Lévinas. Caxias do Sul: Educs, 2003. p. 201.

375 T1 (Fr), 258.

376 BRANKO, Klun, op. cit., p. 260. “[...]sondern das Eingesténdnis, dass sich der Andere nicht meiner Macht
unterordnen lésst.”

377 DE BAUW, Christine. L'envers du sujet : lire autrement Emmanuel Levinas. Bruxelles, Ousia, 1996. p. 63.
“Plus précisément, c’est le visage d’Autrui qui, essentiellement vulnerable et a la merci de mon pouvoir, ne peut
cependant étre tué; me regardant, Le visage d’ Autrui me définit dés lors par I’impossibilité morale de tuer. Cette
impossibilite morale de tuer, ou la face de autre (en tant que visage, précisément), de la possibilité physique.”



114

Quem ja teve a eventual sorte de visitar Crime e castigo®’® - espléndida obra de
Dostoievski - vera que, ao matar as duas senhoras por dinheiro, o estudante Raskolhnikov —
personagem principal da trama, sujeito aparentemente comum - ¢ tomado por fortes
complicagdes psicologicas, delirios e desvanece. Sua consciéncia, tal qual um tribunal, lhe
perturba a cada instante e sua vida a partir de entdo ndo possui tranqiiilidade, tanto pelo mal
em si do ato cometido quanto pelo “rosto” daquelas duas senhoras assassinadas. Elas emitem
respostas para além das suas vidas biologicas. A epifania dos rostos invisiveis soa como uma
resposta ao assassinio cometido e faz o sujeito notar que o feito ndo condiz com sua natureza.
Agora ele desconfia de tudo, cré que todos o observam como assassino, se move no mundo
furtiva e silenciosamente. Talvez repouse ai uma experiéncia moral concreta.

Na nossa hermenéutica, o “tu ndo mataras” também soa como uma “resposta” ao olhar
majoritariamente entificador lancado pelo Mesmo. Essa resposta como que diz: tu ndo
mataras! Tu ndo me objetificaras, sou singular, ndo sou objeto a mdo, ndo sou um ente
simplesmente dado no mundo, sou historicidade e me constituo como dignidade. Se me
objetificas, mata-me, “a grandeza dos outros esta intimamente ligada a nudez do rosto que
estd exposta a morte e ao imperativo ético ‘Ndo mataras’. >’ Assim, “a morte ndo é uma
possibilidade do ser humano, o que estd em jogo ¢ a morte do ‘Outro’. O ‘Rosto’ ¢ essa
impossibilidade de reduzirmos o ‘Outro’ ao Nada. %

Seguindo as indicagdes da filosofia do didlogo de Buber, ainda que ndo abonada por
Lévinas, sabemos que entre o eu € o fu mantém-se relacdes e entre o eu € o isso (objetos a

mao) mantém-se experiéncias. Assim sustenta Pierre Hayat:

A filosofia de Lévinas exige repensar a historia humana a partir da
‘resisténcia’ que o rosto humano pode opor a violéncia, mas também a toda
forma de ordenacdo ¢ de classificagdo. A resisténcia ndo material e
enigmatica do rosto humano ¢ a marca da extrema individualidade do outro
homem. A alteridade do rosto, sua exterioridade, sua resisténcia aos
processos de identificacdo e de projecdo, sdo a atestacdo de sua unicidade.
No face a face, o sujeito ético é também individualizado. O rosto eleva o
sujeito a responsabilidade, o reveste de liberdade, acorda-o para sua extrema
singularidade.®®!

378 Cf. DOSTOIEVISK, Fiodor Mikhailovitch. Crime e castigo. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1979. p.107-125.

379 KLUN, BRANKO, op. cit., p. 260. “Die Erhabenheit des Anderen ist eng verbunden mit der Nacktheit des
Antlitzes, das dem Tod ausgesetzt ist und den ethischen Imperativ ‘Du wirst nicht tten’.”

380 KONESKI, Anita Prado. pp. cit. p. 43.

31 HAYAT, Pierre. Individualisme étique et philosophie chez Levinas. Paris: Editions Kimé, 1997. p. 126.“La
philosophie de levinas demande de repenser I’histoire humaine a partir de la ‘résistence’ que peut opposer le
visage humain a la violence, mais aussi a toute forme de mise em ordre et de classification. La résistence non
matérielle et énigmatique du visage humain est la marque de I’extréme individualité de I’autre homme. L’alterité
du visage, son extériorité, sa résistance aux processus d’indentification et de projection, sont 1’attestation de son



115

O Outro ndo ¢ de forma alguma um isso, um objeto @ mao o qual podemos dominar,
manipular e, através de métodos, abrangé-lo em sua totalidade. “Que experiéncia pode-se

entdo ter do TU? Nenhuma, pois ndo se pode experiencia-lo. O que se sabe entdo a respeito do

TU? Somente tudo, pois, ndo se sabe, a seu respeito, nada de parcial.”>%?

Mesmo o mais insensivel, apatico, impassivel, impiedoso e seco dos homens, tem
nog¢ao de que o Rosto ¢ inobjetificavel. Em Primeiro amor, escrito em 1945, Samuel Beckett
manuseia seu personagem principal. Sujeito sem nome desvendado e imerso numa existéncia
cinzenta e misantropica, nado consegue emocionar-se infimamente com o evento da morte do
seu proprio pai e nem mesmo consegue qualquer trago de sensibilidade para com a mulher
que julga estar “amando”. Uma senhorita a qual conhece numa das andancgas aleatorias da
vida. Presta-se constrangidamente a morar com ela. Isola-se num quarto e quando descobre
que ela esta gravida, foge. Mesmo assim, ao considerar e analisar o rosto dessas existéncias —

primeiramente em relacao a plastica - faz uma consideragao que nos faz pensar:

Eu enxergava um pouco melhor o rosto dela. Ele me parecia normal, um
rosto como milhdes de outros. Ela era vesga, mas isso eu s6 descobri mais
tarde. Nao parecia nem jovem nem velho, o rosto dela, estava como que
suspenso entre o frescor e o fenecer. Eu suportava mal, naquela época, esse
tipo de ambigiiidade. Quanto a saber se seu rosto era bonito, ou se tinha
sido bonito, ou se tinha chance de ficar bonito, confesso que eu era incapaz.
Vi rostos em fotos que eu poderia talvez ter chamado de bonitos, se tivesse
alguns dados sobre a beleza. E o rosto do meu pai, em seu leito de morte,
tinha me feito entrever a possibilidade de entrever uma estética do humano.
Mas os rostos dos vivos, sempre fazendo trejeitos, com sangue a flor da
pele, podem ser descritos como objetos?’*

Ainda Buber, com suas palavras de uma exceléncia incomparavel, pode nos auxiliar a

entender esse carater inobjetificavel do ser do homem que dimana da epifania do Rosto.

O homem ndo ¢ uma coisa entre coisas ou formado por coisas, quando
estando eu presente diante dele, que ja é meu tu, enderego-lhe a palavra-
principio. Ele ndo ¢ simplesmente ele ou ela limitado por outros eles ou
elas, um ponto inscrito na rede do universo de espaco ¢ tempo. Ele ndo ¢
qualidade, um modo de ser, experienciavel, descritivel, um feixe flacido de
qualidades definidas. Ele é TU, sem limites, sem costuras, preenchendo
todo o horizonte.*®*

unicité. En vis-a-vis, Le sujet éthique est lui aussi individualisé. Le visage éléve le sujet a la responsabilité,
I’investit comme liberte, 1’éveille a son extreme singularité.”

382 BUBER, Martin, op. cit, p. 12.

383 BECKETT, Samuel. Primeiro amor. Sdo Paulo: Cosac & Naify, 2004. p.20-22. Grifo nosso.

384 BUBER, Martin, op. cit., p. 9.



116

O Rosto ¢ o que irrompe o Eu, ¢ o que extrapola a totalidade do Mesmo, dai deriva a
infinidade do Outro e a conseqiiente impossibilidade de apreendé-lo totalmente. O enigma do
outro enquanto outro, um sujeito que fez outras escolhas e que possui outras preferéncias, que
esta noutra situacdo mundana, noutra disposi¢do corporea, noutro modo de ser diferentemente

do meu modo de ser.

O ser exterior que se apresenta para além de sua ‘representacdo em mim’ e
de sua fung¢do em ‘meu mundo’ como ‘objeto meu’ é designado como rosto.
A relacdo com o rosto ¢ linguagem e doagdo, bondade e justica, desejo e
deixar-ser. 3%

Por conseguinte, na morte de outrem percebemos que, por ele ser infinitamente outro,
nunca esteve 14, “apenas deixava seus rastros na epifania do seu rosto invisivel.”*%¢ Por isso,
ao confirmarmos a interpessoalidade da morte, encontramos no rosto de outrem a epifania da
sua existéncia.

O ser ao morrer ndo acaba ao terminar.’®’ Na morte, o rosto de outrem, vimos em
Dostoievski, permanece e deixa sua “impressdo digital” nas consciéncias que permanecem.
“O rosto do outro [é o] topos enigmatico da verdade ético-metafisica.”*®® A relagdo com
alguém que morre, ¢ a relagdo que paira sobre a superficie de uma auséncia. A relagdo com o
morto é de compaixdo, com-padecimento, uma conexdo com quem vai. E, mais uma vez, a

ideia evaldiana de morrer na morte de outrem.

Quando os olhos focalizados na superficie da auséncia, observam os
semblantes que, a maneira do nosso, possuem vistas igualmente acolhedoras,
compelimo-nos a acreditar que esses vultos de semelhanca, condenados
também a morte que nos espera, levardo consigo, no instante desse
acontecimento, as coisas do nosso préprio panorama; inclusive o corpo do
nosso ser que assim perece tantas vezes quanto forem as visdes que nos
viram e que se fecharam para sempre.*®

Os individuos que circunvizinham o morto, ainda nas palavras de Evaldo Coutinho,
“existindo na dependéncia do principal ator, mantém, depois que este se retira, e por instantes

apreciaveis desde que algum sucesso abrupto ndo venha a destrui-lo, o ar do entrecho que,

385 COSTA, Marcio Luis, op. cit., p.141.

38 HADDOCK-LOBO, Rafael. Da existéncia ao infinito: ensaios sobre Emmanuel Lévinas. p.84.
37 T1, 44,

388 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 130.

389 COUTINHO, Evaldo op. cit., p. 4.



117

assim liberto da presenca de sua causa, permanece a pairar nas fisionomias restantes.>*’ E

desta maneira que, “o nada inquictante da morte descobre e descobre-se na nudez
interpelativa do rosto do proximo.”>*!

Cristian Ciocan nos resume brilhantemente, desde a perspectiva levinasiana, a morte
como marca da alteridade absoluta, representada no si mesmo, na relagdo com o tempo, no

sofrimento, na socialidade, no outro.

A solidao como ancora do ente humano no seu ser identitario; o sofrimento
simultaneamente como atestacdo radical da soliddo ontolégica e como
antecipacao diferenciadora da morte; a morte como evento inassimilavel que
fratura a identidade, a autarquia e poder do sujeito, o futuro da morte como
marca essencial da alteridade; o tempo como trago do Outro.*?

Chega-se a uma altura da investigacdo com um sentimento de normal incompletude.
Podemos nos contentar em perceber a morte como a possibilidade mais radical da existéncia?
Toda a acuidade da morte estd no fato de que elas nos é possivel e, sendo assim,
interrompendo os projetos inauténticos, da espaco a um homem resoluto de si, resignificando.
E assim que Heidegger diagnostica nossa “relagio” com a morte. Em Lévinas, nos
deparamos com uma completa ignorancia em relagdo a morte - ndo muito acalentadora. Mas
acalentar, ndo ¢ tarefa da filosofia. “O desconhecido ndo resulta numa ignorancia de fato. O
desconhecido em que o ato desemboca resiste a todo o conhecimento, nio se coloca a luz.”>%?
Todavia, a ignorancia do sujeito em relagdo a morte ndo ¢ uma falta de conhecimento
empirico, € justamente pelo fato da morte “ndo ter horizonte. Na sua iminéncia, no seu
2394

inexoravel movimento de aproximagao, a morte ¢ sem horizonte.

A morte: via ética ou via ontoldgica?

390 Ibidem, p. 8.

391 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 163.

392 CIOCAN, Cristian, op. cit., p. 255. “La solitude comme ancrage de I’étant humain dans son étre identitaire;
la souffrance simultanément comme attestation radicale de la solitude ontologique et comme anticipation
différenciatrice de la mort; la mort comme événement inassimiable qui fracture ’identité, 1’autarcie et la
puissance du sujet, I’avenir de la mort comme marque essentielle de 1’alterité; le temps comme trace de I’ Autre.”
393 71, 205.

3% BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 141.



118

3* PARTE

A MORTE: VIA ETICA OU VIA ONTOLOGICA?



119

3.1 DIFERENTES ARQUITETURAS, INTENCOES SEMELHANTES

Filosofar em isolamento, numa floresta densa, apartado do rastro de outros homens
ndo ¢ o mesmo que filosofar ilhado num campo de concentragdo com todas as agruras
possiveis. Qual das duas situacdes ¢ a mais auténtica ¢ a mais nobre? Qual delas oferece
subsidios para melhor pensar o humano? Nenhuma delas tem um “selo de qualidade
humanista”. O argumento apenas afirma que mesmo as filosofias, por vezes con-sideradas
como o mais alto grau de desenvolvimento humano, dependem de estados afetivos e da
circunvizinhanca dos seus criadores.

Se por um lado Heidegger ¢ acusado de neutralidade ética, longe de toda a
antropologia, por outro, Lévinas estd extremamente fadado ao dominio das ditas éticas
classicas, ainda que seu humanismo seja metafisico. Eticas classicas, como aponta Hans

Jonas,>?

sao os direcionamentos morais que tratam apenas da relacdo entre humanos.
Heidegger, preocupado com a disposi¢do do homem no mundo, ocupa-se da relacdo
inexoravel do homem com outros homens e com os entes simplesmente dados. Enquanto o
filésofo de Totalidade e Infinito preocupa-se demasiadamente com um “novo humano”, o
pensador de Ser e Tempo o se afasta de qualquer problema sobre a “vida”, neutraliza os
valores e continua confirmado o velho e inflexivel sintoma antropocéntrico da filosofia
ocidental — ainda que negue tratar do homem.

Se porventura Lévinas e Heidegger, ao invés filosofos, fossem especialistas na area de
satide e se ocupassem da morte celular, o primeiro seria perito em necrose, a0 passo que o
segundo em apoptose. Necrose ¢ a morte celular que ocorre devido a fatores externos a célula.
Por exemplo, a auséncia de nutrientes ou presenca de toxinas. E uma morte essencialmente
vinda de outrem. A apoptose, por sua vez, ¢ a morte celular ditada por informagdes genéticas.
Faz parte da esséncia de determinada célula, que esteja fadada a morrer naturalmente,
independente de fatores externos. Por exemplo, as membranas interdigitais, que unem os
dedos de um feto humano. O certo € que todas as células morrem.

Para além de metaforas biologicas, € mesmo com todas as antiteses existentes entre
Emmnuel e Martin, a morte desenvolve um papel semelhante na arquitetura das duas
filosofias. Para Heidegger e Lévinas, a morte possui a funcdo de retirar a estabilidade da

existéncia.

395 C.f JONAS, Hans. El principio de responsabilidad: Ensayo de una ética para la civilizacion
tecnoldgica.Barcelona: Herder, 1995.



120

A morte possui a fungdo de um fator desestabilizador. Mas, segundo a ldgica
da Analitica Existencial, ela curto-circuita a tranqiiilidade imperturbavel de
cada dia, a dominacao tacita da intersubjetividade vaga e anonima do Se na
cotidianidade. Ao contrario, para Lévinas o fendmeno da morte (e a fratura
que ele institui) serd interpretado numa outra direcdo: o que € abalado ¢é a
identidade autocentrada do sujeito. Em favor dessa cisdo ontologica surge
uma nova qualidade existencial, especialmente a dimensdo ética do
individuo, a abertura ao outro. 3%

Sao numerosas as antinomias entre as duas percepgdes fenomenologicas estudadas.
Esse conflito pode englobar: “a morte propria e a morte do outro, a totalidade e a alteridade, a
identidade e a diferenca, o sofrimento e a corporeidade, o medo e a angustia, o ser € o nada, a
autenticidade e a responsabilidade, o tempo.” **7 Desvelamos algumas chaves de leitura para
evidenciar o perimetro das contradi¢gdes entre estes dois principios. O presente contra o porvir,
o Nada contra o desconhecido do Outro, a anglistia contra o sofrimento, as ekstases e o tempo

diacrdnico, a possibilidade contra a passividade.

Cada atomo explicativo pelo qual Lévinas ataca o fendmeno da morte
corresponde (explicitamente ou nédo) as analises heideggerianas de Sein und
Zeit, invertendo passo a passo os resultados e as conseqiiéncias em que a
Analitica Existencial chegou. ***

Uma das discordancias fundamentais entre o filésofo alemdo e o filésofo franco-
lituano, repousa sobre a concep¢do de temporalidade. Se em Heidegger a temporalidade
originaria ¢ finita, pendular e com o primado do porvir (o que afasta a compreensao do
homem do mero presente), em Lévinas o presente € a propria e Unica genuina temporalidade.
Nao ha apriorismo e o tempo s6 pode ser considerado em trés faces. A sincronia, a diacronia e
o anacronismo. Logo, deve-se notar que o ponto terminante entre a Voisinage levinasiana e
Entschlossenheit heideggeriana € a diferente concepcao de tempo entre os autores em questao:

o presente versus o porvir. Se Lévinas vé o presente com a propria temporalidade, a propria

396 CIOCAN, Cristian, op. cit., p. 250. “La mort posséde la fonction d’um facteur déstabilizateur. Mais, selon la
logique de I’analytique existentiale, ce qu’elle court-circuite c’est la tranquilité imperturbable de chaque jour, la
domination tacite de I’intersubjectivité vague et anonyme du On dans la quetidienneté. Em revanche, pour
Lévinas le phénomene de la mort (et la fracture qu’il institue) serd interprété dans une autre direction: ce qui est
¢branlé c’est I’identité auto-centré du sujet. A la faveur de cette scission ontologique surgit unenouvelle qualité
existenciale, notamment la dimension étique de I’individu, I’ouverture vers autrui.”

397 Tbidem, p. 243. “[...]la mort propre et la mort de ’autre, la totalité et 1’alterité, I’identité et la différence, la
souffrance et la corporeité, la peur et ’angoisse, 1’étre et le néant, 1’authenticité et la responsabilité, le temps.”

398 Ibidem, p. 277. “Chaque atome explicatif par lequel Lévinas attaque Le phénoméne de la mort correspond
(explicitement ou non) aux analyses heideggériennes de Sein und Zeit, revnersant pas a pas les résultats et les
conséquences ou 1’analytique existentiale aboutissait.”



121

condicdo do eu, Heidegger vé no presente a mais fugidia das instancias de tempo. O primeiro
sustenta que ‘““ser consciente ¢ ter tempo. Nao extravasar o presente, antecipando e apressando
o futuro.”* Assim, “a morte é uma desercdo do presente.”**® A morte é o ndo presente,
“improjetavel”, seja pelo pensamento, seja em antecipacao. A morte ¢ o contrario do presente.

Como bem remarca Tina Chanter:

Quando Lévinas insiste na especificidade irredutivel do instante, sua
insisténcia toma forma, em parte, como resposta ao que vé em Heidegger
como abstragdio e  dissolucdo do presente no futuro da Decisdo
Antecipadora. Com efeito, Lévinas pergunta se a énfase de Heidegger sobre
a finitude do Dasein, e a aparente importancia dessa futuricdo, assume na
antecipacdo auténtica do Dasein, um colapso do futuro no presente,
conferindo ao Dasein uma maestria, existéncia viril, de controle de seu
proprio destino.*"!

Para Heidegger, a morte constitui uma possivel impossibilidade, ou seja, orbitando o
alcance das possibilidades do existente, pode ser assumida, afastando o homem da
“alienagdo”. Contrariamente, para Lévinas, ndo ha a possibilidade de assun¢do da morte, ¢
uma alienagdo radical. Lévinas ¢ claro e direto: “No horror do desconhecido radical que a
morte conduz, atesta-se o limite da negatividade.” *** Eis a provocacdo contra Heidegger, o
filésofo da negatividade por exceléncia.

Apesar de arquitetonicamente diferentes, as filosofias de Heidegger e Lévinas co-
laboram para dar conta de um tema que, segundo ambos, foi mal explorado pela tradigao. O
desacordo aparente entre ambos, concerne precisamente a uma questdo central: como
chegamos genuinamente a nds mesmos? “Lévinas parece transferir a morte de outrem, numa
perspectiva ética, todas as virtudes de individuagdo e de autentificagdo que Heidegger atribui,
numa perspectiva ontologica, a morte propria.”*%

No fim das contas, a fenomenologia da morte entre Heidegger e Lévinas faz emergir

antinomias cruciais que vao além de meras disputas filosoficas. “Embora [ambos] se movam

399711, 215.

400 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 146.

401 CHANTER, Tina. Time, Death, and the Feminine: Levinas with Heidegger. Standford, California: Standford
University Press, 2001. p. 200. “When Levinas insists on the irreductible specifity of the instant, his insistence
takes shape, in part, as a response to what He sees as heidegger’s abstraction and dissolution of the present into
the future of anticipatory resoluteness. In effect, Levinas asks IF Heidegger’s emphasis on Dasein’s finitude, and
the apparent import that futurity, takes on in Dasein’s authentic anticipatory mode, does not in fact collapse the
future into the present, redering Dasein a mastering, virile existent, in control of his own destiny.”

402 771, 28.

403 CIOCAN, Cristian, op. cit., p. 274. “Lévinas semble ainsi transférer a la mort d’autrui, dans une perspective
étique, toutes les vertus d’individuation et d’authentification que Heidegger attribue, dans as perspective
ontologique, a la mort propre.”



122

para diferentes regides da realidade, eles assumem forma semelhante de interligacdo entre a
ética e a existéncia.”*** Sem bem aclaradas desde a fenomenologia, essas oposi¢des reciprocas
podem oferecer ao fendmeno da morte percepgdes para além de vanidade e obscurantismo.

Sendo assim, devem passar por algumas criticas.

404 KACERAUSKAS, Tomas. Death in the perspective of existential phenomenology. Vilnius, Santalka
Filosofija, t. 17, n. 3, 2009, p. 90. “Although Heidegger and Levinas move to different regions of reality, they
suppose similar way of interconnection between ethics and existence.”



123

3.2 QUANTA AUTENTICIDADE SU-PORTA O HOMEM?

Redoutable authenticité!*%

A multiddo matou Socrates;
a multiddo matou Jesus.

A multidao mata.

(Bill Buford)

“Na Alemanha, um jargdo da autenticidade ¢ dito e, ainda mais, escrito. Essa
linguagem ¢é a marca social do povo eleito, nobre e familiar.”*’° Essa ¢ uma acusagdo grave
por parte de Adorno. Grave ndo por citar especificamente a Alemanha ou provocar um antigo
Pangermanismo. E uma acusagao séria, pois localiza numa so regido um possivel sintoma de
qualquer nagdo. O discurso da autenticidade parece estar submetido a vontade historica de
certa aristocracia intelectual.

As grandes representacdes populares ndo costumam expressar desejo de uma vida
auténtica e singular. No populacho, ndo existe o a priori da inautenticidade. Espraiado na
massa humana, o homem que se deixa conduzir pelo discurso cotidiano parece nao se
inquietar com o fato de que ¢ norteado por outrem. Obediéncia inauténtica ou atitude natural?
Mesmo os filosofos, ndo estdo eles submetidos a determinada moda filosofica?

O desejo de singularidade ¢ uma exigéncia de que tipo de homem? Que “ambiéncia
existencial” ¢ mais propensa a singularidade? O “gosto” pela autenticidade ¢ um fendmeno
original? Nao seria o homem primordialmente um animal de rebanho? Se ndo, como teria
chegado ao topo da cadeia alimentar? Sem ter se deixado levar por ordens e manifestacdes
coletivas de auto-conservacdo, como teria passado ao dominio da natureza? Nao seria o
individual - desde o inicio - uma micro singularidade bioldgica, psicologica e existencial?
Nao ¢ a propria histéria da ontologia, fabricante de conceitos que igualam o inigualdvel, a

responsavel pela temivel inautenticidade das generalizacdes sociais?

O real ndo deve determinar-se apenas na sua objetividade historica,
mas também a partir do segredo que interrompe a continuidade do
tempo historico, a partir de intengdes interiores. O pluralismo da
sociedade so6 é possivel a partir desse segredo; atesta esse segredo.
Sabemos desde sempre que é impossivel fazer-se uma ideia da

405 EN (Fr), 257.
406 ADORNO, Theodor, op. cit., p. 5. “In Germany a jargon of authenticity is spoken even more so, written. Its
language is a trademark of societalized chosenness, noble and homey at once.”



124

totalidade humana, por que os homens tém uma vida interior fechada
aquele que, entretanto, capta os movimentos globais de grupos
humanos. O acesso da realidade social a partir da separacdo do Eu nao
¢ absorvido na ‘histdria universal’, onde s6 aparecem totalidades.*"’

Hoje, num planeta ocupado por aproximadamente seis bilhdes de pessoas, cuja
massificacdo de qualquer setor da existéncia estd em plena operacdo, ha importancia e
validade em discutir atribui¢cdes auténticas a humanidade? Nao ¢ desde sempre a lucidez da
autenticidade tipica dos lideres politicos, chefes de estado, comandantes, reis, Césares,
generais, imperadores, em suma, dos que comandam as massas? O destino da humanidade
ndo ¢ desde sempre “inauténtico”? A autenticidade ndo seria uma excecdo a regra da
inautenticidade? Quanta autenticidade su-porta o homem?

De fato, parece ser um sintoma na tradi¢do filoséfica certa ojeriza as multiddes. Na
antiguidade, temos exemplos fulgurantes como Socrates, Cicero ¢ Séneca. Numa filosofia
mais proxima do nosso tempo, Nietzsche se exaspera com certa tendéncia do homem a
entregar-se inadvertidamente a um estado de animal de rebanho. Inimeros escritos de
filésofos dao conta de que uma vida inauténtica ¢ aquela emaranhada na publicidade. Alguns
pensadores sdo mais claros ao afirmar que uma vida auténtica ¢ uma vida retirada. De onde
vem esse medo das massas?

Analisando o an6nimo discurso de um escritor contemporaneo, vé-se a materializacao
da ideia comum de autenticidade. “Simplesmente detesto multiddes, passionalismo, barulho,
foguetes, buzinas. A multiddo maior que consigo suportar ¢ a lotagdo de uma sala de opera.
Mas ai se trata de uma multiddo culta, civilizada.”**® As multiddes, na antiguidade, sempre
foram identificadas as hordas barbaras, ao burburinho do falatério do incivilizado.
Desafortunadamente, esse discurso aristocratico foi escoado até nossos dias de maneira
pejorativa. Séneca, notorio filésofo romano, hd séculos se incomodara com o mundo das

ocupacoes. E na cotidianidade mediana que o homem se perde em inautenticidade.

Creia-me, ¢ proprio de um grande homem e de quem se eleva acima dos
erros humanos, ndo consentir que lhe tomem um instante sequer da vida,
assim toda sua vida é muito longa, uma vez que se dedicou todo a si proprio,
ndo importa quanto ela tenha durado [...] A condi¢ao de todos os ocupados ¢é
miseravel, contudo o mais miseravel é a daqueles que nem se molestam com
suas proprias ocupagdes, que regulam seu sono pelo alheio, que caminham

407 T, 45.
408 Disponivel em: http:/pugnacitas.blogspot.com/2010/07/marmanjo-consulta-psicanalista.html Acesso em
13/02/2011.



http://pugnacitas.blogspot.com/2010/07/marmanjo-consulta-psicanalista.html

125

segundo as passadas de outro e que estdo sob ordens, mesmo nas mais livres
das coisas: amor e 6dio.**”

Heidegger, desde sempre, manifesta sua reserva para com valores e discursos
moralizantes. O filosofo se langa a tratar de um tema que permanece ambiguo. Vimos que
entre autenticidade e inautenticidade ndo existe passagem, transformacdo ou melhoria. Ha
apenas uma modificagdo. “A inautenticidade nada mais ¢ que autenticidade mal
compreendida, e a autenticidade ¢ o entendimento da inautenticidade. A autenticidade ndo é
algo que flutua acima da cotidianidade decadente, diz Heidegger, mas simplesmente uma
maneira modificada pela qual essa cotidianidade é apreendida.”*'° No §34 de Sein und Zeit,

Heidegger se antecipa:

De inicio, deve-se evidenciar a abertura do impessoal, isto significa, o modo
de ser cotidiano do discurso, da visdo e da interpretacio em determinados
fendomenos. Com relacdo a esses fendmenos, nao sera supérfluo observar que
a interpretacdo tem um proposito puramente ontoldgico e se mantém muito

distante de qualquer critica moralizante da pre-senca cotidiana e de qualquer

aspira¢do a uma ‘filosofia da cultura’.*!!

Mas o fato é que, para além de neutralidades valorativas, a autenticidade depende
diretamente da decisao de ser si mesmo ou ndo. O leitor ndo pode se contentar com 0s “passos
atras” da ontologia. Ainda que Heidegger insista em afirmar que sua filosofia ndo ¢ a
proclamacdo de nenhuma espécie de decisionismo, ndo deixa de dar énfase na realidade de
uma face dejeta e de uma face resoluta da existéncia. “Pelo fato de ser ontologica, a
alternativa da autenticidade e da inautenticidade dirige-se de acordo com a decisdo de ser si
mesmo ou ndo, [ambas] tém como critério a decisdo na qual o sujeito individualmente escolhe
a si mesmo como sua propria posse.”*!?

Afinal, o que ¢ a modificagdo existencidria da qual fala Heidegger? Nao seria o

produto de uma decisdo concreta? Sartre, bom intérprete da obra heideggeriana, comunga da

seguinte percepcao:

409 SENECA. Sobre a brevidade da vida. Sao Paulo: Nova Alexandria, 1993. p. 34 e 53

410 REE, J. Heidegger: historia e verdade em Ser e tempo. Sdo Paulo: UNESP, 2000. p. 46. Grifo do autor.
41ST 1, 227.

412 ADORNO, Theodor, op. cit., p. 115. “By the fact that it is ontological , the alternative of authenticity and
inauthenticity directs itself according to whether someone decides for himself or not [...Jauthenticity and
inauthenticity have as their criterion the decision in which the individu al subject chooses itself as its own
possession.”



126

Se convirmos que o homem é uma liberdade em situagdo, conceberemos
facilmente que esta liberdade possa definir-se como auténtica ou
inauténtica, segundo a escolha que se faca de si mesma na situacdo em
que surge. A autenticidade, é evidente por si, consiste em tomar uma
consciéncia lacida e veridica da situacdo, em assumir as
responsabilidades e os riscos que tal situacdo comporta, em reivindica-
la no orgulho ou na humilha¢io, as vezes no horror e no 4dio.13

Como ja anotado, o tema da autenticidade ¢ o objeto que mais carece de base
fenomenal em toda a Analitica Existencial. Por este fato, uma série de interpretacdes foi
imputada a esta ideia. Uma delas ¢ a de Adorno. Para o pensador da Escola de Frankfurt, a
ideia de autenticidade, que inicialmente era uma perspectiva filoséfica de Heidegger, tornou-
se uma ideologia difundida na Alemanha apds a Segunda Guerra Mundial. Em forma de
jargdo e fazendo uso de termos existencialistas, tinha o objetivo de — fingindo ser uma critica
a alienagdo — tornar-se uma mistificacdo ideoldgica da dominagdo humana. Para adorno,
Heidegger traveste de ontologia uma linguagem que exige decisdo — ainda que se livrando de
qualquer decisionismo, ativismo e responsabilidade — desde uma forte neutralidade de valores.

Criticando a obra heideggeriana, repercute um teor marxista nas denuncias de em
Adorno. O filésofo de Frankfurt acusa a Ontologia Existencial de ser uma linguagem
esquizofrénica que, projetando um lirismo existencial, deixa em segundo plano as
preocupacdes sociais. Em determinados momentos, Adorno opera com certa indelicadeza e
ressentimento, fruto das escolhas politicas de Heidegger. Emmanuel Lévinas, por seu lado,
assinala ter conhecimento dos julgamentos adornianos.

Tomei conhecimento recentemente,'* que a filosofia de Adorno ja

denunciava esse jargdo da autenticidade. Este jargdo exprime, no entanto,
uma ‘nobreza’, a de sangue e de espada. Ela comporta, assim, outras
ameacas numa filosofia sem vulgaridade. A unicidade do eu humano, que
nada deveria alienar, ¢ aqui pensada a partir da morte: que cada um morre
por si. Inalienavel identidade no morrer!*!®

Grandes filosofias se ocupam de questdes morais concretas. Todo grande resultado de
meditagdes filosoficas, tradicionalmente, desemboca numa proposta ética. O que confere certa
preocupacdo pratica as meditagdes de cunho etéreo. Esse € o ponto nevralgico do
estranhamento em relagao a filosofia heideggeriana. Por isso, privada de bases propositivas e

rastros fenomenais, a ideia de autenticidade e de tempo auténtico, uma obrigagdo do ser, um

43 SARTRE, J. P. Reflexdes sobre a questdo judaica. Sdo Paulo: Européia do Livro, 1963. p. 52. Grifo nosso.

414 Entretien avec la revue Autrement, n° 102, novembre de 1988. O Jargdo da Autenticidade foi escrito por
Theodor W. Adorno entre 1962 e 1964.

415 EN, 290.



127

destino miticamente imposto, acaba por ser considerada uma determinagdo ontologicamente
artificial e a mistificacdo relida de uma ideologia desde sempre presente na tradi¢ao filoséfica:

a existéncia auto-assegurada do sujeito hipostasiado.

A auto-posse, ilimitada e obnubilada pela ndo-heteronomia, facilmente
converge com liberdade. Os homens se reconciliariam com sua definicao
essencial se chegar um tempo quando suas limitagdes que o definem nao
fossem mais impostas neles. Isto significaria uma feliz reversdo da

7

dominacdo sobre a natureza. No entanto, nada ¢ mais indesejavel pela
filosofia e o jargdo da autenticidade. Além do direito de vir a si proprio, o
auto-controle é hipostasiado.*!®

Lévinas comunga das linhas gerais do julgamento ardoniana, com excecdo aos ataques
politico-biograficos que ja ndo concernem a filosofia. Referindo-se a obra heideggeriana,
Lévinas diz que “ndo ha, certamente, em suas paginas, qualquer formula expressamente
referivel as teses do nacional-socialismo, mas a constru¢do comporta angulos ambiguos em
que eles podem ser postos.”*!” A ontologia como filosofia primeira, nio seria o arquétipo de
pensamento que desobrigaria o homem das compulsdes ontologicas, ou seja, 0s existenciais,
para lancar-se até as experiéncias morais concretas, o impacto da alteridade. “Autenticidade

do poder-ser o mais proprio, e dissolucdo de toda relagdo com outrem!”*!8

A firmeza desta ontologia primordial ja ndo tera atravessado as alternativas
axiologicas e escolhido entre valores e respeitado o auténtico e desprezado o
cotidiano que, no entanto, dele procede? Mesmo que, previamente, a queda -
o Verfallen - se expresse como existenciario.*!”

“Seria eu, entdo, amigo do inauténtico?”**° A esfera ontica nio é inauténtica ou
mesmo auténtica. E o tinico terreno de condigdo de possibilidade do encontro genuino com
outrem e a vivéncia - ndo-teorica - da ética. Logo, para o franco-lituano, a cotidianidade tem
um valor absoluto. Para Heidegger, esse valor € relativo. Relativo aos outros, ao “todo
mundo”, um deixar-se dominar de maneira obstinada pelo ‘Senhor todo Mundo’, o

personagem impessoal, ei-lo, legislador dos costumes, das modas e das opinides, dos gostos e

416 ADORNO. Theodor, op. cit., p. 129. “Self-possession, unlimited and narrowed by no heteronomy, easily
converges with freedom. Men would be reconciled with their essential definition if the time came when their
defining limitations were no longer imposed on them. This would mean a happy reversal of the domination over
nature. However, nothing is more unwanted by the philosophy and the jargon of authenticity . Apart from the
right to come into one's own , self-control is hypostatized.”

47 EN (Fr), 255-256.

418 Ibidem, p. 226.

419 Ibidem, p. 223.

420 Ibidem, p. 257.



128

dos valores. Presenca sutil do a gente até na sua propria denuncia, suspeito nas unanimidades
das decisdes.”*?! O “Nos” que é em Heidegger designado como impessoalidade, Lévinas
convém conceber como lugar da socialidade originaria.

Uma vida auténtica ndo possui contetido explicito. E uma nogéo vaga. Logo, deixa o
homem sem chio sélido para um caminhar firme. Isto por que estd impresso no ser do homem
a possibilidade de ser propriamente, ndo ¢ uma contingéncia externa. E algo sobre o qual o
homem néo tem pleno dominio. Escapa ao ativismo e ao voluntarismo. E um destino. Nesse
sentido, a ontologia, onde o outro, na concep¢ao de Lévinas, ¢ “excluido” no evento da
Entschlossenheit, ¢ um esforgo artificial de reviravolta em que o homem se engaja num
destino solitario em que € entregue a si mesmo diante da propria possibilidade de aniquilacao.
Que garantias existem de uma real requalificacdo existencial nesse movimento? Nao seria
uma atitude mais natural aliar-se a outrem em momentos de forte angustia, mesmo que seja
para nio sofrer ou “morrer sozinho”? E verdadeiramente senhor de si aquele que decide por si

mesmo? Quanta autenticidade su-porta 0 homem?

Autenticidade, que segundo a doutrina é absolutamente ndo-objetiva, é feita

em um objeto. A razdo para isto ¢ que a autenticidade é uma forma de
comportamento que ¢ atribuido ao ser-sujeito do sujeito, ndo para o sujeito
como um fator relacional. Assim, torna-se uma possibilidade que € prefixada
e preordenada para o sujeito, sem o sujeito ser capaz de fazer nada sobre
iss0.4%

A coletividade ndo ¢ o locus da inautenticidade. Como pode Heidegger postular a co-
existéncia (Mitdasein) como sendo um existencial crucial na composicdo do todo da
existéncia e atribuir a essa mesma co-existéncia a responsabilidade da dejecdo que a
inautentifica? O curioso € que o Nds da inautenticidade ndo ¢ nem o eu e nem o outro, trata-se
de uma ditadura invisivel da impessoalidade em que o eu e o outro estamos inexoravelmente
lancados. “Temivel autenticidade! Vocé vé o que eu recusaria.”*??

Ainda que Heidegger ndo aponte nenhum conteudo positivo explicito para uma

possivel vida auténtica, afirmando que ser auténtico ndo consiste em retirar-se a multiddo, nao

41 EN (Fr), 225.

422 «Authenticity, which according to doctrine is absolutely unobjective, is made into an object. The reason for
this is that authenticity is a manner of behavior that is ascribed to the being-a-subject of the subject, not to the
subject as a relational factor. Thus it becomes a possibility that is prefixed to and foreordained for the subject,
without the subject being able to do anything about it.”

423 EN (Fr), 257.



129

podemos deixar o campo da interpretagdo sem atuacdo. Se descrevemos o fendmeno da
autenticidade como ele ¢ geralmente compreendido, colidiremos justamente no que se detém
Heidegger a evitar ao maximo. Mas permanece minimamente claro que estar no modo da
autenticidade € estar num carater de “ndo ser mais um”, ndo se assemelhar a uma ovelha
pastoreada inadvertidamente por tramites politicos, pela ditadura da moda, pela mediocridade
mididtica, pela miséria musical, pela infertilidade intelectual, em suma, ndo ser apenas mais
um na multidao de rostos e de vozes indiferenciaveis. O ensinamento de Lévinas nos aponta
que ¢ justamente por ser mais um que o Eu ¢ tnico. Unicidade ndo ¢ isolamento. Ser mais um
ndo ¢ ser idéntico. Ser mais um € somar-se a... E assim, fazer parte do trabalho de sustentar a

grandiosidade do todo. Auténtico € o esfor¢o de co-laboracdo. Na vida ou na morte.



130

3.3 SER RESPONSAVEL POR OUTREM A PARTIR DA MORTALIDADE: EXCESSO
DE ALTERIDADE OU EXIGENCIA UTOPICA?

Os levinasianos, satisfeitos com a repeti¢do e o
comentario exegético sdo os menos levinasianos de
todos. 4?4

Como imaginar a vida dos outros, quando a
sua propria mal parece concebivel 24

A proposta ética de Lévinas - que nao deve ser identificada as antigas éticas
subordinadas aos sistemas de ontologia classica ou as neutras relagdes ontoldgico-existenciais
— ¢ de dificil assimilagdo e aceitagdo. Como conceber a intersubjetividade — a metafisica do
Outro - com a gravidade que propde o filésofo franco-lituano? Nossas relagdes sdo realmente
de inadequagdo com o outro? E impossivel visa-lo totalmente como Coisa? A Etica da
Alteridade, uma religido do Outro, ¢ uma proposta cabivel ou pura utopia?

Em todas as paginas da obra levinasiana, conseguimos vislumbrar a necessidade de
outra ideia do humano. Como se a humanidade nio estivesse presente na atual condicdo em
que se encontra. O destinamento, principalmente ocidental, segundo Lévinas, afastou o
homem de sua verdadeira esséncia co-laborativa de nao-indiferenca a diferenca. As relagoes
politicas, retéricas, governamentais e, em conseqiiéncia, os entraves beligerantes, dao infinita
razao as constatacoes estruturais de Thomas Hobbes. Por outro lado, a protocooperagdo do
fragil Homo sapiens, segundo Montesquieu, ¢ preterida. E o homem lobo do homem? Ou, em
estado de natureza, a fragilidade humana suscita uma natural necessidade de associa¢do?

Afirma Montesquieu:

O desejo que Hobbes atribui em primeiro lugar aos homens de subjugarem-
se uns aos outros ndo ¢ razoavel. A ideia de império e de dominagdo ¢ tdo
composta, e depende de tantas outras ideias, que ndo seria ela que o homem
teria em primeiro lugar. Hobbes pergunta: ‘por que, se ndo se encontram
naturalmente em estado de guerra, os homens andam sempre armados? E por
que tém chaves para fechar suas casas?’ Mas nado percebe que esta atribuindo
aos homens, antes do, estabelecimento das sociedades, aquilo que s6 pode
acontecer apos este estabelecimento, que fard com que encontrem motivos
para atacarem-se ¢ defenderem-se. Ao sentimento de sua fraqueza, o homem
acrescentaria o sentimento de suas necessidades. Assim, outra lei natural
seria aquela que lhe inspiraria a procura da alimentacdo. Eu disse que o
temor levaria os homens a fugirem uns dos outros: mas os sinais de um
temor reciproco encorajariam-nos a se aproximarem. Alids, eles seriam

424 HUTCHENS, B.C, op. cit., p. 17.
425 CIORAN, Emil, op. cit., p. 26.



131

levados a isto pelo prazer que um animal experimenta ao sentir a
aproximagio de outro animal de sua espécie.*?®

Lévinas e Montesquieu se adequam, em certa medida, no trato da socialidade e da
inter-relagdo, salvaguardando, obviamente, a cratera histérica que os separa. Para o filosofo
de Totalidade e infinito, a sociedade ¢ produto destinamental da necessidade de dominagdo e
categorizagao dos entes - que o homem também €. A histéria, ¢ a historia dos vencedores.
Estes que ditam o ritmo do mundo. Se o inglés hoje ¢ uma lingua simbolo da globalizagao,
nao ¢ devido a uma facilidade maior de aprendizado. Devemos dominar a lingua inglesa, por
que hé séculos os dominantes, os senhores e o pulso forte foram britanicos e hoje sdao norte-
americanos. Fora dessa esfera habita o Outro, o distinto, o diferente, as figuras da alteridade
que, na logica de Slavoj Zizek, pensador esloveno de renome contemporaneo, foram
aproximadas artificialmente pelo capitalismo multinacional. Africa, America Latina ¢ Asia.

E o discurso da alteridade o pano de fundo do atual “respeito a diferenga” As
pequenas esquerdas de outrora, explodiram com toda a forga nos ultimos cinqiienta anos. E
ndo foi por boa vontade e aceitacdo do “outro como outro” que esses grupos, vitimas
historicas de discriminagdo, desprezo elitista e pretericdo étnica, ganharam espaco.
Impuseram-se politicamente, sindicalizando-se, protestando e usando, inclusive, de violéncia.
As megaldpoles atuais sdo enormes sitios do multiculturalismo. A covivéncia forcada de
culturas antes inimigas, conseguiu, até agora, ndo mais do que a instauracdo da necessidade de
uma tolerdancia multicultural. O conceito de tolerancia estava fadado a se fixar.

Mas héd quem saia em Defesa da Intolerdncia. Somos realmente reféns da alteridade?
Pode a exigéncia ética ser uma violéncia? Nao seria a figura do “absolutamente outro”, o
sustentdculo de um perigoso multiculturalismo? A histéria do homem deixa mais do que
explicita a necessidade e o fetiche das guerras e de dominag@o. O outro ¢ o estrangeiro, como
pretende Lévinas, mas o estrangeiro de uma incémoda invasividade. E realmente lucido
conceber as relacoes como acolhimento? Ambicionar uma nova ideia de humano - se a
necessidade de autodestruicdo parece ser um predicado essencial - ndo ¢ uma utopia? Essas
sdo questoes levantadas por Zizek.

Lévinas ¢ um dos operarios contemporaneos que trabalham no edificio da “tolerancia
multiculturalista”. Segundo Zizek, a ética da alteridade faz uma diagnose equivocada do

sujeito. Tornando “atemporal” o sujeito hipostasiado e depositando o tempo auténtico - o

426 MONTESQUIEU, Charles de Secondat, baron de. Esprit des Lois. Paris: Librairie de Firmin Didot Fréres,
1864. p. 6.



132

inicio mesmo da temporalidade - na relagdo com outrem, Lévinas estaria artificialmente
passibilizando e tornando obcecado pelo outro um sujeito que, por natureza, s6 pode se
manter vivo através do seu inexoravel auto-interesse (intéressement). Zizek deseja saber de
onde vem essa fascinacao pelo outro com a qual se apegam os filosofos da alteridade e do
multiculturalismo. Sua tese ¢ extremamente polémica. A fascinagdo pelo outro dos
multiculturalistas, tem a mesma raiz da fascinacdo pelo outro que alimentam os
fundamentalistas religiosos. Ha apenas uma pequena diferenca: o fundamentalista possui uma

fascinagdo auténtica, visto que deseja o total distanciamento do outro. Utilizando o exemplo

do Moral Majority, grupo evangélico fundamentalista estadunidense, Zizek afirma:

Os fundamentalistas do Moral Majority e os multiculturalistas tolerantes sdo
duas faces da mesma moeda, ambos partilham do fascinio pelo Outro. No
Moral Majority, este fascinio exibe o 6dio invejoso do gozo excessivo do
Outro, enquanto que a tolerancia multiculturalista da alteridade, por mais
distorcido que possa parecer — € sustentada por um desejo secreto de que o
outro se mantenha ‘outro’, para ndo se tornar demasiado como nés. No
contraste entre estas duas posi¢des, a Unica atitude verdadeiramente tolerante
para com o Outro ¢ o do auténtico fundamentalista radical.**’

Para o esloveno, a ética da alteridade aspira a domesticagao ética do outro, o que
confere a condicdo de possibilidade da tolerancia. Do contrario, sem essa sublimacdo da
diferenca, como seria possivel sustentar a ordem em cidades multiétnicas como Nova York e
Sao Paulo? O desejo de nao-indiferenga sustentado por Lévinas, afirmando que o outro € o
locus da abissal responsabilidade, esconde todo o primitivismo e violéncia tipica do homem.
O outro ¢ e sempre foi objeto de nossas relagdes de poder, violéncia e dominacdo. Pode

tornar-se Coisa.

O que Lévinas ofusca desse modo ¢ a monstruosidade do proéximo, uma
monstruosidade pela qual Lacan aplica ao proximo o termo Coisa (das
Ding), usado por Freud para designar o objeto ultimo de nossos desejos em
sua intoleravel intensidade e impenetrabilidade. Deveriamos ouvir neste
termo todas as conotagdes da ficgdo de horror: o proximo é a Coisa (M4a) que
espreita detras de todo primitivo rosto humano.**

427 7ZIZEK, Slavoj. On Belief. London and New York: Routledge, 2001. p. 68-69. “[...]moral majority
fundamentalists and tolerant multiculturalists are the two sides of the same coin, they both share the fascination
with the Other. In moral majority, this fascination displays the envious hatred of the Other’s excessive
jouissance, while the multiculturalist tolerance of the Other’s Otherness is also more twisted than it may appear —
it is sustained by a secret desire for the Other to REMAIN “other,” not to become too much like us. In contrast to
both these positions, the only TRULY tolerant attitude towards the Other is that of the authentic radical
fundamentalist.”

428 ZIZEK, Slavoj. Robespierre, ou a “divina violéncia” do terror. Apresentagdo da coletdnea de textos de
Robespierre intitulada Virtude e Terror. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2008. p. 15.



133

Obnubilados pela tolerancia repressiva do multiculturalismo, corremos o risco de nos
cegar para as possibilidades de que o outro pode simular o desejo de bondade, equidade,
respeito e justica visando interesses proprios. O outro pode se esconder atrds de uma mascara
e dissimular situagdes. O que num momento expressa harmonia e aceitagdo, pode resguardar
um ressentimento discriminatorio sem precedentes. Uma classe discriminada e diminuida,
passando porventura a dominancia, pode ser tdo ou mais indiferente e intolerante. Afinal, nao
¢ privilégio de nenhum grupo o ato discriminatério. Logo, um discurso que a tudo e a todos

compreende e aceita, ¢ artificial.

A natureza onicompreensiva da Universalidade Concreta pds-politica, que a
todos da inclusdo simbolica — essa visdo e pratica multiculturalista de
‘unidade na diferenga’ (todos iguais, todos diferentes’)-, consente, como
unico modo de marcar a propria diferenca, o gesto proto-sublimatério que
eleva Outro contingente (por sua raga, seu sexo, sua religido...) a ‘Alteridade
Absoluta’ da Coisa impossivel, da ameaga posterior a nossa identidade: uma
Coisa que deve ser aniquilada se quisermos sobreviver.**

Zizek acusaria Lévinas de ser um obsessivo. Sabe-se que um obsessivo € aquele que
espera incansavelmente o grande acontecimento, mas o grande prazer ¢ o fato desse evento
ser adiado. Talvez a temporalidade levinasiana assentada na paciéncia, no jamais da morte,
seja uma obsessdo, em viés patoldgico. Seria a filosofia de Lévinas um pensamento
obsessivo?

Exageros de interpretacdo a parte, compartilhando da intencao de Zizek, Alain Badiou
acredita que muito antes do boom das neo-éticas vir a tona, Lévinas ja inaugurava a onda de
“radicalismo ético”. Badiou acredita ndo haver uma filosofia de Lévinas, se ndo um
amontoado de preceitos religiosos diluidos no linguajar filosoéfico tradicional. O pensamento,
nulificado por uma teologia, transforma-se em ética, e esta ¢ uma religido decomposta. O
dispositivo levinasiano quer destituir a filosofia em privilégio da ética, destronar a logica do
Mesmo para democratizar eticamente o pensamento. O discurso das diferengas, o “catecismo

contemporaneo da boa vontade”, sabendo ou ndo, opera com esse pano de fundo.

429 ZIZEK, Slavoj. En defensa de la intolerancia. Madrid: Sequitur, 2008. p. 36. “La naturaleza
ornnicomprensiva de la Universalidad Concreta post-politica, que a todos da inclusion simbolica -esa vision y
practica multiculturalista de "unidad en la diferencia" ("todos iguales, todos diferentes")-, consiente, como tinico
modo de marcar la propia diferencia, el gesto proto-sublimatorio que eleva al Otro contingente (por su raza, su
sexo, su religion...) a la "Alteridad absoluta" de la Cosa imposible, de la 'amenaza postrera a nuestra identidad:

uma Cosa que debe ser aniquilada si queremos sobrevivir.”



134

Consciente ou inconscientemente, ¢ em nome dessa configuragdo que nos ¢é
explicado hoje que a ética € ‘reconhecimento do outro’ (contra o racismo,
que negaria este outro), ou ‘ética das diferencas’ (contra o nacionalismo
substancialista, que queria a exclusdo dos imigrantes, ou 0 sexismo, que
negaria o ser-feminino), o ‘multiculturalismo’, (contra a imposi¢do de um
modelo unificado de comportamento e de intelectualidade). Ou,
simplesmente, a boa e velha ‘tolerdncia’, que consiste em ndo sentir-se
ofendido com o fato de que outros outros pensam e atuam diferentemente de
vocé.¥0

Ainda participando da mesma opinido do filésofo esloveno, Badiou ndo consegue
entrever espago, nos nossos dias, para uma ética da diferenca. A aversao as diferengas € o
mais evidente dos fendomenos sociais do Séc. XXI e bem antes disso. Existe um
samaritanissimo paradoxal na sociedade multicultural. Todo cidaddo que respeita as
diferengas ¢ visto com bons olhos. Todavia, o intolerante ndo ¢ tolerado. Por este motivo,
Badiou acredita que todo o vao discurso do direito a diferenca nao esta de acordo com as
verdadeiras inten¢des do filésofo lituano. Se “estamos bem longe do que Lévinas quer nos

dizer”,*! isso se deve a uma filosofia extremamente axiomatica e a uma ética ininteligivel.

Na empreitada de Lévinas, a primazia da ética do Outro sobre a ontologia
teorica do mesmo, esta inteiramente unida a um axioma religioso e € ofender
0 movimento intimo deste pensamento, seu rigor subjetivo, acreditar que se
pode separar o que ele une.**

O outro carrega como esséncia apenas sua alteridade, seu rosto. E esse principio que
sustenta a outreidade e que mantem uma distincia intransponivel ao Mesmo, ndo se deixando
compreender pelos esquemas classicos do conhecimento. A obsessdo pelo Outro ndo ¢ um
voluntarismo, ¢ uma violéncia. Violéncia na medida em que viola a esfera egdica em que o
Mesmo se auto-assegura. De onde, se ndo na releitura da religido, sdo oriundos esses

axiomas? Como assentar a esséncia do outro no Rosto, uma realidade suprassensivel que nao

49 BADIOU, Alain. Ethics. An Essay on the Understanding of Evil. London: Verso, 2001. p. 20. “Whether they
known it or not, it is in the name of this configuration that the proponents of ethics explain to us today that it
amounts to recognition of the other' (against racism" which would deny this other), or to .the ethics of
differences' (against substantialist nationalism, which would exclude immigrants, or sexism, which would deny
feminine- being), or to 'multiculturalism' (against the imposition of a unified model of behaviour and
intellectual approach). Or, quite simply, to good old..fashioned 'tolerance', which consists of not being offended
by the fact that others think and act differently from you.”

41 Ibidem, p. 21. “Here, however, we are a very long away from what Levinas wants to tell us.”

432 Ibidem, p. 22. “In Levinas's enterprise, the ethical dominance of the Other over the theoretical ontology of the
same is entirely bound up with a religious axiom; to believe that we can separate that Levinas's thought unites is
to betray the intimate movement of this thought, its subjective rigour.”



135

se deixa apresentar na experiéncia? Sem a religido, afirma Badiou, a filosofia de Lévinas se

faz uma confusdo incompreensivel. No é a Etica da Alteridade uma teologia do outro?

Coloquemos cruamente: o que a iniciativa de Lévinas nos recorda, com uma
singular obstinacdo, ¢ que todo esfor¢o de tornar a ética um principio do
pensavel e da agfo, é essencialmente religioso. Poderiamos dizer que
Lévinas é o pensador coerente e inventor de um pressuposto que nenhum
exercicio académico de velamento ou de abstragdo pode obscurecer:
distanciada do seu uso grego (de onde esta claramente subordinada ao
teorico), e tomada de forma geral, a ética € uma categoria de um discurso
piedoso.*33

Jacob Rogozinski vai mais além, e considera a filosofia de Lévinas um misticismo

3% um humanismo de vitimas e de perseguidos, de onde deriva a recorréncia da ideia

pratico,?
de passividade perante o Outro. Talvez o grande problema de Lévinas seja a mesma
dificuldade pela qual passou o apostolo Paulo quando, anunciando em Atenas um Deus
Desconhecido, provocava a indiferenca e a ironia dos gregos que, atavicamente politeistas,
viam o monoteismo com olhares malfazejos. Como propor uma novidade filosofica nao
helénica a toda uma filiagdo grega de pensamento? A resisténcia naturalmente ¢ ferina. Nao
s6 de vocabulério, mas de procedimento. Torna-se complicado para Lévinas, espraiar uma
crenga €tica onde o proselitismo ¢ ontologico.

Todavia, assim como Paulo, Lévinas obteve um séquito de curiosos que se
predispuseram a ouvir prelecdes sobre uma nova “deidade”. Ainda que ndo entendam as
criticas a ontologia, os leitores mais apressados da Etica da Alteridade recebem com muito
interesse a necessidade de perceber o outro em sua infinita outriedade. No fim das contas, os
criticos de Lévinas acabam por ndo atacar exatamente sua filosofia. “Mas todos eles t€ém uma
caracteristica fundamental em comum: aceitam o valor ético e analitico das questdes que se

deixam em aberto a natureza assimétrica do ser.”*>

Os criticos, no entanto, parecem
temer menos a filosofia levinasiana as conseqiiéncias cotidianas das interpretagdes realizadas

por grupos minoritarios, sindicatos, ONGS, movimentos de esquerda e ultra-esquerda. O

43 BADIOU, Alain, op. cit,, p. 23. “To put it crudely: Levinas’s enterprise serves to remind us, with
extraordinary insistence, that every effort to turn ethics into the principle of thought and action is essentially
religious. We might say that Levinas is the coherent and inventive thinker of an assumption that no academic
exer- cise of veiling or abstraction can obscure: distanced from its Greek usage (according to which it is clearly
subordinated to the theoretical), and taken in general, ethics is a category of pious discourse.”

434 C.f. ROGOSINSKI. Jacob. Le don de la Loi. Kant et 1'enigme de 1' ethique. Paris: Presses Universitaires de
France, 1999. p. 338.

45 HAND, Séan. Emmanuel Levinas. London and New York: Routledge, 2009. p. 121. “But they all have one
critical feature in common: they accept the ethical and analytic value of those questions that keep open the
asymmetrical nature of being.”



136

paradoxal, ¢ que as éticas que pregam o respeito a diferenca sabem definir exatamente as
identidades. Mesmo por que, estd manifesta por Lévinas, em Autrement Qu’étre, a
fundamentagao da responsabilidade desde a subjetividade. A subjetividade ¢ rodeada,
obsessionada pela alteridade. Existir, entdo, ¢ suportar, carregar o peso do outro.
Responsabilidade, enquanto resposta, ¢ o peso que a subjetividade carrega, ndo importa que
tipo de resposta: civil ou incivil. A ética de Lévinas, ainda que alguns leitores insistam, ndo ¢
a do humilhado, do perseguido e do desgarrado.

“Esse modo de me reclamar, de me por em questdo, ¢ a responsabilidade pela morte de
outrem, responsabilidade por outro no momento da terminalidade.”**® Numa sociedade global,
pos-politica, multicultural e - repetindo a provocacgdo feita a autenticidade heideggeriana -
habitada por aproximadamente seis bilhdes de pessoas, ¢ cabivel falar de qualquer
responsabilidade pela mortalidade alheia que ndo seja funeraria? Nao sdo as Unidades de
Tratamento Intensivo e aos necrotérios que estao entregues os homens do Séc. XXI? Nao sera
a morte justamente o momento de maior isolamento do homem, tanto social quanto
existencial? A associacdo ao outro ndo seria apenas um ultimo grito desesperado de auto-
convervagao?

Na morte, ndo ¢ o homem posto na condi¢do de total interessamento, o qual Lévinas
tanto combate? Na auséncia de conhecimento da morte prdopria, € a morte do outro que temos
acesso concreto? Nao seria mais justo que a experiéncia da morte, ainda que inexperienciavel,
fosse apenas de foro intimo? Schopenhauer, ndo acerta quando afirma que a experiéncia da
morte do outro pode ser o momento de maxima interioriza¢do? Quando me alarmo com morte
de alguém, ndo € uma sensac¢do interessada de auto-preservagdao? O Sofrimento e a condigdo
mortal do outro mostram o quanto sou fragil e posso ter o mesmo destino. Ninguém sofre por
ninguém. A morte do outro ¢ o temor da morte propria.

Lévinas afirma ser a morte um evento estranho ao sujeito hipostasiado. O préprio
Heidegger, criticado ha pouco, nos da subsidios para uma possivel metacritica. A
familiaridade, ou seja, a convivéncia doméstica (domus) com a finitude, ndo ¢ conferida
essencialmente por que ha outros morrendo antes de mim ou em minha convivéncia, ou por
que as intrigas éticas oriundas da mortalidade alheia me avizinham da morte. Na verdade, se

desentranha em nos através do Cuidado (sorge),*’

que ndo € outra coisa sendo temporalidade
vivida. Uma evidente fragilidade de nosso ser faz com que entendamos, com ou sem o outro,

o carater doméstico da finitude.

436 DV, 216.
437 Cf ST. §41.



137

De fato, nada sabemos em termos conceituais, que avance além da biologia.
Conceituacdo requer uma forgosa objetivagdo em sentido taxionomico. Dizer que algo ¢
doméstico, ¢ dizer que ¢ parcialmente dominado. Um c3o doméstico tem sua ferocidade
adestrada, mas, no entanto, nada lhe impede de atacar o proprio dono. Assim ¢ com a morte.
A nominamos Morte, aclimatamo-nos a sua presenca, sentimo-la “disponivel” dentro da
vivéncia cotidiana, mas ndo podemos dissertar nada de objetivo. E como no caso do Ser.
Como afirma Heidegger, parece-nos um conceito evidente, uma crianca opera
automaticamente o verbo ser, ha ser, ¢ um evento doméstico, o vivenciamos de alguma forma,

mas nem de perto conseguimos acertar qualquer tipo de explicagdo. E ndo ¢ a mortalidade

alheia que pode nos conferir a vivéncia mais auténtica dessa possibilidade.



138

CONSIDERACOES FINAIS

Mesmo um simples esfor¢o de pesquisa esta submetido a temporalidade, logo, finda.
Chegamos ao final deste empenho com uma série de questdes aclaradas e outras com
possibilidades de continuidade interpretativa. Dentre as descobertas mais notdrias, figura a
concepcao de morte transitada entre os dois autores estudados. Ha neste ponto uma pequena
querela de visdes e interpretacdes que deve ser evidenciada. Lévinas trata a morte como um
evento - nado como um evento da vida -, mas uma eventualidade exterior ao projeto da
existéncia, um anti-projeto. E uma ocorréncia que afronta o presente, uma alteridade estranha
que dissipa os poderes compreensivos do sujeito e que restringe a capacidade de antecipacao a
possibilidade mais radical da existéncia. Em Totalidade e Infinito, Lévinas ndo deixa de
reforgar sua convicgdo. “A morte ¢, para um ser que tudo acontece em conformidade com
projetos, um evento absoluto, absolutamente a posteriori, ndo se oferecendo a nenhum poder,
nem mesmo a negacio.”**

E tratando da morte como um evento que Lévinas quer dialogar com Heidegger. Para
Lévinas, a morte, desde a perspectiva heideggeriana, ¢ um evento decisivo para a propria
temporalidade da vida. Segundo o filésofo francés, Heidegger pensa o tempo a partir da
morte. O que dificulta o didlogo entre esses dois filosofos € que, para o filésofo de Ser e
Tempo, a morte ndo ¢ um evento € muito menos um evento da vida. A morte ndo ¢ uma
realidade e nem a temporalidade, segundo Heidegger, ¢ determinada pela finitude. Segundo o
filosofo alemao, se somos finitos € por que somos temporais. Desta maneira, a inversdao que
faz Lévinas, ao querer tratar a o a morte a partir do tempo e ndo o tempo a partir da morte
necessita de acuidade de interpretagdo.

Ser e Tempo ndo € uma meditatio mortis, no sentido mais classico do termo, mas nao
deixa de subscrever uma preocupacao central em praticamente toda a tradig¢ao filosofica. Nao
¢ exagero dizer que Heidegger ¢ a face sofisticada - cujo linguajar ¢ fenomenologico - de uma
preocupacdo que remonta todo um caminho que percorreu a filosofia até nossos dias.
Preocupacdo contemporanea, questdo imemorial. Longe de todo solipsismo cléssico ou de
qualquer substancialismo moderno, Heidegger assume que a existéncia auténtica ¢ um fardo
individual (solus ipse), a possibilidade de estranhamento com tudo o que ¢ familiar no tempo
do mundo, concorrendo assim a uma potencial chance de resignificacdo a existéncia em

sentido proprio. Solus ipse, que ndo ¢ a auséncia completa de relagdes de alteridade, ¢

438 T7 (Fr), 49.



139

justamente a oportunidade de uma relagdo auténtica consigo mesmo € com os outros, quando
se d4 a retomada do que se foge na cotidianidade: o si mesmo em sentido proprio.

Autenticidade e inautenticidade ndo mantém uma relacao antitética. Ao contrario, sao
co-originarias. Nao representam nenhum juizo de valor, logo, toda interpretagdo que se dirige
a autenticidade como um status moral que indica superioridade em detrimento da
inautenticidade, comete um erro. Se Heidegger utiliza por diversas vezes a expressdo “de
inicio ¢ na maior parte das vezes”, ele quer nos apontar a intrinseca e inexoravel base
inauténtica de nossas existéncias. O que ¢ a autenticidade, qual o contetido de uma existéncia
auténtica? Podemos interpretarem em diversas dire¢des, mas, na Analitica Existencial, o
maximo que podemos assegurar ¢ que a autenticidade ¢ uma modificacdo existenciaria da
inautenticidade. E o que propde Heidegger. Assim, ¢é dificil conter a neutralidade moral entre
estes dois modos possiveis de existir no mundo. Comprovamos isso numa série de
interpretagdes possiveis, dentre as mais famosas a de Adorno no seu Jargdo da Autenticidade.
A fra¢do de Ser e Tempo que se ocupa desse assunto carece de bases fenomenais, por isso
comporta angulos ambiguos.

Ainda que ndo seja uma tarefa elementar entender genuinamente o que propde
Heidegger com a vorlaufende Entschlossenheit, trata-se de combater o inauténtico sentimento
de eternidade que o homem adquire no impessoal e, doravante, passar assentar a propria
existéncia na gravidade da finitude radical que o homem ¢ na medida em que esta situado
como mortal, ou seja, estabelecido como ser para o fim.

Visto isso, para Heidegger, a morte e a vida sdo modos de ser do Dasein. A morte nao
se mostra, logo ndo € um evento. Sequer tem alcance analitico se tratada a luz do cotidiano da
vida. A nao ser pelas delineacdes prévias acerca do pré-entendimento humano ou o “saber” da

morte. Por isso, previne Heidegger:

Quanto mais explicitamente a ndo obrigatoriedade existenciaria acompanhar
a determinagdo existencial do conceito, e isso em especifico no tocante a
morte, mais agudamente se desentranhard o carater de possibilidade da pre-
senca. A problematica existencial almeja unicamente a apresentagdo da
estrutura ontoldgica do ser-para-o-fim da pre-senca.**’

Logo, surge a questdo. A quem Lévinas esta atacando quando analisa a morte como
sendo um evento? O proprio Heidegger. Pudemos observar durante nosso trabalho que

Emmanuel Lévinas ¢ um re-avaliador do modo ontologista de conceber a filosofia. No seu

49 ST 11, 30.



140

trabalho de estabelecer a ética como filosofia primeira, a ontologia ndo ¢ fundamental. Em
Lévinas, insistimos, o mundo ontico ¢ radicalizado e o presente, ao contrario da futuri¢ao
heideggeriana, ¢ a instancia de tempo privilegiada. Logo, como ¢ possivel que a morte nao
seja concebida como um evento? Sem o peso de uma “realidade”, mesmo que obscura ou
enigmatica, como pode o homem relacionar-se com a outreidade da finitude representada na
morte? Se ndo pela morte do outro, onde mais se manifestaria o peso da finitude que pde o
todo da vida em questao?

Estaria Lévinas criticando o que Heidegger ndo afirmou? Nao exatamente. Para evitar
uma suposta insuperavel dissimetria entre o que critica e o criticado, Lévinas decide por
analisar a questdo da morte desde a perspectiva de um mostrar-se — ainda que “sem mostrar-
se” - e analisd-la como questdo desde a perspectiva fenomenologica. Assim, a decisdo de
Lévinas em analisar a morte na Analitica Existencial como evento, visa criar uma simetria
entre a sua concepcao de morte ¢ a concepcao heideggeriana. Deste modo, o objetivo do
filosofo francés ¢, ao mesmo tempo, demonstrar que a propria fenomenologia ndo possui
condigdes suficientes de elucidar e oferecer tragos de compreensdo acerca da morte que,
doravante, mostrar-se-4 como enigma insuperavel, delimitando os limites do homem, da
fenomenologia e da propria filosofia.

Ainda que Lévinas conserve admiravelmente tragos da filosofia heideggeriana, suas
discordancias sdo notorias e decisivas. Chama-lo de filésofo pds-heideggeriano pode trair, de
certa maneira, suas intencgdes ja que se pode notar a necessidade de superar certos caracteres
ontoldgicos na filosofia.

Vimos que uma série de antinomias diferencia a filosofia levinasiana da
heideggeriana. Enquanto Heidegger opera a trama da finitude na figura da morte propria, na
existéncia singular (ainda que longe de um carater eventual), Lévinas tem na morte do outro a
real concretude da finitude. Desvelamos algumas chaves de leitura para evidenciar o
perimetro das contradi¢cdes entre estes dois principios. Temos a concep¢do do primado do
presente em Lévinas e, em Heidegger, a futuri¢do como carater pontual, o ser porvindouro. O
Nada contra o desconhecido do Outro, a angulstia contra o sofrimento, as ekstases e o tempo
diacrdnico, a possibilidade contra a passividade.

Para o autor de Deus, a morte e o tempo, a morte, desde o ponto de vista do sujeito,
ndo oferece uma real dimensdao da gravidade finitude, visto que mantém o homem
encarcerado numa existéncia inter-essada. Assim, a morte ¢ vista em Lévinas como o limite-

limiar do sujeito inter-essado. Eis por que a inversdo da formula heideggeriana ndo ¢ apenas



141

um exercicio retérico. A morte ¢ impossibilidade de toda possibilidade, e ndo a possibilidade
da impossibilidade, por que ¢ uma poténcia de alteridade que ndo deixa campo de acdo ao
sujeito, ndo se deixa enquadrar no esquema noema-noese ou se da as possibilidades de
antecipacao.

A morte é o evento proprio da alteridade. E o limite maximo do exercicio da
fenomenologia, do jogo de luzes da compreensdo, fronteira do entendimento humano. A tnica
possibilidade se “senti-la” esta além das categorias compreensivas: se encontra numa relagao
de emocgao, de mover-se ao outro. Para Lévinas a morte pode ser “experimentada”, com toda
reserva que esse 1éxico pode guardar. E paradoxalmente uma experiéncia inexperienciavel. E
uma visada sobre o invisivel, um excesso de compreensdo, uma nao-relagdo. Experiéncia
inexperienciavel, no sentido levinasiano, ndo significa exatamente uma auséncia de relacao,
mas, navega em outras aguas que nao aquelas que mostram a experiéncia como sendo o
conjunto de conhecimentos adquiridos sinestesicamente.

Se em Heidegger a angustia aponta o nada ao Dasein, o sofrimento, a experiéncia do
sofrer, para Lévinas, ¢ a experiéncia mais proxima da morte do ponto de vista do sujeito s6. O
sofrimento anuncia um mal maior, ¢ a intui¢ao da morte vindoura. Por isso, defendemos a tese
central de que avizinha-se & morte, experimentar a situacdo-limite de quase morte, real ou
virtual, carrega em si uma poténcia de ressignificagdo da existéncia bem mais efetivo do que a
decisdo antecipadora heideggeriana. Contemplamos isso no exemplo vulgar do “nascer de
novo” presente no discurso cotidiano que ndo ¢ considerado como inauténtico por Lévinas.

No caminho da pesquisa, a morte, desde a leitura levinasiana, pode-se abrir em duas
principais acepgdes. A morte de per se: uma alteridade enigmatica, que nos toma de assalto,
nos torna passivos € impoe os limites da compreensdo. E aquela encontrada no Rosto de
outrem como a condi¢do de possibilidade de apreensdo da morte como propriedade humana.
Taxa-se a morte de enigma justamente pelo fato de ndo nos dar espago para qualquer tipo de
resposta sobre o que ela hipoteticamente seria. Essa resposta mais originaria nem se encontra
exclusivamente na mortalidade alheia ou mesmo durante a existéncia particular num “ato” de
antecipagdo. Eis por que, por vezes, tratamos a morte como metonimia da existéncia.

Fica claro que Lévinas tem a morte como afec¢do do outro no mesmo e o tempo como
passividade. “A morte, que nao ¢ mais nada fazendo-se possibilidade, mas ambigiiidade do
nada e do desconhecido — o tempo que ndo € mais horizonte do ser, mas intriga da

subjetividade na sua relagdo com outrem.”#4°

#0 DMT, 252.



142

As investigacdes levinasianas denotam a morte como um enigma indecifravel, até
mesmo uma espécie de alteridade misteriosa. Fica evidente que Lévinas ndo estd preocupado
em explicar a morte de quem vai (objeto dos tedlogos ou dos misticos), mas inquieta-se com
as muitas mortes “experimentadas” por quem fica junto a outros “incluindo-se” em seus
processos de findar. Angustiamo-nos por ndo possuirmos respostas (a ndo-resposta, o sem-
resposta) o enigma absoluto que sé temos a possibilidade de “sofré-lo” por que outros morrem
junto e nem se pode “morrer por eles”, nem morrer a propria morte ¢ nem ser dono de
qualquer poder de decisdo face a ela, a ndo ser que ela se aproxime, se avizinhe. Constitui-se
desta maneira a grandiosa metonimia da existéncia, em que a morte primeira ndo ¢ minha
morte, mas sim, a morte do Outro que abre a fenda do meu ser-para-a-morte e a partir dai eu
tenho a obrigacdo de me confrontar singularmente e sozinho com minha propria mortalidade.

Neste encontro da dificil fronteira entre duas diferentes arquiteturas, mas de
semelhantes intengdes, descobrimos que a morte, entre Heidegger ¢ Lévinas, tem a mesma
funcdo de ser um fator desestabilizador da existéncia. Se por um lado a mortalidade tem a
fun¢do de acordar o homem do sono anestesiante da vida cotidiana oferecendo percepgdes
auténticas de si mesmo, por outro, a identidade autocentrada do sujeito ¢ abalada pelo assédio
de uma alteridade estranha que, autenticamente, vem oferecida pelo outro.

No choque de duas arquiteturas diferentes, talvez nao seja possivel encontrar um meio
termo. Sequer € possivel afirmar com seguranga se ambas sdo respostas suficientes ao
problema metafisico mais indissoluvel da histéria da filosofia. Possibilidade e passividade,
numa visada mais minuciosa, podem ser enxergadas de maneira complementar. Afinal, diria o
fildsofo espanhol Julian Mariaz, “toda verdade ¢ verdadeira, mas nio ¢ a nica.” *! O mundo

tem fragrancia de finitude.

4IMARIAZ, Julian. Heréclito. Madrid: 1999/2000. Disponivel em:
http://www.hottopos.com/harvard3/jmheracl.htm Acesso em: 30/01/2011



http://www.hottopos.com/harvard3/jmheracl.htm

143

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS
BIBLIOGRAFIA DE LEVINAS

LEVINAS, Emmanuel. La Théorie de I'Intuition dans la Phénoménologie de Husserl. Paris:
Vrin, 1980.

. De I’Evasion. Montpellier: Fata Morgana, 1982,

. De [’Existence a [’Existant. Paris: Vrin, 1990.

. Da existéncia ao existente. Tradugdo de Paul Albert Simon e Ligia Maria de Castro
Simon. Sao Paulo: Papirus, 1998.

. Le Temps et I’Autre. Paris: PUF, 1983.

. Les impréveus de [’histoire. Paris: Fata Morgana, 1994.
. Totalité et Infini. Paris: Ed. Martinus Nijhoft, 1980.
. Totalidade e infinito. Lisboa: Edi¢des 70, 2000.

. En Découvrant I’Existence avec Husserl et Heidegger. Paris: Vrin, 1994
. Humanisme de I’Autre Homme. Montpellier: Fata Morgana,1973.
. Humanismo do outro homem. Tradu¢ao de Pergentino S. Pivatto (Coord.). Rio de
Janeiro: Vozes, 1993.
. Autrement qu’Etre ou au-dela de I’Essence. Paris: Martinus Nijhoff, 1978.
. Difficile Liberté: Essais sur le Judaisme. Paris: Albin Michel, 1976.
. Du Sacré au Saint. Cinq Nouvelles Lectures Talmudiques. Paris: Editions de Minuit,

1977.

. De Dieu qui Vient a [’ldée. Paris: Vrin, 1982.
. De Deus que vem a ideia. Tradugdo de Pergentino S. Pivatto (Coord.). Petrépolis:
Vozes, 2002.

. Ethique et Infini. Paris: Fayard, 1982.

. Etica e infinito. Tradugdo de Jodo Gama. Lisboa: Edi¢des 70, s/d.

. Transcendance et Intelligibilité. Geneve: Labor et Fides, 1984.

. Transcendéncia e inteligibilidade. Traducao de José Freire Colago. Lisboa: Edi¢des
70,s/d.

. Entre Nous — Essais sur le Penser-a-1’ Autre. Paris: Grasset, 1991.

. Entre nos — ensaios sobre a alteridade. Tradug¢do de Pergentino S. Pivatto (Coord.).
Rio de Janeiro: Vozes, 1997.

. Dieu, la Mort et le Temps. Paris: Grasset, 1993.
. Deus, a morte e o tempo. Coimbra: Almedina, 2003.
. Le philosophe et la mort dans E. Lévinas, Altérité et transcendance, Fata Morgana,
1995, p. 159-171.

. “Emmanuel Lévinas: visage et violence premiere (phénoménologie de I’éthique).
Une interview”, in Arno MUNSTER (org.), La Différence comme Non-indifférence. Ethique
et alterité chez Emmanuel Lévinas, Kimé, Paris, 1995.

DEMAIS OBRAS CONSULTADAS

ADORNO. Theodor. The Jargon of Authenticity. Evanston: NORTHWESTERN
UNIVERSITY PRESS, 1973.



144

ALMEIDA RODRIGUES, Carlos Frederico de. 4 morte como definicao de caminhos-
fundamentos para elaborag¢do de uma ética da alteridade na medicina paliativa: um ensaio.
Dissertagcdo (Mestrado em Filosofia) - Pontificia Universidade Catolica do Rio Grande do Sul,
Porto Alegre, 2009.

AMEISEN, J.-C. Quand la forme en une autre s’en va... la mort et la sculpture du vivant.
Etudes sur la mort 2003/2, N° 124, p. 91-120.

ARRUDA, Lucia Cavalcante Reis. A morte na ética de Emmanuel Lévinas. Tese (doutorado)
— UFRJ/Instituto de Filosofia e Ciéncias Sociais/Programa de Pos-graduacdo em Filosofia,
2005.

BADIOU, Alain. Ethics. An Essay on the Understanding of Evil. London: Verso, 2001.
BELLOQ, Céline. Etre soi avec Heidegger. Paris: Eyrolles, 2010.

BERNARDO, Fernanda. A morte segundo Emmanuel Lévinas: limite-limiar do eu inter-
essado. Revista Filosofica de Coimbra. Coimbra: Instituto de Estudos Filoséficos Editorial,
1997.

BERNASCONI, Robert & CRITCHLEY, Simon. The cambridge companion to Lévinas.
Cambridge: Cambridge University Press, 2004.

BECKETT, Samuel. Primeiro amor. Sdo Paulo: Cosac & Naify, 2004
BLANCHOT, Maurice. O instante da minha morte. Porto: Campo das Letras, 2003.

BRASHER, Stephen. The unassimilated other: a levinasian critique of phenomenological
ontology. Dissertacdo (mestrado em filosofia) — University of Tennessee at Chattanooga,
Tennessee, 2001.

BUBER, Martin. Eu e Tu. Sdo Paulo: Centauro, 2003. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996.

BUCKLEY, R. Philip. La notion d’authenticit¢ chez Husserl et Heidegger. Philosophiques,
vol. 20, n® 2. 1993. p. 399-422.

BUFORD, Bill; Dawes Road, Fulham. In:. BOLLE, Walli. Entre os vandalos: a multidao e a
seducdo da violéncia. Sao Paulo: Cia das Letras, 1992. p. 161-189.

CADERNOS DA FAFIMC. Viamao, RS: Faculdade de Filosofia N. S*. Da imaculada
Conceicao, 1995.

CAILLAUX, J.-C. Et pourtant elle parle, I’humanité... malgré la mort!, Etudes sur la mort,
2002/2, N° 122, p. 69-76.

CAMPOS,Guillermo Gonzalez. Los sistemas ideologicos de la muerte. Costa Rica: Rev.
Reflexiones, v. 88, 2009. p. 89-100.

CAMUS, Albert. O estrangeiro. Rio de janeiro: Editora Record, 2003.

CATALDO SANGUINETTI, Gustavo. Muerte y Libertad en Martin Heidegger. Revista
Philosophica, Valparaiso: Universidad Catolica de Valparaiso, Instituto de Filosofia. n. 26,
2003, p. 29-52.
CIOCAN, Cristian. Emmanuel Lévinas 100: proceedings of the Centenary Conference.
Bucharest: Zeta Books, 2007.

. Notes sur 1’évolution du probl¢ me de la mort dans la pensée de Heidegger apré s
Sein und Zeit (1931-1935). Synthesis Philosophica, 24, pp. 297-315, 20009.
CIOCAN, Cristian; HANSEL, Geroges. Lévinas Concordance. Dordrecht: Springer, 2005.

CIORAN, Emil. Breviario de decomposi¢do. Rio de Janeiro: Rocco, 1989.
. Del inconveniente de haber nacido. Madrid: Taurus, 1985.

. Exercicios de admiragdo: ensaios e perfis. Rio de Janeiro: Rocco, 2000.



145

COHEN, Richard A. Ethics, Exegesis and Philosophy: Interpretation after Lévinas.
Cambridge: Cambridge University Press, 2004.

. Face to face with Lévinas. New York: State University of New York Press, 1986.
CORREIA, Joao Carlos. Uma existéncia inauténtica. Covilha: Lusofia Press, 2010. 14 p.
Recensao de: OTT, Hugo. Martin Heidegger: A Caminho de sua Biografia. Lisboa: Editora
Piaget, 2000.

COSTA, Denise Magalhaes da. O si-mesmo ¢ a singularidade da presencga. Dissertacao
(mestrado) — UFBA/ Faculdade de Filosofia e Ciéncias Humanas, 2007.
COSTA, Marcio Luis. Lévinas: uma introdug¢do. Petropolis, RJ: Vozes, 2001.

COMTE-SPONVILLE, André. 4 vida humana. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2007.
COUTINHO, Evaldo. O lugar de todos os lugares. Sao Paulo: Perspectiva, 1976.
. Ser e estar em nos. Sao Paulo: Perspectiva, 1980.

CRITCHLEY, Simon. Very Little...Almost Nothing. Death, Philosophy, Literature. London
and New York: Routledge, 2004.

DAVIS, Colin. Can the Dead Speak to Us? De Man, Lévinas and Agamben. Culture, Theory
and Critique, London, 45/1, 77-89. 2004.

DASTUR, F. 4 morte: ensaios sobre a finitude. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002.

DE BAUW, Christine. L'envers du sujet : lire autrement Emmanuel Lévinas. Bruxelles,
Ousia, 1996.

DERRIDA, Jacques. Adeus a Emmanuel Lévinas. Sao Paulo: PERSPECTIVA, 2004.
EPICURO. Carta sobre a felicidade: A Meneceu. Sao Paulo. UNESP, 1997.

GABAS, Ratll . El concepto de existencia en Heidegger. La Rioja, ESP: Logos, Analés Del
Seminario de Metafisica, n. Extra, Ed. Complutense, 1992. p. 254-268.

DOSTOIEVISK, Fiodor Mikhailovitch. Crime e castigo. So Paulo: Abril Cultural, 1979.

GAUTHIER, David J. Martin Heidegger, Emmanuel Lévinas, and the Politics of Dwelling.
Dissertagao (mestrado) - Faculty of the Louisiana State University and Agriculture and
Mechanical College/ Department of Political Science, 2004.
GOGOL, Nikolai. Almas mortas. Nova Cultural: Sdo Paulo, 2002.
GUIMARAES, José Otavio Nogueira.Vida e morte na escrita da historia: entre gregos e
modernos. Textos de Historia. Revista do Programa de Pods-graduagdo em Historia da
UnB, Vol. 15, No 1/2 (2007).
HAAR, Michel. Heidegger e a esséncia do homem. Lisboa: Instituto Piaget, 1995.
HADDOCK-LOBO, Rafael. Da existéncia ao infinito: ensaios sobre Emmanuel Lévinas. Rio
de Janeiro: Ed. PUC - Rio; Sao Paulo: Loyola, 2006.
HAND, Séan. Emmanuel Lévinas. London and New York: Routledge, 2009.
HAYAT, Pierre. Individualisme étique et philosophie chez Lévinas. Paris: Editions Kimé,
1997.
HUTCHENS. B. C. Compreender Lévinas. Petropolis: Vozes, 2007.
HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo (partes I e II). Petropolis, RJ: Vozes, 2005.

. Ser y tiempo. Santiago, Chile: Editorial Universitaria, 2003.

. Que ¢ isto a filosofia?: identidade e diferenca. Petropolis, RJ: Vozes; Sao Paulo:
Livraria Duas Cidades, 2006.

HODGE, Joanna. Heidegger e a ética. Lisboa: Instituto Piaget, 1995.

IAIN, Thomson. Rethinking Lévinas on Heidegger on Death. The Harvard Review of
Philosophy, Vol. XVI, 2009, p. 23-43.
JANKELEVITCH, Vladimir. La Mort. Paris: Flammarion, 1977.



146

JONAS, Hans. El principio de responsabilidad: Ensayo de una ética para la civilizacion
tecnoldgica.Barcelona: Herder, 1995.

KACERAUSKAS, Tomas. Death in the perspective of existential phenomenology. Vilnius,
Santalka Filosofija, t. 17, n. 3, 2009, p. 83-91.

KLUN, Branko. Der Tod als Grenze: Zu einer Schliisselfrage von Emmanuel Lévinas.
Prolegomena, Ljubljana, n. 6, v.2, p 253-266. 2007.

KONESKI, Anita Prado. Blanchot, Lévinas e a arte do estranhamento. 2007, 236f. Tese
(Doutorado em Literatura) - Universidade Federal de Santa Catarina, Florianopolis, 2007.

KUIAVA, Evaldo Antbénio. Subjetividade transcendental e alteridade: um estudo sobre a
questao do outro em Kant e Lévinas. Caxias do Sul: Educs, 2003.

LOSADA SIERRA, Manuel. Death on the other's face. rev.latinoam.bioet., Jan./June 2009,
vol.9, no.1, p.94-101.
LONGNEAUX, Jean-Michel. La souffrance comme exemple d'une phénoménologie de la
subjectivité. Collection du Cercle interdisciplinaire de recherches phénoménologiques:
Namur/Belgique, Volume 2, p. 61 a 74, 2007.
MACHADO, R. P. El concepto de inautenticidad en Heidegger y Cortdzar. Revista Letras,
Curitiba: Editora UFPR, n. 66, p. 111-126, maio/ago. 2005.
MARCUSE, Herbert. Heideggerian Marxism. Edited by Richard Wolin and John Abromeit.
Lincoln: University of Nebraska Press, 2005.
MARTINS, Maria Manuela. A morte enquanto excedente (Ausstand): leitura de alguns
paragrafos de Sein und Zeit. In Desenvolvimento da Fenomenologia na contemporaneidade.
Porto: Campos das Letras, 2007.
MONTESQUIEU, Charles de Secondat, baron de. Esprit des Lois. Paris: Librairie de Firmin
Didot Freéres, 1864.
MORGAN, Michael L. Discovering Lévinas. New York: Cambridge University Press, 2007.
NAVES, Gilzane Silva. Liberdade e autenticidade em Martin Heidegger: uma andlise
fenomenologica do homem. Uberlandia: POROS, v. 1, n. 1, 2009. p. 63-77.
PELIZZOLI, Marcelo. A4 relagdo ao outro em Husserl e Lévinas. Porto Alegre: EDIPUCRS,
1994.

. Lévinas: a reconstrucdo da subjetividade. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002.
. O eu e a Diferen¢a: Husserl e Heidegger. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002.
PISETTA, Ecio Elvis. Sobre morte e Possibilidade. Pelotas: Dissertatio, v. 27-28, 2008. p.
251 —275.
PLATAO. Didlogos. Sao Paulo: Abril Cultural, 1983.
POIRE, Francois. Emmanuel Lévinas: ensaios e entrevistas. Sdo Paulo: Perspectiva, 2007.

REVISTA ANTROPHOS. Emmanuel Lévinas: un compromisso con la otredad, pensamiento
ético de la intersubjetividad. Barcelona: Antrophos Editorial, 1998.

REVISTA PERSPECTIVA FILOSOFICA. Lévinas: Tracos de Alteridade. Recife: Editora da
UFPE, Janeiro - Junho /2003.

. Osujeito solidario. Recife: Editora da UFPE, Julho — Dezembro / 2001.
REVISTA VERITAS. Porto Alegre: PUC, 1992.

REVISTA FILOSOFICA DE COIMBRA. Coimbra: Separata, 1997.

. Coimbra: Separata, 1999.

RIMBAUD, Arthur. Uma temporada no inferno. Porto Alegre: L&PM, 2007.
RICOEUR, Paul. Outramente: leitura do livro Autrement qu’étre ou au-dela de 1’essence de
Emmanuel Lévinas. Petrépolis, RJ: Vozes, 1999.



147

ROGOSINSKI. Jacob. Le don de la Loi. Kant et l'enigme de 1' ethique. Paris: Presses
Universitaires de France, 1999.
ROLLAND, Jacques. Parcours de I’autrement. Paris: Puf, 2000.

ROSENZWIEG, Franz. El libro del sentido comun sano y enfermo. [S.1]: Caparros, [S.d].

RUZ, Matias Omar. Concebir el tiempo a partir de la muerte del mismo y concebir la muerte
del otro a partir del tiempo: de otro modo que Heidegger o mas alla de Heidegger. Trabajo
monografico final — Universidad Catdlica de Cordoba/ Facultad de Filosofia y Humanidades,
2003.

SACKS, Oliver. The mind’s eye. New York: ALFRED A. KNOPF, 2010.

SAFRANSKI, Riidiger. Um mestre da Alemanha: Heidegger e o seu tempo. Lisboa: Instituto
Piaget, 1994.

SAINT-GERMAIN, Christian. Pouvoir de la singularité: le pathos du visage dans le texte
d’Emmanuel Lévinas. Laval, Laval théologique et philosophique, vol. 49, n° 1, 1993, p. 27-
35.

SANTOS, Luciano. A outra lucidez: apontamentos sobre Totalidade e Infinito. Studium,
Recife, v.3, n.5e6, p. 95-105, 2000.

SARACINO, Michelle. On being human: a conversation with Lonergan and Lévinas.
Milwaukee: Marquette University Press, 2003.

SARTRE, J.P. L’étre et le néant. essai d’ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard,
1943.

SENECA, Lucio Aneu. Cartas a Lucilio. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian, 2007.

. Sobre a brevidade da vida. Sao Paulo: Nova Alexandria, 1993. p. 34 ¢ 53
SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representagdo. Sao Paulo:
UNESP, 2005.

SHERLOCK, Guillaume. De la mort; et du jugement dernier. Amsterdan: Pierre Humbert;
Marchand libraire, 1712.

SIDEKUM, Antonio. 4 intersubetividade em Martin Buber. Porto Alegre: Escola Superior de
Teologia Sdao Lourenco de Brindes, Caxias do Sul, Universidade de Caxias do Sul, 1979.
SPINOZA, B. Ethique. Paris: Librairie Armand Colin, 1907.

SOUZA, José Tadeu Batista de. Etica como metafisica da alteridade em Lévinas. 2007, 195f.
tese (doutorado em filosofia) - pontificia universidade catolica do rio grande do sul,
portoalegre, 2007. p. 156.

STEIN, Ernildo. Compreensdo e finitude. ljui: Ed. Unijui, 2001.

SUSIN, Luis Carlos. O homem messidnico: uma introdu¢do ao pensamento de Emmanuel
Lévinas. Porto Alegre: Escola Superior de Teologia Sdo Lourenco de Brindes, 1984.
.“Pensar” a morte. In: Finitude e transcendéncia / Luis A. de Boni (org.). Petropolis,
RJ: Vozes; Rio Grande do Sul: Pontificia Universidade Catodlica do Rio Grande do Sul, 1995.
TIMM, Ricardo. Reflexoes sobre a questido do sofrimento a partir de Emile Cioran e
Emmanuel Lévinas - Ontologia, ética, substitui¢do e subjetividade. Veritas, Porto Alegre,
v.37,n. 147, 1992, p. 387-395.

TIMM, Ricardo. Ainda além do medo. Filosofia e antropologia do preconceito. Porto Alegre:
Dacasa, 2002.

VATTIMO, Gianni. Introdu¢do a Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget, 1996.

VERNANT, Jean-Pierre, L'individu, la mort, l'amour: soi méme et l'autre en Gréce ancienne.
Paris: Gallimard, 1989.

VILA-CHA, J. Para-la do Ser. Sujeito, Morte e Alteridade no pensamento de Emmanuel
Lévinas. Revista portuguesa de Filosofia. XLII, fasc.3-4, p. 345-379, jul./dez., 1986.

WITTGEINSTEIN Ludwig. Tractatus logico-philosophicus. Sao Paulo: Editora Nacional,




148

1968.
ZIZEK, Slavoj. On Belief. London and New York: Routledge, 2001.




