












V 
 

RESUMO 
 

A pesquisa se empenha em analisar a fenomenologia da morte em Emmanuel Lévinas. Em 
Martin Heidegger, principal autor com o qual dialoga Lévinas, a morte é vista não como um 
fenômeno da vida, mas como um modo de ser do Dasein e que pode ser antecipada 
(vorlaufende Entschlossenheit), possibilitando o destrancamento do impessoal (das Man) e 
uma possível resignificação da existência inautêntica face a angústia da nadificação. Lévinas, 
no seu esforço de desontologizar a filosofia, vê a morte como um evento que afronta o 
presente do sujeito inter-essado (intéressement). Ao contrário da atracção existencial na qual a 
finitude está posta na Analítica Existencial, a morte, em Lévinas, é posta no exterior da 
existência, realizando-se como um anti-projeto. A morte é um enigma, uma experiência 
inexperienciável, uma alteridade estranha que dissipa os poderes compreensivos do sujeito, 
torna-o passivo, delineia os limites da razão e restringe a capacidade de antecipação à 
possibilidade mais radical da existência. Deste modo, acredita Lévinas, a morte do outro a 
“morte primeira”, uma experiência moral concreta, mais impactante do que os poderes da 
morte própria. O filósofo francês tem a morte como afecção do outro no Mesmo. Assim, é 
possível afirmar que morremos na morte de outrem. Angustiamo-nos por não possuirmos 
respostas (a não-resposta, o sem-resposta), por estarmos diante de um enigma absoluto que só 
temos a possibilidade de “sofrê-lo”, porque outros morrem junto e nem se pode “morrer por 
eles”, nem morrer a própria morte e nem ser dono de qualquer poder de decisão, a não ser que 
ela se aproxime, se avizinhe (voisinage). A essência da morte é o seu caráter de eterno futuro. 
Constitui-se, desta maneira, uma grandiosa metonímia na existência. Não a minha morte, mas 
a morte do outro é a morte primeira, pois é esse evento que me inicia e continua re-lembrando 
que sou mortal, pois não me apercebo desse fato todo o tempo. O acesso a mortalidade, a 
minha mortalidade, faz-se, desde Lévinas, via experiência da morte de outro. A angústia que 
me toma não é fundamental, prima, é um “sentimento” a posteriori que nesta etapa posterior 
irá me angustiar profundamente e de forma singular. 
 
 
PALAVRAS-CHAVE: Fenomenologia Francesa. Analítica Existencial Heideggeriana. 
Voisinage. Entschlossenheit. Lévinas.    
 



VI 
 

ABSTRACT 
 
The present research analyses the phenomenology of death in Emmanuel Lévinas. According 
to Martin Heidegger, the main philosopher with whom Lévinas develops a dialogue, death is 
not seen as a phenomenon of life but as a way of being of Dasein which can be anticipated 
(vorlaufende Entschlossenheit) in order to operate the dissolution of the they-self (das Man) 
and a possible reframing of inauthentic existence in view of the angst of nihilation. In his 
effort of de-ontologizing philosophy, Levinás understands death as an event that takes down 
the present of the interestedness (intéressement) subject. Unlike the existential attraction in 
which finitude is posited in the Existential Analytic, Levinás claims that death is posited in 
the exterior of existence and that it is actualized as an anti-project. Death is a riddle. It is an 
inexplicable experience, an strange otherness that consumes the comprehensive powers of the 
subject; it makes it passive, draws the boundaries of reason and restricts the capacity to 
anticipate the most radical possibility of existence. Thus, Levinás believes that the death of 
the other is a “first death”, a concrete moral experience even more startling than the powers of 
death proper. The French philosopher conceives death as affection of the other in the Same. 
Therefore, it is possible to say that we die in the death of the other. We agonize in not having 
answers (a non-answer, the without-answer). We agonize in facing an absolute riddle and 
because others die along and one can neither “die for them” nor die one’s own death; neither 
one can be the owner of any power of decision, unless she approaches and take a voisinage 
(neighborliness). The essence of death lies in its feature as an eternal future. This way death 
configures a great metonymy of existence. It is not my death but the death of the other that is 
the first death. Such event introduces and reminds me to the fact that I am mortal. I am not 
constantly aware of mortality. The access to it – to my mortality, is given by the experience of 
death of the other. The angst that overcomes me is not fundamental. Instead, it is an a 
posteriori “feeling” which will constitute me as a singularity in this ulterior moment. 
 
 
KEYWORDS: French Phenomenology. Heidegger's Existential Analytic. Voisinage. 
Entschlossenheit. Lévinas.    



VII 
 

ABREVIATURAS 
 
 

LÉVINAS 

 

AE - Autrement qu’Être ou au-delà de l’Essence. Paris: Martinus Nijhoff, 1978. 

DMT - Deus, a morte e o tempo. Coimbra: Almedina, 2003.   

EDE - En Découvrant l’Existence avec Husserl et Heidegger. Paris: Vrin, 1994. 

EE - Da existência ao existente. São Paulo: Papirus, 1998.  

EI - Ética e infinito. Tradução de João Gama. Lisboa: Edições 70, s/d.   

EN - Entre nós – ensaios sobre a alteridade.  Rio de Janeiro: Vozes, 1997.   

EN (Fr) - Entre Nous – Essais sur le Penser-à-l’Autre. Paris: Grasset, 1991. 

TA - Le Temps et l’Autre. Paris: PUF, 1983.  

TI - Totalidade e infinito. Lisboa: Edições 70, 2000.   

TI (Fr) - Totalité et Infini. Paris: Ed. Martinus Nijhoff, 1980. 

 

 

HEIDEGGER 

 

ST I - HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo (parte I). Petrópolis, RJ: Vozes, 2005. 

ST II - HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo (parteII). Petrópolis, RJ: Vozes, 2005. 

 



SUMÁRIO 
 
 
INTRODUÇÃO 

10 

 
 

 

PARTE I 
 

HEIDEGGER: O TEMPO PENSADO A PARTIR DA MORTE PRÓPRIA     18 
 

1.1 AUTÊNTICA INAUTENTICIDADE 24 

1.1.1 Inautenticidade: uma condição inexorável 25 

1.1.2 O solipsismo ontológico-existencial e a autenticidade 28 

1.2 É SER E TEMPO UMA MEDITATIO MORTIS? 33 

1.3 SER-PARA-MORTE 35 

1.4 FINDAR X FINAR 39 

1.5 A TEMPORALIDADE NÃO-SERIAL 42 

1.6 VORLAUFENDE ENTSCHLOSSENHEIT 46 

   

 PARTE II 
 

LEVINAS: CONCRETA É A MORTE DO OUTRO                                            55 
 

2.1 PENSAR A MORTE OUTRAMENTE 56 

2.2 
IMPOSSÍVEL POSSIBILIDADE: A MORTE PRÓPRIA COMO 
ALTERIDADE INASSUMÍVEL 

66 

2.3 A MORTE COMO EVENTO PRÓPRIO DA ALTERIDADE 75 

2.4 EXPERIENTIA MORTIS? 82 

2.5 O SOFRIMENTO E A MORTE 87 

2.6 VOISINAGE 93 

2.7 A MORTE DO OUTRO COMO A MORTE PRIMEIRA 100 

2.8 A MORTE DO ROSTO É O ROSTO DA MORTE 110 



   

PARTE III 
 

A MORTE: VIA ÉTICA OU VIA ONTOLÓGICA?                                             118 
 

3.1 ARQUITETURAS DIFERENTES, INTENÇÕES SEMELHANTES 119 

3.2 QUANTA AUTENTICIDADE SU-PORTA O HOMEM? 123 

3.3 
SER RESPONSÁVEL POR OUTREM EM SUA MORTALIDADE, 
EXCESSO DE ALTERIDADE? EXIGÊNCIA UTÓPICA? 

130 

   

CONSIDERAÇÕES FINAIS 138 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 143 

 
 



 

 
 

10 

 

INTRODUÇÃO 
 

Desde seu nascimento, o homem tem idade sobrando para morrer. A morte é um 

acontecimento crucial, ainda que seja um evento corriqueiro. É o cessar completo e definitivo 

da vida. Entre todos os animais, o homem é o único que se auto-compreende como mortal. 

Certeza cruel que impõe limite ao horizonte projetivo do hommo sapiens, obrigando-o a 

conviver com a iminência do seu próprio fim e o desaparecimento daqueles que estão ao 

redor. 

 O discurso da morte parece estar submetido à cronologia e a saúde do organismo. É 

possível fazer a psicologia do discurso que expressa a finitude. Um organismo jovem, distante 

de qualquer trauma psicofísico, tem da morte apenas um horizonte distante, um espaço 

suficientemente largo em relação ao presente. Desta forma, a morte não representa mais que 

um sopro gélido de passagem breve. De outra parte, um organismo traumatizado - ainda que 

jovem - ou com cronologia avançada, tem da morte uma vizinhança, uma moradora próxima, 

“porta com porta”. 

Eleger um discurso unívoco sobre o maior dos problemas metafísicos é encurtar um 

problema ilimitável. Como bem diz Sartre no seu O Ser e o Nada, o grande problema da 

morte é possuir mais de uma face. “A morte é um termo e todo termo (seja final ou inicial) é 

um Janus Bifrons, seja quando considerada como aderente ao nada do ser que limita o 

processo, seja, ao contrário, quando se a descobre aglutinada a série que termina.”1  

É exatamente uma percepção multifacetada que dá ânimo ao presente projeto. Se por 

um lado apreciaremos a morte desde sua força ontológica de recondução da existência, ou 

seja, um modo de ser da vida, capaz de indicar um modo singular de existência, de outra 

parte, nos ocuparemos em analisar a morte como uma afecção exterior à existência do 

homem, longe dos esquemas da razão ou da antecipação, conduzindo o homem ao des-inter-

essamento. A primeira nos mostra a finitude – representada na morte - como possibilidade, 

enquanto a outra face nos expõe à morte como pura passividade. Tratamos aqui de duas 

atitudes arquitetonicamente diferentes, mas com origens semelhantes. Abordamos Martin 

Heidegger e Emmanuel Lévinas. O projeto visa evidenciar os contornos dessa relação que 

emerge de um e mesmo arcabouço teórico: a fenomenologia.  

                                                 
1 SARTRE, J.P. L’être et le néant: essai d’ontologie phénoménologique.  Paris: Gallimard, 1943. p. 576.  
 
 



 

 
 

11 

 

A relação entre os dois pensamentos comporta em si forte oposição. Mesmo assim, 

concordando com Michel Haar, “uma tal perseverança na oposição radical não supõe qualquer 

cumplicidade obscura, escondida na negação?”2 Ainda que Lévinas seja uma interpretação 

francesa da obra heideggeriana, não se pode negar que a ascendência de ambos se encontra 

num e mesmo mestre: Edmund Husserl. Sendo assim, ambos são herdeiros da maneira 

fenomenológica de filosofar. Como é notório, em fenomenologia não há espaço para se falar 

sobre fenômenos, há lugar de escolha de uma atitude que faça com que os fenômenos se 

evidenciem. No nosso caso, o fenômeno a ser posto em evidência é a morte e como se mostra 

a finitude existencialmente. A pesquisa também se detém em um substrato extremamente 

simples. Cabe aqui opor duas concepções diretas na concepção de um mesmo fenômeno. Em 

Heidegger, o modo de antecipação (entschlossenheit), chave nas leituras da Angústia e do 

Nada e, em Lévinas, o conceito de avizinhamento (voisinage), essencial para entender a morte 

como excesso, distância e pura passividade do sujeito.   

Por que a postura mais comum diante da morte e do morrer são a fuga e a não 

aceitação? Que morte me toca de maneira mais decisiva; a minha ou a do outro? Saber-se 

mortal, ou melhor, estar situado no mundo no modo da mortalidade, é uma condição que 

alcançamos sozinhos? Que complicadores existem num solipsismo existencial (solus ipse)? 

Não será a gravidade dessa possibilidade desentranhada propriamente no impacto intrigante e 

escandaloso da morte de outrem?    

Não há maior lugar comum nos estudos levinasianos, que uma introdução e uma 

explicação prévia da fenomenologia-existencial heideggeriana. Seremos diferentes dos 

excelentes trabalhos de Etienne Feron, Tina Chanter, Cristian Ciocan e todas as outras 

referências acerca do tema? Não. A questão que se torna central aqui não é uma mudança de 

postura no estudo, mas uma modificação nas lições prévias. Cabe reinterpretar o pensamento 

heideggeriano desde as clarificantes e provocativas leituras levinasianas. Compete, do mesmo 

modo, adotar uma postura metacrítica desde Heidegger para com a filosofia de Lévinas. Logo, 

o que anima nossa pesquisa é a constatação das imbricações entre estas duas filosofias. Sabe-

se que Lévinas demonstrava incontestável admiração pela obra mestra de Martin Heidegger, 

Ser e Tempo. Fenomenologicamente, é desta terra que ele parte e é neste solo que criará seu 

edifício e se inserirá decisivamente como um nome cintilante na tradição filosófica. Então, 

não é de se admirar que afirme: 

                                                 
2 HAAR, Michel. La philosophie française entre phénoménologie et métaphysique. Paris, Presses universitaires 
de France, 1999. p. 35. “Une telle persévérance dans l'opposition radicale ne suppose-t-elle pas quelque 
complicité obscure, cachée dans la dénégation?” 



 

 
 

12 

 

 

Muito cedo tive grande admiração por este livro. É um dos mais belos livros 
da história da filosofia – digo-o após vários anos de reflexão. Um dos mais 
belos entre quatro ou cinco outros [...] Por exemplo, o Fedro de Platão, A 
Crítica da Razão Pura, a Fenomenologia do Espírito de Hegel; também o 
Ensaio sobre os dados imediatos da consciência de Bergson. A minha 
admiração por Heidegger é, sobretudo, uma admiração pelo Sein und Zeit.3  

   

 É infinitamente mais simples aliar-se a um gigante a combatê-lo. Quem se predispõe a 

tal afronta precisa ser um “Davi certeiro”. Assim como o fez Lévinas, examinamos com 

ânimo e vigília Ser e Tempo, texto deveras arrebatador e prodigioso da história do pensamento 

no ocidente. Percorremos a obra com o objetivo de aclarar os caminhos nos quais o próprio 

Lévinas se aventurou, conservando posições e construindo caminhos antitéticos à obra 

heideggeriana. As antíteses levinasianas carregam em si a responsabilidade de expor a pujante 

marca da alteridade oriunda da morte de outrem e de sustentar a tese de que avizinhar-se à 

morte traz consigo um poder bem mais radical de mudança de rumos da existência do que a 

decisão que antecipa a morte (vorlaufende Entschlossenheit). De-cisão Antecipadora é uma 

modalização capital na condução do cuidado humano à fragilidade do ser e no 

reconhecimento da dejeção primordial na qual se fixa o Dasein em estado de inautenticidade. 

 Devido à esta forte atracção entre as duas filosofias, se pode interpretar o pensamento 

levinasiano como sofrendo embaraçosamente de um crônico fantasma heideggeriano4, que 

permeia sua obra inteira, ou que ao menos carrega em si um fortíssimo espectro da filosofia 

heideggeriana que não o deixa ser respeitado por si só. Lévinas pode ser considerado um 

pensador pós-heideggeriano. Mas não se encerra aí a essência do seu pensamento. Trata-se 

aqui não apenas de expor os dois paradigmas fenomenológicos, mas também demonstrar em 

que consiste especificamente essa difícil fronteira. 

É de Emmanuel Lévinas, pensador Lituano, de cultura judaica e de língua francesa, 

uma das posições mais polêmicas sobre a subjetividade no pensamento contemporâneo. A 

crítica que ergue sobre totalidade e a denúncia dos mecanismos ontológicos em sua alergia à 

diferença e a tudo que escapa a órbita do mesmo, lança termos a outro olhar sobre o que 

somos e sobre as filosofias de tradição metafísica. Sua polêmica é a proposta de uma 

subjetividade a-gnosiológica, ou seja, não oriunda dos esquemas clássicos consciência.  

                                                 
3 LÉVINAS, Emmanuel. Ética e infinto: diálogos com Philippe Nemo. Lisboa: Edições 70, 1988. p.29.  
4 C.f. LILY, Reginald. Levinas’s Heideggerian Fantasm. In: PETTIGREW and RAFFOUL. French 
Interpretations of Heidegger: An Exceptional Reception. Albany: SUNY Press, 2006. 



 

 
 

13 

 

A proposta de pensar radicalmente a subjetividade, apontando via instrumental 

fenomenológico a inexorável dependência do encontro com o Outro em sua absoluta 

estranheza e distanciamento - no que consiste a própria constituição da subjetividade, numa 

relação anterior a todo movimento racional, consciente do ser em ato-, levou a uma 

reconfiguração no modo de se pensar o homem. Lévinas busca um novo sentido para o 

humano tentando oferecer alternativas filosoficamente honestas para o complexo solipsismo 

das filosofias da consciência, considerando a possibilidade de reler o sujeito em sua morte e 

finitude. 

 A ontologia em Lévinas não é mais dita no papel de prima philosophia5, é a ética 

agora, traduzida como responsabilidade, que vai se colocar na base e como condição de toda 

possibilidade humana, “fora do caráter apriorístico, racional e autônomo [...] A ética não 

corresponde a um sistema de critérios técnicos para o agir moral.”6  

 A partir daí a subjetividade, segundo Lévinas, se instauraria na existência não via 

interessamento (intéressement) e cuidado (Sorge), mas na relação ética com a alteridade. A 

ética terá um caráter fundamental anterior ao horizonte ontológico e aos artifícios da razão 

instrumental. Um dos objetivos claros da obra levinasiana é assegurar a genuína relação com 

outrem, uma relação que é de outro modo frente a tudo que se conhece pela tradição 

metafísica que peca pela monotonia autóctone de um ser solitário. Em Lévinas, toda relação 

verdadeira com o Outro é pensada a partir do esquema face-a-face, que, em meio às infinitas 

e necessárias diferenças, garante uma justa, recíproca e desinteressada “simetria”. Logo, o 

sujeito levinasiano é um sujeito anárquico e incondicionalmente ético, um sujeito-

hóspede/refém da alteridade. “É a alteridade que o outro porta como essência”.7 

Dentro deste contexto reflexivo, Lévinas denuncia a incapacidade de se conviver com 

o outro dentro dos esquemas totalitários conhecidos, visto que a memória metafísica não 

conviveu bem com a diferença. Observe-se que a tradição analisada até então, sempre 

preconizou a mesmidade, a minheidade (Jemeinigkeit, mienneté), deixado em segundo plano a 

outreidade, a diferença. Sejam as representações clássicas, como o cogito cartesiano, o cogito 

monadologista, o cogito criticista, a consciência intencional, ou a novidade heideggeriana do 

                                                 
5 LÉVINAS, Emmanuel. Totalidade e infinito. Lisboa: Edições 70, 2000. p. 33. “A ontologia como filosofia 
primeira é uma filosofia do poder.” 
6 KUIAVA, Evaldo Antônio. Subjetividade transcendental e alteridade: um estudo sobre a questão do outro em 
Kant e Lévinas. Caxias do Sul: Educs, 2003. p. 199 e 2002. 
7 LÉVINAS, Emmanuel. Le temps et l’Autre. Paris: PUF, 2004. p. 80. “C’est l’alterité que l’autre porte comme 
essence.” 
 

 



 

 
 

14 

 

Dasein, todos esses modos de compreender o mundo, segundo Lévinas, sempre foram 

experiências consideradas auto-asseguradas. Nelas o Outro é simplesmente anexado e 

objetificado num mundo de dominação e apropriação. Movimentos da totalidade na qual tudo 

está em seu lugar, reduzido e comprendido por esquemas e submetido a constructos artificiais 

de quem pensa o mundo a partir de si mesmo. Movimento totalitário que suprime o que não é 

o mesmo, o que não pertence à gesta do ser, que é surdo ao outro por ser incapaz da abertura e 

da hospitalidade. A partir daí se percebe o contexto vivido que Lévinas critica. Realidade na 

qual os sujeitos são reduzidos a esquemas, às regras e possibilidades pensadas a partir de um 

núcleo solitário e indiferente. Indiferença que vai repercutir na alienação em relação à própria 

ideia de finitude. 

 O suposto poder totalizante de um sujeito iluminador da realidade iria tão longe, que a 

própria finitude estaria submetida à faculdade de tudo apreender. Como se a finitude, 

propriamente incognoscível, fugindo de qualquer tentativa de compreensão, estivesse à mercê 

de um domínio do sujeito, como se  houvesse a possibilidade de ser com-preendida, iluminada 

e antecipada. Logo, pode-se analisar a morte desde Lévinas como o limite máximo de um eu 

inter-essado, que, assumindo a passividade que é, não dispõe de possibilidades face à 

imprevisibilidade da morte. E por este fato, crê Lévinas, que “o caráter imprevisível da morte 

vem do fato de ela não se conter em nenhum horizonte. Ela não se oferece a nenhuma espécie 

de domínio.”8 Todavia, ele não se preocupa tanto com a morte de um eu quanto com a morte 

do outro. Neste evento, assim Lévinas interpreta a morte, os limites são impostos à soberania 

da vontade patente do Mesmo, deslocando o sujeito do posto de ator principal na existência, a 

mero coadjuvante. 

Não nos ocuparemos aqui em fragmentar a obra levinasiana. Consideraremos Lévinas 

num todo coeso no que diz respeito à morte e a finitude. Seja em Totalidade e Infinito, 

Autrement Qu’être, em Deus, a morte e o tempo ou em Le temps et l’autre.  

Torna-se arriscado logo de saída, tratar de um tema pouco explorado no pensamento 

levinasiano. O filósofo em questão possui como principal conceito o Infinito, onde está 

fundada a subjetividade. O infinito, “é característica própria de um ser transcendente, o 

infinito é o absolutamente outro [...] é a própria transcendência, o transbordamento de uma 

ideia adequada.”9 Se o Mesmo é uma estrutura totalizada em seu mundo, o Outro se apresenta 

como excedência, como ilimitação. Toda tentativa de conhecer o outro humano é barrada pela 

inadequação, pela impossibilidade de apreender pela consciência intencional o que “é” o 
                                                 
8 TI, 212.  
9  TI, 36 e 66. 



 

 
 

15 

 

outro. Então, “se a totalidade não pode constituir-se é porque o infinito não se deixa integrar. 

Não é insuficiência do Eu que impede a totalização, mas o infinito de Outrem.”10 

 Todavia, nosso esforço maior vai empreender uma investigação acerca de um 

conceito não menos importante no edifício da Ética da Alteridade: a finitude simbolizada pela 

morte. Se é a subjetividade fundada eticamente a partir do infinito, como ser para o outro, o 

que a mortalidade alheia nos desentranha de mais humano naquele evento? É óbvio que a 

morte própria interessa ao sujeito. Mas, na relação eu-outro, qual a que interessa mais aos 

objetivos desontologizadores da filosofia levinasiana? O que se conhece do ser humano 

através da ontologia é o mais humano11, o mais nativo?12 A fenomenologia - um jogo de 

luzes13 - é a resposta última a essência da consciência?  

Deve-se notar, também, que o presente trabalho se ocupa em estudar o Lévinas quase 

que sem os dotes teológicos.  Não é impossível separar a obra filosófica da obra teológica 

deste pensador de raízes judaicas. Movemo-nos aqui, com a convicção de que é possível, sem 

dúvidas, trabalhar apenas o Lévinas fenomenólogo. Ele mesmo aponta essa ideia ao afirmar 

que não considera seu “trabalho como sendo concebido teologicamente.”14  

A posição aqui defendida, opera através de linguagem filosófico-existencial. O 

trabalho é expor a finitude desde um horizonte singular, desde a morte própria e, também, na 

interelação. É possível, num futuro, complementar as presentes pesquisas com esforços de 

antropologia filosófica na tentativa de demonstrar como a compreensão e a vivência da 

finitude é capaz de determinar todo um meio cultural. O conceito de avizinhamento pode ser 

ampliado para além das percepções existenciais ou das intrigas éticas. É possível constatar 

que um grupo étnico, bairro, cidade, uma nação e qualquer grupo humano, têm seu ethos 

moldado por mais ou menos vizinhança da morte.  

Trata-se, à guisa de Lévinas, buscar a evidenciação de um fenômeno extremamente 

inalcançável aos tentáculos da razão humano. Evidenciar um fenômeno é um trabalho de 

linguagem e de faxina conceituais de extrema dificuldade. Em todo Ser e Tempo o verbete 

                                                 
10 TI, 66. 
11 LÉVINAS, Emmanuel. Deus, a morte e o tempo. Coimbra: Almedina, 2003. p. 79. “Será que a humanidade, 
simplesmente como ordem com sentido, com razão como sentido ou racionalidade ou inteligibilidade, como 
espírito, e a filosofia como expressão do homem – se reduzem à ontologia?”  

12 Ibidem, p. 42. “A relação com a morte, mais antiga do que toda experiência, não é visão do ser ou do nada. A 
intencionalidade não é o segredo do humano. O esse humano não é conatus mas desinteressamento e adeus. 
Morte: mortalidade enquanto pedida pela duração do tempo.” 

13 TI, 15. 
14 LÉVINAS, Emmanuel, “Emmanuel Levinas: visage et violence première (phénoménologie de l’éthique). Une 
interview”, in Arno MÜNSTER (org.), La Différence comme Non-indifférence. Éthique et alterité chez 
Emmanuel Levinas, Kimé, Paris, 1995. p. 130. “[...]Je ne considere pás mon travail comme ètant conçu 
théologiquement.” 



 

 
 

16 

 

morte aparece em aproximadamente quatrocentas instâncias, sendo noventa e nove por cento 

das ocorrências apenas na segunda seção. Denota-se nesse dado claramente a preocupação 

central da finalização da obra mestra de Martin Heidegger: a finitude. 

 A maior parte da tradição filosófica se ocupou em tratar da finitude. E parece haver 

uma univocidade no pensamento da morte nos lados ocidentais. Encontraremos em Heidegger 

preocupações semelhantes, ou subscritas numa linguagem ontológico-existencial, às 

preocupações dos filósofos clássicos. Tal linguagem, sem a menor sombra de dúvidas, 

proporciona uma compreensão mais profunda e menos categorial do ser humano. No entanto, 

segundo Lévinas, tratar de maneira ontológico-existencial a finitude não retira dela todo o 

peso de uma tradição ensimesmada, solipsista, centrada na ipseidade. Assim veremos que o 

nada da morte é apenas um assédio, uma realidade completamente distante dos ditames da 

razão.       

Explanaremos também os motivos pelos quais Lévinas acredita que a morte de outrem 

é a “morte primeira”, muito mais além que mero choque que nos impacta na cotidianidade (na 

impropriedade da “publicidade”), mera conseqüência do ser-com-os-outros (Mitdasein). Para 

tal empenho exporemos nossa análise desde Lévinas, não obstante nos municiaremos de 

contribuições de diversos pensadores que podem suprir ou complementar nossas 

considerações e as exposições do notável filósofo lituano. 

 Analisaremos o duplo caminho percorrido por Lévinas. Ele entrevê a morte em duas 

principais acepções. Em primeiro lugar, morte de per se, a morte própria: uma alteridade 

enigmática, que nos toma de assalto, nos torna passivos, nos dá a verdadeira vivência da 

temporalidade e não nos abre possibilidade de poder. Em segundo lugar, a morte desde o 

exterior, encontrada no Rosto de outrem como a condição de possibilidade de apreensão da 

morte como propriedade humana.  

 Lévinas considera o trato ocidental da morte um desastre. Desastre no sentido 

etimológico mais forte. Disastro, influência de uma má estrela. E essa má estrela é a 

ontologia. O filósofo francês se apressa em operar o seu próprio des-astre na constelação 

filosófica do ocidente.  Des-astrar é substituir as antigas estrelas por outras figuras. Ao menos 

mostrar que a verdade, em termos filosóficos, não se encontra apenas entre os cânones 

ocidentais imortalizados. A constelação de pensadores com os quais dialoga Lévinas, além do 

seu colóquio com Husserl e suas oposições a Heidegger, e que traz uma nova possibilidade na 

filosofia é efetivamente distinta do séquito da ontologia e da metafísica clássicas. Entre eles 

estão Martin Bubber, Vladimir Jankelevitch, Maurice Blanchot e Franz Rosenweig.  



 

 
 

17 

 

Ver-se-á que as partes do trabalho se interligam, não se limitando a seguir ordem 

cronológica das obras dos autores. As seções possuem temas predeterminados, mas é possível 

vê-los retomados, até mesmo antecipados. O Heidegger em questão é o de Ser e Tempo, cuja 

ideia de finitude permanece até o fim de sua obra. A ideia de finitude não se altera, mas o 

clima ao redor sim. Nesse sentido, não seguiremos dogmaticamente a ordem da obra 

levinasiana para não correr o risco de depauperar uma ideia que interpenetra toda a obra do 

filósofo. Este não é um exercício de comentário de obras. É a discussão de um tema entre 

duas grandes obras. E outras. A morte é uma zona abissal, a fenomenologia uma navegação 

possível. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 

18 

 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
1ª PARTE 

 
HEIDEGGER: O TEMPO PENSADO A PARTIR DA MORTE PRÓPRIA 

 
 



 

 
 

19 

 

He shouts play sweeter death's music death comes as a 
master from Germany.15 
 
Foi uma visão demasiado míope que fez da ‘vida’ um 
problema e que considera a morte apenas esporadicamente. 
Talha-se de forma dogmática e artificial o objeto temático 
quando, ‘de início, este é restrito a um ‘sujeito teórico’; 
parta então ‘de acordo com o lado prático’, complementá-
lo, acrescentando-lhe uma ‘ética’. 16 

 

A frase de Heidegger que serve de epígrafe ao início do nosso escrito, denota 

concisamente dois motes do seu aparato filosófico: uma é que inexoravelmente a morte não é 

um evento da vida e sim um acontecimento. Morrer é um modo de ser do Dasein, a vida é ser-

para-a-morte. Existir é ser para o fim. Há uma tentação em imputar à Analítica Existencial o 

peso da morte como sendo um evento da vida. E, veremos mais a frente, é o que faz Lévinas 

justificando sua posição. Todavia, Heidegger nos previne contra essa interpretação: 

 

A interpretação existencial da morte precede toda biologia ou ontologia da 
vida. É ela que fundamenta qualquer investigação histórico-biográfica e 
psico-etnológica da morte. Uma “tipologia” do “morrer”, entendida como 
caracterização dos estados e dos modos em que se “vivencia” esse deixar de 
viver, já pressupõe o conceito de morte. Ademais, uma psicologia do morrer 
acaba fornecendo mais soluções sobre a “vida” dos que “morrem” do que 
propriamente sobre o morrer.17 

   

Na história da filosofia essa concepção foi segregada, seja com subterfúgios 

mitológicos, com a ideia de aniquilamento, a esperança em outros mundos, imortalidade da 

alma ou qualquer tipo de evasiva oriunda da tradição onto-teo-lógica. O segundo ponto nos 

revela que não há espaço para se pensar uma ética - enquanto discurso edificante - nas 

preleções do filósofo alemão. Neste sentido Lévinas e Heidegger, os dois principais 

pensadores do presente esforço, hipoteticamente encontrar-se-iam diametralmente opostos no 

que diz respeito à construção de um discurso não normativo. 

 Todavia, ao contrário do que comumente se especula, Lévinas não está fazendo 

filosofia para contrapor-se ingenuamente a Heidegger. Para o filósofo lituano - e este foi 

aluno de Heidegger em Friburgo no fim da década de vinte, inclusive sendo o responsável por 

divulgar as ideias do autor de Ser e Tempo em território francês antes da eclosão da Segunda 

Guerra Mundial - o filósofo da Analítica Existencial elaborou uma das principais e notáveis 

                                                 
15 CÉLAN, Paul. Selected Poems. Middlesex: Penguin Books, 1996. p. 34. (Ele grita toquem com mais doçura a 
música da Morte a Morte é um mestre da Alemanha). 
16HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo (parte II). Petrópolis, RJ: Vozes, 1999. p.109. 
17 ST II, 29. 



 

 
 

20 

 

obras do pensamento ocidental: Ser e Tempo. Esta obra foi decisiva e inspiradora para o 

pensamento levinasiano. Nada mais honesto e admirável do que, antes de criticar, apreciar a 

obra em questão. Segundo o filósofo lituano, nas “análises da angústia, da preocupação e do 

ser-para-a-morte em Sein Und Zeit, assistimos a um exercício soberano de fenomenologia".18 

 

Muito cedo tive grande admiração por este livro. É um dos mais belos livros 
da história da filosofia – digo-o após vários anos de reflexão. Um dos mais 
belos entre quatro ou cinco outros [...] Por exemplo, o Fedro de Platão, A 
Crítica da Razão Pura, a Fenomenologia do Espírito de Hegel; também o 
Ensaio sobre os dados imediatos da consciência de Bergson. A minha 
admiração por Heidegger é, sobretudo, uma admiração pelo Sein und Zeit.19  

  

 E ainda, reconhecendo a considerável e decisiva inspiração herdada da obra 

heideggeriana, que será um dos elementos a priori da construção do pensamento do filósofo 

da alteridade e que depois será re-vista, ele profere: 

 

Se inicialmente – para a noção da ontologia e da relação que o homem 
entretém com o ser – nossas reflexões inspiram-se, em grande parte, na 
filosofia de Martin Heidegger, por outro lado, elas são comandadas por uma 
necessidade profunda de deixar o clima desta filosofia e pela convicção de 
que não se pode sair dela em favor de uma filosofia que se poderia 
qualificar de pré-heideggeriana.20       

 

Lévinas apresenta dois principais pontos que o inquietam em Heidegger: um na 

filosofia e outro na biografia. Por um lado, o filósofo alemão, ao abandonar seu projeto maior, 

abusa das etimologias, por outro é questionado intensamente acerca do seu hipotético 

envolvimento com o Nacional Socialismo: “Pode-se perdoar muitos alemães, mas há alguns 

alemães que são difíceis de perdoar. É difícil perdoar Heidegger.”21 Sobre esta última querela 

muitas polêmicas já foram suscitadas, já é um tema bastante gasto. Há quem afirme que não 

passa de um erro estritamente filosófico por parte de Heidegger. Acerca disso nos articula 

Gianni Vattimo em uma entrevista cedida à revista IHU On-Line: 

 

[...] foi um “erro” filosófico. Heidegger acreditou que fosse possível 
reconstruir uma situação histórica análoga àquela da Grécia pré-clássica, na 
qual, errando, porque esquecia a diferença ontológica, pensou que o ser 

                                                 
18 LÉVINAS, Emmanuel. Ética e infinito. Lisboa: Ed. 70, 1982. p. 31. 
19 EI, 29.  
20 LÉVINAS, Emmanuel. Da existência ao existente. Campinas, SP: PAPIRUS, 1998. p.18   
21 “One can forgive many Germans, but there are some Germans it is difficult to forgive. It is difficult to forgive 
Heidegger.” Frase de Lévinas contida no obituário redigido pela New York Times em 27/12/1995 no advento da 
sua morte. In: http://home.pacbell.net/atterton/levinas/Obituary.htm acesso em 12/02/2006 às 00:25.    

http://home.pacbell.net/atterton/levinas/Obituary.htm


 

 
 

21 

 

pudesse “dar-se” de modo não-metafísico. Mas era um erro, antes de tudo 
filosófico.22 

 
 Em relação à segunda parte da obra de Heidegger (o taxado “Heidegger dois”) Lévinas 

se mostra deveras decepcionado e assinala os motivos: 

 

[...] devido ao desaparecimento nela (na obra) da fenomenologia 
propriamente dita; pelo primeiro lugar que começam a ocupar nas suas 
analises a exegese da poesia de Hölderlin e as etimologias não são, no seu 
pensamento, uma contingência; para ele a linguagem traz uma sabedoria 
que deve explicitar-se. Mas esta maneira de pensar parece-me muito menos 
controlável que a do Sein und Zeit – livro no qual, é verdade há já 
etimologias, mas adjacentes e que não fazem mais do que completar o que 
existe de eminente forte na análise propriamente dita e na fenomenologia da 
existência.23  

 

 E como Heidegger vai planear sua filosofia que oferece a possibilidade de desencobrir 

ao Dasein a morte da não-verdade a qual está inserida na de-cadência, de tal maneira que ele 

“atente” ao verdadeiro sentido da mortalidade como ser-para-a-morte, como a certeza mais 

incerta da existência, como a “possibilidade mais própria, irremissível, certa e, como tal, 

indeterminada e insuperável da pre-sença. Enquanto fim da pre-sença, a morte é e está em seu 

ser-para o fim.”24      

 A tarefa então, é evidenciar o projeto existencial de um ser-para-a-morte em sentido 

próprio25, de forma que essa possibilidade se desentranhe no mundo ôntico afastando todo e 

qualquer tipo de acusação de que este existencial tenha um caráter meramente arbitrário, 

impositivo e fictício. Tendo-se definido o conceito existencial da morte, o que Heidegger vai 

nos aclarar é que o ser-para-a-morte se “mostra” fenomenalmente, no campo ôntico, 

possuindo a capacidade de mudar as tomadas de decisões e as escolhas dos rumos desse ente 

que somos nós. Todavia, quando se discorre que o ser-para-a-morte ressoa na realidade não 

significa que podemos conhecer a morte de fato, ela está completamente distante de nós face 

ao real - Há uma concordância de Lévinas para com esta ideia, como veremos mais tarde - 

mas ela se desentranha no campo ôntico como mais uma possibilidade entre as outras 

possibilidades. No entanto é a possibilidade mais radical justamente por ser a possibilidade da 

                                                 
22 REVISTA IHU-ONLINE. Ser e Tempo: a desconstrução da metafísica. São Leopoldo: Unisinos Editorial, 
2006. p.5-6. http://www.unisinos.br/ihuonline/uploads/edicoes/1158344314.18pdf.pdf Acesso em 22/01/2007 às 
23:11.     
23 TI, 33-34.  
24 Ibidem, p.41. 
25 Cf. ST II, §53.  

http://www.unisinos.br/ihuonline/uploads/edicoes/1158344314.18pdf.pdf


 

 
 

22 

 

impossibilidade. Aprecia Lévinas que, na filosofia heideggeriana, “a existência é uma 

aventura de sua própria impossibilidade.”26 

 

Como possibilidade a proximidade mais próxima do ser-para-a-morte se 
acha, face ao real, tão distante quanto possível. Quanto mais se 
compreender e desentranhar essa possibilidade, tanto mais puramente a 
compreensão penetra na possibilidade como possibilidade da 
impossibilidade da existência.27   

 

 A indagação que se pode erigir vai no sentido de saber de onde e como vem a 

possibilidade desse existencial ter uma ressonância existenciária no locus do Dasein; o 

homem. Se essa possibilidade se mostra o mais longe possível e se não temos a possibilidade 

de experienciá-la ou ao menos é uma experiência inexperienciável, como então a 

compreendemos? Sendo a morte que nos abre a possibilidade de um poder-ser todo (o que não 

quer dizer limites e sim uma visão total) em sentido próprio, de onde vem essa “mensagem”? 

Há uma espécie de “voz” que atinge o Dasein visto que ele está numa co-respondência com o 

Ser?28 Como se abre a possibilidade de querer ser propriamente? Veremos então, que querer 

ser propriamente depende de três importantes fatores a serem explanados a seguir: 1) 

Antecipar-se a morte (de-cisão), nosso conceito chave no presente trabalho; 2) ouvir a 

consciência (o clamor/apelo) e 3) querer ser culpado (o débito).        

 Como visto, o entender-se propriamente como mortal “mostra” ao Dasein o caminho 

de ser si-mesmo, ou seja, recuperar a escolha de si afastando-se da in-decisão. Viu-se também 

que a morte é a impossibilidade de qualquer outra possibilidade o que confere a morte uma 

radicalidade sem precedentes. Para Heidegger o existencial mais próprio do homem, 

irremissível e insuperável, pode dar a possibilidade de um testemunho existenciário da 

propriedade do Dasein. É uma certeza, doravante indeterminada, ameaçadora. E como se pode 

então antecipar-se a “algo” que ainda “não veio”? A palavra acaba de ser proferida: 

antecipação. 

 

O ser-para-a-morte é antecipação do poder ser de um ente cujo modo de ser 
é, em si mesmo, um antecipar. Ao desentranhar numa antecipação esse 
poder-ser, a pre-sença se abre para si mesma, no tocante à sua extrema 
possibilidade [...] A antecipação comprova-se como possibilidade de 

                                                 
26 LEVINAS, Emmanuel. En découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger. Paris: Vrin, 2006. p. 124. 
“L’existence est une aventure de sa propre impossibilité”. 
27 ST II, 46. 
28 Cf. HEIDEGGER, Martin. Que é isto a filosofia?: identidade e diferença. Petrópolis, RJ: Vozes; São Paulo: 
Livraria Duas Cidades, 2006.  



 

 
 

23 

 

compreender seu poder-ser mais próprio e extremo, ou seja, enquanto 
possibilidade de existir em sentido próprio [...] A irremissibilidade da 
morte, compreendida na antecipação, singulariza a pre-sença em si mesma 
[...] Na antecipação da morte certa mas indeterminada, a pre-sença se abre 
para uma ameaça que sempre emerge do seu próprio pre-sente. O ser-para-
o-fim deve manter-se nessa ameaça e pode tão pouco apagá-la que, ao 
contrário, ela é que deve construir a indeterminação da certeza.29   

 

A ideia básica de Ser e Tempo é simples: o ser é tempo e tempo é finito. Para os seres 

humanos, o tempo não chega ao fim com a morte. Nem continua. O modo de ser do vivente 

humano será sempre estar situado como mortal. Portanto, se quisermos entender o que 

significa ser um ser humano autêntico, é essencial que projetemos constantemente nossa vida 

ao horizonte de nossa morte. Se nosso ser é finito, então uma autêntica vida humana só pode 

ser encarada ao confrontar finitude e tentar re-significar a existência frente ao fato de nossa 

morte. Heidegger está longe da antiga máxima que diz que "filosofar é aprender a morrer". 

Mas é possível vislumbrar atualizações da temática. 

O cerne do conceito se movimenta no horizonte do sentido do ser, o terreno 

ontológico. A finitude no sentido negativo, ou seja, em oposição a uma positiva eternidade, 

não responde à essência da finitude. Ela se desentranha precisamente por que é o homem um 

ente finito e co-respondente com o ser. O núcleo da problemática se situa na morte como 

limite contra o qual o meu potencial para ser deve ser medido.  

 
A finitude do homem, para Heidegger, só é considerada horizonte 
ontológico. Mesma as análises do plano ôntico só se realizam, no 
pensamento heideggeriano, à medida que o homem é onticamente ontológico 
[...] por que finito, o ser-aí põe a questão do ser. A interrogação pelo sentido 
do ser é a manifestação positiva da finitude do ser-aí [...] A interrogação pelo 
sentido do ser deve movimentar-se na finitude, por que o ser ligado ao tempo 
não pode ser interpretado a partir da eternidade. 30 
 

 

                                                 
29 ST II, p.46-47 e 49.  
30 STEIN, Ernildo. Compreensão e finitude. Ijuí: Ed. Unijui, 2001. p. 291 e 294. 



 

 
 

24 

 

 

1.1 AUTÊNTICA INAUTENTICIDADE  

 

A morte, segundo a leitura levinasiana, convoca a minheidade (Jemeinigkeit) do 

Dasein, o fato de quem ainda que substituições sejam sempre possíveis, genuinamente 

ninguém pode substituir ninguém, principalmente quando se trata da finitude. O Dasein é 

carga para si mesmo, auto-apropriação, Ereignis. O estado de dejeção na cotidianidade faz 

esquecer o que a morte entreaberta pela angústia, singularmente, tem a capacidade de lembrar. 

Tratemos então do mais controverso item de Ser e Tempo. A fração da filosofia 

heideggeriana que se ocupa com a autenticidade e da inautenticidade do Dasein. Parte que se 

mostra extremamente polêmica e entregue a todo tipo de interpretação visto que carece de 

qualquer tipo de base fenomenal. Daí a tentação de sempre conferir conteúdo ao que seria a 

face de uma existência autêntica e uma expressão da existência inautêntica. Em Analítica 

Existencial, toda compreensão se dá numa disposição. Assim, existem dois modos possíveis 

de ser: a compreensão própria e imprópria. Ambas são inseparáveis e co-dependentes. Não se 

pode perder de vista que “o próprio e o impróprio são inextricavelmente entrelaçados, e é 

impossível para o Dasein se retirar integralmente da inautenticidade – isso quereria dizer sair 

do mundo.”31
 Diz Heidegger: 

 
 
Os dois modos de ser propriedade e impropriedade - ambos os termos foram 
escolhidos em seu sentido verbal rigoroso - fundam-se no fato de a pre-sença 
ser determinada pelo caráter de ser sempre minha. A impropriedade da pre-
sença, porém, não diz ‘ser’ menos nem um grau ‘inferior’ de ser. Ao 
contrario, a impropriedade pode determinar toda a concreção da pre-sença 
em seus ofícios, estímulos, interesses e prazeres.32 

 
 

Transitando entre estes dois modos que, como veremos adiante, não possuem relação 

alguma com estados morais, observamos que as disposições próprias e impróprias podem ser 

autênticas e inautênticas. Logo, ousando um corte epistemológico - Heidegger nunca 

determinou exatidão para tipos de compreensão de si-mesmo - existem quatro modos de auto-

compreensão. Dentre esses, apenas um realmente pode ser considerado um translado ao 

verdadeiro si-mesmo. Vejamos essas modalidades. Em primeiro lugar, a compreensão 

                                                 
31 HAAR, Michel. La philosophie française entre phénoménologie et métaphysique. Paris, Presses universitaires 
de France, 1999. p. 43. “Le propre et l'impropre sont inextricablement entrelacés, et il est impossible pour le 
Dasein de s'extraire intégralement de l'inauthenticité – cela voudrait dire sortir du monde.” 
32 ST I, 78. 



 

 
 

25 

 

imprópria da inautenticidade, ou seja, a total dejeção e auto-entedimento como ente 

simplesmente dado, o que em alguns pensadores tratar-se-ia da alienação33. Por isso 

Heidegger postula, para além dos dois modos possíveis, um estado límbico que seria a 

indiferença, ou seja, uma insensibilidade ao próprio ser e estar no mundo, por isso “a pre-

sença existe sempre num destes modos, mesmo numa indiferença para com eles”.34  

Em segundo, a concepção própria da inautenticidade, ou seja, um possível 

estranhamento e abertura de uma brecha para o início da recondução da existência. Em 

terceiro, a concepção imprópria da autenticidade, ou seja, uma má interpretação das reais 

possibilidades de ser propriamente através de errôneas modificações existenciárias. E por fim, 

o acesso real ao si-mesmo, ou seja, a concepção própria da autenticidade, o total 

estranhamento em relação ao tempo do ser simplesmente dado, e a disposição por angustiar-se 

num movimento de recuperação de uma escolha, que nada rende contas a qualquer tipo de 

decisionismo, como veremos em breve.  

 

1.1.1 Inautenticidade: uma condição inexorável 
 

 
 

Im-própria não significa que a pre-sença rompa consigo mesma e “só” 
compreenda o mundo. Mundo pertence ao seu próprio ser como ser-
no-mundo. Por isso, a compreensão própria e imprópria podem ser 
autênticas e inautênticas. [...] O translado para uma dessas 
possibilidades fundamentais da compreensão não deixa de lado as 
demais. O translado inerente à compreensão é uma MODIFICAÇÃO 
EXISTENCIAL do projeto como um todo por que a compreensão 
sempre diz respeito a toda a abertura da pré-sença como ser no 
mundo.35 

 

 A Analítica Existencial é um empenho de indicação de caminhos possíveis a seguir na 

existência. Caminho sem fim específico, sem teleologia, caminhos que não levam à miragem 

de nenhuma ítaca, são caminhos de floresta (Holzwege).36 O Dasein tem ao alcance um ser 

propriamente, ou seja, ser si-mesmo, a autenticidade. Pode-se, de maneira apressada, 

compreender essa caminhada como uma passagem, como se fosse possível sair de um lugar 

                                                 
33 C.f MARCUSE, Herbert.  Heideggerian Marxism. Edited by Richard Wolin and John Abromeit. Lincoln: 
University of Nebraska Press, 2005.     
34 ST I, 90. 
35 Ibidem, p. 202. 
36 “Holz [madeira, lenha] é um nome antigo para Wald [floresta]. Na floresta[Holz] há caminhos que, o mais das 
vezes sinuosos, terminam perdendo-se,subitamente, no não trilhado.” HEIDEGGER, Martin. Caminhos de Floresta. 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2002.   



 

 
 

26 

 

para outro, acreditando que a autenticidade é um estado moral mais digno do que a inglória e 

arrebanhadora inautenticidade, desentranhada da investigação ontológica da impropriedade, 

mais precisamente lida como de-cadência37. Eis aí um erro crasso caso se interprete desta 

maneira a obra heideggeriana. O filósofo de Ser e Tempo nos alerta para o fato de que “este 

modo de ser [a impropriedade] não significa uma diminuição ou degradação da facticidade da 

pre-sença da mesma forma que o impessoal, enquanto ninguém, não é um nada.”38 

O fato é que o ser humano vive num sono anestesiante da vida banal,39 numa certa 

estabilidade ocupacional, mas não se pode perder de vista que essa vida ordinária é o terreno 

em que o homem, “de início e na maior parte das vezes, se mantém”,40ou seja, a 

cotidianidade. Explica Heidegger: 

 

 
‘De início’ significa o modo em que a pre-sença ‘se revela’ na convivência 
da public-idade, mesmo que, existenciariamente, ela tenha ‘no fundo’ 
superado a cotidianidade. ‘Na maior parte das vezes’ significa o modo em 
que a pre-sença nem sempre, mas ‘via de regra’, se mostra para todo 
mundo.41     

 
Assim, “mesmo quando nós nos imaginamos numa atividade dissimulada, onde não 

revelamos todos os verdadeiros interesses, mesmo assim nós ali estamos de forma integral, 

numa experiência ‘dissimulada’ de vida.”42 Logo, se bem investigadas as palavras do filósofo 

alemão, se verá que não se trata de passagens, melhorias ou mudanças existenciais, por que 

“desde o começo de Ser e Tempo, Heidegger põe claramente que a autenticidade e a 

inautenticidade não correspondem a estados morais.”43 Então, do que se trata essa espécie de 

autenticação da existência?  

 Heidegger não nos fala de mudanças ou de purificações, nem comanda pejorativamente 

que o homem deva ser superior ou afugente para longe de si o animal de rebanho, “ao 

contrário, Heidegger menciona igualmente que a autenticidade não é qualquer coisa de 

separado da inautenticidade mas antes uma modificação, [...] a autenticidade é a condição de 
                                                 
37 C.f. § 38. “De-cair no ‘mundo’ indica o empenho na convivência, na medida em que esta e conduzida pelo 
falatório, curiosidade e ambigüidade. O que anteriormente denominamos de impropriedade da pre-sença recebe 
agora, com a interpretagao da de-cadência, uma determinação mais precisa.” p. 237. 
38 ST I, 181. 
39 NAVES, Gilzane Silva. Liberdade e autenticidade em Martin Heidegger: uma análise fenomenológica do 
homem. Uberlândia: POROS, v. 1, n. 1, 2009. p. 68. 
40 ST II, 172. 
41 Ibidem, p. 173. 
42 PISETTA, Écio Elvis. Sobre morte e Possibilidade. Pelotas: Dissertatio, v. 27-28, 2008. p.261  
43 BUCKLEY, R. Philip. La notion d’authenticité chez Husserl et Heidegger. Philosophiques, vol. 20, n° 2, 
1993. p. 405. “Dès le début de Être et Temps, Heidegger pose clairement que l'authenticité et l'inauthenticité ne 
correspondent pas à des états moraux.” 



 

 
 

27 

 

possibilidade da modificação da inautenticidade, [...] apenas um Dasein autentico reconhece 

sua própria inautenticidade.”44 Como o próprio autor de Ser e Tempo afirma, o Dasein “está 

de modo igualmente originário na não-verdade. A de-cisão antecipadora, notaremos, lhe 

propicia, ao mesmo tempo, a certeza originária do seu fechamento.”45 Com efeito, não existe 

um movimento de saída do impessoal. Essa possibilidade inexiste. Essa variação, que 

hipoteticamente transladaria o Dasein de um estado a outro, da inautenticidade à 

autenticidade, não repousa num estado excepcional do sujeito que se separou do impessoal. 

Ela é uma modificação existenciária do impessoal como existencial constitutivo, antecipa 

Heidegger já no §27 da sua obra máxima.  

 
 

 

O ser si mesmo da pre-sença foi formalmente determinado como um modo 
de existir e não como algo simplesmente dado. Na maior parte das vezes, o 
quem da pre-sença não é eu mesmo, mas o próprio-impessoal. O ser si-
mesmo em sentido próprio DETERMINA-SE COMO UMA 
MODIFICAÇÃO EXISTENCIÁRIA do impessoal que ainda necessita de 
uma delimitação existencial.  O que acontece nessa MODIFICAÇÃO e quais 
as condições ontológicas de sua possibilidade? A passagem do impessoal, ou 
seja, a MODIFICAÇÃO EXISTENCIARIA do próprio-impessoal para o ser-
si mesmo deve se cumprir como recuperação de uma escolha. Recuperar a 
escolha significa escolher essa escolha, decidir-se por um poder-ser a partir 
de seu próprio si mesmo. Apenas escolhendo a escolha é que a pre-sença 
possibilita para si-mesma o seu próprio pode ser. 46  

 

 

A vida em si, é uma vida total. Logo, uma vida autêntica é aquela em que se cumprem 

não apenas alguns aspectos do Dasein, mas sim o Dasein como um todo. Desta maneira, a 

impropriedade não é um acidente, é um modo constitucional. Não é a facticidade que subsidia 

a compreensão, mas é a base. Imaginar um extrair-se da temporalidade cotidiana, imaginar 

um abandono completo da inautenticidade é se arrancar do próprio tempo. Mesmo Heidegger 

sugere que a existência nunca pode ser completamente ou puramente autêntica. Não há 

conteúdo positivo ou prescrição sistemática do que seria uma suposta vida autêntica. 

Viver nas montanhas, seguir uma vida reclusa ao arrancar-se à sociedade, escolher 

estilos musicais não medíocres, trabalhar apenas com artes autênticas, falar apenas o 

                                                 
44 BUCKLEY, R. Philip,  op. cit. p., 406. “Par contre, Heidegger mentionne également que l'authenticité n'est 
pas quelque chose de séparé de l'inauthenticité mais plutôt une modification [...] l'authenticité est autant la 
condition de possibilité que la modification de l'inauthenticité, [...] seul un Dasein authentique reconnaît sa 
propre inauthenticité”  
45 ST II, 100. 
46 Ibidem, p. 52 e 53. Grifos nossos. 



 

 
 

28 

 

necessário, cultivar relacionamentos seletos, dispensar programas televisivos alienantes, nada 

disso compreende uma existência autêntica. Nada de caráter prático pode conferir a existência 

sua singularidade,47 a não ser a compreensão de que a temporalidade originária é uma 

temporalidade finita em que o próprio ser do Dasein está em jogo e submetido. E “essa 

temporalidade não pode se temporalizar a não ser por duas maneiras: autenticamente 

(antecipação-repetição-instante) ou inautenticamente (esperar-esquecer-presentificar).”48        

 

1.1.2 O solipsismo ontológico-existencial e a autenticidade 
 

       Os teus autênticos bens são apenas do foro íntimo.49 

 
O herói autêntico carrega, tal como Atlas, o peso 
do mundo e deverá depois ainda dar origem à obra 
de arte de um procedimento correto e de um 
temerário projeto de vida.50 

 

 
A autenticidade é um minério. Esse material raro só pode ser descoberto em um 

terreno possível: a inautenticidade, o próprio-impessoal. Descobrir, no sentido heideggeriano 

no qual trafegamos agora, é modificar. No §40 de Ser e Tempo, e somente neste parágrafo 

explicitamente, Heidegger afirma que o fenômeno da angústia singulariza o Dasein e o abre 

como solus ipse.51 O acesso ao si-mesmo é um tema sem muitos mistérios na filosofia 

heideggeriana, ainda que repleto de interpretações inadvertidas. O tema da autenticidade está 

intimamente ligado a este modo de auto-encontro do homem apartado da névoa cotidiana. A 

questão da autenticidade perpassa praticamente todo o procedimento da segunda parte de Ser 

e Tempo. Portanto, é no solipsismo existencial que há a possibilidade de um encontro 

autêntico com o si-mesmo, a partir de onde ele desde sempre está e não numa passagem de 

um determinado estado para outro. 

Vale notar que o Dasein heideggeriano não é uma substância a moda cartesiana. “O eu 

solipsista do Dasein não tem nenhuma relação com o eu encapsulado da metafísica 

                                                 
47 C.f §40. “Essa singularização retira a pre-sença de sua de-cadência e lhe revela a propriedade e impropriedade 
como possibilidades.” ST I, p. 255.  
48 BUCKLEY, R. Philip, op. cit., p. 408. “Cette temporalité ne peut se « temporaliser » elle-même que de deux 
façons ; authentiquement (devancement-répétition-instant) ou inauthentiquement (attendre-oublier-présentifier)” 
49 SÊNECA, Lúcio Aneu. Cartas a Lucílio. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2007. p. 18.  
50 SAFRANSKI, Rüdiger. Um mestre da Alemanha: Heidegger e o seu tempo. Lisboa: Instituto Piaget, 1994.p. 
199. 
51 ST I, 252. 



 

 
 

29 

 

cartesiana.”52 O Dasein é solitário para si mesmo e, estando só, o que não pode ser entendido 

com a ausência dos outros, é que pode conseguir um contato do que na cotidianidade ele foge: 

o si mesmo em sentido próprio.  

 

A filosofia de Heidegger é uma tentativa de pôr a pessoa como lugar onde se 
realiza a compreensão do ser, renunciando a qualquer apoio no eterno. No 
tempo original, ou no ser para a morte, condição de todo ser, ela descobre o 
nada sobre a qual repousa, isso significa também que repousa em nada mais 
além de si.53  

 

A elaborar a concepção de Dasein, Heidegger deseja ir “além tanto da haecceitas 

medieval [quanto] do Eu do subjetivismo moderno.”54 Por isso, o “isolamento que a morte 

desvela ao Dasein é somente um modo do descerrar-se do Da à existência.”55 

 
Ser para a morte é a condição do si-mesmo, da ipseidade que caracteriza o 
Dasein. O eu não é um sujeito do idealismo clássico, ele é possível pela 
estrutura da existência que, se lançando até sua morte – possibilidade 
absolutamente própria de não ser – define as condições de sua pessoa.56 

 

A singularização do Dasein deve ser afastada de qualquer má interpretação. O 

solipsismo existencial não indica, de nenhum modo, uma espécie de isolamento cogitante 

como propunha Descartes em suas Meditações. “A concepção heideggeriana de mundo é um 

solipsismo do Dasein [Daseinssolipsmus] uma pura inversão do cartesiano cogito ergo sum 

em sum ergo cogito. Ser-um-com-o-outro.”57    

 
Mas qual o caráter da singularidade? A presença, como abertura a ser, 
constituída como ser-no-mundo enquanto ek-sistência não pode singularizar-
se no sentido de algo isolado, de uma unidade, como um eu pertencente a um 
sujeito separado de mundo. A singularidade aberta na disposição da 

                                                 
52 HA, Peter. The Problem of Intersubjectivity in Heidegger’s Concept of solus ipse. Disponível em 
http://www.cuhk.edu.hk/rih/phs/events/200405_PEACE/papers/PeterHa.pdf Acesso em 04/02/2011. “The 
solipsistic self of Dasein has nothing to do with the encapsulated self in the Cartesian metaphysics.” 
53 EDE, 128. “La philosophie de Heidegger est donc une tentative de poser la persone em tant que lieu ou 
s’accomplit la compréhension de l’être em renoçant à tout appui dans l’éternel. Dans Le temps originel, ou dans 
l’être pour la mort, condition de tout être, elle découvre Le néant sur lequel elle repose, CE que signifie ausi 
qu’elle repose sur rien d’autre que sur soi.” 
54 AGAMBEN, Giorgio. A linguagem e a morte: um seminário sobre o lugar da negatividade. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 2006. p. 18. 
55 Ibidem, p. 16 
56 EDE, 124. “être pour la mort est la condition Du soi-même, de l’ipseité qui caractérise le Dasein. Le moi n’est 
pás um sujet de l’idéalisme classique, Il est rendu possible par la structure de l’existence qui, s’élançant vers sa 
mort – possibilite absolument sienne de ne pás être – esquisse les conditions de sa personne.” 
57 INWOOD, Michael. A Heidegger dictionary.  Oxford-Malden: Blackwell 1999. p. 181. “Heidegger's concept 
of world is a 'solipsism of Dasein [Daseinssolipsmus] [...] a pure inversion of the 
cartesian cogito ergo sum into a sum ergo cogito.” 

http://www.cuhk.edu.hk/rih/phs/events/200405_PEACE/papers/PeterHa.pdf


 

 
 

30 

 

angústia, não se trata de algo substancial, ela se singulariza como ser-no-
mundo.58 

 

O fato é que Descartes pensou mais o cogito e se descuidou do sum. Em suma, 

privilegiou um ego isolado e preteriu a existência mesma. Como Heidegger bem indica, logo 

no início de Ser e Tempo, ao tratar da questão da temporalidade na tradição.59 

 
 
Na medida em que assume a posição ontológica de Descartes, Kant omite 
uma coisa essencial: uma ontologia da pre-sença. No sentido das tendências 
mais próprias do pensamento de Descartes, essa omissão é decisiva. Com o 
“cogito sum”, Descartes pretende dar a filosofia um fundamento novo e 
sólido. O que, porém, deixa indeterminado nesse princípio “radical” é o 
modo de ser da res cogitans ou, mais precisamente, o sentido do ser do 
“sum”. A elaboração dos fundamentos ontológicos implícitos no “cogito 
sum” constitui o ponto de parada na segunda estação a caminho de um 
retorno destrutivo à história da ontologia. A interpretação comprova por que 
Descartes não só teve de omitir a questão do ser como também mostra por 
que se achou dispensado da questão sobre o sentido do ser do cogito pelo 
fato de ter descoberto sua “certeza” absoluta.60   

 

O solus ipse, “não é nem uma aberração, nem um sofisma: é a própria estrutura da 

razão.” 61 O isolamento em que se mete o Dasein só é possível se e somente se, a presteza à 

angústia se faça presente. A angústia, trataremos mais largamente sobre ela, é um sentimento 

que imobiliza, que despedaça o cotidiano, que atassalha a familiaridade com o mundo. Na 

angústia, tudo se torna estrangeiro, o Dasein encontra-se isolado. O todo do mundo torna-se 

um nada.  

Na angústia, diz-nos Heidegger, acompanhando Kierkegaard, o que nos 
ameaça não está em parte alguma. Não estando em parte alguma, a ameaça 
entretém relação com algo que não é intramundano. O que nela é temido se 
desloca para o mundo. O perigo que nos espreita e em toda parte nos acua é 
o mundo como mundo, originário e diretamente, que se abre para o Dasein 
desabrigado. O incômodo do desabrigo é a fáctica possibilidade a que nos 
entrega como solus ipse. É afinal o Dasein mesmo que nos angustia, porque 
já sem a proteção do cotidiano, revelando-se, então, nesse sentimento; o 
poder-ser livre, a possibilidade de escolha, desapossado da familiaridade 
com o mundo, tornado inóspito. Angustiar-nos é não mais nos sentirmos em 
casa, a estrutura da subjetividade abalada, sem o encobrimento da mediania 
do cotidiano e a envolvência da queda, de que mais adiante nos ocuparemos. 
Nessas condições, fugimos continuamente da angústia, ameaçada pelo 
poder-ser si mesmo da existência. Numa dialética discreta, mostra-nos Ser e 
tempo que, nesse sentimento, o intramundano cede lugar ao mundo, ao passo 

                                                 
58 COSTA, Denise Magalhães da. O si-mesmo e a singularidade da presença. Dissertação (mestrado) – UFBA/ 
Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, 2007. p. 106.  
59 Cf. § 6. 
60 ST I, 53.  
61 TA, 48. “[...]n’est ni une aberration, ni um sophisme: c’est La structure meme de la raison.” 



 

 
 

31 

 

que o objeto ameaçador nada é. O afloramento do Nada aqui denunciado 
será o expresso tema da experiência de angústia em O que é a metafísica? E 
Kant e o problema da metafísica.62 

 

Encontraremos num momento futuro algumas discordâncias de Emmanuel Lévinas em 

relação à ideia de solipsismo existencial. Naturalmente que o pensador francês tem visões 

bastante particulares sobre a obra heideggeriana. Analisaremos a visão levinasiana acerca das 

intenções originais do autor de Ser e Tempo.  Lévinas não enxerga uma diferença decisiva 

entre Heidegger a proposta tradicional ao longo de dois mil e quinhentos anos de história do 

pensamento. O filósofo alemão necessita se diferenciar da tradição, mas matem com ela uma 

relação ambígua, pois não indica um abandono. Heidegger, segundo Lévinas, seria o ápice do 

pensamento ontologista que, mesmo justificando um solipsismo que deve a si o afluxo com o 

mundo, não deixa de sofrer com uma suposta má convivência com a figura e o conceito de 

Outro. Emmanuel Lévinas aponta certa periculosidade de uma filosofia do Mesmo, da 

exagerada ipseidade, que no fim das contas sempre acaba se realizando em um Pinochet ou 

num Slobodan Milosevic. Torna-se real numa filosofia de dominação e englobamento do 

outro no Mesmo.  

É na morte, atendida autenticamente, que o homem tem a possibilidade de se perceber 

livre dos grilhões do impessoal. Todo o trabalho de Heidegger está assentado na 

demonstração de que a temporalidade originária é a temporalidade finita e as radicais 

conseqüências resolutivas desse fato. “Neste sentido, a finitude responde à pergunta sobre 

como temporaliza-se o chegar a si próprio.”63 

 

Tornamos-nos indivíduos quando reconhecemos a falta de fundamento de 
tudo o que somos. Quando nos defrontamos com a morte, chegamos a ser o 
individuo único que somos, em razão de sermos levados à decisão de 
continuar ou não nas possibilidades em que impessoalmente estamos nos 
lançando.64 

 

Assim, podemos entender o porquê das linhas gerais dessa seção fazer alusão à 

mineração. Minerar é o ato de garimpar. Garimpar é procurar, explorar e extrair metais 

preciosos da terra. A autenticidade é um metal precioso que o Dasein tem a possibilidade de 

encontrar, se e somente se revolver, investigar e modificar o piso árido, ancestral e duro que é 

                                                 
62 NUNES, Benedito. Heidegger & Ser e Tempo. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2002. p. 19. 
63 REIS, Róbson Ramos.  Heidegger: origem e finitude do tempo. Revista DoisPontos, Curitiba, v.1, n.1, 
2004. p. 115. 
64 Ibidem, p. 112-113. 



 

 
 

32 

 

o solo da inautenticidade. Afinal, “do ponto de vista existenciário, sem dúvida, a propriedade 

do ser-próprio se acha, na de-cadência, obstruído e fechado.”65 A morte, na filosofia 

heideggeriana, é o abrigo mais alto da verdade do ser. Um Dasein autêntico é um 

paleontólogo da própria existência, um desbravador de si mesmo. 

 

 

                                                 
65 ST I, 248. 



 

 
 

33 

 

 

1.2 É SER E TEMPO UMA MEDITATIO MORTIS?  
 
Em sentido próprio, ‘pensar na morte’ é a transparência 
existenciária do querer-ter-consciencia.66 

 
 

In developing his thought, Heidegger retrieves elements 
from the language of Christianity, while rejecting 
theology.67  

 
 

As relações de Heidegger com o cristianismo são, além de biográficas, filosóficas. 

Não nos aprofundaremos sobre esse tema, não é a oportunidade.68 Por este motivo, seremos 

breves nesta seção. Todavia, levantemos a seguinte questão: é Ser e Tempo uma Meditatio 

Mortis?  

Evidentemente que a resposta é negativa. O trato da morte na obra máxima de 

Heidegger não possui o sentido clássico ou luliano do termo. As anotas heideggerianas não 

são um apelo ao estilo memento mori. Não é o caso que Heidegger repita as atividades das 

meditações sobre a morte a moda dos antigos filósofos. Mas, não se pode negar que a filosofia 

heideggeriana, e suas considerações sobre a finitude, subscrevem e inserem uma nova 

preocupação acerca da meditatio mortis. Os clássicos não estavam ocupados em analisar a 

condição propriamente mortal do homem.  Preocupavam-se necessariamente com o chegar ao 

fim, o destino, a sobrevivência ou a imortalidade das almas desencarnadas. É claro, óbvio, e 

manifesto que essa não é preocupação heideggeriana, ele não está preocupado com a “finitude 

de um continuum, a finitude ontológica não possui nenhuma significação quantitativa.”69  

Todavia, a Meditatio Mortis, na analítica existencial será sofisticada no sentido de 

doar a finitude uma responsabilidade às difíceis exigências da trama do ser do homem. A 

finitude não será mais entendida apenas como o fim ou como término, pois [...] “é um caráter 

da própria temporalização.”70  

Trata-se de situar o tempo da existência em relação ao fim, mas não ao fim que se 

precipitará desde fora do homem e ao se ajuntar aniquilará o existente. A morte certa, 

doravante numa hora incerta, possuirá um caráter de doação de vigor à existência, ou seja, a 

                                                 
66 ST II, 101. 
67 HODGE, Joanna. Heidegger and Ethics. London and New York: Routledge, 1995. p. 197. 
68 C.f. MARTINS, Maria Manuela. A morte enquanto excedente (Ausstand): leitura de alguns parágrafos de Sein 
und Zeit. In Desenvolvimento da Fenomenologia na contemporaneidade. Porto: Campos das Letras, 2007. 
69 EDE, 127. “Il ne s’agit pás de la finitude d’un continuum, la finitude ontologique n’a aucune signification 
quantitative.” 
70 ST II, 124.   



 

 
 

34 

 

própria vida. Em relação à Meditatio Mortis clássica - o “pensar a morte” - Heidegger 

sublinha: 

 
Se o ser-para-a-morte não significa uma “realização” de si, isso não pode, 
porem, significar: permanecer no fim de suas possibilidades. Uma tal atitude 
seria "pensar na morte". Essa atitude pensa a possibilidade de quando e 
como viria a morte. Esse “remoer” a morte não lhe retira nada do caráter de 
possibilidade. Remói-se cada vez mais a morte como algo que vem, embora 
atenuado por uma pretensão calculada de se dispor da morte. Como possível, 
ela deve mostrar 0 menos possível a sua possibilidade. Caso 0 ser-para-a-
morte tenha de abrir a possibilidade caracterizada, compreendendo-a como 
tal, a possibilidade deve então ser compreendida como possibilidade, sem 
nenhum atenuante. Deve ser construída como possibilidade e, no 
comportamento frente a ela, suportada como possibilidade. 71  

 
 

Afirmar que Heidegger subscreve as meditações antigas acerca da finitude não é 

exagerar nos termos. O homem está como que abotoado a morte inalteravelmente, “ele é para 

a morte a cada momento de sua existência não pelo pensamento, mas pela realização de sua 

existência que reside na compreensão da existência.”72 “A ontologia da existência humana – a 

antropologia filosófica – não deixa de parafrasear esse pensamento abstrato ao insistir, com 

ênfase, na finitude.”73 

O pensamento da morte, que não é a vivência de um evento, ainda que exposto na 

crueza da existência finita, através das preocupações ontológicas, longe das afetações 

meramente ônticas, é uma resposta possível ao maior dos problemas metafísicos.   

 

                                                 
71 ST II, 45. 
72 EDE, 124. “Il est pour la mort à chaque moment de son existence non pas par la pensée mais par 
l’accomplissement de son existence qui reside dans la compréhension de l’existence.” 
73 TI, 90. 



 

 
 

35 

 

1.3 SER-PARA-MORTE 

 

 O existencial mais analisado dentro da Analítica Existencial é o Sein zum tode. A 

primeira parte do livro dedicado a Husserl, trata de como a existência humana de-cai e 

permanece em dejeção, ou seja, na inautenticidade. Detectam-se determinações da 

impropriedade numa profunda discussão tipicamente dos questionamentos ontológicos 

realizados por Heidegger. A segunda seção, esta que nos ocupamos com mais profundidade, 

tem o objetivo de demonstrar a possibilidade que o Dasein tem de testemunhar 

existenciariamente o seu poder-ser mais próprio, ou seja, que tenha a possibilidade de 

estabilizar-se no instável campo da impropriedade, a in-decisão. Assim, o Dasein se mostraria 

decidido por si mesmo e desta maneira chamado a ser o mortal que ele não pode esquecer que 

é. Segundo Heidegger, a finalidade74 do Dasein é estar situado no mundo como mortal. Suas 

possibilidades - que dizem respeito ao ôntico - estão “limitadas” pela iminência inexorável da 

morte.  

 
O “fim” do ser-no-mundo é a morte. Esse fim que pertence ao poder-ser, isto é, à 
existência, limita e determina a totalidade cada vez possível da pre-sença[...]De 
acordo com o modo de ser da pre-sença, a morte só é num ser-para-a-morte 
existenciário.75    
 

 Então, a primeira pergunta que se pode fazer é: como nos percebemos mortais? De 

onde provém esse “sentimento” privilegiado que nos indica que estamos numa constante 

inconclusão?76 E qual a diferença entre a visão da morte como o cessar das funções biológicas 

para a visão ontológico-existencial? 

 O primeiro questionamento não é abstruso de se responder. Obviamente que o que 

sabemos da morte nos vem do falecimento dos outros seres humanos que são no mundo 

conosco, conseqüência óbvia do Mitdasein (coexistência). Não nos é possível fazer a 

experiência da nossa própria morte, da transição para o não mais estar presente77 por que o 

Dasein está retirado do seu ai. É possível então fazer uma “experiência” da mortalidade 

alheia? Para Heidegger, num primeiro momento sim, com toda a reserva que a palavra 

experiência pode assegurar para si. Como veremos no desenrolar deste estudo, a totalidade do 

                                                 
74 A palavra finalidade está posta entre aspas pelo fato de que só há télos se há essência. Não é o caso da filosofia 
heideggeriana. A essência do homem é sua existência.   
75 ST II, 12. 
76 Ibidem, p. 16. 
77 Ibidem, p.17. 



 

 
 

36 

 

Dasein é conferida face à morte. Mais tarde também veremos, com Martin Buber, por que nos 

é impossível fazer a experiência de seres humanos.   

   

A morte dos outros, porém, se torna tanto mais penetrante, pois, o findar da 
pre-sença é “objetivamente” acessível. Sendo essencialmente ser com os 
outros, a pre-sença pode obter uma experiência da morte. Esse dado 
“objetivo” da morte também deverá possibilitar uma delimitação ontológica 
da totalidade da pre-sença.78    

 

Todavia, Heidegger afirma que genuinamente não nos é possível fazer a experiência 

da morte dos outros. A própria concepção de alteridade em Heidegger atesta a crônica 

ausência de relação com a finitude desde a mortalidade alheia. Para o autor de Ser e Tempo, 

ao contrário de Husserl, Sartre ou Merleau-Ponty, por exemplo, não há a necessidade de 

apreender outrem, mas há a capacidade de abrir-se ao outro. Mesmo se estou fechado à 

alteridade, eu permaneço em relação com ela, no horizonte do ser-com.    

O Dasein é originariamente lançado no mundo, no modo do Cuidado (Sorge). De fato, 

“o cuidado angustiado deve fornecer a condição ontológica da unidade da estrutura do 

Dasein.”79  Os comportamentos alheios e suas conseqüências não são recebidos por mim 

como eu recebo uma cadeira em sua utilidade. E é justamente no encontro com outro que está 

potencialmente a chance de aderir a inautenticidade. Então, lançados no mundo os indivíduos 

se perdem aderindo aos outros, se alienando. É pelo outro que o Dasein se torna inautêntico e 

não por si. Assim acontece com as informações públicas em relação que tentam dar conta da 

morte. A pedagogia cotidiana nos desvia do sentido real da morte, de toda sua pujança 

ontológica.     

Com seres simplesmente dados mantemos experiências (ser-com), não relações (ser-

com-os-outros). Um homem morto é um ente simplesmente dado? Ele de fato será um objeto 

de “ocupação” nos funerais, enterros, cerimônias e cultos dos mortos80, a diferença é que ele 

será algo mais que apenas um ente simplesmente dado por que outros estão a homenageá-lo, 

há uma espécie de preocupação reverencial.  

Pode-se questionar: o luto, não seria a revelação de que a morte de outro, afecção por 

excelência, causa uma desordem potente no sujeito que permanece e testemunha? Para 

Heidegger, não. Nos domínios da Analítica Existencial, o luto não me diz nada de minha 

morte justamente por que permaneço e é óbvio que essa presença me permite continuar sendo. 

                                                 
78 ST II, 17. 
79 EDE, 107. “ Le souci angoissé doit fournir la condition ontologique de l’unité de la structure du Dasein.” 
80 ST II, 18. 



 

 
 

37 

 

Esta duração não pode ser afetada pela morte de outrem. A morte é perda que só atinge as 

testemunhas que eram no mundo com o finado. Informação que já antecipa as considerações 

que trabalharemos mais tarde, que dirão respeito à grande importância a esse evento que nos 

vem ao encontro no mundo: a morte de outrem. 

  

A morte se desentranha como perda e, mais do que isso, como aquela perda 
experimentada pelos que ficam. Ao sofrer a perda, não se tem acesso à 
perda ontológica como tal, “sofrida” por quem morre, em sentido genuíno, 
não fazemos experiência da morte dos outros. No máximo estamos apenas 
“juntos”.81  

 
Assim sendo, a mortalidade alheia não nos serve para entendermos nem o fim nem a 

totalidade do Dasein. Nem no campo ontológico, nem no campo ôntico. A morte é algo 

absolutamente singular, ninguém tem o poder, segundo Heidegger, de assumir a mortalidade 

alheia. Cada Dasein tem por fado assumir sua própria morte. Neste sentido “na medida em 

que é, a morte é essencialmente e cada vez, minha.” 82 

Mesmo assim a mortalidade vem à tona na cotidianidade do Dasein, na public-idade, 

no fato impessoal de que “morre-se”. O morrer, “fato”. A morte vem inevitavelmente ao 

“encontro” como um evento que acontece constantemente no mundo como algo não 

surpreendente (peculiaridade de tudo aquilo que nos vem ao encontro na cotidianidade 

mediana). A morte, sendo expressa pelo falatório, ou seja, concebida de forma imprópria, tem 

sua estrutura original de ser-para-a-morte degenerada. 

 

A morte se desentranha como perda, embora atinja à pre-sença, não 
pertence propriamente a ninguém. Se a ambigüidade é o próprio falatório, 
isso se dá, sobretudo, nessa fala sobre a morte. A morte que é sempre 
minha, de forma essencial e insubstituível, converte-se num acontecimento 
público, que vem ao encontro no impessoal [...] O impessoal dá razão e 
incentiva a tentação de encobrir para si o ser-para-a-morte mais próprio.83      

 

Para Heidegger, a compreensão do Dasein se dá de maneira unitária em relação a 

todos os existenciais. Todavia, está claro que o ser-para-a-morte possui, coligado à Angústia, 

um lugar privilegiado. Através da claridade compreensiva desse existencial é que se dá a 

possibilidade da decisão antecipadora. Os termos próprio e impróprio, muito utilizados até 

agora, reforçamos, não designam situações existenciais superiores ou inferiores, mas nada 

                                                 
81 ST II, 19. 
82 Ibidem, p.20. 
83 Ibidem, p.35-36. 



 

 
 

38 

 

mais do que o fruto de escolhas e posturas diante de si mesmo e das próprias possibilidades 

que, honestamente, são finitas. De onde deriva o privilégio do ser-para-a-morte? Foi forjado 

artificialmente? Segundo Heidegger, este existencial faz parte de uma estrutura prévia da 

abertura. A morte, [entendida autenticamente], é uma ameaça que vem do próprio Da. Dasein 

significa ser-o-Da84, logo, ser o Da é ser-morte. Assim. Veremos em Lévinas que, por não ser 

contida pelo esquema noético-noemático ou no projeto de antecipação, a morte não estará em 

nenhuma instância identificada ao Mesmo.  

 

                                                 
84 AGAMBEN, Giorgio. A linguagem e a morte: um seminário sobre o lugar da negatividade. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 2006. p. 17. 



 

 
 

39 

 

1.4 FINDAR X FINAR 

 

Logo nos primeiros parágrafos da segunda seção de Ser e tempo, Heidegger nos faz 

notar que biologicamente a mortalidade não pode ser explicada na sua totalidade. Para o 

filósofo alemão, faz-se necessário, para uma devida faxina conceitual, acentuar a diferença 

entre a visão biologista da morte e a percepção ontológico-existencial. O problema 

inicialmente reside em perceber a diferença basilar entre o “finar” e o “findar”. 

O “finar” diz respeito à aniquilação do ser vivo, da biologia, da interrupção dos 

movimentos biológicos comuns a tudo o que é vivente. O “findar” denota o fim próprio do 

Dasein. Nenhum ente simplesmente dado pode findar. Os animais legitimamente não morrem 

por que não são dotados de mundo, são entes intramundanos85, não dotados de um horizonte, 

nem de “sentido”, eternos enquanto vivos, justamente por não serem estruturados como 

temporalidade. A questão do sentido do ser é a principal fonte das discussões heideggerianas. 

As coisas e os animais não têm sentido. O Dasein é sentido. Sentido neste caso é uma direção 

que não pode ser tematizada, é um horizonte não teleológico onde tudo por vir ao encontro, 

perspectiva do projeto. Sem projeto, nenhum ente pode vir ao encontro. “Dizer que o ente 

‘tem sentido’ significa que ele se tornou acessível em seu ser, que só então, projetado em sua 

perspectiva ele ‘propriamente’ ‘tem sentido’.”86 

O homem não é tomado como um ente em meio aos outros entes, mas, um ente que 

compreende o ser. O ser, ligado ao tempo, só pode ser interpretado naturalmente à luz da 

finitude da própria compreensão do homem. Em suma, a morte é uma possibilidade 

privilegiada do Dasein.87  

 
A passagem da presença para não-mais-estar-presente, enquanto não-mais-
ser-no-mundo mostrar-se-á que, quando a presença sai do mundo, no 
sentido de morrer, isso não pode ser confundido com o sair-do-mundo na 
acepção de simplesmente viver. Apreendemos terminologicamente o findar 
do ser vivo como finar.88   

 
 Ser locus do Dasein é carregar consigo a própria nulidade, uma pendência 

interminável que apenas se “totalizará” com o “fim” do Dasein. Há no Dasein uma ‘não 

totalidade’ contínua e ineliminável, que encontra seu fim com a morte.”89 O que Heidegger 

quer elucidar é que esse findar (chegar-ao-fim) pode significar o todo do ser deste ente 
                                                 
85 Cf. ST I, §15. 
86 ST II, p.118. 
87 Ibidem, p.30. 
88 Ibidem, p.21.  
89 ST II, p.23.  



 

 
 

40 

 

existente. Essa pendência interminável, ou se quisermos, esse ainda não - que “já está 

incluído em seu próprio ser, não como uma determinação arbitrária, mas como um 

constitutivo”90 - pode ser bem explanado através do exemplo do fruto imaturo, uma metáfora 

brilhante da parte do filósofo: 

 

O fruto imaturo, por exemplo, encaminha-se para o seu amadurecimento. 
No amadurecimento, aquilo que ele ainda não é, de modo algum, se oferece 
como algo que se lhe ajunta, no sentido de algo que ainda-não é 
simplesmente dado. O próprio fruto amadurece. O amadurecimento e o 
amadurecer caracterizam-lhe o ser enquanto fruto [...] O ainda-não da 
imaturidade não significa uma coisa exterior a qual, indiferentemente ao 
fruto, poderia ser simplesmente dada nele ou com ele. O ainda-não indica o 
próprio fruto em seu modo específico de ser [...] o ainda-não já está incluído 
em seu próprio ser, não como uma determinação arbitrária, mas como um 
constitutivo. Analogamente, a pre-sença, enquanto ela é, já é seu ainda-
não.91        
 

Neste sentido, o Dasein “completa seu curso” com a morte. O que não quer dizer que 

um Dasein “incompleto” não possa findar. Findar não diz necessariamente fazer-se concluído. 

É isso que faz Heidegger indagar em que sentido morrer pode ser depreendido como o findar 

do Dasein. Para isso ele divide o significado de findar em três interpretações possíveis, a 

saber: Findar como terminar, Findar como acabar e Findar como desaparecer. Nenhuma 

destas três alternativas sequer chega perto do sentido original do Findar por que, na morte, o 

Dasein “nem se completa, nem simplesmente desaparece, nem acaba e nem pode estar 

disponível a mão”.92 

 

Da mesma forma que a pre-sença, enquanto é, continuamente já é o seu 
ainda-não, ela também já é sempre o seu fim. O findar implicado na morte 
não significa o ser e estar-no-fim da pre-sença, mas o seu ser-para-o-fim. A 
morte é um modo de ser que a pre-sença assume no momento em que é. 
“Para morrer basta estar vivo”93 

 
  

 Como já dito acima, para Heidegger, a morte é indubitavelmente um fenômeno 

“pertencente” a vida. É evidente que o Dasein também “possui” uma morte biológica, afinal 

há um corpo e como corpo a fisiologia fina, todavia sendo uma experiência 

“inexperienciável”. O Dasein nunca fina. Destarte “a presença só pode deixar de viver na 

                                                 
90 ST II, p.25 
91 Ibidem, p.24-25 
92 Ibidem, p.26. 
93 Idem.  



 

 
 

41 

 

medida em que morre”94. Este tipo de consideração lida pelos mais analíticos pode num 

primeiro momento ser completamente rechaçada como uma expressão confusa, tautológica e 

paradoxal, mas, tendo sido explicitada a diferença entre Findar e Finar, os ataques podem ser 

amenizados e quem sabe até não realizados. Para além de raciocínio circular, no horizonte 

finito do homem é que se funda a temporalidade originária que não é linear, nem serial: é 

pendular. 

  Lévinas taxará de temporalidade sincrônica, a que combina todas as instâncias de 

tempo no horizonte do sujeito. O tempo do mesmo, da representação e da consciência. O 

oposto será a diacronia. Tempo dissincrônico, dinâmico, fugindo da corrente da consciência. 

 

 

                                                 
94 ST II, 28. 



 

 
 

42 

 

1.5 A TEMPORALIDADE NÃO-SERIAL 

 

Ser e Tempo orienta a noção de temporalidade para outros caminhos. Um tempo linear 

não explica a verdadeira essência do caráter ek-statikon da existência humana, perpassado 

pelo “Porvir”, pelo “Vigor de ter sido” e pela “Atualidade”. Tratam-se dos modos de 

compreensão existencial do tempo. A temporalidade originária é finita e esta “não forma uma 

série, mas sim uma multiplicidade unificada de momentos estruturais[...] que não contempla 

serialidade ou seqüencialidade [...] Em termos positivos, a temporalidade originária é 

caracterizada como ekstática, horizontal e finita.”95 

 
A ideia que parece presidir à interpretação heideggeriana da existência 
humana consiste em conceber a existência como êxtase – possível, portanto, 
unicamente como êxtase para o fim e como conseqüência, em situar o 
trágico da existência nessa finitude e nessa nada no qual o homem se lança 
à medida que existe. A angústia, compreensão do nada, só é compreensão 
do ser na medida em que o próprio ser determina-se pelo nada. O ser sem 
angústia seria o ser infinito.96   

 
 

Logo, para o filósofo da floresta negra, a existência humana possui um caráter a ek-

stático, ou seja, está sempre fora de si, como bem indica etimologia. Em direção ao fim (ser-

para-o-fim), “a temporalidade é essencialmente ekstática”97. Diz Heidegger, que a 

temporalidade é o “fenômeno unificador do porvir que atualiza o vigor de ter sido.”98 

 Esse caráter ek-stático, é estruturado, como já prevenido, pelo Porvir, Pelo Vigor de 

ter sido e pela Atualidade, o que se taxou de “ekstases da temporalidade”. Por isso, “uma vida 

sem fim é uma vida sem norte, sem direção, projeto, sem pulso e impulso. Sendo, o homem é 

para o fim, sendo, simultaneamente, para o começo.”99 A temporalidade, já anunciamos, não 

pode se temporalizar a não ser por duas maneiras: ou autenticamente (antecipação-repetição-

instante) ou inautenticamente (esperar-esquecer-presentificar). Deste modo, “há uma 

temporalidade originária autêntica e inautêntica, com uma unidade de futuro, passado e 

presente autênticos e inautênticos.”100  

  O porvir - por motivos óbvios - tem certa primazia já que, quando falamos de Dasein, 

falamos de projeto. É uma característica privilegiada do Dasein que ele seja propriamente 

                                                 
95REIS, Róbson Ramos, op. cit., p.109-110. 
96 EE, 18.  
97 ST II, 126. 
98 ST II, 120. 
99 PISETTA, Écio Elvis, op. cit., p. 260. 
100 REIS, Róbson Ramos, op. cit., p.111. 



 

 
 

43 

 

porvindouro: o primado do futuro. Pode vir a si em seu poder-ser mais próprio (a de-cisão, a 

antecipação). O esperar, temporalização inautêntica da ekstase Porvir, é seguir na existência 

através de meros projetos que logo quando realizados devolvem o vazio a uma existência que 

não se compreende como vindoura. Dizer que a existência é essencialmente porvindoura faz 

do fim um momento de extrema atividade, como se a existência despertasse para si mesma a 

partir do fim.  Assim, “o futuro temporaliza-se, produzindo ekstases do passado e do presente, 

formando uma unidade.”101  

 

Porvir significa o advento em que a pre-sença vem a si em seu poder-ser 
mais próprio. É a antecipação que torna a pre-sença propriamente 
porvindoura, de tal maneira que a própria antecipação só é possível na 
medida em que a pre-sença, enquanto ente, sempre já vem a si, ou seja, em 
seu ser, é e está por vir. [...] Temporalidade temporaliza-se, originalmente, a 
partir do porvir.102    

 

O vigor de ter sido: o assumir o que já sempre foi, ou seja, o vigor de ter sido já 

lançado. O esquecer é ignorar a gravidade que o “passado” possui para a estruturação do todo 

existencial. Heidegger inaugura um entendimento de um tempo não-serial. Se pudermos 

afirmar, a temporalidade heideggeriana é uma temporalidade pendular que se temporaliza 

através da interpenetração entre todas as instancias de tempo. No vigor de ter sido, O Dasein 

torna-se o que sempre foi, se compreende no já ter sido, assume e recupera o próprio ser que 

sempre esteve no num modo factual determinado.  

 
Em sentido próprio porvindoura, a pre-sença é propriamente o vigor de ter 
sido. A antecipação da possibilidade mais própria e extrema é o vir de volta, 
pela compreensão, ao vigor de ter sido em seu sentido mais próprio. A pre-
sença só poder se o vigor de ter sido na medida em que é e está por-vir.103  

 

E a Atualidade: o esforço de existir enquanto essa retomada do vigor de ter sido. 

Atualizar-se não é pôr-se e entender-se no presente. O ideal do carpem diem seria interpretado 

por Heidegger como a mais inautêntica das posturas existenciais. Estar realmente no presente, 

ou seja, atualizar-se, é a faina de repetir-se a si mesmo, ou seja, manter a mesmidade 

recuperando a atualidade da dispersão nas ocupações imediatas. Daí, a forma inautêntica ser 

taxada de presentificação: compreender-se desde uma temporalidade de agoras que nada mais 

                                                 
101 REIS, Róbson Ramos, op. cit., p.110. 
102 ST II, 119-126. 
103 Ibidem, p.120. 



 

 
 

44 

 

é do que um tempo intratemporal. Empobrece-se assim o projeto, o ser de futurição que é o 

ser-homem. 

O presente em Heidegger é propriamente o ins-tante, e este é a condição de 

possibilidade do intratemporal. Temos aqui a mais fugidia ins-tancia de tempo. O presente é 

pura evanescência, propriamente aquilo que se esvaece, se esvai como éter jogado ao ar. 

Sendo pura evanescência, o presente é “instantâneo”, concretude temporal de um mundo.     

  

O ser que se abre junto ao que, na situação está à mão, isto é, o deixar vir ao 
encontro na ação do que é vigente no mundo circundante, só é possível 
numa atualização desse ente. A de-cisão só pode ser o que é como 
atualidade de uma atualização, ou seja, o deixar vir ao encontro, sem 
deturpações, daquilo que ela capta na ação.104 

  

 É desta maneira, que Heidegger concebe a temporalidade sem o escoamento de 

instantes. Um tempo não linear e interpenetrado, “em que futuro, passado e presente, os três 

momentos que ele inclui, são originais da mesma maneira, mas a análise destaca certo 

primado do futuro.”105 A representação clássica do tempo é completamente revista. 

 

A fórmula ‘estar já desde sempre adiante de si enquanto um ser no mundo 
contém formas temporais: ‘já desde sempre, ‘adiante’, ‘junto de’. Existe aqui 
uma tentativa para descrever a temporalidade sem fazer intervir o 
escoamento de instantes, o tempo que corre. Existe aqui uma preocupação 
em encontrar um tempo original que não é mais definido como rio que corre. 
106 

  

 Em suma, pelo jogo de conceitos e análises da existência humana - enquanto uma 

correspondência com o Ser e um êxtase para o fim - o homem está inexoravelmente ligado a 

morte com a possibilidade, face a ela, de re-significar a existência de forma autêntica. A 

morte é de fato, para Heidegger, é um modo de ser da vida. A morte, na acepção 

heideggeriana, não é um evento, afinal, não se mostra. A morte é um acontecimento de uma 

vida inteira, acontece durante toda a vida por isso, quando ao Dasein “sai do mundo, no 

sentido de morrer, isso não pode ser confundido com o sair-do-mundo na acepção do 

simplesmente viver.”107 

 

                                                 
104 ST II, 120. 
105 EDE, 125. “Avenir, passé, présent, les trois moments qu’il inclut sont originels au même titre, mais l’analyse 
fait ressortir um certain primat de l’avenir.” 
106 DMT, 51 e 52.     
107 ST II, 21. 



 

 
 

45 

 

 A autenticidade, para além de um status de “melhoria existencial” ou de passagem de 

um estado de precariedade à glória, nada mais é do que uma modificação no próprio terreno 

constitutivo que se taxa de impessoal. Tão forçoso e inevitável que de maneira justa taxa-se 

próprio-impessoal.  

O Dasein tem a possibilidade de desencobrir-se da não-verdade a qual está inserida na 

de-cadência, de tal maneira que ele “atente” ao verdadeiro sentido da mortalidade como ser-

para-a-morte, como a certeza mais incerta da existência, como a “possibilidade mais própria, 

irremissível, certa e, como tal, indeterminada e insuperável da pre-sença.108 Logo, a morte 

pode ser uma condição de possibilidade de resignificação da existência, uma reorientação 

voltada a uma vida exercida com auto-transparência e sem os falsos atrativos de uma sensação 

de infinidade que o homem assume de maneira inautêntica. Desta feita, “poderíamos dizer: o 

homem vive melhor por que morre mais profundamente.”109 E nada disso faz sentido sem a 

força de modificação da decisão antecipadora.   

 

                                                 
108 ST II, 41. 
109 GABÁS, Raúl . El concepto de existencia en Heidegger. La Rioja: Logos: Analés Del Seminario de 
Metafísica, n. Extra, Ed. Complutense, 1992. p. 260. “Podriamos decir: el hombre vive mejor porque muere más 
a fondo.” 



 

 
 

46 

 

1.6 VORLAUFENDE ENTSCHLOSSENHEIT 
 

Na de-cisão impera a revelação do que se 
fecha e se vela.110 

 

Trataremos agora o que Theodor Adorno aponta na filosofia heideggeriana como 

sendo uma doutrina da antecipação.111 Do que se trata a de-cisão antecipadora (vorlaufende 

Entschlossenheit) e qual o seu papel na condução da trama do ser do homem? Como pode a 

existência perceber-se na não-verdade em que desde sempre se encontra e assim modificar-

se? Vimos que não é possível afirmar a existência de uma possibilidade de mudança de um 

estado inautêntico para um estado de autenticidade do Dasein. Mesmo assim, que movimento 

o homem tem como possibilidade para acessar o querer ser autêntico? Como uma resolução 

existencial é possível sem abandonar o estado impessoal em que o homem se encontra de 

início e na maior parte das vezes? Que conseqüências existem numa atividade de 

hermenêutica de si mesmo? Comecemos com a indicação de William Spanos: 

 
[Buscar a compreensão autêntica do si mesmo] torna-se um processo de 
descoberta no sentido de des-trancar – abrir-se, liberar-se – a hermenêutica 
possibilita que o impulso espacial inautêntico que a consciência literária do 
Ocidente encerra, esconde, e eventualmente esquece coagindo a 
temporalidade do texto num circulo totalizado. Não é casual que, em 
contraste com a espacialização "que espera, torna presente e esquece", 
Heidegger tenha um termo para o Dasein autêntico (i.e., temporal e 
projetivo) cujo comportamento hermeneutico antes de ser é “Vorlaufende 
Entschlossenheit”, que significa “decisão antecipadora.”112 

 

Como vimos, sendo a temporalidade ek-stática, do grego ekstasis, ação de estar fora de 

si, o homem está sempre adiante de si mesmo, e por isso sempre em busca de si. O Dasein 

enquanto existe é para o seu próprio fim. A morte, nas vistas do filósofo alemão, é encarada 

como antecipação e possibilidade. Não é novidade que a impossibilidade é uma possibilidade 

na filosofia heideggeriana. Por mais pretensioso que possa parecer, o Dasein “pode não 

                                                 
110 HEIDEGGER, Martin. Que é isto a filosofia?: identidade e diferença. Petrópolis, RJ: Vozes; São Paulo: 
Livraria Duas Cidades, 2006. p. 70. 
111 ADORNO. Theodor. The Jargon of Authenticity. Evanston: NORTHWESTERN UNIVERSITY PRESS, 
1973. p. 124. “Doctrine of authenticity.” 
112 SPANOS, William V. Heidegger and Criticism: retrieving the Cultural Politics of Destruction. Minneapolis: 
University of Minnesota Press, 1993. p. 47.  “[...]becomes a process of discovery in the sense of dis-dosing—
opening out, liberating—the hermeneutic possibilities that the inauthentic spatial impulse of the Western literary 
consciousness closes off, conceals, and eventually forgets in coercing the temporality of the text into a totalized 
circle. It is hardly accidental that, in contrast to the spatializing "awaiting which makes present and forgets," 
Heidegger's term for Dasein's authentic (i.e.,temporal and projective) hermeneutic comportment before being is 
"vorldufende Entschlossenheit," which means simultaneously "anticipatory Resoluteness."  



 

 
 

47 

 

poder”. Morrer é uma possibilidade entre as outras, no entanto, é a mais radical por que lança 

o homem ao nada, a nadificação, na possibilidade do não-ser, daí a angústia. Desta maneira, a 

experiência da morte só pode ser pensada como antecipação. Esta denota a estrutura 

fundamental do Dasein: o estar estruturado previamente como fim.  

Na ontogênese do homem, se assim pudermos importar o termo da biologia, se 

presentifica originariamente a informação existencial do estar atraído para o fim. As relações 

com a própria finitude - enquanto realização -  são obviamente impossíveis. Se não fosse de 

maneira antecipada e como possibilidade não seria crível algum nível de relacionamento com 

a morte. Como veremos adiante, afirmar que a morte é algo que se localiza originariamente 

desde fora do homem ou que a morte é qualquer coisa de distinto da vida, é uma postura que 

desconsidera todo o poder que a finitude possui para a condução e formação do tecido do ser 

do Dasein. 

Parte da fenomenologia posterior a Heidegger, não considerará uma experiência 

concreta a finitude concebida como possibilidade. Para o filósofo de Meßkirch, isso não 

diminui em nada seu peso fenomenal. Como não é uma possibilidade real, o fenômeno da 

morte está em íntima relação com o fenômeno da antecipação. A morte, não sendo um ponto 

inscrito no futuro, é vivida no aqui e agora, no tempo concreto – ainda que instantâneo - da 

existência que, inclusive a morte, pode antecipar. Logo, entender-se como possibilidade pode 

conferir ao homem mais consistência na sua lida cotidiana. Como veremos, a estrutura 

fundamental da existência é o devir, a existência é sempre um ainda-não e por isso um ter que 

ser. A de-cisão antecipadora113 ou auto-consistência114 do si-mesmo, não é simplesmente 

uma tomada de decisão por uma ou outra opção que nos é dada no mundo, mas é, na verdade, 

viver ônticamente face à morte, o que abre ao Dasein a possibilidade de vivenciar 

propriamente o seu “pré”, o Da do Dasein, ou seja, seu estar-lançado, suas possibilidades, seu 

projeto visto que “o Dasein jamais deixa seu Da”.115  

                                                 
113 De-cisão, De-cidere. Cindir: cortar, separar, dividir, desavir. Decidir nesse sentido é resolver. Aponta para um 
destrancamento (da impessoalidade). Alguém resoluto é alguém decidido. Traduzido em português como de-
cisão antecipadora, encontramos no Francês como résolution devançante ou décision-résloue, no Inglês como 
anticipatory resoluteness ou resolute disclosedness. No Italiano como decisione anticipatrice e no Espanhol 
como resolución precursora. 
114 Auto-consistência. Unidade. Consistere. Todos os momentos possíveis do tempo todo que somos a cada 
momento. O “si-mesmo só pode ser lido existencialmente no poder-ser si-mesmo em sentido próprio, ou seja, na 
propriedade do ser da pre-sença como cura. A partir dela é que se esclarece a consistência do si-mesmo enquanto 
pretensa permanência do sujeito. Mas o fenômeno do poder-ser próprio abre também uma visão para a 
consistência do si-mesmo de ter adquirido sustento. A consistência do si-mesmo no duplo sentido da solidez 
consistente do que permanece é a contra-possibilidade própria da consistência do que não é si-mesmo, na in-
decisão de-cadente. Do ponto de vista existencial, a autoconsistência nada mais é do que a de-cisão 
antecipadora.” ST II, 116.    
115 BUCKLEY, R. Philip, op. cit, p. 409. “[...] le Dasein ne quitte jamais son Da.” 

http://it.answers.yahoo.com/question/index?qid=20090422073216AASAtpI


 

 
 

48 

 

Não se pode imputar à ideia de antecipação decidida, um caráter de decisionismo ou 

mesmo voluntarismo que modifica inteiramente a configuração da existência. Na de-cisão, 

“nós não mudamos de situação. As pessoas que nós freqüentamos não foram substituídas por 

outras. Coisa estranha, a de-cisão antecipadora não é uma decisão de ‘mudança’.”116 

Acreditamos serem equivocadas as interpretações que sustentam a propriedade e 

impropriedade (a de-cisão e in-decisão) como escolhas voluntárias ou simples opções. Assim 

como não há espaço para voluntarismo, também não existe a possibilidade de confundir a 

autenticidade e inautenticidade com estados morais.  

Um pesquisador da Faculty of the Louisiana afirma que “em face da angústia, o 

individual é confrontado com duas opções básicas. Uma opção é a ‘fuga’ (Flucht). Fuga é um 

ato intencional. Como a fuga, a de-cisão é algo de voluntário por natureza.”117 

Outra interpretação errônea, afirma que Marcuse demonstrou certa admiração pela 

filosofia heideggeriana por encontrar nela “certa admiração por componentes ‘ativistas’ da 

ontologia existencial, na qual ‘decisão’ ou ‘resolução’ (Entschlossenheit) era a marca da 

autenticidade.” 118A informação fica deveras comprometida, quando a interpretação se mune 

de informações político-biográficas. Pode-se encontrar a afirmação que Heidegger “invocou 

‘a noção de ‘decisão’ existencial (Entschlossenheit) como uma justificativa para o 

engajamento coletivo em nome do Nacional Socialista Volksgemeinschaft.”119 Não é o caso. 

A impropriedade é o que poderíamos nomear de in-decisão, ou, deixar-se familiarizar 

pelo mundo, deixar-se levar pela cotidianidade. De-cisão é destrancamento dos grilhões da 

impessoalidade. De-cidido o ser-aí assume propriamente, em sua existência, que ele é o 

fundamento nulo de seu nada,120 ou seja, que carrega consigo sua própria nulidade ou seu 

ainda-não. Ainda-não que não possui analogia com o futuro tradicional - um ainda-não que 

um dia será, se efetivará. Trata-se de um ainda-não imprevisível, caráter pontual da futurição 

heideggeriana.  

                                                 
116 BELLOQ , Céline. Être soi avec Heidegger. Paris: Eyrolles, 2010. p. 116.  “Nous n’avons pas changé de 
situation. Les personnes que nous fréquentons n’ont pas non plus été remplacées par d’autres. Chose étrange, la 
résolution n’est pas une décision de ‘changement’.” 
117 GAUTHIER, David J. Martin Heidegger, Emmanuel Levinas, and the Politics of Dwelling. Dissertação 
(mestrado) - Faculty of the Louisiana State University and Agriculture and Mechanical College/ Department of 
Political Science, 2004. p. 59, 60 e 61. “In the face of anxiety, the individual is faced with two basic options. 
One such option is ‘flight’ (Flucht) [...]Flight is an intentional act. [...]Like flight, resoluteness is somewhat 
voluntary in nature.” 
118 MARCUSE, Herbert., op cit., “[…]certain admiration for the “activist” components of existential ontology, in 
which ‘decisiveness’ or ‘resolve’ (Entschlossenheit) was one of the hallmarks of authenticity.” 
119 Ibidem. p. xxvi. “[...]invoked the notion of existential “decisiveness” (Entschlossenheit) as a justification for 
collective engagement on behalf of the National Socialist Volksgemeinschaft.”  
120 ST II, 98. 



 

 
 

49 

 

Antecipar-se à morte não é um estratagema para sobrepujá-la, mas é o ser próprio para 

a possibilidade peculiar da absoluta impossibilidade do Dasein, para “atentá-lo” que ele existe 

finitamente, destruindo assim certo senso de infinidade que impropriamente o homem 

assume.  

Falamos anteriormente de uma possibilidade de um testemunho existenciário, de uma 

compreensão existenciária da certeza irremissível e insuperável. De fato, “toda compreensão 

se dá numa disposição.”121 É o angustiar-se que aponta a inexorável iminência da mortalidade 

por afrontar ao Dasein à possibilidade da nadificação, do Nada, por que “o ser-para-a-morte é, 

essencialmente, angústia [...] A indeterminação da morte entreabre-se, originariamente, na 

angústia. Esta, por sua vez, é “a rainha na sombra das disposições.”122 Não que seja a mais 

importante dentre todas as outras, mas, de fato, é aquela na qual Heidegger deposita 

claramente uma maior atenção na medida em que o angustiar se liga à considerações agudas 

da existência, como por exemplo, a difícil exigência do poder não ser.  

Essa angústia originária, porém, “aspira a dispor-se à de-cisão.”123 Sabe-se que, “a 

angústia heideggeriana não leva ao desespero, antes à coragem de deparar-se com o estado de 

facticidade em que se encontra. Cabe à condição enérgica do homem o encontro consigo 

mesmo.”124 Por conseguinte, “a angústia é compreensão. Ela compreende de uma maneira 

excepcional a possibilidade de existir autenticamente.”125  

 “O ser sem angústia seria o ser infinito.”126 Um ente sem perspectiva do próprio 

findar. Eis que Heidegger “facilita” nosso trabalho resumindo razoavelmente o ser que, 

propriamente, está desde sempre projetado para o fim. Projetado à mortalidade com a 

possibilidade de sê-lo em sentido próprio. Para tal deve se evadir das interpretações tagarelas 

do impessoal: 

 
A antecipação desentranha para a pre-sença a perdição no próprio-
impessoal e, embora não sustentada primariamente na preocupação das 
ocupações, a coloca diante da possibilidade de ser ela própria: mas isso na 
LIBERDADE PARA A MORTE que, apaixonada, factual, certa de si 
mesma e desembaraçada das ilusões do impessoal, se angustia.127 

 

                                                 
121 Cf, ST I, §29. 
122 SAFRANSKI, Rüdiger, op. cit, p. 190.  
123 ST II, 101. 
124 NAVES, Gilzane Silva, op. cit., p. 69. 
125EDE, 107. “Mais l’angoisse est compréhension. Elle comprend d’une manière exceptionelle La possibilite 
d’exister authentique.” 
126 EE, 18. 
127 ST II, 50.  



 

 
 

50 

 

Liberdade para a morte ou o antecipar-se, evidencia as potências singulares, sendo a 

maior delas, a potência da liberdade finita.128 Temos aí mais uma prova contra as acusações 

de decisionismo, afinal, “liberdade para a morte não significa ‘escolher ou ‘decidir-se’ frente 

à morte, senão abrir-se à ela.”129 Como já antecipara Heidegger no §40, “na pre-sença, a 

angústia revela o ser para o poder-ser mais próprio, ou seja, a ser-livre para a liberdade de 

assumir e escolher a si mesmo”.130  

Aclarada a ideia de antecipação, na exposição ontológica do ser-para-a-morte, 

apresenta-se como próximo passo o intento de expor a “experiência” existenciária desse 

“antecipar-se a morte”, com o objetivo de afastar qualquer acusação de suposição 

fantástica,131 ou demasiadamente etérea.  

De-cidido o Dasein não pode mais recair na in-decisão na medida em que essa faina é 

incessante visto que a iminência da in-decisão - do apelo da publicidade - é inexorável. O fato 

de ser-no-mundo inclina o Dasein à tendências de-caidas, escolhendo o mais fácil, o mais 

familiar, fazendo a escolha longe de si-mesmo. Ter por certa a de-cisão e a “verdade 

originária”132 que esta lhe abre, o Dasein deve “manter-se livre para uma retomada 

possível”133, ou seja, de-cidir não significa ter encontrado uma “verdade absoluta” e ali se 

manter. Ao contrário, cada escolha por essa ou aquela possibilidade imputa ao Dasein a 

contingência de ter que de-cidir sempre pela propriedade numa re-petição de si mesmo, ou 

seja, manter a mesmidade, ser o mesmo sendo outro nas diversas situações que aparecerão.  

Ver-se-á então que, aclarado o conceito de de-cisão, ele se acoplará a mais dois: o 

Clamor da Consciência e o Débito. Desta feita, o Dasein modificaria sua caminhada até a 

autenticidade. De tal modo que a de-cisão será a “abertura privilegiada e própria, 

testemunhada pela consciência na própria pre-sença, ou seja, o projetar-se silencioso e prestes 

a angustiar-se para o ser e estar em débito mais próprio.”134   

  Tem-se como já compreendido o fato de que a impessoalidade (in-decisão) faz com 

que o Dasein se decida não por si-mesmo, mas siga o pré-determinado por todos, por 

ninguém em específico135. Apenas há a possibilidade de antecipar-se a morte, recuperando a 

                                                 
128 Cf. ST II, §74. 
129 CATALDO SANGUINETTI, Gustavo. Muerte y Libertad en Martín Heidegger. Revista Philosophica, 
Valparaíso: Universidad Católica de Valparaíso, Instituto de Filosofía. n. 26, 2003. p. 16. “Libertad para la 
muerte no significa “elegir” o “decidirse” frente a la muerte, sino abrirse a ella”. 
130 ST I, 252. 
131 ST II, 51. 
132 Cf. ST II, 99 e 100. 
133 ST II, 100. 
134 ST II, 86. Grifos nossos. 
135 Cf. ST I, §35, §36, §37 e §38. 



 

 
 

51 

 

escolha de si, escolhendo a escolha, buscando o seu próprio poder-ser. Encontrado a si 

mesmo, o Dasein tem a possibilidade de se auto-interpretar cotidianamente. E o faz via 

consciência, ou como assinala Heidegger, a voz da consciência. Esta última entendida 

ontologicamente, como “fenômeno da existência”136 que se afasta inteiramente das 

interpretações clássicas e vulgares. Seja uma visão biológica, psicológica, teológica, 

neurocientífica, kantiana (enquanto um tribunal), etc. Notar-se-á então que a consciência 

oferece “algo” a ser compreendido através do Clamor. 

 
 A consciência dá algo a compreender, ela abre [...] A análise mais profunda da 
consciência a desentranha como clamor. O clamor é um modo de aclamação 
da pre-sença para o seu poder-ser-si-mesmo mais próprio isso no modo de 
conclamar o seu ser e estar em débito mais próprio.137        

 

 Nota-se que “o tema da Voz mostra sua inextricável conexão com o da morte.”138  Se, 

como vimos, apesar de subscritas, as questões antigas da meditatio mortis não estão 

propriamente presentes nas questões heideggerianas, isso se deve justamente a concepção da 

voz da consciência. Só é possível “pensar na morte” como bem o lembra Agamben, por que 

se pode encontrar uma “Voz”. Assim, “sem o chamado da Voz, até mesmo a decisão autêntica 

(que é essencialmente um ‘deixar-se chamar’, sich vorrufenlassen) seria impossível.”139     

Se a consciência clama, pode-se depreender instantaneamente que ela pode ser 

“escutada”. Dando-se então “ouvidos” a consciência é que se terá a possibilidade de escolher 

a escolha na de-cisão. E mais significativo do que “ter consciência” é querer-ter-consciência: 

“compreender a aclamação significa: querer-ter-consciência”140, ou seja, assumir-se como 

falta essencial e “prestar-se para a angústia”.141 

Prestar-se à angústia, é estar disposto a passar por suas chamas, é a possibilidade de 

imolar-se e, das cinzas destacadas do inautêntico, re-significar as possibilidades, ou seja, a 

própria existência enquanto poder-ser. Em estado de angústia, o mundo que sempre foi 

familiar causa estranheza.  

 A consciência então, “conclama o si-mesmo do Dasein a sair da perdição no 

impessoal”142 através de uma espécie de discurso que normalmente deveria “querer” falar 

                                                 
136 ST II, 54. 
137 Idem. 
138 AGAMBEN, Giorgio, op. cit., p. 82. 
139 Idem.  
140 ST II, 76. 
141 Cf. ibidem, 85. 
142 Ibidem, p. 60. 



 

 
 

52 

 

alguma coisa, deveria dizer algo. Destarte o que diz a consciência? A quem ela fala? O que 

ela de-clama?  

É ao si-mesmo em sentido próprio para “quem” se dirige a aclamação da consciência, 

para que ele, a partir do seu próprio-impessoal, seja obrigado a “ouvir” com o desígnio de 

arruinar a imprópria interpretação pública do Dasein, da decadência, do “já-ser-junto-ao-

mundo-das-ocupações”. É através de uma voz silenciosa que nada verbaliza - que 

objetivamente nada quer dizer143 - que a consciência conclama o aclamado. O clamor ao 

mesmo tempo não é algo de voluntário, programático, que se pode convocar a qualquer 

momento ambicionado. Essa voz que discursa ao si-mesmo não é de maneira alguma uma voz 

familiar, revela-se como uma voz estranha (que causa estranheza, ou seja, in-dispor-se, des-

familiarizar-se com o já imposto na cotidianidade). Essa voz, curiosamente, nada pronuncia 

de concreto, nada proporciona ao ouvido curioso da public-idade e não permite qualquer tipo 

de resposta ou conversa negociadora. 

 
O que a consciência de-clama para o aclamado? Em sentido rigoroso, nada. 
O clamor não exprime nada, não fornece nenhuma informação sobre 
acontecimentos do mundo, nada tem para contar [...] O clamor dispensa 
qualquer verbalização. Ele não vem primeiro à palavra e, não obstante, nada 
permanece obscuro e indeterminado. O discurso da consciência apenas se 
dá em silencio [...] O clamor justamente é e nunca pode ser algo planejado, 
preparado ou voluntariamente cumprido por nós [...] Quem clama também 
não é familiar ao próprio-impessoal da cotidianidade – é algo como uma 
voz estranha. [...] O clamor “se” faz e, ao mesmo tempo, nada oferece a 
escuta do ouvido curioso das ocupações[...]O clamor não relata nenhum 
dado ou conteúdo. Clama sem nenhuma verbalização. O clamor fala 
estranhamente em silêncio [...] Estranheza é, na verdade, o modo 
fundamental mas encoberto de ser-no-mundo[...] O clamor exclui todo e 
qualquer contra-discurso. Algo no sentido de uma discussão negociadora do 
que diz a consciência.144      

 
 Em suma, a temática da Voz indica que um Dasein inautêntico tem exata ciência da 

própria dejeção, conhece precisamente seus auto-enganos e distingue de maneira lúcida quais 

os caminhos a seguir para resolver-se propriamente ou permanecer inautêntico.  

Como já visto, de-cisão diz: deixar-se proclamar no ser e estar em ‘ mais próprio. Mas 

o que vem a ser esse débito? Heidegger prontamente nos alerta para o erro das visões vulgares 

do débito. A primeira visão que deve ser desconsiderada é o débito enquanto dívida ou “ter o 

rabo preso com alguém” - contrair dívidas - que nada mais é de um dos modos de ser-com, 

                                                 
143 Nada que possa ser explicitado sobre o mundo, sobre o público. Nenhum conselho de como agir 
corretamente. Em suma, nada que possa ser seguido como aviso, ordem ou prescrição. Também não é uma 
chamada para uma “conversa consigo mesmo”.   
144 ST II, 59-61-63 e 85. 



 

 
 

53 

 

um modo ôntico possível. A segunda interpretação imprecisa diz: “ser responsável por”, ou 

ser o agente, a origem de qualquer situação, algum caso, episódio, ocorrência. E um último 

equívoco ao se interpretar débito é imputá-lo o significado de “se fazer culpado”, errar, 

equivocar-se em tal ou tal situação e assim estar a mercê de punição, ser faltoso, prestação de 

contas, em suma, ser culpado.  

Entretanto a “culpa” é qualquer coisa de tão superficial que qualquer perdão elimina a culpa. 

Todavia, a culpa é originária. Para compreender o débito em sentido ontológico é necessário 

que “se coloque em questão o principio do ser e estar em débito da pre-sença, ou seja, caso se 

conceba a ideia de ‘débito’ a partir do modo de ser da pre-sença”.145 A condição de 

possibilidade de entender o débito no âmbito do ser-com (por exemplo, enquanto dívida) é 

desde sempre estar no modo de ser e estar em débito originário. Antes de qualquer ação que 

se possa tomar para “saldar” tal ou tal débito já se está em débito com os outros. Independente 

de qualquer ação, o débito é insuperável.  

Em suma, o débito em sentido ontológico diz respeito a uma espécie de expressão da 

consciência de ser pura possibilidade, de estar imerso em possibilidades abertas, um ainda-

não insaldável, ao passo que não se pode “saldar” essa inexorável inconclusão. É um ser em 

débito por que se é puro projeto.  Todo o tempo em “função de...” sejam outros ou sejam 

coisas. Como já dito, o Dasein encontra-se numa constante inconclusão, sempre num ainda-

não. Esse não tem como essência um “ainda não ser”. Por isso a ideia de débito não pode 

estar despojada da ideia de não, conseqüentemente da ideia de Nada. Desta feita Heidegger 

diz do débito: “ser fundamento de um ser determinado por um não, isto é, ser-fundamento de 

um nada.”146    

 E como descrever esse nada mencionado? O Dasein existindo é seu próprio 

fundamento enquanto ente lançado, embora não tenha conferido a si mesmo o fundamento. É 

um ser fáctico. A facticidade é uma transcendência para baixo - de-cair. É neste estar-lançado 

onde se apresentam as possibilidades e a liberdade para escolhê-las. Liberdade aqui é 

correlato de projeto, ou seja, estar sempre livre a todas as situações da ocupação, as situações 

existenciárias. Aqui está o ponto que Sartre literalmente toma para si na sua obra máxima ao 

falar de liberdade - ou a condenação a esta. O nada exposto em Heidegger “pertence a pre-

sença enquanto o ser-livre para suas possibilidades existenciárias. A liberdade, porém, apenas 

se dá na escolha de uma possibilidade, ou seja, implica suportar não ter escolhido e não poder 

                                                 
145 ST II, p.70 
146 Ibidem, 71. 



 

 
 

54 

 

escolher outras.”147 Ontologicamente o nada não é algo se possa explicar, “permanece 

obscuro.”   
 

 
Sendo fundamento, a própria pre-sença é um nada de si mesma. Nada não 
significa, em absoluto, não ser simplesmente dado, não subsistir, mas o não 
constitutivo desse ser da pre-sença, de seu estar-lançado [...] Sendo si 
mesma, a pre-sença é o ente que está lançado enquanto si mesmo. Não por 
si mesma mas em si mesma solta desde seu fundamento para ser enquanto 
esse fundamento [...] Assim como na estrutura do projeto, o nada está 
essencialmente inserido na estrutura do estar-lançado148  

 

 A decisão-antecipadora é uma postura existencial de extrema honestidade do sujeito 

para com ele mesmo. Mas, essa atitude existencial é realmente radicalizável na existência 

mesma dos homens? É uma atitude comum entre os mortais? Pôr-se diante da própria 

possibilidade de fim, é um modo de auto-percepção corrente entre os homens ocidentais? 

Reconduzir uma existência em plena energia vital – colocando-a face à finitude radical que 

ela é - é possível? Se o discurso cotidiano atesta majoritariamente a vida e não a morte, como 

acreditar que é possível reconduzir os caminhos da existência desde a morte própria? É 

possível morrer? É possível antecipar a morte e re-configurar as vias existenciais, ou seja, a 

própria vida? É essa uma atitude natural? Ou é uma atitude dos que, autenticamente, podem 

meditar sobre si mesmos?  

Podem-se testemunhar claramente mudanças de posturas existenciárias na vida dos 

homens desde sua aproximação da morte. Diariamente os indivíduos testemunham ou sofrem 

grandes acidentes, curam-se de doenças terminais, recuperam-se de grandes traumas físicos, 

perturbam-se profundamente com a morte de entes queridos ou mesmo observam impactantes 

mortes anônimas. O discurso cotidiano, traumatizado pela vizinhança da morte – que é uma 

experiência inexperienciável - diz: “nasci de novo”. É aí que uma nova constelação filosófica 

vem tratar a morte como ela nunca havia sido abordada: desde o outro homem. 

 

                                                 
147 ST II, p.73 
148Ibidem, p.72 



 

 
 

55 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2ª PARTE 

 

LÉVINAS: CONCRETA É A MORTE DO OUTRO 



 

 
 

56 

 

2.1 PENSAR A MORTE OUTRAMENTE 
 

 
Quando a morte se aproxima 

somente teremos resposta 
de uma incerta beira-mar 

nascendo no além.149 
  

O nada desafiou o ocidente.150 
 

Emmanuel Lévinas acredita que a morte, ainda que tratada largamente na tradição 

filosófica ocidental, permanece uma questão lateral, subordinada aos sistemas filosóficos e 

dogmas religiosos. Para o pensador de Totalidade e Infinito, essa é uma questão para lá da 

ordem teorética. Lévinas, em suas pesquisas, está insatisfeito, e sua insatisfação se dirige 

contra um “insuficiente pensamento da negatividade da morte [...] Negatividade da morte que 

excede o pensamento.”151 

O trecho do poema Para lá da morte e do morrer do poeta catalão Joan Reventós, 

citado como epígrafe dessa seção, constrange, de certa maneira, a continuação do nosso 

esforço. Constrange, porque em apenas quatro linhas poéticas está contida toda a essência da 

segunda parte do nosso trabalho que busca dar conta do pensamento levinasiano no que diz 

respeito ao tema da morte. Mas não apenas constrange: recompensa e dá vida.  

Pode-se considerar as filosofias como discursos científicos ornamentados 

retoricamente, visando disputas acadêmicas ou debates intelectuais. Pode-se, também, tomá-

las a sério como experiências concretas, propositivas e efetivamente reconhecedoras dos 

perigos de um tempo. Com todas as filosofias é possível que se opere através destas duas vias. 

A filosofia levinasiana fará sentido apenas se lida desde a segunda possibilidade. É uma 

filosofia completamente comprometida com perigos de um tempo claramente determinado. 

Como pensar o homem, a dignidade humana, a validade das políticas internacionais, a relação 

entre culturas e mesmo a filosofia, depois da grande hecatombe humana ocorrida durante a 

                                                 
149 REVENTÓS I CARNER, Joan. Os anjos não sabem velar os mortos. São Paulo: Paralaxe, 2008. p. 69. 
150 DMT, 90. “Na morte, nada puro, sem fundamento, sentida mais dramaticamente, com a acuidade deste nada 
maior na morte do que na ideia de nada do ser (no il y a que fere menos do que a desaparição), chegamos a 
qualquer coisa que a filosofia européia não pensou. Compreendemos a corrupção, a transformação, a 
dissolução. Compreendemos que as formas passam enquanto algo subsiste. A morte corta com tudo isso, 
inconcebível, refratária ao pensamento e, no entanto, irrecusável e inegável. Nem fenômeno, mal sendo 
tematizável, nem pensável – o irracional começa ai. Mesmo na angústia, mesmo pela angústia, a morte 
permanece impensada. Tervivido a angústia não permite pensá-la.”    
151 ROLLAND, Jacques. La mort en sa négativité. In: Parcours de l’autrement. Paris: Puf, 2000. p. 357. “[…] 
insuffisante pensée de la négativité de la mort […] Négativité de la mort qui excède la pensée.”   



 

 
 

57 

 

Segunda Guerra Mundial? Como se pode ter “acesso a outrem fora da retórica que é manha, 

domínio e exploração”?152 

A novidade de Lévinas é tratar o tempo e a morte desde uma perspectiva ética, desde o 

rosto do outro. “Pensar um sentido para-além do ser, é o corolário de uma ética.”153 É a 

transcendência na abertura até os outros, em uma perspectiva diacrônica onde o tempo 

adquire sentido. Para Lévinas, o tempo não afeta o sujeito hipostasiado, ilhado em si 

mesmo.154 A temporalidade surge da relação. Diante disso, “a presença de Outrem equivale ao 

pôr em questão da minha alegre posse do mundo.”155 O tempo adquire sentido na relação com 

os outros. A relação do sujeito com a incógnita da morte já uma relação com uma outreidade. 

Nessa perspectiva ética, a relação entre o eu e os outros é o deslocamento do presente pela 

irrupção de um futuro inesperado, que não é senão o Outro. 

Qual a conexão entre morte e Ética da Alteridade? Buscaremos compreender aqui o 

que a Morte do Outro suscita no Mesmo. Que orientação se pode construir após as propostas 

da ontologia existencial? “Afim de serem pensados radicalmente, deverão a morte e o tempo 

ter a última referência numa ontologia, quer dizer, num pensamento do ser quanto ser?”156  

Como comprovar que a morte de Outro é mais além que mero fato empírico que nós 

egoisticamente apreendemos? Por que, para Lévinas, trata-se a morte um escândalo? O 

escândalo da não-resposta como enigma indecifrável, porém um clamor por responder pela 

passividade e vulnerabilidade do Outro. Por quais motivos, a morte do outro é a morte 

primeira. E, finalmente, por que o avizinhar-se a morte é mais radical do que a De-cisão 

antecipadora?    

 

A relação com a morte de outrem, uma relação exterior, comportou uma 
interioridade (que, no entanto, se reconduzia à experiência). Será diferente, a 
relação com minha morte? Em filosofia, a relação com a minha morte é 
descrita como angústia e produz-se como compreensão do nada [...] Mas a 
afecção pela morte é afetividade, passividade, afecção pela des-mesura, 
afecção do presente pelo não-presente.157 
 
 

Na tradição notamos uma profunda deficiência e uma total indiferença, em relação à 

alteridade, visto que o Outro é no mais das vezes determinado pelo Mesmo, pela necessidade 

da manutenção da mesmidade. Em Descartes e o corte abrupto entre a res cogitans e a res 
                                                 
152 TI, 59. 
153 DMT, 86. 
154 “J’apelle hypostase l’événement par lequel l’existant contracte son exister.” TA, 21-22. 
155 TI, 62. 
156 DMT, 78. 
157 Ibidem, p. 42.     



 

 
 

58 

 

extensa - em que há a perfeita possibilidade de existir solipsisticamente - os outros estão em 

“meu” mundo, os outros são “meus outros”, o mundo é minha morada. É a chamada 

“existência econômica”: o “mundo edificado a partir da liberdade auto-assegurada[...]aí tudo é 

posse e morada”158.  

 Sem dúvidas, eis a tendência ocidental: O Mesmo, a identidade, a totalidade. E tudo 

deve ser englobado pelo Mesmo. Englobar quer dizer tornar conteúdo para ser compreendido 

ou representado.  O outro, genuinamente humano, se recusa a apresentar-se enquanto coisa 

dada aos sentidos. Há, segundo Lévinas, uma inadequação do pensamento em relação à ideia 

do infinito que é o Outro. Essa ideia de infinito é um excesso, um transbordamento, por isso 

não se adequa a nenhuma intenção do pensamento.  

 Sendo assim, para Lévinas, o cogito cartesiano, o cogito monadologista, o cogito 

criticista ou a novidade não-substancialista do Dasein, fazem parte de um mesmo roteiro: o 

roteiro dos solipsismos, ensimesmamentos e isolamentos existenciais. A egoidade é notória. 

Através destas atitudes, sejam substancialistas, sejam existencias, que deriva o discurso 

possessivo que ascende com toda força no humano. Chamo de meu pai, minha professora, 

meu amigo, minha casa, meu mundo, minha ideologia, meu país, minha verdade. A negação 

do outro tem sua expressão máxima com o advento dos ditos totalitarismos como o 

hitlerismo, ou seja, o apogeu da negação da infinidade oriunda da diferença. “O tempo que 

temos para passar na terra não é tão longo para que o utilizemos em outra coisa além de nós 

mesmos. Esta frase de um poeta se aplica a todo aquele que recusa o extrínseco, o acidental, o 

outro.”159     

Lévinas, afirmando que não é possível englobar o Outro no Mesmo, defende que que o 

Outro é o que irrompe o Mesmo, destrói a carapaça egóica. Alteridade não é meramente o 

contrário de identidade, mas a “heterogeneidade radical do Outro.”160 A antiga máxima 

socrática, fazendo parte do roteiro filosófico das filosofias do si-mesmo, é um bom exemplo 

de certo risco da preocupação manutenção desta mesmidade típica do discurso metafísico. É 

justamente por que cada um que conhece a si mesmo - e conseqüentemente sabe atingir a si 

mesmo - sabe exatamente onde atingir o outro. Se considerarmos que o corpo é uma arma em 

potencial. É por isso que Lévinas atestará nossa responsabilidade pela alteridade do outro que 

inexoravelmente nos vem ao encontro no mundo.  

                                                 
158 SANTOS, Luciano. A outra lucidez: apontamentos sobre Totalidade e Infinito. Studium, Recife, v.3, n.5e6, p. 
95-105, 2000. p.96. 
159 CIORAN, Emil. Exercicios de admiração: ensaios e perfis. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. p.64.  
160 TI, 24. 



 

 
 

59 

 

A manutenção da mesmidade é uma primeira etapa e não, como veremos, o isolado 

estágio único do sujeito. Essa é a tese principal das conferências de Le Temps et l’Autre. A 

vitória do Eu sobre o Il y a, sobre o fato anônimo do ser, a inversão do Si em Eu, o 

encobrimento do Eu pelo si-mesmo e a ideia de que o tempo não é temporalizado por um 

sujeito só, isolado. O tempo, para Lévinas, é a relação do sujeito com outrem. É interessante 

notar que a responsabilidade, citada aqui com freqüência, não deve ser confundida com uma 

espécie de obrigação de ser bondoso, altruísta, empático, cuidar do outro ou colocar-se no 

lugar dele, “morrer por ele”. Desse modo, “Outrem é em relação a mim, isto é problema dele; 

para mim, ele é antes de tudo aquele por quem eu sou responsável.”161 

  

A relação com o outro não é uma idílica e harmoniosa relação de 
comunhão, nem uma simpatia pela qual, colocando-nos no seu lugar, nós o 
reconhecemos como semelhante a nós, mas exterior a nós; a relação com o 
outro é uma relação com um mistério. É sua exterioridade ou, antes, a sua 
alteridade [...] que constitui todo o seu ser.162 

   
  

 Em Lévinas, para além da identidade, a consideração alteridade trata-se de uma 

tentativa de romper a ideia de que toda filosofia é exclusivamente fundada na ontologia. A 

tese central do pensamento de Lévinas é a ética como Prima Philosophia.  “A filosofia 

ocidental foi o mais das vezes uma ontologia: uma redução do Outro ao Mesmo, pela 

interposição de um termo mediano e neutro que assegura a inteligência do ser.”163 Nesse 

sentido, o filósofo, através de um caminho notadamente árduo, visa postular a anterioridade 

da ética sobre a ontologia, alegando que a relação ao Outro é antes ética do que teorética ou 

ontológica. Isso por que em Heidegger,  

 

O homem inteiro é ontologia. Sua obra científica, sua vida afetiva, a 
satisfação de suas necessidades e seu trabalho, sua vida social e sua morte 
articulam com um rigor que reserva a cada um destes momentos uma função 
determinada, a compreensão do ser ou a verdade.164 

 

 

                                                 
161 LÉVINAS, Emmanuel. Entre nós: ensaios sobre a alteridade. Petrópolis: Vozes, 2004. p.  145.  
162 TA, 63. “La relation avec I'autre n'est pas une idyllique et harmonieuse relation de communion, ni une 
sympathie par laquelle nous metant à sa place, nous le reconnaissons comme semblable à nous, mais extérieur à 
nous; la relation avec l'autre est une relation avec un Mystère. C'est son exteriorité, ou plutôt son alterité [...] qui 
constitue tout son être.” 
163 LÉVINAS, Emmanuel. Totalité et Infini. Paris: Ed. Martinus Nijhoff, 1980. p. 33-34. 
164 EN, 22. 
 



 

 
 

60 

 

A ética como filosofia primeira é - na nossa interpretação - o “meio termo” entre o 

neutro ser-com-os-outros heideggeriano e a ideológica norma (lei) - o discurso edificante, o 

“tu deves”. Uma ideia bem mais originária presente no plano da convivência de sujeitos na 

busca da auto-conservação, da realização do eu, da fruição, um “viver de...”, a busca do 

prazer, de um gozo da vida que traga felicidade, o “viver de boa sopa”, como diz o filósofo. O 

choque entre duas mesmidades fruintes em busca da perseverança no ser é anterior a qualquer 

condição teorética, a qualquer jogo conceitual.    

As principais críticas de Lévinas partem das leituras de Ser e Tempo. Boa parte das 

suas análises, que nos convidam e familiarizam aos seus questionamentos em relação à 

filosofia heideggeriana, já estão contidas numa reunião de artigos sobre Husserl e Heidegger, 

já bastante utilizado por nós até aqui, publicada como livro em 1949 cujo título é En 

découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger. Nesta base filosófica, o filósofo franco-

lituano detecta o que ele julga ser a deficiência na concepção de intersubjetividade - na 

coexistência (Mitdasein) - a qual julga estar fadada a certa neutralidade165, oriunda da 

minheidade (mienneté) do Dasein. Minheidade como solidão, ensimesmamento. Minheidade 

não se trata do solipsismo clássico, como já vimos na primeira seção, visto que - seguindo a 

analítica do Dasein - somos-no-mundo-com-os-outros. 

 

O ente que temos a tarefa de analisar somos nós mesmos. O ser deste ente é 
sempre e cada vez meu. Em seu ser, isto é, sendo, este ente se comporta 
com o seu ser. Como um ente deste ser, a pre-sença se entrega à 
responsabilidade de assumir seu próprio ser. O ser é o que neste ente está 
sempre em jogo [...] A pre-sença se constitui pelo caráter de ser minha 
segundo este ou aquele modo de ser. De alguma maneira, sempre já se 
decidiu de que modo a pre-sença é sempre minha.166  

 

Segundo Vattimo, o próprio Heidegger reconhece posteriormente que o Dasein, 

mesmo na busca de singularização e imerso na minheidade/mesmidade, reconhecia a 

necessidade da comunidade e do Outro para o “encontro” da propriedade do Si-mesmo. 

 

Acredito que o Heidegger dos anos 1930, aquele depois da Kehre, se deu 
conta de que a autenticidade da qual falava Ser e Tempo, não é algo que se 
possa procurar “sozinho”. Autenticidade significa co-responder à chamada 
do ser; mas o ser assim entendido é também a própria comunidade, a 

                                                 
165 Cf. TI, 278. 
166 ST I, 77-78. Grifos nossos. 



 

 
 

61 

 

sociedade na qual se vive, etc. Também, por isso, Heidegger se empenhou 
com Hitler, errando.167 

  

A ideia central desse item dos questionamentos levinasianos, tem a pretensão de 

inquirir se estamos neutramente reduzidos a [ser-com]-os-outros. Acerca da coexistência na 

Analítica Existencial Lévinas afirma: 

   

A coexistência é colocada como uma relação com outrem, irredutível ao 
conhecimento objetivo, mas ela repousa também, no fim das contas, sobre a 
relação do ser em geral, sobre a compreensão, sobre a ontologia. Ademais, 
em Heidegger, a intersubjetividade é coexistência, um nós anterior ao Eu e 
ao Outro, uma intersubjetividade neutra.168     

      

Evitando cometer uma injustiça sumária, há em Heidegger—segundo nossa 

interpretação—ainda que parcamente, certos traços de alteridade do Mesmo ao Outro. 

Sigamos sua fala em Ser e Tempo ao apontar a de-cisão, enquanto destrancamento ou 

liberação da impessoalidade, como condição de possibilidade de uma relação autêntica. 

 
A pre-sença de-cidida se liberta para seu mundo a partir daquilo em função 
de que o poder-ser se escolhe a si mesmo. Somente a de-cisão de si mesma 
coloca a pre-sença na possibilidade de, sendo com os outros, se deixar "ser" 
em seu poder-ser mais próprio e, juntamente com este, abrir a preocupação 
que libera numa antecipação. A pre-sença de-cidida pode se tornar 
"consciência" dos outros. Somente a partir do ser si mesmo mais próprio da 
de-cisão é que brota a convivência em sentido próprio. Esta não brota nem 
dos compromissos ambíguos e invejosos das alianças tagarelas 
características do impessoal e nem de qualquer coisa que, impessoalmente, 
se queira empreender.169  
 

 Em Heidegger uma existência autêntica, ou em sentido próprio, denota, na nossa 

anotação, que um “não atrapalhar” outrem na sua singularidade já é o suficiente. Eu me 

singularizo e espero o mesmo de outrem, nada mais. Não há conteúdos morais, nem discursos 

que edificam caridade, como já vimos. 

É como se a coexistência em Heidegger denotasse um grande exército170 em inevitável 

e constante marcha, o que ele convencionou chamar de impessoal.  Para Lévinas, “a própria 

                                                 
167 REVISTA IHU-ONLINE. Ser e Tempo: a desconstrução da metafísica. São Leopoldo: Unisinos Editorial, 
2006. p.6. http://www.unisinos.br/ihuonline/uploads/edicoes/1158344314.18pdf.pdf  Acesso em 22/01/2007 às 
23:11.      
168 TI (Fr), 63.  
169 ST II, 88.   
170 TA, 19.“Enfin, l’autre, chez Heidegger, apparaît dans la situation essentielle du Miteinandersein – être 
réciproquement l’un avec l’autre.”  

http://www.unisinos.br/ihuonline/uploads/edicoes/1158344314.18pdf.pdf


 

 
 

62 

 

relação social não é uma relação qualquer, uma entre outras que podem produzir-se no ser, 

mas o seu último acontecimento.”171   

Então, o que faz uma relação autêntica entre o Mesmo e o Outro para além dessa 

inexorabilidade de ter que ser com os outros? Segundo Lévinas é o des-inter-esse. Originária 

e etimologicamente, nossas relações são de inter-esse. Des-inter-esse é justamente o para além 

do ser, do poder e do poder de poder. A própria ética em sentido levinasiano. Pelos seus 

exemplos, amar por amar, para além da posse, mas também para além da reciprocidade, sem 

nada esperar. Eis porque Lévinas, tendo primeiro, dado Eros como o paradigma da relação 

ética, depois altera a sua posição. Amar o não amável, desejar o não desejável. Diaconia172 

absoluta, responsabilidade absoluta, culpabilidade sem falta. Será possível - talvez não - algo 

que nos ensine, a cada minuto, a amar. A amar o amor para além do amor. Em suma, num 

primeiro momento é uma relação de gratuidade, sem a necessidade de reciprocidade, pois, se 

espera algo de volta, entra-se de novo numa relação de inter-esse.  

 Em Heidegger, nos deparamos com a relação entre o Mesmo e o Outro reduzida ao 

estar-junto no mundo, um ter de conviver tagarela e curiosamente com a possibilidade de ser 

propriamente com o outro.  

Em suma, o que Lévinas quer – à sua maneira - apontar na ontologia heideggeriana é 

que a relação com outrem está submetida à relação com o ser em geral, ou seja, reduzida a 

ontologia.   Des-inter-esse (désintéressement) tem - num segundo e principal sentido - o 

plausível caráter “desontologizador” por que é “deixar (des) de conceber a relação de um 

espaço entre (inter) ocupado pelo ser (esse), isto é, delimitado pelo horizonte conceitual da 

ontologia.”173 Mais uma vez, a relação ao outro é antes ética do que teorética. Confirma-se 

essa anterioridade ética à teoria nas plausíveis palavras de Martin Buber: 

 
 
A relação com o TU é imediata. Entre o EU e o TU não se interpõe nenhum 
jogo de conceitos, nenhum esquema, nenhuma fantasia; e a própria 
memória se transforma no momento em que passa dos detalhes a totalidade. 
Entre o EU e o TU não há fim algum, nenhuma avidez ou antecipação.174   

 

Não é o caso que Lévinas pretenda retirar da morte toda sua pujança existencial. Crê 

apenas que ela não possua tanta imbricação ontológica na trama humana como o quer 

                                                 
171 TI, 200. 
172 Diaconia é um termo cristão. Quer dizer serviço ao próximo, servir à mesa.   
173 COSTA, Márcio Luis. Lévinas: uma introdução. Petrópolis, RJ: Vozes, 2001. p.9.  
174 BUBER, Martin. Eu e Tu. São Paulo: Centauro, 2003. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. p. 13. Grifo Nosso.       



 

 
 

63 

 

Heidegger. Não há um projeto que visa conceber a morte com total indiferença, como se o 

homem pudesse se tornar impassível. É aqui o ponto crucial onde os caminhos dos dois 

autores se desligam.  

 

Pensar o tempo independentemente da morte que leva a síntese passiva do 
envelhecimento, descrever o tempo independentemente da morte ou do nada 
do fim que a morte significa. Pensar a morte em função do tempo, sem ver 
nela o próprio projeto do tempo. Pensar o sentido da morte – não significa 
torná-la inofensiva.175  

 

“O nada da morte é inegável”.176 Mesmo assim, Lévinas questiona se o nada, que é 

aberto pela morte, foi suficientemente pensado. Como ele mesmo afirma em Autrement 

Qu'être, “ninguém é suficientemente hipócrita para pretender ter roubado à morte o seu dardo 

- nem mesmo os promotores das religiões - mas podemos ter responsabilidades e laços pelos 

quais ela ganha um sentido.”177 

 

Não podemos ignorar o nada da morte, mas também não o podemos 
conhecer. Mesmo se esta não-ignorância não mede ainda o que a morte no 
seu nada põe em questão para além do nosso ser. Não mede ainda a 
negatividade da morte mais negativa do que o nada, vertigem e risco vividos 
no ‘menos do que nada’. Negatividade, nem pensada, nem também sentida; 
puro nada, que é impossível de ignorar, e cuja inacessibilidade quase 
caracterizou o pensamento ocidental de Aristóteles a Bergson.178 

 

Mesmo assim, há a necessidade de reconhecer que ser para a morte não comporta em 

si nenhum tipo de atividade ou decisão. Perante a morte há tão somente a espera, paciência e 

passividade. Sendo “mistério ou porvir absoluto, a morte abre a interioridade ensimesmada 

do sujeito, revela-Ihe a sua originaria e estrutural passividade e, ipso facto, ex-põe-no a 

outrem.”179 É justamente o evento em que não há um movimento ativo da razão, onde não há 

compreensão que ultrapasse a precariedade, onde as atividades iluminadoras da razão não 

possuem alcance. É a relação com um mistério que, segundo Lévinas, não foi assim 

considerado por Heidegger. 

                                                 
175 DMT, 128.  
176 Ibidem, p. 91. 
177 LÉVINAS, Emmanuel. Autrement qu’Être ou au-delà de l’Essence. Paris: Martinus Nijhoff, 1978. p. 205 
“Personne n'est assez hypocrite pour prétendre qu 'il a enlevé à la mort son dard p a s même lês prometteurs des 
religions mais nous p ouvons avoir des responsabilités et des attachements par lesquels la mort prend un sens”. 
178 DMT, 88. 
179 BERNARDO, Fernanda.  A morte segundo Emmanuel Lévinas: limite-limiar do eu inter-essado. Revista 
Filosófica de Coimbra. Coimbra: Instituto de Estudos Filosóficos Editorial, 1997. p. 167 



 

 
 

64 

 

O ser humano em Heidegger, compreendido como poder, permanece, na 
realidade, verdade e luz. Heidegger não dispõe, por conseguinte, de 
nenhuma noção para descrever a relação com o mistério que a finitude do 
Dasein já implica. Se o poder é, ao mesmo tempo, impotência, é em relação 
ao poder que essa impotência é descrita.180    

 

A essência dessa fração da obra levinasiana está ocupada em pensar a morte a partir do 

tempo, e não o tempo a partir da morte. É uma clara afronta à filosofia heideggeriana, que tem 

a finitude, e sua antecipação, como abóboda na contextura da existência humana.  

Não é a liberdade finita que torna inteligível a noção de tempo; é o tempo 
que dá um sentido à noção de liberdade finita. O tempo é precisamente o fato 
de que toda a existência do ser mortal – sujeito a violência – não é o ser para 
a morte, mas ‘ainda não’, que é uma maneira de ser contra a morte, um recuo 
em relação à morte ao que dela se afasta, ao que para já existe 
completamente.181  

 

A morte é uma dupla afecção. Há o impacto da morte própria e o choque da morte do 

outro. Ambos os casos, apontam para um só: a morte é um fato que se apresenta como 

qualquer coisa de aparência externa, está fora do homem, precipita-se desde o exterior. 

Evento não circunscrito no projeto existencial, não se pode antecipar e nos vem de maneira 

verdadeiramente fidedigna desde o outro. Dadas essas informações, analisaremos esses dois 

caminhos que unificam a morte como a marca da alteridade absoluta. Se por um lado a morte 

própria, completamente sem-sentido, impotencializa o homem, tornando-o pura passividade, 

por outro, a morte de outrem será vista como com concretude e me convocando gratuitamente 

ao “serviço” de outrem.      

 

Afirmar a afetividade nas relações com a morte de outrem, e com a minha 
própria morte coloca estas relações no seio da relação com o Diferente, com 
o sem-medida-comum, que nenhuma reminiscência nem antecipação seriam 
capazes de reunir em sincronia.182   

 

Ser para a morte é ser paciente, é a relação com o jamais, com o nunca presente. O 

nunca da paciência, seria o sempre do tempo. Da mesma maneira, “ser-para-a-morte é 

paciência, não-antecipação, uma duração apesar do si mesmo, modalidade da obediência: a 

                                                 
180 TI, 254. 
181 Idem. p.203. 
182 DMT, 47.     



 

 
 

65 

 

temporalidade do tempo como obediência.”183 Veremos que, “morrer pode marcar o fim da 

minha vida, mas o significado da minha existência vai além da minha morte.” 184 

 

                                                 
183 AE, 89. “L'être pour-la-mort est patience; non-anticipation; une durée malgré soi, modalité de l’obéissance: la 
temporalité du temps comme obéissance.” 
184 MORGAN, Michael L. Discovering Levinas. New York: Cambridge University Press, 2007. p. 224. “Dying 
maymark the end of my life, but the meaning of my existence reaches beyond my death.”  



 

 
 

66 

 

2.2 IMPOSSÍVEL POSSIBILIDADE: A MORTE PRÓPRIA COMO ALTERIDADE 
INASSUMÍVEL 

 
Inconcebível, escuro 

impenetrável segredo, 
verdadeiro problema 

que aos homens todos torna 
crianças desnorteadas 

enfrentando a própria sorte.185 
 

A morte nunca é, portanto, assumida; acontece.186 
 

La mort qui me frappera est-elle ma mort?187  
 

  

Minha morte é insignificante.188 Sendo, ao mesmo tempo, “um fenômeno original e 

concreto, a mortalidade do próprio sujeito revelar-se-á um limite-limiar do mesmo.”189 É 

assim que Lévinas considera a finitude tomada desde o ponto de vista do sujeito. 

  A pujança do existencial ser-para-a-morte evocado por Heidegger, está assentado no 

encantamento do si-mesmo com sua existência econômica que, quando posta à prova por 

situações-limite, tem a experiência de impotência e passividade. O sujeito só é um prisioneiro 

e, “ignorando sua prisão, está em sua casa.”190  

 Outrem, vindo da exterioridade, fratura as paredes sólidas da ipseidade isolante, 

causando um “curto-circuito ontológico da egologia.”191 Ver-se-á que a morte é uma dupla 

afecção. Me afeta enquanto sujeito que sofre e me afronta desde a mortalidade alheia. Faz 

com que o homem se veja imerso num tecido existencial, enleado entre identidade e 

alteridade. Pode o homem assumir a própria finitude para além de discursos atarefados em 

apreender o invisível? É “a morte possível? Eu posso morrer? Posso dizer ‘eu posso’ em 

relação à morte? 192 

É imprescindível re-lembrar sinteticamente a morte exposta na Analítica Existencial. 

Como já posto na primeira parte do nosso escrito, para Heidegger, o que sabemos da morte, 

vem-nos de segunda mão, das informações tagarelas e curiosas do impessoal e da morte 

empírica dos outros que morrem junto a mim.  
                                                 
185 REVENTÓS I CARNER, Joan, op. cit., p. 33. 
186 TA, 61. “La mort n’est donc jamais assumée; elle vient.”  
187 SARTRE, J.P, op. cit., p. 578.  
188 AE, 14. “Ma mort est insignifiante”.  
189 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 139. 
190 TI, 43. 
191 CIOCAN, Cristian. Emmanuel Lévinas 100: proceedings of the Centenary Conference. Bucharest: Zeta 
Books, 2007. p. 274. “[...]court-circuit ontologique de l’égologie.” 
192  CRITCHLEY, Simon. Very Little…Almost Nothing. Death, Philosophy, Literature. London and New York: 
Routledge, 2004. p. 25.  “Is death possible? Can I die? Can I say ‘I can’ with respect to death? Can I?” 



 

 
 

67 

 

 

Tudo quanto possamos dizer e pensar da morte e do morrer, bem como do 
seu inevitável desenlace, nos parece, para começar, que o recebemos em 
segunda mão. Sabemo-lo por ‘ouvir dizer’ ou por saber empírico. Tudo 
quanto deles sabemos nos chega através da linguagem que os nomeia, que 
enuncia proposições: propósitos comuns, proverbiais, poéticos ou 
religiosos.193 

 

No momento propício abordaremos a mortalidade alheia, como condição de 

possibilidade de acesso a nossa própria condição de mortais: a morte primeira. Deve-se levar 

em conta que o próprio Lévinas afirma que a morte do mesmo, “a minha morte não se deduz, 

por analogia, da morte dos outros; inscreve-se, isso sim, no medo que posso ter para o meu 

ser.”194  

Em certo sentido, no próprio Heidegger, a morte do outro é a primeira informação de 

morte que nos importuna na cotidianidade. Todavia, essa questão em Lévinas tomará uma 

profundidade maior na medida em que a morte carregará consigo a marca da alteridade 

absoluta. A futurição tem sua passagem obstruída pelo advento do intangível, “o eu no seu 

projeto para o futuro vê-se perturbado por um movimento de iminência, pura ameaça, e que 

me vem de uma absoluta alteridade.”195   

 Num sentido ontológico, a morte é o momento de maior autenticidade do Dasein. 

Seguindo a interpretação da Analítica, nossa vida, sua duração, sua totalidade é determinada 

pelo ser-para-a-morte, por essa consciência da finitude radical que nos somos. Enfim, 

temporalidade de Dasein é determinada e “fechada” pela morte.  

 Mors omnia solvit. Vimos, na primeira seção deste escrito, que o tempo em Heidegger 

é - em cortes epistêmicos - “tripartido”. Passado (facticidade), presente (decadência) e futuro 

(projeto). Essa tripartição—Pré, Já e Pró—(que na verdade é constituída por uma 

interpenetração, a essência do tempo á temporalização), faz-se completa de sentido 

precisamente pelo ser-para-morte, ou seja, por essa eminência inexorável de findar a qualquer 

momento e viver versado ao fim. A própria contingência de “ter que ser” é oriunda do ter-

que-morrer. Enfim, a morte é o proprium do homem.  

                                                 
193 DMT, 36.      
194 TI (Fr), p. 259. Eis a passagem completa: “a minha morte não se deduz, por analogia, da morte dos outros; 
inscreve-se, isso sim, no medo que posso ter para o meu ser. O “conhecimento” do ameaçador antecede toda a 
experiência racionalizada sobre a morte de outrem – o que em linguagem naturalística, se exprime como 
conhecimento instintivo da morte. Não é o saber da morte que define a ameaça, é na iminência da morte, no seu 
irredutível movimento de aproximação, que originalmente consiste a ameaça, que se profere e articula, se assim 
podemos exprimir-nos, o ‘saber da morte’.”      
195 Ibidem, 261. 



 

 
 

68 

 

Se o Dasein é pura possibilidade, a possibilidade mais radical é “findar”. Esse 

acontecimento, na visão de Heidegger, é a “possibilidade da impossibilidade”, o possível do 

impossível, a possível impossibilidade. Neste sentido questiona Lévinas:  

 
Como é que existir pode significar poder, se existir é não poder colocar-se 
atrás do existir? Incapaz de se virar para o absoluto que é o acto pelo qual 
ela voltava à sua condição, isto é, executando o equivalente a um 
movimento para o passado e para além desse passado – (e o absoluto na sua 
própria intemporalidade significa ‘já’ – remete para um lugar situado atrás 
do passado, volta em direção ao princípio) – essencialmente reminiscência 
de ‘um profundo outrora, outrora nunca bastante’ – a existência é um 
movimento para o futuro. E este movimento para o futuro que conservará a 
transitividade do pensamento será a negação do pensamento, na medida em 
que, precisamente, esse mesmo futuro será a negação do absoluto, será o 
não ser, será o nada. O poder que não é um pensamento – é a morte. O 
poder de ser finito é o poder de morrer. Sem a transitividade para a morte, a 
filosofia da existência teria voltado fatalmente a uma filosofia do 
pensamento.196 

 

Os traços de alteridade no findar dos outros, de início e na maior parte das vezes, é 

apenas um estar junto, uma fonte imediata e superficial do saber da morte, como fato empírico 

e angustiante, visto que “seremos os próximos”. A morte (não o mero falecimento) é, afinal, o 

momento de máxima singularidade. O expediente de ser-no-mundo é ser-para-morte. Esse 

existencial tem o poder de mudar os rumos e as tomadas de decisões que são apresentadas ao 

Dasein de tal forma que, de-cidindo propriamente, recuperando a escolha de si, a existência 

pode ser re-orientada. Não de forma ideal, fictícia como ele deixa claro, mas onticamente, no 

campo dos fenômenos. Tratamos aqui mais uma vez da já abundantemente explorada “de-

cisão antecipadora”.   

   O que então o filósofo franco-lituano alvitra para que possamos observar a morte não 

mais de forma tradicional?  

Para Lévinas, a possibilidade da morte é a impossibilidade de uma reflexão total. A 

relação com a morte, ou seja, a relação com o desconhecido, é o contato com um excesso de 

compreensão. Excesso no sentido de ultrapassagem das possibilidades da razão humana. Esse 

fato não indica nenhum sinal de irracionalismo ou simples ignorância de um fato que, através 

de investigações, pode ser desvelado em determinado momento. Estamos diante dos limites 

determinantes da razão, distantes das relações noema-noese, afastados das forças da 

                                                 
196 LÉVINAS, Emmanuel. Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget, 1997. 
p.127.  



 

 
 

69 

 

intencionalidade, impossibilitados de qualquer antecipação. A morte é o que escapa ao 

alcance da razão e das faculdades iluminadoras da compreensão. 

  

A impossibilidade da reflexão total não deve apresentar-se negativamente 
como a finitude de um sujeito cognoscente que, mortal e desde já 
comprometido no mundo, não tem acesso a verdade, mas com o excedente.” 
[...] O desconhecido não resulta de uma ignorância de fato. O desconhecido 
em que o ato desemboca resiste a todo o conhecimento, não se coloca à luz, 
dado que aponta que a obra recebe a partir do outro.”197 

 

Assim sendo, insistimos, a morte é “mistério, exatamente por que não poderia ser 

antecipado, quer dizer, apreendido [...] Mas a morte anunciada desta maneira, é ainda minha 

morte? Há na morte, com efeito, um abismo entre o evento e o sujeito a que ele chega.” 198  

Lévinas, dentre suas apreciações, joga com uma frase enigmática. E a esfinge é 

Rimbaud. “A ‘verdadeira vida está ausente’199. Mas nós estamos no mundo. A metafísica 

surge e mantém-se neste álibi. Está voltada para o ‘outro lado’, para o ‘doutro modo’, para o 

‘outro’.200 Quanto ao sentido desta frase, que é a citação de um verso do Uma temporada no 

Inferno, interpretaríamos como sendo o verdadeiro sujeito ético portador/sofredor desta 

ausência, todavia onipresente, em carne viva, em si: como si mesmo. E como um mais de 

vida na vida: como um survivre. “Lévinas descreve o eu como o sobrevivente da morte dos 

outros.”201 

Vive-se, somos existentes, entendemos desde sempre a existência, o ser em geral, o 

“Há”, o Il y a, o fato nu e cru da existência. Todavia somos a “realização” do ser, sem o 

homem o ser existiria, mas não seria verdadeiro. Estamos imersos no enigma de, além de ser-

com-o-outro, de ser-para-outro, de não conseguir entendê-lo em sua totalidade, pois ele é para 

além de mim, da minha totalidade egóica, um infinito não englobável e não objetificável. 

A morte em Lévinas, tendo em vista as considerações tecidas até então, denota uma 

forte e radical potência de alteridade. Sendo uma “não-resposta”, o “sem-resposta”, a morte só 

pode oferecer a experiência de uma passividade irrestrita.  

A indiferença, mãe da injustiça, nos machuca, faz-nos sentir ignorados. Mas ao menos 

a indiferença carrega consigo um “rosto”, é uma postura, pode-se ver e sentir, em suma, nos é 
                                                 
197 TI, 200 e 205. 
198 TA, 65. “mystère, précisément parce q’il ne pouvait être anticipé, c’est-à-dire saisi […] Mais la mort ainsi 
annoncée, est-elle encore ma mort? Il y a en effet dans la mort un abîme entre l’événement et le sujet auquel il 
arrivera.” 
199 Cf. RIMBAUD, Arthur. Uma temporada no inferno. Porto Alegre: L&PM, 2007. p.50.   
200 TI (Fr) p.21.    
201 DAVIS, Colin. Can the Dead Speak to Us? De Man, Levinas and Agamben. Culture, Theory and Critique, 
London, 45/1, 77‐89. 2004. p. 81. “Levinas describes the self as the survivor of the death of the other” 



 

 
 

70 

 

endereçado. A ausência de resposta, por sua vez, é algo de muito mais angustiante na medida 

em que não oferece um rosto, alguém que se possa encarar, tentar quebrar o gelo ou forçar 

diálogo ou interpretação. 

Assim é com a morte, eterna não-resposta, enigma sem decifração. Ofereceu um sem 

número de interpretações possíveis ao ser humano: vida após a morte, aniquilação, 

transmigração da alma, expiação dos vícios humanos, momento de encontro com Deus ou 

com o Diabo, o simples espraiar dos átomos, etc. Se o morrer não fosse um problema 

metafísico indissolúvel, o suicídio nem seria um escândalo existencialista. Desta feita, temos 

um acontecimento que não oferece nenhuma escolha ou de-cisão ao sujeito; simplesmente 

acontece. De início Lévinas nos fala da morte como o descontinuar dos movimentos 

biológicos. O próprio organismo humano funciona com a alteridade dos órgãos. O que é uma 

necrose, se não a prova de que o organismo é pura alteridade? A morte celular é causada por 

anoxia, ou seja, a ausência de outro necessário: o oxigênio. Não obstante, com a ausência de 

nutrientes, a célula fina, o alimento é uma alteridade, algo do exterior que se afastada da 

célula, evita sua mesmidade, sua permanência. Note-se que a necrose pode ser evitada ou 

controlada se ainda houver vida. O cessar da função de um órgão pode afetar todos os outros 

em sua interdependência.     

 

A morte é desvio irremediável: os movimentos biológicos perdem toda a 
sua dependência em relação a significação, à expressão. A morte é 
decomposição; é o sem resposta [...] Alguém que morre: rosto que se torna 
máscara. A expressão desaparece. A experiência da morte, que não é minha, 
é “experiência” da morte de alguém, de alguém que está de repente para-
além dos processos biológicos, que se associa a mim em jeito de alguém. 202  

  

 Desse modo, observa-se claramente que a morte é uma experiência inexperienciável 

subjetivamente, ou seja, não é experimentada de forma alguma pelo sujeito, a não ser pela 

colisão da morte desde o exterior. Poder-se-ia objetar dizendo que já no helenismo, o ilustre 

Epicuro de Samos203, antecipara tal tese numa de suas conhecidas máximas: “quando aí estás, 

a morte não está, quando a morte está tu não mais estará”. Ou seja, findar leva pura e 

simplesmente ao aniquilamento e à nadificação.204 Evidente que é um argumento válido. Mas 

                                                 
202 DMT, 39.     
203 “C’est pour quoi la mort n’est jamais un present. C’est un truisme. L’adage antique destine à dissiper la craite 
de la mort: Si tu es, elle n’est pas; si elle est, tu n’est pas, - mécconaît sans doute tout le paradoxe de la mort, 
puisqu’il efface notre relation avec la mort qui est une relation unique avec l’avenir. Mais du moin cet adage 
insiste-t-il sur cet éternel avenir de la mort.” TA, 59. 
204 Lembremos o realismo atomísitco-materialista de Epicuro. Então, a morte nada mais é que desagregação 
atômica, nadificação, por isso, não é necessário temer a morte. Face à doutrina do sensualismo desse filósofo, 



 

 
 

71 

 

em Lévinas, na morte do sujeito, ele não está mais aí por que é nada, aniquilou-se ou foi ao 

nada, mas sim, não está por que não é mais “sujeito (ativo)”,205 é pura passividade, inércia e 

não-resposta, “em virtude de o silêncio da morte fazer calar todos os ruídos no tocante a nossa 

existência.”206  

A angústia que toma de assalto o homem não é uma angústia face ao Nada. Para 

Lévinas, a angústia consiste no estar junto alguém que falece, que sai do mundo, denotando 

ali, naquela situação, a frágil e grácil condição humana, e carente de respostas sobre aquilo 

que acontece com outro e que implacavelmente nos acontecerá. A morte é um episódio que 

permanece eternamente futuro e mistério e se desentranha por intermédio da alteridade 

absoluta a qual estamos predestinados a vivenciar. 

 

A morte ameaça-nos do além. O desconhecido que faz medo, o silêncio dos 
espaços infinitos que assusta, vem do Outro e essa alteridade, precisamente 
como absoluta, atinge-me num mau desígnio ou num julgamento de justiça. 
A solidão da morte não faz desaparecer outrem, mas mantém-se numa 
consciência de hostilidade e, por isso mesmo, torna ainda possível um apelo 
a outrem, à sua amizade e à sua medicação.207   

 
 

Por isso, a morte, como trataremos nos próximos capítulos, se anuncia no sofrimento e 

não numa assumidade antecipativa. É um evento em que “estou exposto à violência absoluta, 

ao assassínio na noite. A violência da morte ameaça como uma tirania, como procedendo de 

uma vontade estranha.”208 Defrontar-se com a alteridade radical da morte, como afirma Jean-

Pierre Vernant, é enfrentar o que não se pode dominar em nenhuma instância.     

 

O confronto mais direto com a morte, a morte no sentido próprio, esse para 
além do limite, essa lacuna aberta do outro lado, que nenhum olhar pode 
alcançar, nenhum discurso pode exprimir: nada além que o horror de uma 
noite indizível.209   

                                                                                                                                                         
ela, a morte, nada mais é do que a privação das sensações. O corpo se putrefaz e a consciência se apaga. Todavia 
a eficácia da “nadidade” da morte pode ser questionada. Sponville pondera de forma plausível: “É fácil fazer-se 
valente enquanto o horror está longe, e é inútil. Para os pais que acabaram de perder um filho, para a jovem que 
se descobre condenada no curto prazo, a ideia de nada não lhes será nenhum socorro. Por que não é mais que 
uma ideia, e é o imaginário que os tortura, é seu coração que se dilacera.” In: COMTE-SPONVILLE, André. A 
vida humana. São Paulo: Martins Fontes, 2007. p.92.      
205 SUSIN, Luis Carlos. O homem messiânico: uma introdução ao pensamento de Emmanuel Lévinas. Porto 
Alegre: Escola Superior de Teologia São Lourenço de Brindes, 1984. p.180.  
206 COUTINHO, Evaldo. Ser e estar em nós. São Paulo: Perspectiva, 1980. p. 4  
207 TI (Fr), 260. 
208 Ibidem, 259. 
209 VERNANT, Jean-Pierre, L'individu, la mort, l'amour: soi même et l'autre en Grèce ancienne. Paris: 
Gallimard, 1989. p. 134. “La confrontation plus directe avec la mort em elle-même, la mort au sens propre, cet 



 

 
 

72 

 

 
 

Eis as metáforas. E como não ser metafórico se é a morte uma experiência 

inexperienciável? Como exprimí-la com os caracteres lingüísticos habituais se, “estritamente 

falando, não há relação com a morte, porque não sabemos nada sobre ela”?210 Como dissertar 

sobre um evento que, segundo Lévinas, não é possível desvelar satisfatoriamente desde a 

trama ser-nada211 ou do esquema noema-noese?  É Lévinas a solução para entender a essência 

completa da finitude? Mesmo ele está submetido ao próprio diagnóstico. E assim o é, porque 

as “representações da morte, são informações falsas, ou melhor, representações de uma 

ausência.”212 

Para o filósofo lituano, “o intervalo [...] da morte é uma noção terceira entre o ser e o 

nada.”213 Propor uma noção alternativa para toda uma tradição é um desafio complexo. Mas 

Lévinas não se furta: 

 

Alguém poderia espantar-se de se contestar aqui a verdade do pensamento 
que situa a morte quer no nada, quer no ser, como se a alternativa do ser e do 
nada não fosse a última. Iremos contestar que também neste caso tertium non 
datur?214 

 

 E seu desafio vai mais além. Provoca o modus operandi da filosofia clássica para com 

o tema atávico da finitude. Ele deseja procurar outras dimensões de sentido para a morte e, 

naturalmente, para o tempo.  

 

Eu me pergunto como o trato principal de nossa relação com a morte pôde 
escapar a atenção dos filósofos. Não é do nada da morte precisamente, que 
nós não sabemos nada, que a análise deve partir, mas de uma situação onde 
qualquer coisa de absolutamente incognoscível, quer dizer, estrangeiro a 
toda luz - tornando impossível qualquer hipótese de possibilidade – mas de 
onde nos mesmos estamos cativos. 215  

                                                                                                                                                         
au-delà du seuil, cette béance ouverte de l’autre cote, que nul regard ne peut atteindre, aucun discours exprimer: 
rien, que l’horreur d’une nuit indicible.” 
210 KLUN, Branko. Der Tod als Grenze: Zu einer Schlüsselfrage von Emmanuel Levinas. Prolegomena, 
Ljubljana, n. 6, v.2, p 253-266. 2007. p. 258 “Streng genommen kann zum Tod kein Verhältnis bestehen, weil 
wir nichts von ihm wissen.” 
211 “Estar às portas da morte, reduzir-se-á ao dilema ontológico ser-nada?” DMT, 36.     
212 CRITCHLEY, Simon. Very Little…Almost Nothing. Death, Philosophy, Literature. London and New York: 
Routledge, 2004. “Representations of death are misrepresentations, or rather representations of an absence.” 
213 TI, 46. 
214 Ibidem. p. 210. 
215 TA, 58. “Je me demande même comment le trait principal de notre relation avec la mort a pu échapper à 
l’attention des philosophes. Ce n’est pas du néant de la mort dont précisément nous ne savons rien que l’analyse 
doit partir, mais d’une situation où quelque chose d’absolument inconnaissable, c’est-à-dire étranger à toute 
lumière, rendant impossible toute assomption de possibilité, mais où nous-même sommes saisis.” 



 

 
 

73 

 

 

Destarte, as metáforas, as figuras de linguagem, a arte e os exemplos literários são os 

subsídios eficazes para governar as novas análises levinasianas sobre a morte e a finitude. A 

experiência – inexperienciável - da morte é uma metonímia da existência. Metonímia da 

própria experiência da alteridade absoluta. Não a faço, sofro-a. Sou surpreendido por ela - 

como pelo outro na sua condição de visitante ou de enigma - quando ela vem, eu já não 

sou/estou. Enigma absoluto.  

 A ausência de uma real intelecção e de uma compreensão efetiva da finitude faz com 

que o exercício filosófico seja árduo e nem sempre tão acalentador. Ainda que não seja tarefa 

da filosofia tranquilizar ou apontar qualquer caminho que sobrepuje a finitude. A morte é um 

evento que perturba a vontade, que se esparge no campo dos nossos sentimentos e agita nossa 

imaginação. Sendo assim, linguagens não-filosóficas, como a poesia, tem no tema da finitude 

um campo fecundo para tratar de uma querela existencial que nenhum método ou laboratório, 

sistema religioso ou prescrições metafísicas são capazes de lidar. Eis por que, o já citado 

poeta catalão, Joan Reventós diz que “assumir a desordem é tarefa do filósofo. Tentar 

entendê-la é trabalho do poeta.”216    

Ao tema da morte, Vladimir Jankélévitch, filósofo francês de raízes russas, é uma 

influência notória sobre a obra levinasiana. São heranças filosóficas indiscutíveis as que 

retiram da morte o pretenso poder ordenador da razão e lhe confere forte poder de alteridade, 

ou seja, sua essência consiste na exterioridade, em permanecer distante do horizonte do ser 

humano. “Na morte, estou exposto a violência absoluta, ao assassínio na noite.”217 

Jankélévitch se questiona se a morte pode realmente ser pensada. Se não é pensável nem antes, 

nem durante e nem depois, quando a poderemos pensar? A morte não possui caráter de 

objetividade. É um objeto que, estrangulando o ser pensante, dá cabo do exercício do pensamento. 

A morte se volta contra a consciência de morrer. 

 
A morte brinca de esconde-esconde com a consciência: onde eu estou, a 
morte não está; e quando a morte está, sou eu que não estou mais. Enquanto 
eu sou, a morte é vindoura; e quando ela vem, aqui e agora, não há mais 
ninguém. Das duas uma: consciência ou presença mortal! Ambas se caçam e 
se excluem reciprocamente, como por efeito de um comutador...  Impossível 
acumular essas contradições! Decididamente, a alternativa é cuidadosamente 
combinada.... Nessas condições, a segunda pessoa se oferece a nós 
eventualmente como um meio de superar a disjunção. 218 

                                                 
216 REVENTÓS I CARNER, Joan, op. cit., p. 85. 
217 TI (Fr) p. 259. 
218 JANKÉLÉVITCH, Vladimir. La Mort. Paris: Flammarion, 1977. p. 31 “La mort joue à cache-cache avec la 
conscience: où je suis, la mort n'est pas; et quand la mort est là, c'est moi qui n'y suis plus. Tant que je suis, la 



 

 
 

74 

 

  

Por acometer o homem da ideia de não-ser, a morte é também o sem-sentido, o puro 

negativo, ou seja, o impensável. Assim, a morte é o único evento biológico que o vivente 

jamais se adapta.219 Deste modo, não seria a vida, ainda que familiar, um enigma ainda maior? 

Vejamos.  

 

 

  

                                             

 

                                                                                                                                                         
mort est à venir; et quand la mort advient, ici et maintenant, il n'y a plus personne. De deux choses l'une: 
Conscience, ou présence mortelle! Mort et conscience, elles se chassent et s'excluent réciproquement, comme 
par l'effet d'un commutateur... Impossible de cumuler ces contradictoires ! Décidément, l'alternative est 
soigneusement combinée... Dans ces conditions, la deuxième personne s'offre à nous éventuellement comme un 
moyen de surmonter la disjonction.”  
219 Ibidem. p. 276. “La mort est le seul événement biologique auquel le vivant ne s'adapte jamais.” 



 

 
 

75 

 

2.3 A MORTE COMO EVENTO PRÓPRIO DA ALTERIDADE 

 

O que é absolutamente outro não só se recusa à 
posse, mas contesta-a e, precisamente por isso, 
pode consagrá-la.220 

 
A morte não é do mundo. É sempre um escândalo 
e, neste caso, sempre transcende o mundo.221 

 

Enigma. É assim a morte que definida desde Lévinas. E o que é um enigma? 

Comumente definido, por analogia, como charada ou parábola, é uma questão de termos 

extremamente obscuros, mas passível de interpretação. Se há uma questão fundamental que 

toma de assalto o Homo sapiens desde sua evolução decisiva, é o enigma da finitude.  

Problema metafísico sem solubilidade, ofereceu ao homem angústia e preocupações 

suficientes para erigir, com base nessa “irresposta”, respostas possíveis. Religiões, 

instituições, costumes, especialidades médicas, substâncias e filosofia. A filosofia de 

Heidegger, por exemplo, não a considera como enigma.222 Mesmo o discurso filosófico não 

está fora do conjunto das respostas possíveis. Françoise Dastur, sustenta que “a invenção da 

filosofia coincidiria com a construção de um discurso sobre o morrer e a morte.”223  

Como explicar fenomenologicamente o radicalmente “outro” da morte? Um fenômeno 

sem aparição, essencialmente enigmático? Os limites da fenomenologia se desnudam. Nosso 

contato com a morte não é até o fim fenomenológico, visto que “a morte é o contrario do 

aparecer, como que um retorno do ser em si, em que o que dava sinal de vida entra em si, e 

não pode mais responder. É um movimento oposto à fenomenologia [...] A morte é o 

fenômeno do fim, sendo ao mesmo tempo fim do fenômeno.”224 Testa nossos limites e mostra 

que “nosso confronto com a morte finda nosso esforço de domínio, na medida em que nela 

algo além do nosso poder e controle nos domina. A morte é o evento de alteridade que não 

podemos controlar.”225 Por isso, taxá-la de excesso.226 Assim, “essa maneira de se manifestar 

                                                 
220 TI, 25. 
221 DMT, 128. 
222 “O sentido da morte é desde o início interpretado como fim do ser-no-mundo, como aniquilamento. O enigma 
é apagado do fenômeno.” DMT, 60 e 61.     
223 DASTUR, F. A morte: ensaios sobre a finitude. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. p. 33. 
224 DMT, 72. 
225 SARACINO, Michelle. On being human: a conversation with Lonergan and Levinas. Milwaukee: Marquette 
University Press, 2003. p. 174. “Our confrontation with death ends our attempt at mastery, in that in dying 
something beyond our power and control masters us. Death is the event of otherness that we cannot master.” 
226 “Na existência determinada pela morte, nesta eopopeia do ser, há coisas que não entram nesta epopéia, 
significações que não se reduzem ao ser.” DMT, 81. 



 

 
 

76 

 

sem se manifestar, nós chamamos - remontando a etimologia desse termo grego e em 

oposição ao aparecimento indiscreto e vitorioso do fenômeno - enigma.”227228     

Todavia, se é a morte um enigma, este só possui validade ao ser autenticado por outro 

enigma ainda maior: a própria vida. Seria justo iniciar essa provocação, analisando o 

demandado enigma da vida, através de uma bela obra de arte. Gustav Klimt, ilustre e ousado 

pintor austríaco, gera em 1916 a pintura Death and Life.229 Nossa tese assaz indagada desde 

Lévinas, pode ser contemplada plenamente 

 

 

À direita o ciclo da vida se sustém. No quadro, vê-se uma grande superfície livre entre 

as duas instâncias. Ao contrário da genética existencial na qual a finitude está posta por 

Heidegger, a morte, em Lévinas, se pode depreender da leitura da obra de arte, se realiza 

como um anti-projeto. A morte é, “para um ser a quem tudo acontece de acordo com projetos, 

um acontecimento absoluto, absolutamente a posteriori, que não se oferece a nenhum poder, 

nem mesmo à negação.”230 Na situação acima, os vivos estão envoltos e preocupados em se 

preservarem, como se o amor com o qual se apegam a vida fosse mais forte que a morte que 

espera ao lado. As pessoas, “adormecidas e perdidas nos seus sonhos, não é que elas não se 

                                                 
227 EDE, 291. “Cette façon de se manifester sans se manifester, nous l’appelons – em remontant à l’étymilogie de 
ce terme grec et par opposition à l’apporoir indiscret et victorieux du phénomène- énigme.” 
228 “A morte é ao mesmo tempo cura e impotência; ambigüidade que indica talvez uma outra dimensão de 
sentido que aquela na qual a morte é pensada através da alternativa ser/não-ser. Ambiguidade: enigma.” DMT, 
41.     
229 NÉRET, Gilles. Klimt. Köln, Germany: TASCHEN, 2007. p. 70. 
230 TI, 44. 

nessa luminosa obra, na medida em que 

traz à luz o que está obscuro nas 

considerações acerca da morte. No 

cenário, à esquerda, encontra-se a morte 

portando um pequeno tacape. Com sua 

face sombria, ameaçadora e lôbrega 

observa “esperando” o momento mais 

propício—momento em que a vida 

tombará, não mais resistirá—para 

apoderar-se dessa vitalidade que 

persevera em se manter existindo.  



 

 
 

77 

 

apercebem da ameaça da morte, mas mais, não parecem sentir-se preocupadas ou ameaçadas 

pela sua presença.”231  

Nascimento, desenvolvimento, o adolescer, emoções, alegrias, tristezas, reprodução, 

enfermidades e todos os sentimentos e fases físicas próprias aos homens, obedecem a uma 

fluidez inexorável que só poderá ter seu fio interrompido através da chegada dessa senhora, 

alteridade misteriosa que vem até nós e toma de assalto o que lutamos para suster no modus 

do connatus proposto por Espinoza, ou seja, o esforço por perseverar em seu próprio ser e 

conseguir meios para que essa manutenção seja mais intensa e eficaz. Ou ainda, “aderir de 

maneira jubilatória ao seu ser no mundo.”232  

 

Um homem livre... deseja agir, viver, conservar seu ser seguindo o principio 
da procura da utilidade própria, por conseguinte, é aquele que menos pensa 
na morte, pois sua sabedoria não é uma meditação sobre a morte, mas sobre 
a vida. 233 

 

Assim, afirma Lévinas, “a vida entre o nascimento e a morte não é nem loucura, nem 

absurdo, nem fuga, nem fraqueza. Flui numa direção que lhe é própria e onde pode ter sentido 

um triunfo sobre a morte.”234   

 Nota-se nesta obra que a morte é ignorada a maior parte da nossa existência. Ela 

“olha” para nós de forma constante. Todavia não a analisamos, nem a “olhamos” 

constantemente, nem discursamos sobre ela diariamente. Com exceção das situações as quais 

ela inexoravelmente é a “bola da vez”: velórios, morte de parentes, desastres, guerras. É justo 

afirmar que não há quem não pense profundamente na morte se quer uma vez na existência, é 

fato. Entretanto - como já adotamos aqui - a vida é que se apresenta como um enigma 

indecifrável. A morte é demasiadamente certeira e não há respostas sobre o que ela “seria”. A 

morte não é um evento da vida. Em contrapartida seria ingenuidade da nossa parte ignorar a 

importância da morte para a história da filosofia—como propõe, por exemplo, Schopenhauer. 

Porém, a importância que a morte subsidia para a vida é de caráter confirmativo onde uma é a 

condição de possibilidade da outra. Só há a possibilidade de analisar a própria morte vivendo, 

existindo.  

                                                 
231 FLIEDL, Gottfried. Gustav Klimt: o mundo de aparência feminina. Köln: Taschen, 1998. p. 121.  
232 ONFRAY, Michel. Les libertins baroques: contre histoire de la philosophie t.3. Paris: Grasset, 2008. p. 272. 
“Adhérer de manière jubilatoire à son être au monde.”  
233 SPINOZA, B. Éthique. Paris: Librairie Armand Colin, 1907. p. 271. “Un homme libre... désire agir, vivre, 
conserver son être suivant le principe de la recherche de l'utile propre; par suite, il ne pense à aucune chose 
moins qu'à la mort, et sa sagesse est une méditation de la vie.”   
234 TI, 44. 



 

 
 

78 

 

É a vida e o vivente que conferem sentido à morte, seja através do discurso, do 

imaginário, do religioso, do místico, do folclórico. Ser para a morte é uma constatação 

demasiado exata. Todavia, o perseverar na vida, no tempo em que se tem para continuar 

existindo, é um esforço de auto-compreensão tão ou mais intenso do que a forçosa caminhada 

até a inefetividade. Por conseguinte, “ser temporal é ser ao mesmo tempo para a morte e ter 

ainda tempo, ser contra a morte.”235  

 
A consciência da morte é a consciência do adiamento perpétuo da morte, na 
ignorância essencial da sua data. A fruição como corpo que trabalha 
mantém-se nesse adiamento primeiro, o que abre a própria dimensão do 
tempo.236 
 

Logo, a morte é que tem sentido dentro da vida e não a vida face à morte. Daí a 

necessidade de entender a morte a partir do tempo e não o contrário. A vida inspira dúvidas. 

Existir, ou seja, estar vivo, desvela enigmas tão ou mais intensos do que os mistérios do não-

ser, a morte. Deste modo, “toda a oposição à vida se refugia dentro da vida e se refere aos 

seus valores.”237 Se questiona Lévinas: “Não é a angústia diante do ser – o horror do ser – tão 

original quanto a angústia diante da morte?”238 A morte não resolve tudo. A angústia, 

predisposição ao nada, só ratifica a inexorável ligação humana ao ser. Por isso, intensifica 

Lévinas, “é por ele mesmo [o nada], e não em virtude de sua finitude, que a existência encerra 

uma tragédia que a morte não pode resolver.”239 André Comte-Sponville, nos cede sua fala 

para o justo entendimento do nosso apontamento. 

 
A morte é a regra, da qual a vida é a exceção. Nesse caso, porém, a regra só 
tem existência pela exceção que a desafia sem violá-la, que a confirma sem 
nela se perder. Aquilo que vivemos, a morte, que prevalecerá, não a 
conseguiria abolir – por que a vivemos, por que teremos vivido 
eternamente. Todos os seres vivos morrem, e só eles, sem eles a morte não 
seria nada. Isso significa que é a vida que vale e que dá valor: mesmo a 
morte só tem importância por ela.240  

 

Em Heidegger a morte é de caráter existencial, o que há de próprio no homem e as 

expressões acerca dela - sejam religiosas ou filosóficas, à exceção de Heidegger certamente - 

são modos possíveis de abordar a morte, modos ônticos.  

 

                                                 
235 TI (Fr), 262.  
236 Ibidem, 178. 
237 Ibidem, 154. 
238 EE, 18.   
239 Idem.   
240 COMTE-SPONVILLE, André, op. cit., p.95. 



 

 
 

79 

 

Existir não é o bastante, ser não é suficiente. Comprometer-se apenas com o 
ser é navegar no oceano sem bússola. É nunca poder enxergar o horizonte 
nas variações das cores que ele oferece. Ter a coragem de comprometer-se 
na responsabilidade para com outrem é contemplar a aurora de um novo 
amanhecer, que o rosto exprime. Novo dia, novo tempo. O tempo do outro 
que faz irromper a nova vida. Vida comprometida com a vida. Conjuração 
da morte pelo medo da própria morte. O homem esperto capaz de discernir 
em si mesmo a diferença da sua excelência em relação a outros. [...] Não é 
suficiente para o homem que encontra o rosto saber-se vivo, mas dar-se 
conta da necessidade de afirmar a vida, apesar da certeza da morte. A 
iminência e inevitabilidade da morte devem fazê-lo lançar-se na incessante 
luta de afirmação da vida e de suas potencialidades.241 

. 
 
 Há quem viva perfeitamente bem - inautenticamente, impropriamente? - sem sequer 

analisar a morte tão compulsivamente a ponto de “mudar” os rumos da existência face a ela. 

A “fuga” da morte, na qual Heidegger assenta o peso da decadência e da inautenticidade é, 

para Lévinas, um indício legítimo do vigor da relação do homem à morte.242 A 

inautenticidade em Lévinas é uma noção outra que não a heideggeriana.243 

 

Em Lévinas, pelo contrário, a perspectiva é completamente invertida: o 
estado de inautenticidade é egoísmo entendido como âncora do sujeito em 
sua própria subjetividade, a identificação carnal a si-mesmo, o gozo de si. É 
esse estado que deve ser minado para obter uma forma de autenticidade 
constituída pela abertura ao outro e a responsabilidade por outrem. A 
alteridade, portanto, irrompe a partir do fenômeno da morte, minando essa 
forma precária de identidade: a morte é chamada à deslocar a identidade 
egoísta e a desestabilizar a posse de si. Longe de ser a marca do idêntico e do 
próprio, a morte conversa para Lévinas, mesmo como morte própria, a marca 
de uma alteridade radical.244  

 

Poder-se-ia retrucar aqui dando um exemplo bastante comum: os condenados a morte, 

indivíduos que conhecem a data da própria morte. Têm a data do seu não-ser marcada. Estes 
                                                 
241 SOUZA, José Tadeu Batista de. Ética como metafísica da alteridade em Levinas. 2007, 195f. tese (doutorado 
em filosofia) - pontifícia universidade católica do rio grande do sul, portoalegre, 2007. p. 156.   
242 “Escapará o Dasein, no modo da queda, à certeza da morte? Permitir-lhe-á o seu discurso escapar à certeza? 
Ele esquiva-se da morte – e é este fato de se esquivar que é a verdadeira relação cà morte. É na medida em que 
ele está obrigado a fugir à morte que ele atesta a certeza da morte. É a sua fuga diate da morte que atesta a 
própria morte.” DMT, 74.      
243 “La vie quotidienne, loin de constituer une chute, loin d’apparaître comme une trahison à legard de notre 
destin métaphysique, émane de notre solitude et la tentative infiniment grave de répondre à son malher profond.” 
TA, 39. 
244 CIOCAN, Cristian, op cit., p. 251. “Chez Lévinas au contraire, la perspective est complètement renversée: 
l’état d’inauthenticité est l’égoïsme compris comme ancrage du sujet dans as propre subjectivité, 
l’indentification charnelle à soi-même, l’autosuffisance de la jouissance. C’est cet état que doit être sapé pour 
obtenir une forme d’authenticité constitué par l’ouverture vers l’autre et la responsabilité pour autrui. L’altérité 
fait donc irruption à partir du phénomène de la mort, minant cette forme précaire d’indentité: la mort est appelée 
à disloquer l’identité égoïste et à ébranler la possession de soi. Loin d’être la marque de l’identique et du propre, 
la mort conserve pour Lévinas, même comme mort propre, la marque d’une radicale alterité.” 
 



 

 
 

80 

 

talvez pudessem de-cidir alguma coisa. De fato, a quantidade de informações do passado e as 

vivências desses sujeitos que são revistas, analisadas e provavelmente re-feitas numa segunda 

chance - perante essa condenação - devem ser incontáveis. Certamente haveria mudança se o 

condenado obtivesse porventura mais uma oportunidade. Todavia suas existências são re-

vistas desta forma por uma introjeção artificial em suas vidas.  

O “avizinhar-se” à morte, veremos mais tarde é, neste sentido, bem mais radical do 

que a “de-cisão antecipadora”. Pessoas que se aperceberam demasiadamente perto da morte 

ou por enfermidades superadas ou por eminência do assassinato, estas sim mudam o que lhes 

sobra de existência. É bastante difícil que alguém mude os rumos da sua existência face à 

morte sem ter-se aproximado dela. 

Um bom exemplo disso é o ilustre personagem de Albert Camus, o indiferente 

Mersault. Condenado a morte, é obrigado a aceitar a rejeição do seu recurso já que tinha a 

convicção que as pessoas o esqueceriam após sua morte e saber-se mortal, segundo ele não 

constitui consolo algum. Com sua condenação ele revê o que estava vivendo, o que poderia 

ter levado em consideração e deixou passar e, desde já, analisa como seria o decurso da sua 

vida se continuasse a viver.  

 
[...] censurava-me, então, por não ter prestado atenção ás histórias de 
execuções. Devíamos interessar-nos sempre por estas questões. Nunca se 
sabe o que pode acontecer [...] Poderia ter descoberto que pelo menos em 
um caso a roda se detivera, que nesta irresistível premeditação o acaso e a 
sorte, por uma única vez, tivessem mudado alguma coisa245[...] Escutava o 
meu coração. Não conseguia imaginar que este barulho que me 
acompanhava há tanto tempo pudesse um dia cessar [...] Mas todos sabem 
que a vida não vale a pena ser vivida. No fundo, não ignorava que tanto faz 
morrer aos trinta ou aos setenta anos, pois, em qualquer dos casos, outros 
homens e outras mulheres viverão, e isso durante milhares de anos. Afinal, 
nada mais claro. Hoje, ou daqui a vinte anos, era sempre eu quem morria. 
Neste momento, o que me perturbava um pouco no meu raciocínio era esse 
frêmito terrível que sentia em mim ao pensar nesses vinte anos que faltavam 
para viver. O que tinha a fazer era sufocar esta sensação, imaginando o que 
seriam os meus pensamentos daqui a vinte anos, quando, apesar de tudo, 
chegasse a hora.246  

 

 

Assim sendo, é possível manter relações com um enigma? Em Heidegger, a 

experiência do nada da morte faz-se via angústia. Desta maneira, como é possível ter uma 

                                                 
245 Grifo nosso.  
246 CAMUS, Albert. O estrangeiro. Rio de janeiro: Editora Record, 2003. p.112-113-116-117 e 118. Grifo nosso. 



 

 
 

81 

 

experiência da morte segundo Lévinas? Como se opera legitimamente as relações humanas 

com a morte para além do poder da retórica, do domínio filosófico e religioso?  

 



 

 
 

82 

 

2.4 EXPERIENTIA MORTIS 
 
 
Cette façon pour la mort de s’annoncer dans la souffrance, 
em dehors de toute lumière, est une expérience de la 
passivité du sujet qui jusqu’alors a été actif.247 

 

 

Se é a morte o sem-resposta, de que maneira se pode sustentar algum tipo de 

experiência? É possível que se tente realizar aproximações cognitivas através de teorias, 

explicações científicas ou mesmo a partir de dados empíricos. Pode-se, também, tentar 

experimentá-la através de meditações religiosas ou êxtases místicos. Entretanto, nenhuma 

destas posturas traz nenhuma notícia realmente nova à existência. As atitudes citadas são 

apenas faíscas no que pode representar uma experiência da verdadeira alteridade da morte que 

se antepõe ao sujeito. A morte é uma presença, e uma “presença que vem das alturas, 

imprevista e, conseqüentemente, ensinando a sua própria novidade.”248 

Afirmar que se pode ter alguma experiência da morte, é flertar com erros de 

interpretação iminentes ou cair num misticismo inevitável. O solo em que caminhamos agora 

é o da fenomenologia. Fenômeno é aquilo que pode se mostrar e, em certa medida, deixar-se 

iluminar. A morte é, sem dúvidas, um fenômeno evidente. Também é óbvio o fato biológico. 

No entanto, a mortalidade permanece longe de ser explicada totalmente apenas através da 

biologia. O perecer das coisas, vimos com Heidegger, evidencia de maneira superficial um 

fenômeno cuja profundidade não permite a incursão das atividades compreensivas.  

Como explicar a mortalidade desde o ponto do sujeito mortal? Vimos que na Analítica 

Existencial, existe a condição de uma antecipação dessa possibilidade. Logo, é possível fazer 

uma experiência meditativa da própria finitude com o objetivo de ressignificar a existência, 

destrancando-a das grades do impessoal. 

Lévinas aponta para a dificuldade de tal exigência ontológica. Trata-se mesmo de uma 

grandiosa abstração, é como tentar escapar a nado contra um Tsunami. Lévinas deseja que 

entendamos a real fragilidade do homem perante a própria finitude. Não por meio de uma 

espécie de ética da fragilidade do ser, se assim pudermos afirmar, mas por que a morte é um 

excesso, uma não-relação, que só se entreabre autenticamente pela morte de outrem. Não há, 

segundo Lévinas, como determinar o tempo a partir da morte, se nesse acontecimento o tempo 

                                                 
247 TA, 57. “Esta maneira da morte se anunciar no sofrimento, fora de toda luz, é uma experiência da passividade 
do sujeito que até então era ativo.” 
248 TI, 53. 



 

 
 

83 

 

é dilacerado. Permito-me citar longamente Merleau-Ponty, que elucida muito eficazmente a 

tese da inexperiencialidade da morte própria. Ponty comunga com Lévinas a ideia do tempo 

da morte como um jamais.249 “A consciência da morte é a consciência do adiamento perpétuo 

da morte, na ignorância essencial da sua data. A fruição como corpo que trabalha, mantém-se 

nesse adiamento primeiro, o que abre a própria dimensão do tempo.”250 A longa passagem do 

filósofo da Fenomenologia da Percepção, é um excelente apontamento.  

 

Um presente sem porvir ou um eterno presente [...] é exatamente a definição 
da morte.  Nem meu nascimento nem minha morte podem aparecer-me 
como experiências minhas, já que, se eu os pensasse assim, eu me suporia 
preexistente ou sobrevivente a mim mesmo para poder experimentá-los, e, 
portanto, não pensaria seriamente meu nascimento ou minha morte. 
Portanto, só posso apreender-me como ‘já nascido’ e ‘ainda vivo’, apreender 
meu nascimento e minha morte como horizontes pré-pessoais: sei que se 
nasce e que se morre, mas não posso conhecer meu nascimento e minha 
morte [...] Da mesma maneira ainda, meu nascimento e minha morte não 
podem ser para mim objetos de pensamento. Instalado na vida, apoiado em 
minha natureza pensante, fixado neste campo transcendental que se abriu 
desde a minha primeira percepção e no qual toda ausência é apenas o avesso 
de uma presença, todo silêncio é apenas uma modalidade do ser sonoro, 
tenho uma espécie de ubiqüidade e de eternidade de princípio, sinto-me 
dedicado a um fluxo de vida inesgotável do qual não posso pensar nem o 
começo nem o fim, já que sou ainda eu enquanto vivo quem os pensa, e já 
que assim minha vida sempre precede e sobre vive a si mesma. Eu, de fato, e 
sem nenhuma ambiguidade, compreendo-me e sou compreendido, retomo 
minha vida e os outros a retomam. Digo que "espero há muito tempo" ou que 
alguém "morreu" e acredito saber aquilo que digo. Todavia, se me interrogo 
sobre o tempo ou sobre a experiência da morte, que estavam implicados em 
meu discurso, só há obscuridade em meu espírito.251 
 

A experiência da morte é inexperiênciável. Sendo assim, a palavra “experiência” deve 

ser posta entre aspas, se não cairemos num conceito do qual o próprio Lévinas se esforça por 

escapar e reinterpretar.252 O filósofo inclusive pretere experiência ao privilegiar provação e 

teste.253 Experiência inexperienciável não significa uma ausência de relação, mas se afasta do 

sentido clássico da experiência como conjunto de conhecimentos que adquirimos pelos 

sentidos. Experiência no sentido ontológico, como bem remarca Fernanda Bernardo, “foi 
                                                 
249 “O tempo seria um modo de se deferir até o infinito sem, no entanto, jamais o poder conter ou compreender. 
Este jamais seria assim como que o sempre do tempo, a duração do tempo.” DMT, 48.     
250 TI, 147. 
251 MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. São Paulo: Martins Fontes, 1999. p. 290-447-
488-524 
252 “La mort comme mystère tranche sur l’experiénce ainsi comprise. Dans le savoir, toute passivité est, par 
l’intermédiaire de la lumière, activité.” TA, 57. 
253 “Aqui, a morte toma um sentido diferente de uma experiência da morte. Sentido que vem da morte de outrem, 
do que nela nos respeita. Uma morte sem experiência e, no entanto, temível, não significará isso que a estrutura 
do tempo não é intencional, não é feita de protensões e de retenções – que são modos da experiência?” DMT, 38.     



 

 
 

84 

 

sempre, para o pensamento ocidental, como Lévinas o recorda, luminosidade, presença do 

presente e, conseqüentemente, atividade, saber e poder.”254  

Dissertar sobre a morte enquanto experiência nos acarreta uma série de dificuldades. 

Como já pressentimos em Lévinas, a linguagem, que seria a voz da razão (ratio e o-ratio), por 

possuir limitações claras, tem muita dificuldade em trafegar pela névoa conceitual e 

existencial que a finitude, na figura da mortalidade, nos antepõe. Longe das possibilidades da 

razão, a morte não nos parece deixar espaço para qualquer tipo de experiência. 

 

A experiência da morte: sob sua aparente simplicidade, esse léxico carrega 
perigosas dificuldades na medida em que os termos que ela comporta – 
“experiência da morte” – são um e outro carregados de opacidade; o que 
dizer então de sua conjunção? [...] Toda reflexão sobre a morte, a menos que 
se satisfaça com simples palavras, se enraíza numa experiência, em certas 
experiências.255  

 

Para o autor de Totalidade e Infinito, “todo pensamento filosófico repousa em 

experiências pré-filosóficas”.256 Essas experiências certamente são as de situação-limite. Por 

situações limite, o filósofo Karl Jaspers entende as experiências obrigatórias na vida do 

indivíduo que, sendo carga para si mesmo, passa por situações as quais ele não escolhe tê-las, 

as vive compulsoriamente. Como afirma, Jacques Collete, “em seu devir, a existência virtual 

faz experiência de situações-limite (morte, sofrimento, combate, culpabilidade).”257 

Existem águas em que a razão não pode navegar. E quando isso acontece, a emoção 

toma o lugar da experiência. Há acontecimentos que a razão não pode aclarar. Há fatos que a 

intencionalidade não realiza seu movimento. 

 
A experiência da morte, sepultando toda intencionalidade, nos situa dentro 
das relações com o Diferente, o que não tem medida comum, o que não se 
pode agrupar em sincronia através de nenhuma reminiscência nem 
antecipação. 258 

  

                                                 
254 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 121. 
255 JARCZYK, Gwendoline. L’experience de la mort. In: Finitude e Transcendência. Petrópolis: Vozes; Rio 
grande do Sul: pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, 1995. p. 197-202.   
256 POIRÉ, François. Emmanuel Lévinas: ensaios e entrevistas. São Paulo: Perspectiva, 2007. p. 10. 
257 JACQUES, Collete. L’existentialisme. Paris: Presses Universitaires de France, 1994. p. 30.  [...]”en son 
devenir, l'existence virtuelle fait l'expérience des situations-limites (mort, souffrance, combat, culpabilité).” 
258 RUZ, Matías Omar. Concebir el tiempo a partir de la muerte del mismo y concebir la muerte del otro a partir 
del tiempo: de otro modo que Heidegger o mas alla de Heidegger. Trabajo monográfico final – Universidad 
Católica de Córdoba/ Facultad de Filosofía y Humanidades, 2003.  p. 36. “La experiencia de la muerte, 
sepultando toda intencionalidad, nos sitúa dentro de las relaciones con lo Diferente, lo que no tiene medida 
común, que no puede reagruparse en sincronía a través de ninguna reminiscencia ni anticipación.” 



 

 
 

85 

 

A morte é um desses eventos, é uma relação “puramente emocional, comovente de 

uma emoção que não é feita de repercussão, na nossa sensibilidade e nosso entendimento, de 

um saber prévio. É uma emoção, um movimento, uma inquietude no desconhecido [...] Trata-

se de uma afetividade sem intencionalidade.”259    

Vimos que em Heidegger, na nossa interpretação, a experiência da morte é, a cargo da 

autenticidade, uma experiência meditativa predisposta à angústia, uma simpatia com o nada. 

Ainda que a disposição no mundo ôntico também esteja passível de modificações. Perante a 

morte, ele indica no §62 de Ser e Tempo, a possibilidade se torna impossibilidade e mostra ao 

homem que ele está lançado na indeterminação de sua “situação limite”, em cuja de-cisão o 

Dasein adquire seu poder-ser todo em sentido próprio.  

“A indeterminação da morte entreabre-se, originariamente, na angústia.”260 Para 

Lévinas a relação com a morte, a mais antiga das experiências, não é uma visão do ser, ou, 

como pensa Heidegger, que a descreve como uma angústia e a remete à compreensão do 

Nada. A relação com a morte, é a relação com o invisível. E o invisível, “não indica uma 

ausência de relações; implica relações com o que não é dado e do qual não temos ideia.”261 

O fato mesmo da morte ou a morte de per se, não representa uma afecção concreta da 

finitude. Para o filósofo lituano, não faz sentido a “antecipação da qual fala Heidegger, não há 

a morte como possibilidade, mas um sofrimento puramente passivo, uma passividade sem 

limites em face do limite absoluto da morte.”262 

Sabe-se que, na ética da alteridade, a noção de substituição sustenta a ideia de subjetividade 

responsável. Para desarticular a existência existencialmente solipsista e auto-assegurada, 

Lévinas diz que a essência da subjetividade é “l’un-pour-l’autre”, concepção que espriada do 

começo ao fim Autrement Qu’être. Essa obra está completamente empenhada em descrever a 

incalculável passividade do si-mesmo. É claro e manifesto que o l’un-pour-l’autre nada tem a 

ver com alguma espécie de ligação voluntariosa ou engajamento possível.263 Toda 

significação deriva do l’un-pour-l’autre responsável e que é a fonte do sentido ético da 

responsabilidade. O elemento estrutural do homem é a abertura ao outro.  

   Seriamos, então, reféns da alteridade. Submetidos a outreidade. A ideia de 

substituição,que não nos cabe aqui aprofundar, é a estrutura essencial do sujeito, descentra a 

                                                 
259 DMT, 43.     
260 ST II, 101.  
261 TI, 22. 
262 KLUN, Branko, op. cit., p. 259. “Das Sterben ist kein aktives ‘Intendieren’ des Todes bzw. das heideggersche 
Vorlaufen in die Möglichkeit des Todes, sondern ein rein passives Erleiden, eine grenzenlose Passivität 
angesichts der absoluten Grenze des Todes.” 
263 C.f AE, Chapitre V: SUBJECTIVITÉ ET INFINI. Seção e) “L'un-pour-l'autre n'est pas un engagement.”  



 

 
 

86 

 

subjetividade, retira do homem o centro de gravidade compreensiva e indica a radical 

assimetria entre o Eu e Outrem. Deria dai a passividade radical do sujeito levinasiano.     

No caso da morte, que não é uma figura visível, mas uma alteridade radical, invisível, 

uma ausência, uma estranha familiaridade, trata-se de uma relação com a passividade radical 

do ser.264 E onde se anuncia essa passividade se é a morte uma experiência inexperienciável? 

Justamente no seu antecessor e anunciante: o sofrimento. 

 

 

                                                 
264 “A relação ao meu próprio morrer não tem o sentido de saber ou de experiência – nem que seja no sentido de 
pressentimento, de presciência [...] A minha relação com minha morte é não-saber sobre o próprio morrer – não-
saber que não é, no entanto, ausência de relação.” DMT, 45.     



 

 
 

87 

 

2.5 O SOFRIMENTO E A MORTE 
 

Já que nascemos para sofrer e morrer, convém que 
nos familiarizemos com esses dois destinos. 
(Rousseau) 

Hence, suffering brings with it the proximity of 

death.265 
 

“A situação privilegiada em que o mal sempre futuro se torna presente – o limite da 

consciência – atinge-se no sofrimento dito físico.”266 O sofrimento transporta em si uma série 

de significados. Tanto pode representar uma dor física, quanto psíquica. Pode também, ser 

percebido como paciência e resignação. Sofrer é confirmar-se como sujeito, como sub-

jectum,267 como passividade. Logo, sofrer é reduzir-se à sujeição, estar subjugado por algo 

maior do que as próprias possibilidades. É no sofrimento que o ser humano percebe 

decisivamente a fragilidade da existência. Sofrer é sentir-se impotente, vulnerável, fraco, sem 

refúgio e, conseqüentemente, dependente do auxílio de outrem. O sofrimento anuncia a 

alteridade. Algo alheio aos meus poderes me imobiliza e proclama algo ainda maior: a morte.    

No sofrimento, encontra-se a possibilidade de uma fenomenologia da subjetividade 

fundamentalmente humana. O sofrimento antecipa o futuro. O sofrer, “é a situação 

privilegiada, em que o mal sempre futuro se torna presente – o limite da consciência.”268 E 

qual o conteúdo do sofrimento? A angústia? A morte - a qual vimos ser inacessível? Não. “O 

conteúdo do sofrimento se confunde com a impossibilidade de se furtar ao próprio 

sofrimento.”269 É no sofrimento que intuímos a vizinhança da morte.  

 
Para Lévinas, essa conclusão da existência de um poder estranho que nos conduz à 
pura passividade, se dá pelo sofrimento, e é este, mais do que a angústia, que 
articula o sentido da morte. Sofrimento corporal, que toma a pessoa inteiramente, a 
angústia é febre, luta contra a morte. O sofrimento trabalha para a morte e prepara 
sua chegada.270 
 

A morte, se anunciando desde o sofrimento, confere ao sujeito uma experiência da 

passividade que o destrona das suas posses racionais, do reino da luz e da razão, é uma 

                                                 
265 MORGAN, Michael L, op. cit., p. 153. “Assim, o sofrimento traz consigo a proximidade da morte” 
266 TI, 216. 
267 SUSIN, L. C, op. cit., p. 379. 
268 TI, 216. 
269 TA, 55. “Le contenu de la souffrance se confond ave l’impossibilité de se détacher de la souffrance.” 
270 ALMEIDA RODRIGUES, Carlos Frederico de. A morte como definição de caminhos-fundamentos para 
elaboração de uma ética da alteridade na medicina paliativa: um ensaio. Dissertação (Mestrado em Filosofia) - 
Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2009. p. 32. 
 



 

 
 

88 

 

experiência des-astrosa, um des-astre, uma queda do alto dos astros em que permanece o 

sujeito analisado desde o orbe ontológico.  

No paroxismo do sofrimento se anuncia a morte, o limite limiar do eu inter-essado. 

Para Lévinas, o acesso a morte própria é ainda um traço do inter-essamento, do encantamento 

do si-mesmo. É a morte não entendida ainda concretamente. Ausência de intelecção. Como é 

inacessível, se prenuncia, ao sujeito próprio, no sofrimento. “A prova suprema da vontade 

não é a morte, mas o sofrimento.”271 O sofrimento marca o momento último, indica vida, só o 

vivente pode sentir. Por isso, ter medo da morte, por ter medo de sofrer, não faz sentido. O 

sofrimento degrada a vida e quanto maior o sofrimento, maior o sentimento de desamparo e 

mais desejo de alívio.   

 

É por essa razão que, no tempo de adversidade, o sofrimento não é nunca um 
simples parêntese: ele se dá como um ponto final que, no entanto, não 
termina nunca, em torno do qual nossa vida se enrola. E é por isso que, 
nestes momentos, a morte torna-se subitamente desejável. 272   

 

Na filosofia levinasiana, o sofrimento desempenha uma função análoga a que exerce a 

angústia exerce na Analítica Existencial: indica o si mesmo. Por isso, “uma vez abandonado à 

experiência do sofrimento, é-se totalmente interiorizado sem a menor possibilidade de dar um 

passo atrás: é-se si mesmo no instante do sofrimento e nada mais. 273 O sofrimento nos arrasta 

até a passio da morte. Se por um lado a Angústia é a predisposição ao nada, o sofrimento é o 

achegamento a si mesmo e ao sentimento de que é impossível evitar a si próprio. Óbvio que 

em Heidegger, o sofrimento, entendido como qualquer espécie de dor, não visita em nenhum 

momento o terreno ontológico, não há algum interesse analítico. Como aponta Michel 

Morgan:   

 

O Sofrimento [...] é dor e, portanto, um compromisso com a própria 
existência, como um ser físico, que está além de qualquer escapada. É a 
impossibilidade de fugir ou de se retirar do ser, o fato de ser apoiado contra 
a vida e ser a impossibilidade do nada. Ao mesmo tempo, o sofrimento, 

                                                 
271 TI, 217. 
272 LONGNEAUX, Jean-Michel. La souffrance comme exemple d'une phénoménologie de la subjectivité. 
Collection du Cercle interdisciplinaire de recherches phénoménologiques: Namur/Belgique, Volume 2, p. 61 à 
74, 2007. p. 63. “C’est pour cette raison que, dans le temps de l’épreuve, la souffrance n’est jamais une simple 
parenthèse: elle se donne comme un point final qui, pourtant, n’en finit pas, autour duquel notre vie s’enroule. Et 
c’est pourquoi, dans ces moments-là, la mort devient soudain enviable.” 
273 Idem. “Une fois abandonné à l’expérience de la souffrance, on y est tout entier ramassé sans la moindre 
possibilité d’une prise de recul : on est soi-même l’instant de la souffrance et rien d’autre.” 



 

 
 

89 

 

aponta para indícios de morte, da morte como um desconhecido, um 
mistério. A morte se apresenta como algo que não podemos controlar, em 
face do qual somos absolutamente passivos.274 

 

 

O que se deve ter em conta, é que a morte na concepção heideggeriana é 

desencarnada, longe do problema da vida e do corpo.275 Lévinas alimenta uma filosofia de 

encarnação radical da consciência.276 O sujeito concreto para Lévinas não habita 

autenticamente apenas o terreno ontológico, sua disposição material no mundo é sua própria 

essência, “o corpo é seu regime ontológico.”277 A morte própria recebe seu sentido desde o 

sofrimento de um sujeito essencialmente encarnado. Em termos levinasianos, o homem está 

no modo de posse do mundo. De modo diferente de Heidegger, é dado ao mundo ôntico uma 

importância maior.  

 
O método aqui praticado consiste, de fato, em procurar a condição das 
situações empíricas, mas atribui aos desenvolvimentos ditos empíricos em 
que se realiza a possibilidade condicionante – atribui a concretização – um 
papel ontológico que precisa o sentido da possibilidade fundamental, sentido 
invisível nessa condição. A realização com outrem não se dá fora do mundo, 
mas põe em questão o mundo possuído.278  

 

Para Emmnuel Lévinas, “é na mortalidade que a interação do psíquico e do físico se 

apresenta sob sua forma original.279 “O sofrimento físico, em todos os seus graus, é uma 

impossibilidade de se separar do instante da existência.” 280 Neste sentido, Ricardo Timm 

contribui dizendo: 

 

A aceleração dos ‘processos ontológicos’ no ser sofrente acabam por 
catalisar a transmutação categorial das referências de interpretação da 
realidade: a neutralidade da totalidade ontológica dá lugar a ética não neutra; 

                                                 
274 MORGAN, Michael L. op. cit. p. 211. “Suffering, he explains, is pain and hence an engagement with one’s 
own existing, as a physical being, that is beyond escaping. It is “the impossibility of fleeing or retreating” from 
being, “the fact of being backed up against life and being” and “the impossibility of nothingness.”5 At the same 
time, suffering points to death and even hints at death as an unknown, a mystery. Death presents itself as 
something that we cannot master, in the face of which we are utterly passive.” 
275 “D’une part, chez Heidegger, la compréhension ontologique de la possibilite suprême comporte une 
désincarnation de la mort, qui releve à son tour de l’absence du problème de la vie et du corps vivant ou de la 
chair das l’analytique du Dasein.” CIOCAN, Cristian, op. cit., p. 262. 
276 “Pour Lévinas, em revanche, la mort propre reçoit son sens à partir de la souffrance d’un sujet essentiellement 
incarné.” Idem. 
277 TI, 208. 
278 Ibidem, p. 155. 
279 Ibidem, p. 214. 
280 TA, 55. “La souffrance physique, à tous sés degrées, est une impossibilite de se détacher de l’instant de 
l’existence.” 



 

 
 

90 

 

o horizonte fechado é fendido pela imperiosidade da provocação externa do 
sofrimento.281 

 

 

 Sofrer é desestabilizar os horizontes. Num estado de sofrimento, o gráfico da 

existência, até então estável, sofre oscilações abruptas.  É nessa situação que se amplia a 

capacidade de suportar o que desde fora nos atinge e diminui-se a possibilidade de apreender. 

A razão é incapacitada. O pathos do sofrimento é uma revulsão, um afastamento de toda 

resposta eficiente, de toda atividade e um atracamento inexorável a si mesmo. Por isso, “toda 

a acuidade do sofrimento tem a ver com a impossibilidade de lhe escapar, de se proteger de si 

próprio contra si próprio.”282 

 

O indivíduo atormentado pelo sofrimento é alguém cujo curso da existência 
foi quebrado. Totalmente exposto, sem refúgio possível, ele é reduzido a 
uma passibilidade e uma passividade intransponíveis, sob o modo 
de um ‘não-dever-ser’. 283 

 
 
 No modo do desamparo, só resta a quem sofre associar-se a outrem em busca do 

apaziguamento da fatalidade. Ao contrário da angústia heideggeriana, o sofrimento não faz 

sentido algum, não abre nenhum horizonte de auto-compreensão, é inútil.284 Por isso, “o mal 

do sofrimento, sem sentido para quem sofre, seria imediatamente um apelo ao outro, ‘um 

pedido de analgesia’.”285 Não há abrigo para esquivar-se, “há no sofrimento uma ausência de 

qualquer refúgio. Ela é o fato de ser diretamente exposto ao ser. Ela é o fato da 

impossibilidade de fugir e recuar. Toda acuidade do sofrimento está nessa impossibilidade de 

recuo.”286  

 Ao temer o não-ser, o homem se angustia. Angústia é um medo sem objeto. Por não 

suportar defrontar-se com o futuro, o homem se afasta inautenticamente da verdade da 

                                                 
281 TIMM, Ricardo. Reflexões sobre a questão do sofrimento a partir de Emile Cioran e Emmanuel Lévinas - 
Ontologia, ética, substituição e subjetividade. Veritas: Porto Alegre, v.37, n. 147, 1992, p. 394. 
282 TI, 216. 
283 LONGNEAUX, Jean-Michel, op. cit., p. 65. “L’individu en proie à la souffrance est donc une personne dont 
le cours de l’existence est brisé. Entièrement exposé, sans refuge possible, il en est réduit à une passibilité et à 
une passivité insurmontables, sur le mode d’un «ne-pas-devoir-être».”  
284 C.f. La souffrance inutile. In: Entre Nous – Essais sur le Penser-à-l’Autre. Paris: Grasset, 1991. p. 107 a 119. 
285 COHEN, Richard A. Ethics, Exegesis and Philosophy: Interpretation after Levinas. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2004. p. 274. .“The evil of suffering, meaningless for the sufferer, would at once be an appeal 
to the other, ‘‘a demand for analgesia.’’ 
286 TA, 55 “Il ya a dans la souffrance une absence de tout refuge. Elle est le fait d’être directement exposé à 
l’être. Elle est faite de l’impossibilité de fuir et de reculer. Tout l’acuité de la soufrrance est das cette 
impossibilite de recul.” 



 

 
 

91 

 

existência, radicalmente finita. Mas o temor apenas tenta antecipar o futuro. No sofrimento, a 

vizinhança da morte se confirma. 

Aqui, a negação apenas futura da vontade no medo, a iminência do que se 
recusa ao poder, insere-se no presente, aqui o outro apanha-me, o mundo 
afeta, toca a vontade. No sofrimento, a realidade atua sobre o em si da 
vontade que se muda desesperada em submissão total à vontade de outrem 
[...] No medo, a morte é ainda futura, a distância de nós: o sofrimento, em 
contrapartida, realiza na vontade a proximidade extrema do ser que ameaça a 
vontade.”287 

 

A paixão da morte, no sofrimento, revela o tempo como paciência. A temporalidade, a 

duração do tempo, anuncia o jamais da morte própria. Se seguirmos as indicações 

levinasianas, a morte própria é um acontecimento análogo a ser atingido por uma bala 

perdida. O projétil vem de onde não o vemos, de onde não esperamos e com uma velocidade 

com a qual o ser humano não está acostumado. Ouvimos no máximo o disparo, o anúncio.   

O sofrimento do ser recolhido que é a paciência por excelência, pura 
passividade, é a um tempo abertura sobre a duração e adiamento no 
sofrimento. Na paciência, coincidem a iminência da derrota, mas também a 
distância em relação a ela.288 

 
O sofrimento confirma a vida e a disposição vigorosa do homem ao ser. Nesse sentido, 

afirma Lévinas, o sofrimento, em que a morte é anunciada, é a impossibilidade do Nada. 

Vimos, que temer a morte por medo de sofrer, não possui sentido plausível. O Sofrimento 

indica sentir e sentir é privilégio apenas do vivente.  

 
 

O sofrimento é o fato de estar encurralado entre a vida e o ser. Nesse sentido, 
o sofrimento é a impossibilidade do nada. Mas há no sofrimento, ao mesmo 
tempo, uma chamada a um nada impossível, a proximidade da morte. Não há 
somente o sentimento e o saber que o sofrimento pode conduzir à morte. A 
dor comporta em si um paroxismo, como se qualquer coisa mais 
consternante que o sofrimento fosse se produzir, como se, apesar de toda 
ausência de dimensão de réplica que constitui o sofrimento, houvesse ainda 
um terreno livre para um evento, como se faltasse ainda se inquietar com 
qualquer coisa, como se estivéssemos ainda à espera de um evento além 
daquele já revelado no sofrimento. 289    

                                                 
287 TI, 216. 
288 Ibidem, p. 147. 
289 TA, 56. “Elle est fait d’être acculé à la vie et à l’être. Dans ce sens, la souffrance est l’impossibilité du néant. 
Mais Il ya dans la souffrance, em même temps que l’appel à um néant impossible, la proximité de la mort. Il n’y 
a pás seulement le sentiment et le savoir que la souffrance peut aboutir à la mort. La douleur em elle-même 
comporte comme um paroxysme, comme si quelque chose de plus déchirant encore que la souffrance allait se 
produire, comme si malgré toute absence de dimension de repli qui constitue la souffrance, Il y avait encore um 



 

 
 

92 

 

 
 

 Assim sendo, o sofrimento é um dos anúncios da vizinhança da morte. Para o sujeito, a 

única relação mantida com a morte é de aproximação. Este achegamento, pode ser vivenciado 

através de traumas físicos em que o óbito não é efetivado: ferimentos por arma de fogo, 

acidentes de carro e acidentes de trabalho ou por doenças graves como o câncer e a AIDS. O 

fenômeno do avizinhamento está impresso no discurso humano e é traduzido pela asserção 

“nascer de novo”. Mas a vizinhança da morte não se anuncia apenas no sofrimento físico. A 

cercania da morte, pode ser anunciada em qualquer ação que ponha em risco a energia vital do 

indivíduo como, por exemplo, ameaças verbais de assassinato. Por este motivo, é que se deve 

temer mais o assassínio do que propriamente a morte. “Na minha existência social, sua morte 

é mais orientadora para mim no agora do que minha própria morte - Ora, como remarca 

Lévinas, eu devo ter mais medo do assassinato do que da morte, e o futuro que mais importa é 

o seu, não o meu.”290 

 Portanto, o avizinhamento é mais vigoroso - na revisão de posturas do sujeito para 

com sua própria existência - do que a de-cisão antecipadora. A proximidade da morte, 

alteridade absoluta, evento elevando-se do futuro, devasta a temporalidade do sujeito 

hipostasiado.    

 

 

                                                                                                                                                         
terrain libre pour un événement, comme se fallait encore s’inquiéter  de quelque chose, comme si nous étions à la 
veille d’un événement au delà de celui qui est jusqu’au bout dévoilé dans la souffrance.”    
290 MORGAN, Michael L. Discovering Levinas. New York: Cambridge University Press, 2007. p. 227. “Your 
death is more orienting for me now than my own death is – or, as Levinas puts it, I should fear murder more than 
death, and the future that matters most to me is yours, not mine.”  
 



 

 
 

93 

 

2.6 VOISINAGE  

 

Il ya a dans la souffrance au sein de laquelle nous avons 
saisi ce VOISINAGE de la mort – et encore sur le plan du 
phénomène – ce retournement de l’activité du sujet en 
passivité.291 

 

Lévinas possui um pensamento intrigante. A única maneira de sentir-se 

autenticamente afetado pela morte, é ter-se dela avizinhado. A antecipação da morte, a qual 

se dispõe Heidegger a propor, é um conselho “[..]mais fácil de dar do que seguir, não por 

causa de um defeito natural da realidade humana ou de um projeto original de inautenticidade, 

mas da morte em si.”292 O que é exatamente avizinhar-se à morte? É possível flertar com a 

finitude? O sofrimento, afetação ôntica e contingente, não explica nenhuma estrutura 

ontológica do Dasein. Mas, como afirma Lévinas, as relações ontológicas não podem ser 

tomadas como sendo relações desencarnadas.  

É a iminência de perda da vida que redireciona a própria vida e não a morte enquanto 

possibilidade. Por isso, do ponto de vista do sujeito, conferimos à vida, nos capítulos 

anteriores, um maior poder de enigma do que a morte. Do ponto de vista da morte do outro, 

assunto é distinto. Não é ainda o momento. 

 
Não é a liberdade finita que torna inteligível a noção de tempo: é o tempo 
que dá um sentido à noção de liberdade finita. O tempo é precisamente o fato 
de que toda a existência do ser mortal – sujeito a violência –não é o ser para 
a morte, mas o ‘ainda-não’, que é uma maneira de ser contra a morte, um 
recuo em relação à morte no próprio âmbito da aproximação inexorável. Na 
guerra, leva-se a morte ao que dela se afasta, ao que para já existe 
completamente. Na guerra, reconhece-se assim o que separa o ser da sua 
morte.293  

 

Destarte, não é o homem que age perante a morte - “posso não poder”, possibilidade 

da impossibilidade - mas sim, recebe a ação.294 Para o filósofo francês, a morte permanece 

absolutamente futuro ao sujeito, até o último milésimo da sua existência e não há 

compreensão, muito menos experiência no sentido usual da palavra. De tal modo que, “na 

                                                 
291 “Há no sofrimento no seio do qual pressentimos esta vizinhança da morte - e ainda no plano do fenômeno - 
esta transmutação da atividade do sujeito em passividade.” TA, 59. Grifo Nosso. 
292 SARTRE, J.P, op. cit.,  p. 578. “[...]plus faciles à Donner qu'à suivre, non pas à cause d'une faiblesse naturelle 
à la réalité humaine ou d 'un pro-jet originel d'inauthenticité, mais de la mort elle-même.” 
293 TI, 203. 
294 “Ce qui est important à l’approche de mort, c‘est qu’à un certain moment nous ne pouvons plus pouvoir”. TA, 
62.  



 

 
 

94 

 

impossibilidade de conhecer o após a minha morte reside a essência do instante supremo. Não 

posso em absoluto captar o instante da morte [...] Ultima latet.”295 Há, no máximo, um 

“avizinhar-se”, quase numa amizade sub-reptícia da qual nos fala Maurice Blanchot em O 

instante da minha morte.  

A história acontece em solo francês quando os alemães, já derrotados, tentavam 

resistir inutilmente à ofensiva dos Aliados. Nesta feita, os germânicos restantes continuavam a 

fuzilar famílias inteiras, desumanamente. Os mandavam sair de suas casas, os alinhavam e 

executavam a todos. Em dado momento, encontra-se mais uma família com o fado do 

aniquilamento iminente, a mando de um dos tenentes nazi. Por ordem deste, toda a família sai 

da interior da residência. Dentre eles um jovem rapaz.  Caminhava para fora de uma maneira 

quase sacerdotal296, se deparando fatalmente com o seu “futuro”. O tenente mostra com o que 

irá matar a todos: balas, cartuchos e uma granada. Desta maneira, o jovem se sentia a partir de 

então como que se avizinhando da morte, como nos fala Lévinas, numa amizade, como já 

dito, sub-reptícia, uma ligação furtiva, subterrânea, oculta, enfim, inexplicável. Tendo flertado 

com a iminência inexorável do aniquilamento, o jovem se vê livre da execução por um 

capricho do destino. Por uma distração dos nazistas ele consegue escapar:  

 

[...] experimentou então um sentimento de extraordinária leveza, uma 
espécie de beatitude (nada, porém, que se parecesse com felicidade) – 
alegria soberana? O encontro da morte e da morte? [...] ele era talvez 
invencível. Morto – imortal. Talvez o êxtase. Ou antes o sentimento de 
compaixão pela humanidade sofredora, a felicidade de não ser imortal nem 
eterno. Doravante ficou ligado à morte, por uma amizade sub-reptícia. [...] 
Sei, imagino que este sentimento inanalisável mudou o que lhe restava de 
existência. Como se a morte fora dele não pudesse doravante senão embater 
contra a morte nele. “Estou vivo. Não, estás morto.” [...] Que importa. 
Apenas permanece o sentimento de leveza que é a própria morte ou, para o 
dizer mais precisamente, o instante da minha morte doravante sempre 
iminente.297       

 

Este tipo de imposição e aproximação é bem mais radical do que a “de-cisão 

antecipadora” e certamente tem um poder incomparável de mudar a existência de um sujeito 

do que apenas entender-se propriamente como mortal e conduzir as ações e as tomadas de 

decisões diante dessa condição. Como nos diz o pensador romeno Emil Cioran, “ninguém 

consegue, antes do seu último momento, usar totalmente sua morte: inclusive para o 

                                                 
295 TI, 213. 
296 BLANCHOT, Maurice. O instante da minha morte. Porto: Campo das Letras, 2003. p.11. 
297 Ibdem. p. 13-21 e 25. Grifos nossos. 



 

 
 

95 

 

agonizante nato ela conserva algo de novidade.”298 Assim sendo, Lévinas se afasta de todo 

tipo de especulação esotérica que pretenda “conhecer” a morte.299  

 
No ser para a morte do medo, não estou a frente do nada, mas sim do que é 
contra mim, como se o assassínio, mais do que ser uma das ocasiões de 
morrer, não se separasse da essência da morte, como se a aproximação da 
morte continuasse a ser uma das modalidades da relação com outrem. A 
violência da morte ameaça como uma tirania, como procedendo de uma 
vontade estranha.300 

 

Wittgenstein é - em certa medida - um pensador que se adequa ao dito levinasiano, ao 

menos acerca do tema em voga. Heidegger, ainda na partida de Ser e Tempo, dá a entender 

que “a morte é um fenômeno da vida.”301 Vimos que essa é uma informação que não procede. 

Mas acompanhamos, também, por que essa é a leitura levinasiana. Se assim considerarmos, 

Wittgenstein afirma, à maneira do filósofo francês, a “distância” que a morte mantem em 

relação à vida: 

 
A morte não é um acontecimento da vida. Não se vive a morte. Se por 
eternidade não se entender a duração infinita do tempo, mas a 
atemporalidade, vive eternamente quem vive no presente. Nossa vida está 
privada de fim como nosso campo visual de limite. A imortalidade da alma 
humana, a saber, seu continuar a viver eternamente ainda depois da morte, 
não está de maneira alguma assegurada, além do mais, essa assunção não 
cumpre nada do que sempre se quis lograr com ela. Algum enigma será 
resolvido por ter eu continuado a viver eternamente? Não é a vida eterna tão 
enigmática como o presente? A solução do enigma da vida no espaço e no 
tempo reside fora do espaço e do tempo.302 

 

Pode-se pensar na morte e na vida como duas atrizes que apresentam monólogos. 

A vida começa seu espetáculo e o encerra. Quando a morte irá começar sua parte, as 

cortinas já estão se fechando.  

Em relação à temporalidade, segundo Lévinas, não se vai do presente ao futuro, de 

mim a morte, “a iminência da ameaça não vem de um ponto preciso do futuro”, mas ao 

contrário, o futuro vem ao presente, a morte vem a mim. Parece-nos que o vulgo apreende (ou 

intui) bem esse caráter da mortalidade quando se afirma que se pode ficar “sentado esperando 

                                                 
298 CIORAN, Emil. Del inconveniente de haber nacido. Madrid: Taurus, 1985. p.79. “Nadie consigue, antes de su 
último momento, usar totalmente su muerte: incluso para el agonizante nato ella conserva un algo de novedad.”  
299 SUSIN, Luis Carlos, op. cit., p.180 
300 TI, 212.  Grifo nosso. 
301 ST II, 28. 
302 WITTGEINSTEIN. Ludwig. Tractatus logico-philosophicus. São Paulo: Editora Nacional, 1968. p. 127-128. 



 

 
 

96 

 

a morte chegar”. Parece já haver aí um discernimento da passividade e da inação perante a 

morte.  

Se Heidegger diz que o Dasein é projeto, Lévinas certamente concorda, mas expõe 

que a morte é um “anti-projeto”303. Pelo fato de que “o eu no seu projeto para o futuro vê-se 

perturbado por um movimento de iminência, pura ameaça, e que me vem de uma absoluta 

alteridade.”304 “A morte é a impossibilidade de ter um projeto. Essa aproximação da morte 

indica que nós estamos em relação com qualquer coisa que é absolutamente outra, qualquer 

coisa portando a alteridade.” 305 

Nem mesmo o suicídio constituiria exceção. A ideia de suicídio “é um conceito 

contraditório. A eterna iminência da morte faz parte de sua essência.306 O suicídio nada tem 

de ligação com a morte—que viria de forma natural ou forçada, mas viria. Suicídio, é uma 

fuga desesperada do presente da vida, “é trágico, por que a morte não traz solução a todos os 

problemas que o nascimento fez surgir, é impotente para humilhar os valores da terra.”307 

Em Lévinas a morte não é meu proprium, não é a possibilidade da impossibilidade, 

mas sim, a “impossibilidade de toda possibilidade - abalado de uma passividade total, ao lado 

da qual a passividade da sensibilidade que se transforma em atividade só de longe imita a 

passividade.”308. É justo notar que essa inversão da fórmula heideggeriana não é apenas uma 

alteração lógica de duas palavras simples. Como afirma Iain Thomsom, essa diferença que 

parece simples, tem uma importância não apenas retórica e “não só por que as duas frases não 

são logicamente equivalentes. A diferença significante entre ‘a possibilidade da 

impossibilidade e ‘a impossibilidade de toda possibilidade’ é fenomenológica.”309310 Como o 

próprio Lévinas assegura, “essa distinção, de aparência bizantina, tem uma importância 

fundamental.”311  

Como vimos na seção anterior, o sofrimento impossibilita que o sujeito permaneça 

com a força da autarquia ontológica. O sofrimento, que anuncia a morte, é que carrega em si o 

                                                 
303 SUSIN, op. cit., p.181  
304 TI (Fr), 261. 
305 TA, 63. “C’est l’impossibilité d’avoir un projet. Cette approche de la mort indique que nous sommes en 
relation avec quelque chose qui est absolument autre, quelque chose portant l’alterité.” 
306 Ibidem, p. 61. “Le suicide est un concept contradictoire. L’éternelle imminence de la mort fait partie de son 
essence.” 
307 TI, 230. 
308 Ibidem. p. 213.  
309 IAN, Thomson. Rethinking Levinas on Heidegger on Death. The Harvard Review of Philosophy, Vol. XVI, 
2009, p. 31. “[...]and not just because the two phrases are not logically equivalent.The significant difference 
between ‘the possibility of an impossibility’ and ‘the impossibility of all possibility’ is phenomenological.” 
310 “[...] a morte é a impossibilidade da possibilidade, isto é, a impossibilidade do princípio fenomenológico do 
como tal.” BERNARDO, Fernanda, op. cit., 145. 
311 TA, 92. “Cette distinction, d’apparence byzantine, a une importance fondamentale.” 



 

 
 

97 

 

peso da impossibilidade citada. E qual o conteúdo do sofrimento? A morte, que vimos ser 

inacessível? Não. “O conteúdo do sofrimento se confunde com a impossibilidade de se furtar 

ao próprio sofrimento.”312313 E a morte, por sua vez, manifesta o limite do possível. 

 
A morte no sofrimento é um evento que rompe a auto-identificação natural 
(solipsista) do sujeito, fissurando a estrutura totalizante, dominante e 
ativamente potente do ego. É por que a morte não é definida por uma 
possibilidade, mas por uma impossibilidade.314  

 
 

 Assim, perante a morte eu não posso poder visto que “é uma ameaça que se aproxima 

de mim como um mistério [...] ela aproxima-se sem poder ser assumida.”315 Avizinhado da 

morte, o homem comprova que é, de fato, pura passividade. 

 

Essa aproximação da morte indica que nos estamos em relação com qualquer 
coisa que é absolutamente outro, qualquer coisa que porta a alteridade, não 
como uma determinação provisória, que nós podemos assimilar pelo gozo, 
mas qualquer coisa que a própria existência é feita de alteridade. Assim, 
minha solidão não é confirmada pela morte, mas rompida pela morte.316  

 

Podemos perfeitamente ser avizinhados da morte pelas mãos de outro. A própria ideia de 

assassinato nos dá a sensação automática de que a morte sempre vem de Outrem. À vista 

disso, “a mortalidade é o fenômeno concreto e original. Impede que se ponha um ser para si 

que não esteja já entregue a outrem.”317 Se confirma ainda mais que o suicídio, como 

acabamos de ver, não tem a possibilidade de constituir exceção. 

A experiência concreta do sofrimento anuncia a morte. Uma situação de quase morte 

tem a capacidade de reconduzir a existência com mais eficiência do que qualquer meditação 

sobre a morte. Recordo de uma recente conversa com um rapaz que fora baleado ao reagir a 

um assalto. Quando o interroguei se havia algo em suas percepções que havia mudado depois 

do ocorrido, recebi como resposta um enfático sim. De fato, doravante, uma série de posturas 

                                                 
312 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 150. 
313 “Toute l’acuité de la souffrance est dans cette impossibilité de recul.” TA, 55. 
314 CIOCAN, Cristian, op. cit., p. 259. “La mort dans la souffrance est um événement que brise l’auto-
identification naturelle (solipsiste) du sujet, fissurant la structure totalisante, maîtrisante et activement puissante 
de l’ego. C’est pour quoi la mort n’est pás définie par une possibilite, mais par une impossibilite.”    
315 Idem. 
316 TA, 63. “Cette approche de la mort indique que nous sommes em relation avec quelque chose que é 
absolument autre, quelque chose portant l’alterité, non pás comme une détermination provisoire, que nous 
pouvons assimiler par la jouissance, mais quelque chose dont l’existence même est faite d’alterité. Ma solitude 
ainsi n’est pás confirmée par la mort, mais brisée par la mort.” 
317 TI, 214. 



 

 
 

98 

 

individuais, concepções do mundo e de si mesmo invadiram o jovem. O discurso do “nascer 

de novo” não é inautêntico; é natural. O morrer nos toma de assalto desde fora, sempre. 

Caminhemos então, nesse mote, até a face da alteridade originária da mortalidade 

alheia. Não a minha morte, mas a morte do outro é a morte primeira, pois é esse evento que 

me inicia e continua re-lembrando que sou mortal, pois não me apercebo desse fato todo o 

tempo. O acesso a mortalidade, a “minha” mortalidade, faz-se via experiência da morte de 

outro. A angústia que me toma não é fundamental, prima, é um “sentimento” a posteriori que 

nesta etapa posterior irá me angustiar profundamente e de forma singular. O ser-para-a-morte 

deve estar ligado inexoravelmente ao ser-para-os-outros. A morte de outrem é a condição de 

possibilidade do acesso a minha própria condição de mortal. Assim, veremos, “para Lévinas, 

a morte é para nós um lembrete ”318, mas um lembrete quem vem de outras terras, não 

somente dos nossos domínios ontológicos.   

O avizinhamento, como maneira subjetiva de recepção do caráter mortal do sujeito, 

vem-nos de um horizonte que não nos deixa poder, nos retira a força de sujeito ativo e 

soberano sobre os fenômenos. Todavia, a vizinhança da morte, que porventura passamos por 

doenças ou acidentes, ainda nos deixam interiorizados e ensimesmados: é ainda uma relação 

pessoal.  

 Morre-se todo tempo ao redor. Grandes acidentes, desastres naturais, guerras civis, 

assassinatos a sangue-frio nas favelas, armas de destruição em massa. Todas essas 

informações trazem a aquarela com as cores da morte. Eventos distantes, que chocam, mas se 

apagam. E quando a morte é de um ente querido? Quando morre um filho? E o amante? 

Quanto mais próximo afetivamente for o falecimento, mas a vizinhança da morte nos faz 

enxergar que a morte autêntica, a morte sensível, é a do outro, onde concretamente o Outro 

absoluto, aberto pelo porvir puro da morte, se cumpre como tempo ou como relação ao “outro 

homem”.319 Portanto, para o ‘Eu’, a morte é sempre um ‘porvir’, que desse modo nunca 

ocorrerá num presente. O ‘porvir’ é o ‘Outro’. Nossa relação com a morte passa a ser, desse 

modo, uma relação com o ‘Outro’.”320 

Como já afirmamos, o avizinhamento não se dá apenas em traumas físicos. Surge 

também em ameaças à vida do individuo. Mas como se dá a pedagogia da finitude? A 

                                                 
318 KLUN, Branko, Op. cit., p. 259. “Für Levinas führt uns der Tod vor Augen.” 
319 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 161. 
320 KONESKI, Anita Prado. Blanchot, Levinas e a arte do estranhamento. 2007, 236f. Tese (Doutorado em 
Literatura) - Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2007. p. 170. 



 

 
 

99 

 

vizinhança da morte irromperá com toda a força desde o sofrimento e morte do outro. Eis 

mais uma possibilidade de experientia mortis.    

É desta maneira que, “o mistério da morte anuncia e paradigmaliza o próprio mistério 

da alteridade que se revelará na face de outrem. Tal é a direção aberta pelo fim e o nada da 

morte pensada a partir da morte e do morrer do outro. Mais precisamente, pelo desconhecido 

que abisma o fim e o nada da morte.”321 A morte do outro é a morte primeira.  

 

                                                 
321 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 176 



 

 
 

100 

 

2.7 A MORTE DO OUTRO COMO A MORTE PRIMEIRA 

 
 
É minha mortalidade, é a minha condenação a morte, o meu 
tempo à hora da morte, a minha morte que não é 
possibilidade da impossibilidade, mas puro rapto, que 
constituem este absurdo que torna possível a gratuidade da 
minha responsabilidade pelo outro.322 

 
A morte dos outros me afeta: 

o seu morrer, a sua morte 
são partes da minha vida, 

são marcos ao limite último.323 
 

 

O tempo não revela apenas a finitude essencial do existente. Para Lévinas, o tempo 

indica a abertura à transcendência, ao infinito, ao para-além do ser. O encontro com o outro, 

em Lévinas, é o próprio nascimento do tempo. O tempo originário em Lévinas é diacrônico, 

em que a entrada de outrem na relação traz outro passado que não posso lembrar e um futuro 

que não posso prenunciar.  

 
[Lévinas propõe que] a maneira pela qual vivenciamos o mundo dos objetos 
e eventos modela nossa percepção de tempo e, prioritária entre essas 
experiências, estão os compromissos sociais básicos do relacionamento face 
a face.324 
 

Para Lévinas, o outro é locus de estranhamento, o lugar do abismo, da morte, da 

solidão, da inadequação. Por isso, viver a morte - sempre alheia - é conviver, desde esse 

instante, com a culpa de sobrevivente. “Os mortos continuam significando por que eles me 

constituem como o que sou, um sobrevivente.”325 É, definitivamente, o momento que se 

revela nossa responsabilidade. “É a heteronomia da subjetividade que assim vem à luz com a 

noturnidade abíssica da morte.”326 

 Sentir-se afetado pela morte do outro é propriamente a forma de nos relacionarmos 

com a alteridade. Nesse caso, “será a morte separável da relação com outrem? O caráter 

negativo da morte (aniquilação) está inscrito no ódio ou no desejo de matar. É na relação com 

outrem que pensamos a morte na sua negatividade.”327  

                                                 
322 DMT, 132. 
323 REVENTÓS I CARNER, Joan, op. cit., p. 87. 
324 HUTCHENS. B. C. Compreender Lévinas. Petrópolis: Vozes, 2007, p. 97.  
325 DAVIS, Colin, op. cit., p. 82. “The dead still signify because they constitute me as what i am, a survivor.” 
326 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 129. 
327 DMT, 37.     



 

 
 

101 

 

Para Lévinas, a morte própria, como ficou depreendido nas seções anteriores, não 

oferece a dimensão real da finitude para a recondução da existência humana. A intenção do 

filósofo, ao perscrutar o tema da morte própria, é denotá-la como totalmente impessoal, sem 

lugar. Temos, nessa ocasião, justamente o lugar anti-heideggeriano da obra levinasiana. A 

morte do Mesmo é teoria, abstração, desencarnação. Como remarca o poeta José Alcides 

pinto, “a morte não faz diferença de uma criatura que passa, um vulto qualquer, só que vai 

deitada, como se fosse dormindo, levada pelos outros, sem força para se mover com os 

próprios pés.”328 

 É evidente que um pensador defensor a relação social como a experiência por 

excelência,329 conceba o outro como legítimo locus da proximidade da morte.  O morrer 

contrai significado “primordialmente na proximidade mesma do outro homem ou na 

socialidade.”330 A socialidade não indica um dado sociológico, é uma condição ontológica do 

ser humano. Concretude de situações delimitadas na existência do homem no mundo. 

 A morte do outro me importa mais do que a minha. “Na minha existência social, sua 

morte é mais orientadora para mim no agora do que minha própria morte - Ora, como remarca 

Lévinas, eu devo ter mais medo do assassinato do que da morte, e o futuro que mais importa é 

o seu, não o meu.”331 

 A morte de outrem é concebida como prática, concreta, impactante, real: primeira. 

Estar junto a alguém em sua morte desperta em nós uma compaixão, compactos, sofrer junto. 

Quanto mais próximo de nós o indivíduo que se vai, mais em conjunção àquela morte me 

arrasta em “união”. Quantas pessoas, à vista de um parente ou amigo morto, mudaram de vida 

e abandonaram o mundo!332  

Todavia, outrem está na distância da exterioridade, como uma coisa ao horizonte da 

consciência. Sendo assim, sua morte não me concerne, já que eu permaneço.  Se minha 

consciência suporta outro nela, nos moldes fenomenológicos clássicos, como pode seu 

desaparecimento ter conseqüências sobre minha existência?  

A morte do outro é um escândalo da publicidade. Todavia, estas mortes que nos vêm 

de “segunda mão” na publicidade não são algo que simplesmente nos angustia ônticamente e 

                                                 
328 ALCIDES PINTO, José. Tempo dos mortos. Rio de janeiro: Top Books, 2007. p. 99.  
329 TI, 95. 
330 LEVINAS, E. De Deus que vem à ideia. Petrópolis: Vozes, 2008. p. 216. 
331 MORGAN, Michael L, op. cit., 227. “Your death is more orienting for me now than my own death is – or, as 
Levinas puts it, I should fear murder more than death, and the future that matters most to me is yours, not mine.”  
332ALPHONSE-MARIE DE LIGUORI, Saint. Préparation à la Mort. Disponível em 
http://jesusmarie.free.fr/alphonse_preparation_a_la_mort.html acesso em 07/02/11. “Combien de pécheurs qui, 
en présence du cadavre d'un parent ou d'un ami, ont changé de vie et quitté le monde!” 

http://jesusmarie.free.fr/alphonse_preparation_a_la_mort.html


 

 
 

102 

 

que nos proporciona certo alívio por não ter sido “a minha a vez”. “Minha relação com a 

morte não se limita a este saber em segunda mão”333. O expirar de outrem é possibilidade da 

percepção do meu próprio ser-para-a-morte. 

 
É justamente pelo fato de o sentido da morte começar na proximidade de 
outrem, na vulnerabilidade ou na mortalidade do seu rosto, que a violência 
da morte – associada por Lévinas à própria alteridade de outrem – não é, 
como já não o tinha sido em Le Temps et l’Autre (1947), a prova suprema 
do sujeito contra o nada, tal como, a seus olhos, se deduz as análises 
heideggerianas do Sein-zum-Tode. Tão pouco se limita a ser um “saber” em 
segunda mão. Na morte, o sujeito não enfrenta apenas o nada, mas alguém. 
Mais precisamente: o nada de alguém e o mistério que abisma este nada.334  

  

 O temor da morte, então, não se erige simplesmente do mero perceber insensivelmente 

um morto e nem se ergue da angústia diante do nada. Temor que não é, como em Heidegger, 

“angústia diante do nada da morte, mas diante do desconhecido que na vulnerabilidade ou na 

mortalidade do rosto do “outro homem” a morte revela.”335 Assim, reforça o pensador lituano, 

“o temor por outrem, temor pela morte do próximo, é meu temor, mas de modo nenhum 

temor por mim.”336  

Jacques Derrida, uma autoridade no entendimento da obra levinasiana, nos é essencial 

para resumir o que, de fato, seria essa alteridade radical oriunda do findar de outrem. 

Observemos o teor das suas palavras ao resumir a concepção da morte segundo Emmanuel 

Lévinas. Situação curiosa e inusitada a qual Derrida se vê na tarefa de proferir tais palavras 

exatamente no velório do filósofo que preceitua nosso presente escrito: 

 

Emmanuel Lévinas nos definiu em várias oportunidades a morte, a morte 
que “nós encontramos” “no rosto do outro”, como não-resposta; ela é o 
sem-resposta, diz ele. Em outro lugar: “existe aí um final que tem sempre a 
ambigüidade de uma partida sem retorno, de um óbito, porém também de 
um escândalo (‘é possível que ele esteja morto?’) de não-resposta e de 
minha responsabilidade”. A morte: não em primeiro lugar o aniquilamento, 
o não-ser ou o nada, porém uma certa experiência, para o sobrevivente, do 
sem-resposta”.337 

  

Alcançamos até aqui um ponto importante. O filósofo em questão tem uma 

preocupação deveras mais centrada no sujeito que permanece no mundo à uma preocupação 

                                                 
333 DMT, 37.     
334 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 172. 
335 Ibidem, p. 175. 
336 EN, 175. Grifo do autor. 
337 DERRIDA, Jacques. Adeus a Emmanuel Lévinas. São Paulo: PERSPECTIVA, 2004. p.20-21. 



 

 
 

103 

 

patente com quem vai. Quem fica deparar-se-á não com o nada, mas o escândalo da morte, da 

falta angustiante de respostas, da indignação em relação à finitude, do temor da certeza da 

proximidade da “senhora” que virá inexoravelmente. Igualmente, “a morte é morte de alguém 

e tê-lo sido de alguém não é levado pelo moribundo, mas pelo sobrevivente.”338 Todavia, 

enquanto experiência inexperienciável, não nos é possível conhecer, apenas especular.  Quem 

vai, mergulha em um silêncio absoluto, devolvido ao sobrevivente em forma de enigma. O 

esoterismo e o misticismo não cabem e nem acalentam. Mesmo os mais antigos religiosos, 

afirmam que “a incerteza do tempo particular de nossa morte é o que nos chamamos 

propriamente a incerteza de nossa vida.”339 Por não se conhecer a morte, já antecipamos, é 

que se deve encarar a vida como enigma. Emil Cioran tem a capacidade de resumir nossa fala:  

 

É por que ela [a morte] não repousa sobre nada, por que carece até mesmo 
da sombra de um argumento que perseveramos na vida. A morte é 
demasiado exata; todas as razões encontram-se de seu lado. Misteriosa para 
nossos instintos, delineia-se, ante nossa reflexão, límpida, sem prestígios e 
sem os falsos atrativos do desconhecido. De tanto acumular mistérios nulos 
e monopolizar o sem-sentido, a vida inspira mais pavor que a morte: é ela a 
grande desconhecida.340   

 
Não é ir longe demais afirmar que, na morte de outrem, morremos juntos. Dizer que é 

possível “morrermos na morte de alguém [...] nos sugere a resignação de sermos, a toda hora, 

a imagem virtualmente aderida aos sepulcros de nossos contemporâneos.”341 

É em meio a esse discurso de potência radical da alteridade, oriunda da mortalidade 

alheia, que Lévinas insere sua ideia de Santidade, ou seja, o divino no homem, a teologia do 

outro. Santidade, é a capacidade de sentir o ser-para-a-morte-de-outrem mais intensamente 

que o meu ser-para-a-morte. É a ultrapassagem do sagrado. O sagrado não é o santo. O sacro 

diz respeito à moral oriunda de dogmas religiosos. Já a santidade reside no âmbito da ética e 

diz respeito a sujeição à alteridade absoluta, a passividade inexorável ao Outro, o sub-jectum.   

 

A separação ou santidade, característica do sujeito singular, permanece, e de 
forma tensa, na condição do refém e da substituição na medida da inspiração 
do um ou do único - que não retorna em relação de reciprocidade, mas como 
sub-jetividade.342 

 
                                                 
338 DMT, 91. 
339 SHERLOCK, Guillaume. De la mort; et du jugement dernier. Amsterdan: Pierre Humbert, Marchand 
Libraire, 1712. p. 144. “L'incertitude du temps particulier de nôtre mort eſt ce que nous appellons pròprement 
l’incertitude de nôtre vie.” 
340 CIORAN, Emil. Breviário de decomposição. Rio de Janeiro: Rocco, 1989. p. 18.    
341 COUTINHO, Evaldo, op. cit., p. 4. 
342 PELIZZOLI, Marcelo. Levinas: a reconstrução da subjetividade. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002. p. 207.  



 

 
 

104 

 

A morte é o sem-reposta. É a-Deus, a própria transcendência no sentido levinasiano. 

Santidade é a possibilidade de relacionar-se com outrem para além das regras relacionais da 

fenomenologia. Na ausência de respostas probas à própria finitude, é ao outro que nos unimos 

em compartilhamento da angústia do sem resposta. É a chance de sentir o outro mais do que si 

mesmo. Eis que aí, a mortalidade alheia, na exterior alteridade absoluta, pode ser sentida com 

mais energia que a do Mesmo. Diz Fernanda Bernardo: 

 

A transcendência (a-Deus) para onde abre o porvir misterioso da morte 
plasmado no rosto de outrem. Este ordena a não-indiferença pela morte de 
outrem, suscitando o temor por tudo quanto no existir do eu egoísta possa ser 
violência e usurpação. Temor que exige a justificação do direito a ser. Razão 
pela qual este a-Deus da morte significa o declínio da onto-fenomeno-logia, 
a suspensão da prioridade do ontológico negador da alteridade de outrem. 
Este a-Deus clamará na ponta extrema do ‘não mataras’ e despertará e 
inclinará o eu a justificar-se. Isto é, a de-por-se da sua soberania e a ‘morrer 
pelo invisível’ que o mesmo é dizer a recear, mais do que a sua própria 
morte, a morte de outrem, encetando com ele uma relação meta-onto-
fenomeno-lógica.343  

    

  A morte é de fato da ordem da interpessoalidade, “a morte conserva no seu absurdo, 

uma ordem interpessoal em que tende a ganhar significado”344, é apelo por responder por 

quem não mais responde, ou seja - como já antecipado -, a morte é não-resposta. A morte do 

outro é a morte primeira. É a imediata convocação para que se tomem decisões por quem não 

mais delibera, nem determinada nada. Quando morre alguém, a extinção impressiona os 

vizinhos e estes se prontificam a assistir aos sobreviventes que circundavam o morto. De fato, 

a relação com quem morre, não é a relação com um cadáver345, mas o “contato com as obras 

dos mortos.”346 A própria historiografia é oriunda das “narrativas dos sobreviventes, que 

interpretam, isto é, utilizam as obras dos mortos.”347 É por este fato - afirma o historiador José 

Otávio Nogueira Guimarães – que “a morte torna-se objeto necessário e suficiente da vida do 

historiador.”348 

A morte que o fim significa não pode medir todo o alcance da morte 
enquanto responsabilidade por outrem – pela qual, na verdade, torna-se se 
próprio: torna-se si próprio por essa responsabilidade incessante, não 

                                                 
343 BERNARDO, Fernanda, op. cit, p. 181. 
344 TI (Fr), 260. 
345 “Na morte de outrem, no seu rosto que é exposição à morte, anuncia-se, não a passagem de uma quididade a 
outra – na morte há o próprio evento de passar (a língua diz aliás: ‘ele passou-se’) com a sua acuidade própria 
que é um escândalo (cada morte é primeira morte).” DMT, 91. 
346 TI, 207. 
347 TI (Fr), 253. 
348 GUIMARÃES, José Otavio Nogueira.Vida e morte na escrita da história: entre gregos e modernos. Textos 
de História. Revista do Programa de Pós-graduação em História da UnB, Vol. 15, No 1/2 (2007). p. 66. 



 

 
 

105 

 

delegável. É pela morte do outro que eu que sou responsável a ponte de 
incluir-me na morte. O que se mostra, talvez, em proposição muito 
aceitável: “Eu sou responsável pelo outro pelo fato de ele ser mortal.” A 
morte do outro é a morte primeira. 349 

 
 

 Para o filósofo lituano é possível vencer a morte, “somente se é possível conservar a 

estrutura pessoal”350. A única forma de afrontar a morte é a associação a outro, sustentado por 

outro. Enquanto a medicina é o a priori do ser-para-morte, somente outro pessoal pode ser a 

medicina para um Eu que morre. Existe então, na alteridade da morte uma relação trinitária 

Eu-Morte-Outro.351     

    

A morte de outro homem me põe em causa e questiona como se desta 
morte, invisível ao outro que aí se expõe, eu me tornasse, por minha 
indiferença, o cúmplice; e como se, antes mesmo de lhe ser devotado eu 
próprio, eu tivesse que responder por esta morte do outro, e não deixá-lo na 
solidão.352   

  

Acerca da interpessoalidade da morte, o filósofo pernambucano Evaldo Coutinho nos 

concede sua contribuição com ex-posições deveras instigantes. Para esse filósofo, o ser não 

escapa à morte de cada sujeito, ou, em suas palavras, a morte de cada sujeito é uma 

hecatombe universal.  

No evento da morte de um sujeito, este leva consigo tudo o que experienciou. Seja o 

que conheceu, as sensações, as outras “efígies”. Então, segundo o pensador recifense, o ser 

nasce com cada consciência que nasce e morre com cada consciência que morre. É o que 

Coutinho taxava de “cintilação cósmica”, ou seja, um nascer e um morrer perene, por parte do 

ser. 

Um homem velho, tendo conhecido diversas outras pessoas, ao morrer leva consigo 

todas as lembranças e as vivências que possuía junto aos outros no mundo. Se todos que me 

conhecem morressem ao mesmo tempo eu cairia no esquecimento total, seria aniquilado não 

só na biologia, mas na existência real não-efetiva que ainda sou. Todos estão morrendo nas 

mortes de outrem. Enquanto o outro vive - e foi conosco no mundo - tem a capacidade de 

suster minha presença como alguém ausente. Assim acontece com alguém que acaba de me 

conhecer. Eis que neste acontecer possuo mais uma testemunha da minha existência. 

                                                 
349 DMT, 66.      
350 SUSIN, op. cit., p.183.    
351 Cf. Idem.  
352 DVI, 215-216.   



 

 
 

106 

 

Neste exato momento, seguindo as indicações de Coutinho, o ser está morrendo com 

os que morrem e nascendo com os que nascem. Em suma, na morte do Eu tudo quanto é 

“existenciamento” morre junto com ele. Nesse sentido, a ideia de “morrer mil mortes” faz 

grande sentido. Estamos morrendo diariamente na morte dos que nos conhecem, “há – afirma 

Matías Ruz - uma fusão do Outro em mim, de maneira tal que sua morte me mata. Não há 

uma preocupação primeira pela afecção que a morte pode provocar em mim, senão que a 

preocupação, ou melhor a inquietude, vem do Outro. Em Lévinas, a tanatologia é social.”353 

Com os que morrem, eu sou arrastado. Diz Coutinho.  

 

Quando morre alguém, à sua morte sou levado em conjunção com essa 
obscuridade nele, fisionomicamente diluído nela, negando-me a mim no 
seio desse perecimento, extinto comigo todo meu repertório, o ponto 
intestemunhável desse alguém [...] Em outras palavras, o meu repertório 
enquanto se me apega, some-se no falecimento de outrem, e tanto mais 
densamente quando esse outrem o conhecia em grande parte [...] sobrevindo 
a morte no campo das testemunhas se faz perecer em toda integridade, 
tantas vezes quantas são as mortes. Neste sentido, a pessoa se afigura o 
centro num jogo de apareceres e desapareceres de si própria [...] A 
acumulação de mortes no curso de testemunhada existência, significa, 
paradoxalmente, a destinação com que todos se afetam no esforço de 
prolongar a dita existência.354       

 

 

Logo, para Evaldo, extremamente bem adequado a ideia levinasiana, é possível que 

sejamos extintos não meramente num sentido biológico. Somos levados por outrem em sua 

passagem. Anuncia-se aí o início de uma reconstituição de testemunhos e da vida de quem se 

foi. A possibilidade de uma biografia é justamente o relato dos depoimentos de quem susteve 

a vida de outrem ao seu redor. Se fosse possível que todas as pessoas que conhecem um 

indivíduo - e testemunharam sua vida até então - desaparecem repentinamente, o sujeito teria 

uma identidade morta. Precisaria construir outras relações com novas testemunhas. Seria 

necessário recomeçar. 

 

 

Antes que chegue o momento de se apagar a nossa luz, nascemos e 
morremos à medida que penetramos no álbum de outrem e nele nos 
perdemos por extinção do volume repleto de tantos retratos; essas 
existências diminutas de nós mesmos, não são mais do que modalidades que 

                                                 
353 RUZ, Matías Omar, op. cit., p. 43. “Hay una fisión del Otro en mí, de modo tal que su muerte me mata. No 
hay una preocupación primera por la afección que la muerte pueda provocar en mí, sino que la preocupación, o 
mejor la inquietud, viene del Otro. En Levinas, la tanatologia es social.”   
354 COUTINHO, Evaldo. O lugar de todos os lugares. São Paulo: Perspectiva, 1976. p.162-163.   



 

 
 

107 

 

se condicionam ao nosso ato de ser, cujas decorrências serão interrompidas 
com a nossa morte.355

 

 

 

A morte do outro é a morte primeira. O existencial ser-para-a-morte de Heidegger 

pode ter sua seiva questionada. Que o homem é mortal, que vive face à morte e que esta seja 

um acontecimento singular sem mostração – em que só indivíduo pode se deparar com a 

angústia da própria mortalidade, apenas o indivíduo pode dar conta desse evento único - não 

há a necessidade de se questionar, é fato. Entretanto, suscitemos a seguinte situação utópica: 

alguém que nasce e a esse sujeito não é dado o direito de experienciar o perecimento de nada, 

absolutamente nada. Não vê o “finar” das plantas, não vê o “finar” dos animais e, 

principalmente, não vê o “finar” dos homens. Será que ser o para a morte se manifesta de per 

se sem a vivência da morte de outrem?  

Que o ser-para-a-morte tenha sua veridicidade ontológica é inquestionável. Mas a 

morte do outro é a condição de possibilidade de eu ter acesso a minha morte, ao meu caráter 

de mortal.  A morte de alguém não é apenas um fato empírico que me angustia e eu apreendo 

de forma egoística, mas se apresenta como a via de acesso a minha própria mortalidade. 

Sendo assim, o ser-para-a-morte como um caractere existencial é uma etapa posterior à 

vivência da morte do outro que, ao ser “experienciada”, abre uma fenda, ou um “portal” para 

o acesso a minha condição de mortal.  

Essa posição é contrária à de Heidegger quando este diz: “a certeza da morte não pode 

ser computada da constatação de casos de morte ocorrentes.”356 Lévinas analisa que, para o 

filósofo de Ser e tempo, “a morte do outro é um acabamento efetivo e não pode dar acesso à 

experiência da totalidade do Dasein enquanto Dasein (tudo se passa aqui como se a 

experiência fosse a coisa mais profunda que nos pudesse acontecer).”357  Como afirma 

acertadamente Thomson: 

 
Lévinas pensa que a morte nos torna totalmente impotentes e passivos, 
revelando assim a outra pessoa como o fornecimento de nossa única chance 
de passar através da morte para um futuro que esta morte colocou fora do 
nosso alcance. Lévinas sustenta, além disso, talvez como a definitiva 
afirmação do seu trabalho, o reconhecimento da outra pessoa como a única 
nave capaz de transportar-nos através da "morte" para o futuro que nos 

                                                 
355 COUTINHO, Evaldo, op. cit., p. 8. 
356 ST II, 48. 
357 DMT, 63.     



 

 
 

108 

 

permite compreender a outra pessoa como o único portador do “que não é 
ainda”, isto é, da alteridade.358 

 
 

Saber que alguém morreu e ver alguém morto deve ser um “bom sinal”, um alerta que 

me atente sempre para a fragilidade do meu ser que pode findar tanto quanto o do outro que se 

mostra ausente. Como em Almas Mortas de Gogol. Em dado momento, um dos seus 

personagens, cruzando com um velório e talvez reconhecendo esse “bom presságio”, esse 

“aviso” da advertência de percepção da mortalidade do outro diz que, “afinal de contas, foi 

bom eu ter cruzado com o enterro; dizem que dá sorte encontrar-se com um defunto”.359  

 

A morte é a desaparição dos outros, ou seja, só pode conceber-se em relação 
com o próximo. De acordo com Lévinas, o sentido negativo que atribuímos a 
esta vem justamente do fato de que a morte afeta nossa relação com aquele 
que sofre, pois esta elimina o movimento e a capacidade de resposta. 360 

 

Através de sua morte, o outro faz o Mesmo re-lembrar que é mortal e que, através 

desse recado, pode continuar a intensificar a manutenção da mesmidade. A coexistência 

“mortal” abre a possibilidade de estar remetido à verdadeira morte, a morte primeira, a morte 

suscitada pelo Rosto de outrem. “Ilhados, separados do mundo, tudo se torna a nós 

inacessível. A morte mais profunda, a verdadeira morte, é a morte causada pela solidão.” 361 

Sem a figura do Outro, a singularização passa a ser um evento imaginário.   

O ensimesmamento, a minheidade, o clamor/apelo, o débito, a de-cisão, o caráter ek-

statikon da existência, em suma, o ser-para-a-morte, são as únicas condições de possibilidade 

de garantir uma existência singular? Ou seria a relação ao outro, que extrapola e viola a 

egoidade totalitária, a existência econômica, a busca da fruição e auto-conservação, o 

proporcionando uma auto-percepção? É no atravessar o caminho de outrem que a ética, antes 

de qualquer mediação conceitual, ou com o ser em geral, se fará a contingência mais invasiva, 

                                                 
358 IAN, Thomson, op. cit., p. 30. 23-43. “Levinas thinks that death renders us utterly powerless and passive, 
thereby revealing the other person as providing our only chance to pass through death toward a future this death 
has placed beyond our reach. Levinas holds, moreover, in perhaps the definitive claim of his work, that 
recognizing the other person as the only vessel capable of transporting us through"death" into the future allows 
us to understand the other person as the sole bearer of "what is not yet," that is, of alterity.” 
359 GÓGOL, Nikolai. Almas mortas. Nova Cultural: São Paulo, 2002. p.285. 
360 CAMPOS,Guillermo González. Los sistemas ideológicos de la muerte. Costa Rica: Rev. Reflexiones, v. 88, 
2009. p.93. ““La muerte es la desaparición de los otros, o sea, solo puede concebirse en relación con el prójimo. 
Según Levinas, El sentido negativo que le asignamos a esta proviene, precisamente, del hecho de que la muerte 
afecta nuestra relación con aquel que la sufre, pues esta elimina el movimiento y la capacidad de respuesta.” 
361 CIORAN, Emil. En las cimas de la desesperación. Barcelona: Tusquets, 1990. p.7. “Aislados, separados del 
mundo, todo se nos vuelve inaccesible. La muerte más profunda, la verdadera muerte, es la muerte causada por 
la soledad.” 



 

 
 

109 

 

ativa e enérgica da existência humana. Far-se-á ética. Numa experiência do outro, ou seja, 

numa experiência moral concreta, há possibilidade tanto do altruísmo, quanto da tirania e 

violência. É no rosto do outro que encontraremos a morte concreta. 



 

 
 

110 

 

2.8 A MORTE DO ROSTO É O ROSTO DA MORTE 

 
 
A visitação do Outro como rosto dá no face-a-face a 
‘presença’ da ausência na ausência da presença ou rastro.362 
 

      Responsibility for the other, and not responsibility  
      for being, is the beginning of philosophy.363 

 
 

A seção anterior sugere uma interpretação completamente distante das intenções 

originais de Heidegger em Ser e Tempo. Para o filósofo alemão, como já vimos, a morte dos 

outros não possui nenhum tipo de poder de apontar os traços ontológicos da morte. Mas é de 

fato a simples morte alheia o pano de fundo das considerações levinasianas? É a alteridade 

simplesmente outro ser humano? Uma leitura minimamente atenta, conclui que o Outro não é 

necessariamente outro sujeito. Como remarca inteligentemente Iain Thomsom: 

 
Lévinas é geralmente mal-entendido e levado a insistir que, ao contrário da 
alegação explícita de Heidegger em Ser e tempo, nós temos acesso à morte 
através de outras pessoas. Na verdade, porém, a crítica de Lévinas a 
Heidegger é basicamente o inverso: Lévinas não está afirmando que temos 
acesso à morte através de outras pessoas, mas, sim, que nós temos acesso à 
dimensão essencial da alteridade, incluindo a alteridade do outro através da 
experiência da morte. Aqui encontramos, talvez, a mais difícil e distinta 
exigência da fenomenologia de Lévinas: a morte revela a ‘alteridade’ 
(alterité), o elo invisível ‘conectando’ (religio) a ‘outra pessoa’ (autrui) com 
a ‘outreidade’ (autre) em geral. 364 

 
 
Encontramos a morte no rosto de outrem.365 O outro em geral, a outriedade, a ileidade, 

está impressa no Rosto. É a marca maior do humanismo metafísico de Lévinas.366 Na morte 

empírica do outro percebemos que ele nunca esteve efetivamente lá, apenas deixava seus 

                                                 
362 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 163. 
363 COHEN, Richard A. Ethics, Exegesis and Philosophy: Interpretation after Levinas. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2004. p. 97.  
364 IAN, Thomson. Rethinking Levinas on Heidegger on Death. The Harvard Review of Philosophy, Vol. XVI, 
2009, p. 33. “Levinas is usually misunderstood here and taken to be insisting that, contrary to Heidegger's 
explicit claim in Being and Time, we do have access to death through other people. In fact, however, Levinas's 
critique of Heidegger is basically the reverse: Levinas is not claiming that we have access to death through other 
people but, rather, that we gain access to the crucial dimension of alterity-including the alterity of the other 
person-through the experience of death. Here we encounter perhaps the most difficult and distinctive claim of 
Levinas's phenomenology: Death reveals ‘alterity’ (alterite), the link invisibly ‘connecting’ (religio) the ‘other 
person’ (autrui) with ‘otherness’ (autre) in general.” 
365 DMT, 121.    
366 É possível taxar Lévinas de metafísico? Segundo Agamben, “mesmo a crítica de Lévinas à ontologia [...] não 
faz mais, realmente, do que reconduzir à luz a estrutura negativa fundamental da metafísica, procurando pensar o 
ter-sido imemorial além de todo ser e de toda presença o ille que se encontra antes de todo eu e de todo este, o 
Dizer que está além de todo Dito.” AGAMBEN, Giorgio. A linguagem e a morte: um seminário sobre o lugar da 
negatividade. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2006. p. 60     



 

 
 

111 

 

rastros oriundos do seu Rosto. Isso acontece porque “a relação com outrem, é a ausência do 

outro.”367 

A ideia de Rosto, como veremos a partir de agora, é um dos sustentáculos da Ética da 

Alteridade, da ética da responsabilidade por outrem. É a marca maior do Infinito levinasiano, 

a “extrema condensação do sentido, é a glória do infinito que entra em presença.”368  Ao 

pensar em rosto, a primeira ideia que nos vem à mente é a plástica, a imagem, cor dos olhos, 

boca, etc. E de fato, o rosto que determina quem realmente somos. Assinala Oliver Sacks: 

 
 
É com os nossos rostos que enfrentamos o mundo, desde o momento do 
nascimento até o momento da morte. Nossa idade e sexo estão impressos em 
nossos rostos. Nossas emoções, as abertas e instintivas das quais Darwin 
escreveu, bem como as ocultas ou reprimidas, que Freud escreveu sobre, são 
exibidos em nossos rostos, juntamente com os nossos pensamentos e 
intenções. Embora possamos admirar braços e pernas, seios e nádegas, é o 
rosto, do começo ao fim, que é considerado "belo" em sentido estético, 
"fino" ou "distinto " em um sentido moral ou intelectual. E, crucialmente, é 
por nossos rostos que podemos ser reconhecidos como indivíduos. Nossos 
rostos contem a estampa das nossas experiências e do caráter; aos quarenta 
anos de idade, dizem, um homem tem o rosto que merece. 369 
 
 

Por isso o termo rosto é enganoso. Veremos que o rosto para além da carne, será a 

intersecção da alteridade e da outra pessoa. Evidentemente que o primeiro acesso ao rosto é 

física, uma tentativa de fazer uma gestalt do rosto. Todavia, Rosto não se trata do fenômeno 

rosto, mas antes do epifenômeno Rosto. Para Lévinas, “o rosto não é um fenômeno cuja 

existência se resume na presença de sua aparência.”370 Quando olhamos o outro, o miramos 

como quem mira um objeto, atentando aos predicados. 

Segundo Lévinas, se encontra efetivamente outrem - em seu Rosto - através de um 

“olhar”, como visage, por que olhar é mais que enxergar, é conhecimento e percepção. Se é o 

                                                 
367 TA, 83. “La relation avec autrui, c’est l’absence de l’autre.” 
368 SAINT-GERMAIN, Christian. Pouvoir de la singularité: le pathos du visage dans le texte d’Emmanuel 
Lévinas. Laval: Laval théologique et philosophique, vol. 49, n° 1, 1993, p. 29. “Extrême condensation du sens, 
c'est la gloire de l'infini qui entre en présence.” 
369 SACKS, Oliver. The mind’s eye. New York: ALFRED A. KNOPF, 2010. p. 82. “It is with our faces that we 
face the world, from the moment of birth to the moment of death. Our age and our sex are printed on our faces. 
Our emotions, the open and instinctive emotions which Darwin wrote about, as well as the hidden or repressed 
ones which Freud wrote about, are displayed on our faces, along with our thoughts and intentions. Though we 
may admire arms and legs, breasts and buttocks, it is the face, first and last, which is judged “beautiful” in an 
aesthetic sense, “fine” or “distinguished” in a moral or intellectual sense. And, crucially, it is by our faces that 
we can be recognized as individuals. Our faces bear the stamp of our experiences and character; at forty, it is 
said, a man has the face he deserves.”   
370 BRANKO, Klun, op. cit. p. 259. “Das Antlitz ist kein Phänomen, dessen Sein sich in der Präsenz seines 
Erscheinens erschöpft.” 



 

 
 

112 

 

Rosto a própria marca da alteridade radical, e sendo assim, marca do infinito, é excedência e 

inapreensibilidade aos moldes cognitivos clássicos. 

Poderíamos aqui considerar o rosto – a rostidade do rosto - como uma espécie de 

“impressão digital” do ser individual, a marca da infinidade do outro. Quando lembramos de 

alguém ou sentimos sua ausência, o que imediatamente nos conclama é o rosto. Não 

lembramos meramente de outras partes do corpo, a não ser que objetifiquemos 

demasiadamente outro ser humano, como se tornou artificialmente comum entre nós.       

Segundo o filósofo, do Rosto procede um imperativo e este “diz”: Tu não matarás.371 O que 

nada tem a ver com o assassinato. Ainda que a assassinato deva ser temido mais do que a 

morte.  

 

O homicídio, é verdade, é um fato banal: pode matar-se outrem; a exigência 
ética não é uma necessidade ontológica. A proibição de matar não torna 
impossível o homicídio, mesmo se a autoridade da proibição se mantém na 
consciência do mal feito. 372    

 
O Rosto nos atrai à responsabilidade para com outrem justamente pelo fato ativo dessa 

emanação imperativa. O “tu não matarás” é desta forma um apelo. 

 

O Tu não matarás é a primeira palavra do rosto. Ora, é uma ordem. Há no 
aparecimento do rosto um mandamento, como se algum senhor me falasse. 
Apesar de tudo, ao mesmo tempo o rosto de outrem está nu; é o pobre por 
quem posso tudo e a quem tudo devo. E eu, que sou eu, mas enquanto - 
primeira pessoa -, sou aquele que encontra processos para responder ao 
apelo. 373 

   

 Eticamente que o sujeito se determina. Como vimos, matar outrem não é uma 

impossibilidade. É óbvio que se pode assassinar alguém. Todavia, a possibilidade física não 

corresponde à possibilidade moral. Aniquila-se o corpo, mas o epifenômeno Rosto 

permanece. O que, no momento do homicídio, o assassino busca aniquilar, foge e se esvai 

imediatamente no instante da morte. “Embora possa ser real, é na impossibilidade de matar 

que se pode encontrar verdadeiramente a alteridade [...] A impossibilidade de matar, expressa 

                                                 
371 “Não será o nada da morte a própria nudez do rosto do próximo? ‘Não matarás’, é a nudez do rosto [...] A 
morte no rosto do outro homem é a modalidade de acordo com a qual a alteridade pela qual o Mesmo é afetado, 
faz rebentar sua identidade de Mesmo em jeito de questão que nele se levanta.” DMT, 131.     
372 EI, 79.  
373 Ibidem. p.80.  



 

 
 

113 

 

no rosto, condiciona positivamente o eu e todos os seus poderes.”374 Eis a impossibilidade de 

identificar a morte ao nada.  Utilizando um exemplo bíblico clássico, Lévinas explica: 

 

Caim, quando matou Abel, devia possuir da morte esse saber. A 
identificação da morte com o nada convém a morte do outro no assassínio. 
Mas o nada apresenta-se nela ao mesmo tempo como uma espécie de 
impossibilidade. Com efeito, fora da minha consciência moral, Outrem não 
pode apresentar-se como Outrem e o seu rosto exprime a minha 
impossibilidade moral de nadificar.375  

 

Quisera o assassino que a morte fosse nada. Quisera ele que, ao morrer, o homem 

fosse completamente nadificado. O assassinato, “é um reconhecimento de que o Outro não 

pode submeter o meu poder.”376 A posteridade do Rosto soa como se fosse um “aqui e agora”, 

mesmo mediante a aniquilação física. É precisamente o Rosto que não pode ser “morto”, por 

que permanece e ecoa post mortem. Oferece uma resposta possível ao assassínio tanto para a 

consciência de quem tirou a vida ao para as coletividades ao redor. Por isso, matando alguém 

se pode singularizá-lo ainda mais transformado-a num mártir, por exemplo. Possibilidade 

física e impossibilidade moral são imediatamente contemporâneas. Como comenta Christine 

de Bauw: 

 
Mais precisamente, é o rosto de outrem que, essencialmente vulnerável e a 
mercê do meu poder, não pode, no entanto, ser morto; olhando-me, o rosto 
de outrem me define desde a impossibilidade moral de matar. Essa 
impossibilidade moral de matar, ou a face de outro (como um rosto, 
especificamente), da possibilidade física.377 

 

 E o assassino? De onde provém algum traço de alteridade desse outro que se aproxima 

de forma deletéria e violenta? Onde se encontra a responsabilidade no assassínio? Cremos que 

há traços claros do impacto da alteridade em quem busca aniquilar outrem. Como já dito 

acima, o homicídio é um fato banal, se pode matar outrem. A exigência ética não é uma 

barreira ontológica. Até mesmo o assassino, aquele cujas intenções são insalubres e deletérias, 

sofre a forte potencia de alteridade da morte de outrem.  

                                                 
374 KUIAVA, Evaldo Antônio. Subjetividade transcendental e alteridade: um estudo sobre a questão do outro 
em Kant e Lévinas. Caxias do Sul: Educs, 2003. p. 201. 
375 TI (Fr), 258. 
376 BRANKO, Klun, op. cit., p. 260. “[...]sondern das Eingeständnis, dass sich der Andere nicht meiner Macht 
unterordnen lässt.” 
377 DE BAUW, Christine. L'envers du sujet : lire autrement Emmanuel Levinas. Bruxelles, Ousia, 1996. p. 63. 
“Plus précisément, c’est le visage d’Autrui qui, essentiellement vulneráble et à la merci de mon pouvoir, ne peut 
cependant être tué; me regardant, Le visage d’Autrui me définit dês lors par l’impossibilité morale de tuer. Cette 
impossibilite morale de tuer, ou la face de autre (en tant que visage, précisément), de la possibilité physique.”  



 

 
 

114 

 

 Quem já teve a eventual sorte de visitar Crime e castigo378 - esplêndida obra de 

Dostoievski - verá que, ao matar as duas senhoras por dinheiro, o estudante Raskólhnikov – 

personagem principal da trama, sujeito aparentemente comum - é tomado por fortes 

complicações psicológicas, delírios e desvanece. Sua consciência, tal qual um tribunal, lhe 

perturba a cada instante e sua vida a partir de então não possui tranqüilidade, tanto pelo mal 

em si do ato cometido quanto pelo “rosto” daquelas duas senhoras assassinadas. Elas emitem 

respostas para além das suas vidas biológicas. A epifania dos rostos invisíveis soa como uma 

resposta ao assassínio cometido e faz o sujeito notar que o feito não condiz com sua natureza. 

Agora ele desconfia de tudo, crê que todos o observam como assassino, se move no mundo 

furtiva e silenciosamente. Talvez repouse aí uma experiência moral concreta.   

Na nossa hermenêutica, o “tu não matarás” também soa como uma “resposta” ao olhar 

majoritariamente entificador lançado pelo Mesmo. Essa resposta como que diz: tu não 

matarás! Tu não me objetificarás, sou singular, não sou objeto a mão, não sou um ente 

simplesmente dado no mundo, sou historicidade e me constituo como dignidade. Se me 

objetificas, mata-me, “a grandeza dos outros está intimamente ligada à nudez do rosto que 

está exposta à morte e ao imperativo ético ‘Não matarás’. ”379 Assim, “a morte não é uma 

possibilidade do ser humano, o que está em jogo é a morte do ‘Outro’. O ‘Rosto’ é essa 

impossibilidade de reduzirmos o ‘Outro’ ao Nada. ”380 

Seguindo as indicações da filosofia do diálogo de Buber, ainda que não abonada por 

Lévinas, sabemos que entre o eu e o tu mantêm-se relações e entre o eu e o isso (objetos à 

mão) mantêm-se experiências. Assim sustenta Pierre Hayat: 

 
A filosofia de Lévinas exige repensar a história humana a partir da 
‘resistência’ que o rosto humano pode opor à violência, mas também a toda 
forma de ordenação e de classificação. A resistência não material e 
enigmática do rosto humano é a marca da extrema individualidade do outro 
homem. A alteridade do rosto, sua exterioridade, sua resistência aos 
processos de identificação e de projeção, são a atestação de sua unicidade. 
No face a face, o sujeito ético é também individualizado. O rosto eleva o 
sujeito à responsabilidade, o reveste de liberdade, acorda-o para sua extrema 
singularidade.381      

                                                 
378 Cf. DOSTOIÉVISK, Fiódor Mikháilovitch. Crime e castigo. São Paulo: Abril Cultural, 1979. p.107-125.   
379 KLUN, BRANKO, op. cit., p. 260. “Die Erhabenheit des Anderen ist eng verbunden mit der Nacktheit des 
Antlitzes, das dem Tod ausgesetzt ist und den ethischen Imperativ ‘Du wirst nicht töten’.” 
380 KONESKI, Anita Prado. pp. cit. p. 43. 
381 HAYAT, Pierre. Individualisme étique et philosophie chez Levinas. Paris: Éditions Kimé, 1997. p. 126.“La 
philosophie de levinas demande de repenser l’histoire humaine à partir de la ‘résistence’ que peut opposer le 
visage humain à la violence, mais aussi à toute forme de mise em ordre et de classification. La résistence non 
matérielle et énigmatique du visage humain est la marque de l’extrême individualité de l’autre homme. L’alterité 
du visage, son extériorité, sa résistance aux processus d’indentification et de projection, sont l’attestation de son 



 

 
 

115 

 

 
O Outro não é de forma alguma um isso, um objeto à mão o qual podemos dominar, 

manipular e, através de métodos, abrangê-lo em sua totalidade. “Que experiência pode-se 

então ter do TU? Nenhuma, pois não se pode experienciá-lo. O que se sabe então a respeito do 

TU? Somente tudo, pois, não se sabe, a seu respeito, nada de parcial.”382  

Mesmo o mais insensível, apático, impassível, impiedoso e seco dos homens, tem 

noção de que o Rosto é inobjetificável. Em Primeiro amor, escrito em 1945, Samuel Beckett 

manuseia seu personagem principal. Sujeito sem nome desvendado e imerso numa existência 

cinzenta e misantrópica, não consegue emocionar-se infimamente com o evento da morte do 

seu próprio pai e nem mesmo consegue qualquer traço de sensibilidade para com a mulher 

que julga estar “amando”. Uma senhorita a qual conhece numa das andanças aleatórias da 

vida. Presta-se constrangidamente a morar com ela. Isola-se num quarto e quando descobre 

que ela está grávida, foge. Mesmo assim, ao considerar e analisar o rosto dessas existências – 

primeiramente em relação à plástica - faz uma consideração que nos faz pensar:  

 
Eu enxergava um pouco melhor o rosto dela. Ele me parecia normal, um 
rosto como milhões de outros. Ela era vesga, mas isso eu só descobri mais 
tarde. Não parecia nem jovem nem velho, o rosto dela, estava como que 
suspenso entre o frescor e o fenecer. Eu suportava mal, naquela época, esse 
tipo de ambigüidade. Quanto a saber se seu rosto era bonito, ou se tinha 
sido bonito, ou se tinha chance de ficar bonito, confesso que eu era incapaz. 
Vi rostos em fotos que eu poderia talvez ter chamado de bonitos, se tivesse 
alguns dados sobre a beleza. E o rosto do meu pai, em seu leito de morte, 
tinha me feito entrever a possibilidade de entrever uma estética do humano. 
Mas os rostos dos vivos, sempre fazendo trejeitos, com sangue à flor da 
pele, podem ser descritos como objetos?383   

 
 Ainda Buber, com suas palavras de uma excelência incomparável, pode nos auxiliar a 

entender esse caráter inobjetificável do ser do homem que dimana da epifania do Rosto. 

 
O homem não é uma coisa entre coisas ou formado por coisas, quando 
estando eu presente diante dele, que já é meu tu, endereço-lhe a palavra-
princípio. Ele não é simplesmente ele ou ela limitado por outros eles ou 
elas, um ponto inscrito na rede do universo de espaço e tempo. Ele não é 
qualidade, um modo de ser, experienciável, descritível, um feixe flácido de 
qualidades definidas. Ele é TU, sem limites, sem costuras, preenchendo 
todo o horizonte.384     

 

                                                                                                                                                         
unicité. En vis-à-vis, Le sujet éthique est lui aussi individualisé. Le visage élève le sujet à la responsabilité, 
l’investit comme liberte, l’éveille à son extreme singularité.”        
382 BUBER, Martin, op. cit, p. 12.  
383 BECKETT, Samuel. Primeiro amor. São Paulo: Cosac & Naify, 2004. p.20-22. Grifo nosso.    
384 BUBER, Martin, op. cit., p. 9.  



 

 
 

116 

 

O Rosto é o que irrompe o Eu, é o que extrapola a totalidade do Mesmo, daí deriva a 

infinidade do Outro e a conseqüente impossibilidade de apreendê-lo totalmente. O enigma do 

outro enquanto outro, um sujeito que fez outras escolhas e que possui outras preferências, que 

está noutra situação mundana, noutra disposição corpórea, noutro modo de ser diferentemente 

do meu modo de ser.  

  

O ser exterior que se apresenta para além de sua ‘representação em mim’ e 
de sua função em ‘meu mundo’ como ‘objeto meu’ é designado como rosto. 
A relação com o rosto é linguagem e doação, bondade e justiça, desejo e 
deixar-ser. 385 

  

Por conseguinte, na morte de outrem percebemos que, por ele ser infinitamente outro, 

nunca esteve lá, “apenas deixava seus rastros na epifania do seu rosto invisível.”386 Por isso, 

ao confirmarmos a interpessoalidade da morte, encontramos no rosto de outrem a epifania da 

sua existência.  

  O ser ao morrer não acaba ao terminar.387 Na morte, o rosto de outrem, vimos em 

Dostoievski, permanece e deixa sua “impressão digital” nas consciências que permanecem. 

“O rosto do outro [é o] topos enigmático da verdade ético-metafísica.”388 A relação com 

alguém que morre, é a relação que paira sobre a superfície de uma ausência. A relação com o 

morto é de compaixão, com-padecimento, uma conexão com quem vai. É, mais uma vez, a 

ideia evaldiana de morrer na morte de outrem. 

 

Quando os olhos focalizados na superfície da ausência, observam os 
semblantes que, a maneira do nosso, possuem vistas igualmente acolhedoras, 
compelimo-nos a acreditar que esses vultos de semelhança, condenados 
também a morte que nos espera, levarão consigo, no instante desse 
acontecimento, as coisas do nosso próprio panorama; inclusive o corpo do 
nosso ser que assim perece tantas vezes quanto forem as visões que nos 
viram e que se fecharam para sempre.389 

 

Os indivíduos que circunvizinham o morto, ainda nas palavras de Evaldo Coutinho, 

“existindo na dependência do principal ator, mantêm, depois que este se retira, e por instantes 

apreciáveis desde que algum sucesso abrupto não venha a destruí-lo, o ar do entrecho que, 

                                                 
385 COSTA, Márcio Luis, op. cit., p.141.  
386 HADDOCK-LOBO, Rafael. Da existência ao infinito: ensaios sobre Emmanuel Lévinas. p.84.   
387 TI, 44. 
388 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 130. 
389 COUTINHO, Evaldo op. cit., p. 4. 



 

 
 

117 

 

assim liberto da presença de sua causa, permanece a pairar nas fisionomias restantes.390 É 

desta maneira que, “o nada inquietante da morte descobre e descobre-se na nudez 

interpelativa do rosto do próximo.”391  

Cristian Ciocan nos resume brilhantemente, desde a perspectiva levinasiana, a morte 

como marca da alteridade absoluta, representada no si mesmo, na relação com o tempo, no 

sofrimento, na socialidade, no outro.  

 

A solidão como âncora do ente humano no seu ser identitário; o sofrimento 
simultaneamente como atestação radical da solidão ontológica e como 
antecipação diferenciadora da morte; a morte como evento inassimilável que 
fratura a identidade, a autarquia e poder do sujeito, o futuro da morte como 
marca essencial da alteridade; o tempo como traço do Outro.392 

 

Chega-se a uma altura da investigação com um sentimento de normal incompletude. 

Podemos nos contentar em perceber a morte como a possibilidade mais radical da existência? 

Toda a acuidade da morte está no fato de que elas nos é possível e, sendo assim, 

interrompendo os projetos inautênticos, dá espaço a um homem resoluto de si, resignificando. 

É assim que Heidegger diagnostica nossa “relação” com a morte.  Em Lévinas, nos 

deparamos com uma completa ignorância em relação à morte - não muito acalentadora. Mas 

acalentar, não é tarefa da filosofia. “O desconhecido não resulta numa ignorância de fato. O 

desconhecido em que o ato desemboca resiste a todo o conhecimento, não se coloca a luz.”393 

Todavia, a ignorância do sujeito em relação a morte não é uma falta de conhecimento 

empírico, é justamente pelo fato da morte “não ter horizonte. Na sua iminência, no seu 

inexorável movimento de aproximação, a morte é sem horizonte.”394 

A morte: via ética ou via ontológica? 

 

                                                 
390 Ibidem, p. 8. 
391 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 163. 
392 CIOCAN, Cristian, op. cit., p. 255.   “La solitude comme ancrage de l’étant humain dans son être identitaire; 
la souffrance simultanément comme attestation radicale de la solitude ontologique et comme anticipation 
différenciatrice de la mort; la mort comme événement inassimiable qui fracture l’identité, l’autarcie et la 
puissance du sujet, l’avenir de la mort comme marque essentielle de l’alterité; le temps comme trace de l’Autre.”  
393 TI, 205. 
394 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 141. 



 

 
 

118 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3ª PARTE 

 
A MORTE: VIA ÉTICA OU VIA ONTOLÓGICA? 



 

 
 

119 

 

3.1 DIFERENTES ARQUITETURAS, INTENÇÕES SEMELHANTES 

 
 
 Filosofar em isolamento, numa floresta densa, apartado do rastro de outros homens 

não é o mesmo que filosofar ilhado num campo de concentração com todas as agruras 

possíveis. Qual das duas situações é a mais autêntica e a mais nobre? Qual delas oferece 

subsídios para melhor pensar o humano? Nenhuma delas tem um “selo de qualidade 

humanista”. O argumento apenas afirma que mesmo as filosofias, por vezes con-sideradas 

como o mais alto grau de desenvolvimento humano, dependem de estados afetivos e da 

circunvizinhança dos seus criadores. 

 Se por um lado Heidegger é acusado de neutralidade ética, longe de toda a 

antropologia, por outro, Lévinas está extremamente fadado ao domínio das ditas éticas 

clássicas, ainda que seu humanismo seja metafísico. Éticas clássicas, como aponta Hans 

Jonas,395 são os direcionamentos morais que tratam apenas da relação entre humanos. 

Heidegger, preocupado com a disposição do homem no mundo, ocupa-se da relação 

inexorável do homem com outros homens e com os entes simplesmente dados. Enquanto o 

filósofo de Totalidade e Infinito preocupa-se demasiadamente com um “novo humano”, o 

pensador de Ser e Tempo o se afasta de qualquer problema sobre a “vida”, neutraliza os 

valores e continua confirmado o velho e inflexível sintoma antropocêntrico da filosofia 

ocidental – ainda que negue tratar do homem. 

 Se porventura Lévinas e Heidegger, ao invés filósofos, fossem especialistas na área de 

saúde e se ocupassem da morte celular, o primeiro seria perito em necrose, ao passo que o 

segundo em apoptose. Necrose é a morte celular que ocorre devido a fatores externos à célula. 

Por exemplo, a ausência de nutrientes ou presença de toxinas. É uma morte essencialmente 

vinda de outrem. A apoptose, por sua vez, é a morte celular ditada por informações genéticas. 

Faz parte da essência de determinada célula, que esteja fadada a morrer naturalmente, 

independente de fatores externos. Por exemplo, as membranas interdigitais, que unem os 

dedos de um feto humano. O certo é que todas as células morrem.   

 Para além de metáforas biológicas, e mesmo com todas as antíteses existentes entre 

Emmnuel e Martin, a morte desenvolve um papel semelhante na arquitetura das duas 

filosofias. Para Heidegger e Lévinas, a morte possui a função de retirar a estabilidade da 

existência. 

                                                 
395 C.f JONAS, Hans. El principio de responsabilidad: Ensayo de una ética para la civilización 
tecnológica.Barcelona: Herder, 1995. 



 

 
 

120 

 

 
A morte possui a função de um fator desestabilizador. Mas, segundo a lógica 
da Analítica Existencial, ela curto-circuita a tranqüilidade imperturbável de 
cada dia, a dominação tácita da intersubjetividade vaga e anônima do Se na 
cotidianidade. Ao contrário, para Lévinas o fenômeno da morte (e a fratura 
que ele institui) será interpretado numa outra direção: o que é abalado é a 
identidade autocentrada do sujeito. Em favor dessa cisão ontológica surge 
uma nova qualidade existencial, especialmente a dimensão ética do 
indivíduo, a abertura ao outro. 396 

 
 

 São numerosas as antinomias entre as duas percepções fenomenológicas estudadas. 

Esse conflito pode englobar: “a morte própria e a morte do outro, a totalidade e a alteridade, a 

identidade e a diferença, o sofrimento e a corporeidade, o medo e a angústia, o ser e o nada, a 

autenticidade e a responsabilidade, o tempo.” 397 Desvelamos algumas chaves de leitura para 

evidenciar o perímetro das contradições entre estes dois princípios. O presente contra o porvir, 

o Nada contra o desconhecido do Outro, a angústia contra o sofrimento, as ekstases e o tempo 

diacrônico, a possibilidade contra a passividade.  

 

Cada átomo explicativo pelo qual Lévinas ataca o fenômeno da morte 
corresponde (explicitamente ou não) às análises heideggerianas de Sein und 
Zeit, invertendo passo a passo os resultados e as conseqüências em que a 
Analítica Existencial chegou. 398 

 

Uma das discordâncias fundamentais entre o filósofo alemão e o filósofo franco-

lituano, repousa sobre a concepção de temporalidade. Se em Heidegger a temporalidade 

originária é finita, pendular e com o primado do porvir (o que afasta a compreensão do 

homem do mero presente), em Lévinas o presente é a própria e única genuína temporalidade. 

Não há apriorismo e o tempo só pode ser considerado em três faces. A sincronia, a diacronia e 

o anacronismo. Logo, deve-se notar que o ponto terminante entre a Voisinage levinasiana e 

Entschlossenheit heideggeriana é a diferente concepção de tempo entre os autores em questão: 

o presente versus o porvir. Se Lévinas vê o presente com a própria temporalidade, a própria 

                                                 
396 CIOCAN, Cristian, op. cit., p. 250. “La mort possède la fonction d’um facteur déstabilizateur. Mais, selon la 
logique de l’analytique existentiale, ce qu’elle court-circuite c’est la tranquilité imperturbable de chaque jour, la 
domination tacite de l’intersubjectivité vague et anonyme du On dans la quetidienneté. Em revanche, pour 
Lévinas le phénomène de la mort (et la fracture qu’il institue) será interprété dans une autre direction: ce qui est 
ébranlé c’est l’identité auto-centré du sujet. A la faveur de cette scission ontologique surgit unenouvelle qualité 
existenciale, notamment la dimension étique de l’individu, l’ouverture vers autrui.” 
397 Ibidem, p. 243. “[...]la mort propre et la mort de l’autre, la totalité et l’alterité, l’identité et la différence, la 
souffrance et la corporeité, la peur et l’angoisse, l’être et le néant, l’authenticité et la responsabilité, le temps.” 
398 Ibidem, p. 277. “Chaque atome explicatif par lequel Lévinas attaque Le phénomène de la mort correspond 
(explicitement ou non) aux analyses heideggériennes de Sein und Zeit, revnersant pas à pás les résultats et les 
conséquences oú l’analytique existentiale aboutissait.” 



 

 
 

121 

 

condição do eu, Heidegger vê no presente a mais fugidia das instâncias de tempo. O primeiro 

sustenta que “ser consciente é ter tempo. Não extravasar o presente, antecipando e apressando 

o futuro.”399 Assim, “a morte é uma deserção do presente.”400 A morte é o não presente, 

“improjetável”, seja pelo pensamento, seja em antecipação. A morte é o contrário do presente. 

Como bem remarca Tina Chanter: 

 
Quando Lévinas insiste na especificidade irredutível do instante, sua 
insistência toma forma, em parte, como resposta ao que vê em Heidegger 
como abstração e  dissolução do presente no futuro da Decisão 
Antecipadora. Com efeito, Lévinas pergunta se a ênfase de Heidegger sobre 
a finitude do Dasein, e a aparente importância dessa futurição, assume na 
antecipação autêntica do Dasein, um colapso do futuro no presente, 
conferindo ao Dasein uma maestria, existência viril, de controle de seu 
próprio destino.401 

 

 Para Heidegger, a morte constitui uma possível impossibilidade, ou seja, orbitando o 

alcance das possibilidades do existente, pode ser assumida, afastando o homem da 

“alienação”. Contrariamente, para Lévinas, não há a possibilidade de assunção da morte, é 

uma alienação radical. Lévinas é claro e direto: “No horror do desconhecido radical que a 

morte conduz, atesta-se o limite da negatividade.” 402 Eis a provocação contra Heidegger, o 

filósofo da negatividade por excelência. 

  Apesar de arquitetonicamente diferentes, as filosofias de Heidegger e Lévinas co-

laboram para dar conta de um tema que, segundo ambos, foi mal explorado pela tradição. O 

desacordo aparente entre ambos, concerne precisamente à uma questão central: como 

chegamos genuinamente a nós mesmos? “Lévinas parece transferir à morte de outrem, numa 

perspectiva ética, todas as virtudes de individuação e de autentificação que Heidegger atribui, 

numa perspectiva ontológica, à morte própria.”403    

 No fim das contas, a fenomenologia da morte entre Heidegger e Lévinas faz emergir 

antinomias cruciais que vão além de meras disputas filosóficas. “Embora [ambos] se movam 

                                                 
399 TI, 215. 
400 BERNARDO, Fernanda, op. cit., p. 146. 
401 CHANTER, Tina. Time, Death, and the Feminine: Levinas with Heidegger. Standford, California: Standford 
University Press, 2001. p. 200. “When Levinas insists on the irreductible specifity of the instant, his insistence 
takes shape, in part, as a response to what He sees as heidegger’s abstraction and dissolution of the present into 
the future of anticipatory resoluteness. In effect, Levinas asks IF Heidegger’s emphasis on Dasein’s finitude, and 
the apparent import that futurity, takes on in Dasein’s authentic anticipatory mode, does not in fact collapse the 
future into the present, redering Dasein a mastering, virile existent, in control of his own destiny.” 
402 TI, 28. 
403 CIOCAN, Cristian, op. cit., p. 274. “Lévinas semble ainsi transférer à la mort d’autrui, dans une perspective 
étique, toutes les vertus d’individuation et d’authentification que Heidegger attribue, dans as perspective 
ontologique, à la mort propre.” 



 

 
 

122 

 

para diferentes regiões da realidade, eles assumem forma semelhante de interligação entre a 

ética e a existência.”404 Sem bem aclaradas desde a fenomenologia, essas oposições recíprocas 

podem oferecer ao fenômeno da morte percepções para além de vanidade e obscurantismo. 

Sendo assim, devem passar por algumas críticas.   

 

 
 
 
 
  
  

 

 

 

   

 
   

 
 
   

 

                                                 
404 KAČERAUSKAS, Tomas. Death in the perspective of existential phenomenology. Vilnius, Santalka 
Filosofija, t. 17, n. 3, 2009, p. 90. “Although Heidegger and Levinas move to different regions of reality, they 
suppose similar way of interconnection between ethics and existence.” 



 

 
 

123 

 

3.2 QUANTA AUTENTICIDADE SU-PORTA O HOMEM?  

 

 

                  Redoutable authenticité!405 
 

A multidão matou Sócrates; 
a multidão matou Jesus. 

A multidão mata. 
(Bill Buford) 

 
  

“Na Alemanha, um jargão da autenticidade é dito e, ainda mais, escrito. Essa 

linguagem é a marca social do povo eleito, nobre e familiar.”406 Essa é uma acusação grave 

por parte de Adorno. Grave não por citar especificamente a Alemanha ou provocar um antigo 

Pangermanismo. É uma acusação séria, pois localiza numa só região um possível sintoma de 

qualquer nação. O discurso da autenticidade parece estar submetido à vontade histórica de 

certa aristocracia intelectual.  

As grandes representações populares não costumam expressar desejo de uma vida 

autêntica e singular. No populacho, não existe o a priori da inautenticidade. Espraiado na 

massa humana, o homem que se deixa conduzir pelo discurso cotidiano parece não se 

inquietar com o fato de que é norteado por outrem. Obediência inautêntica ou atitude natural? 

Mesmo os filósofos, não estão eles submetidos à determinada moda filosófica?  

O desejo de singularidade é uma exigência de que tipo de homem? Que “ambiência 

existencial” é mais propensa à singularidade? O “gosto” pela autenticidade é um fenômeno 

original? Não seria o homem primordialmente um animal de rebanho? Se não, como teria 

chegado ao topo da cadeia alimentar? Sem ter se deixado levar por ordens e manifestações 

coletivas de auto-conservação, como teria passado ao domínio da natureza? Não seria o 

individual - desde o início - uma micro singularidade biológica, psicológica e existencial? 

Não é a própria história da ontologia, fabricante de conceitos que igualam o inigualável, a 

responsável pela temível inautenticidade das generalizações sociais? 

 

O real não deve determinar-se apenas na sua objetividade histórica, 
mas também a partir do segredo que interrompe a continuidade do 
tempo histórico, a partir de intenções interiores. O pluralismo da 
sociedade só é possível a partir desse segredo; atesta esse segredo. 
Sabemos desde sempre que é impossível fazer-se uma ideia da 

                                                 
405 EN (Fr), 257.  
406 ADORNO, Theodor, op. cit., p. 5. “In Germany a jargon of authenticity is spoken even more so, written. Its 
language is a trademark of societalized chosenness, noble and homey at once.” 



 

 
 

124 

 

totalidade humana, por que os homens têm uma vida interior fechada 
àquele que, entretanto, capta os movimentos globais de grupos 
humanos. O acesso da realidade social a partir da separação do Eu não 
é absorvido na ‘história universal’, onde só aparecem totalidades.407 

  

 Hoje, num planeta ocupado por aproximadamente seis bilhões de pessoas, cuja 

massificação de qualquer setor da existência está em plena operação, há importância e 

validade em discutir atribuições autênticas à humanidade? Não é desde sempre a lucidez da 

autenticidade típica dos líderes políticos, chefes de estado, comandantes, reis, Césares, 

generais, imperadores, em suma, dos que comandam as massas? O destino da humanidade 

não é desde sempre “inautêntico”? A autenticidade não seria uma exceção à regra da 

inautenticidade? Quanta autenticidade su-porta o homem? 

 De fato, parece ser um sintoma na tradição filosófica certa ojeriza às multidões. Na 

antiguidade, temos exemplos fulgurantes como Sócrates, Cícero e Sêneca. Numa filosofia 

mais próxima do nosso tempo, Nietzsche se exaspera com certa tendência do homem a 

entregar-se inadvertidamente a um estado de animal de rebanho. Inúmeros escritos de 

filósofos dão conta de que uma vida inautêntica é aquela emaranhada na publicidade. Alguns 

pensadores são mais claros ao afirmar que uma vida autêntica é uma vida retirada. De onde 

vem esse medo das massas?  

 Analisando o anônimo discurso de um escritor contemporâneo, vê-se a materialização 

da ideia comum de autenticidade.  “Simplesmente detesto multidões, passionalismo, barulho, 

foguetes, buzinas. A multidão maior que consigo suportar é a lotação de uma sala de ópera. 

Mas aí se trata de uma multidão culta, civilizada.”408 As multidões, na antiguidade, sempre 

foram identificadas às hordas bárbaras, ao burburinho do falatório do incivilizado. 

Desafortunadamente, esse discurso aristocrático foi escoado até nossos dias de maneira 

pejorativa.  Sêneca, notório filósofo romano, há séculos se incomodara com o mundo das 

ocupações. É na cotidianidade mediana que o homem se perde em inautenticidade.  

 

Creia-me, é próprio de um grande homem e de quem se eleva acima dos 
erros humanos, não consentir que lhe tomem um instante sequer da vida, 
assim toda sua vida é muito longa, uma vez que se dedicou todo a si próprio, 
não importa quanto ela tenha durado [...] A condição de todos os ocupados é 
miserável, contudo o mais miserável é a daqueles que nem se molestam com 
suas próprias ocupações, que regulam seu sono pelo alheio, que caminham 

                                                 
407 TI, 45. 
408 Disponível em: http://pugnacitas.blogspot.com/2010/07/marmanjo-consulta-psicanalista.html Acesso em 
13/02/2011.  

http://pugnacitas.blogspot.com/2010/07/marmanjo-consulta-psicanalista.html


 

 
 

125 

 

segundo as passadas de outro e que estão sob ordens, mesmo nas mais livres 
das coisas: amor e ódio.409 

 

Heidegger, desde sempre, manifesta sua reserva para com valores e discursos 

moralizantes. O filósofo se lança a tratar de um tema que permanece ambíguo. Vimos que 

entre autenticidade e inautenticidade não existe passagem, transformação ou melhoria. Há 

apenas uma modificação. “A inautenticidade nada mais é que autenticidade mal 

compreendida, e a autenticidade é o entendimento da inautenticidade. A autenticidade não é 

algo que flutua acima da cotidianidade decadente, diz Heidegger, mas simplesmente uma 

maneira modificada pela qual essa cotidianidade é apreendida.”410 No §34 de Sein und Zeit, 

Heidegger se antecipa: 

 

De inicio, deve-se evidenciar a abertura do impessoal, isto significa, o modo 
de ser cotidiano do discurso, da visão e da interpretação em determinados 
fenômenos. Com relação a esses fenômenos, não será supérfluo observar que 
a interpretação tem um propósito puramente ontológico e se mantém muito 
distante de qualquer crítica moralizante da pre-sença cotidiana e de qualquer 
aspiração a uma ‘filosofia da cultura’.411 

 

 Mas o fato é que, para além de neutralidades valorativas, a autenticidade depende 

diretamente da decisão de ser si mesmo ou não. O leitor não pode se contentar com os “passos 

atrás” da ontologia. Ainda que Heidegger insista em afirmar que sua filosofia não é a 

proclamação de nenhuma espécie de decisionismo, não deixa de dar ênfase na realidade de 

uma face dejeta e de uma face resoluta da existência. “Pelo fato de ser ontológica, a 

alternativa da autenticidade e da inautenticidade dirige-se de acordo com a decisão de ser si 

mesmo ou não, [ambas] têm como critério a decisão na qual o sujeito individualmente escolhe 

a si mesmo como sua própria posse.”412 

Afinal, o que é a modificação existenciária da qual fala Heidegger? Não seria o 

produto de uma decisão concreta? Sartre, bom intérprete da obra heideggeriana, comunga da 

seguinte percepção: 

 

                                                 
409 SÊNECA. Sobre a brevidade da vida. São Paulo: Nova Alexandria, 1993. p. 34 e 53 
410 RÉE, J. Heidegger: história e verdade em Ser e tempo. São Paulo: UNESP, 2000. p. 46.  Grifo do autor. 
411 ST I, 227. 
412 ADORNO, Theodor, op. cit., p. 115. “By the fact that it is ontological , the alternative of authenticity and 
inauthenticity directs itself according to whether someone decides for himself or not [...]authenticity and 
inauthenticity have as their criterion the decision in which the individu al subject chooses itself as its own 
possession.” 



 

 
 

126 

 

Se convirmos que o homem é uma liberdade em situação, conceberemos 

facilmente que esta liberdade possa definir-se como autêntica ou 

inautêntica, segundo a escolha que se faça de si mesma na situação em 

que surge. A autenticidade, é evidente por si, consiste em tomar uma 

consciência lúcida e verídica da situação, em assumir as 

responsabilidades e os riscos que tal situação comporta, em reivindicá-

la no orgulho ou na humilhação, às vezes no horror e no ódio.413 

 

Como já anotado, o tema da autenticidade é o objeto que mais carece de base 

fenomenal em toda a Analítica Existencial. Por este fato, uma série de interpretações foi 

imputada a esta ideia. Uma delas é a de Adorno. Para o pensador da Escola de Frankfurt, a 

ideia de autenticidade, que inicialmente era uma perspectiva filosófica de Heidegger, tornou-

se uma ideologia difundida na Alemanha após a Segunda Guerra Mundial. Em forma de 

jargão e fazendo uso de termos existencialistas, tinha o objetivo de – fingindo ser uma crítica 

a alienação – tornar-se uma mistificação ideológica da dominação humana.  Para adorno, 

Heidegger traveste de ontologia uma linguagem que exige decisão – ainda que se livrando de 

qualquer decisionismo, ativismo e responsabilidade – desde uma forte neutralidade de valores.  

 Criticando a obra heideggeriana, repercute um teor marxista nas denúncias de em 

Adorno. O filósofo de Frankfurt acusa a Ontologia Existencial de ser uma linguagem 

esquizofrênica que, projetando um lirismo existencial, deixa em segundo plano as 

preocupações sociais. Em determinados momentos, Adorno opera com certa indelicadeza e 

ressentimento, fruto das escolhas políticas de Heidegger. Emmanuel Lévinas, por seu lado, 

assinala ter conhecimento dos julgamentos adornianos.   

Tomei conhecimento recentemente,414 que a filosofia de Adorno já 
denunciava esse jargão da autenticidade. Este jargão exprime, no entanto, 
uma ‘nobreza’, a de sangue e de espada. Ela comporta, assim, outras 
ameaças numa filosofia sem vulgaridade. A unicidade do eu humano, que 
nada deveria alienar, é aqui pensada a partir da morte: que cada um morre 
por si. Inalienável identidade no morrer!415 

 

Grandes filosofias se ocupam de questões morais concretas. Todo grande resultado de 

meditações filosóficas, tradicionalmente, desemboca numa proposta ética. O que confere certa 

preocupação prática às meditações de cunho etéreo. Esse é o ponto nevrálgico do 

estranhamento em relação à filosofia heideggeriana. Por isso, privada de bases propositivas e 

rastros fenomenais, a ideia de autenticidade e de tempo autêntico, uma obrigação do ser, um 

                                                 
413 SARTRE, J. P. Reflexões sobre a questão judaica. São Paulo: Européia do Livro, 1963. p. 52. Grifo nosso. 
414 Entretien avec la revue Autrement, nº 102, novembre de 1988. O Jargão da Autenticidade foi escrito por 
Theodor W. Adorno entre 1962 e 1964. 
415 EN, 290. 



 

 
 

127 

 

destino miticamente imposto, acaba por ser considerada uma determinação ontologicamente 

artificial e a mistificação relida de uma ideologia desde sempre presente na tradição filosófica: 

a existência auto-assegurada do sujeito hipostasiado. 

A auto-posse, ilimitada e obnubilada pela não-heteronomia, facilmente 
converge com liberdade. Os homens se reconciliariam com sua definição 
essencial se chegar um tempo quando suas limitações que o definem não 
fossem mais impostas neles. Isto significaria uma feliz reversão da 
dominação sobre a natureza. No entanto, nada é mais indesejável pela 
filosofia e o jargão da autenticidade. Além do direito de vir a si próprio, o 
auto-controle é hipostasiado.416 

 

 Lévinas comunga das linhas gerais do julgamento ardoniana, com exceção aos ataques 

político-biográficos que já não concernem à filosofia. Referindo-se a obra heideggeriana, 

Lévinas diz que “não há, certamente, em suas páginas, qualquer fórmula expressamente 

referível às teses do nacional-socialismo, mas a construção comporta ângulos ambíguos em 

que eles podem ser postos.”417 A ontologia como filosofia primeira, não seria o arquétipo de 

pensamento que desobrigaria o homem das compulsões ontológicas, ou seja, os existenciais, 

para lançar-se até as experiências morais concretas, o impacto da alteridade. “Autenticidade 

do poder-ser o mais próprio, e dissolução de toda relação com outrem!”418 

 
 

A firmeza desta ontologia primordial já não terá atravessado as alternativas 
axiológicas e escolhido entre valores e respeitado o autêntico e desprezado o 
cotidiano que, no entanto, dele procede? Mesmo que, previamente, a queda - 
o Verfallen - se expresse como existenciário.419 

 

 “Seria eu, então, amigo do inautêntico?”420 A esfera ôntica não é inautêntica ou 

mesmo autêntica. É o único terreno de condição de possibilidade do encontro genuíno com 

outrem e a vivência - não-teórica - da ética. Logo, para o franco-lituano, a cotidianidade tem 

um valor absoluto. Para Heidegger, esse valor é relativo. Relativo aos outros, ao “todo 

mundo”, um deixar-se dominar de maneira obstinada pelo ‘Senhor todo Mundo’, o 

personagem impessoal, ei-lo, legislador dos costumes, das modas e das opiniões, dos gostos e 

                                                 
416 ADORNO. Theodor, op. cit., p. 129. “Self-possession, unlimited and narrowed by no heteronomy, easily 
converges with freedom. Men would be reconciled with their essential definition if the time came when their 
defining limitations were no longer imposed on them. This would mean a happy reversal of the domination over 
nature. However, nothing is more unwanted by the philosophy and the jargon of authenticity . Apart from the 
right to come into one's own , self-control is hypostatized.” 

417 EN (Fr), 255-256. 
418 Ibidem, p. 226. 
419 Ibidem, p. 223. 
420 Ibidem, p. 257. 



 

 
 

128 

 

dos valores. Presença sutil do a gente até na sua própria denúncia, suspeito nas unanimidades 

das decisões.”421 O “Nós” que é em Heidegger designado como impessoalidade, Lévinas 

convém conceber como lugar da socialidade originária. 

 Uma vida autêntica não possui conteúdo explícito. É uma noção vaga. Logo, deixa o 

homem sem chão sólido para um caminhar firme. Isto por que está impresso no ser do homem 

a possibilidade de ser propriamente, não é uma contingência externa. É algo sobre o qual o 

homem não tem pleno domínio. Escapa ao ativismo e ao voluntarismo. É um destino. Nesse 

sentido, a ontologia, onde o outro, na concepção de Lévinas, é “excluído” no evento da 

Entschlossenheit, é um esforço artificial de reviravolta em que o homem se engaja num 

destino solitário em que é entregue a si mesmo diante da própria possibilidade de aniquilação. 

Que garantias existem de uma real requalificação existencial nesse movimento? Não seria 

uma atitude mais natural aliar-se a outrem em momentos de forte angústia, mesmo que seja 

para não sofrer ou “morrer sozinho”? É verdadeiramente senhor de si àquele que decide por si 

mesmo? Quanta autenticidade su-porta o homem?  

 

Autenticidade, que segundo a doutrina é absolutamente não-objetiva, é feita 
em um objeto. A razão para isto é que a autenticidade é uma forma de 
comportamento que é atribuído ao ser-sujeito do sujeito, não para o sujeito 
como um fator relacional. Assim, torna-se uma possibilidade que é prefixada 
e preordenada para o sujeito, sem o sujeito ser capaz de fazer nada sobre 
isso.422 

 

 A coletividade não é o locus da inautenticidade. Como pode Heidegger postular a co-

existência (Mitdasein) como sendo um existencial crucial na composição do todo da 

existência e atribuir a essa mesma co-existência a responsabilidade da dejeção que a 

inautentifica? O curioso é que o Nós da inautenticidade não é nem o eu e nem o outro, trata-se 

de uma ditadura invisível da impessoalidade em que o eu e o outro estamos inexoravelmente 

lançados. “Temível autenticidade! Você vê o que eu recusaria.”423 

 Ainda que Heidegger não aponte nenhum conteúdo positivo explícito para uma 

possível vida autêntica, afirmando que ser autêntico não consiste em retirar-se à multidão, não 

                                                 
421 EN (Fr), 225. 
422 “Authenticity, which according to doctrine is absolutely unobjective, is made into an object. The reason for 
this is that authenticity is a manner of behavior that is ascribed to the being-a-subject of the subject, not to the 
subject as a relational factor. Thus it becomes a possibility that is prefixed to and foreordained for the subject, 
without the subject being able to do anything about it.” 
423 EN (Fr), 257. 
 



 

 
 

129 

 

podemos deixar o campo da interpretação sem atuação. Se descrevemos o fenômeno da 

autenticidade como ele é geralmente compreendido, colidiremos justamente no que se detém 

Heidegger a evitar ao máximo. Mas permanece minimamente claro que estar no modo da 

autenticidade é estar num caráter de “não ser mais um”, não se assemelhar a uma ovelha 

pastoreada inadvertidamente por trâmites políticos, pela ditadura da moda, pela mediocridade 

midiática, pela miséria musical, pela infertilidade intelectual, em suma, não ser apenas mais 

um na multidão de rostos e de vozes indiferenciáveis. O ensinamento de Lévinas nos aponta 

que é justamente por ser mais um que o Eu é único. Unicidade não é isolamento. Ser mais um 

não é ser idêntico. Ser mais um é somar-se a... E assim, fazer parte do trabalho de sustentar a 

grandiosidade do todo. Autêntico é o esforço de co-laboração. Na vida ou na morte. 

 
 



 

 
 

130 

 

3.3 SER RESPONSÁVEL POR OUTREM A PARTIR DA MORTALIDADE: EXCESSO 
DE ALTERIDADE OU EXIGÊNCIA UTÓPICA? 

 
 
Os levinasianos, satisfeitos com a repetição e o 
comentário exegético são os menos levinasianos de 
todos.424 

 
       Como imaginar a vida dos outros, quando a 
       sua própria mal parece concebível?425 
 
 
 

 A proposta ética de Lévinas - que não deve ser identificada às antigas éticas 

subordinadas aos sistemas de ontologia clássica ou às neutras relações ontológico-existenciais 

– é de difícil assimilação e aceitação. Como conceber a intersubjetividade – a metafísica do 

Outro - com a gravidade que propõe o filósofo franco-lituano? Nossas relações são realmente 

de inadequação com o outro? É impossível visá-lo totalmente como Coisa? A Ética da 

Alteridade, uma religião do Outro, é uma proposta cabível ou pura utopia? 

 Em todas as páginas da obra levinasiana, conseguimos vislumbrar a necessidade de 

outra ideia do humano. Como se a humanidade não estivesse presente na atual condição em 

que se encontra. O destinamento, principalmente ocidental, segundo Lévinas, afastou o 

homem de sua verdadeira essência co-laborativa de não-indiferença à diferença. As relações 

políticas, retóricas, governamentais e, em conseqüência, os entraves beligerantes, dão infinita 

razão as constatações estruturais de Thomas Hobbes. Por outro lado, a protocooperação do 

frágil Homo sapiens, segundo Montesquieu, é preterida. É o homem lobo do homem? Ou, em 

estado de natureza, a fragilidade humana suscita uma natural necessidade de associação? 

Afirma Montesquieu:  

 
O desejo que Hobbes atribui em primeiro lugar aos homens de subjugarem-
se uns aos outros não é razoável. A ideia de império e de dominação é tão 
composta, e depende de tantas outras ideias, que não seria ela que o homem 
teria em primeiro lugar. Hobbes pergunta: ‘por que, se não se encontram 
naturalmente em estado de guerra, os homens andam sempre armados? E por 
que têm chaves para fechar suas casas?’ Mas não percebe que está atribuindo 
aos homens, antes do, estabelecimento das sociedades, aquilo que só pode 
acontecer após este estabelecimento, que fará com que encontrem motivos 
para atacarem-se e defenderem-se. Ao sentimento de sua fraqueza, o homem 
acrescentaria o sentimento de suas necessidades. Assim, outra lei natural 
seria aquela que lhe inspiraria a procura da alimentação. Eu disse que o 
temor levaria os homens a fugirem uns dos outros: mas os sinais de um 
temor recíproco encorajariam-nos a se aproximarem. Aliás, eles seriam 

                                                 
424 HUTCHENS, B.C, op. cit., p. 17.   
425 CIORAN, Emil, op. cit., p. 26. 



 

 
 

131 

 

levados a isto pelo prazer que um animal experimenta ao sentir a 
aproximação de outro animal de sua espécie.426   

  

 Lévinas e Montesquieu se adequam, em certa medida, no trato da socialidade e da 

inter-relação, salvaguardando, obviamente, a cratera histórica que os separa. Para o filósofo 

de Totalidade e infinito, a sociedade é produto destinamental da necessidade de dominação e 

categorização dos entes - que o homem também é. A história, é a história dos vencedores. 

Estes que ditam o ritmo do mundo. Se o inglês hoje é uma língua símbolo da globalização, 

não é devido a uma facilidade maior de aprendizado. Devemos dominar a língua inglesa, por 

que há séculos os dominantes, os senhores e o pulso forte foram britânicos e hoje são norte-

americanos. Fora dessa esfera habita o Outro, o distinto, o diferente, as figuras da alteridade 

que, na lógica de Slavoj Zizek, pensador esloveno de renome contemporâneo, foram 

aproximadas artificialmente pelo capitalismo multinacional. África, America Latina e Ásia.  

 É o discurso da alteridade o pano de fundo do atual “respeito à diferença”? As 

pequenas esquerdas de outrora, explodiram com toda a força nos últimos cinqüenta anos. E 

não foi por boa vontade e aceitação do “outro como outro” que esses grupos, vítimas 

históricas de discriminação, desprezo elitista e preterição étnica, ganharam espaço. 

Impuseram-se politicamente, sindicalizando-se, protestando e usando, inclusive, de violência. 

As megalópoles atuais são enormes sítios do multiculturalismo. A covivência forçada de 

culturas antes inimigas, conseguiu, até agora, não mais do que a instauração da necessidade de 

uma tolerância multicultural. O conceito de tolerância estava fadado a se fixar.  

 Mas há quem saia em Defesa da Intolerância. Somos realmente reféns da alteridade? 

Pode a exigência ética ser uma violência? Não seria a figura do “absolutamente outro”, o 

sustentáculo de um perigoso multiculturalismo? A história do homem deixa mais do que 

explicita a necessidade e o fetiche das guerras e de dominação. O outro é o estrangeiro, como 

pretende Lévinas, mas o estrangeiro de uma incômoda invasividade. É realmente lúcido 

conceber as relações como acolhimento? Ambicionar uma nova ideia de humano - se a 

necessidade de autodestruição parece ser um predicado essencial - não é uma utopia? Essas 

são questões levantadas por Zizek.    

 Lévinas é um dos operários contemporâneos que trabalham no edifício da “tolerância 

multiculturalista”. Segundo Zizek, a ética da alteridade faz uma diagnose equivocada do 

sujeito. Tornando “atemporal” o sujeito hipostasiado e depositando o tempo autêntico - o 

                                                 
426 MONTESQUIEU, Charles de Secondat, baron de. Esprit des Lois. Paris: Librairie de Firmin Didot Frères, 
1864. p. 6. 



 

 
 

132 

 

início mesmo da temporalidade - na relação com outrem, Lévinas estaria artificialmente 

passibilizando e tornando obcecado pelo outro um sujeito que, por natureza, só pode se 

manter vivo através do seu inexorável auto-interesse (intéressement). Zizek deseja saber de 

onde vem essa fascinação pelo outro com a qual se apegam os filósofos da alteridade e do 

multiculturalismo. Sua tese é extremamente polêmica. A fascinação pelo outro dos 

multiculturalistas, tem a mesma raiz da fascinação pelo outro que alimentam os 

fundamentalistas religiosos. Há apenas uma pequena diferença: o fundamentalista possui uma 

fascinação autêntica, visto que deseja o total distanciamento do outro. Utilizando o exemplo 

do Moral Majority, grupo evangélico fundamentalista estadunidense, Zizek afirma: 

 

Os fundamentalistas do Moral Majority e os multiculturalistas tolerantes são 
duas faces da mesma moeda, ambos partilham do fascínio pelo Outro. No 
Moral Majority, este fascínio exibe o ódio invejoso do gozo excessivo do 
Outro, enquanto que a tolerância multiculturalista da alteridade, por mais 
distorcido que possa parecer – é sustentada por um desejo secreto de que o 
outro se mantenha ‘outro’, para não se tornar demasiado como nós. No 
contraste entre estas duas posições, a única atitude verdadeiramente tolerante 
para com o Outro é o do autêntico fundamentalista radical.427 

 

 Para o esloveno, a ética da alteridade aspira à domesticação ética do outro, o que 

confere a condição de possibilidade da tolerância. Do contrário, sem essa sublimação da 

diferença, como seria possível sustentar a ordem em cidades multiétnicas como Nova York e 

São Paulo? O desejo de não-indiferença sustentado por Lévinas, afirmando que o outro é o 

locus da abissal responsabilidade, esconde todo o primitivismo e violência típica do homem. 

O outro é e sempre foi objeto de nossas relações de poder, violência e dominação. Pode 

tornar-se Coisa. 

 
O que Lévinas ofusca desse modo é a monstruosidade do próximo, uma 
monstruosidade pela qual Lacan aplica ao próximo o termo Coisa (das 
Ding), usado por Freud para designar o objeto último de nossos desejos em 
sua intolerável intensidade e impenetrabilidade. Deveríamos ouvir neste 
termo todas as conotações da ficção de horror: o próximo é a Coisa (Má) que 
espreita detrás de todo primitivo rosto humano.428 

                                                 
427 ZIZEK, Slavoj.  On Belief. London and New York: Routledge, 2001. p. 68-69. “[...]moral majority  
fundamentalists and tolerant multiculturalists are the two sides of the same coin, they both share the fascination 
with the Other. In moral majority, this fascination displays the envious hatred of the Other’s excessive 
jouissance, while the multiculturalist tolerance of the Other’s Otherness is also more twisted than it may appear – 
it is sustained by a secret desire for the Other to REMAIN “other,” not to become too much like us. In contrast to 
both these positions, the only TRULY tolerant attitude towards the Other is that of the authentic radical 
fundamentalist.” 
428 ZIZEK, Slavoj. Robespierre, ou a “divina violência” do terror. Apresentação da coletânea de textos de 
Robespierre intitulada Virtude e Terror. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2008. p. 15. 



 

 
 

133 

 

 

  Obnubilados pela tolerância repressiva do multiculturalismo, corremos o risco de nos 

cegar para as possibilidades de que o outro pode simular o desejo de bondade, equidade, 

respeito e justiça visando interesses próprios. O outro pode se esconder atrás de uma máscara 

e dissimular situações. O que num momento expressa harmonia e aceitação, pode resguardar 

um ressentimento discriminatório sem precedentes. Uma classe discriminada e diminuída, 

passando porventura a dominância, pode ser tão ou mais indiferente e intolerante. Afinal, não 

é privilégio de nenhum grupo o ato discriminatório. Logo, um discurso que a tudo e a todos 

compreende e aceita, é artificial. 

 
A natureza onicompreensiva da Universalidade Concreta pós-política, que a 
todos dá inclusão simbólica – essa visão e prática multiculturalista de 
‘unidade na diferença’ (todos iguais, todos diferentes’)-, consente, como 
único modo de marcar a própria diferença, o gesto proto-sublimatório que 
eleva Outro contingente (por sua raça, seu sexo, sua religião...) à ‘Alteridade 
Absoluta’ da Coisa impossível, da ameaça posterior a nossa identidade: uma 
Coisa que deve ser aniquilada se quisermos sobreviver.429 

 
  

 Zizek acusaria Lévinas de ser um obsessivo. Sabe-se que um obsessivo é aquele que 

espera incansavelmente o grande acontecimento, mas o grande prazer é o fato desse evento 

ser adiado. Talvez a temporalidade levinasiana assentada na paciência, no jamais da morte, 

seja uma obsessão, em viés patológico. Seria a filosofia de Lévinas um pensamento 

obsessivo?  

 Exageros de interpretação a parte, compartilhando da intenção de Zizek, Alain Badiou 

acredita que muito antes do boom das neo-éticas vir à tona, Lévinas já inaugurava a onda de 

“radicalismo ético”. Badiou acredita não haver uma filosofia de Lévinas, se não um 

amontoado de preceitos religiosos diluídos no linguajar filosófico tradicional. O pensamento, 

nulificado por uma teologia, transforma-se em ética, e esta é uma religião decomposta. O 

dispositivo levinasiano quer destituir a filosofia em privilégio da ética, destronar a lógica do 

Mesmo para democratizar eticamente o pensamento. O discurso das diferenças, o “catecismo 

contemporâneo da boa vontade”, sabendo ou não, opera com esse pano de fundo. 

                                                 
429 ZIZEK, Slavoj. En defensa de la intolerancia. Madrid: Sequitur, 2008. p. 36. “La naturaleza 
ornnicomprensiva de la Universalidad Concreta post-política, que a todos da inclusión simbólica -esa visión y 
práctica multiculturalista de "unidad en la diferencia" ("todos iguales, todos diferentes")-, consiente, como único 
modo de marcar la propia diferencia, el gesto proto-sublimatorio que eleva al Otro contingente (por su raza, su 
sexo, su religión...) a la "Alteridad absoluta" de la Cosa imposible, de la 'amenaza postrera a nuestra identidad: 
uma Cosa que debe ser aniquilada si queremos sobrevivir.” 



 

 
 

134 

 

 
Consciente ou inconscientemente, é em nome dessa configuração que nos é 
explicado hoje que a ética é ‘reconhecimento do outro’ (contra o racismo, 
que negaria este outro), ou ‘ética das diferenças’ (contra o nacionalismo 
substancialista, que queria a exclusão dos imigrantes, ou o sexismo, que 
negaria o ser-feminino), o ‘multiculturalismo’, (contra a imposição de um 
modelo unificado de comportamento e de intelectualidade). Ou, 
simplesmente, a boa e velha ‘tolerância’, que consiste em não sentir-se 
ofendido com o fato de que outros outros pensam e atuam diferentemente de 
você.430 

 

 Ainda participando da mesma opinião do filósofo esloveno, Badiou não consegue 

entrever espaço, nos nossos dias, para uma ética da diferença. A aversão às diferenças é o 

mais evidente dos fenômenos sociais do Séc. XXI e bem antes disso. Existe um 

samaritaníssimo paradoxal na sociedade multicultural. Todo cidadão que respeita as 

diferenças é visto com bons olhos. Todavia, o intolerante não é tolerado. Por este motivo, 

Badiou acredita que todo o vão discurso do direito à diferença não está de acordo com as 

verdadeiras intenções do filósofo lituano. Se “estamos bem longe do que Lévinas quer nos 

dizer”,431 isso se deve a uma filosofia extremamente axiomática e a uma ética ininteligível.  

 

Na empreitada de Lévinas, a primazia da ética do Outro sobre a ontologia 
teórica do mesmo, está inteiramente unida a um axioma religioso e é ofender 
o movimento íntimo deste pensamento, seu rigor subjetivo, acreditar que se 
pode separar o que ele une.432 

 

 O outro carrega como essência apenas sua alteridade, seu rosto. É esse princípio que 

sustenta a outreidade e que mantem uma distância intransponível ao Mesmo, não se deixando 

compreender pelos esquemas clássicos do conhecimento. A obsessão pelo Outro não é um 

voluntarismo, é uma violência. Violência na medida em que viola a esfera egóica em que o 

Mesmo se auto-assegura. De onde, se não na releitura da religião, são oriundos esses 

axiomas? Como assentar a essência do outro no Rosto, uma realidade suprassensível que não 

                                                 
430 BADIOU, Alain. Ethics. An Essay on the Understanding of Evil. London: Verso, 2001. p. 20. “Whether they 
known it or not, it is in the name of this configuration that the proponents of ethics explain to us  today that it 
amounts to recognition of the other' (against  racism" which would deny this other), or to .the ethics of  
differences' (against substantialist nationalism, which would  exclude immigrants, or sexism, which would deny 
feminine-  being), or to 'multiculturalism' (against the imposition of a  unified model of behaviour and 
intellectual approach). Or,  quite simply, to good old..fashioned 'tolerance', which consists of not being offended 
by the fact that others think and  act differently from you.” 
431 Ibidem, p. 21. “Here, however, we are a very long away from what Levinas wants to tell us.” 
432 Ibidem, p. 22. “In Levinas's enterprise, the ethical dominance of the Other over the theoretical ontology of the 
same is entirely bound up with a religious axiom; to believe that we can  separate that Levinas's thought unites is 
to betray the  intimate movement of this thought, its subjective rigour.” 
 



 

 
 

135 

 

se deixa apresentar na experiência? Sem a religião, afirma Badiou, a filosofia de Lévinas se 

faz uma confusão incompreensível. Não é a Ética da Alteridade uma teologia do outro?  

 

Coloquemos cruamente: o que a iniciativa de Lévinas nos recorda, com uma 
singular obstinação, é que todo esforço de tornar a ética um princípio do 
pensável e da ação, é essencialmente religioso. Poderíamos dizer que 
Lévinas é o pensador coerente e inventor de um pressuposto que nenhum 
exercício acadêmico de velamento ou de abstração pode obscurecer: 
distanciada do seu uso grego (de onde está claramente subordinada ao 
teórico), e tomada de forma geral, a ética é uma categoria de um discurso 
piedoso.433    

  

 Jacob Rogozinski vai mais além, e considera a filosofia de Lévinas um misticismo 

prático,434 um humanismo de vítimas e de perseguidos, de onde deriva a recorrência da ideia 

de passividade perante o Outro. Talvez o grande problema de Lévinas seja a mesma 

dificuldade pela qual passou o apóstolo Paulo quando, anunciando em Atenas um Deus 

Desconhecido, provocava a indiferença e a ironia dos gregos que, atavicamente politeístas, 

viam o monoteísmo com olhares malfazejos. Como propor uma novidade filosófica não 

helênica a toda uma filiação grega de pensamento? A resistência naturalmente é ferina. Não 

só de vocabulário, mas de procedimento. Torna-se complicado para Lévinas, espraiar uma 

crença ética onde o proselitismo é ontológico.  

 Todavia, assim como Paulo, Lévinas obteve um séquito de curiosos que se 

predispuseram a ouvir preleções sobre uma nova “deidade”. Ainda que não entendam as 

críticas à ontologia, os leitores mais apressados da Ética da Alteridade recebem com muito 

interesse a necessidade de perceber o outro em sua infinita outriedade. No fim das contas, os 

críticos de Lévinas acabam por não atacar exatamente sua filosofia. “Mas todos eles têm uma 

característica fundamental em comum: aceitam o valor ético e analítico das questões que se 

deixam em aberto a natureza assimétrica do ser.”435  Os críticos, no entanto, parecem 

temer menos a filosofia levinasiana às conseqüências cotidianas das interpretações realizadas 

por grupos minoritários, sindicatos, ONGS, movimentos de esquerda e ultra-esquerda. O 

                                                 
433 BADIOU, Alain, op. cit., p. 23. “To put it crudely: Levinas’s enterprise serves to remind us, with 
extraordinary insistence, that every effort to turn ethics into the principle of thought and action is essentially  
religious. We might say that Levinas is the coherent and inventive thinker of an assumption that no academic 
exer-  cise of veiling or abstraction can obscure: distanced from its  Greek usage (according to which it is clearly 
subordinated to the theoretical), and taken in genera1, ethics is a category of pious discourse.” 
434 C.f. ROGOSINSKI. Jacob. Le don de la Loi. Kant et l'enigme de l' ethique. Paris: Presses Universitaires de 
France, 1999. p. 338. 
435 HAND, Séan. Emmanuel Levinas. London and New York: Routledge, 2009. p. 121. “But they all have one 
critical feature in common: they accept the ethical and analytic value of those questions that keep open the 
asymmetrical nature of being.” 



 

 
 

136 

 

paradoxal, é que as éticas que pregam o respeito à diferença sabem definir exatamente as 

identidades. Mesmo por que, está manifesta por Lévinas, em Autrement Qu’être, a 

fundamentação da responsabilidade desde a subjetividade. A subjetividade é rodeada, 

obsessionada pela alteridade. Existir, então, é suportar, carregar o peso do outro. 

Responsabilidade, enquanto resposta, é o peso que a subjetividade carrega, não importa que 

tipo de resposta: civil ou incivil. A ética de Lévinas, ainda que alguns leitores insistam, não é 

a do humilhado, do perseguido e do desgarrado.  

 “Esse modo de me reclamar, de me pôr em questão, é a responsabilidade pela morte de 

outrem, responsabilidade por outro no momento da terminalidade.”436 Numa sociedade global, 

pós-política, multicultural e - repetindo a provocação feita à autenticidade heideggeriana -  

habitada por aproximadamente seis bilhões de pessoas, é cabível falar de qualquer 

responsabilidade pela mortalidade alheia que não seja funerária? Não são às Unidades de 

Tratamento Intensivo e aos necrotérios que estão entregues os homens do Séc. XXI? Não será 

a morte justamente o momento de maior isolamento do homem, tanto social quanto 

existencial? A associação ao outro não seria apenas um último grito desesperado de auto-

convervação?  

 Na morte, não é o homem posto na condição de total interessamento, o qual Lévinas 

tanto combate? Na ausência de conhecimento da morte própria, é a morte do outro que temos 

acesso concreto? Não seria mais justo que a experiência da morte, ainda que inexperienciável, 

fosse apenas de foro íntimo? Schopenhauer, não acerta quando afirma que a experiência da 

morte do outro pode ser o momento de máxima interiorização? Quando me alarmo com morte 

de alguém, não é uma sensação interessada de auto-preservação? O Sofrimento e a condição 

mortal do outro mostram o quanto sou frágil e posso ter o mesmo destino. Ninguém sofre por 

ninguém. A morte do outro é o temor da morte própria. 

 Lévinas afirma ser a morte um evento estranho ao sujeito hipostasiado. O próprio 

Heidegger, criticado há pouco, nos dá subsídios para uma possível metacrítica. A 

familiaridade, ou seja, a convivência doméstica (domus) com a finitude, não é conferida 

essencialmente por que há outros morrendo antes de mim ou em minha convivência, ou por 

que as intrigas éticas oriundas da mortalidade alheia me avizinham da morte. Na verdade, se 

desentranha em nós através do Cuidado (sorge),437 que não é outra coisa senão temporalidade 

vivida. Uma evidente fragilidade de nosso ser faz com que entendamos, com ou sem o outro, 

o caráter doméstico da finitude.  
                                                 
436 DVI, 216. 
437 C.f. ST. §41. 



 

 
 

137 

 

De fato, nada sabemos em termos conceituais, que avance além da biologia. 

Conceituação requer uma forçosa objetivação em sentido taxionômico. Dizer que algo é 

doméstico, é dizer que é parcialmente dominado. Um cão doméstico tem sua ferocidade 

adestrada, mas, no entanto, nada lhe impede de atacar o próprio dono. Assim é com a morte. 

A nominamos Morte, aclimatamo-nos à sua presença, sentimo-la “disponível” dentro da 

vivência cotidiana, mas não podemos dissertar nada de objetivo. É como no caso do Ser. 

Como afirma Heidegger, parece-nos um conceito evidente, uma criança opera 

automaticamente o verbo ser, há ser, é um evento doméstico, o vivenciamos de alguma forma, 

mas nem de perto conseguimos acertar qualquer tipo de explicação. E não é a mortalidade 

alheia que pode nos conferir a vivência mais autêntica dessa possibilidade. 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

138 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

  

 Mesmo um simples esforço de pesquisa está submetido à temporalidade, logo, finda. 

Chegamos ao final deste empenho com uma série de questões aclaradas e outras com 

possibilidades de continuidade interpretativa. Dentre as descobertas mais notórias, figura a 

concepção de morte transitada entre os dois autores estudados. Há neste ponto uma pequena 

querela de visões e interpretações que deve ser evidenciada.  Lévinas trata a morte como um 

evento - não como um evento da vida -, mas uma eventualidade exterior ao projeto da 

existência, um anti-projeto. É uma ocorrência que afronta o presente, uma alteridade estranha 

que dissipa os poderes compreensivos do sujeito e que restringe a capacidade de antecipação à 

possibilidade mais radical da existência. Em Totalidade e Infinito, Lévinas não deixa de 

reforçar sua convicção. “A morte é, para um ser que tudo acontece em conformidade com 

projetos, um evento absoluto, absolutamente a posteriori, não se oferecendo a nenhum poder, 

nem mesmo à negação.”438  

 É tratando da morte como um evento que Lévinas quer dialogar com Heidegger. Para 

Lévinas, a morte, desde a perspectiva heideggeriana, é um evento decisivo para a própria 

temporalidade da vida. Segundo o filósofo francês, Heidegger pensa o tempo a partir da 

morte. O que dificulta o diálogo entre esses dois filósofos é que, para o filósofo de Ser e 

Tempo, a morte não é um evento e muito menos um evento da vida. A morte não é uma 

realidade e nem a temporalidade, segundo Heidegger, é determinada pela finitude. Segundo o 

filósofo alemão, se somos finitos é por que somos temporais. Desta maneira, a inversão que 

faz Lévinas, ao querer tratar a o a morte a partir do tempo e não o tempo a partir da morte 

necessita de acuidade de interpretação. 

 Ser e Tempo não é uma meditatio mortis, no sentido mais clássico do termo, mas não 

deixa de subscrever uma preocupação central em praticamente toda a tradição filosófica. Não 

é exagero dizer que Heidegger é a face sofisticada - cujo linguajar é fenomenológico - de uma 

preocupação que remonta todo um caminho que percorreu a filosofia até nossos dias. 

Preocupação contemporânea, questão imemorial. Longe de todo solipsismo clássico ou de 

qualquer substancialismo moderno, Heidegger assume que a existência autêntica é um fardo 

individual (solus ipse), a possibilidade de estranhamento com tudo o que é familiar no tempo 

do mundo, concorrendo assim a uma potencial chance de resignificação a existência em 

sentido próprio. Solus ipse, que não é a ausência completa de relações de alteridade, é 

                                                 
438 TI (Fr), 49. 



 

 
 

139 

 

justamente a oportunidade de uma relação autêntica consigo mesmo e com os outros, quando 

se dá a retomada do que se foge na cotidianidade: o si mesmo em sentido próprio.  

Autenticidade e inautenticidade não mantêm uma relação antitética. Ao contrário, são 

co-originárias. Não representam nenhum juízo de valor, logo, toda interpretação que se dirige 

à autenticidade como um status moral que indica superioridade em detrimento da 

inautenticidade, comete um erro. Se Heidegger utiliza por diversas vezes a expressão “de 

início e na maior parte das vezes”, ele quer nos apontar a intrínseca e inexorável base 

inautêntica de nossas existências. O que é a autenticidade, qual o conteúdo de uma existência 

autêntica? Podemos interpretarem em diversas direções, mas, na Analítica Existencial, o 

máximo que podemos assegurar é que a autenticidade é uma modificação existenciária da 

inautenticidade. É o que propõe Heidegger. Assim, é difícil conter a neutralidade moral entre 

estes dois modos possíveis de existir no mundo. Comprovamos isso numa série de 

interpretações possíveis, dentre as mais famosas a de Adorno no seu Jargão da Autenticidade. 

A fração de Ser e Tempo que se ocupa desse assunto carece de bases fenomenais, por isso 

comporta ângulos ambíguos. 

Ainda que não seja uma tarefa elementar entender genuinamente o que propõe 

Heidegger com a vorlaufende Entschlossenheit, trata-se de combater o inautêntico sentimento 

de eternidade que o homem adquire no impessoal e, doravante, passar assentar a própria 

existência na gravidade da finitude radical que o homem é na medida em que está situado 

como mortal, ou seja, estabelecido como ser para o fim. 

Visto isso, para Heidegger, a morte e a vida são modos de ser do Dasein. A morte não 

se mostra, logo não é um evento. Sequer tem alcance analítico se tratada à luz do cotidiano da 

vida. A não ser pelas delineações prévias acerca do pré-entendimento humano ou o “saber” da 

morte. Por isso, previne Heidegger: 

 

Quanto mais explicitamente a não obrigatoriedade existenciária acompanhar 
a determinação existencial do conceito, e isso em especifico no tocante à 
morte, mais agudamente se desentranhará o caráter de possibilidade da pre-
sença. A problemática existencial almeja unicamente a apresentação da 
estrutura ontológica do ser-para-o-fim da pre-sença.439 
 

 Logo, surge a questão. A quem Lévinas está atacando quando analisa a morte como 

sendo um evento? O próprio Heidegger. Pudemos observar durante nosso trabalho que 

Emmanuel Lévinas é um re-avaliador do modo ontologista de conceber a filosofia. No seu 

                                                 
439 ST II, 30. 



 

 
 

140 

 

trabalho de estabelecer a ética como filosofia primeira, a ontologia não é fundamental. Em 

Lévinas, insistimos, o mundo ôntico é radicalizado e o presente, ao contrário da futurição 

heideggeriana, é a instância de tempo privilegiada. Logo, como é possível que a morte não 

seja concebida como um evento? Sem o peso de uma “realidade”, mesmo que obscura ou 

enigmática, como pode o homem relacionar-se com a outreidade da finitude representada na 

morte? Se não pela morte do outro, onde mais se manifestaria o peso da finitude que põe o 

todo da vida em questão?  

 Estaria Lévinas criticando o que Heidegger não afirmou? Não exatamente. Para evitar 

uma suposta insuperável dissimetria entre o que critica e o criticado, Lévinas decide por 

analisar a questão da morte desde a perspectiva de um mostrar-se – ainda que “sem mostrar-

se” - e analisá-la como questão desde a perspectiva fenomenológica. Assim, a decisão de 

Lévinas em analisar a morte na Analítica Existencial como evento, visa criar uma simetria 

entre a sua concepção de morte e a concepção heideggeriana.  Deste modo, o objetivo do 

filosofo francês é, ao mesmo tempo, demonstrar que a própria fenomenologia não possui 

condições suficientes de elucidar e oferecer traços de compreensão acerca da morte que, 

doravante, mostrar-se-á como enigma insuperável, delimitando os limites do homem, da 

fenomenologia e da própria filosofia. 

 Ainda que Lévinas conserve admiravelmente traços da filosofia heideggeriana, suas 

discordâncias são notórias e decisivas. Chamá-lo de filósofo pós-heideggeriano pode trair, de 

certa maneira, suas intenções já que se pode notar a necessidade de superar certos caracteres 

ontológicos na filosofia. 

 Vimos que uma série de antinomias diferencia a filosofia levinasiana da 

heideggeriana. Enquanto Heidegger opera a trama da finitude na figura da morte própria, na 

existência singular (ainda que longe de um caráter eventual), Lévinas tem na morte do outro a 

real concretude da finitude. Desvelamos algumas chaves de leitura para evidenciar o 

perímetro das contradições entre estes dois princípios. Temos a concepção do primado do 

presente em Lévinas e, em Heidegger, a futurição como caráter pontual, o ser porvindouro. O 

Nada contra o desconhecido do Outro, a angústia contra o sofrimento, as ekstases e o tempo 

diacrônico, a possibilidade contra a passividade.  

 Para o autor de Deus, a morte e o tempo, a morte, desde o ponto de vista do sujeito, 

não oferece uma real dimensão da gravidade finitude, visto que mantém o homem 

encarcerado numa existência inter-essada. Assim, a morte é vista em Lévinas como o limite-

limiar do sujeito inter-essado. Eis por que a inversão da fórmula heideggeriana não é apenas 



 

 
 

141 

 

um exercício retórico. A morte é impossibilidade de toda possibilidade, e não a possibilidade 

da impossibilidade, por que é uma potência de alteridade que não deixa campo de ação ao 

sujeito, não se deixa enquadrar no esquema noema-noese ou se dá às possibilidades de 

antecipação.  

 A morte é o evento próprio da alteridade. É o limite máximo do exercício da 

fenomenologia, do jogo de luzes da compreensão, fronteira do entendimento humano. A única 

possibilidade se “senti-la” está além das categorias compreensivas: se encontra numa relação 

de emoção, de mover-se ao outro. Para Lévinas a morte pode ser “experimentada”, com toda 

reserva que esse léxico pode guardar. É paradoxalmente uma experiência inexperienciável. É 

uma visada sobre o invisível, um excesso de compreensão, uma não-relação. Experiência 

inexperienciável, no sentido levinasiano, não significa exatamente uma ausência de relação, 

mas, navega em outras águas que não aquelas que mostram a experiência como sendo o 

conjunto de conhecimentos adquiridos sinestesicamente. 

 Se em Heidegger a angústia aponta o nada ao Dasein, o sofrimento, a experiência do 

sofrer, para Lévinas, é a experiência mais próxima da morte do ponto de vista do sujeito só. O 

sofrimento anuncia um mal maior, é a intuição da morte vindoura. Por isso, defendemos a tese 

central de que avizinha-se à morte, experimentar a situação-limite de quase morte, real ou 

virtual, carrega em si uma potência de ressignificação da existência bem mais efetivo do que a 

decisão antecipadora heideggeriana. Contemplamos isso no exemplo vulgar do “nascer de 

novo” presente no discurso cotidiano que não é considerado como inautêntico por Lévinas. 

 No caminho da pesquisa, a morte, desde a leitura levinasiana, pode-se abrir em duas 

principais acepções. A morte de per se: uma alteridade enigmática, que nos toma de assalto, 

nos torna passivos e impõe os limites da compreensão. E aquela encontrada no Rosto de 

outrem como a condição de possibilidade de apreensão da morte como propriedade humana. 

Taxa-se a morte de enigma justamente pelo fato de não nos dar espaço para qualquer tipo de 

resposta sobre o que ela hipoteticamente seria. Essa resposta mais originária nem se encontra 

exclusivamente na mortalidade alheia ou mesmo durante a existência particular num “ato” de 

antecipação. Eis por que, por vezes, tratamos a morte como metonímia da existência.  

 Fica claro que Lévinas tem a morte como afecção do outro no mesmo e o tempo como 

passividade. “A morte, que não é mais nada fazendo-se possibilidade, mas ambigüidade do 

nada e do desconhecido – o tempo que não é mais horizonte do ser, mas intriga da 

subjetividade na sua relação com outrem.”440 

                                                 
440 DMT, 252. 



 

 
 

142 

 

As investigações levinasianas denotam a morte como um enigma indecifrável, até 

mesmo uma espécie de alteridade misteriosa. Fica evidente que Lévinas não está preocupado 

em explicar a morte de quem vai (objeto dos teólogos ou dos místicos), mas inquieta-se com 

as muitas mortes “experimentadas” por quem fica junto a outros “incluindo-se” em seus 

processos de findar. Angustiamo-nos por não possuirmos respostas (a não-resposta, o sem-

resposta) o enigma absoluto que só temos a possibilidade de “sofrê-lo” por que outros morrem 

junto e nem se pode “morrer por eles”, nem morrer a própria morte e nem ser dono de 

qualquer poder de decisão face a ela, a não ser que ela se aproxime, se avizinhe. Constitui-se 

desta maneira a grandiosa metonímia da existência, em que a morte primeira não é minha 

morte, mas sim, a morte do Outro que abre a fenda do meu ser-para-a-morte e a partir daí eu 

tenho a obrigação de me confrontar singularmente e sozinho com minha própria mortalidade.  

Neste encontro da difícil fronteira entre duas diferentes arquiteturas, mas de 

semelhantes intenções, descobrimos que a morte, entre Heidegger e Lévinas, tem a mesma 

função de ser um fator desestabilizador da existência. Se por um lado a mortalidade tem a 

função de acordar o homem do sono anestesiante da vida cotidiana oferecendo percepções 

autênticas de si mesmo, por outro, a identidade autocentrada do sujeito é abalada pelo assédio 

de uma alteridade estranha que, autenticamente, vem oferecida pelo outro. 

No choque de duas arquiteturas diferentes, talvez não seja possível encontrar um meio 

termo. Sequer é possível afirmar com segurança se ambas são respostas suficientes ao 

problema metafísico mais indissolúvel da história da filosofia. Possibilidade e passividade, 

numa visada mais minuciosa, podem ser enxergadas de maneira complementar. Afinal, diria o 

filósofo espanhol Julían Maríaz, “toda verdade é verdadeira, mas não é a única.” 441 O mundo 

tem fragrância de finitude. 

 

 

                                                 
441MARÍAZ, Julián. Heráclito. Madrid: 1999/2000. Disponível em: 
http://www.hottopos.com/harvard3/jmheracl.htm Acesso em: 30/01/2011 
 

  
 

http://www.hottopos.com/harvard3/jmheracl.htm


 

 
 

143 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  
 

BIBLIOGRAFIA DE LÉVINAS 

 
LÉVINAS, Emmanuel. La Théorie de l’Intuition dans la Phénoménologie de Husserl. Paris: 
Vrin, 1980. 
______. De l’Évasion. Montpellier: Fata Morgana, 1982. 
______. De l’Existence à l’Existant. Paris: Vrin, 1990. 
______. Da existência ao existente. Tradução de Paul Albert Simon e Ligia Maria de Castro 
Simon. São Paulo: Papirus, 1998.  
______. Le Temps et l’Autre. Paris: PUF, 1983. 

______. Les impréveus de l’histoire. Paris: Fata Morgana, 1994. 

______. Totalité et Infini. Paris: Ed. Martinus Nijhoff, 1980. 

______. Totalidade e infinito. Lisboa: Edições 70, 2000.   

______. En Découvrant l’Existence avec Husserl et Heidegger. Paris: Vrin, 1994 
______. Humanisme de l’Autre Homme. Montpellier: Fata Morgana,1973. 
______. Humanismo do outro homem. Tradução de Pergentino S. Pivatto (Coord.).  Rio de 
Janeiro: Vozes, 1993.  
______. Autrement qu’Être ou au-delà de l’Essence. Paris: Martinus Nijhoff, 1978. 
______. Difficile Liberté: Essais sur le Judaisme. Paris: Albin Michel, 1976. 
______. Du Sacré au Saint. Cinq Nouvelles Lectures Talmudiques. Paris: Éditions de Minuit, 
1977. 
______. De Dieu qui Vient à l’Idée. Paris: Vrin, 1982. 
______. De Deus que vem à ideia. Tradução de Pergentino S. Pivatto (Coord.). Petrópolis: 
Vozes, 2002.  
______. Éthique et Infini. Paris: Fayard, 1982. 
______. Ética e infinito. Tradução de João Gama. Lisboa: Edições 70, s/d.  
______. Transcendance et Intelligibilité. Genève: Labor et Fides, 1984. 
______. Transcendência e inteligibilidade. Tradução de José Freire Colaço. Lisboa: Edições 
70,s/d.  
______. Entre Nous – Essais sur le Penser-à-l’Autre. Paris: Grasset, 1991. 
______. Entre nós – ensaios sobre a alteridade. Tradução de Pergentino S. Pivatto (Coord.). 
Rio de Janeiro: Vozes, 1997.  
______. Dieu, la Mort et le Temps. Paris: Grasset, 1993. 
______. Deus, a morte e o tempo. Coimbra: Almedina, 2003.  
______. Le philosophe et la mort dans E. Lévinas, Altérité et transcendance, Fata Morgana, 
1995, p. 159-171. 
______. “Emmanuel Lévinas: visage et violence première (phénoménologie de l’éthique). 
Une interview”, in Arno MÜNSTER (org.), La Différence comme Non-indifférence. Éthique 
et alterité chez Emmanuel Lévinas, Kimé, Paris, 1995. 

 

DEMAIS OBRAS CONSULTADAS 

 

ADORNO. Theodor. The Jargon of Authenticity. Evanston: NORTHWESTERN 
UNIVERSITY PRESS, 1973. 



 

 
 

144 

 

ALMEIDA RODRIGUES, Carlos Frederico de. A morte como definição de caminhos-
fundamentos para elaboração de uma ética da alteridade na medicina paliativa: um ensaio. 
Dissertação (Mestrado em Filosofia) - Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, 
Porto Alegre, 2009. 
AMEISEN, J.-C. Quand la forme en une autre s’en va... la mort et la sculpture du vivant. 
Études sur la mort 2003/2, N° 124, p. 91-120. 
ARRUDA, Lúcia Cavalcante Reis. A morte na ética de Emmanuel Lévinas. Tese (doutorado) 
– UFRJ/Instituto de Filosofia e Ciências Sociais/Programa de Pós-graduação em Filosofia, 
2005. 
BADIOU, Alain. Ethics. An Essay on the Understanding of Evil. London: Verso, 2001. 
BELLOQ , Céline. Être soi avec Heidegger. Paris: Eyrolles, 2010. 
BERNARDO, Fernanda.  A morte segundo Emmanuel Lévinas: limite-limiar do eu inter-
essado. Revista Filosófica de Coimbra. Coimbra: Instituto de Estudos Filosóficos Editorial, 
1997. 

BERNASCONI, Robert & CRITCHLEY, Simon. The cambridge companion to Lévinas. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2004.  

BECKETT, Samuel. Primeiro amor. São Paulo: Cosac & Naify, 2004 

BLANCHOT, Maurice. O instante da minha morte. Porto: Campo das Letras, 2003.  

BRASHER, Stephen. The unassimilated other: a levinasian critique of phenomenological 
ontology.  Dissertação (mestrado em filosofia) – University of Tennessee at Chattanooga, 
Tennessee, 2001. 

BUBER, Martin. Eu e Tu. São Paulo: Centauro, 2003. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. 

BUCKLEY, R. Philip. La notion d’authenticité chez Husserl et Heidegger. Philosophiques, 
vol. 20, n° 2. 1993. p. 399-422. 
BUFORD, Bill; Dawes Road, Fulham. In:. BOLLE, Walli. Entre os vândalos: a multidão e a 
sedução da violência. São Paulo: Cia das Letras, 1992. p. 161-189. 

CADERNOS DA FAFIMC. Viamão, RS: Faculdade de Filosofia N. Sª. Da imaculada 
Conceição, 1995.    

CAILLAUX, J.-C. Et pourtant elle parle, l’humanité... malgré la mort!, Études sur la mort, 
2002/2, N° 122, p. 69-76. 
CAMPOS,Guillermo González. Los sistemas ideológicos de la muerte. Costa Rica: Rev. 
Reflexiones, v. 88, 2009. p. 89-100.    

CAMUS, Albert. O estrangeiro. Rio de janeiro: Editora Record, 2003. 

CATALDO SANGUINETTI, Gustavo. Muerte y Libertad en Martín Heidegger. Revista 
Philosophica, Valparaíso: Universidad Católica de Valparaíso, Instituto de Filosofía. n. 26, 
2003, p. 29-52. 
CIOCAN, Cristian. Emmanuel Lévinas 100: proceedings of the Centenary Conference. 
Bucharest: Zeta Books, 2007.  
________. Notes sur l’évolution du problè me de la mort dans la pensée de Heidegger aprè s 
Sein und Zeit (1931-1935). Synthesis Philosophica, 24, pp. 297-315, 2009. 
CIOCAN, Cristian; HANSEL, Geroges. Lévinas Concordance. Dordrecht: Springer, 2005. 

CIORAN, Emil. Breviário de decomposição. Rio de Janeiro: Rocco, 1989. 

_______. Del inconveniente de haber nacido. Madrid: Taurus, 1985.  

_______. Exercícios de admiração: ensaios e perfis. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. 



 

 
 

145 

 

COHEN, Richard A. Ethics, Exegesis and Philosophy: Interpretation after Lévinas. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2004. 
______. Face to face with Lévinas. New York: State University of New York Press, 1986. 
CORREIA, João Carlos. Uma existência inautêntica. Covilhã: Lusofia Press, 2010. 14 p. 
Recensão de: OTT, Hugo. Martin Heidegger: A Caminho de sua Biografia. Lisboa: Editora 
Piaget, 2000. 
COSTA, Denise Magalhães da. O si-mesmo e a singularidade da presença. Dissertação 
(mestrado) – UFBA/ Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, 2007.  
COSTA, Márcio Luis. Lévinas: uma introdução. Petrópolis, RJ: Vozes, 2001.  

COMTE-SPONVILLE, André. A vida humana. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

COUTINHO, Evaldo. O lugar de todos os lugares. São Paulo: Perspectiva, 1976. 

______. Ser e estar em nós. São Paulo: Perspectiva, 1980.  

CRITCHLEY, Simon. Very Little…Almost Nothing. Death, Philosophy, Literature. London 
and New York: Routledge, 2004. 
DAVIS, Colin. Can the Dead Speak to Us? De Man, Lévinas and Agamben. Culture, Theory 
and Critique, London, 45/1, 77‐89. 2004. 
DASTUR, F. A morte: ensaios sobre a finitude. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. 
DE BAUW, Christine. L'envers du sujet : lire autrement Emmanuel Lévinas. Bruxelles, 
Ousia, 1996. 
DERRIDA, Jacques. Adeus a Emmanuel Lévinas. São Paulo: PERSPECTIVA, 2004. 
EPICURO. Carta sobre a felicidade: A Meneceu. São Paulo. UNESP, 1997. 
GABÁS, Raúl . El concepto de existencia en Heidegger. La Rioja, ESP: Logos, Analés Del 
Seminario de Metafísica, n. Extra, Ed. Complutense, 1992. p. 254-268. 

DOSTOIÉVISK, Fiódor Mikháilovitch. Crime e castigo. São Paulo: Abril Cultural, 1979.   

GAUTHIER, David J. Martin Heidegger, Emmanuel Lévinas, and the Politics of Dwelling. 
Dissertação (mestrado) - Faculty of the Louisiana State University and Agriculture and 
Mechanical College/ Department of Political Science, 2004.  
GÓGOL, Nikolai. Almas mortas. Nova Cultural: São Paulo, 2002.     
GUIMARÃES, José Otavio Nogueira.Vida e morte na escrita da história: entre gregos e 
modernos. Textos de História. Revista do Programa de Pós-graduação em História da 
UnB, Vol. 15, No 1/2 (2007). 
HAAR, Michel. Heidegger e a essência do homem. Lisboa: Instituto Piaget, 1995. 
HADDOCK-LOBO, Rafael. Da existência ao infinito: ensaios sobre Emmanuel Lévinas. Rio 
de Janeiro: Ed. PUC - Rio; São Paulo: Loyola, 2006. 
HAND, Séan. Emmanuel Lévinas. London and New York: Routledge, 2009. 
HAYAT, Pierre. Individualisme étique et philosophie chez Lévinas. Paris: Éditions Kimé, 
1997. 
HUTCHENS. B. C. Compreender Lévinas. Petrópolis: Vozes, 2007. 
HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo (partes I e II). Petrópolis, RJ: Vozes, 2005. 

______. Ser y tiempo. Santiago, Chile: Editorial Universitaria, 2003. 

______. Que é isto a filosofia?: identidade e diferença. Petrópolis, RJ: Vozes; São Paulo: 
Livraria Duas Cidades, 2006.  

HODGE, Joanna. Heidegger e a ética. Lisboa: Instituto Piaget, 1995.  

IAIN, Thomson. Rethinking Lévinas on Heidegger on Death. The Harvard Review of 
Philosophy, Vol. XVI, 2009, p. 23-43. 
JANKÉLÉVITCH, Vladimir. La Mort. Paris: Flammarion, 1977. 



 

 
 

146 

 

JONAS, Hans. El principio de responsabilidad: Ensayo de una ética para la civilización 
tecnológica.Barcelona: Herder, 1995. 
KAČERAUSKAS, Tomas. Death in the perspective of existential phenomenology. Vilnius, 
Santalka Filosofija, t. 17, n. 3, 2009, p. 83-91. 
KLUN, Branko. Der Tod als Grenze: Zu einer Schlüsselfrage von Emmanuel Lévinas. 
Prolegomena, Ljubljana, n. 6, v.2, p 253-266. 2007. 
KONESKI, Anita Prado. Blanchot, Lévinas e a arte do estranhamento. 2007, 236f. Tese 
(Doutorado em Literatura) - Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2007. 

KUIAVA, Evaldo Antônio. Subjetividade transcendental e alteridade: um estudo sobre a 
questão do outro em Kant e Lévinas. Caxias do Sul: Educs, 2003. 

LOSADA SIERRA, Manuel. Death on the other's face.  rev.latinoam.bioet., Jan./June 2009, 
vol.9, no.1, p.94-101. 
LONGNEAUX, Jean-Michel. La souffrance comme exemple d'une phénoménologie de la 
subjectivité. Collection du Cercle interdisciplinaire de recherches phénoménologiques: 
Namur/Belgique, Volume 2, p. 61 à 74, 2007. 
MACHADO, R. P. El concepto de inautenticidad en Heidegger y Cortázar. Revista Letras, 
Curitiba: Editora UFPR, n. 66, p. 111-126, maio/ago. 2005.  
MARCUSE, Herbert.  Heideggerian Marxism. Edited by Richard Wolin and John Abromeit. 
Lincoln: University of Nebraska Press, 2005. 
MARTINS, Maria Manuela. A morte enquanto excedente (Ausstand): leitura de alguns 
parágrafos de Sein und Zeit. In Desenvolvimento da Fenomenologia na contemporaneidade. 
Porto: Campos das Letras, 2007. 
MONTESQUIEU, Charles de Secondat, baron de. Esprit des Lois. Paris: Librairie de Firmin 
Didot Frères, 1864. 
MORGAN, Michael L. Discovering Lévinas. New York: Cambridge University Press, 2007. 
NAVES, Gilzane Silva. Liberdade e autenticidade em Martin Heidegger: uma análise 
fenomenológica do homem. Uberlândia: POROS, v. 1, n. 1, 2009. p. 63-77. 
PELIZZOLI, Marcelo. A relação ao outro em Husserl e Lévinas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 
1994. 
______. Lévinas: a reconstrução da subjetividade. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002.  
______. O eu e a Diferença: Husserl e Heidegger. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002. 
PISETTA, Écio Elvis. Sobre morte e Possibilidade. Pelotas: Dissertatio, v. 27-28, 2008.  p. 
251 – 275. 
PLATÃO. Diálogos. São Paulo: Abril Cultural, 1983. 
POIRÉ, François. Emmanuel Lévinas: ensaios e entrevistas. São Paulo: Perspectiva, 2007. 

REVISTA ANTROPHOS. Emmanuel Lévinas: un compromisso con la otredad, pensamiento 
ético de la intersubjetividad. Barcelona: Antrophos Editorial, 1998.   

REVISTA PERSPECTIVA FILOSOFICA. Lévinas: Traços de Alteridade. Recife: Editora da 
UFPE, Janeiro - Junho /2003. 

______. O sujeito solidário. Recife: Editora da UFPE, Julho – Dezembro / 2001. 

REVISTA VERITAS. Porto Alegre: PUC, 1992.  

REVISTA FILOSÓFICA DE COIMBRA. Coimbra: Separata, 1997. 

______. Coimbra: Separata, 1999.  

RIMBAUD, Arthur. Uma temporada no inferno. Porto Alegre: L&PM, 2007. 
RICOEUR, Paul. Outramente: leitura do livro Autrement qu’être ou au-delà de l’essence de 
Emmanuel Lévinas. Petrópolis, RJ: Vozes, 1999. 



 

 
 

147 

 

ROGOSINSKI. Jacob. Le don de la Loi. Kant et l'enigme de l' ethique. Paris: Presses 
Universitaires de France, 1999. 
ROLLAND, Jacques. Parcours de l’autrement. Paris: Puf, 2000.   

ROSENZWIEG, Franz. El libro del sentido comun sano y enfermo. [S.l]: Caparrós, [S.d].   

RUZ, Matías Omar. Concebir el tiempo a partir de la muerte del mismo y concebir la muerte 
del otro a partir del tiempo: de otro modo que Heidegger o mas alla de Heidegger. Trabajo 
monográfico final – Universidad Católica de Córdoba/ Facultad de Filosofía y Humanidades, 
2003.   
SACKS, Oliver. The mind’s eye. New York: ALFRED A. KNOPF, 2010. 
SAFRANSKI, Rüdiger. Um mestre da Alemanha: Heidegger e o seu tempo. Lisboa: Instituto 
Piaget, 1994. 
SAINT-GERMAIN, Christian. Pouvoir de la singularité: le pathos du visage dans le texte 
d’Emmanuel Lévinas. Laval, Laval théologique et philosophique, vol. 49, n° 1, 1993, p. 27-
35. 
SANTOS, Luciano. A outra lucidez: apontamentos sobre Totalidade e Infinito. Studium, 
Recife, v.3, n.5e6, p. 95-105, 2000. 
SARACINO, Michelle. On being human: a conversation with Lonergan and Lévinas. 
Milwaukee: Marquette University Press, 2003. 
SARTRE, J.P. L’être et le néant: essai d’ontologie phénoménologique.  Paris: Gallimard, 
1943. 
SÊNECA, Lúcio Aneu. Cartas a Lucílio. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2007. 
______. Sobre a brevidade da vida. São Paulo: Nova Alexandria, 1993. p. 34 e 53 
SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representação. São Paulo: 
UNESP, 2005. 
SHERLOCK, Guillaume. De la mort; et du jugement dernier. Amsterdan: Pierre Humbert; 
Marchand libraire, 1712. 
SIDEKUM, Antônio. A intersubetividade em Martin Buber. Porto Alegre: Escola Superior de 
Teologia São Lourenço de Brindes, Caxias do Sul, Universidade de Caxias do Sul, 1979. 
SPINOZA, B. Éthique. Paris: Librairie Armand Colin, 1907. 
SOUZA, José Tadeu Batista de. Ética como metafísica da alteridade em Lévinas. 2007, 195f. 
tese (doutorado em filosofia) - pontifícia universidade católica do rio grande do sul, 
portoalegre, 2007. p. 156.   

STEIN, Ernildo. Compreensão e finitude. Ijuí: Ed. Unijui, 2001. 

SUSIN, Luis Carlos. O homem messiânico: uma introdução ao pensamento de Emmanuel 
Lévinas. Porto Alegre: Escola Superior de Teologia São Lourenço de Brindes, 1984. 
______.“Pensar” a morte. In: Finitude e transcendência / Luis A. de Boni (org.). Petrópolis, 
RJ: Vozes; Rio Grande do Sul: Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, 1995. 
TIMM, Ricardo. Reflexões sobre a questão do sofrimento a partir de Emile Cioran e 
Emmanuel Lévinas - Ontologia, ética, substituição e subjetividade. Veritas, Porto Alegre, 
v.37, n. 147, 1992, p. 387-395.  
TIMM, Ricardo. Ainda além do medo. Filosofia e antropologia do preconceito. Porto Alegre: 
Dacasa, 2002. 
VATTIMO, Gianni. Introdução a Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget, 1996. 
VERNANT, Jean-Pierre, L'individu, la mort, l'amour: soi même et l'autre en Grèce ancienne. 
Paris: Gallimard, 1989. 
VILA-CHÃ, J. Para-lá do Ser. Sujeito, Morte e Alteridade no pensamento de Emmanuel 
Lévinas. Revista portuguesa de Filosofia. XLII, fasc.3-4, p. 345-379, jul./dez., 1986. 

WITTGEINSTEIN Ludwig. Tractatus logico-philosophicus. São Paulo: Editora Nacional, 



 

 
 

148 

 

1968. 

ZIZEK, Slavoj.  On Belief. London and New York: Routledge, 2001.   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
 


