
 
 

PEDRO GUSTAVO CAVALCANTI SOARES 

 

 

 

 

 

 

 

O DIÁLOGO ENTRE A RELIGIÃO E AS RELAÇÕES INTERNACIONAIS 

NOS ESTADOS UNIDOS: A INFLUÊNCIA CRISTÃ NO CENÁRIO POLÍTICO 

NORTE-AMERICANO NO PÓS 11 DE SETEMBRO 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife 
2010



 

 
 

PEDRO GUSTAVO CAVALCANTI SOARES  

 

 

 

O DIÁLOGO ENTRE A RELIGIÃO E AS RELAÇÕES INTERNACIONAIS 

NOS ESTADOS UNIDOS: A INFLUÊNCIA CRISTÃ NO CENÁRIO POLÍTICO 

NORTE-AMERICANO NO PÓS 11 DE SETEMBRO 

 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada à Banca Examinadora do 

Programa de Pós-Graduação em Ciência Política da 

Universidade Federal de Pernambuco, como exigência para 

obtenção do título de Mestre em Ciência Política sob a 

orientação do Prof. Dr. Joanildo Burity. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 

Recife 
2010 

 



 

 
 

PEDRO GUSTAVO CAVALCANTI SOARES      

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O DIÁLOGO ENTRE A RELIGIÃO E AS RELAÇÕES INTERNACIONAIS 

NOS ESTADOS UNIDOS: A INFLUÊNCIA CRISTÃ NO CENÁRIO POLÍTICO 

NORTE-AMERICANO NO PÓS 11 DE SETEMBRO 

 

 

 
 
 

Aprovada em ________ de ____________ de ________, pela Banca Examinadora: 
 
 
 
 
 
 

_____________________________________ 
 
 

_____________________________________ 
 
 

_____________________________________ 
 
 

 

 
 
 

 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na fonte 
Bibliotecária Joselly de Barros Gonçalves, CRB4-1748 

S676d Soares, Pedro Gustavo Cavalcanti. 
O diálogo entre a religião e as relações internacionais nos Estados 

Unidos : a influência cristã no cenário político norte-americano no Pós 11 
de setembro / Pedro Gustavo Cavalcanti Soares. – Recife: O autor, 2010. 

141p. 
 
Orientador: Joanildo Burity. 
Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 

CFCH. Ciência Política, Recife, 2010. 
Inclui bibliografia. 
 
 
1. Ciência política. 2. Religião e política. 3. Estados Unidos – 

Relações internacionais. 4. Cristianismo – Estados Unidos. 5. Atentado 
terrorista de 11 de setembro de 2001. I. Burity, Joanildo (Orientador). II. 
Titulo. 
 
 
 320 CDD (22.ed.)     UFPE (BC2010-132) 



 

 
 

 

 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha mãe  

 

 

 

 

 

 



 

 
 

 

 

AGRADECIMENTOS 
 

Nesse momento, agradecer é um compromisso, afinal de contas não fazemos 

nada sozinho, mas que se torna complicado, porque terminamos agradecendo a uns e 

omitindo outros. Para evitar cair nessa armadilha, agradeceremos a alguns que 

estiveram mais presentes nos últimos anos, estendendo os agradecimentos aos que não 

forem citados por puro esquecimento. 

A minha família, por laços de sangue ou afetividade, pela compreensão de não 

estar presente nas inúmeras horas de lazer, e paciência que tiveram com a minha 

escolha. Particularmente à Solange, Luciano, Késsia, Joana e João.  

Ao professor Joanildo Burity pela orientação, confiança, paciência e atenção. 

À CAPES pelo apoio financeiro da bolsa de mestrado. 

Ao meu avô, João Guilherme (in memoriam), que se orgulharia ainda mais de 

mim ao presenciar a conclusão de mais um passo de minha carreira acadêmica.  

Aos meus amigos e ao corpo docente do Programa de Pós-Graduação em 

Ciência Política da Universidade Federal de Pernambuco, por terem me concedido a 

experiência de amadurecer acadêmica e pessoalmente, pela contribuição do 

conhecimento compartilhado; 

Aos amigos da Transworld, que me ajudaram a preservar a fluência do idioma 

inglês; 

A todos que contribuíram direta ou indiretamente para a conclusão do meu 

mestrado em Ciência Política. 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 

 
 

“O político perfeito é o que foi conservador e foi 

liberal, porque assim se forma a moderação e o 

progresso das idéias, a altura dos pontos de vista. 

Não alcança a verdadeira posição senão vendo os 

dois lados das coisas. Um eterno conservador é 

um retrógrado, um eterno liberal é um 

revolucionário.” 

(Joaquim Nabuco) 



 

 
 

 

 

LISTA DE TABELAS 

 
 
 
 
 
Tabela 1: A divisão dos votos de acordo com a religião nas eleições de 2000 e 

2004...............................................................................................................................112 

Tabela 2: Você acha que líderes religiosos devem tentar influenciar as decisões 

governamentais?............................................................................................................113 

Tabela 3: Voto Religioso nas Eleições Presidenciais Norte Americanas de 2004 e 

2008...............................................................................................................................123 

 

 

LISTA DE ABREVIATURAS 

 
 
 
 
 
ANE – Associação Nacional dos Evangélicos 

CAIR – Council on American-Islamic Relations 

DC – Direita Cristã 

FDD – Fundação para Defesa das Democracias 

MPAC – Muslim Pubçic Affairs Council 

WCFA – Associação Fundamentalista Cristã Mundial 

 
 

 
 

 

 



 

 
 

RESUMO 

 
Em termos gerais, a presente dissertação versa sobre um diálogo entre a 

premissa da religião e as relações internacionais nos Estados Unidos. A inserção da 

religião na esfera política dos Estados Unidos fez-se presente desde o início de sua 

fundação e desde então, ambas permaneceram imbricadas constituindo um complexo 

sistema de convívio, cuja influência foi determinante nos desígnios da nação. Embora o 

debate em torno do amálgama entre religião e política nos Estados Unidos nunca ter 

estacionado nos mais diversos setores de pesquisa, foi, todavia, após os ataques 

terroristas de 11 de setembro de 2001, que tal assunto ganhou repercussão mundial 

como talvez nunca na história.      

Nessa perspectiva, a escolha desse país como objeto de estudo recai sobre três 

razões. Primeiro, desde os primórdios da nação até hoje, a religião sempre desempenhou 

um papel importante na história política norte-americana; evidências claras de uma 

conexão entre religião e relações internacionais nos Estados Unidos são apresentadas 

nas políticas domésticas e externas do país, e também, por instituições religiosas 

influenciadoras; e por fim, a religião se encontra de tal forma enraizada na sociedade 

americana que se tornou um dos símbolos da identidade nacional.  

Em termos específicos, esta dissertação apresenta, primeiramente, uma análise 

sobre religião e relações internacionais contemporâneas, para então adentrar na esfera 

estadunidense. Assim, buscamos averiguar o advento do cristianismo na política 

doméstica e externa americana; o impacto do 11 de setembro sobre a religião e a 

política contra o terror; o estratagema de instituições cristãs, como a Associação 

Nacional dos Evangélicos e a Fundação para Defesa das Democracias, exercendo certo 

poder na política americana; a religiosidade no governo Bush e Obama.  

Concluímos que o exemplo de religiosidade norte-americana pode ser um vetor 

primordial para a integração da perspectiva religiosa no debate acadêmico da teoria das 

relações internacionais.  

 

Palavras-chave: relações internacionais, religião, Estados Unidos, Teoria das relações 

internacionais, Cristianismo. 

 

 

 



 

 
 

ABSTRACT 

 
As a whole, this dissertation examines a dialogue between the premise of 

religion and international relations in the United States. Religion was embedded in the 

political scenario of the United States at the onset of the nation and, since then, religion 

and politics have been intertwined into a complex system of coexistence that has 

strongly influenced the country’s destiny. Although the debate regarding the amalgam 

between religion and politics in the United States ongoing among various sectors of 

research, just after the terrorist attacks of September 11, 2001, that this issue has gained 

worldwide impact as perhaps never before in history .  

From this perspective, the choice of that country as an object of study rests on 

three grounds. First, from the dawn of the nation to today, religion has always played an 

important role in American political history, clear evidence of a connection between 

religion and international relations in the United States are presented in domestic and 

foreign policies of the country, and also by religious institutions that influence it and, 

finally, religion is so ingrained in American society that became a symbol of national 

identity.  

Specifically, this paper presents first an analysis of religion and contemporary 

international relations, and then enter the U.S. sphere. Thus, we sought to ascertain the 

advent of Christianity in domestic and foreign policy in American politics: the impact of 

September 11 on religion and politics on terror, the ruse of Christian institutions like the 

National Association of Evangelicals and the Foundation for Defense of Democracies , 

exerting some power in American politics, religiosity in the Bush’s and Obama’s 

Government.  

We conclude that the example of American religiosity may be a primary vector 

for the integration of religious perspective in academic debate of the theory of 

international relations. 

 

Key Words: international relations, religion, United States, theory of international 

relations, christianism. 

  

 
 



 

 
 

SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO ......................................................................................................... 10 

1– RELIGIÃO E RELAÇÕES INTERNACIONAIS .............................................. 15 

1.1 – RELIGIÃO E RELAÇÕES INTERNACIONAIS NO MUNDO 

CONTEMPORANEO ................................................................................................. 15 

1.2 – TEORIA DAS RELAÇÕES INTERNACIONAIS E RELIGIÃO ....................... 28 

 2 – POLÍTICA E RELIGIÃO NOS ESTADOS UNIDOS........................................40 

2.1 – A RELIGIÃO NA HISTÓRIA NORTE-AMERICANA: O PORQUÊ DA 

RELIGIÃO SER UM IMPORTANTE ATOR POLÍTICO NOS ESTADOS UNIDOS 40 

2.1.1 – O Velho Mundo: Inglaterra ............................................................................. .41 

2.1.2 – O Novo Mundo....................................................................................................45 

2.1.3 – O Primeiro Avivamento Religioso......................................................................50 

2.1.4 – A Revolução, A Independência e A Constituição...............................................53 

2.1.5 – Os Pais Fundadores.............................................................................................58 

2.1.6 – O Segundo e o Terceiro Avivamentos Religiosos...............................................61 

2.1.7 – O Século XX........................................................................................................64 

2.2 – A POLÍTICA EXTERNA NORTE-AMERICANA E A RELIGIÃO.....................69 

3 – O ADVENTO RECENTE DO CRISTIANISMO NA POLÍTICA 

AMERICANA................................................................................................................82 

3.1 – A DIREITA RELIGIOSA NORTE-AMERICANA................................................82 

3.1.1 – Associação Nacional dos Evangélicos................................................................91 

3.2 – O IMPACTO DO 11 DE SETEMBRO SOBRE A RELIGIÃO E A POLÍTICA 

CONTRA O TERROR....................................................................................................99 

3.3 – FUNDAÇÃO PARA A DEFESA DA DEMOCRACIA.......................................105 

3.4 – AS DIRETRIZES CRISTÃS NA GESTÃO BUSH............................................108 

3.5 – RELIGIOSIDADE NAS ELEIÇÕES AMERICANAS DE 2008........................114 

3.5.1 – O Perfil dos Candidatos Republicanos..............................................................117 

3.5.2 – O Perfil dos Candidatos Democratas.................................................................119 

3.5.3 – As eleições de 2008...........................................................................................122 

4 – CONCLUSÃO........................................................................................................126  

REFERÊNCIAS...........................................................................................................129



 

10 
 

 INTRODUÇÃO 

 

Recentemente várias notícias na mídia aqueceram o debate entre religião e 

relações internacionais. A primeira envolve os escritores e acadêmicos Richard 

Dawkins e Christopher Hitchens, defensores do ateísmo e críticos ferrenhos da religião. 

Eles declararam que têm a intenção de mover um processo contra o papa Bento XVI na 

Corte Penal Internacional, acusando o pontífice de omissão diante das inúmeras 

denúncias de abusos de menores nos últimos anos ao redor do mundo por religiosos 

católicos1. A segunda questão é que a triagem de segurança nos aeroportos dos Estados 

Unidos pode considerar a raça e a religião na elaboração de perfis dos passageiros, com 

o objetivo de determinar quais devem passar por uma triagem externa2. Esses fatos 

tornam evidente a influência de doutrinas religiosas na esfera dos assuntos 

internacionais hoje, fazendo da religião, não mais um ator coadjuvante, mas sim, um 

dos principais vetores no cenário da política internacional. 

Estudar a relação entre religião e relações internacionais não é uma tarefa 

simples. Cada um desses termos envolve domínios tão vastos e complexos que parece 

impossível explorar suas relações. No contexto das democracias ocidentais hoje, tratar 

de religião e política internacional é investigar a relação do cristianismo e/ou do islã 

com a modernidade. Em vista disto, iniciaremos conceituando os dois termos, 

pontuando de que forma eles serão usados neste trabalho. 

Entendemos o termo relações internacionais como um campo de estudos que 

focaliza a relação entre estados e atores não-estatais, constituindo uma abordagem 

interdisciplinar que envolve aspectos políticos, históricos, econômicos, sociais, etc. 

Essas relações podem explorar questões de política econômica internacional; política 

entre organizações, entre estados e organizações internacionais; questões envolvendo 

diplomacia, guerra, terrorismo ou eventos históricos relevantes que influenciam na 

construção do cenário atual.  Dentro da esfera das relações internacionais, a religião é 

vista como um ator não-estatal que causa impacto sobre a natureza do estado, suas leis e 

                                                
1       Intelectuais britânicos querem prisão do papa por abusos na Igreja. BBC Brasil, 2010.  
Disponível em:<http://www.bbc.co.uk/portuguese/noticias/2010/04/100412_papa_prisao_pu.shtml>. 
Acesso em: 20 maio 2010. 
2  Triagem de segurança nos aeroportos dos EUA pode considerar raça e religião. G1, 2010. 
Disponível em:< http://g1.globo.com/Noticias/Mundo/0,,MUL1555329-5602,00-
TRIAGEM+DE+SEGURANCA+NOS+AEROPORTOS+DOS+EUA+PODE+CONSIDERAR+RACA+
E+RELIGIAO.html>. Acesso em: 20 maio 2010. 



 

11 
 

instituições e sobre o processo governamental, assim como pode moldar  valores,  

práticas e  normas da sociedade e da moral (WILKINSON, 2010, p.74). 

Por exemplo, o cristianismo construiu a civilização ocidental influenciando 

majoritariamente a formação dos Estados-Nação europeus e o sistema de estados de 

forma geral (WILKINSON, 2010, p.74; WOODS JR., 2008). As fundações morais do 

direito internacional e o conceito de sociedade internacional assentam-se no 

cristianismo. Isso pode ser visto na obra sobre direito internacional O Direito da Guerra 

e da Paz (1625), de Hugo Grotius (1583-1645), advogado, diplomata e pensador 

católico. Grotius argumentou sobre a ordem nas relações entre Estados, ao contrário da 

anarquia hobbesiana, mas uma ordem que não dependesse de uma potência hegemônica. 

De acordo com as regras do direito internacional de Grotius, o direito dos estados de 

irem à guerra são bem limitados e a força militar deve ser usada apenas em benefício de 

toda a sociedade internacional. O objetivo de Grotius era criar um corpo de regras 

amplamente derivado da ordem divina ou das tradições antigas, ou seja, regras 

aceitáveis para Deus e para os príncipes, descrevendo as práticas reais e sugerindo como 

poderiam ser tornados mais racionais e mais conducentes à ordem e à paz (WATSON, 

2004, p.266).  

Estabelecer um conceito para religião é bastante laborioso. Há inúmeras 

definições para tal; definições que refletem a perspectiva de antropólogos, sociólogos, 

filósofos, historiadores, psicólogos, teólogos, biólogos, escrituras, entre outras 

faculdades. Ou seja, não existe nenhuma definição universalmente aceita de religião, e 

de acordo com os pensadores e especialistas de cada área, as definições diferem entre si 

(CRAWFORD, 2005, p.14). O termo religião a que nos referimos no trabalho está 

intrinsecamente ligado ao conceito de religião civil, desenvolvido pela primeira vez em 

Do Contrato Social (1762), por Jean-Jacques Rousseau (1712-1778):  

 
A religião, considerada em relação à sociedade, que é geral ou particular pode dividir-se em 
duas espécies, a saber: a religião do homem e a do cidadão. A primeira, desprovida de templos, 
altares, ritos, limitada unicamente ao culto interior do Deus Supremo e aos eternos deveres da 
moral, é a pura e simples religião dos evangelhos, o verdadeiro teísmo, é o que se pode 
denominar de direito divino natural. A segunda, alicerçada num único país, fornece-lhe os 
deuses, os patronos próprios e tutelares; possui seus dogmas, seus rituais, seu culto exterior 
prescrito por leis; afora a única nação que a cultua, as demais são consideradas infiéis, 
estrangeiras e bárbaras (p.186-187).  

 

Esse conceito foi aliado a uma perspectiva particular aplicada aos Estados 

Unidos pelo sociólogo Robert Bellah na década de 1970. No artigo intitulado Religião e 



 

12 
 

Patriotismo (2002, p.477), Rodeghero apresenta uma síntese do conceito de religião 

civil de Bellah:  

 
A religião civil seria, segundo Bellah, todo um corpo de crenças religiosas e valores morais que 
envolve a vida norte americana, com o qual a maioria da população concorda e o qual tem 
lugar de destaque na retórica política: a crença de que Deus chamou os Estados Unidos para 
serem um “novo Israel”; de que Ele estará com o país até o julgamento final, o qual será muito 
severo; as noções de democracia, liberdade individual e pluralismo religioso; a tese de que 
Deus fez os Estados Unidos como um exílio para os oprimidos; e, finalmente, a doutrina de que 
Deus fez, na América, todos os homens iguais e deu a todos uma chance igual num novo país 
que deveria servir como exemplo diante do resto do mundo. 
 

A devoção que une os Estados Unidos em torno de ideias morais e religiosas se 

refletem na natureza, no caráter e no ideal que permeiam o imaginário da história e da 

cultura no país, projetando a crença de uma nação abençoada e de um povo escolhido 

que preconizam uma missão e desempenham um papel majoritário no mundo e na 

história mundial. 

Desde a elaboração do conceito de Bellah, não foi encontrado um consenso 

sobre religião civil no meio acadêmico, em meio a debates, discordâncias e propostas de 

revisão do conceito. Nesse ínterim, Bellah (1986) evitou usar o termo: 

 
Para ser honesto, parei de usar o termo religião civil. Constatei que ele criou mais discussões 
sobre as definições do que tinha tempo para tal, pois estou interessado na substância e não na 
disputa sobre a definição. O que considerei religião civil na América (...) era uma longa 
tradição na vida pública da América, da qual Lincoln é o modelo perfeito, ao conclamar a 
nação a prestar contas em função da responsabilidade em face de uma autoridade maior do que 
ela, ao insistir que a nação não é absoluta, e ao tornar isso parte de nossa vida pública. Está na 
Declaração da Independência. Nós existimos sob o governo das leis de Deus, que está acima das 
leis do ser humano. Ora, inevitavelmente, a religião civil foi, por muitas pessoas, entendida por 
devoção idólatra ao estado. E este foi o motivo de ter cansado de lutar por aquela guerra. 
Seguramente não foi o que quis dizer. Então, desisti. Há uma tradição de religião em nossa vida 
pública, que descrevi e chamei de religião civil, e isso de fato assevera, e os textos fundamentais 
dessa tradição também asseveram, dois aspectos: a autoridade suprema de Deus sobre a nação 
e o fato de a nação não ser perfeita.            
 

Os inúmeros fundamentos elaborados na sociedade americana, após o conceito 

de Bellah, em exaltação à religiosidade civil elencam algumas características. Um dos 

fundamentos da religião civil enquanto religião popular tem como base a relevância da 

religião efetivamente comum que se manifesta na vida do povo. Ela se manifesta na 

vida real, ideias, valores, rituais, crenças, símbolos, e está ligada ao estilo de vida 

americano. Por exemplo, no campo político, refere-se ao modelo de democracia 

americano ou ao da Constituição; na economia, ao aspecto da livre iniciativa; no âmbito 

social, à crença no valor supremo do indivíduo.  



 

13 
 

O nacionalismo religioso da sociedade americana refere-se ao caráter sagrado e 

transcendente da nação propriamente dita, considerada como um objeto de reverência. 

As consequências desse conceito implicam no fervor patriótico, à glorificação dos 

heróis nacionais e à sacralização dos propósitos nacionais. Nela, o sacrifício e a devoção 

misturam-se ao patriotismo, por exemplo, em tempos de guerra. A análise da religião 

civil sob esse enfoque ocupa-se da santificação da nação e da fusão do fervor religioso 

com o patriotismo, cuja expressão é observada nos mais diversos campos: feriados 

religiosos, peregrinações, paradas, festas e celebrações solenes, além da sacralização da 

bandeira. Na política dedica-se a observar a figura do presidente como um propagador 

religioso de alto escalão; os documentos oficiais, tais como a Declaração da 

Independência e a Constituição, são considerados escrituras sagradas e fontes de uma 

doutrina. Além disso, há uma fé democrática que encontra uma diversidade de valores e 

a unificação de ideais de liberdade, igualdade e justiça; e uma devoção cívica 

protestante exercida na esfera pública do país desde a fundação da nação, como o valor 

ao trabalho, a vida simples, a missão, entre outros fatores que foram discutidos na obra 

a Ética Protestante e o Espírito do Capitalismo (1905), de Max Weber. 

Apesar de existir teóricos que criticam e renegam a influência da religião civil 

nos Estados Unidos (cf. AHLSTROM, 1972, p. 1079-96), Wilcox (2000, p.16) 

consolida o inconteste elo entre o país e a religião: 

 
A América continua a ser uma nação com uma religião civil vigorosamente estabelecida. A 
imaginação, a linguagem e os conceitos penetram o discurso público, aparecem em circulação e 
estão presentes no juramento à bandeira. Muitos cristãos enxergam a América de algum modo 
escolhida por Deus para cumprir Sua vontade. Os puritanos muitas vezes ligaram o novo pacto 
com Deus àquele de Deus com Abraão e buscaram criar a “Nova Israel de Deus”. Essa mistura 
de crença religiosa e desígnio nacional persiste até hoje. Pesquisadores revelaram que muitas 
crianças e adultos concordam com afirmações como “A América é o povo escolhido”, 
“considero feriados como o quatro de julho religioso e patriótico” e “devemos respeitar a 
autoridade do presidente, uma vez que sua autoridade vem de Deus”. (...) aqueles que sustentam 
essa religião civil quase sempre creem que o presidente tem um papel moral, profético, bem 
como político. Talvez por esse motivo, as pesquisas demonstram que os americanos votariam em 
candidatos com origem religiosa muito diferente, mas somente uma minoria votaria em um 
candidato sem afiliação política. (...) [A] religião civil proporciona uma tendência oculta de 
unidade sob as águas revoltas da diversidade religiosa. Contudo, o significado dessa religião 
civil é contestado na América, com os moderados focando no cadinho da diversidade religiosa e 
a Direita Cristã, por outro lado, colocando no centro a ideia de que “os Americanos são o povo 
eleito de Deus”.   
     

A escolha dos Estados Unidos para ser o objeto dessa pesquisa recai sobre 

inúmeras razões. O exemplo de religiosidade americano será usado para exemplificar e 

estabelecer uma ligação entre a religião e as relações internacionais, evidenciando o 



 

14 
 

mérito da religião nos assuntos internacionais, podendo ser oportuno, ou não, para 

justificar a tentativa de inclusão de assuntos religiosos envolvidos à política nacional e 

internacional no debate acadêmico das relações internacionais. A nação americana tem 

mais ligações profundas à religiosidade do que outras sociedades modernas. A 

excepcional ligação americana com a religião tem sido atribuída à sua compatibilidade 

cultural, à necessidade para a identidade social da nação, à independência da religião e 

do Estado e ao ambiente religioso competitivo (WALD E CALHOUN-BROWN, 2006, 

p.19).  

Nessa perspectiva, na primeira parte da dissertação, investigaremos a relação, 

algumas vezes permeada por momentos conflituosos, entre religião e relações 

internacionais no mundo contemporâneo; e a conexão existente entre as teorias das 

relações internacionais e a religião. Em seguida traçaremos o perfil histórico da 

articulação entre o religioso e o político nos Estados Unidos, e analisaremos onde a 

religião esteve presente na política externa norte-americana. Por fim, focaremos no 

cenário do pós-11 de setembro, retratando o movimento da direita cristã anteriormente e 

durante as eleições de 2000 e 2004, e no governo Bush; o impacto de duas organizações 

não-estatais, a Associação Nacional dos Evangélicos e a Fundação para a Defesa da 

Democracia, sobre o governo após os atentados de 2001; e a religiosidade nas eleições 

de 2008 e no governo Obama. 



 

15 
 

 

1    RELIGIÃO E RELAÇÕES INTERNACIONAIS  

 

1.1 RELIGIÃO E RELAÇÕES INTERNACIONAIS NO MUNDO 

CONTEMPORÂNEO 

 

O estudo conjunto da religião e das relações internacionais é uma variante 

relativamente nova no universo acadêmico. As muitas obras publicadas sobre o tema 

não alcançaram uma relevância tão grande, nem conseguiram achar atenção suficiente 

da academia quanto O Choque de Civilizações (1996), de Samuel Huntington, que 

contem o artigo seminal publicado em 1993 na Foreign Affairs. Não desconsiderando o 

mérito de outros autores, Huntington tem conseguido essa atenção pelo caráter 

profundamente controverso3, se não ideológico e etnocêntrico, de sua tese. Apesar de a 

religião ser a base para a teoria das civilizações, observa-se pouco o debate sobre 

religião na obra. No trabalho denota-se que, após o fim da Guerra Fria, os conflitos 

ocorridos ao redor do mundo aconteceriam entre civilizações (os países ou conjuntos de 

países seriam identificados dessa forma) sendo cada uma delas reconhecidas pela 

cultura e pela religião. Nesse sentido é que, para alguns estudiosos, essa obra se torna 

um “divisor de águas” nesse campo de estudo. Huntington alertava para a emergência 

de regimes islâmicos e anti-ocidentais (ou anti-cristãos) no Afeganistão e no Sudão; e 

que a segurança da civilização ocidental (e conseqüentemente, a da ordem mundial) 

estaria sob a ameaça da militância islâmica.  

Durante a Guerra Fria, o papel da religião foi praticamente ignorado pelos 

estudiosos das relações internacionais e, principalmente, por aqueles que estudavam os 

conflitos internacionais. De fato, os círculos acadêmicos ocidentais consideravam a 

religião um aspecto em declínio no que diz respeito à política em geral. (FOX; 

SANDLER, 2004. p.10) Muitos autores, influentes teóricos do século XIX, que ainda 

hoje continuam a moldar as ciências sociais, incluindo Auguste Comte, Karl Marx, 

Émile Durkheim, e Max Weber, concluíram que a religião era uma força em declínio no 
                                                
3  O caráter controverso do Choque de Civilizações é debatido por Jonathan Fox, pesquisador de 
religião e relações internacionais e crítico árduo de Huntington, em algumas de suas obras. As críticas se 
concentram na metodologia usada por Huntington, a qual contém defeitos e simplificações da realidade. 
Um dos pontos criticados é o uso do termo “civilizações”, que poderia ser substituído por outra forma de 
identidade de base mais importante para grupos políticos, como o Estado, a nação e grupos étnicos. Além 
disso, Huntington ignora alguns fatores importantes no mundo político, como o poder da modernidade e 
do secularismo, questões populacionais e ambientais, o poder econômico e militar, entre outros, que 
fazem sua teoria falhar mais uma vez.       



 

16 
 

mundo, e rapidamente desapareceria (SAHLIYEH, 1990, p. 19). Eles acreditavam que 

todos os antigos sistemas militares e teológicos estavam em estado de colapso e seriam 

substituídos por um moderno sistema secular. Norris e Inglehart (2004, p.3) 

argumentam ainda que esses teóricos sustentavam a ideia de que a secularização, uma 

tendência global da modernidade, anularia a importância da religião, sobrepondo-a, de 

modo que esta desapareceria gradualmente perante o advento da sociedade industrial. 

Embora a compreensão da religião e da sociedade por estes estudiosos fosse claramente 

muito mais complexa do que aqui representadas, a ideia era de que a religião se tornaria 

um fator menos importante no mundo moderno.  

Ninguém poderia ter previsto que a religião, nas suas muitas formas, seria 

durante a década de 1990 uma alternativa para as correntes ideológicas que dominaram 

a política mundial nas décadas de 1950 e 1960, como por exemplo: o comunismo, o 

socialismo, o liberalismo e o capitalismo.  

A extrema diferença ideológica no cenário bélico da Guerra Fria não permitia 

espaço para uma discussão entre o “sagrado” e o internacional, nem a identificação de 

um denominador comum entre eles. Além disso, a herança secularista (o declínio da 

influência da religião nas instituições sociais e políticas) deslocou a expressão 

organizada e individual da religião da esfera pública para a privada. Nas décadas de 

1950 e 1960, muitos cientistas sociais defendiam que a modernidade reduziria o 

significado político da religião e diminuiria o apego individual aos valores religiosos 

(SAHLIYEH, 1990, p.3). Outro fator importante é que, segundo Fox (2001, p.54), o 

círculo das ciências sociais (incluindo o estudo das relações internacionais) tem sua 

origem na rejeição da religião, porque a tradição perpetuou a explicação racional como 

fonte exclusiva de resposta aos atos e comportamentos do ser humano. Ou seja, o estudo 

da religião na esfera política foi se transformando num fator sem importância no mundo 

moderno até a primeira metade do século XX, quando em 1970 e 1980, ocorre a 

consolidação e a revitalização política de grupo religiosos nos Estados Unidos, América 

Latina, no Oriente Médio e em países em desenvolvimento. A ascensão da Direita 

Religiosa (ver capítulo 3) e outros grupos religiosos norte-americanos nesse período 

mostra a persistência e a resiliência da religião, questionando a validade de um modelo 

secular de desenvolvimento político e exibindo a adaptabilidade da religião aos 

requisitos da modernidade política e econômica. Em algumas partes do Terceiro 

Mundo, a religião serviu como um agente da modernização e da mudança social 

(SAHLIYEH, 1990, p.5). Na América Latina, por exemplo, a Igreja Católica teve um 



 

17 
 

papel primordial no desenvolvimento social, político e econômico. Na Ásia e no Oriente 

Médio, a religião continuou a assumir uma posição central na vida política de 

sociedade. Em alguns casos, incluindo o Irã4, o clero representou um papel definitivo na 

queda dos regimes seculares estabelecidos.  

O cenário mundial que observamos atualmente, evidenciado pela 

multilateralidade de culturas e pelo questionamento da dominância das ideologias 

ocidentais, não era previsto até o último quartel do do século XX. Devido ao avanço 

constante da modernidade, os pensadores secularistas entreviam os princípios da ciência 

e a racionalidade encobrirem e eliminarem as crenças e os mitos das religiões no 

mundo:  

 
Os conservadores preocupados... alertavam sobre as graves conseqüências do desaparecimento 
das crenças religiosas, das instituições religiosas e da orientação moral que a religião dava 
para o comportamento humano individual e coletivo. O resultado final seria a anarquia, a 
depravação e o solapamento da vida civilizada (HUNTINGTON, 2002, p. 116).   

 

O fator da modernidade, que deveria ter funcionado como causa principal da 

rejeição religiosa (THOMAS, 2005, p.50) ou provocado a extinção de tais valores, foi o 

mais importante nesse processo. Segundo Fox (2001, p.56), existem vários processos 

relacionados com a modernização que têm contribuído para a revitalização da religião. 

Primeiro, as tentativas de modernização têm sido vencidas, em grande parte nos países 

em desenvolvimento e que tenham minadas as tradições locais e valores da comunidade, 

provocando uma reação de ressentimentos por movimentos religiosos; isso tem levado 

de certa forma ao crescimento dos movimentos fundamentalistas em torno do mundo. 

Uma segunda razão é que os cientistas sociais ocidentais, especialmente as 

provenientes dos Estados Unidos, muitas vezes ignoram a religião, pois desde a 

infância, a maioria deles é socializada a acreditar no liberalismo clássico, que, entre 

                                                
4              A Revolução Iraniana de 1979, um movimento que derrubou um regime secularista e 
estabeleceu um regime islamista. Expressado pela vontade política da grande maioria do povo, foi 
consolidada a República Islâmica do Irã, um regime misto teocrático-democrático, mas com maior 
influência teocrática. Considerada a primeira revolução urbana da História, liderada pelo Aiatolá 
Khomeini, o movimento conseguiu unir um clero tradicional, os Mujahedin e-Khalq (muçulmanos 
esquerdistas e outros grupos de extrema esquerda formados por alunos, funcionários e trabalhadores 
comunistas) e uma minoria liberal. Apesar de Khomeini ter introduzido uma abrangente islamização das 
leis e normas sociais, como um código de vestimentas, incluindo a obrigação da mulher cobrir os cabelos 
em público, é essencial notar que o regime iraniano foi mais liberal do que se podia prever, permitindo 
liberdade de expressão para sunitas (haja vista que o governo era xiita) e para cristãos em geral 
(DEMAND, 2008, p.233-234).  



 

18 
 

outros princípios, defende a separação de Igreja e Estado. Embora uma discussão global 

sobre a influência deste sobre a socialização, as visões de mundo dos cientistas sociais 

está além do escopo desta questão; é provável que a socialização, particularmente a 

universitária, faça com que os cientistas sociais ignorem a religião como um fator 

importante no estudo da política internacional. Outra razão pela qual alguns cientistas 

sociais não incluem a religião nas suas explicações dos fenômenos internacionais 

aplica-se aos estudos quantitativos. Aqueles que se dedicam a estudos quantitativos são 

frequentemente acusados de ignorar as variáveis, complicadas de determinar, relativas 

às várias dimensões do fenômeno religioso; nessa perspectiva, religião é talvez uma das 

variáveis mais difíceis de mensurar. Isso porque as teorias e variáveis têm sido 

quantificadas com base na literatura qualitativa desse tópico, e por sua vez, a escassez 

da literatura sobre relações internacionais e religião tem dificultado os esforços para 

essa mensuração.  

Sendo assim, os pesquisadores utilizam métodos quantitativos para mensurar as 

religiões no mundo (FOX, 2004, p.172); ou alguns estudos são realizados apenas para 

quantificar o número de religiões envolvidas em conflitos ou se os grupos envolvidos 

em conflitos são de diferentes religiões. Alguns estudos medem aspectos específicos da 

influência da religião que são informativos, mas também limitados como a frequência a 

cerimônias religiosas, ou o percentual de pessoas que acreditam em Deus ou em certas 

doutrinas religiosas, especialmente aquelas oriundas do cristianismo. Embora estes 

indicadores de sucesso avaliem alguns aspectos da influência da religião no 

comportamento político, todas as variáveis são um aspecto relativamente bruto da 

realidade.  

A modernização econômica, política e social levou a um ressurgimento da 

religião (FOX, 2001, p. 56) como elemento importante das relações sociais e 

internacionais. Para explicar tal afirmação nos basearemos, primeiramente, no conceito 

de Scott Thomas (2005, p.26), do que é o ressurgimento da religião hoje: 

 
O ressurgimento global da religião é uma crescente proeminência e poder de persuasão da 
religião, ou seja, a ascendente importância das crenças, práticas e discursos religiosos na vida 
pública e privada, assim como o crescente papel dos grupos não-estatais, partidos políticos, 
comunidades e organizações na política doméstica de caráter religioso, vêm ocorrendo de um 
modo que tem implicações significantes para a política internacional.     
 

Segundo Berger, em sua obra The desecularization of the world (1999), a 

assertiva de que nós vivemos em um mundo secular é falsa; isto é, o mundo hoje é 



 

19 
 

inegavelmente religioso. Isso reforça a ideia de difusão do ressurgimento da religião no 

debate político. O “ressurgimento” é algo que só é assim caracterizável para quem tinha 

deixado de ver a religião como fenômeno público ou com repercussões públicas claras; 

ou seja, para os adeptos da tese da secularização, ou para os europeus ocidentais, onde 

de fato alguma plausibilidade para aquela tese ainda é relevante. Se tomarmos um olhar 

global, a tese do ressurgimento não se sustenta. Nunca houve desaparecimento da 

religião como fenômeno público ou como extensão da identidade cultural em boa parte 

do mundo, especialmente no mundo pós-colonial americano, africano e asiático. Além 

do mais, boa parte do que se chama de “ressurgimento global da religião” corresponde a 

um viés fortemente centrado na evidência internacional do islamismo ou dos 

fundamentalismos religiosos. Para Thomas (2005, p.29), alguns autores consideram que 

esse ressurgimento é parte do processo de globalização e que este está mudando a 

paisagem religiosa no mundo. Isso porque, a ordem mundial está constituindo atores 

religiosos (assim como, delineando ainda mais os blocos de civilizações-religiões, 

proposto por Huntington), de constante envolvimento na cena internacional. Como por 

exemplo, o mundo islâmico tem produzido uma série de atores não-estatais terroristas – 

Al-Qaeda, Hamas, Jihad Islâmica – e outros não-terroristas que atuam em diversos 

países, como as organizações islâmicas dos Estados Unidos, sendo a mais influente a 

Nação do Islã5.  

Outra razão importante, a globalização está facilitando a disseminação cultural e 

o pluralismo religioso. Percebemos isso em muitas comunidades nas quais é possível 

serem encontradas igrejas, sinagogas, mesquitas e templos. Além disso, a sociedade 
                                                
5        Os antecedentes deste movimento recuam aos primeiros vinte anos do século XX, com o 
surgimento de inúmeras seitas e cultos negros tanto em Chicago como Nova Iorque. Em 1913, Thimothy 
Drew, que mais tarde adoptou o nome de Drew Ali, fundou o Templo Americano da Ciência Moura, uma 
seita baseada em princípios islâmicos que adotou uma versão do Alcorão que exortava os seus seguidores 
a recuperar a sua herança moura - religião, terra, poder e cultura - que havia sido usurpada pelos brancos. 
Noble Drew Ali, como era conhecido, foi assassinado em 1929, mas os seus seguidores consideravam-no 
um profeta e esperavam a sua reencarnação. Mais ou menos nos finais dos anos 20, um vendedor 
ambulante dos guetos de Detroit, Wallace D. Fard, assumiu-se como “árabe” e profeta com a missão de 
conduzir os negros de volta à sua origem africana e islâmica. Segundo Fard, os afro-americanos eram 
descendentes dos primeiros humanos, cuja versão mais pura poderia ser encontrada entre os muçulmanos 
de África, Ásia e Médio Oriente. Esses primeiros humanos eram negros possuidores de uma civilização 
altamente avançada em que cientistas tinham conseguido isolar dois genes humanos: um negro e forte e 
outro mais claro e fraco. Através da engenharia genética o gene claro e fraco reproduziu-se até formar os 
actuais brancos, uma "raça" degenerada, adepta do roubo e que assumiu o controlo do mundo e 
escravizou os negros. Após o desaparecimento misterioso de Fard em 1934, um dos seus seguidores, 
Elijah Muhammed, assumiu a missão de divulgar as revelações de Fard, organizando de forma eficaz o 
movimento e angariando adeptos famosos como Malcom X e Muhammed Ali (Cassius Clay).  



 

20 
 

acompanha o crescimento e a vitalidade do Cristianismo e do Islã, as duas religiões que 

mais crescem em números de adeptos no mundo6.  

A análise de Thomas remonta a um esquema no qual o ressurgimento da religião 

pode ser observado também no nível individual, perpassando as escolhas, as crenças e 

os valores dos indivíduos, incluindo o impacto que eles podem ter no cenário político.  

Como expoentes nesse quesito, evidenciamos o Aiatolá Khomeini, o Dalai Lama, o 

Papa, Martin Luther King, entre outros, que sendo líderes religiosos, se tornaram atores 

individuais nas relações internacionais.            

No contexto global, as transformações e migrações sociais em ebulição deram 

margem às correntes religiosas para consolidarem novas redes sociais, afirmar 

personalidades e amenizar males da modernidade, como o egoísmo e o consumismo. 

Além disso, o fator religião supriu as carências negligenciadas pela burocracia do 

Estado. Dessa forma, através da adaptação a valores seculares e da reestruturação do 

pensamento sagrado, a religião reaparece sob um novo enfoque. A segunda metade do 

século XX marcou a “volta” da religião em escala global ao palco do debate político. E 

esse novo enfoque religioso estava voltado para movimentos locais de caráter político-

religioso, como a Revolução Iraniana (1979), que tiveram relevância internacional ou 

que, tendo a religião como sua base estrutural, influenciaram o contexto sócio-político e 

econômico do mundo.  

Em um cenário de diversidade religiosa na qual a possibilidade de escolha de 

crença se tornou maior7 e a busca pela verdade da fé se manteve constante, tornam-se 

mais evidentes os fundamentalistas com o objetivo de purificação da doutrina religiosa e 

reelaboração das atitudes da militância para a afirmação de sua ideologia e combate ao 

secularismo e às idéias modernas. Por isso, Ruthven argumenta que: 

 
Numa cultura globalizada onde as religiões estão diariamente em contato com seus 
competidores, a negação do pluralismo é um caminho para o conflito. Porém, a aceitação do 
pluralismo diz respeito à verdade. Uma vez admitido que haja caminhos diferentes para a 
verdade, a fidelidade religiosa de uma pessoa torna-se uma questão de escolha e a escolha é 

                                                
6   Pesquisa publicada no site The Daily Oracle (http://thedailyoracle.com/index.php/religious-
trends-the-growth-of-secularism), em 2008, revela que o Cristianismo é a religião que mais cresce em 
número de adeptos, seguido do Islamismo e Hinduismo. 

7               Segundo Huntington (1996, p.116), “essa revitalização religiosa envolveu em parte a 
expansão de algumas religiões, que conquistaram novos recrutas em sociedades nas quais não os tinham 
tido anteriormente. Entretanto, num grau muito maior, o ressurgimento religioso redundou em que as 
pessoas voltassem para as religiões tradicionais de suas comunidades, revigorando e dando novo 
significado a essas mesmas religiões. O Cristianismo, o Islamismo,... todos tiveram surtos de 
engajamento, de relevância e de práticas por fieis que, até então, eram apenas praticantes ocasionais”.    



 

21 
 

inimiga do absolutismo. Fundamentalismo é a resposta para a crise da fé provocada pela 
consciência das diferenças. (2004, p. 47-48).  
 

O fenômeno fundamentalista, no termo geral do conceito, é conseqüência do 

pluralismo advindo dos princípios democráticos; essa diversidade cultural e religiosa 

cria uma individualidade na construção de identidades, dando sentido lógico à expansão 

da democracia. Nessa perspectiva, Burity (2001, p.29-36) observa que:  

 
O avanço dos processos de democratização, se levou, por um lado, à disseminação das 
instituições da democracia liberal, provocou, por outro, a progressiva e conflitiva difusão de 
uma lógica pluralista, cujo efeito mais importante é abrir espaço para que a construção da 
diferença se dê através da afirmação de identidades. (...) O efeito mais importante disso para 
nossa discussão é a afirmação de identidades religiosas a partir de reações, respostas ou 
diálogos frente à cultura e a política seculares. Identidades religiosas afirmadas como refúgio 
contra o abandono, a solidão, a incerteza ou os efeitos das crises e reestruturações econômicas, 
das mudanças tecnológicas e de globalização. 
 
 
Um fator importante, em evidência, e influenciador na arena política, a tendência 

fundamentalista tem a missão de “renovar” a religião retornando aos princípios básicos 

por meio da interpretação rígidas dos textos sagrados, e se manifestam de forma 

violenta (ou não) na conquista e purificação da nova militância. Esse tipo de 

manifestação pode estar interligado tanto ao Islã8, como o Cristianismo; em ambos os 

casos, o fundamentalismo transforma o cenário social, político e econômico, modifica 

decisões governamentais e, pode evidenciar a cultura do medo em tempos de terrorismo. 

Nessa perspectiva, observamos de que maneira a religião influencia as relações 

internacionais (FOX, 2001, p. 59). O primeiro aspecto é que as políticas externas são 

influenciadas pelas opiniões e crenças religiosas das autoridades políticas e os seus 

constituintes. Segundo, a religião é uma fonte de legitimidade, tanto para apoiar ou 

criticar o comportamento do governo local ou internacional. Em terceiro lugar, muitos 

fenômenos e questões religiosos, incluindo os conflitos de caráter religioso espalhados 

por inúmeras fronteiras tornam-se questões internacionais. 

A afirmação de que a religião pode influenciar a nossa opinião não é nova. A 

religião influencia pessoas de visões de mundo diferentes e a sua percepção de 

                                                
8             Um dos temas centrais da obra Orientalismo (2007) de Edward Said, é a crítica de que o 
Ocidente, tendo como representante maior os Estados Unidos, cria estereótipos à cultura árabe, de que o 
fundamentalismo religioso, a brutalidade e a violência seriam inerentes ao islamismo, que por sua vez, 
seria uma religião intolerante, fanática, segregacionista, medieval. Para Said, esse repertório de 
preconceitos está ligado à ignorância ocidental sobre a cultura árabe. Por isso, ele argumenta a construção 
dessas idéias pelo Ocidente, terminando por haver uma invenção do mundo islâmico. Então, Said tenta 
criar um paradigma para desmistificação dessas idéias.   



 

22 
 

eventos e, consequentemente as suas ações. Embora seja evidente que alguns indivíduos 

hoje não deem muita importância à religião; a maioria dos estudiosos que discutem a 

influência da religião sobre os seres humanos argumentam que, há uma influência de 

aspectos religiosos no modo em que pensamos (STARK; BAINBRIDGE, 1985, p. 366).  

O argumento de que a religião pode influenciar a opinião das pessoas está na 

pauta internacionalista. Isso pode influenciar as relações internacionais de duas 

maneiras. Em primeiro lugar, na medida em que a religião influencia o ponto de vista de 

um político influente, isso também influencia as suas decisões. Isto pode conduzir a 

política de um país, que pode ou não levar a incidentes internacionais, incluindo 

guerras. Por exemplo, a decisão do clero iraniano9 de considerar que suas ações são 

divinamente inspiradas e, portanto, não pode estar errado. Isto sem dúvida contribuiu, 

entre outras coisas, à pressão internacional para travar os seus programas de armas 

nucleares. 

Outro exemplo gira em torno do conflito árabe-israelense10, em que os líderes de 

ambos os lados precisam ponderar de que forma os seus respectivos povos irão reagir a 

qualquer acordo. Isto é particularmente verdade no caso dos acordos que tratam da 

disposição de lugares santos, como a cidade de Jerusalém11. Além de religiosamente 

inspirar atitudes para com questões específicas, políticos que tem poder de decidir em 

nome da nação também podem ser restringidos por uma influência religiosa.  
                                                
9  O regime estabelecido pela Revolução Iraniana, com maior influência teocrática, tem no 
Conselho dos Guardiões (clero), uma comissão presidida pelo presidente (também chefe do legislativo e 
judiciário) que confere as leis do parlamento e podem vetá-las caso contrariem as normas do islã 
(DEMANT, 2008, 233). 
10  Esse conflito só tem início realmente depois da década de 1920, pois em 1919, árabes e sionistas 
tentam negociar e debater uma solução que acomodasse ambos os lados. Já em 1922, eles chegam a um 
acordo que poderia poupar décadas de desentendimento. “Sua ideia era criar um Estado único, com 
liberdade religiosa plena e participação política para todos os grupos étnicos da Terra Santa – pretendiam, 
inclusive, instituir o ensino do hebraico e do árabe em todas as escolas”. (SACHAR, 1996, p.166). Mas a 
utopia durou pouco. No mesmo ano, a comunidade judaica não aceitou o estado multinacional, o que 
refletia a influência da Grã-Bretanha, que para manter o poder absoluto não autorizava acordos entre a 
comunidade judaica e a árabe. As sementes para o conflito árabe-israelense estão depositadas entre o final 
do século XIX até 1947. Nesse período ocorreu a migração dos judeus para a Terra Santa, que por sua vez 
já é conseqüência do movimento sionista, interesses políticos e perseguição nazista, o que culminará com 
a criação do Estado de Israel, em 14 de maio de 1948. Desde então, com o reconhecimento do Estado de 
Israel pelos Estados Unidos e pela União Soviética, o conflito passa a ter um caráter internacional. Com 
isso passam a ocorrer uma série de guerras curtas entre Israel e os Estados árabes, no qual “a mais 
espetacular dessas guerras foi sem dúvida a de 1967, quando, em seis dias, as forças armadas israelenses 
infligiram derrotas esmagadoras, em rápida sucessão, aos exércitos do Egito, Jordânia e Síria e a uma 
força expedicionária do Iraque”. (LEWIS, 1995, p. 321). 
11  Jerusalém é, como se sabe, um lugar sagrado para o judaísmo, o cristianismo, e o islamismo. 
Cercada pelo simbolismo e por episódios místicos e históricos que envolvem distintamente as três 
religiões, Jerusalém é um símbolo divino. Assim como um texto sacro, a encarnação do sagrado na figura 
humana, uma doutrina, entre outros, a cidade figura como um símbolo onipresente na crença dos 
indivíduos, e através da arquitetura religiosa e dos aspectos geográficos do lugar, termina sendo para os 
crentes das religiões mencionadas um canal ao divino (ARMSTRONG, 2008, p.18).       



 

23 
 

O fundamentalismo islâmico, um segmento que aliou ainda mais a religião às 

relações internacionais, se segmenta em duas partes, o conservador e o radical. Apesar 

de a sociedade islâmica girar em torno de princípios religiosos, não significa que todo o 

conjunto seja fundamentalista. Contudo, a maioria da sociedade se permite reger através 

de um contexto político-religioso, no qual a Sharia (lei divina constituída pelo Corão) é 

interpretada e aplicada no cotidiano de acordo com as autoridades políticas 

conservadoras ou radicais (CASTELLS, 2002, p.31).  

A manifestação do fundamentalismo islâmico tornou-se visível mediante o forte 

vínculo com a exposição do mundo islâmico ao advento da globalização e aos seus 

princípios majoritariamente ocidentais. Para Zakaria (2004, p.143), “Se há uma grande 

causa para o crescimento do fundamentalismo islâmico, ela é a total falha das 

instituições políticas do Mundo Árabe”, pois as organizações fundamentalistas 

fornecem uma estrutura básica à população que o Governo não proporciona, como 

assistência social, médica e moradia.  A Revolução Iraniana é um exemplo dessa 

omissão política, chefiada pelo Aiatolá Khomeini, que foi responsável pelo crescimento 

do extremismo religioso, do radicalismo, do ódio às ideologias ocidentais e a 

modernidade.  

Na visão de Castells (2002, p. 33):  
 
a explosão dos movimentos islâmicos parece estar relacionada tanto à ruptura das sociedades 
tradicionais (inclusive o enfraquecimento do poder do clero tradicional) quanto ao fracasso do 
Estado-Nação, criado pelos movimentos nacionalistas com o objetivo de concluir o processo de 
modernização, desenvolver a economia e/ou distribuir os benefícios do crescimento econômico 
entre a maioria da população.  

 

Desse modo, a identidade islâmica é (re)construída pelos fundamentalistas por 

oposição ao capitalismo, ao socialismo e ao nacionalismo, árabe ou de qualquer outra 

origem, que, em sua visão, são todas ideologias fracassadas provenientes da ordem pós-

colonial. 

O que entendemos por fundamentalismo é um sentimento de defesa aos dogmas 

religiosos e um movimento contra o racionalismo científico ocidental oriundo do século 

XX. As idéias fundamentalistas atuais que se encontram arraigadas pelo mundo tiveram 

origem no Ocidente. Isso aconteceu porque a História da Civilização Ocidental 

contemporânea e a religião sempre estiveram em contato, o que desencadeou a 

formação de uma sociedade diversificada religiosamente e o surgimento de questões 

filosóficas que punham em xeque a existência de Deus. Essa perspectiva de diversidade 



 

24 
 

causou, por parte das religiões monoteístas, uma rejeição ao racionalismo e a 

reafirmação das tradições religiosas. Essa série de reações (sejam políticas, filosóficas, 

culturais) à modernidade pode provocar consequências brandas, ou agressivas, a 

exemplo do terrorismo. 

Para Armstrong (2001, p.12), o mundo está passando por um período transitório, 

no qual a sociedade presencia um desenvolvimento de teor racional e religioso, em 

vigor das transformações econômicas e políticas recentes. Essa transição aconteceu nos 

mesmos moldes da Era Axial, período equiparado ao que estamos vivendo, “que se 

estende aproximadamente de 700 a 200 a. C., porque foi crucial para o desenvolvimento 

espiritual da humanidade. Esse período resultou de uma evolução econômica – e, 

portanto, social e cultural – de milhares de anos que se iniciou na Suméria, onde hoje é 

o Iraque,  e no antigo Egito”. O cenário de riqueza cultural, intelectual e de 

espiritualidade foi primordial para o desenvolvimento religioso. Isso porque naquele 

momento, as religiões se baseavam em velhas tradições para cultivar a espiritualidade 

de acordo com as aflições de sua época. Nesse sentido, Armstrong (2001, p.13) 

argumenta que é a partir das mudanças contemporâneas que surgem os princípios 

fundamentalistas: 

 
Acompanharam as mudanças econômicas dos últimos quatrocentos anos imensas revoluções 
sociais, políticas e intelectuais, com o desenvolvimento de um conceito da natureza da verdade 
totalmente diverso, científico e racional; e, mais uma vez, uma mudança religiosa radical 
tornou-se necessária. No mundo inteiro acha-se que as velhas formas de fé já não funcionam 
nas circunstâncias atuais: não conseguem prover o esclarecimento e o consolo que parecem 
vitais para a humanidade. Assim, tenta-se encontrar novas maneiras de ser religioso; como os 
reformadores e os profetas da Era Axial, homens e mulheres procuram usar as percepções do 
passado para evoluir no mundo novo que construíram. Uma dessas experiências modernas – por 
mais paradoxal que possa parecer à primeira vista – é o fundamentalismo.  

 

Para Almond, Sivan e Appleby (2004, p.426), o fundamentalismo varia em 

definição e extensão de acordo com o entendimento particular de cada grupo sobre os 

conceitos de espaço e tempo. Por esse motivo, Bruce (2008, p.9) expõe que, há dois 

tipos de fundamentalismo: um comunitário e outro individual. O fundamentalismo 

comunitário, o autor exemplifica com o fundamentalismo islâmico no Oriente Médio, 

onde a religião é envolvida com questões de desenvolvimento econômico, poder 

geopolítico e evolução social, onde o que está em jogo é o poder das comunidades; já o 

fundamentalismo como movimento norte-americano pode ser considerado individual, 

pois trata-se de um conjunto de indivíduos competindo para moldar a cultura de estado-

nação. Nas últimas décadas do século XIX, várias denominações protestantes dos 



 

25 
 

Estados Unidos começaram a adaptar suas crenças a fim de entrarem em sintonia com o 

pensamento científico e social moderno. Nesse período, a Bíblia não seria vista por 

essas denominações protestantes como a verdade infalível dos fatos, mas sim como uma 

coleção de metáforas (BRUCE, 2008, p.68). Por isso um grupo de protestantes se 

organizou com a proposta de defender a ortodoxia cristã elaborando um documento 

chamado Fundamentais: Um testemunho da Verdade, publicado em vinte panfletos e 

financiado por Lyman e Milton Stewart, nos Estados Unidos em 1909. Esse documento 

solidificou a posição fundamentalista protestante no país por duas décadas e marcou o 

início do movimento (HANSON, 2006, p.54). É nesse episódio que a palavra 

fundamentalismo foi primeiramente evidenciada. Segundo Hanson (2006, p.51), o 

nacionalismo cultural norte-americano moldou o ethos protestante dominante no país a 

ponto deles se declararem “o povo escolhido de Deus, cujo destino manifesto é acalmar 

um continente bruto, e assim produzir uma república superior como sinal vivo da 

providência divina para a nação e para o mundo”.  

Com relação à vertente cristã, no catolicismo, o fundamentalismo religioso é 

conhecido como “integrismo” e “restauração”; a luta da militância católica se estabelece 

em favor do resgate de uma hegemonia espiritual, à medida que eles se declaram como 

única religião detentora da verdade de Cristo. O papa Bento XVI, então cardeal Joseph 

Ratzinger e figura máxima do corpo hierárquico eclesiástico, representa o 

conservadorismo e a intolerância católica nesse século, por proclamar abertamente a 

doutrina tradicional da Igreja. Na ideologia do papa é quase inaceitável o diálogo com 

outras religiões, por isso, se torna necessário manter uma identidade forte fundada nas 

tradições para combater os inimigos prósperos que a ameaçam, como por exemplo, o 

Islã.  

A religião além de ser uma questão interna, é atualmente uma questão que 

atravessa fronteiras, uma questão internacional. Existem várias formas pelas quais 

questões religiosas atravessam fronteiras. Conflitos locais religiosos muitas vezes 

chegam a dimensões internacionais. Existem inúmeras maneiras de como estes conflitos 

podem se espalhar para além das fronteiras. Em caso de conflitos etno-religiosos, as 

populações envolvidas representam, muitas vezes, diásporas ou grupos que vivem em 

outros estados. Um exemplo específico é a revolta da etnia albanesa no Kosovo contra o 

Governo Sérvio (1999). A violência no Kosovo se espalhou para uma considerável 

minoria albanesa na Macedônia. Além disso, houve muito apoio para os albaneses 

advindos da Albânia, bem como de numerosos Estados islâmicos. Da mesma forma, a 



 

26 
 

rebelião de muçulmanos na província da Caxemira na Índia tem contribuído para 

esporádicos conflitos militares com o vizinho Paquistão, o qual é religiosamente e 

etnicamente semelhante. As ramificações internacionais do presente conflito são ainda 

mais intensificadas por que ambos os países, Paquistão e Índia, são potências nucleares.  

Argumentando que a religião influencia crenças e comportamentos, a ideia de 

que a religião é uma fonte de legitimidade não é nova. Max Weber, considerado um dos 

fundadores da sociologia, já escrevia sobre a legitimidade na religião em um de seus 

breves ensaios, Três Tipos Puros de Poder Legítimo, além de ter dedicado vários livros 

e uma substancial seção de seu Economia e Sociedade ao tema da religião. Para Weber 

(2005, p. 11), a legitimidade da fé é um dos três poderes que exerce influência na 

sociedade, por isso, trata-se de “um dos grandes poderes revolucionários da história, 

mas, na sua forma mais pura, é de caráter plenamente autoritário, dominador”. Nesse 

sentido, entende-se por legitimidade “a crença normativa por um ator no qual uma regra 

ou uma instituição deve ser obedecida” (HURD, 1999, p. 381). Ou seja, é a capacidade 

de determinado poder para conseguir obediência sem a necessidade de recorrer à 

coação, que envolve a ameaça da força; com isso, para convencer alguém de que nossa 

causa é legítima, devemos convencer outros de que somos moralmente corretos ou de 

que representamos interesses feridos ou causas de amplo apelo social e de que nossos 

interlocutores devem apoiar nossa causa.     

Dessa forma, a religião pode ser utilizada para legitimar os governos, bem como 

aqueles que se opõem a eles. Alguns estudiosos insistem em que a legitimidade dos 

governos não pode ser totalmente separada da religião (KOKOSALAKIS, 1985, p. 

371). Mas outros defendem que a religião, como qualquer outro fator, é provável que ao 

ser adotada por um movimento de oposição do estado apenas na medida em que ela é 

percebida como um meio aceitável e capaz de resolver as questões que dividem a 

sociedade. Sendo aplicado dessa forma, a religião pode legitimar a política 

internacional. Em um exemplo extremo, nos referimos para a guerra que pode ser 

justificada como guerra santa. Embora esta seja atualmente a maioria das vezes 

associada com governos e movimentos terroristas islâmicos, não é exclusiva deles. A 

chamada intervenção humanitária também pode ser justificada como exemplo dessa 

questão. Além disso, o moderno conceito de guerra justa tem suas origens nas 

justificativas teológicas da guerra12.  

                                                
12  As origens da teoria da guerra justa se encontram no pensamento de Cícero, Santo Agostinho, 
São Thomas de Aquino e Hugo Grotius. Thomas de Aquino herdou o entendimento de guerra de Santo 



 

27 
 

Outro indicador da legitimidade da religião nas relações internacionais é  

a atenção dada aos líderes religiosos pelos políticos influentes e os meios de 

comunicação. Por exemplo, o episódio em que o Papa João Paulo II pede desculpas para 

o papel desempenhado por católicos (em oposição à Igreja Católica em si) no 

Holocausto, destaca o sentimento de muitos judeus de que se o papa antecessor a João 

Paulo tivesse exposto abertamente as atividades dos nazistas na Segunda Grande 

Guerra, teria forçado os nazistas a diminuir as suas perseguições aos judeus. Outros 

indicadores da legitimidade da religião no cenário internacional são: a perseguição de 

líderes das minorias, movimentos de oposição e de independência, trazendo assim à 

tona o exemplo de líderes antigos a atuais, incluindo Mahatma Gandhi (1869-1948) na 

Índia13, o Dalai Lama (1937-) no Tibete14, Arcebispo Desmond Tutu (1931-) na África 

                                                                                                                                          
Agostinho como uma conseqüência do pecado. Mas contra a visão de que toda guerra é um pecado, 
Aquino argumenta que a guerra pode ser justificada se for para punir quaisquer tipo de agressão ou 
injúria. Para ele, guerra não é apenas um pecado, é um meio de combater um pecado e preservar o bem 
comum. Logo, a força pode ser usado para combater o inimigo, como também para fazer o bem. Nesse 
sentido, as circunstâncias de cada guerra deve ser justificadas. Para que uma guerra seja justa é necessário 
três razões: ela deve ser travada sob os auspícios de uma autoridade pública; ter razões justas, ou seja, o 
inimigo deve ser culpado por ter feito algo errado; ou em caso de auto-defesa (BROWN et al, 2002, p. 
183-184).   
13  Gandhi é a figura político-religiosa mais importante na primeira metade do século XX. Ele 
destacou-se não apenas por sua integridade na vida religiosa, mas também pelo impacto político nacional 
e global de sua visão estratégica. Gandhi, nascido na Índia sob os auspícios do Império Britânico, vai para 
Londres, onde fará a graduação de Direito. É na capital inglesa que ele lê a Bhagavad Gita, e começa, 
então, a aprofundar seus conhecimentos e apreciação no Hinduísmo. Ao se tornar advogado, Gandhi viaja 
à Africa do Sul para lidera um movimento de protesto islâmico-hindu contra os aspectos do apartheid. De 
volta à Índia, ele adota o satyagraha (significa “força verdadeira”) para convencer os britânicos do erro 
de sua dominação. Gandhi e seus seguidores se dedicaram à não-violência. E como forma de protesto, ele 
adota uma vestimenta de tecido nacional para boicotar a indústria têxtil britânica, assim como liderou 
uma marcha ao mar para protestar contra a taxação imposta pelos ingleses. Gandhi pregava o respeito a 
todas as religiões, e defendia tratamento igualitário aos cidadãos de diferentes classes e castas. Ele 
terminou não participando das comemorações da independência indiana em 1947, por está sentido com a 
tensão religiosa entre hindus e muçulmanos, que ele mesmo recrutou para a separação da colônia 
britânica na Índia e no Paquistão. Então, Gandhi começa um período de jejum para protestar contra as 
regras britânicas, a violência religiosa e a separação de hindus e islâmicos em nação diferentes. 
(HANSON, 2006, p. 199-200)        
14  A disputa entre o governo chinês e o Dalai Lama, líder espiritual do Tibete, sobre a designação 
dessa região, é a segunda figura religiosa mais importante no cenário global, destacando a importância do 
poder local e internacional na legitimação da religião. A oposição do Dalai Lama ao Estado chinês do 
Tibete é bem conhecida. No entanto, o mais recente episódio envolveu o Panchen Lama, a segunda figura 
mais importante na hierarquia budista, que morreu em 1989. Essa questão gira em torno de que budistas 
acreditam na transmigração das almas de vida para a vida, de modo que as principais figuras religiosas, 
incluindo o Dalai Lama e o Panchen Lama, são reencarnadas depois da sua morte. A nomeação do novo 
Panchen Lama tem implicações consideráveis para o controle de legitimidade religiosa no conflito sobre 
o Tibete. Além disso, a nova encarnação do Panchen Lama irá desempenhar um papel importante na 
determinação da próxima reencarnação do Dalai Lama. Em 1995, o Dalai Lama determinou que Gehun 
Choeky Nyima, então um garoto de seis anos de idade, era a reencarnação do Panchen Lama. O Governo 
Chinês se opôs a esta decisão, e prendeu Gehun Choeky Nyima, entronando um garoto diferente com seis 
anos de idade, Yaincain Tashi Lhunpo, como a décima reencarnação do Panchen Lama. A escolha do 
Dalai Lama é vista ainda sob detenção  pelo governo chinês (FOX, 2001, p. 67).  



 

28 
 

do Sul15, e de numerosos membros do clero católico na América Latina (com referência 

à teologia da libertação, com obras de Leonardo Boff16 e José Comblin17).  

Embora a literatura sobre as relações internacionais raramente aborde a 

legitimidade da religião, tem havido um crescente debate sobre o papel do seu poder 

normativo nas relações exteriores. Pois como visto a religião não deixa de ser uma fonte 

em potencial para os assuntos internacionais. 

 

 

1.2  TEORIA DAS RELAÇÕES INTERNACIONAIS E RELIGIÃO 

 
O avanço triunfal da ciência e da tecnologia, e o domínio do ateísmo 

metodológico (a deliberada ignorância da religião na construção do saber científico), 

construíram uma sociedade em que Deus não era tido como hipótese de confiança. Com 

essa afirmação não quero dizer que a religião tenha desaparecido; ela simplesmente foi 

ignorada da arena internacional. Mas, o debate emergente entre os aspectos religiosos e 

políticos no final do século XX ganhou destaque com os ataques terroristas do 11 de 

setembro de 2001. A situação tinha mudado, e a visão dos internacionalistas para a 

religião também. A primeira década do século XXI testemunhou um resgate da religião, 

que não era previsto, na arena global. A percepção dos secularistas de que o mundo se 

tornava dessacralizado desmoronou. Na busca para compreensão dos acontecimentos 

internacionais atuais, como conflitos de caráter político-religiosos que se tornaram 

questões internacionais, o crescimento e a influência de atores estatais e não-estatais 

religiosos no âmbito nacional e o terrorismo de organizações religiosas extremistas, 

alguns teóricos internacionalistas (vistos a seguir) tem se proposto a analisar a religião 

em trâmite com os paradigmas das teorias das relações internacionais.  

                                                
15  O Arcebispo Anglicano Desmond Tutu, chefe do Conselho Ecumênico Sul Africano de Igrejas, 
adquiriu o papel de defensor da ética, ou seja, um árbitro legítimo para tratar questões éticas nacionais, na 
luta contra o Apartheid na África do Sul.   
16 Expoente da Teologia da Libertação (corrente teológica cristã e utiliza como ponto de partida de sua 
reflexão a situação de pobreza e exclusão social à luz da fé cristã) no Brasil, seus questionamentos a 
respeito da hierarquia da Igreja, expressos no livro Igreja, Carisma e Poder, renderam-lhe um processo 
junto à Congregação para a Doutrina da Fé, então sob a direção de Joseph Ratzinger, hoje Papa Bento 
XVI. Em 1985, foi condenado a um ano de "silêncio obsequioso", perdendo sua cátedra e suas funções 
editoriais no interior da Igreja Católica. Em 1986, recuperou algumas funções, mas sempre sob severa 
vigilância. Em 1992, ante nova ameaça de punição, desligou-se da Ordem Franciscana e pediu dispensa 
do sacerdócio.  
17  Lança em 1970, a Teologia da Revolução, iniciando a Teologia da Libertação no Brasil. 



 

29 
 

As teorias das relações internacionais não são oriundas de um complexo de 

ideias vazio. Elas evoluem amparadas por diferentes escolas filosóficas, também 

chamados de paradigmas, e compostas por conceitos advindos de alguns dos principais 

ramos das ciências sociais. Contudo, elas diferenciam-se de outras teorias sociais por 

apresentarem uma ontologia própria, por desenvolverem e organizarem conceitos úteis 

para o entendimento dos fenômenos averiguados pelos analistas das relações 

internacionais. Além disso, são essas teorias que constituem a disciplina acadêmica, 

definindo as relações internacionais como um ramo das ciências sociais 

contemporâneas. 

A forma como nos referimos à palavra paradigma, está correlacionada à maneira 

de Thomas Kuhn, em A Estrutura das Revoluções Científicas (1962). O argumento 

central do autor tem como inovador o conceito de paradigmas e o tratamento da ciência 

como um processo de rupturas, e não um processo contínuo e acumulativo. Kuhn 

preconiza que os períodos de acumulação gradativa de conhecimento pela comunidade 

científica, denominados por ele de ciência normal, são interrompidos ou intercalados 

por períodos da chamada ciência extraordinária, quando os paradigmas científicos são 

questionados e revistos através das revoluções científicas (KUHN, 2007, p.122-123). 

Neste caso, a ciência evolui tanto de forma acumulativa, nos períodos de ciência 

normal, quanto aos saltos, quando ocorrem as revoluções científicas. 

A obra se inicia com a conceituação de ciência normal (uma pesquisa 

firmemente baseada em uma ou mais realizações científicas passadas) e paradigmas (um 

composto de suposições teóricas gerais e de leis e técnicas para a sua aplicação adotado 

por uma comunidade científica específica). O alicerce da ciência normal é o paradigma. 

Os que trabalham dentro de certo paradigma, praticam a ciência normal. É o paradigma 

que determina os padrões para o trabalho dentro da ciência que governa. É a existência 

de um paradigma sólido, capaz de sustentar uma tradição de ciência normal o que difere 

a ciência da não-ciência. 

 Kuhn analisa a necessidade de novas gerações de cientistas para a aceitação de 

novos paradigmas. Partindo desta indicação, sugerimos que a religião, sendo uma das 

forças influenciadoras do mundo globalizado, pode ser analisada e integrada aos 

paradigmas das relações internacionais, dessa forma permitindo-nos melhor observar o 

impacto desta nos assuntos internacionais.  

A relação entre religião e os paradigmas das teorias das relações internacionais é 

bem singular. Isso porque o primeiro tratado inter-estatal da Era Moderna foi assinado 



 

30 
 

em decorrência de guerras religiosas internacionais, em Vestfália (1648). Contudo,  

grande parte da teoria e do estudo das relações exteriores hoje tem marginalizado a 

inclusão das forças sociais, excluindo, assim, a religião, dos seus paradigmas e tradições 

de pensamento. Para entender a origem da marginalização da religião no contexto 

internacionalista, focamos na origem do sistema de Estados modernos nos Tratados de 

Vestfália (THOMAS, 2005, p. 54).  

Esse conjunto de tratados, também conhecido por Paz de Vestfália, por ter 

encerrado a Guerra dos Trinta Anos18 (1618-1648), além de ter mudado a compreensão 

de que os Estados da Europa deveriam ser unidos na base de princípios formais de 

coexistência e tolerância mútua, em vez de uniões políticas e religiosas, propiciou 

algumas normas: rejeição à ortodoxia religiosa como critério de soberania e das relações 

internacionais, multiplicidade dos Estados independentes e representação dos Estados 

na Conferência Geral da Paz (OLIVEIRA, 2001, p. 142). Logo, observa-se que esses 

tratados puseram um fim à legitimidade da religião como princípio estatal, que era uma 

fonte de conflito internacional entre os Estados que emergiram da Europa medieval. O 

sistema de Estados Vestfaliano reconhecia os Estados como seus principais atores, 

substituindo a autoridade transnacional da Igreja Católica. Com isso, os tratados 

adotaram o princípio de que cada governante estabeleceria a religião de seu domínio, 

acarretando, assim, em uma tolerância religiosa e a não-interferência (do campo 

religioso) nos assuntos domésticos de cada Estado, o que maximizou o poder do 

governante e a pluralidade de Estados. Ou seja, a religião seria privatizada (em certa 

medida, já que poderia permanecer como religião do novo Estado), nacionalizada e 

posta sob os poderes do Estado, pois era considerada uma ameaça à ordem, à civilidade 

e à segurança. (THOMAS, 2005, p.55) Os princípios vestfalianos estabeleceram as 

raízes para a escola realista e o conceito secular da raison d’état19 (razão de estado), 

pondo a religião fora do foco da política internacional (PHILPOTT, 2000, p. 206-245).           

                                                
18  Denominação de uma série de guerras que diversas nações européias travaram entre si a partir 
de 1618, por motivos variados: rivalidades religiosas, dinásticas, territoriais e comerciais. 
19  “Dentro da França, o cardeal Richelieu (primeiro ministro de Luís XIII) aplicou uma política de 
consolidação da autoridade real depois de prolongado período de guerras de religião. Ele sustinha que 
para estabelecer um Estado, significando o governo efetivo de um reino, era necessário combinar o poder 
de concentração de Estado com a autoridade reconhecida de um rei legítimo; e que realmente, o rei 
deveria ser a personificação do Estado. Seu objetivo era unificar a França sob um monarca absoluto e 
destruir qualquer oposição efetiva, especialmente os castelos fortificados dos nobres e as guarnições de 
cidades huguenotes que haviam sido concebidos para resistir ao rei. Essa foi política conhecida como 
raison d’état”. (WATSON, 2004, p.258).    



 

31 
 

A partir de então, não só a religião, mas os vetores sociais e os aspectos culturais 

passaram a ser esquecidos nos paradigmas e correntes internacionalistas; o foco do 

debate da arena global era mantido nos assuntos do sistema de Estados, guerras, 

segurança, entre outros. Surgindo como uma disciplina acadêmica com o término da 

Primeira Guerra Mundial, as relações internacionais observavam a religião como 

imprópria e de pouca importância analítica para explicar os assuntos internacionais. A 

religião estava fora do foco internacionalista, devido à dominância de ideias da 

perspectiva realista, ou escola realista.   

O realismo tem uma abordagem muito ampla dentro da pauta internacionalista. 

A diversidade e a riqueza dos seus princípios básicos é caracterizada por diferentes 

vertentes.  A ideia central do realismo foca desde o comportamento da natureza humana 

no cenário político até o comportamento dos Estados e a interação entre eles na 

sociedade internacional anárquica; no seu poder militar, como forma dominante de força 

entre relações estatais; e a segurança nacional como principal questão de confronto 

estatal (THOMAS, 2005, p. 56). “O realismo enfatiza a coação política imposta pela 

natureza humana e a ausência de um governo internacional. Juntos, eles fazem as 

relações internacionais, um domínio de poder e interesse” (DONNELLY, 2002, p. 9). 

Os contornos adquiridos pelo pensamento realista no século XX foram moldados 

através dos séculos, desde a civilização grega até hoje. A construção do pensamento 

realista se deu através de linhagens intelectuais que se propuseram a estudar o aspecto 

internacional (NOGUEIRA; MESSARI, 2005, p.21). É nesse sentido que encontramos 

Maquiavel e Thomas Hobbes, expoentes políticos, que trataram de assuntos que 

correspondem hoje ao arsenal de conceitos da escola realista: poder, estado, guerra, 

sobrevivência, interesse estatais, anarquia, entre outros. Na contínua busca por 

pensadores que trataram do internacional, alguns autores foram retratados realistas 

devido a uma leitura e uma interpretação de caráter realista de sua obra, assim como 

Tucídides e Morgenthau.  

Tucídides, um estudioso em estratégia militar da Grécia antiga, foi destacado 

pelos realistas como o primeiro autor a trabalhar com a guerra, um conceito-chave das 

relações internacionais, em A Guerra do Peloponeso. Na visão realista, a herança de 

Tucídides (2001, p.348) se coloca de seguinte forma: os fortes exercem o poder e os 

fracos se submetem, ou seja, para ele “sempre foi uma norma firmemente estabelecida 

que os mais fracos fossem governados pelos mais fortes”. Esse pensamento considera 

que o medo de deixar de existir leva os estados a se engajarem em uma guerra, como ele 



 

32 
 

mesmo argumenta: “os habitantes mais fracos se mostraram inclinados a submeter-se à 

dependência dos mais fortes, e os mais poderosos, com seus recursos aumentados, 

foram capazes de levar as cidades menores à sujeição, e mais tarde, quando essas 

condições ficaram completamente consolidadas, empreenderam a expedição contra 

Tróia”. (TUCÍDIDES, 2001, p.6). Mais tarde, os realistas observarão que esse tipo de 

leitura será uma prerrogativa para o conceito de “anarquia internacional”, um ambiente 

conflituoso no âmbito global por não haver uma autoridade legítima que garanta a 

sobrevivência dos atores. 

Continuando na vertente realista, Hans Morgenthau, um alemão naturalizado 

americano refugiado da Alemanha Nazista, foi o organizador das premissas no estudo 

das relações internacionais em Política entre as Nações (1948). Considerado um 

apóstolo do realismo, ele numera em sua obra os seis princípios do realismo20 que se 

mostraram essenciais para a análise do panorama internacional. Segundo esse autor, o 

Estado procura o poder para moldar o interesse nacional (MORGENTHAU, 2003, p. 9) 

e para a manutenção do status quo, expansão e prestígio.  

No período após a Segunda Guerra Mundial, “com o crescimento do estudo 

acadêmico das relações internacionais, o realismo se tornou a abordagem dominante, 

senão a única na área. Ele possuía uma explicação poderosa e abrangente das relações 

internacionais e do conflito”. (HALLIDAY, 2008, 25). Todavia, o domínio do realismo 

começou a ser contestado na década de 1960, pelo movimento behaviorista, acabando 

com a ortodoxia da disciplina das relações internacionais. O behaviorismo (conceito 

advindo da palavra behavior – a conduta, o comportamento) concentrava-se no estudo 

do crescimento das comunicações sociais (OLIVEIRA, 2001, p.87). Nesse ínterim, o 

realismo tenta buscar sua primazia e dominância, se restabelecendo como um 

movimento que preza pela excelência do Estado como ator e seu poder de força militar 

no cenário internacional, através do paradigma neorealista (DONELLY, 2002, p.30). 

Tendo como seu principal teórico Kenneth Waltz, a teoria neorealista ignora o impacto 

                                                
20  Os seis princípios apresentados em Política entre as Nações são: (i)o realismo político acredita 
que a política, como aliás a sociedade em geral, é governada por leis objetivas que deitam suas raízes na 
natureza humana (2003, p. 4); (ii)a principal sinalização que ajuda o realismo político a situar-se em meio 
à paisagem da política internacional é o conceito de interesse definido em termos de poder (2003, p. 6); 
(iii) a noção de interesse faz parte realmente da essência da política, motivo por que não se vê afetada 
pelas circunstâncias de tempo e lugar (2003, p. 16-17); (iv) o realismo sustenta que os princípios morais 
universais não podem ser aplicados às ações dos Estados (2003, p. 20); (v) o realismo político recusa-se a 
identificar as aspirações morais de uma determinada nação com as leis morais que governam o universo 
(2003, p. 21); (vi) é real e profunda a diferença existente entre o realismo político e outras escolas de 
pensamento (...) intelectualmente, o realista político sustenta a autonomia da esfera política (2003, p. 23). 



 

33 
 

da cultura e da religião no contexto internacionalista. Para essa vertente, movimentos 

religiosos são considerados um fenômeno do sistema internacional que é resultado da 

crescente desordem entre os Estados, causada pela estrutura anárquica do sistema 

global, uma vez que não existe uma autoridade superior àquelas dos Estados 

(THOMAS, 2005, p. 65).                

Mesmo tratando de um paradigma que aborda assuntos que fogem a temática da 

religião, podemos pontuar que o sistema internacional é regido por normas de diversas 

ordens, incluindo as normas religiosas. Sendo assim, Thomas (2005, p. 57) argumenta 

que a religião nem foi sempre ignorada pela tradição realista das relações internacionais. 

A dimensão religiosa do realismo político, com ênfase no pecado, nos limites da 

natureza humana, na sabedoria, na tragédia da política, foi redescoberta nas ideias de 

Santo Agostinho21, que não fazia parte da escola realista, mas possuía uma atitude 

realista. Exemplificando, o conceito de guerra no direito internacional é em parte 

derivado da concepção religiosa de Santo Agostinho, em Cidade de Deus (410 d.C.). 

Para Agostinho, quando um homem escolhe travar uma guerra, ele não deseja nada, a 

não ser a vitória. Por meio da guerra, eles podem alcançar paz com glória. Logo, a paz é 

o desejo do final da guerra (BROWN, et al 2002, p. 126).  

Em O Leviatã (1651), Thomas Hobbes, analisa a teoria política sob três pilares: 

do Estado (soberano), de Deus (juntamente com a instituição da igreja) e do súdito. Na 

obra, Hobbes evidencia que o poder máximo de Deus é superior a qualquer outro, por 

isso pode haver uma cisão entre Deus e a igreja, à medida que o poder da igreja será 

autorizado pelo poder do soberano, ou seja, a igreja tem que seguir as normas do 

soberano dentro do Estado. Na vertente hobbesiana, o homem deve obedecer às ordens 

de Deus em detrimento das ordens do Soberano. Segundo Hobbes (2007, p.88), a 

religião foi cultivada de duas maneiras: 

 
A religião da primeira espécie constitui parte da política humana, e ensina parte do dever que 
os reis terrenos exigem de seus súditos. A religião da segunda espécie é a política divina, que 
encerra preceitos para aqueles que se erigiram como súditos do reino de Deus. Da primeira 
espécie são todos os fundadores de Estados e legisladores dos gentios. Da segunda espécie são 
Abraão, Moisés e nosso abençoado Salvador, dos quais chegaram até nós as leis do reino de 
Deus. 

 

                                                
21  “As ideias de Santo Agostinho foram introduzidas no estudo americano das relações 
internacionais pelo teólogo protestante americano Reinhold Niebuhr, o único teólogo no critério do 
realismo clássico que contribuiu para o desenvolvimento de realismo no século XX”. (THOMAS, 2005, 
p. 57).  



 

34 
 

 Já em O Príncipe (1513), Maquiavel (2002, p. 49-77) trata da religião como 

aspecto importante para se manter no poder.  Na concepção maquiavélica:  

 
A religião ensina a reconhecer e a respeitar as regras políticas a partir do mandamento 
religioso. Essa norma coletiva pode assumir tanto o aspecto coercivo exterior da disciplina 
militar ou da autoridade política quanto o caráter persuasivo interior da educação moral e 
cívica para a produção do consenso coletivo. A religião, compreendida como instrumentum 
regni, requer do príncipe a capacidade de servir-se de modo sagaz da fé do povo para levá-lo à 
obediência da lei civil. Quer dizer, somente um príncipe virtuoso é capaz de levar o povo a 
temer a desobediência às ordens do Estado como se fosse uma ofensa a Deus. Para Maquiavel, 
isso se deve à superioridade da eficácia do mandamento divino em relação à lei humana para 
submeter o povo. (AMES, 2006, p. 51-54). 

 
 

Nesse sentido, aliando o poder político e a religião, o aspecto religioso pode 

influenciar as relações internacionais através do ambiente doméstico. Exemplificamos, 

então, através da difusão das ideias, religiosas ou não, de um estado religioso para 

outros estados, que termina derivando uma extensão do seu poder no cenário 

internacional, como os Estados Unidos. Eles se encarregam de difundir e se declaram 

principais portadores das normas da democracia e dos direitos humanos, para justificar 

sua interferência na política doméstica de muitos países não-democráticos.  

Outra vertente das relações internacionais que, nas suas origens, rejeitou a 

religião, mas hoje passa a aceitá-la como importante fator na ordem internacional é a 

Escola Inglesa (HAYNES, 2007, p. 37). Liderada por Martin Wight e Hedley Bull, a 

escola procura organizar propostas gerais sobre o sistema e a sociedade internacional, 

tanto descritiva quanto normativas, e, assim, indaga sobre a possibilidade de ordem 

entre os Estados, a natureza do poder, o papel das normas e das instituições, entre outros 

fatores. De acordo com Saraiva (2006, p. 133), “a Escola Inglesa nega as premissas e as 

interpretações do realismo e aproxima o entendimento das relações internacionais do 

que hoje é reconhecido pelo construtivismo social como o papel das ideias, das 

identidades como construtores de interesses”. O foco de estudo dessa escola gira em 

torno da sociedade internacional. Para Wight (2002, p.98), a sociedade internacional é 

constituída por um número de indivíduos agrupados num sistema de relações, por certos 

objetivos comuns, ocorrendo assim uma cooperação. A ideia de sociedade internacional, 

no dizer de Wight, é diferente de qualquer outra sociedade, pois agrega quatro fatores: a 

sociedade internacional é composta por outras sociedades, chamados Estados, que são 

seus membros principais, que por sua vez, tem como integrantes fundamentais os 

homens; o número de membros é pequeno; esses membros são mais heterogêneos que 

os indivíduos; e imortais, pois suas políticas são voltadas para um caráter de 



 

35 
 

sobrevivência. Em meio essa perspectiva e o recente interesse do papel da religião nas 

relações internacionais, no entendimento de Haynes (2007, p.37), surge uma questão 

teórica com relação à Escola Inglesa: “É possível a existência de uma sociedade 

internacional em um cenário multicultural e multirreligioso?” A ideia de sociedade 

internacional hoje deve ser vista com relação ao fenômeno da globalização, na qual a 

troca política, econômica e cultural intensifica mudanças na configuração de um Estado. 

Através do surgimento de instituições estatais e não-estatais, inclusive religiosas, o 

Estado não é mais o único ator no cenário mundial, o que faz deteriorar o conceito 

original de sociedade internacional. Ou seja, a sociedade internacional atualmente é 

composta por atores governamentais, atores não-governamentais, Estados, empresas 

transnacionais, sindicatos, partidos políticos, Igrejas e outras organizações 

representativas de diferentes tradições religiosas, indivíduos que, a partir de seu 

prestígio e título pessoal, exercem atividades de destaque no mundo. Na perspectiva de 

Adam Watson, um autor da Escola Inglesa, em A Evolução da Sociedade Internacional 

(2004, p. 441-442), a cultura é realçada como uma característica que desempenha um 

papel essencial na ordenação da sociedade internacional contemporânea e a religião é 

exposta como fator presente e impulsionador dessa evolução através da história das 

civilizações.  

Continuando a integração da religião às teorias das relações internacionais, 

observamos o liberalismo como um paradigma que deposita na necessidade da 

construção de normas e instituições internacionais, a crença no progresso e a 

possibilidade de transformar o sistema de Estados em uma ordem mais pacífica e 

harmoniosa. Tendo como uma das suas principais referências a liberdade do indivíduo e 

a paz, o liberalismo pode ter na religião um elo para o entendimento das diferenças 

culturais; à medida que, as religiões têm uma tradição de estarem acessíveis às múltiplas 

interpretações, os valores liberais vão ao encontro das normas religiosas, promovendo 

assim, a cooperação e um entendimento pacífico, podendo auxiliar na solução de um 

conflito político-religioso (FOX, 2004, 169). Dentro da órbita liberal, um dos espaços 

dominantes do internacionalismo, observa-se atores religiosos não-estatais e atores 

religiosos estatais, que compõem a sociedade internacional e têm um papel primordial 

no estímulo à cooperação. “Os liberais acreditam que boas instituições são necessárias e 

imprescindíveis para garantir a liberdade e o bem-estar da sociedade” (NOGUEIRA; 

MESSARI, 2005, p.70). Os atores religiosos não-estatais são os indivíduos e os 

movimentos religiosos que agem no contexto doméstico e internacional, engajados em 



 

36 
 

várias questões globais, assim como a resolução de conflitos. Os atores religiosos 

estatais são aqueles ligados ao governo, mas conceitualmente distintos. Certos países, 

como os Estados Unidos, têm conjuntos de atores religiosos com estreita relação com o 

governo, pois esse país oferece um sistema democrático onde o processo político-

decisório é acessível aos atores, tanto religiosos quanto seculares, que têm a 

oportunidade de influenciar a política nacional. Outros países possuem partidos 

políticos religiosos em condições de participar diretamente de decisões ou da 

implementação de políticas de relevância internacional. Nesse propósito de acrescentar 

algo mais à integração da religião ao liberalismo, estudaremos neste trabalho três 

instituições estatais religiosas americanas, que exercem tal influência na política 

doméstica e internacional americana.  

Segundo Haynes (2007, p. 43), “o liberalismo reconhece a potencialidade e a 

importância de atores religiosos nas relações internacionais”, e também, o poder da 

religião, como uma forma de soft power. O conceito de soft power, desenvolvido por 

Joseph S. Nye (2005, p. 5-6), representa a ideia de um vetor, ou ideologia, agindo sobre 

o alvo sem apresentar ameaças concretas, ou seja, através da argumentação e persuasão, 

o detentor do soft power pode mover multidões, conquistar o desejado, ou o que quer, 

sem o uso da coação ou da violência. Para Nye, o soft power é a “segunda face do 

poder”, pois, um país pode influenciar outro, no aspecto político e cultural, através da 

divulgação de suas ideologias; e o país influenciado pode captar essa incidência pela 

simples aceitação da importação de valores culturais, admiração das ideias e imitação 

do exemplo de prosperidade do influenciador ou pela retradução das mesmas em termos 

da cultura local. A intenção do soft power é cooptar pessoas, moldando-se às suas 

preferências, ao invés de coagi-las.  

Dessa forma, para Haynes (2007, p. 40), a religião se torna uma poderosa forma 

de soft power, porque trata-se de um poder cultural, que usa de argumentos e princípios 

para a conquista de adeptos e, atua nas decisões políticas e governamentais. Haynes 

ainda argumenta que, a ideia religiosa de soft power é que os atores religiosos podem 

procurar influenciar a política e as relações internacionais de tal país, encorajando os 

governos a terem políticas e programas mais em sintonia com suas crenças e valores, 

buscando construir redes transnacionais para alcançar seus objetivos. O governo turco, 

por exemplo, usa o soft power religioso nos assuntos externos através das agências de 

Estado, assim como o Departamento para Assuntos Religiosos da Presidência (a mais 

alta autoridade da religião islâmica do país), negocia a entrada do país na União 



 

37 
 

Europeia acreditando que o diálogo entre as religiões (cristianismo europeu e o 

islamismo turco – apesar da Turquia ser um Estado secular provendo liberdade de 

religião) seja um passo efetivo para ultrapassar a barreira das diferenças culturais, pois 

até hoje essa questão é o principal obstáculo para o país ser um membro da União 

(GÖZAYDIN, 2010, p.3). Outro exemplo é a análise comparativa feita por Haynes em 

seu artigo Religion, Soft Power and Foreign Policy Making in the U.S.A., India and 

Iran. Os Estados Unidos representam o caso de uma sociedade com mais pessoas 

religiosas, pelo menos aparentemente, e tradicionalmente, enquanto os sucessivos 

governos têm procurado justificar a política externa em termos da moral cristã, essa 

atitude é intrinsecamente associada à retórica secular da democracia, liberdade e 

prosperidade. “Presidentes como Eisenhower, Nixon, Reagan e ambos Bush recorreram 

à Igreja e empregaram sentimentos religiosos em seus discursos políticos (HANSON, 

2006, p.51). Enquanto isso a Índia, um Estado oficialmente secular, mas com uma 

população predominantemente religiosa também, tem duas correntes religiosas 

influenciadoras na visão dos formuladores da política externa, a tradição do pacifismo 

de Gandhi e a cultura hindu. O governo indiano sob o poder do partido Bharatiya Janata 

que é regido pelo Hindutva (um amálgama de nacionalismo e princípios religiosos), 

entre 1998 e 2004, alcançou um diálogo com o Paquistão, expansão das relações 

comerciais com a China e estreitamento de laços com Estados Unidos, Rússia, Japão e 

alguns países europeus.    

Enquanto certas formas de atuação religiosa podem ser consideradas como soft 

power, há outras que não o são – intervenções na tomada de decisões políticas, ou na 

implementação de políticas, com vistas a vetar ou a favorecer uma religião ou visão 

religiosa sobre outras oponentes (inclusive não-religiosas); mobilização coletiva de 

movimentos religiosos que envolvem o uso da força; corrupção política de atores 

religiosos, levando-os a assumir determinadas posições. 

O caso da relação entre o recurso ao soft power e os Estados Unidos é muito 

singular. No cenário multipolar que se molda na arena internacional, os Estados Unidos 

dependerão menos das medidas de poder tradicionais e mais do poder derivado do apelo 

de sua cultura, dos seus valores e das suas instituições (NYE, 2002, p.14). Nesse 

sentido, o soft power é uma das fontes do poder americano, embora nem sempre 

utilizadas. A expansão da ideologia democrática, da paz e dos direitos humanos, a 

liberdade pessoal, a mobilidade social, são alguns dos valores que ajudam a aumentar o 

soft power do país no resto do mundo. Além disso, “o papel das Igrejas Evangélicas 



 

38 
 

norte-americanas na promoção da democracia popular, das reformas sociais radicais e 

dos novos alinhamentos políticos” (NYE, 2002, p. 206), é um exemplo importante da 

influência que as instituições religiosas têm na propagação da cultura americana. 

Por sua vez, o paradigma chamado construtivismo é atualmente o mais usado 

para analisar as questões internacionalistas e salientar as questões culturais, ignoradas 

pelas perspectivas tradicionais. Tal abordagem salienta que a identidade, os interesses e 

as instituições internacionais nas quais cada Estado está imerso são mutuamente 

interligadas; isso porque, segundo a visão desta vertente, os Estados são moldados e 

formados através da interação social com outros Estados e atores não-estatais na 

sociedade internacional. Na última década do século XX, o construtivismo consolidou-

se como disciplina das relações internacionais, evidenciado na obra Social Theory of 

International Politics (1999), de Alexander Wendt, um dos principais acadêmicos 

construtivistas. Esse trabalho desenvolve uma teoria de que o sistema internacional é 

uma construção social. Wendt esclarece pontos centrais da abordagem construtivista, 

apresentando uma visão estrutural e idealista. Mas isso depende da definição de cultura 

e de sua interação com outras dinâmicas sociais, que contrasta com o materialismo e o 

individualismo que sustentam as principais teorias das relações internacionais. O autor 

constrói uma teoria cultural da política internacional, considerando como determinante 

se os estados vêm uns aos outros como rivais ou parceiros. Wendt (2003, p.246-259) 

caracteriza essa ideia como “cultura da anarquia”, classificando-a como hobbesiana 

(cultura da inimizade: “a guerra de todos contra todos”), lockeana (cultura da rivalidade: 

competição entre Estados por bens e poder) e kantiana (cultura da amizade: relação de 

cooperação entre Estados, sem uso de armas). Essa divisão ajuda a moldar os interesses 

e as capacidades dos Estados, através do compartilhamento dessas ideias, gerando 

tendências no sistema internacional.   

De modo geral, os teóricos construtivistas têm a ideia de que vivemos em um 

mundo construído, em que somos os principais protagonistas, e que é produto de nossas 

decisões; o mundo em permanente construção é moldado pelo que esses teóricos 

chamam de agentes. “A premissa central e comum a todos os construtivistas é que o 

mundo não é predeterminado, mas sim construído à medida que os atores agem, ou seja, 

que o mundo é uma construção social. É a interação entre os atores, isto é, os processos 

de comunicação entre os agentes, que constrói os interesses e as preferências destes 

agentes”. (NOGUEIRA; MESSARI, 2005, p. 166). O paradigma construtivista trabalha 

com o debate agente-estrutura. Esse debate se refere a como cada polo constrange e 



 

39 
 

limita as opções do outro, à medida que os dois são co-constitutivos (WENDT, 2003, p. 

42), ou seja, “não se pode falar em sociedade sem falar nos indivíduos que a compõem” 

e vice-versa. (NOGUEIRA; MESSARI, 2005, p. 167).  

Uma ideia importante na visão construtivista, é de que não existe uma anarquia 

(estabelecida pelo paradigma realista) que rege o sistema de Estados como uma 

estrutura que define as relações internacionais (WENDT, 2003, p. 70). A existência de 

um conjunto de normas e regras que organizam e norteiam essas relações faz com que a 

anarquia possa existir em algum momento específico, não sendo predeterminada, mas 

sim, socialmente construída. Seria um equívoco definir o cenário internacional como 

eminentemente conflituoso. “Os processos de construção e reconstrução são 

permanentes e abrem espaço para a contínua possibilidade de mudança” (NOGUEIRA; 

MESSARI, 2005, p. 167). A lógica de funcionamento da anarquia (um conceito tido 

como permanente na arena global) muda na escola construtivista, pois o processo de 

formação da identidade de cada Estado na sociedade internacional é uma consequência 

das trocas relacionais entre eles, o que está em constante mudança. Isso quer dizer que, 

na relação entre os Estados, pode haver uma variação entre conflito e cooperação.     

Aprofundando essa linha de raciocínio, a definição de construtivismo baseado no 

fato de que a realidade é socialmente construída, é muito ampla. Por isso, vamos nos 

ater a um dos conceitos que mais chamam a atenção para essa escola, que é o conceito 

de identidade. Apesar de não ser uma característica comum a todos os construtivistas, 

Wendt (2003, p.336) é um dos autores que mencionam a questão da identidade tratando 

o conceito de maneira endógena e não considerando as identidades como simplesmente 

predeterminadas. Esse autor discute a identidade de uma maneira flexível, permitindo 

assim, as mesmas se transformarem e se adaptarem aos processos e às necessidades da 

política internacional.  

Valendo-se dessas ideias, os construtivistas enfatizam as características sociais 

da sociedade internacional, e ainda argumentam que o ambiente internacional no qual os 

Estados operam não é apenas regido pelo hard power, como a força militar, fatores 

econômicos e políticos, mas também por forças sociais, ideais, valores, cultura e 

religião. É nesse sentido que esse paradigma procura entender os interesses e o 

comportamento de cada Estado, investigando a sua estrutura social que fornece diversos 

significados e valores, que compõe à sociedade internacional. De acordo com Thomas: 

 



 

40 
 

O mundo social das relações internacionais influencia não apenas os incentivos por diferentes 
tipos de comportamentos estatais, mas também a identidade dos Estados, que é a característica 
básica na sociedade internacional. Em outras palavras, a identidade dos Estados, assim como 
sua ação social, é explicada por uma construção sistêmica que pode ser chamada de sociedade 
internacional (THOMAS, 2005, p.81).    

 
 

Como foi visto, para a visão construtivista, os interesses e as identidades dos 

Estados são socialmente construídos por meio da interação entre eles. Dessa forma, 

sendo importantes elementos constitutivos de um Estado, a cultura e a religião podem 

influenciar fortemente a identidade e a história de uma nação, ajudando e moldar seus 

interesses nacionais e preferências nas relações internacionais, como é o caso norte-

americano, que será estudado sob essa ótica no próximo capítulo.  

 

2  POLÍTICA E RELIGIÃO NOS ESTADOS UNIDOS 
 

2.1 A RELIGIÃO NA HISTÓRIA NORTE AMERICANA: O PORQUÊ DA 

RELIGIÃO SER UM IMPORTANTE ATOR POLÍTICO NOS ESTADOS UNIDOS 

 

A odisseia histórica percorrida pelos Estados Unidos até se transformar em 

potência econômica aponta para a questão religiosa como um importante fator político 

no país. De tal forma, podemos observar no decorrer da história do mesmo as raízes 

religiosas em evidência. O exemplo dos Estados Unidos é bem singular no quesito da 

relação entre política e religião. Primeiro, porque o país passou gradualmente pelo 

processo de crescimento da importância da religião no contexto político desde o período 

de fundação da nação; e segundo, a religião teve um papel fundamental na criação da 

primeira república secular moderna. 

A colonização da América e a expansão da fé cristã no Novo Mundo foram 

alguns dos muitos episódios dos séculos XV e XVI, resultantes da histórica rivalidade 

de cristãos e mulçumanos na Europa e no Oriente Médio22, que moldaram, de certa 

forma, os primeiros acontecimentos político-religiosos em terras americanas. Desde a 

elaboração do Mayflower Compact23; as lutas por liberdade religiosa; a criação de 

                                                
22  Acontecimentos marcantes, não só dos séculos XV e XVI, dessa histórica rivalidade: “O assalto 
a Jerusalém (pelos árabes) em 1099, a captura de Constantinopla em 1453, a rendição de Granada em 
1492, a batalha de Lepanto (a cristandade contra a expansão do Império Otomano) em 1571 e a destruição 
das Torres Gêmeas em 2001”. (WHEATCROFT, 2004, p.32).   
23  “Documento elaborado no Mayflower (nome do navio, ícone norte-americano, que transportou 
os Pilgrins – primeiros colonos – da Inglaterra até a América) para reger a convivência em terra; e para 



 

41 
 

colônias que aceitavam a diversidade de religiões (que agregava uma fé de confissões 

cristãs, sendo a mais importante a divisão entre católicos e protestantes), o crescente 

fluxo de imigrantes com diferentes convicções religiosas (embora quase todos cristãos, 

pelo menos nominalmente); passando pelos momentos do Great Awakening (Grande 

Avivamento), período em que o fervor religioso eclodiu na sociedade americana, e pela 

Revolução Americana (1776), que teve influência direta do Iluminismo, juntamente 

com o Grande Avivamento (para alguns autores, a revolução teve um pano de fundo 

religioso), observamos a religiosidade em paralelo à política. Referindo-se à evolução 

da religião nos Estados Unidos, Silva (2009, p.83) cita Paul Johnson argumentando que 

ele analisou de maneira coerente “a religiosidade tipicamente americana que se definiu 

no século XVIII e se cristalizou nos séculos XIX e XX: ‘Não dogmática, baseada mais 

na moral do que na crença, tolerante, porém forte, penetrante e difusa em toda a 

sociedade’”. 

 

2.1.1 O Velho Mundo: Inglaterra  

 

A presença da religião nos primórdios da história norte-americana remete à 

perseguição religiosa na Inglaterra dos séculos XVI e XVII, pois a América seria um 

refugio de vários grupos religiosos perseguidos. Naquele período, o poder da Dinastia 

Tudor (1485-1603), a primeira dinastia absolutista inglesa e resultante da Guerra das 

Duas Rosas24 (1455-1485) (ANDERSON, 1998, p.117), provocaria a reforma religiosa 

que na figura de Henrique VIII (1491-1547), enfurecido pela recusa do papa em anular 

seu casamento com Catarina de Aragão e permitir que se casasse com a jovem Ana 

Bolena, ataca frontalmente o pilar central da tradição católica na Inglaterra, os 

mosteiros. Até então, a Igreja Católica era a maior detentora de terras no país. 

Influenciado por Thomas Cromwell, seu chanceler, o rei confisca os templos 

(dissolução dos mosteiros) e as terras católicas (DOWLEY, 2009, p.73; ANDERSON, 

                                                                                                                                          
isso foi criado um corpo político para o futuro governo prover a todos com ‘leis justas e iguais’, baseados 
nos ensinamentos da Igreja e da Bíblia. Os signatários do Mayflower Compact invocavam o próprio Deus 
como sua testemunha e como cossignatário ” (SILVA, 2009, p.75). 
 

24  A guerra das Duas Rosas foi um longa disputa entre “a família York (que usava uma rosa branca 
como símbolo) e a família Lancaster (que usava uma rosa vermelha)” (KARNAL, 2007, p.19) pelo trono 
da Inglaterra. Durante os trinta anos as duas famílias alternaram no poder inglês, provocando um 
enfraquecimento da nobreza. Quando em 1485, Henrique Tudor (ou Henrique VII) é coroado o primeiro 
governante da Dinastia Tudor, afirmando o poder real e tornado-o centralizado.   



 

42 
 

1998, p.137; CHURCHILL, 1960, p.59-60), além de romper os laços religiosos com 

Roma. Surgia então, em meio a esses conturbados processos, convergindo com um 

movimento subjacente de introdução do protestantismo, a religião anglicana na 

Inglaterra, tendo o rei como o fundador dessa vertente protestante. 

A vida religiosa inglesa no século XVI é marcada por uma relativa anarquia. 

Após passar pelo reinado de Eduardo VI (1547-1553), com tendências calvinistas; 

Maria I (1553-1558), a católica, reprimindo violentamente os protestantes na tentativa 

de reinstalar o catolicismo; e Elizabeth I (1558-1603), que consolidará o anglicanismo 

como religião oficial, o país se encontra fragmentada em várias seitas protestantes, 

inúmeros grupos de resistência católica, além da Igreja anglicana oficial. Não obstante, 

a rainha Elizabeth I autorizará uma das mais importantes expedições de seu reinado com 

direção à América, sob o patrocínio de Sir Walter Raleigh (1552-1618), haja vista que 

as expedições não eram financiadas pelo Estado. Em contraste com a América Ibérica, a 

Coroa inglesa entregava as responsabilidades do processo colonizador a empresas de 

comerciantes capitalistas. (SILVA, 2009, p.73; KARNAL et al., 2008, p.42). Essa 

expedição não tinha nenhuma religião como estandarte, pois ao contrário de outros 

navegantes, Raleigh não ponderava a religião como um dos motivos de suas ambições 

coloniais (WRIGHT, 2002, p.73). A campanha promovida por Sir Raleigh, que fundou 

e concedeu o nome do território de “Virgínia” (em honra à rainha virgem Elizabeth), 

torna-se importante porque foi a primeira a estabelecer um núcleo de colonização 

inglesa em terras norte-americanas, a comunidade de Roanoke (atual Carolina do 

Norte), que desapareceu, possivelmente devido às condições precárias ou vítima de 

ataques indígenas. (SILVA, 2009, p.72-73). 

Ainda na próspera Inglaterra elizabetana, os bispos anglicanos expulsaram da 

igreja os puritanos25, além de destruir a organização deles. Contudo, não existia uma 

perseguição sistemática, havia várias restrições e espionagem que prejudicavam o culto 

pacífico dos puritanos (CHURCHILL, 1960, p.139). Fugindo da coação dos clérigos 

ingleses, esse grupo de puritanos procura liberdade de culto no exterior, e se estabelece 

na Holanda. Com a confiança de que teriam paz nesse país, eles foram proibidos de 

participar das corporações de ofício, restando-lhes os trabalhos manuais, e por razões de 

nacionalidade, as autoridades não foram de nenhuma utilidade. Como solução para esse 
                                                
25  O puritanismo surgiu no reinado de Elizabeth I. As críticas à política da rainha partiram dos 
grupos calvinistas ingleses, que foram denominados de puritanos, porque pretendiam “purificar” a Igreja 
Anglicana, retirando os resíduos do catolicismo, aproximando sua liturgia do calvinismo. (DOWLEY, 
2009, p.117). 



 

43 
 

impasse, a procura de trabalho e a prática religiosa livre, esse mesmo grupo de 

religiosos embarcará no Mayflower, em 1620, em direção à América do Norte.   

É com esse cenário que tem início a dinastia Stuart. Seu primeiro governante, 

Jaime I (1603-1625), ajudou na criação da Companhia da Virgínia (1606), juntamente 

com um grupo de especuladores, com a perspectiva de aumentar os lucros alfandegários 

(de que a Coroa dependia tanto). De certa forma, os investimentos para as novas 

oportunidades além do Atlântico representavam um meio de fuga da má situação e o 

declínio do comércio europeu resultado das guerras religiosas (CHURCHILL, 1960, p. 

138). A primeira investida da companhia que, inclusive, forneceu poucos lucros, foi o 

núcleo de povoamento em Jamestown, na costa da Virgínia (1607), que teve como 

missão converter os indígenas ao cristianismo. Dessa vez a questão religiosa era 

primordial.  

Ainda no reinado de James I, é desencadeada uma violenta perseguição aos 

católicos e calvinistas, visando fortalecer o absolutismo pela consolidação da religião 

anglicana. Nessa época, as diversas classes que estimulavam a monarquia absoluta na 

Inglaterra ou lutavam contra ela utilizaram a religião como veículo de expressão de seus 

interesses políticos (MELLO; COSTA, 1999, p.91). De maneira geral, podemos dizer 

que católicos26 e anglicanos colocavam-se a favor da monarquia, enquanto os 

calvinistas, divididos em presbiterianos (alta burguesia) e puritanos (nova e pequena 

burguesia) propagavam a aceitação de uma monarquia parlamentar. Ainda que houvesse 

exceções, a divisão religiosa correspondia à divisão de classes na sociedade. 

A dinastia Stuart tentou reinar sem o apoio do parlamento, o que anos mais 

tarde, já no reinado de Carlos I (1625-1649) (ANDERSON, 1998, p.139-140), 

desencadeou uma guerra civil entre católicos e anglicanos (do lado do rei absolutista) e 

calvinistas (presbiterianos e puritanos), defensores do parlamento. O conflito em 

questão tem fim com a instauração da República Puritana (Revolução Puritana), tendo 

como chefe Oliver Cromwell, que além de executar o rei anglicano, estabelece uma 

ditadura. No período histórico seguinte, marcado por uma breve restauração da dinastia 

Stuart, devido à morte de Cromwell, o anglicanismo volta a ser a religião oficial da 

Inglaterra. As oscilações religiosas no trono inglês do século XVII, resultantes de vários 

conflitos político-religiosos, tiveram uma estagnação com a Revolução Gloriosa (1685-

                                                
26  “Os católicos eram em grande parte provenientes da nobreza feudal. Embora não concordassem 
com a centralização do poder pela monarquia. Defendiam o absolutismo com receio de perder os 
privilégios feudais que ainda lhes restavam”. (MELLO; COSTA, 1999, p.92).    



 

44 
 

1689)27 (chamada dessa forma pois não houve derramamento de sangue). Após a 

deposição do último Stuart em 1688, e a ameaça do perigo católico em estabelecer um 

novo regime absolutista, o parlamento consagra Guilherme de Orange (príncipe 

holandês protestante casado com uma Stuart) como rei, e o absolutismo foi substituído 

pela monarquia constitucional (a realeza submetida ao parlamento). 

Nesse ínterim, a Inglaterra passava por um processo de transformação: os 

cercamentos dos campos abertos28, com consequente expansão da propriedade privada, 

o avanço do capitalismo sobre o campo, o fim das terras comuns. Esse conjunto de 

fatores levou os camponeses trocarem o campo pela cidade na tentativa fracassada de 

mudar de vida. O êxodo rural cresceu, acarretou o aumento das cidades inglesas e o 

número de pobres também (ANDERSON, 1998, p.137-138). A alta dos preços, nos 

séculos XVI e XVII, é uma variante que tornará a vida inglesa bem difícil, devido à 

inflação dos produtos de primeira necessidade, associada à abundância do ouro e prata 

vindo das colônias (CHURCHILL, 1960, p.138). A forma capitalista de reger o 

mercado atingia diretamente as classes de baixa renda. Essa situação era agravada pela 

pobreza em ascensão e o aumento da população, que de certa forma, disseminou a fome 

e a peste que dizimou a população do país e da Europa. 

Esse quadro consideravelmente caótico fará com que parte dessa população 

pobre imigre para a América em busca de melhores condições de sobrevivência. A 

imigração de um contingente populacional inglês para a América também era 

estimulada pelas perseguições de grupos por suas ideias políticas (antiabsolutistas e 

republicanas) e por suas crenças religiosas (protestantes calvinistas) que, obrigados ou 

não, a abandonar a Grã-Bretanha, fixaram-se na costa leste da América do Norte, onde 

fundaram as primeiras colônias. A presença da religião nos primórdios da nação norte-

americana deve-se, em parte29, assim à massiva imigração e influência inglesa. A 

religião permeava e atuava em toda a sociedade na Inglaterra (principalmente após a 

autorização da tradução da Bíblia para o inglês, no reinado de Henrique VIII), como 

observa Hill (2003, p.26-28):   

                                                
27             A Revolução Gloriosa do Reino Unido foi uma revolução em grande parte não-violenta (por 
isso chamada de "Revolução sem sangue"), na qual o rei Jaime II de Inglaterra da dinastia Stuart 
(católico) foi removido do trono de Inglaterra, Escócia e País de Gales, e substituído pelo nobre holandês 
Guilherme, Príncipe de Orange juntamente com sua mulher Maria II, filha de Jaime II (ambos 
protestantes). Essa revolução aboliu o absolutismo na Inglaterra e instituiu o parlamentarismo. 
28  “Parcelas de terra de onde se expulsavam os camponeses, substituindo a atividade agrícola pela 
rendosa criação de carneiros”. (MELLO; COSTA, 1999, p.89). 
29  Em parte, pois já havia uma população indígena com religião praticante na América antes da 
chegada dos britânicos. 



 

45 
 

 

(...) todos os partidos (políticos) recorriam ao apoio da Bíblia; os radicais do século XVII 
afirmavam que suas ideias provinham da Bíblia. E eles estavam certos. Todas as heresias 
tinham suas origens na Bíblia. (...) A Bíblia era aceita como um elemento central a todas as 
esferas da vida intelectual; A Igreja e o Estado na Inglaterra dos Tudors eram uma só; a Bíblia 
era, ou deveria ser, o fundamento de todos os aspectos da cultura inglesa.  
 

 

2.1.2  O Novo Mundo 

 

Apesar dos imigrantes procurarem por uma vida nova e o propósito da migração 

estar na construção de algo novo, a crença em tal religião permaneceu. O evento mais 

importante desse período é a chegada do Mayflower (1620) no território de New 

Plymouth (Massachusetts hoje). Uma expedição de caráter essencialmente religioso, 

composta por calvinistas puritanos, que diferente das outras já citadas, tinha a finalidade 

de criar o reino de Deus na Terra e o intuito de permanecer definitivamente em território 

norte-americano (SILVA, 2009, p.74). A principal convicção dos puritanos ingleses era 

que eles seriam o povo escolhido de Deus para uma missão de criar uma sociedade 

baseada nas leis divinas e, levar ao Novo Mundo princípios que tinham a Bíblia como 

autoridade reguladora da unidade congregacional, todos dependiam de Deus para a 

salvação, e ele tinha criado a humanidade como um todo. Mas, a Igreja e o Estado eram 

instituições distintas, porém, complementares. (NOLL, 2003, p.33).  

Dentre os integrantes do Mayflower, uma embarcação emblemática que 

compunha uma das maiores e mais bem equipadas frotas que chegaram à América do 

Norte, a figura que chamava mais atenção era John Winthrop30. Mediante a 

religiosidade dos ingleses, ele “se exaltava como um novo Moisés que liderava um 

Povo Escolhido em busca da Terra Prometida” (SILVA et al., 2009, p.75). É dele que 

partiu a ideia de que o povo norte-americano deve ser um exemplo moral para toda a 

humanidade. No conceito de Winthrop, o estado não deveria separar-se das instituições 

eclesiásticas, consideradas corruptas do ponto de vista europeu. O objetivo dele era a 

recuperação da Igreja. E o local escolhido para tal aventura foi a Nova Inglaterra, atual 

cidade de Boston. A crença de Winthrop regia que Deus tinha feito pessoas diferentes 

                                                
30  John Winthrop foi o primeiro governador da colônia da baía de Massachusetts em 1629, antes 
mesmo de partir de Yarmouth, Isle of Wight, Inglaterra, rumo à América. Sob o seu comando tinha um 
conjunto de 11 embarcações composta por cerca de 700 pessoas, quase todos puritanos. Os colonos, 
financiados pela Companhia da Baía de Massachusetts, primeiro chegaram a Salem, depois passaram por 
Charlestown e, em busca de água fresca e melhores locais para se estabelecerem, seguiram para Shawmur 
(Boston), onde fixaram povoamento (BREMER; BOTENHO, 2005). 



 

46 
 

para que todos precisassem de todos (PORTERFIELD; CORRIGAN, 2010, p.17); e o 

interesse individual sobrepusesse o coletivo. Partindo desses princípios, ele dará início a 

uma teocracia na América do Norte. Sendo Winthrop o governador, todos os escolhidos 

para o Governo seriam selecionados pela congregação, conforme o comportamento 

religioso. Caso o indivíduo apresentasse comportamento anti-social, contrariando as 

ordens da sociedade ou criticando o Governo, a punição era imediata, podendo ser 

seguida de deportação. A importância da Bíblia era crucial, pois não havia hierarquia na 

congregação (tratava-se de um sistema anticlerical, embora teocrático), todos os crentes 

acreditavam na ligação direta com Deus através da leitura e da interpretação literal das 

escrituras sagradas. 

A marcante contradição na Nova Inglaterra entre o Governo autoritário e a 

crença na liberdade, um dos principais fatores que impulsionou a imigração para a 

América, terminou por gerar resultados políticos para toda a nação, como o surgimento 

de novas colônias. Não obstante seu carisma para com a população, Winthrop foi 

retirado pacificamente do poder por desrespeito aos direitos individuais na colônia. 

Contudo, pouco tempo depois, foi reconduzido ao poder por ter ganho um pleito em 

praça pública à maneira ateniense (considerada a primeira eleição da história da 

América, em 17 de maio de 1637) no qual se decidia optar entre se a Igreja conduziria 

seu rebanho por meio de que só a fé era a condição para a salvação humana ou através 

de uma linha ortodoxa (à maneira de Winthrop) com base na razão e no ensinamento. 

O tipo de devoção na teocracia de Winthrop começa se desgastar com o fim da 

primeira geração de colonos e as evidentes diferenças e práticas religiosas entre os 

integrantes da sociedade. A contestação ao poder de Winthrop chegou ao ápice com a 

liderança de Roger Williams (1603-1683). À medida que Winthrop defendia o 

autoritarismo, Williams pregava o princípio da liberdade, por isso, hoje, obteve o título 

de primeiro democrata americano (NOLL, 2003, p. 60). Como Silva (SILVA et al., 

2009, p.78-79) assinala, Williams preconizava um ideal oposto ao Governo de Boston, 

o que culminou na conquista de inúmeros adeptos a procura de direitos individuais: 

 
Ele discordava dos métodos autoritários e impiedosos adotados em Boston, opunha-se à tomada 
de terras e caça dos nativos pelos brancos, não aceitava o dogma de que Deus pode fazer uma 
aliança com uma comunidade inteira. Achava que cada indivíduo tinha o direito de fazer a sua 
própria interpretação dos textos sagrados e – acima de tudo – considerava fundamental para 
um bom governo que Igreja e Estado fossem entes separados, que a vontade da maioria das 
pessoas – expressa por meio de instituições laicas – deveria constituir a base da administração 
pública.    
 



 

47 
 

Sendo expulso de Boston (região de Massachusetts), Williams se estabeleceu em 

um território no qual deu o nome de Providence (no atual Estado de Rhode Island) 

(PORTERFIELD; CORRIGAN, 2010, p.18), onde foi formada a primeira congregação 

de Batistas31 na América (BRACKNEY, 2006, p.12). Essa área seria, então, conhecida 

como a primeira colônia norte-americana onde a liberdade religiosa era um direito 

humano de todos os grupos, pela tolerância, convivência pacífica com os índios e a 

separação entre Estado e Igreja.  

Outros grupos religiosos se estabeleceram nas colônias, a exemplo dos quacres32 

(também chamados de “Sociedade de Amigos”). Ao desembarcarem na América do 

Norte em 1656, eles encontraram a oposição dos puritanos, sendo alguns membros até 

perseguidos e mortos. Para os quacres, cada homem era sacerdote de si mesmo e, esse 

foi um dos valores que rendeu o louvor do pensador Voltaire no Dicionário Filosófico 

(KARNAL et al., 2008, p.53). A ideologia quacre na América se consolidou na figura 

de William Penn (1644-1718) quando da criação de uma colônia, a Pensilvânia. Penn 

recebeu uma carta do rei Carlos II concedendo-lhe a posse do território da Pensilvânia, 

em 1681. Neste mesmo ano, ele publicou um folheto colocando em relevo as 

características e localidade da região e os principais atrativos da nova comunidade 

(SYRETT, 1980, p.43). A conquista de adeptos deu-se essencialmente àqueles que se 

viram desencantados com o autoritarismo do Governo puritano. Para William Penn, a 

sua colônia não era apenas um lugar de refúgio para os quacres, mas para diversas 

religiões conviverem em paz e liberdade. A vinda de Penn para a América foi 

consequência da perseguição religiosa que ele sofreu por suas ideias, por declarar a 

rejeição do catolicismo e da coroa. Daí o surgimento de formar uma comunidade-

modelo na América. Com a obtenção de uma vasta extensão de terra a oeste do rio 

                                                
31  A origem da fé batista é datada do tempo da reforma protestante na Inglaterra, quando o grupo 
conhecido como puritanos, exigia da Igreja Anglicana o abandono das influências católicas, e que 
aderisse à fé simples dos Cristãos do Novo Testamento. Dentre os dissidentes desse grupo (no século 
XVII), o mais astuto foi John Smyth, que se refugiou na Holanda à procura de liberdade religiosa, em 
1608. Um ano seguinte, por sentir a necessidade de um novo batismo, ele veio a criar a Igreja Batista 
(BRACKNEY, 2006, p.146), que mais tarde seria representada por Roger Williams na América.      
32  Os quakers nunca almejaram ser uma denominação religiosa. No início era apenas um 
movimento político inglês. Seu fundador, George Fox (1624-1691), nascido em Leicestershire, tornou-se 
um ativista religioso aos dezenove anos e esteve na prisão por oito vezes por desafiar as instituições 
políticas e religiosas em suas pregações. Fox preconizava que Deus está dentro de cada pessoa, “atacando 
assim toda a discriminação por classe, riqueza, raça ou sexo que caracterizava as estruturas sociais 
hierárquicas de seu tempo” (DOWLEY, 2009, p.127). Os quakers se recusavam a prestar juramentos aos 
magistrados e opunham-se aos ritos eclesiásticos. O nome “quaker” é originário de um dos sermões de 
Fox, no qual ele ordenou que um magistrado tremesse ao ouvir o nome de Deus. Daí a denominação 
Quaker, aquele que treme ou trepida (com relação à agitação política). Outra teoria coloca que esse nome 
tem origem devido a trepidação que acompanha as experiências religiosas dos quakers.  



 

48 
 

Delaware (SYRETT, 1980, p.43; KARNAL et al., 2008, p. 54), ele oferecia lotes 

gratuitos e a garantia de liberdade religiosa, o que acabou atraindo uma grande 

quantidade de colonos. 

A experiência de Penn funcionou plenamente enquanto ele regia a colônia, a 

ponto de Filadélfia, capital da Pensilvânia, tornar-se uma das regiões mais alfabetizadas 

da América (KARNAL et al., 2008, p.54). Não obstante, as trezes colônias  eram uma 

das regiões com o índice de analfabetismo mais baixo do mundo (KARNAL et al., 

2008, p.50). Isso é devido ao grande interesse das treze colônias pela educação, como 

demonstra um folheto publicado em Londres (1643) intitulado Os Primeiros Frutos da 

Nova Inglaterra (SYRETT, 1980, p.29): 

 
Depois que Deus nos conduziu sãos e salvos para Nova Inglaterra, e construímos nossas casas e 
asseguramos o necessário para nossos meios de subsistência, edificamos locais convenientes 
para o culto de Deus e estabelecemos nosso Governo Civil. Depois disso, uma das coisas que 
mais ambicionávamos era incentivar o Ensino e perpetuá-lo para a posteridade.  
 

Os colonos protestantes tiveram grande influência nesse processo educacional, 

pois a Reforma religiosa na Europa teve como princípio a defesa da livre interpretação 

da Bíblia. Ou seja, havia uma preocupação para que todos aprendessem a ler e a 

escrever, e esse legado foi trazido para a América, exercido de forma constante. 

Segundo Karnal, “em 1647, Massachusetts publica uma lei falando da obrigação de 

cada povoado com mais de cinquenta famílias em manter um professor” (KARNAL et 

al., 2008, p.48). Grande parte dos documentos sobre educação nas colônias inglesas 

apresentava uma única preocupação: ter um caráter religioso, embora não clerical. Esse 

viés religioso também caracterizou a formação das instituições de ensino superior. 

Alguns elementos importantes presentes nos estatutos de algumas universidades criadas 

no período estabeleceu como pré-requisito a compreensão dos princípios religiosos 

(PINSKY, 2001, p.54-55; SYRETT, 1980, 30-31), como a universidade de Harvard: 

“Todo aluno é claramente instruído e seriamente instado a ponderar na principal 

finalidade de sua vida e dos seus estudos, a conhecer Deus e Jesus Cristo, que é a vida 

eterna (João 17:3) e, portanto, a ter Cristo como a única base de todo o conhecimento e 

saber verdadeiros” (SYRETT, 1980, p.30). Para que o candidato fosse admitido nas 

universidades era necessário ler um trecho da Bíblia em grego, escrever em latim e ter 

vida pacata. Todos os que faziam parte da vida acadêmica atendiam rigorosamente aos 

deveres religiosos: “O presidente da universidade deveria rezar no auditório da 



 

49 
 

instituição toda manhã e toda tarde, lendo trechos da Sagrada Escritura. Os alunos que 

declarassem (...) blasfêmias, opiniões errôneas sobre a Bíblia, difamação (...), poderiam 

ser advertidos, multa ou expulsão, conforme a gravidade do ato” (KARNAL et al., 

2008, p.48-49). 

Do conhecimento primário ao superior, as colônias norte americanas prezavam 

por um projeto educacional e o conhecimento da Bíblia. Em Razões para Fundar 

Universidades (1752), Samuel Davies (1968, p.520), pregador e político astuto que 

aportou na Virgínia em 1748, focava a importância de formar líderes religiosos para 

uma população que crescia sem parar. Com essa prerrogativa observamos o surgimento 

de várias instituições de ensino superior nas treze colônias (KARNAL et al, 2008, p.50): 

Harvard (Massachusetts em 1636), William and Mary (Virginia em 1693), Yale 

(Connecticut em 1701), Princeton (Nova Jersey em 1746), Universidade da Pensilvânia 

(Pensilvânia em 1754), Columbia (Nova York em 1754), Universidade Brown (Rhode 

Island em 1764). 

Diferentemente das outras colônias estabelecidas sob uma ordem protestante, em 

1632, o rei inglês Carlos I concedeu à nobre família católica Calvert, mais 

especificamente à Cecilius Calvert, o Lorde Baltimore, a propriedade de Maryland. Os 

Calvert imaginavam transformar Maryland em um reduto de seus irmãos de fé que 

deixassem a Inglaterra protestante. Segundo os termos de uma carta régia denominada A 

Carta de Maryland (20 de junho de 1632), as terras eram, teoricamente, propriedade 

pessoal do Lorde Baltimore, que dava a ele poder absoluto sobre elas (SYRETT, 1980, 

p.22). Para a formação da colônia, o Lorde dividiu a terra e o poder com pequenos 

proprietários rurais, dando origem ao primeiro povoado (Saint Mary em 1634) no qual 

reuniu protestantes e católicos com o objetivo de transformar as terras em plantações de 

tabaco (atividade altamente lucrativa na época). Os Calvert nomearam um Governador, 

contudo, permitiram que os indivíduos elegessem uma assembleia que, por fim, exigia o 

direito de propor e promulgar uma legislação (SELLERS et al., 1990, p.23). O fato mais 

notável da legislação foi a lei da Tolerância de 1649, destinada a eliminar as acusações 

de que Maryland era intolerante com os protestantes; em 1654, ela foi revogada quando 

os puritanos conquistaram o Governo da cidade, mas, um ano depois, foi restaurada 

com o restabelecimento dos privilégios ao Lorde Baltimore (SYRETT, 1980, p.37-38). 

Essa lei, apesar de assegurar certo grau de liberdade religiosa a católicos e protestantes, 

na verdade, certifica menos tolerância do que se pensa. Ela era empregada apenas aos 



 

50 
 

cristão ortodoxos trinitarianos (os que creem na trindade: pai, filho e espírito santo), não 

garantia a separação entre Igreja e Estado, nem o direito universal do culto. 

A religiosidade do século XVII trazida pelos colonos para compor as primeiras 

povoações foi corroída ininterruptamente devido à tendência para modernidade. Apenas 

o puritanismo constituía a forma mais intensa de observância religiosa. O progresso 

trazido pelo tabaco (uma cultura que se espalhou pelas colônias) converteu a religião em 

um adorno inócuo. O desgaste da religião era visível: o anglicanismo da Virgínia e da 

Nova Inglaterra era sustentado pelos impostos públicos à medida que imigrantes 

huguenotes (denominação dada aos puritanos franceses) eram convertidos 

imediatamente ao anglicanismo da rica classe de fazendeiros, em busca de 

enriquecimento rápido; e até os quacres que geravam altos montantes em consequência 

da operosidade contínua, “chegaram a um ponto em que os bancos pareciam superar as 

igrejas” (SELLERS et al., 1990, p.52). 

O declínio da religiosidade era claramente visto nos discursos do reverendo 

Cotton Mather (fins do século XVII), que pregava a necessidade de desagregação dos 

homens na dependência de Deus para a salvação do mundo (MCLOUGHLIN, 1980, 

p.51; NOLL, 2003, p.87). Outros exemplos que contribuíram para tal desprezo religioso 

são focalizados na cidade de Boston, no qual os ricos comerciantes fundaram a Igreja de 

Battle Street (1699) e escolheram um pastor que pregava uma versão liberal do 

Cristianismo priorizando o legado da moralidade sobre a religiosidade (SELLERS et al., 

1990, p.52); além disso, não exigiam um relato de conversão para aceitar o indivíduo 

como membro. Ainda nesse contexto, dois destacados pastores da época, Charles 

Chauncy e Jonathan Mayhew, inclinaram-se para uma teoria que reduzia a dependência 

humana a Deus, ou seja, os homens seriam capazes de lidar com sua própria salvação 

(NOLL, 2003, p.98). 

 

2.1.3 O Primeiro Avivamento Religioso  

 

Foi nesse cenário religioso, já no século XVIII, que aconteceu o primeiro evento 

de fervor religioso, o Grande Avivamento (Great Awakening), devido à fé que 

continuava operando com entusiasmo em inúmeras células religiosas. Na história dos 

Estados Unidos é possível encontrar vários períodos chamados de “Grande 

Avivamento” (ARMSTRONG, 2001; BAKER, 2006; CORBETT, 1999; SILVA, 2009; 

WALD, 2006); De acordo com McLoughlin (1980, p.1-2), o primeiro deles ocorreu 



 

51 
 

entre 1730 e 1760, e foi um movimento que antecedeu a Revolução Americana 

auxiliando na construção do processo de uma unidade coesa das treze colônias, 

materializando um senso único de nacionalidade, de um povo independente e livre; a 

segunda onda de reavivalismo religioso, de 1800-1830, instigou uma definição do que é 

ser americano e qual o destino manifesto da nova nação; a terceira grande experiência 

religiosa, de 1890 a 1920, depois da Guerra da Secessão33 (também conhecida como 

Guerra Civil Americana, 1861 a 1865), perpetuou o ditado “uma nação, indivisível sob 

Deus, com liberdade e justiça para todos”, e de certa maneira, preparou a sociedade para 

o entendimento do avanço da ciência e da indústria, fazendo surgir o embrião da política 

de “fazer um mundo seguro para a democracia” que configurou a política externa norte-

americana no século XX. O quarto Grande Avivamento começou em 1960 e continua 

até hoje, para alguns autores (BAKER, 2006; MCLOUGHLIN, 1980, p.1).  

Tratando-se do primeiro evento, atribuído aos presbiterianos34 e 

congregacionalistas35, observamos que foi um movimento de caráter popular, emocional 

e antiintelectual, e teve uma característica marcante que foi o surgimento de pregadores 
                                                
33  A Guerra de Secessão consistiu na luta entre onze Estados Confederados do Sul Latifundiário, 
aristocrata e defensor da escravidão, contra os Estados do Norte Industrializado, onde a escravidão tinha 
um peso econômico bem menor do que no Sul. Estas diferenças estão entre as principais causas da guerra 
e têm origem ainda no período colonial: enquanto o desenvolvimento do Norte estava ligado à 
necessidade de crescimento do mercado interno e do estabelecimento de barreiras protecionistas, o 
crescimento Sulista era baseado precisamente no oposto, ou seja: o liberalismo econômico que abria todo 
o Mundo as agro-exportações e com a mão-de-obra escrava (de origem africana) como base da produção. 
(SELLERS et al., 1980, p.186-187) 
34  O Presbiterianismo faz parte da família das igrejas reformadas dentro das denominações do 
Protestantismo Cristão e é baseado nos ensinamentos de João Calvino (1509-1564), tais como eles foram 
institucionalizados na Escócia por John Knox (1513-1572) (WILLIAMS, 2006, p.121-22). O regime 
presbiteriano é uma forma de organização da Igreja que se caracteriza pelo governo de um Presbitério, ou 
seja: uma assembléia de presbíteros, ou anciãos. Esta forma de governo foi desenvolvida como rejeição 
ao domínio por hierarquias de bispos individuais (forma de governo episcopal). Um bispo é o cargo mais 
elevado da Igreja (não há patriarca ou Papa acima dos bispos). 
35  O regime de governo eclesiástico congregacional é um sistema onde cada congregação local é 
autônoma e independente. A igreja local possui autonomia para sua própria reflexão teológica, expansão 
missionária, relação com outras congregações e seleção de seus ministros. O Congregacionalismo está 
baseado nos seguintes princípios: 1) Cada congregação de fieis, unida pela adoração, observação dos 
sacramentos e disciplina cristã, é uma Igreja completa, não subordinada em sua administração a qualquer 
outra autoridade eclesiástica senão a de sua própria assembleia, que é a autoridade decisória final do 
governo de cada igreja local. 2) Não existe nenhuma outra organização ou entidade maior ou mais extensa 
do que uma Igreja local a quem podem ser dadas prerrogativas eclesiásticas ou chamar-se de Igreja. 3) As 
igrejas locais estão em comunhão umas com as outras, são interdependentes e estão intercomprometidas 
no cumprimento de todos os deveres resultantes dessa comunhão. Por isso, se organizam em Concílios, 
Sínodos ou Associações. Entretanto, essas organizações não são Igrejas, mas são formadas por elas e 
estão a serviço delas. A história do Congregacionalismo norte-americano começou no ano de 1620, com a 
chegada à Baía de Massachusetts dos 102 colonos que partiram da Inglaterra embarcados no navio 
Mayflower e fundaram a colônia de Plymouth. Dos 102 passageiros do navio, 35 eram membros da Igreja 
de exilados de Leyden (Holanda), pastoreada por John Robinson. Eles fundaram a primeira igreja do tipo 
congregacionalista na América. O Congregacionalismo na América cresceu em sua influência. As 
primeiras universidades dos Estados Unidos, como Harvard e Yale, foram estabelecidas para treinar 
pastores Congregacionais (WILLIAMS, 2006, p.204). 



 

52 
 

itinerantes. Os ministros religiosos percorriam as comunidades realizando pregações 

apelando por uma reação emocional à graça de Deus, mostrando o lado mais 

carismático da religião, através de sermões exaltados, atacando, assim, a formalidade da 

religião oficial. É pela valorização desse jeito de praticar a fé que surgiram inúmeras 

seitas protestantes. Chamados de “reavivalistas”, os pregadores eram mediocremente 

educados, por isso “sustentavam que o coração aberto ao espírito divino era mais 

importante do que o intelecto altamente educado” (SELLERS et al., 1990, p.53). Eles 

sugeriam que a salvação estava aberta a todos, não apenas aos eleitos e, a figura do 

indivíduo nesse processo era muito importante, mediante uma vida cristã exemplar. 

Paradoxalmente, o primeiro grande despertamento teve como um dos seus 

grandes líderes o mais talentoso intelectual e teólogo da época, Jonathan Edwards 

(1703-58). Esse pastor congregacional utilizava-se de ideias iluministas, do pensamento 

de Locke e de Newton em suas pregações, reconstruindo a figura de um Deus 

onipresente e onipotente, modernizando o puritanismo de acordo com o racionalismo do 

século XVIII. A disseminação dos seus valores fortaleceu o sentimento de união das 

colônias. Segundo Sellers, May e McMillen (1990, p.54), sem o Avivamento religioso, 

não haveria Revolução, nem independência: 

 
Ao destacar a dimensão pessoal da salvação e solapar instituições religiosas tradicionais, o 
Avivamento não só estimulou diversidade espiritual e abriu caminho para a separação entre 
Igreja e Estado, mas alimentou também o temperamento igualitário colonial e o 
desenvolvimento de um senso de singularidade norte-americana e, dessa forma, apressou o 
rompimento com a Grã-Bretanha.  
 

Nesse sentido, o Grande Avivamento eventualmente apoiou a Revolução 

Americana nos seguintes aspectos: o sentimento de poder religioso levou à sensação de 

poder coletivo na sociedade, e isso auxiliou uma prática política democrática; em 

confronto com a religião estabelecida, os evangélicos se esforçaram para conseguir a 

liberdade religiosa, em consequência, a liberdade política, e então, a independência das 

colônias em relação à Grã-Bretanha e à Igreja Anglicana; por fim, alguns religiosos 

tinham a crença de que o progresso seria realizado para alcançar o Reino de Deus na 

Terra, e estavam ansiosos por presenciar essa realização através do estabelecimento de 

uma nova ordem social (CORBETT; CORBETT, 1999, p. 46). É nesse esse panorama 

que consideramos a Revolução Americana com um caráter tão religioso quanto político. 



 

53 
 

Outra figura importante no primeiro avivamento religioso da América do Norte 

foi George Whitefield (1714-70). Esse pregador metodista36 discursava em um estilo 

diferente, dramático, emocional: “durante seus sermões os fieis desmaiavam, choravam, 

gritavam” (ARMSTRONG, 2001, p.100). O teor emocional era tão forte que inspirou 

uma nova vida na religião, as pessoas passaram a ler mais a Bíblia, e recusavam a ouvir 

passivamente o estilo formal dos sermões. O excesso emocional característico da obra 

de Edwards e Whitefield não tinha nenhuma conotação política (eles não incitavam se 

rebelar contra as forças britânicas, não lutavam por governo democrático, nem 

ponderavam distribuição igual de riqueza), entretanto, preparou as colônias para a 

Revolução, alimentando a consciência nacional fazendo os americanos tomarem ciência 

de sua comunhão com o outro, familiarizando-os com a cooperação colonial 

(WILLIAMS, 2008, p.179); esse Avivamento, além de ser considerado o primeiro 

movimento de massa dos Estados Unidos, proporcionou a participação da população em 

acontecimentos que mudariam o curso da história do país (ARMSTRONG, 2001, 

p.101). 

A relação entre o primeiro Grande Avivamento e a Revolução Americana foi 

primeiramente notada por Joseph Tracy (1845, p.420), que caracterizou o movimento 

religioso como precursor da Revolução. O papel da religião na Revolução Americana 

pode ser entendido antes, bem como, no processo revolucionário. Se a religião, para os 

norte-americanos, funcionou como um conjunto de valores que provocou a coesão 

cultural da sociedade, então a Revolução foi o ápice na construção desse sistema.  

 

2.1.4  A Revolução, A Independência e A Constituição  

 

Durante os anos que conduziram o movimento revolucionário, vários fatores 

religiosos, políticos e econômicos contribuíram para a tensão entre a Grã-Bretanha e as 

treze colônias, que tinha se rebelado e declarado sua independência. As tensões políticas 

                                                
36  Criado por John Wesley (1703-91) na Inglaterra, o metodismo foi um movimento surgido 
devido à Reforma e, recebeu a denominação “metodista” por ter hábitos muito metódicos, como receber a 
comunhão toda semana, jejuar com frequência, abster-se dos luxos e da maioria das diversões, visitar os 
pobres, os doentes e os prisioneiros. Wesley pregava a população inglesa que na sua maioria não conhecia 
o evangelho. Em 1739, ele decidiu constituir comunidades metodistas independentes devido a enorme 
quantidade de seguidores, o que em 1784, transformara-se na Igreja Metodista. Essa Igreja aportou nos 
Estados Unidos através de pastores itinerantes, que teve principal expoente na figura de Robert 
Strawbridge, que vindo da Irlanda em 1760, estabeleceu-se em Maryland. No mesmo ano da fundação da 
Igreja Metodista, Wesley consagra os reverendos Thomas Coke (1714-1814) e Francis Asbury (1745-
1816) para serem os superintendentes da nova Igreja Episcopal Metodista da América (DOWLEY, 2009, 
p. 132-133).     



 

54 
 

eram devidas em parte a um sentimento crescente entre as colônias de que eles 

poderiam reger seu próprio governo, sem benefícios ou apoio britânico, isso por que a 

Coroa estava taxando os colonos para suprir suas perdas econômicas coloniais 

(COBERTT, COBERTT, 1999, p. 55). Os débitos do Império eram o resultado dos 

gastos em defender as colônias, por exemplo, dos franceses. Com a finalidade de 

direcionar os custos de manutenção do Império para as colônias, o Governo Britânico 

decretou a Lei da Receita (mais conhecida como Lei do Açúcar) em 1764, sobretaxando 

também café, linho, seda e vinho, o que provocou a fúria das colônias; além disso, 

houve o decreto da Lei da Moeda (1764), que proibia as colônias, já em sérias 

dificuldades, de emitir papel-moeda, e a Lei do Aquartelamento (1765), exigindo que 

fornecessem abrigo e suprimento às tropas britânicas, fomentando mais indignação. 

Subestimando ainda mais a força da oposição colonial, o Parlamento aprovou a 

provocadora Lei do Selo (1765), que impunha aos colonos  adquirirem selos da receita 

para fixá-los em todos os tipos de documentos legais e comerciais, tributando tudo de 

forma visível e odiosa (SELLERS et al, 1990, p.58). Além disso, houve a Lei do Chá 

(1773), uma forma encontrada pelo Governo da Inglaterra de ajudar a Companhia das 

Índias Orientais, que tinha exclusividade na venda do produto aos consumidores norte-

americanos, com isenção do imposto de importação e baixando o preço, privando 

importadores na América de qualquer participação no comércio do chá. Mas os colonos 

recusavam todo e qualquer novo imposto que a Inglaterra queria impor. No entanto é 

que, em dezembro de 1773, um grupo de colonos (disfarçados de índios mohawk) 

abordou navios britânicos e despejou cerca de 45 toneladas de chá nas águas do porto; 

esse acontecimento ficou conhecido como “A causa  de Boston”, e ocorreria um ano 

depois de irados moradores de Rhode Island terem incendiado o navio Gaspée, da 

Patrulha Alfandegária (SELLERS et al., 1990, p.62). Isso demonstra a concordância dos 

colonos em rejeitar o sistema de leis que concedia ao Parlamento inglês o direito de 

tributar as colônias a fim de arrecadar receita.   

As motivações religiosas tornaram-se entrelaçadas às questões políticas e 

econômicas, como às Leis. Contudo, um acontecimento particular está diretamente 

relacionado ao vetor religioso que provocou a rivalidade acentuada entre as colônias e a 

Coroa. A Grã-Bretanha nomeou um bispo anglicano para todas as colônias, a pedido de 

grupos anglicanos, com o propósito de estabelecer um tentáculo da religião oficial da 

Inglaterra na América, na tentativa de influenciar a instauração dessa religião como 

oficial também nas colônias (COBERTT, COBERTT, 1999, p. 55). A prerrogativa de 



 

55 
 

estabelecer uma religião oficial sempre foi um problema para os norte-americanos desde 

os primeiros anos da colonização; a simples diversidade de credos religiosos entre a 

população fazia problemática a oficialização de uma igreja. Cada Estado enfrentava sua 

dificuldade ou apresentava vontade própria de não instituir uma religião oficial; na 

Virgínia, por exemplo, as circunstancias adversas eram de uma população dispersa e a 

distância dos centros eclesiásticos da Europa; na Pensilvânia existia uma oposição 

sistemática a oficializar um credo; já em Massachusetts era a intensidade da motivação 

religiosa, o desejo de impor uma ortodoxia, tolerância de culto e isenção de tributação 

paroquial estendida aos principais grupos dissidentes que levavam aos desafios de uma 

oficialização religiosa (BAILYN, 2003, p.229).  

Nos estados de Connecticut e Massachusetts, um grupo congregacional rígido, 

consequência do Avivamento religioso, acreditava que seu evangelismo era a única 

ortodoxia verdadeira, por isso não aceitavam os benefícios legais disponíveis aos 

dissidentes, atacavam a igreja oficial (da Inglaterra), alegando argumentos da Bíblia e 

do direito natural, como a “liberdade de consciência era um direito inalienável de toda 

criatura racional” (BAILYN, 2003, p. 230-31), e defendia veementemente a completa 

separação da igreja e do Estado. O ataque ao mal de uma oficialização da religião era 

uma resposta aos esforços da Igreja da Inglaterra em estender sua influência no 

território central da dissidência norte-americana. Em 1759, a Igreja Anglicana havia 

estabelecido na Universidade de Harvard, uma missão de sua Sociedade para 

Propagação do Evangelho, o que provocou ataques panfletários contra a organização 

(BAILYN, 2003, p. 234).  

Diante desse quadro, em 1774, um Congresso de delegados de todas as colônias 

reuniu-se na Filadélfia, que apesar de compartilharem sentimentos anti-britânicos e 

serem a favor da “causa de Boston”, não havia uma unanimidade sobre as relações 

constitucionais entre as colônias e a Inglaterra. Enquanto alguns repeliam a jurisdição 

do Parlamento sobre as colônias e argumentavam que seus habitantes estavam sujeitos 

apenas às leis aprovadas por suas assembléias, outros reconheciam o poder do 

Parlamento de regulamentar o comércio imperial, mas eram contrários ao direito de 

tributar, ou de interferir nos negócios internos das colônias. A primeira medida 

revolucionária e a mais radical desse Primeiro Congresso foi a criação de uma 

“Associação Continental” que tinha o objetivo de executar o plano de não-importação, 

não-consumo, não-exportação de mercadorias entre as colônias e a Grã-Bretanha 

(SELLERS et al., 1990, p. 64). Em decorrência da vigência desse plano, em menos de 



 

56 
 

um ano, presenciou-se as batalhas de Lexington e Concord (as primeiras pela 

Independência em 1775), o que levou as colônias a se reunirem urgentemente no 

Segundo Congresso Continental da Filadélfia, onde dissolveram os últimos vestígios de 

lealdade à Coroa e George Washington foi escolhido como comandante-chefe. Depois 

de alguns anos de batalhas, em 1781, a vitória foi consumada pelos americanos, obtida 

em parte devido ao apoio da marinha francesa (ROLLET, 2005, p.98).  

Antes mesmo de possuírem uma constituição escrita, os americanos dotaram-se 

da Declaração da Independência (redigida por Thomas Jefferson), adotada pelo 

Segundo Congresso Continental. No primeiro parágrafo da Declaração é afirmado que 

um povo pode tornar-se independente, ou seja, “se torna necessário para um povo 

dissolver o vínculo político que o mantinha ligado a outro, e assumir entre as potências 

da Terra a situação separada e igual a que as leis da Natureza e o Deus da Natureza lhe 

dão direito” (SYRETT, 1980, p.65). Portanto, a Independência é justificada por dois 

fatores encontrados na filosofia de John Locke, a Lei Natural e Deus, estando o Criador 

contido na origem do que está contido nessa lei (ROLLET, 2001, p.99). A Declaração é 

inspirada diretamente da filosofia de Locke, pois envolve a problemática dos direitos 

subjetivos e fundamentais do indivíduo, como a vida, a liberdade (liberalismo político), 

a procura da felicidade, a propriedade (um elemento; base dos direitos).      

Na Virgínia, um novo afluxo de dissidentes radicais derrubou a estabilidade 

eclesiástica em 1750. Desde então todos clamavam por completa liberdade religiosa, 

então os deputados coloniais indicaram um comitê para a religião e instruíram para uma 

nova e abrangente lei de tolerância local. Contudo, o projeto de lei que o comitê 

submeteu refletia uma maior preocupação em garantir a estabilidade social numa 

situação de controvérsia religiosa do que em minimizar a intensidade do sentimento 

anti-instituicionalização. Só em 1786 que seria redigido por Thomas Jefferson, o 

Estatuto da Liberdade Religiosa da Virgínia, que adotado pelo legislativo estadual, 

serviu de modelo à primeira emenda da Constituição dos Estados Unidos. (SYRETT, 

1980, p.75). Esse conjunto de episódios forma um importante precedente do ataque à 

oficialização de uma religião, que resultou na desinstitucionalização da religião nos 

Estados Unidos.  

Apesar de a Revolução Americana ter sido contextualizada sob um cenário de 

ebulição religiosa, seu principal resultado, a Constituição (1787), não contém 

explicitamente citações ligadas à religião, com exceção à garantia de liberdade religiosa, 

em sua primeira emenda. A separação entre Igreja e Estado e a não-menção da religião 



 

57 
 

na Constituição dos Estados Unidos, à época de sua elaboração, asseguram legalmente 

ao país uma ampla liberdade e tolerância religiosa, pois à medida que o Estado não 

manifesta nenhuma preferência ou religião nacional, cabe ao cidadão ter livre trânsito 

para escolher uma crença (WOOD, 2009, p.576), o que produziria toda uma gama de 

doutrinas diferentes. O objetivo dos Fundadores da Nação americana era impedir 

qualquer religião de dominar o cenário nacional, sendo uma maneira de proteger e 

defender a fé das pessoas.  

 
Uma das contribuições mais importantes dos Estados Unidos ao mundo foi a precisão com que 
os Fundadores da Nação separaram a relação entre Deus e o governo. O papel de Deus no 
estabelecimento da base para o governo, acreditavam, era fornecer a cada indivíduo “certos 
direitos inalienáveis, não fazer com que qualquer líder específico tivesse o direito divino de 
exercer poder sobre os outros (GORE, 2008, p.44).    
 

As constituições elaboradas pelos Estados independentes norte-americanos não 

apresentavam um texto que mencionasse Deus com uma relevância atribuída ao mesmo. 

Com exceção do Projeto de Lei dos Direitos da Virgínia (1776), que estabelece no seu 

16° parágrafo (SYRETT, 1980, p.64):  

 
A religião, ou a obrigação que temos para com o nosso Criador, e a maneira de cumpri-la, só 
pode ser dirigida pela razão e pela convicção, e não pela força nem pela violência; por 
conseguinte, todos os homens fazem igualmente jus ao livre exercício da religião, de acordo com 
os ditames da sua consciência; e é dever mútuo de todos praticar a indulgência, o amor e a 
caridade cristã em relação aos seus semelhantes. 

 
  

Além de argumentar sobre religião, atestando o Cristianismo como a religião de 

referência para os americanos, a Declaração dos Direitos da Virgínia, também baseada 

nos ensinamentos de Locke, menciona a aquisição de propriedade, a liberdade do 

indivíduo, a questão e o dever de ser tolerante e, por fim, a felicidade e a segurança, 

sendo a segunda realidade uma condição para a busca da primeira (ROLLET, 2001, 

p.101). A Constituição Federal, baseada, inclusive, na Declaração dos Direitos da 

Virgínia, não houve alusão a Deus, e na Declaração dos Direitos (1789) ficou instituída 

formalmente a separação entre a religião e o Estado. Era objetivo do Congresso não 

elaborar uma lei oficializando a religião ou proibindo a livre prática religiosa. 

 
Nos Estados Unidos a fé seria, pois, algo privado e voluntário. Essa foi uma medida 
revolucionária, aclamada como uma das grandes conquistas da Era da Razão. Os Pais 
Fundadores assim agiram inspirados na filosofia tolerante do Iluminismo. (...) Sabiam que a 
carta magna era essencial para preservar a união dos estados, mas também perceberam que, se 
o governo federal privilegiasse qualquer uma das denominações protestantes, transformando-a 



 

58 
 

na religião oficial do país, a Constituição não seria aprovada. (ARMSTRONG, 2001, p. 106-
107).   

           

 

 

 

2.1.5  Os Pais Fundadores 

 

Optar pela decisão de não oficializar a religião e secularizar a política do Estado 

exprime um caráter quimérico, porém era uma questão de necessidade ser tolerante e 

secular. Outra razão pela qual a religião não está explicitamente instituída na 

Constituição é que, os fundadores da pátria norte-americana (Benjamin Franklin, 

Thomas Jefferson, James Madison, George Washington, entre outros) foram 

influenciados pelo deísmo, uma postura filosófico-religiosa que admite a existência de 

um Deus criador, mas questiona a ideia de revelação divina, considerando a razão como 

uma via capaz de nos certificar da existência de Deus.  

Já no século XVII, surgida no período renascentista, essa escola de pensamento 

religioso já existia na Inglaterra e na Europa. Os cinco pontos principais do Deísmo, 

formulados por Edward Herbert (1583-1648), o Lorde de Cherbury, considerado o pai 

dessa escola, moldarão o pensamento dos intelectuais deístas a partir de então: Deus 

existe; ele deve ser louvado; a virtude é o principal elemento dessa adoração; os 

indivíduos devem se arrepender de seus pecados; e por fim, há vida após a morte, onde 

o inimigo será punido e o bem prevalecerá (HOLMES, 2006, p.46). Na época do 

Iluminismo, o movimento deísta atingiu seu apogeu abarcando ideias com ênfase na 

investigação humana assim como acepções tradicionais sociais, políticas e religiosas 

(HOLMES, 2006, p.40). A personificação do Deísmo deu-se nos trabalhos filosóficos e 

científicos de Voltaire, Rousseau e Diderot, na França, e nos escritos de Francis Bacon, 

Isaac Newton e John Locke (todos eles anglicanos, apenas variando o grau de 

ortodoxia), na Inglaterra. O Deísmo não era organizado nem uniformizado, pois era 

guiado pela razão individual e, alguns deístas renunciavam à crença cristã mais 

enfaticamente do que outros. Nos Estados Unidos, influenciados pelo Deísmo inglês, 

essa escola de pensamento religioso teve na figura de Thomas Paine, um deísta não-

cristão, radical e um dos líderes da Revolução, seu principal divulgador. Na obra “A Era 

da Razão (1794-95), Paine ataca e satiriza os princípios cristãos, apesar de declarar que 

acredita em Deus (HOLMES, 2006, p.42). A expansão da Igreja cristã e o período do 



 

59 
 

chamado Grande Avivamento de fervor religioso (CORBETT; CORBETT, 1999, p. 46) 

nos anos anteriores à Revolução causaram um embate com a filosofia do deísmo dos 

Pais Fundadores. Na visão de Paine, o cristianismo era visto como uma barreira para o 

progresso moral e a justiça social, por essa razão era uma influência negativa para o 

mundo; em decorrência dessas colocações, ele foi tido como um vilão e um infiel para 

os cristãos ortodoxos americanos. Os religiosos interpretavam o crescimento da fé e o 

aumento da devoção do povo como um sinal divino. E pelo fato de a democracia ter 

feito daquele povo uma nação soberana, todos deveriam ser mais religiosos. 

O Deísmo afetou direta e indiretamente os primeiros líderes do governo 

americano, principalmente através do ambiente acadêmico. Thomas Jefferson, assim 

como outros Fundadores da Nação norte-americana, afirmava que apenas a razão 

deveria ocupar o trono como nova fonte de autoridade soberana, acreditando que o 

progresso do Iluminismo permitiria que a razão assumisse funções importantes que 

anteriormente tinham sido desempenhados pela fé cega (GORE, 2008, p.41). Apesar de 

os revolucionários americanos nunca terem adotado uma posição radical aos valores 

clericais, eles tinham a percepção de que a religião organizada na Inglaterra (e na 

Europa) era aliada ao despotismo político, que eles almejavam derrubar, afinal muitos 

eram descendentes de imigrantes fugidos da opressão e da perseguição religiosa. Com a 

substituição do poder divino dos reis pelos direitos divinos dos indivíduos, os 

Fundadores da Nação aniquilavam a monarquia, demarcando um Governo com 

comprometimento da razão, sempre supervisionando a democracia, para que esta não 

fosse afetada por alguma iniciativa governamental de estabelecer uma lei com vestígios 

de justificativa divina para o exercício de poder. Essa iniciativa foi tão bem estabelecida 

que, em 1797, o Senado aprovou por unanimidade um tratado, assinado pelo presidente 

John Adams, declarando que: “Os Estados Unidos não são uma nação cristã, da mesma 

maneira que não são um país judeu ou maometano” (GORE, 2008, p.44). 

Frequentemente nos seus escritos, Thomas Jefferson alertava do perigo da combinação 

entre o dogma religioso e o poder governamental. Na visão dele (JEFFERSON, 1901, 

p.119), a autoridade religiosa sancionada pelo Estado “foi hostil à liberdade. Ela tem 

sempre aliança com o déspota, apoiando seus abusos em troca de proteção para si 

própria. É mais fácil adquirir riqueza e poder por meio desta combinação do que por 

merecê-los”. Assim como Jefferson, outros Fundadores lutaram a favor do livre 

exercício da religião pelos indivíduos com a mesma força que resistiram contra o 

estabelecimento da religião pelo governo; à medida que, suportavam a ideia de que o 



 

60 
 

equilíbrio entre a razão e a fé seria a melhor escolha do que qualquer uma das duas 

sozinhas (GORE, 2008, p. 42-43). 

A visão religiosa de George Washington (1732-1799) era passível de 

contradições e variadas interpretações. Isso por que seus discursos e observações cristãs 

continham uma imprecisão e generalidade tal (SMITH, 2006, p.23) que ele era tido 

como um cristão ortodoxo por uns, e outras ocasiões como um deísta (CORBETT; 

CORBETT, 1999, p.65). Seu comportamento público e político com relação ao credo 

religioso, típico dos presidenciáveis daquele período, reunia referências bem 

ecumênicas ao invés de adotar um paradigma cristão. Nesse sentido, Washington 

rejeitava enfaticamente a identificação da nação com determinado tipo de religião, mas 

estava ciente do valor público que tinha a religiosidade, haja vista que, ele invocou a 

religião para auxiliar os esforços na Guerra da Revolução (levando ao Congresso a ideia 

de que os soldados deveriam ir todos ao domingos ao seu culto religioso, quando não 

estivessem no conflito), além de ter favorecido a restauração do estabelecimento da 

Igreja Anglicana na Virgínia (1780) (REICHLEY, 1985, p.102-103). George 

Washington acreditava que a Santa Providência desempenhou um papel importante na 

criação e sustentação dos Estados Unidos; em pronunciamentos públicos, já como 

presidente, era comum ele agradecer a Deus por direcionar e proteger os americanos na 

luta para obtenção da independência e na criação de uma república (SMITH, 2006, 

p.22): “Quando eu contemplo as interposições da Providência, como ela foi 

visivelmente manifestada, em nos guiar pela Revolução, em nos preparar para receber 

um governo, e em conciliar a boa vontade do povo americano (...) sinto-me oprimido 

com o senso de generosidade divina”. Ele creditava a Deus todo tipo de evento que 

acontecesse, categorizava a Bíblia como a lei das nações com princípios morais e 

políticos incalculáveis (SMITH, 2007, p.13), apesar de fazer poucas alusões sobre Deus 

e o Cristianismo em seus escritos.     

Desde então, os americanos honram duas perspectivas, o secularismo e o 

cristianismo; assim como reverenciam a Constituição. Eles se denominam o “Povo 

escolhido de Deus”. Esse embate acontece desde a Revolução, na qual os americanos 

travavam uma luta interna com o objetivo de estabelecer sua cultura. O êxito da 

Revolução inspirou em muitos americanos a sensação de poder, e “o Grande 

Avivamento apoiou uma maior distribuição democrática do poder político.” 

(CORBETT; CORBETT, 1999, p. 45).  



 

61 
 

Certificando a importância da religião nos Estados Unidos, já no século XIX, o 

pensador liberal francês Aléxis de Tocqueville (1805-1859) abordou em sua obra 

Democracia na América (1835 e 1840) a questão da religião como fator primordial para 

o crescimento e sustentação da democracia norte-americana (1977, p.221-222). Na 

concepção tocquevilleana, religião e liberdade seguem paralelamente nos Estados 

Unidos, e essa relação harmoniosa é possivelmente depositada no princípio da 

separação entre o Estado e a religião; o autor defende enfaticamente essa necessidade da 

separação. Ele argumenta que apenas com essa ruptura a influência religiosa 

permanecerá forte o suficiente para exercer seus benefícios na sociedade civil. É nesse 

entendimento que Zetterbaum (1987, p.779-780) assegura o pensamento do pensador 

francês: “Apenas confiando a paixão natural para a religião que pertence ao homem 

como homem, e abstendo-se por aliança com qualquer partido ou Estado, a religião 

pode manter o seu domínio sobre os homens em tempos democráticos. A religião deve 

continuar forte e, portanto, em separado, a fim de cumprir sua função política”.  

Na análise de Tocqueville, a religião é invocada não apenas para justificar o 

sacrifício supremo, mas também para combater o individualismo e o materialismo da 

era democrática. Ele aborda a maneira como a religião e a política parecem 

complementar-se nos Estados Unidos:  

 
“A religião vê, na liberdade civil, um nobre exercício das faculdades do homem; no mundo 
político, um campo entregue pelo Criador aos esforços da inteligência. A religião, sendo livre e 
poderosa dentro de sua própria esfera e satisfeita com a posição reservada para ela, percebe 
que sua influência é tanto mais bem estabelecida, pois depende unicamente de suas próprias 
competências e das regras dos coração dos homens, sem apoio externo.  
A liberdade vê a religião como a companheira de suas lutas e triunfos, o berço da sua infância, 
e da fonte divina de seus direitos. A religião é considerada como a guardiã dos costumes e 
tradições, são consideradas como a garantia do direito e com o compromisso para a 
manutenção da própria liberdade”. (TOCQUEVILLE, 1977, P.42).    
 

 

2.1.6  O Segundo e o Terceiro Avivamentos Religiosos 

 

O segundo Grande Avivamento (final do século XVIII e início do século XIX), 

momento da viagem de Tocqueville à América, foi o mais influente reavivamento do 

Cristianismo nos Estados Unidos. O estado do Cristianismo em terras norte-americanas 

no período pós-revolução não era animador. Os conflitos nas regiões de maior 

concentração religiosa (como Filadélfia, Nova Jersey, Nova York) tinham 

desorganizado muitas congregações, além disso, o processo revolucionário tinha 



 

62 
 

desestabilizado as ramificações protestantes que mantinham laços com a Inglaterra, 

como a Igreja Episcopal Anglicana (NOLL, 2003, p.166). As antigas e estabelecidas 

ordens religiosas não acompanharam o crescimento e a mobilidade da população e o 

número de adeptos e crentes declinou vertiginosamente (WOOD, 2009, p.578). O 

avivalismo religioso do segundo Grande Avivamento aconteceu no intuito de revitalizar 

esse cenário, consolidando a crença na liberdade que tinha o norte-americano, evitando 

o caos e permitindo certa funcionalidade social. Esse movimento, assimilado por 

defender princípios progressistas, como a abolição dos escravos, o direito do voto 

feminino e a reforma do sistema penitenciário, ainda tentou reacender o moralismo, 

experimentando adequar o padrão de comportamento das pessoas através da oposição 

do consumo de álcool, aos jogos de azar, dança, entre outros quesitos (SILVA et al., 

2009, p.96). Os pregadores itinerantes, um fator primordial para a explosão do fervor 

religioso no país, conduziam a palavra de Deus àquelas famílias que realizavam a 

marcha para o Oeste e aos exploradores, sendo uma forma de propagação do credo (para 

as Igrejas), e uma maneira de consolo e alívio para os que enfrentavam o cenário hostil 

e o risco de desbravar o meio-oeste americano. Esse período possibilitou o surgimento 

de inúmeras seitas e cultos que mais tarde se tornariam Igrejas estabelecidas, como os 

Mórmons37, tendo a grande maioria uma vida curta, e ainda tornou possível a 

solidificação de uma das características da religiosidade norte-americana hoje, que é a 

fácil aceitação de diferentes credos e seitas. 

Por motivo do “Grande Avivamento”, muitos americanos renunciaram às ideias 

clássicas e republicanas dos Pais Fundadores e seguiram o espírito democrático e o 

sólido individualismo que caracterizam parte da cultura norte-americana ainda hoje. 

“Religião e política pareciam os dois lados da mesma moeda e se confundiam com 

facilidade, independentemente do que rezava a Constituição”. (ARMSTRONG, 2001, 

110). Parte daquele fervor religioso incitou também ao desenvolvimento de células 

“fundamentalistas” no cristianismo, sob a forma de um evangelicalismo politicamente 

conservador, literalista e moralista no uso da Bíblia. Por meio dos chamados líderes 

proféticos, as ideias desses movimentos proporcionavam um bem-estar social nas 

pessoas que sentiam excluídas e não se faziam ouvir pelas elites; além disso, exerciam 

                                                
37  Referida como a Igreja Mórmon, a Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias, é uma 
igreja de fundamentação cristã, com características restauracionistas (postura histórico-teológica presente 
em alguns grupos protestantes que acredita que o cristianismo histórico abdicou em algum ponto de sua 
existência, sendo necessário restaurar o cristianismo primitivo da era apostólica), fundada por Joseph 
Smith Jr.. 



 

63 
 

rígido controle sobre seus membros e interpretavam os textos bíblicos rigorosamente, 

assim como os grupos fundamentalistas da atualidade. Isso, de certa forma, ajudou a 

lapidar os valores atuais dos Estados Unidos, como a ênfase no valor do indivíduo e, as 

ideias do igualitarismo (que contribuiu para tornar a escravidão intolerável no Norte do 

país, mas não no Sul, que preservou um caráter social elitista, ficando imune ao 

movimento). 

A presidência de Abraham Lincoln (1861-1865) teve como foco a questão da 

escravidão, que não obstante, era reconhecida por ele mesmo como uma das causas da 

Guerra Civil Americana. Enquanto o norte do país (chamados de forças armadas da 

União) era contra a escravidão, o sul (os Confederados) era escravagista. Para Lincoln, 

um nortista, a escravidão era um mal que seria resolvido pela Providência Divina 

(MOREL, 2007, p.82). Ele observava apesar de ambos os lados rezarem pela mesma 

Bíblia e ao mesmo Deus, ambas as partes invocavam a Providência Divina uns contra os 

outros. Por essa razão, Lincoln discursava que a vontade de Deus iria prevalecer 

(MEACHAM, 2007, p. 116). A predominância da religião na política de Lincoln era 

visível através de seus atos como presidente, assim como a evocação de Deu em seus 

discursos. Lincoln acreditava que a perpetuação de um governo livre estabelecido pela 

Revolução Americana fazia parte de ordens divinas, por essa razão ele convocou 

políticos e pregadores para promover uma política mais religiosa, ou seja, mobilizar a 

utilidade política da religião. Contudo, ele estava ciente do real objetivo da religião, que 

era ligar o povo a Deus, e não ao Governo (MOREL, 2007, p.73). Talvez ele tenha sido 

o mais religioso dos presidentes americanos até hoje, a começar pelo seu discurso no 

qual implorou à nação por paciência (devido ao infortúnio da guerra), pedindo por 

“inteligência, patriotismo, cristianismo, e a firme confiança nele, que nunca tinha 

abandonado a sua terra. (...) estou disposto a viver, e, ao prazer do Deus Todo-Poderoso, 

morrer” (MEACHAM, 2007, p.115). Lincoln admitia que não era membro de nenhuma 

igreja cristã, porque na visão dele professar publicamente suas convicções religiosas 

poderia facilmente contribuir para uma política facciosa, podendo ameaçar a 

perpetuação da democracia e da liberdade americana (MOREL, 2007, p.78). A vitória 

da parte norte na Guerra Civil fez Lincoln declarar que: “Se Deus tinha dado a vitória na 

batalha, (ele) iria considerar seu dever de avançar na causa da emancipação. (...) Deus 

decidiu essa questão em favor dos escravos” (MEACHAM, 2007, p.117). 

Semelhante ao segundo Grande Avivamento, o terceiro grande momento de 

fervor religioso(final do século XIX e início do século XX) destacou a luta por causas 



 

64 
 

progressistas (combate ao trabalho infantil, proteção aos direitos das mulheres operárias, 

educação básica universal e obrigatória) e questões moralistas. A campanha de maior 

força e mais bem-sucedida foi contra ao consumo de álcool, cuja proibição até hoje é 

mantida em locais públicos. “A Lei Seca foi uma das primeiras grandes vitórias 

políticas da religião organizada” (SILVA et al., 2009, p.99). O papel das Igrejas em 

mobilizar os fieis e fazer lobby no Congresso para que a lei fosse aprovada foi 

primordial para o sucesso do episódio. 

Assim como o fim da escravidão e o direito ao voto feminino, ainda no terceiro 

Grande Avivamento, inúmeras leis foram aprovadas por iniciativa e apoio rígido dos 

religiosos, como a Lei Mann (1910), que categorizava como crime o transporte de 

prostitutas entre os Estados e a importação de prostitutas, incentivando a deportação 

acelerada de prostitutas estrangeiras (SILVA et al., 2009, p.100). 

Data desse período a criação de inúmeras entidades religiosas, como o Exército 

da Salvação, organização beneficente cristã, que chegou aos Estados Unidos em 1880 

(DOWLEY, 2009, 139), assim como, igrejas e instituições religiosas que começaram a 

financiar a expansão de seu credo pelo mundo, passando a influir na política externa 

norte-americana.  

 
No terceiro Grande Despertar, quando os Estados Unidos já desfrutavam de grande poderio 
econômico, este tipo de atividade cresceu significantemente, e aos objetivos meramente 
religiosos acrescentaram-se os de divulgar a democracia e a maneira americana de viver, com 
apoio por vezes discreto e às vezes ostensivo do governo americano (SILVA et al., 2009, 102). 
 

   

2.1.7 O Século XX 

 

O avanço da história norte-americana demonstra o intrínseco contato entre a 

política e a religião no país. Nesse sentido evidenciamos alguns momentos marcantes 

como as eleições de 1960, no qual o candidato declaradamente católico, John F. 

Kennedy, foi votado majoritariamente por um eleitorado protestante, marcando o fim do 

sectarismo nos Estados Unidos. Nesse entendimento, ilustramos também que, desde a 

Segunda Guerra Mundial é observada uma cooperação entre a figura do presidente 

norte-americano, tido como o principal líder do Ocidente, e o Papa, líder da Igreja 

Católica e um expressivo expoente na política mundial (HANSON, 2006, p.124). O 

Papa João Paulo II juntamente com Ronald Reagan e posteriormente George H. Bush se 

tornaram aliados para o fim da Guerra Fria. Contudo, o mesmo Papa condenou a 



 

65 
 

política belicista de George W. Bush na Guerra do Iraque, evidenciando a opinião 

contrária do Vaticano, principalmente face aos eventos deploráveis na prisão de Abu 

Ghraib38. Em visita ao Vaticano na tentativa de amenizar o atrito entre os dois líderes, 

em 2004, Bush tratou o encontro como um puro jogo de interesses. Ele se deixou 

fotografar ao lado do Papa, com o intuito de ajudá-lo na campanha eleitoral contra o 

candidato católico John Kerry. 

A grande variedade de correntes religiosas, que vão desde a extrema esquerda à extrema 

direita, leva Silva (SILVA et al.,2009, p. 112) a considerar que: 

 
Ao longo dos séculos, desde o início, a tolerância e o direito à dissidência sempre foram mais 
fortes do que a intolerância e o fanatismo. Foi a mistura do alto grau de religiosidade que 
sempre esteve presente na vida americana com a influência igualmente penetrante e duradoura 
do Iluminismo na sociedade dos Estados Unidos que deu características únicas de sutileza e 
dinamismo ao modo como a religião e a política estabelecem sua relação dialética e complexa. 

 

No cenário de um novo vigor da religião nos Estados Unidos a partir da segunda 

metade do século XX, chamado por alguns autores de quarto Grande Avivamento 

(MCLOUGHLIN, 1980; BAKER, 2006), observamos o surgimento de diversos grupos 

religiosos engajados em política, como nas campanhas pelo enaltecimento dos direitos 

das mulheres, por medidas para a melhoria do bem-estar social, e por direitos civis. 

Assim como o aumento da demanda por serviços religiosos, fazendo surgir o tele-

evangelismo39 (mas antes disso, o rádio já vinha sendo intensa e pioneiramente utilizado 

pelos evangélicos), que na figura de Billy Graham (pregador, evangelista, consultor 

pessoal dos presidentes Lyndon B. Johnson, Bill Clinton e George W. Bush) 

(DOWLEY, 2009, 166), foi um vetor importante para a política e a sociedade. Billy 

Graham conquistou sua reputação através de grandes pregações de massas, ao vivo, e 

realizava um série de encontros missionários, como as cruzadas de evangelização, pelos 

Estados Unidos e pelo mundo.  

No âmbito norte-americano, há grupos religiosos cristãos que procuram defender 

seus valores de possíveis ameaças ideológicas emergentes de outras culturas, através de 

“ataques fundamentalistas”. Não obstante, o termo “fundamentalismo” foi pela primeira 

vez auto-atribuído por parte de um grupo de protestantes norte-americanos, que deram 

                                                
38  Episódio divulgado pela mídia, que teve a prisão de Abu Ghraib (Iraque) como cenário; um 
local de torturas em diferentes graus sob ocupação da coalizão América - Reino Unido. 
39             O tele-evangelismo surge em 1951 nos Estados Unidos, com o programa de Fulton J. Sheen 
(1895-1979), arcebispo católico, que depois de vinte anos comandando um programa no rádio, transfere o 
meio de transmitir sua mensagem para televisão. 



 

66 
 

início a uma estrita interpretação aos textos evangélicos, na qual reagiam fortemente às 

tendências modernas, como a crítica aos textos bíblicos, a influência da ciência e a 

ênfase no “evangelho social” (uma corrente teológica que preconizava um papel ativo 

da fé cristã na transformação social, como forma de concretizar o Reino de Deus na 

terra, em compasso com as conquistas da modernidade).  

O nacionalismo cultural nos Estados Unidos moldado pela dominância do 

“espírito protestante” faz com que a nação tenha uma ideologia focada em princípios 

religiosos40. No contexto religioso, os americanos encontram estabilidade para não 

deixarem dissipar suas raízes, frente ao ambiente composto por diferentes ideologias e 

denominações41 encontradas na construção da identidade da sociedade norte-americana, 

constituído por influências de mobilidade física, mudanças econômicas, imigração, 

entre outros aspectos. 

Os americanos acreditam que a religião tem uma compatibilidade cultural 

grande com o país, porque ela modifica ou se molda muito bem aos valores da 

sociedade, como a liberdade de escolha e a iniciativa individual. Para Wald (2006, p. 

19), a religião pode reforçar a estrutura cultural provendo tal organização que o 

indivíduo não encontra na sociedade. Os cidadãos têm na Igreja um senso de 

comunidade e, além disso, a religiosidade estabelece regras societárias e funciona como 

árbitro do que é certo e errado, encobrindo o caráter individualista da nação. 

A religião como integrante da formação da identidade cultural é particularmente 

importante nos Estados Unidos, tendo em vista que eles se declaram escolhidos por 

Deus: “Os americanos são o povo escolhido de Deus, cujo destino manifesto é acalmar 

um continente bruto, e assim produzir uma república justa como sinal vivo da 

providência divina para a nação e para o mundo” (HANSON, 2006, p.51). Para 

corroborar essa ideia, nos baseamos nos dados colhidos entre fevereiro e março de 2002 

                                                
40  “Os Estados Unidos até a atualidade estão cunhados  por um espírito puritano e missionário. 
Este puritanismo estaria, em muitos aspectos, em contradição com o moderno American Way of Life”. 
(HOLLINGER, 1998, p.9). 
41  Na obra “As origens sociais das denominações cristãs”, Niebuhr (1992) faz uma análise das 
causas do denominacionalismo nos Estados Unidos, defendendo a forte participação dos norte-
americanos nas Igrejas através da dinâmica do sistema denominacionalista, ou seja, ele interpreta que as 
diferenças teológicas entre as denominações são causas da distinção entre elas e que, ao se transformarem 
em denominações, as diferentes religiões se equivalem e encontram seu lugar no projeto nacional 
americano. Uma vez que existe um número tão grande de comunidades religiosas, desenvolve-se uma 
situação de competição com o fim de se conquistar adeptos. Para Niebuhr, os fatores para a formação das 
diferentes denominações religiosas seriam: a distinção de classes, a localização (pois a distância 
regionalizava as sociedades, e as igrejas assumiram organizações provincianas conforme a cultura local), 
a segregação racial e a relação igreja e estado. 



 

67 
 

pelo Pew Research Center42, um grupo independente de pesquisa de opinião, que 

analisa atitudes direcionadas à imprensa, à política e aos assuntos políticos de interesse 

público.  

Na pesquisa, 67% dos americanos entrevistados consideram os Estados Unidos 

uma “nação cristã”, sendo que 84% dos adultos pesquisados declararam-se cristãos e, 

destes 53% são protestantes. Metade dos entrevistados acredita que os Estados Unidos 

possuem a proteção de Deus desde o início da história da nação, e 47% diz que a crença 

no Divino, é necessária para a construção moral do indivíduo. Ao considerar a fé 

religiosa como a base principal para que uma criança torne-se um “adulto moral” a 

estatística é 61%. E 58% dos entrevistados considera a fé do povo estadunidense como 

um atributo responsável pela força da sociedade americana. Ainda sobre esse quesito, 

vale ressaltar que quanto mais velha a pessoa, maior é a convicção sobre o assunto, pois 

entre os adultos de 30 anos ou mais, 62% pensam dessa maneira.    

No contexto religioso, os americanos encontram estabilidade para não deixar 

dissipar suas raízes, frente ao ambiente composto por diferentes ideologias encontrado 

na construção da identidade da sociedade norte-americana, constituído por influências 

de mobilidade física, mudanças econômicas, imigração, entre outros aspectos. 

Atualmente, vozes religiosas de inúmeras denominações são significantes 

politicamente no país. Um desses atores, notavelmente conservadores cristãos, 

reconhecidos como Direita Cristã, cujas origens remontam à criação da Associação 

Nacional dos Evangélicos, em 1942, tinha como meta a conversão de suas crenças em 

políticas públicas (SILVA et al., 2009). A trajetória de ascensão das ideias influentes da 

Direita Cristã na política tem início na década de 1970 na gestão de Jimmy Carter 

(1977-1981) (Não quero dizer que Jimmy Carter tenha sido direita; ele foi, antes de 

Obama, o presidente mais progressista depois de Kennedy/Johnson), e se estende até a 

presidência de Bush (2001-2008).   

Hoje, eles são particularmente importantes no cenário político, não só porque 

influenciaram os resultados das eleições presidenciais de 2000 e de 2004 (ROZELL, 

WHITNEY, 2007; SILVA et al., 2009; FRESTON, 2005; WALD, CALHOUN-

BROWN, 2006), mas porque, além de ser um movimento de cunho religioso, são uma 

força política organizada e de prestígio, principalmente no Partido Republicano. A 

                                                
42             Americans Struggle with Religion’sRole at Home and Abroad. Pew Research Center, 2002. 
Disponível em: < http://people-press.org/report/150/americans-struggle-with-religions-role-at-home-and-
abroad >. Acesso em: 16 jun 2010. 



 

68 
 

Direita Cristã tem papel preponderante nos rumos das decisões políticas dos Estados 

Unidos, apoia causas sociais e tem voz ativa na política externa norte-americana. 

A Direita Religiosa tem sido um essencial ator na política internacional do país. 

Desde os anos 1980, ela começou a fazer causa comum em algumas questões de política 

internacional juntamente aos neoconservadores seculares, e essa política estava focada 

em países onde a liberdade religiosa era suprimida, com populações minoritárias de 

judeus e de cristãos, e nações comunistas e islâmicas. 

  
“O objetivo essencial da política externa foi apenas um – a propagação da liberdade, muitas 
vezes contra adversários sombrios: o terrorismo internacional e o islamismo radical. Grupos 
dentro da Direita Religiosa especialmente inteirados com a política externa incluem: A 
Associação Nacional de Evangélicos, Empower America e a Fundação de Defesa da 
Democracia” (HAYNES, 2007, p.244).  
   

A Associação Nacional de Evangélicos tem um relacionamento muito amigável 

com o Estado, a ponto de considerar o Governo um presente de Deus à sociedade. 

Segundo essa organização, o Governo é o principal vetor de interação entre a igreja, a 

sociedade e as instituições humanas. Pois, uma boa governança cria condições no qual 

os cidadãos preenchem suas responsabilidades sendo pregadores da palavra de Deus. 

Ainda, de acordo com a Associação, eles são abençoados por viver nos Estados Unidos, 

um país onde cidadãos simples podem influenciar as ações do Governo em todos os 

níveis; e no qual a fé é uma razão para serem úteis. Eles não supõem que a ação política 

estabelecerá o Reino de Deus, mas acreditam que as pessoas são abençoadas pela graça 

de Deus, e assim podem não apenas procurar seu aperfeiçoamento, como também, o 

bem-estar dos outros. A ação política da Associação Nacional de Evangélicos é baseada 

em um documento chamado “Para a Saúde da Nação”, que envolve sete diferentes 

aspectos. São eles: liberdade religiosa, vida familiar e proteção da criança, proteção da 

santidade da vida, justiça para os pobres, a promoção de direitos humanos, paz e os 

cuidados da Criação43.   

Outro grupo religioso que tem relativa importância na política dos Estados 

Unidos é a “Nação do Islã”. Esse grupo fundado em 1930, em Detroit, adquiriu uma voz 

política no período de liderança de Elijah Muhammad (1934-1975), e ganhou grande 

divulgação através de Malcolm X (1925-1965), um dos maiores defensores dos direitos 

dos negros nos Estados Unidos. Sua atividade política hoje gira em torno de reação às 

                                                
43          For the Health of the Nation: An Evangelical Call to Civic Responsibility. Disponível em: < 
http://www.nae.net/images/content/For_The_Health_Of_The_Nation.pdf>. Acesso em: 20 nov. 2009. 



 

69 
 

políticas governamentais, incluindo as relacionadas à Guerra do Iraque. Esse grupo 

político-religioso construiu uma base institucional para os cidadãos islâmicos, com o 

objetivo de incluí-los na sociedade americana, e cada um ter os benefícios de um 

cidadão qualquer, assim como os judeus, os católicos e os protestantes já haviam 

adquirido. Na década de 1970, esse grupo encontra oposição de um segmento interno, 

que se chama “Nação do Islã” Radical.É esse segmento que hoje, faz críticas ferrenhas 

ao Governo Bush, inclusive declarando que o lado malévolo da guerra não era o Iraque, 

e sim Bush (HAYNES, 2007, p. 250). A atuação adversa à administração Bush foi 

refletida quase totalmente no exterior, pois a maior parte dela se referia à invasão do 

Iraque, à Guerra contra o Terror e a política contra os islâmicos sob um pretexto de 

tornar a América mais segura. 

O prestígio e a importância atribuída à religião nos Estados Unidos, apesar de 

não ser constitucional, está intrinsecamente ligado à política e a democracia do país. E 

através de uma análise histórica podemos esperar que, além de continuar sendo um dos 

símbolos da identidade norte-americana, a religiosidade continue influenciando a 

formação de suas políticas públicas e internacionais. 

 

2.2 A POLÍTICA EXTERNA NORTE AMERICANA E A RELIGIÃO 

 

A política realizada pelos americanos no mundo é tida como um dos assuntos 

mais complexos hoje, pois “afeta a economia, a ciência política, a história, a filosofia da 

história, a cultura, a religião, a índole da natureza humana” (MEAD, 2006, p.16). A 

política externa norte americana reflete uma tendência de impulsos, interesses, desejos e 

convicções de um grande número de pessoas, o que a faz um empreendimento amplo, 

tornando-a a política externa do povo americano. Na abordagem de Mead (2006, p.23), 

essa política internacional é tratada como um conglomerado de ações: 

 
Bilhões de borboletas batem suas asas para formar esta poderosa tempestade. Há o mundo dos 
negócios, que inclui tudo, de mercadorias de esquina até corporações gigantes atuantes em todo 
o mundo e com rendimentos anuais maiores que os de muitos Estados membros das Nações 
Unidas. Há também os vários tipos de mídia, das redes de televisão à esfera dos blogs, e há os 
comentaristas, editores, proprietários e repórteres na mídia, cada um procurando uma forma 
particular de ver e moldar a política externa norte americana. Há também os sindicatos, as 
organizações étnicas, as igrejas, as sinagogas, as fundações, as organizações de ajuda 
humanitária (...).  

 



 

70 
 

Trataremos aqui apenas da conexão entre religião e política externa. A ligação 

histórica entre religião e a política externa dos Estados Unidos muitas vezes é visto de 

forma complicada. Segundo Ribuffo (1998, p.1), essa relação pode ser explorada em 

quatro aspectos: o modo e como as crenças religiosas têm contribuído para a concepção 

de que os Estados Unidos são uma nação excepcional, com um papel único no mundo; o 

fator que envolve grupos religiosos e seus interesses nas questões domésticas e 

internacionais influenciando as políticas de governo (ver capítulo 3); a maneira de como 

as idéias religiosas afetam os grupos de interesse, bem como importantes teóricos das 

relações internacionais; e, o envolvimento de vetores externos que afetam o cenário 

doméstico religioso.  

No início da nação, os americanos definiram a missão internacional de seu país, 

que era a de liderar o mundo pelo exemplo moral. Desde os fundadores da nação até a 

década de 1890, a maioria dos políticos norte americanos acreditava que o melhor dos 

Estados Unidos concentrava-se no objetivo de transformar o mundo, criando o que John 

Winthrop chamou de uma cidade sobre a colina, que todos os nações poderiam imitar 

(SILVA et al., 2009, p.75). Segundo Mead (2006, p. 30), “os norte americanos 

acreditam, desde a fundação do Estado, que tanto os seus valores religiosos quanto os 

políticos devem prevalecer em todo o planeta”. O sucesso da experiência americana de 

um governo republicano engrandecia a nação para inspirar o resto do mundo. E nos 

últimos cinquenta anos, o país usou de seu poder para influenciar e intervir em outros 

países (cf. OBAMA, 2009, 298-299): a libertação de antigas colônias, a criação de 

instituições a restaurar a ordem no mundo pós Segunda Guerra, a promoção do 

capitalismo agressivo no estilo americano juntamente com a expansão de corporações 

de multinacionais, a tolerância e o ocasional encorajamento da tirania, da corrupção e da 

degradação ambiental quando servem aos interesses americanos. Além disso, o 

estandarte da política externa americana que é a tentativa de democratização a outras 

nações causou, em vez de aliviar, ódios étnicos e divisões religiosas, podendo através da 

globalização ter estimulado a instabilidade econômica, a disseminação de pandemias e o 

terrorismo (cf. OBAMA, 2009, p. 299). 

O presidente George W. Bush usou do seu discurso na segunda posse, em 2005, 

para evocar a promoção da liberdade e justificar a sua política externa (MARINHO, 

2006, p.106-107). Assim como seus outros discursos foram preenchidos com alusão à 

política externa e referências de que os Estados Unidos possuem uma missão divina de 

propagar os valores da liberdade (EMBAIXADA DOS ESTADOS UNIDOS, 2006). Os 



 

71 
 

discursos de Bush excederam o grande número de referências a Deus, com relação aos 

seus antecessores. John Adams, por exemplo, agradeceu à Divina Providência em 

proteger o país desde sua criação (BUCKLEY, 2007, p.46). Em 1919, Woodrow Wilson 

prometeu que, através do apoio à Liga das Nações, os Estados Unidos liderariam a 

redenção do mundo (HOLL, 2007, p.130). Durante a Segunda Guerra Mundial, 

Roosevelt declarou na sua mensagem de 1942 ao Congresso que os americanos estariam 

se esforçando para fazer valer a herança divina da nação. E muitos oficiais americanos 

invocaram a mesma missão proclamada por Bush no seu discurso de que o país tem sido 

chamado por Deus para obter a expansão da liberdade no mundo. No processo histórico, 

o que tem diferenciado os presidentes nessa questão é a maneira de como cada um tem 

usado a intervenção religiosa em determinados eventos.  

De acordo com Judis (2005, p.1-2), há três aspectos correlacionados que podem 

ser encontrados nos discursos de Bush sobre a política externa que estão enraizados no 

passado religioso da América e têm sido expressos ao longo de sua história. O primeiro 

é a ideia que os Estados Unidos são a nação escolhida por Deus, presente nas 

declarações de Abraham Lincoln44 até a ex-secretária de Estado Madeleine Albright 

(ALBRIGHT, 2006, p.88). A segunda é a visão de que os Estados Unidos tem uma 

missão de transformar o mundo. Richard Nixon na campanha de 1960 afirmou que a 

América veio ao mundo não apenas para ter liberdade, mas para levá-la a todo mundo 

(JUDIS, 2005, p.2). A terceira ideia é que na realização desta missão, os Estados Unidos 

representam as forças do bem sobre o mal. Franklin Roosevelt exaltou esse aspecto 

durante o conflito com a Alemanha e o Japão na Segunda Guerra Mundial (JUDIS, 

2004, p.20). E George W. Bush expressou tal idéia em maio de 2003 (CARVER, 2003): 

“Estamos em um conflito entre o bem e o mal, e a América sempre chamará o mal por 

seu nome”.  

Essas ideias, em conjunto, compõem um quadro de entendimento que tem 

norteado muitos norte-americanos, independentemente da sua fé, como eles pensaram  

o papel dos Estados Unidos no mundo. Por isso a política externa mudou de acordo com 

a época histórica, mas sempre foi permeada por impulsos bélicos (OBAMA, 2009, 299). 

                                                
44  “Lincoln disse a uma delegação de luteranos: ‘Deus determina o destino das 
nações’”(NIELSEN, 2009, p.86). Lincoln acreditava que a religião poderia ajudar na moderação dos 
excessos da comunidade. Como um meio de alcançar esta ordem social, Lincoln promoveu o apoio da 
Constituição e a reverência pelas leis para se tornar o que ele chamou de “religião política da nação” 
(MOREL, 2007, p.73). Enquanto o uso da religião parecia predominar na política de Lincoln, ele nunca se 
esqueceu de que a religião existe para uma finalidade, que é fazer as pessoas se conectarem a Deus, e não 
confundir a utilidade política do aspecto religioso de ser uma conexão ao seu governo.  



 

72 
 

No início da República, a política isolacionista prevalecia, pois era uma medida da 

nação que emergia de uma guerra de independência, contra as intrigas estrangeiras. Os 

primeiros líderes do país advertiram sobre as tentativas de exportar o estilo de vida 

americano. Como John Quincy Adams que chamava atenção de que os Estados Unidos 

“não deveriam expandir-se em busca de monstros para destruir nem tornar-se ditadores 

mundiais” (OBAMA, 2009, p.300). A primeira geração de americanos criou o que 

Thomas Jefferson chamou de império da liberdade em oposição à tirania europeia 

(JUDIS, 2004, p.15). 

A providência divina encarregou o país da tarefa de construir um novo mundo, e 

não reformar o antigo; beneficiado por sua posição geográfica, protegido por um 

oceano, os americanos concentravam-se no próprio desenvolvimento. A expansão 

geográfica se tornou inevitável, e foi acelerada com a compra da Louisiana aos 

franceses45 (LEVINSON; SPARROW, 2005) e a expedição de Lewis e Clark46. E o 

próprio John Quincy Adams, contrário a expansão da ideologia americana no exterior, 

foi um dos principais defensores da Doutrina Monroe47 (um aviso aos poderes europeus 

para afastar-se da América) (HERRING, 2008, p.155). A Doutrina Monroe pode ser 

entendida como um dos primeiros passos da política externa americana no século XIX. 

Seu principio básico, elencado na frase “a América para os americanos”, seria o guia 

de toda política externa dos Estados Unidos até o século XX. “Na sua fala ao Congreso, 

                                                
45  “A compra da Louisiana foi uma conquista monumental. A nação adquiriu 287.000 hectares, 
dobrando seu território por um custo de quinze centavos por hectare” (HERRING, 2008, p.107). A 
aquisição do território estabeleceu um precedente para a expansão, dando substância ao ideal que mais 
tarde seria chamado de Destino Manifesto. 
46  Meriwether Lewis e William Clark formaram uma dupla de exploradores que lideraram a 
primeira grande expedição exploratória (1803-1806) do continente norte-americano, partindo do Leste e 
indo em direção ao Oeste até a costa do Oceano Pacífico, com posterior retorno (LEVINSON; 
SPARROW, 2005, p.4). Em 1803, a compra da Louisiana deixou claro o interesse do governo 
estadunidense em expandir seu território até a Costa do Pacífico. Poucas semanas depois da compra, o 
presidente Thomas Jefferson defendeu a expansão ao oeste e conseguiu do Congresso a verba de 2.500 
dólares para custear a expedição (HERRING, 2008, p.112). A expedição para o Pacífico pretendia estudar 
os povos nativos, a botânica, a geologia, as terras e a vida selvagem da região (HERRING, 2008, p.104), 
bem como avaliar o potencial de interferência dos caçadores e exploradores britânicos e franceses na 
região. 
      Jefferson convocou o capitão Meriwether Lewis para liderar a expedição. Em carta datada de 
20 de junho de 1803, Jefferson escreveu para Lewis que o objetivo da missão era explorar o Rio Missouri, 
seu curso principal e as comunicações das águas fluviais com o Oceano Pacífico dos rios Columbia, 
Oregon e Colorado ou outros cursos d'águas da mesma direção e que possibilitassem a navegação e o 
desenvolvimento do comércio. Lewis chamou William Clark para ser seu parceiro.  
47  “Ao assumir a presidência, James Monroe optou por exercer uma postura diplomática mais 
neutra, de não envolvimento nos assuntos estrangeiros. Denominada Doutrina Monroe, tal política foi 
anunciada no ano de 1823: em troca da não-intervenção dos europeus na América, o presidente prometia 
a não-interferência dos Estados Unidos nas questões exclusivamente européias. Ao mesmo tempo, 
colocava-se como juiz e guardião de todas as questões que pudessem envolver a América como um todo, 
tanto na parte central como no cone sul do continente” (KARNAL et al., 2008, p.105).   



 

73 
 

em 1823, James Monroe estabeleceu o princípio dos Estados Unidos como protetores do 

Novo Mundo” (KARNAL et al., 2008, p.106).   

Assim como um enorme contingente de colonos e exploradores moveram-se 

firmes para o oeste, governos sucessivos descreveram a anexação de territórios como o 

Destino Manifesto: “a convicção de que tal expansão era predestinada, parte do plano de 

Deus para expandir o que Andrew Jackson chamou de a zona de liberdade pelo 

continente” (OBAMA, 2009, p.300), com o objetivo de construir uma civilização cristã 

contra os selvagens. Isso significava um exercício de força bruta, com tribos indígenas 

removidas à força de suas terras e do exército mexicano defendendo seu território. Esse 

episódio da história americana contradisse os princípios de fundação do país, que como 

a escravidão, tendeu a ser justificada em termos explicitamente racistas. 

O fim da Guerra Civil (1865) e a consolidação de todos os estados que hoje são 

os Estados Unidos fez a nação voltar suas atenções para o cenário internacional 

(HERRING, 2008, p.263; KARNAL et al., 2008, p.165), devido à situação do âmbito 

doméstico que teve ampliado o mercado para a produção, matérias primas para a 

indústria e a aberta de rotas marítimas para o comércio. É nesse período que acontece a 

Guerra Hispano-Americana, um divisor de águas da presença dos Estados Unidos no 

cenário internacional, na qual Porto Rico e as Filipinas tiveram seus territórios 

controlados pelos norte-americanos (HERRING, 2008, p.309). Apesar dos americanos 

reconhecerem que a anexação forneceria acesso ao mercado chinês, implicando a médio 

prazo em riqueza e poder, os Estados Unidos não adotaram o modelo de colonização 

europeia, mas nem por isso deixaram de se intrometer nos assuntos de países 

considerados estrategicamente importantes. Por exemplo, Theodore Roosevelt 

acrescentou uma condição à Doutrina Monroe, declarando que a nação interviria em 

qualquer país latino-americano cujo governo não correspondesse aos seus interesses. 

Roosevelt argumentava que: “Os Estados Unidos da América não tem como escolher se 

terão ou não um papel preponderante no mundo. Os Estados Unidos devem ter um papel 

preponderante. Tudo o que podemos decidir é se o país fará ou não uma boa 

interpretação desse papel” (OBAMA, 2009, p.301).    

No século XX, as motivações que impulsionaram a política externa norte 

americana eram dificilmente distinguíveis daquelas de outras nações alavancadas pelos 

interesses comerciais e pelo expansionismo. O caráter isolacionista americano 

continuava operando quando a questão envolvia conflitos na Europa, e algum interesse 

de primeira ordem à nação não estava em jogo (HERRING, 2008, p.406). Mas 



 

74 
 

identificar qual era o interesse ficava cada vez mais complicado, pois a tecnologia e o 

comércio estreitavam ainda mais as fronteiras globais. Durante a Primeira Grande 

Guerra, Woodrow Wilson acreditava no poder da boa vontade e da diplomacia pessoal 

para superar as diferenças culturais, econômicas e ideológicas para alcançar a paz, a 

prosperidade e o progresso; Wilson tinha uma visão internacional utópica baseada em 

valores tradicionais protestantes apolíticos (HOLL, 2007, p.130). Ele tentou evitar o 

envolvimento do país na guerra, até o torpedeamento de navios americanos pelos 

submarinos alemães e o iminente colapso do continente europeu tornaram impossível a 

neutralidade do conflito. Ao término da guerra, os Estados Unidos tinham conquistado a 

posição de potência dominante, que parafraseando o que foi dito por George 

Washington sobre a posição geográfica privilegiada, Wilson atribuía o poder adquirido 

pelo país como intrinsecamente ligado à paz e a prosperidade de terras distantes 

(OBAMA, 2009, p.302). Com um esforço para direcionar a nova realidade, Wilson 

tentou reinterpretar a idéia do Destino Manifesto, mas dessa vez para tornar o mundo 

mais seguro para a democracia, ajudar na autodeterminação dos povos e fornecer ao 

mundo uma estrutura para evitar futuros conflitos; por isso, ele e seus sucessores 

almejavam criar uma ordem global democrática em oposição à Alemanha imperial, o 

fascismo e o comunismo (JUDIS, 2005, p.2). Woodrow Wilson propôs a criação da 

Liga das Nações, como parte do Tratado de Versalhes (que detalhava os termos da 

rendição alemã), para mediar conflitos entre os países. Nessa perspectiva, ele declarou 

que: “Este é o momento em que a democracia deve provar sua pureza e seu poder 

espiritual de prevalecer. É certamente destino manifesto dos Estados Unidos liderar o 

esforço de fazer esse espírito prevalecer” (OBAMA, 2009, p.302).  

As ideias de Woodrow Wilson foram recebidas com um forte entusiasmo por 

todo o mundo e pelos Estados Unidos. Contudo, o Senado americano não era simpático 

às ideias. Henry Cabot Lodge, líder católico conservador republicano no Senado, 

considerou a Liga das Nações (e o conceito de lei internacional contigo na jurisdição da 

Liga), um insulto à soberania americana, uma limitação à capacidade americana de 

impor sua vontade ao mundo (HERRING, 2008, p.302). A opinião de Lodge foi apoiada 

por conservadores isolacionistas de ambos os partidos, por isso o Senado recusou-se a 

sancionar a participação dos Estados Unidos na Liga (HERRING, 2008, p.427). 

Nos vinte anos seguintes, a nação americana voltou-se para o âmbito interno 

(SELLERS et al., 1990, p.338): reduziu o contingente do exército e da marinha, recusou 

fazer parte do Tribunal Internacional de Justiça e manteve-se impassível à construção do 



 

75 
 

poderio militar da Itália, do Japão e da Alemanha nazista. O Senado aprovou a lei da 

neutralidade, que impedia a ajuda americana a países pelo Eixo, e ignorou os repetidos 

apelos de Wilson aos avanços do exército de Hitler sobre a Europa. Só depois do ataque 

de Pearl Harbor, que eles perceberam o erro cometido (SELLERS et al., 1990, p.346). O 

pronunciamento oficial de Franklin Delano Roosevelt após o ataque demonstrou o 

arrependimento (OBAMA, 2009, p.303): “Não existe nada como a segurança para 

qualquer nação em um mundo dominado pelos princípios do banditismo. Não podemos 

mais medir nossa segurança em termos de quilômetros em qualquer mapa”. 

Com o fim da Segunda Guerra Mundial, os Estados Unidos tiveram a 

oportunidade de escolher e aplicar sua política externa. Com a Europa e o Japão em 

ruínas, e a União Soviética se recuperando depois das batalhas na frente oriental, mas já 

deixando claras suas intenções de espalhar ao máximo seu modelo de comunismo, os 

norte americanos estabeleceram uma liderança formada pelo presidente Truman, Dean 

Acheson (secretário de Estado), George Marshall (combatente na Primeira e Segunda 

Guerra Mundiais, e autor do plano Marshall, para a ajuda de reconstrução da Europa 

após a guerra 1939-1945) e George Kennan (conselheiro e diplomata americano), 

estruturando uma arquitetura de uma nova ordem que casava o idealismo de Wilson 

com o realismo de admissão do poder dos Estados Unidos de controlar os eventos ao 

redor do mundo (OBAMA, 2009, p.303). Sendo a ameaça soviética um argumento real, 

a nação americana precisava manter o seu domínio militar, que seria limitado frente à 

ameaça comunista, e buscar aliados que compartilhassem de seus valores democráticos, 

de liberdade, que acreditassem na eficiência de um sistema econômico baseado no 

mercado. As alianças tanto de caráter militar quanto econômica, estabelecidas por 

consentimento mútuo, eram de extremo interesse norte americano para a construção de 

instituições internacionais e a promoção de normas internacionais. Quanto maior a 

participação dos países, mais as normas seriam reforçadas e seria menor o número de 

conflitos.  

Em menos de uma década começou a funcionar a infra-estrutura de uma nova 

ordem mundial (SELLERS et al., 1990, p.366-370; KARNAL et al., 2008, p.238): a 

política americana de contenção ao comunismo arquitetada por George Kennan, 

sustentadas por alianças com o Japão e a OTAN (Organização do Tratado do Atlântico 

Norte); o plano Marshall; o acordo de Bretton Woods, para proporcionar estabilidade 

aos mercados financeiros mundiais e o GATT (Acordo Geral sobre tarifas e Comércio), 

que criava regras para o comércio mundial; o apoio dos Estados Unidos à independência 



 

76 
 

de  antigas colônias européias; o FMI; o Banco Mundial, para ajudar a integrar essas 

nações independentes mais novas na economia mundial e na cooperação internacional. 

Depois de meio século, já era possível visualizar os resultados dessa grande 

realização do pós guerra: desdobramentos pacíficos da Guerra Fria (pelo menos no 

caráter bélico), uma catástrofe nuclear evitada, final efetivo do conflito entre as 

potências militares do mundo e uma época de crescimento econômico sem precedentes 

nos Estados Unidos e no mundo. Mas, assim como todo sistema construído pelo homem 

apresenta falhas, o sistema internacional podia ser vítima das distorções políticas, do 

pecado do excesso de confiança, dos efeitos corrosivos do medo. Por razão da enorme 

ameaça soviética e o choque da Revolução Chinesa (com propósitos comunistas), os 

líderes políticos americanos passaram a ver movimentos nacionalistas, lutas étnicas e 

políticas de esquerda em qualquer lugar do mundo como possíveis ameaças que 

solapavam o peso do comprometimento americano com a liberdade e a democracia. 

O que passaria a moldar a política externa dos Estados Unidos a partir de então, 

seria o triângulo de ferro48 do Pentágono, as empresas contratadas para fins de defesa 

(HERRING, 2008, p.520) e os congressistas eleitos por distritos com grandes 

investimentos em defesa (OBAMA, 2009, 305). E apesar da ameaça da guerra nuclear 

impedisse um conflito militar direto entre as superpotências rivais, os líderes da política 

americana observavam mais problemas sob um viés militar no lugar da diplomacia. 

Nesse ínterim, o sistema internacional pós-guerra passou a observar o excesso de 

política, a falta de diálogo e o consenso doméstico. Uma das grandes perspectivas do 

país nesse período foi o grau de consenso doméstico em torno da política externa. 

Apesar de existirem disparidades entre republicanos e democratas, a política terminava 

na solução do problema, quando se chegava ao limite; seja na Casa Branca, na CIA, no 

Pentágono ou no Departamento de Estado, os profissionais tomavam decisões baseadas 

em fatos ou em julgamento legítimo. 

Conforme a Guerra Fria prosseguia, os vetores chave desse consenso começaram 

a desgastar-se. Os políticos descobriram que poderiam conseguir votos sendo mais 

duros com o comunismo do que seus oponentes. Os democratas eram atacados por 
                                                
48  O triângulo de ferro é um termo usado pelos cientistas políticos norte americanos para descrever 
a relação de políticas entre as comissões do Congresso, a burocracia do executivo (às vezes chamado de 
agências de governo), e os grupos de interesse (ADAMS, 1989, p.24-26). Por exemplo, dentro do governo 
federal os três lados do triângulo consistem em: várias comissões parlamentares, que são responsáveis 
pelo financiamento de programas de governo e as operações e, em seguida, fornecendo supervisão, as 
agências federais, que são responsáveis pela regulação das indústrias, e por último, as próprias indústrias, 
bem como suas associações profissionais e grupos de lobby, que beneficiam, ou procuram beneficiar e si 
próprias, a partir de operações e programas domésticos ou internacionais. 



 

77 
 

“perder a China49”. O macarthismo50 destruiu carreiras e esmagou divergências. As 

técnicas de sigilo, de espionagem e de informações incorretas, usadas durante a Guerra 

Fria contra governos e estrangeiros, tornaram-se ferramentas das políticas domésticas, 

um modo de sufocar críticas, construir apoio para políticas questionáveis ou encobrir 

erros. Os ideais que os norte americanos tanto prezavam e almejavam exportar estavam 

sendo traídos no âmbito doméstico. Na época que corresponde aos governos de Truman 

(1945-1953) e Eisenhower (1953-1961), a Guerra Fria toma proporções maiores 

tornando-se o centro das atenções internacionais dos Estados Unidos e a estratégia de 

contenção da União Soviética adquire peculiaridades de um conflito religioso 

(INBODEN, 2008). Truman, do Partido Democrata e de forte convicção cristã, 

enfatizava que:  

 
O mundo comunista tem grandes recursos, e ele parece estar forte. Mas existe uma falha fatal em 
sua sociedade. O sistema deles é ateu, um sistema de escravidão, onde não há liberdade (...). A 
longo prazo, a força de nossa sociedade livre, e os nossos ideais, prevalecerão sobre um sistema 
que não tem respeito por Deus, nem pelo homem51.     
 

Já Eisenhower, do Partido Republicano e integrante da Igreja Presbiteriana, 

declarou no seu primeiro discurso como presidente (1953): 

 
Temos percebido com todas as nossas capacidades que as forças do bem e do mal estão 
concentradas, armadas e antagônicas como raras vezes na história. Esse fato define o significado 

                                                
49  Por anos, os Estados Unidos nutriram a ilusão de que a China era uma nação protegida por eles, 
que com orientação adequada, se tornaria uma nação democrática no futuro e nação amiga dos 
americanos. Em toda década de 1970, a política para a China tinha sido exclusivamente preservada pela 
Casa Branca. O senador democrata George Mitchell (Maine) tomou um forte interesse pela China, e na 
ocasião tendo suporte dos conservadores. A adoção do comunismo na China tornou passíveis os 
democratas pela culpa de terem perdido a China como aliada. A “perda da China” para o comunismo foi 
um momento crucial na história da Guerra Fria acirrando o inquietante cenário ideológico (HERRING, 
2008, p.636).   
50  O macartismo é uma expressão que marca um período de intensa patrulha anticomunista, 
idealizada pelo senador Joseph McCarthy. Essa época foi evidenciada pela perseguição política e 
desrespeito ao direitos civis nos Estados Unidos. Foi uma época em que o medo do comunismo e da sua 
influência em instituições americanas tornou-se exacerbado, juntamente ao medo de ações de espionagem 
promovidas pela União Soviética. O termo foi cunhado para criticar as ações do senador estadunidense, 
tendo depois sido usado para fazer referências a vários tipos de condutas, não necessariamente ligadas às 
elaboradas por McCarthy (LUTZ; LUTZ, 2007, p.97). Durante o Macartismo, centenas de cidadãos foram 
acusados de ser comunistas, tornando-se objeto de investigações agressivas. “As investigações publicadas 
contra a suposta subversão dos intelectuais, artistas e funcionários do governo federal, que resultaram em 
inúmeras demissões, centenas de sentenças de prisão e algumas execuções (como a do casal comunista 
Julius e Ethel Rosenberg) tornaram McCarthy o rosto público do anticomunismo” (KARNAL et al., 2008, 
p.230) e uma vergonha aos Estados Unidos. 
51  Disponível em: <http://www.trumanlibrary.org/calendar/viewpapers.php?pid=2059>. Acesso 
em: 20 nov 2009. 



 

78 
 

deste dia. (...) Somos chamados como povo para dar testemunho aos olhos de todo o mundo da 
nossa fé de que o futuro deve pertencer aos livres52. 

 

A chegada de Kennedy na Casa Branca trouxe uma abordagem baseada em uma 

conjuntura para a modernização e o comprometimento internacional do governo 

americano pautado nessa teoria. As relações com a União Soviética foram priorizadas 

na concorrência do campo tecnológico, comercial e produtivo no intuito de mostrar a 

superioridade do estilo norte-americano. Sendo o primeiro presidente católico dos 

Estados Unidos, a religiosidade de Kennedy não influenciou muito a política externa. 

Mas isso não significa total ausência da religião no seu governo, pois em 1961, foi 

criado o “Corpos de Paz”, órgão vinculado à Agência para o Desenvolvimento 

Internacional (Usaid), uma organização que recrutou e treinou jovens americanos que 

saíram em missão humanitária em todo o mundo, em combate a fome e a pobreza 

(SILVA et al., 2009, p.261).      

Com episódio do Vietnã, os cidadãos começaram a perceber que os políticos de 

Washington nem sempre sabiam o que estavam fazendo, e nem sempre diziam a 

verdade. Com força cada vez maior, correntes da esquerda se opunham não apenas à 

Guerra do Vietnã, mas também aos objetivos mais amplos da política norte americana. 

Do ponto de vista da esquerda, o presidente Lyndon Johnson, a CIA, o completo 

industrial militar e as instituições internacionais como o Banco Mundial eram todos 

faces da arrogância, xenofobia, racismo, capitalismo e imperialismo americanos. A 

direita respondia em bloco, atribuindo a responsabilidade não apenas pela derrota no 

Vietnã, mas também pelo declínio da posição dos Estados Unidos no mundo. Os 

movimentos de protesto, a elite intelectual e a imprensa liberal denegriam o patriotismo 

americano e minavam a determinação do país de confrontar o comunismo ateu. 

Nesse contexto de divisão partidária extrema, a população era a favor da derrota 

do comunismo, visto como o grande Satã, mas muitos se mostravam céticos quanto a 

políticas que envolvessem grande número de baixas americanas (OBAMA, 2009, p. 

307). A perpetuação de uma política externa bipartidária se reforçou nos anos do anti- 

semita Richard Nixon, e Henry Kissinger, seu secretário de Estado. Eles adotaram uma 

política bem agressiva (HERRING, 2008, p.760), que acobertavam ações domésticas 

inadequadas e apoiaram a campanha de bombardeios, sem propósitos, ao Camboja 

(HERRING, 2008, p.768).  
                                                
52Disponívelem:<http://www.eisenhower.utexas.edu/All_About_Ike/Speeches/1953%20Inaugural_Addre
ss.pdf>. Acesso em: 20 nov 2009. 



 

79 
 

Já Jimmy Carter vai ser lembrado como um dos presidentes mais religiosos, tendo 

realizado campanhas ligadas à retórica da fé. Sendo um dos defensores da frente 

internacional dos direitos humanos, Carter disse, “[a] América não cria direitos 

humanos. Os Direitos Humanos criaram a América” (WALZ, 2007, p.167). Expandindo 

a noção convencional de direitos humanos, Carter considerava a liberdade religiosa um 

direito fundamental do homem; ele incentivou os soviéticos em diminuir as restrições 

sobre a imigração judaica; (secretamente) pediu à República Popular da China para 

permitir a circulação de Bíblias e o regresso dos missionários cristãos àquele país 

(WALZ, 2007, p.167). Talvez o momento mais decisivo de sua presidência tenha sido a 

intermediação dos Acordos de Camp David (1979), no qual Carter convenceu o 

presidente egípcio Anwar Sadat e o premiê israelense Menachem Begin à assinatura dos 

acordos, para tornar a região mais pacífica e estável (NIELSEN, 2009, p.245). A 

tentativa de acomodar três tradições religiosas, a judaica, a cristã, e a muçulmana, fez o 

presidente americano assumir a liderança na preparação de 23 projetos do acordo. 

Ao contrário de Jimmy Carter, um democrata que, com sua ênfase nos direitos 

humanos parecia preparado para alinhar mais uma vez as preocupações morais com uma 

forte política de defesa, até que as crises do petróleo e a invasão soviética no 

Afeganistão53 o fizeram parecer ingênuo e ineficaz, Reagan tinha uma fé que afetaria 

profundamente no ataque ao comunismo soviético; na verdade, o inimigo combatido 

por ele não era o comunismo, mas sim o ateísmo comunista (KENGOR, 2007, p.175). A 

fama de Reagan era de um crente não frequentador da igreja, pelo medo das ameaças 

feitas contra ele e de ser vítima do terrorismo (KENGOR, 2007, p.176).  

Reagan se mostrou um esclarecido quanto à questão do comunismo. Entretanto, 

Ele se mostrou uma decepção quanto ao conhecimento da situação degradante do 

mundo. A política externa de seu governo era uma coleção de casos vergonhosos: o 

apoio ao regime de apartheid na África do Sul (HERRING, 2008, p.882), o 

financiamento de esquadrões da morte em El Salvador, a invasão da miserável Granada, 

o mal concebido projeto Guerra nas Estrelas (programa para a implantação de mísseis 

de defesa antiaérea e antinuclear dos Estados Unidos) e o acordo Irã-Contras (escândalo 

                                                
53  Com a tomada do Afeganistão pelos soviéticos em 1979, “a CIA lançou a maior guerra secreta 
da história no Afeganistão, recrutando fundamentalistas islâmicos para lutar contra a União Soviética. O 
apoio dado aos grupos Talibã e Al-Qaeda, que conseguiram ao final vencer os soviéticos e estabelecer um 
regime religioso antidemocrático, mais tarde assombraria os Estados Unidos” (KARNAL et al., 2008, 
p.262).     



 

80 
 

de corrupção envolvendo o tráfico de armas revelado pela mídia em 1986) (OBAMA, 

2009, p.308). 

O retorno de uma política externa mais tradicional e realista teve lugar no governo 

de George H. Bush resultando no gerenciamento da dissolução da União Soviética e no 

tratamento da Primeira Guerra do Golfo54 (1990). Mas, a atenção pública americana 

voltada para a economia doméstica, a habilidade de construir alianças internacionais ou 

projetar o poder americano criteriosamente não foram capazes de garantir sua reeleição. 

Com Bill Clinton no poder, a questão da política externa seria mais de um caráter 

comercial do que o envolvimento de tanques de guerra. A administração do novo 

presidente trabalharia em prol do estímulo do sistema financeiro internacional e a 

promoção do livre comércio, assim como, no fim do conflito nos Balcãs e na Irlanda do 

Norte, e também, incentivar o avanço democrático no Leste Europeu, na América 

Latina, na África e na ex-União Soviética. Na visão de Obama (2009, p.310), a política 

externa dos anos 1990 foi alheia a qualquer tema importante ou a grandes obrigações. A 

ação militar dos Estados Unidos pareceu inteiramente uma questão de escolha, não uma 

necessidade, por exemplo, de abater estados corruptos. Por isso, os americanos erraram 

nos cálculos humanitários com relação às obrigações morais que deviam aos somalis, 

haitianos, entre outros povos. 

Na campanha para a Presidência dos Estados Unidos em 2000, Bush criticou a 

política externa do governo Clinton como extremamente intervencionista, declarando 

que caso fosse eleito adotaria uma política mais humilde (SILVA et al. 2009, 158). 

Bush prometia não realizar operações de nation building (construção nacional), que 

consiste no emprego de operações militares em determinado país necessitado para o 

restabelecimento da ordem dentro dos padrões da democracia, e criticava as operações 

realizadas na Somália (1992-1993), no Haiti (1994), na Bósnia (1995) e no Kosovo 

(1999). 

No plano doméstico, Bush defendia políticas de governo guiadas por uma 

compaixão conservadora, ou seja, iniciativas governamentais para ajudar cidadãos com 

dificuldades, mas não tornando-os dependentes de programas governamentais, em linha 

com a orientação neoliberal nessa área. Tal postura favoreceu a intensificação do apoio 

                                                
54  Guerra do Golfo foi um conflito militar na região do Golfo Pérsico, com a invasão do Kuwait 
por tropas do Iraque. Esta guerra envolveu uma coalizão de força de países ocidentais liderados pelos 
Estados Unidos e pela Inglaterra e países do Oriente Médio, como a Arábia Saudita e o Egito, contra o 
Iraque. 



 

81 
 

às chamadas “faith-based initiatives”, instituições e projetos sociais de base religiosa 

que recebiam recursos públicos para implementar ações assistenciais.  

A política externa no início do primeiro mandato de Bush demonstrava 

claramente a forte defesa dos interesses americanos, como a não adesão ao Protocolo de 

Kyoto e à Corte Internacional de Justiça, a retirada do país do Tratado de Mísseis 

Balísticos (o favorecimento da implantação de um escudo antimíssil) (LITWAK, 2002, 

p.80). A política externa americana naquele momento estava voltada para a manutenção 

da posição do país como a grande potência global. As principais ameaças vislumbradas 

à segurança dos Estados Unidos, e também à estabilidade de diversas regiões no mundo, 

que seriam combatidas com prioridade eram: a proliferação de armas de destruição em 

massa (nucleares, biológicas e químicas), o Iraque, o Irã e Coréia do Norte e o 

terrorismo (SILVA et al., 2009, p.160). 

Em decorrência das atitudes desafortunadas dos Estados Unidos em sua política 

externa, os americanos tiveram uma resposta da postura dessas políticas no mundo, que 

foram os ataques terroristas em 11 de setembro de 2001.                              

 

 



 

82 
 

3  O ADVENTO RECENTE DO CRISTIANISMO NA POLÍTICA AMERICANA 

 

3.1 A DIREITA RELIGIOSA NORTE AMERICANA 

 

A história da Direita Cristã deriva de uma antiga raiz que remonta o início do 

século XX, e tal influência conecta-se aos puritanos. Nesse sentido, Martin (2005, p.1) 

demonstra o contexto entre religião e política desde o pacto no Mayflower até hoje:  

 
Essa combinação de pensamento pactual, convicção de missão divina e profunda consciência de 
falibilidade humana marcaram as instituições políticas americanas e movimentos desde o pacto 
do Mayflower até a declaração da Independência e a Constituição, passando pelo New Deal55, 
New Frontier56 e Great Society57 até o eclodir da Moral Majority58, da Christian Coalition59 e a 
construção do contrato60 de 1994 do Partido Republicano com a América.    

 

A Direita Cristã, surgida em meio a esses acontecimentos, é um movimento 

social, de cunho religioso, conservador e político, que tem por objetivo mobilizar os 

evangélicos protestantes e outros cristãos ortodoxos a apoiar uma política de ação 

conservadora. Muitos líderes do movimento preferem o termo Direita Religiosa, pois 

dessa maneira “(...) englobariam todas as pessoas de fé, incluindo judeus ortodoxos e 

possivelmente muçulmanos” (WILCOX, 2000, p.5). Ainda nessa perspectiva, cada líder 

defende sua particularidade ideológica, porém apresentam interesses prioritários 

comuns, como educação, aborto e direitos dos homossexuais. 

                                                
55  Política de recuperação econômica implementada no governo Roosevelt.  
56  Slogan usado Kennedy para descrever sua política, em que comparava a atitude dos americanos 
no início do século XIX aos novos desafios enfrentados no século XX, como a conquista da igualdade 
(HERRING, 2008, p.703). 
57  Termo usado para as políticas domésticas de Lyndon Johnson anunciadas no primeiro discurso 
do Estado da União. 
58   Maioria Moral: grupo de ação política, composto por cristãos conservadores e fundamentalistas, 
fundado em 1979 e dissolvido em 1989. Foi liderado (1979-87) pelo evangélico Jerry Falwell. Exerceu 
grande influência nas eleições de 1980, conquistando a maioria da ala conservadora, e atuou no lobby 
político para conseguir a inclusão da oração e a volta do criacionismo nas escolas públicas, a medida que 
se opunha à Emenda dos Direitos Iguais (sobre as mulheres), o Direito dos homossexuais, do aborto e do 
Acordo para Limitação de Armas Estratégicas (U.S.–Soviet SALT Treaties) (THE COLUMBIA 
ENCYCLOPEDIA, 2005). 
59  Organização, na maioria, membros evangélicos protestantes republicanos, fundada para 
desenvolver um programa político e social conservador para a preservação do que julgavam serem os 
valores americanos tradicionais. Fundada por Pat Robertson (1989) após perder a eleição primária 
presidencial do partido republicano em 1988 (WILCOX; LARSON, 2000, p.61-64). 
60  “Contrato com a América” foi um documento, divulgado pelo Partido Republicano seis semanas 
antes das eleições do congresso, cujo conteúdo apresentava o detalhamento da linha de ação do partido, 
uma promessa a ser cumprida caso ganhassem a maioria na Câmara dos Deputados dos Estados Unidos. 
Esse documento representou a vitória do movimento conservador (MARTIN, 2005, 340). 



 

83 
 

Entende-se por direita cristã norte-americana, um conjunto de grupos religiosos 

de múltiplas composições que pregam preceitos comuns e procura agir politicamente 

em bloco desde 1980, vinculados preferencialmente ao Partido Republicano. Alguns 

elementos dessa vertente cristã são: um dos mais importantes princípios é se enquadrar 

como verdadeiro cristão, para isso é primordial que o indivíduo aceite Cristo como seu 

salvador, fazendo-o que ele “nasça de novo”, liberto do pecado; a Bíblia deve ser aceita 

como a palavra de Deus, mesmo que as interpretações das diferentes correntes cristãs 

sejam variadas; todos os crentes esperam a segunda vinda de Cristo, e nesse momento 

os bons serão levados ao paraíso. Dentro dessas premissas, os petencostais, 

exclusivamente, acreditam que através da inspiração do Espírito Santo os crentes se 

convencem dos dons bíblicos da profecia, da cura e da capacidade de falar em inúmeras 

línguas desconhecidas, a glossolalia (CAVA, 2003). 

Embora a primeira emenda da Constituição americana impedisse o 

reconhecimento de uma religião oficial única, a esmagadora maioria era protestante 

(BEYER, 1997, p.118). Uma série de eventos, no início do século XIX, fez com que os 

evangélicos começassem a se desentender nessa época. Batistas, metodistas e 

presbiterianos assumem posicionamentos antagônicos a respeito da escravidão, um tema 

marcante que dividiu e abalou fortemente a nação com a passagem da Guerra de 

Secessão (1861-65) e o período posterior da reconstrução. Somado a isso, o advento 

imigratório, composto notadamente por católicos, judeus e cristãos ortodoxos; a rápida 

industrialização da economia e, conseqüentemente, o decorrente processo de 

urbanização, aduziram mudanças e problemas da modernidade.   

Diante de tantas mudanças, ainda havia, para o infortúnio dos evangelistas, dois 

outros grandes problemas. Um era a teoria da evolução de Darwin, que colocava em 

cheque um dos alicerces da cristandade americana: o polêmico assunto da criação, sobre 

o entendimento tanto da natureza como do destino humano; o outro, a influência de uma 

construção crítica histórica da academia alemã61 sobre toda a obra bíblica, que foi parar 

nos seminários e púlpitos. A discussão científica e histórica ultrapassava os muros da 

universidade, entrava no campo religioso e abalava as estruturas do cristianismo.  

                                                
61        Friedrich Schleiermacher (1768-1834) e Albrecht Ritschl, (1822-89), ambos influenciados pelas 
idéias iluministas de Kant, são alguns exemplos de nomes importantes que muito contribuíram para a 
formação do liberalismo. Enquanto o primeiro colocou o lócus da religião no sentimento, no afeto e nas 
emoções do homem - e, desse modo, inseriu Deus e religião no reino do sentido da experiência - o 
segundo opôs-se ao subjetivismo de seu antecessor e fundamentou o cristianismo na história, investindo 
no resgate do Jesus histórico, sendo que para ele Deus não era um objeto a ser julgado teoricamente 
(GOUVÊA, 1996).  



 

84 
 

Convictos de um espírito de combate ao modernismo, Lyman e Milton Stewart - 

dois irmãos abastados, proprietários da Union Oil Company62, financiaram a publicação 

de uma coleção de doze volumes, intitulada The Fundamentals: A Testimony of the 

Truth63, elaborada por renomados estudiosos ortodoxos. Talvez, o que os dois irmãos 

não imaginavam era que naquele momento estariam originando o termo 

“fundamentalismo”, iniciando um movimento organizado fundamentalista que veio a 

surgir com a fundação da WCFA64 na Filadélfia.  

É nesse ínterim, entre o fim do século XIX e começo do XX, que se 

desenvolvem duas correntes dissidentes dentro do protestantismo dos Estados Unidos: a 

fundamentalista65 e a modernista (cristianismo liberal ou progressistas, e tentou 

conciliar o cristianismo histórico com as novas descobertas da ciência). A corrente 

fundamentalista tinha uma orientação voltada ao social pelo movimento do Evangelho 

Social66 e enfatizavam na salvação individual como fator essencial do cristianismo. 

Além disso, estimulavam uma conduta o mais simples possível, que deveria ser 

abstinente, laboriosa e o mais próximo da vida rural e tradicional. A Primeira Guerra 

Mundial (1914-18) se encaixava na lógica fundamentalista. A maioria dos líderes 

fundamentalistas, que anteriormente era contrária à guerra e a entrada dos Estados 

Unidos (1917) nela, logo mudou de opinião e, conseguiu duas grandes realizações. 

Primeiro, ao apoiar a guerra, tal grupo demonstrava patriotismo e entrava em disputa do 

terreno político com os liberais; e segundo, os alemães davam continuidade ao processo 

de representação do perigo e de ameaça premente que vinha do estrangeiro, fato que, 

definitivamente, endossava a imagem de Satanás e sustentava o combate das idéias 

modernistas (MARINHO, 2006, p.39; MARTIN, 2005, p. 11). 

                                                
62           Empresa de exploração de petróleo hoje, sob o nome de Unocal Corporation. Controlada pelo 
grupo Chevron, é uma das maiores distribuidoras de derivados de petróleo dos EUA e detentora da 
marca Texaco. 
63           A obra, publicada entre 1910-15 e contendo 30 ensaios da Bíblia e tópicos correlatos, teve 
cerca de três milhões de cópias impressas e distribuídas. 
64  Associação Fundamentalista Cristã Mundial 
65  A corrente fundamentalista tem como pilares: o criacionismo, o dispensionalismo e o pré-
milenarismo (WILCOX,2000, p.26-27). 
66         Evangelho Social é o movimento liberal do protestantismo americano que investia na aplicação 
dos ensinamentos bíblicos aos problemas associados com o processo da industrialização. Os dois 
principais expoentes do movimento foram Washington Gladden (1836-1818) e Walter Rauschenbusch 
(1861-1918). Os adeptos fomentavam-se na crença pré-milenarista de que as pessoas poderiam ajudar na 
condução do retorno de Cristo, caso interviessem na preparação do Reino na terra (THE COLUMBIA 
ENCYCLOPEDIA, 2005). 
 



 

85 
 

A Primeira Guerra Mundial retratava uma batalha entre o racionalismo alemão e 

o cristianismo americano (BEYER, 1997, p.119). Tal conflito teve proporções épicas 

como a clássica luta do bem contra o mal. Os alemães, representantes, obviamente, do 

mal, e os fundamentalistas prenunciavam uma reação à globalização; e seu foco era o 

comunismo (MARSDEN, 1980, p. 207). A questão fundamentalista abrangeu a área 

educacional através de medidas legais que proibiram o ensino evolucionista nas escolas 

públicas, e no lugar colocaram a doutrina bíblica do criacionismo (WILCOX; 

LARSON, 2000, p. 31). O ápice da questão aconteceu no Estado do Tennessee, que 

proibiu os professores de escolas públicas e universidades de lecionarem qualquer teoria 

que afirmasse que o homem descendia dos símios, bem como negarem a teoria da 

história bíblica da criação, causando assim o polêmico caso Scopes (1925). Acusado de 

burlar a lei, lecionando a teoria evolucionista, o professor de biologia John T. Scopes 

lutava na justiça contra William Jennings Bryan, um político de idéias liberais, 

recorrente candidato presidencial e ligado aos líderes fundamentalistas, pondo a religião 

e o evolucionismo em uma verdadeira cruzada. No final do julgamento, depois de 

cincos anos de confronto, os fundamentalistas ganharam a sentença, mas saíram com 

um saldo negativo, devido ao acesso da imprensa nacional e internacional aos 

constrangedores interrogatórios. Além disso, alguns anos após, não se podia mais 

proibir o ensino do evolucionismo nas instituições do país, ainda que as pessoas 

achassem falso ou diabólico, pois a União Soviética tinha lançado o satélite Sputnik em 

1957, e os Estados Unidos não podiam ficar científica e tecnologicamente atrás do rival 

(WILCOX; LARSON, 2000, p.31). 

Após o julgamento de Scopes houve uma retração política por parte dos 

evangélicos e fundamentalistas que não simpatizavam com a politização do movimento, 

o que dificultou na sustentação da organização e da investida do embate entre 

criacionismo e evolucionismo. Esse foi um período de investimento na construção de 

instituições de ensino superior bíblico, igrejas, mídia especializada e novas 

organizações, como a Associação Nacional dos Evangélicos (1942).   

 O caráter conservador permeou o surgimento da Direita Cristã política e 

religiosa que se concretiza a partir dos anos 1970. A criação da organização deu-se pela 

sua certeza moral frente ao medo e a incerteza política devidos da Guerra Fria e as 

transformações na sociedade do período. As décadas de 1960 e 1970 presenciaram 

grandes transformações na sociedade americana, como também para os religiosos da 

época. As mudanças nos costumes, principalmente o declínio de uma prática comum, 



 

86 
 

que era o hábito de rezar nas escolas, acrescentadas à proteção constitucional ao aborto 

e de respeito à liberdade de expressão. Em 1963, organizações como os Panteras Negras 

e a Students for a Democratic Society prosperavam e levavam suas idéias às ruas, 

influenciando intelectuais que debatiam a contracultura daquele ano. Os anos 1960, no 

caráter político, herdaram dois acontecimentos: a formação da nova esquerda (que tinha 

esperança de influenciar o Partido Democrata) e aqueles desapontados com o socialismo 

europeu (que buscavam se diferenciar do conservadorismo). 

O ano 1964 foi um marco para a transformação da direita nos Estados Unidos, 

pois Barry Goldwater, membro da direita e senador do Estado do Arizona, lançou-se à 

Casa Branca. A candidatura de Goldwater originou uma nova base para o Partido 

Republicano e mostrou a possibilidade de consolidar um novo conservadorismo político 

nos Estados Unidos, pois ele obteve vitória em cinco estados e quase 40% dos votos 

válidos (FINGUERUT, 2009, p. 119). 

Nos anos 1970, Jimmy Carter, como presidente, foi o primeiro democrata a não 

contar com a maioria dos votos judeus (apenas 45%), como também se diferenciou por 

sua trajetória pessoal de renascimento religioso. Sendo um renascido religioso, Carter 

tornou-se um marco para a mobilização dos grupos religiosos que depois ganhariam o 

nome de direita cristã. Em 1978, Carter mudou a regra fiscal para as escolas particulares 

americanas, forçando-as a pagar impostos mais caros. Como resultado, as escolas cristãs 

mobilizaram-se e organizaram-se politicamente, para que em nome da causa cristã, 

evitar que o governo as prejudicasse. A mobilização inicial resultou em 500 mil cartas 

dirigidas ao Internal Revenue Service (órgão responsável pela cobrança dos impostos 

nos Estados Unidos) (FINGUERUT, 2009, P.121). Esse grande movimento prejudicou 

as intenções de Carter e mostrou a grande potencialidade existente em termos políticos, 

dos grupos cristãos. A formação da Maioria Moral (1979) dá-se nessa época pelo pastor 

Jerry Falwell, que inicialmente almejava influenciar as primárias do partido republicano 

no final da década de 1970. A popularidade de Falwell ascendeu consideravelmente 

com o movimento carismático por meio de megaeventos e audiência televisiva enorme 

(FINGUERUT, 2009, P.122). 

Um grande potencial explorado era a mídia em geral, pois ser contrário ao 

modernismo não significava que os fundamentalistas da direita cristã recusariam o bom 

uso da tecnologia para propagar sua doutrina. Ao contrário, souberam utilizá-la desde o 



 

87 
 

começo, já no início do século XX, por intermédio da mídia impressa67 para distribuir 

panfletos, jornais específicos, livretos, entre outros; vale lembrar, inclusive, que o 

movimento fundamentalista foi batizado pelo advento da impressão. Entre os grandes 

nomes que marcaram a época da difusão midiática está o do padre católico romano 

Charles Coughlin, um fenômeno de audiência que conseguiu transformar uma 

apresentação de histórias infantis (1926) em um controverso programa nacional 

mesclando religião, economia e política, o qual convidava os ouvintes a enviarem 

dinheiro para o patrocínio (MARINHO, 2006, p.46). Assim, expandiu-se em redes, 

assinou contrato com a CBS e tornou-se um crítico político do “capitalismo 

desregulado” e do presidente quaker e republicano Herbert Hoover (1929-33) durante o 

período da Grande Depressão, fato que lhe rendeu a saída do ar em 1931. Mas 

Coughlin não demorou a voltar com sua estação independente, que em pouco tempo 

lhe conferia uma estimativa, possivelmente exagerada, de 45 milhões de ouvintes e a 

marca recorde de 1,2 milhão de cartas em resposta a um determinado sermão. Em 

1934, estimou-se que ele era o indivíduo que mais recebia cartas no mundo, uma força 

também usada para “entupir” o correio do Congresso quando havia algum interesse 

político por trás. Sua força política era tamanha que foi considerado uma das principais 

influências na eleição de Franklin D. Roosevelt à presidência (MARTIN, 2005, p.11).  

Na década de 50 os grupos anticomunistas utilizaram o rádio68, passaram à 

televisão, com o fenômeno do televangelismo e, mais tarde, nos anos 80, foi a vez da 

Maioria Moral fazer uso do computador para organizar uma campanha política com 

mala direta por meio do correio eletrônico. De 90 em diante, a Direita Cristã continuou 

a utilizar todos os meios de comunicação possíveis para fins políticos.  

Diante disso, Falwell acreditava que estaria liderando um movimento que 

estava nascendo já consolidado e legítimo, cuja função seria registrar novos eleitores, 

informar e mobilizar as pessoas, levando todas ao debate político para a defesa de seus 

valores (da família, da vida, da moral, da pátria e do Estado de Israel), influenciando as 

eleições, e principalmente o Partido Republicano. As questões tratadas pela Maioria 
                                                
67   A introdução do hábito da leitura parece ter conseguido grandes resultados, pois hoje os livros 
voltados aos cristãos evangélicos vendem mais que os best-sellers publicados na lista do The New York 
Times. (MARTIN, 2005, p.18). 
68  Em 1925, uma a cada dez estações de rádio, das mais de 600, pertencia a uma organização 
religiosa. Dezenas de pregadores fundamentalistas tornaram-se grandes revelações nessa mídia, como 
foi o caso de Charles E. Fuller que teve seu programa Old Fashioned Revival Hour difundido por 152 
estações em 1939 e ouvido por cerca de 10 milhões de pessoas. Em 1943, outro programa (Pilgrim´s 
Hour) do  mesmo autor, escutado por 1000 estações, que comprava 50% mais espaço na rádio do que 
qualquer empresa secular, ocupava o segundo lugar na lista (MARTIN, 2005, p.18). 



 

88 
 

Moral eram as mais variadas: família, aborto, drogas, homossexualismo, adultério, 

sexo antes do casamento, emenda constitucional dos direitos iguais, pornografia. Por 

isso, houve um distanciamento da ala conservadora tradicional, fazendo a organização 

se aproximar dos neoconservadores. A Direita Cristã e os neoconservadores 

apresentam em comum a discussão a moderna família americana, ambos surgiram 

como reações; com relação à Direita, há leis que permitem o aborto e proíbem a oração 

e a leitura da Bíblia na escola, além de pregarem a consolidação da separação entre as 

esferas pública e religiosa; no caso dos neoconservadores, eles tem ideias que 

valorizam o isolacionismo, o racismo e a valorização da tradição. Apesar de possuírem 

fatores políticos e ideológicos afins, boa parte dos neoconservadores é judia, um grupo 

historicamente comprometido com o secularismo da nação norte americana e 

tradicionalmente mais próximos dos democratas. Sendo assim, a Direita Cristã, ao 

defender o Estado de Israel, tentou mostra-se confiável e próxima aos judeus. Falwell 

costumava argumentar que “Deus abençoou os Estados Unidos, porque os Estados 

Unidos abençoaram os judeus”. Ele enfatizava que o apoio americano ao Estado de 

Israel não era parte de uma profecia que envolveria o retorno dos judeus a Israel, nem a 

segunda vinda de Jesus Cristo, mas sim uma questão de política externa e de interesse 

nacional. 

A década de 1970 foi um período de consolidação para as posições tanto da 

Direita Cristã quanto dos neoconservadores. A chegada de Ronald Reagan à Casa 

Branca sinalizou a possibilidade de exercer algumas de suas principais propostas. 

Reagan orientou uma política internacional de muita racionalidade que objetivava 

persuadir a União Soviética e evitar uma corrida armamentista. Com um gabinete 

composto por professores e pesquisadores, ele oxigenou a Direita Cristã fazendo-a 

crescer dentro do partido. E pela primeira vez, tendo um presidente afinado com suas 

ideias, a direita conseguiria ver as tão desejadas mudanças na política e na sociedade 

americana. Reagan, mais do que qualquer outro, acolhia as bandeiras defendidas pela 

Maioria Moral, e deixou bem claro no seu discurso na Convenção Nacional 

Republicana, em 23 de agosto de 1984 (ENCYCLOPAEDIA BRITANNICA ONLINE, 

1993): 

 
A verdade é que política e moralidade são inseparáveis. E, como a religião é a fundação da 
moralidade, a religião e a política estão necessariamente relacionadas. Precisamos da 
religião como guia. Precisamos dela porque somos imperfeitos. E nosso governo necessita da 
igreja porque somente aqueles que são humildes o suficiente pra admitir que são pecadores 



 

89 
 

podem levar a democracia à tolerância que ela necessita para sobreviver. Sem Deus, a 
democracia não consegue e não resistirá por muito tempo. 

 
No período de apogeu da Maioria Moral, alguns pastores, que defendiam 

valores conservadores, mas não estavam vinculados à Maioria nem à Direita Cristã, 

participaram de escândalos, com o envolvimento de quantias exorbitantes e mentiras. 

Isso levou a mídia a explorar à exaustão os acontecimentos de desmascaramento moral 

e político, pondo fim às atividades da organização em 1989. Apesar do término da 

Maioria Moral, as sementes da direita cristã estavam plantadas e novas organizações 

surgiram em dimensão nacional, mas com ativismo local, como a Focus on the Family 

(1977), Concerned Women for America (1979), Family Research Council (1982), 

Eagle Forum (1972) e Citizens for Excellence in Education (1983) (FINGUERUT, 

2009, P.126). 

Ser evangélico naquele momento significava adotar Jesus como Salvador e as 

escrituras como autoridade de todas as doutrinas, e também ter o dever de espalhar a fé. 

Falwell, como batista, acreditava que a salvação era possível para todos, não só para os 

eleitos. Entretanto, foi Pat Robertson69 (1930-) quem revolucionou a direita cristã como 

comunicador, empresário, político e evangélico, comprando uma estação na Virgínia, e 

criando um programa, o 700 Club (1963), que até hoje é sua principal atração. Em 1989, 

Robertson funda a Coalizão Cristã com o objetivo de trazer novos eleitores para o 

partido republicano do qual fazia parte e onde tinha perdido a disputa pela indicação de 

sua candidatura presidencial pelo partido em 1988. A Coalizão também destinava-se a 

                                                
69  Pat Robertson é um influente e conhecido televangelista, empresário e ativista político da 
Direita Religiosa cuja biografia é farta de detalhes curiosos como, por exemplo, quando previu que um 
furacão assolaria Orlando, na Flórida, por motivo do apoio aos direitos dos gays; em outra ocasião, 
concordou com Falwell, em seu programa de entrevistas, que os ataques de 11 de setembro foram 
consentidos por Deus em decorrência da decadência moral dos EUA, citando como exemplo disso, os 
gays, a causa pró-aborto, as feministas e outros. Mais recente, declarou que o presidente dos EUA deveria 
assassinar Hugo Chavez, presidente da Venezuela, por considerá-lo um terrível perigo, referindo-se à 
propagação do comunismo (GOODSTEIN, 2005). Tido como emblemático conservador extremista, 
utiliza politicamente seu famoso programa de TV 700 Club. Também fundou grandes organizações, como 
a CBN (1961), a primeira rede de TV evangélica dos EUA, com alcance internacional por meio da 
divulgação de programas religiosos em mais de 70 línguas; a Regent University (1977), conforme sua 
própria denominação é um centro acadêmico para o pensamento e ação cristãos; a OBI - Operation 
Blessing International (1978), uma empresa humanitária sem fins lucrativos que já esteve envolvida em 
escândalos como o desvio da rota de aviões de trabalhos humanitários no Zaire para um empreendimento 
de mineração de diamantes particular de Robertson, além do recente favorecimento do nome da OBI na 
lista do Website da Agência Federal de Gerenciamento de Emergências (FEMA - Federal Emergency 
Management Agency) como uma das instituições aptas a receber doações em dinheiro para o desastre 
provocado pelo furacão Katrina; a Christian Coalition (1989), a organização mais visível da Direita 
Religiosa; e o ACLJ - American Center for Law and Justice (1990), uma empresa sem fins lucrativos, 
especializada em direito constitucional, que defende basicamente casos ligados a valores religiosos (BBC 
NEWS, 2005).  



 

90 
 

lutar contra a influência secular nos Estados Unidos (FINGUERUT, 2009, P.128). A 

Coalizão Cristã visava eleger o presidente, assim como construir e organizar um 

movimento amplo ligado à família, ao papel do Estado e da Educação nos Estados 

Unidos, e a partir daí influenciar a plataforma do Partido Republicano. No entanto  

George H. Bush (vice de Reagan) ganhou a indicação do partido, e os republicanos 

seguiram na Casa Branca em 1988, graças à Direita Religiosa. 

Apesar das crises social, econômica e psíquica geradas pela passagem das 

guerras e da Depressão, que atingiram os cristãos conservadores não apenas 

ideologicamente, mas também em questões do sustento cotidiano e da preocupação com 

o bem-estar familiar; no início da década de 40, os líderes evangélicos e 

fundamentalistas começaram a empreender reuniões aos sábados à noite destinadas a 

dar apoio aos jovens, proporcionando entretenimento, fervor patriótico e exortação 

avivalista (MARTIN, 2005, p.25). Desse modo, originou um movimento chamado 

Mocidade para Cristo, uma idéia amplamente divulgada pelos Estados Unidos que, em 

curtos cinco anos, conseguiu reunir cerca de 600 líderes em Winona Lake, Indiana, para 

formar a Youth For Christ International, tendo a frente o notório Billy Graham70, um 

nome cuja representatividade religiosa estampou a capa da revista Times em 25 de 

outubro de 1954; destacou-se, de 1948 a 2000, na lista da pesquisa Os Dez Homens 

Mais Admirados do Mundo do Instituto Gallup, sendo lembrado até hoje; escreveu 24 

livros, muitos traduzidos para mais de 30 idiomas e, principalmente, foi próximo de 

muitos presidentes, que o tinham como conselheiro eleitoral, como Eisenhower e 

Nixon, especialmente, ou servindo de suporte e ajuda, como Kennedy, Johnson, Ford, 

Carter, Clinton e, com certa predileção, Reagan, além dos patriarcas da família Bush 

(MEACHAM, 2007, p.210-215). Graham também foi um defensor dos fundamentos, 

acolhedor da causa anticomunista e simpático ao senador McCarthy.  

O reverendo sempre conservou a raiz ideológica mais radical, evidenciada, por 

exemplo, quando, com bíblia em mãos, apareceu ao lado de Bush (pai) por ocasião da 

primeira Guerra do Golfo, contra o Iraque; um gesto maior do que um mero apoio 

                                                
70  Considerado a maior liderança avivalista durante 50 anos, o Reverendo Dr. William Franklin 
Graham Jr., cristão evangélico, foi um dos grandes expoentes da causa religiosa, considerado o “Papa 
Protestante da América”. Embora tenha sido por um bom tempo simpatizante democrata, abandonou 
essa ideia e assumiu a postura de votar conforme o que julgava como a melhor opção do momento. 
Participou de missões por todos os EUA, Europa e Austrália; fundou a Associação Evangelística Billy 
Graham (BGEA: 1950) em Minneapolis, um negócio que compreende uma rede mundial de programas 
de rádios semanais há mais de 50 anos, além de programas de TV veiculados em horário nobre no país e 
no Canadá, colunas em jornais por todos os Estados Unidos, websites, inclusive para adolescentes, e 
uma distribuidora de filmes evangélicos. (BLOOM, 1999)  



 

91 
 

político: “A grande presença do avivalista simbolizava que caso a cruzada do Golfo não 

fosse Cristã, seria pelo menos bíblica” (BLOOM, 1999). Graham também teve um papel 

crucial na vida de George W. Bush, e de acordo com Singer (2004, p.4), tornando a 

ética um tema central da vida pública de Bush, e a crença cristã desempenhando um 

papel importante em seu pensamento moral, o que seria desmascarado com os 

resultados pífios de suas políticas anos mais tarde. 

 

3.1.1 Associação Nacional dos Evangélicos 

 

 A criação de uma organização para os evangélicos parecia bem improvável em 

tempos de depressão econômica (década de 1930). Os Estados Unidos tinham acabado 

de declarar guerra contra a Alemanha e ao Japão. Todo o potencial americano estava 

sendo direcionado para os esforços da guerra, e a atenção para a atividade religiosa 

estava marginalizada. Até então nenhuma iniciativa eclesiástica tinha sido tomada para 

retirar a religião da marginalização, muito menos uma conservadora. A formação da 

Associação Nacional dos Evangélicos, um dos principais tentáculos da Direita Cristã, 

parecia ser uma consequência lógica da evolução entre aqueles que mais tarde seriam 

conhecidos como evangélicos durante a década de 1930. Os protestantes conservadores 

usaram da criatividade e inovação para a criação de instituições alternativas 

independentes das denominações estabelecidas, incluindo congregações locais, agências 

missionárias, institutos bíblicos e editoras. Também colocaram uma ênfase renovada no 

evangelismo, e encontraram no rádio um meio eficaz para propagar sua mensagem ao 

povo, em um momento em que não podiam creditar confiança nas estruturas culturais e 

eclesiásticas.  

O cristianismo evangélico permaneceu fora do debate cultural e, estabeleceu uma 

próspera subcultura. Através de reuniões realizadas entre representantes evangélicos de 

todo país, uma comissão temporária foi criada em abril de 1942, e uma conferência 

nacional foi marcada em Saint Louis. A comissão abriu um escritório em Nova York, 

reuniu-se várias vezes para fazer preparativos, com a possibilidade da criação de uma 

organização nacional. Ainda em 1942, a Associação Nacional de Evangélicos foi 

fundada, quebrando as barreiras das denominações evangélicas, condensando o termo 

evangélico acima de todas as congregações, formando uma coalizão entre as igrejas 

(SMITH, 1998, p.11; KYLE, 2006, p.134).  



 

92 
 

Na sequência da reunião de St. Louis, J. Elwin Wright, principal responsável pela 

Associação transferiu o que era o escritório da comissão temporária de Nova York para 

Boston, realizou reuniões regionais para gerar interesse, e lançou a publicação oficial 

Ação Evangélica Unida. O interesse na Associação Nacional dos Evangélicos para uma 

Ação Unida, nome da organização durante o primeiro ano, foi crescendo especialmente 

devido ao acesso do rádio. Nesse ínterim, o Conselho Nacional de Igrejas, que fazia 

oposição ao evangelismo da Associação, havia persuadido as redes de rádio para não 

vender tempo às empresas de radiodifusão religiosa, mas para colocar o tempo livre 

para comunidades de fé já conhecidas. Uma vez que a Associação Nacional de 

Evangélicos era recente, a nova política de rádio era uma grave ameaça à radiodifusão 

evangélica.  

O nome da organização passou a ser Associação Nacional de Evangélicos numa 

convenção em Chicago em 1943, que teve como objetivos: estimular determinação para 

a associação ainda incipiente, consolidar a afirmação doutrinária, a abertura de um 

escritório em Washington, auxiliar agências missionárias nas suas relações com o 

Departamento de Estado, defendendo a causa da transmissão religiosa à Comissão 

Federal de Comunicação, e defender a liberdade religiosa71.  

A preocupação constante sobre a atuação radialística levou a Associação a formar 

a National Religious Broadcasters (NRB), em sua convenção de 1944 em Columbus, 

Ohio (BALMER, 2004, p.778; SMITH, 1998, p.13). Em 1945, a Associação também 

estabeleceu escritórios regionais em Detroit, Minneapolis, Portland e Los Angeles para 

fomentar a causa nesses locais e promover a comunicação com os indivíduos, as igrejas 

locais, denominações e organizações cristãs. O principal feito da Associação Nacional 

de Evangélicos durante seus primeiros anos, não foi simplesmente a criação de novas 

agências ou a abertura de escritórios regionais para servir o público evangélico, mas a 

sua capacidade de reunir uma nova coalizão de protestantes conservadores.  

Refletindo a orientação democrática e popular de seus fundadores, a incapacidade 

da Associação Nacional para conquistar os elementos do mainstream eclesiástico (do 

Conselho Nacional de Igrejas) guiou a organização na direção a uma maior 

identificação com as menores, menos conhecidas, e culturalmente mais isoladas 

denominações. No entanto, a organização iria prosperar na década de 1950, mesmo sem 

                                                
71   History. National Association of Evangelicals. Disponível em: <http://www.nae.net/about-
us/history/62>. Acesso em: 20 nov. 2009. 



 

93 
 

a ajuda de denominações. Estes foram os anos do presidente Eisenhower (1953-1961), 

um período de crescimento econômico, quando as grandes famílias e novas igrejas 

pontilhavam a paisagem de expansão suburbana. Ele representava os valores espirituais 

e o moralismo patriótico americano, e tinha os Estados Unidos como uma nação sob a 

égide de Deus (KYLE, 2006, 188). Esse foi o período em que o evangelista Billy 

Graham foi identificado pela Associação Nacional de Evangélicos, tornando-se uma 

figura nacional (KYLE, 2006, p.241; SMITH, 1998, p.11-12). 

A Associação atingiu um patamar considerável quando o Presidente Eisenhower 

convidou uma delegação para a Casa Branca. As denominações evangélicas 

continuaram a participar da Associação de modo que em 1960, trinta e duas 

denominações que representam cerca de 1,5 milhão de pessoas tinham aderido à 

Associação Nacional de Evangélicos. O número de aderentes em ascensão fez com que 

a instituição tivesse importância nacional. Em 1958, a Life Magazine chamou a atenção 

para o surgimento de uma “terceira força” do cristianismo, denominando o movimento 

de “o mais extraordinário fenômeno religioso de nosso tempo”72. Embora o artigo não 

mencione a Associação Nacional de Evangélicos, ele identifica cinco novas 

denominações que compunham cerca de dois terços dos membros da Associação: 

Assembleias de Deus, Igreja de Deus (Cleveland), Igreja do Evangelho Quadrangular, 

Igreja Pentecostal de Deus, e Igreja Pentecostal Santidade. 

A principal realização da Associação Nacional de Evangélicos nos anos 1950 foi 

o seu papel no restabelecimento de uma Associação Evangélica Mundial e a cooperação 

no período após a Segunda Guerra Mundial, através da reorganização da Aliança 

Evangélica Mundial (datado de 1846) como World Evangelical Fellowship, em 1951. 

Elwin J. Wright tinha percebido a necessidade de uma associação no nível internacional, 

pois a Aliança Evangélica Mundial estava fragilizada para cumprir o objetivo de 

conquistar novos aderentes. Uma reunião exploratória com a Aliança Evangélica 

Britânica foi realizada em Clarens, Suíça, seguida por duas reuniões em 1950 em 

Londres e Boston, com representantes dos Estados Unidos, Inglaterra e de onze países 

europeus. Em agosto de 1951, noventa e um líderes de vinte e um países participaram 

da Convenção Internacional dos Evangélicos na Holanda, onde a Aliança Evangélica 

Mundial foi oficialmente reconstituída.  

                                                
72    Ibid. 



 

94 
 

Outra iniciativa da Associação Nacional de Evangélicos em 1950, com 

consequências de longo prazo foi a formação de uma comissão em 1957 para explorar a 

possibilidade de uma nova tradução da Bíblia (BALMER, 2004, p.237). O Conselho 

Nacional tinha lançado cinco anos antes uma nova tradução, mas que não se tornou 

popular entre muitos evangélicos. A comissão da Associação começou a se reunir com 

um grupo da Igreja Cristã Reformada em 1961. Em 1965, foi formada uma comissão 

independente sobre a tradução da Bíblia e dois anos mais tarde, a Sociedade Bíblica de 

Nova York (hoje International Bible Society) tornou-se o patrocinador oficial. Em 1978, 

os primeiros exemplares da Nova Versão Internacional da Bíblia foram lançados.  

Os primeiros anos da Associação se mostraram bem otimistas, enquanto que a 

partir de 1960, a organização teria um período de testes. Os anos 60 foram 

particularmente difíceis. A Associação e a maioria dos seus dirigentes não ficaram nada 

entusiasmados com a perspectiva das eleições de 1960, John Kennedy (KYLE, 2006, 

p.140), um católico romano, para a presidência – a primeira administração católica na 

história americana. As lutas pelos direitos civis, a Guerra do Vietnã e uma nova 

contracultura dividiram a nação. Os assassinatos de Kennedy e Martin Luther King Jr., 

figuras políticas primordiais na história norte-americana, chocaram a população. O 

estado da Igreja era tão perturbador que teólogos liberais chegaram a proclamar que 

Deus estaria morto.  

A Associação Nacional de Evangélicos enfrentou inúmeros problemas, como a 

mudança frequente de sua liderança executiva. As transições abruptas na liderança 

durante anos, juntamente com a revolução cultural em geral fizeram com que a taxa de 

crescimento da filiação à associação diminuísse consideravelmente. Os evangélicos 

negros formaram uma Associação Evangélica Nacional da Consciência Negra 

independente em 1963, e a associação perdeu a terceira maior denominação, a 

Associação Nacional dos Batistas Livres, em 1972, na sequência de lutas internas 

eclesiásticas. A frequência da publicação da Ação Unida Evangélica, publicada duas 

vezes por mês em 1950, foi reduzida a quatro vezes por ano. Além disso, durante este 

período todos os escritórios regionais da Associação foram fechados, e o departamento 

de serviços foi centralizado no escritório de Wheaton. Até o final dos anos 1970, a 

Associação só tinha experimentado um ganho líquido de sócios de cinco denominações 

desde 1960. Não é de admirar que, quando a revista mensal Newsweek marcou em 1976 

o Ano do Evangélico (KYLE, 2006, p.138), a revista tinha muito pouco a dizer sobre a 

Associação Nacional dos Evangélicos. 



 

95 
 

No final dos anos 1970, a Associação entrou em outra fase de sua história, 

marcada pela estabilidade da liderança, um crescimento recorde, e um maior 

reconhecimento nacional. Para reverter o declínio desde o início dos anos 1960, a 

organização expandiu-se em várias frentes para facilitar a adesão de crentes, apostou no 

amadurecimento de uma nova liderança, iniciou a construção de um novo edifício sede 

em Wheaton, Illinois, chamado o Centro Evangélico, promoveu a expansão do Instituto 

de Assuntos Públicos e enfatizou o esforço para conseguir novas denominações como 

associadas. O início desta fase na história da organização deu-se em 1978, quando ela 

mudou-se para expandir significativamente a operação de Washington, nomeando 

Robert Dugan, um pastor batista conservador e ex-candidato ao Congresso, para chefiar 

a expansão. O momento era certo para tal movimento. Cinco anos antes, a Suprema 

Corte havia proferido a decisão Roe versus Wade73, concedendo às mulheres direito 

ilimitado ao aborto.  Essa questão despertou o interesse dos evangélicos pelo mundo da 

política em geral, assim como da nação, em particular. A associação lançou um boletim 

mensal, National Association of Evangelicals Washington Insight, para manter 

informados os evangélicos, e contratou um advogado experiente e analista de políticas 

públicas para ganhar influência em Washington. 

Enquanto o presidente Jimmy Carter, apesar de ter desencadeado uma onda de 

envolvimento político evangélico, distanciou de seu governo a Associação Nacional dos 

Evangélicos, provocando uma aversão dos crentes à sua política (KYLE, 2006, p.196),  

a força da organização teve novo fôlego com a eleição de Ronald Reagan em 1980. 

Reagan chegou ao poder com o amplo apoio dos evangélicos (KYLE, 2006, p.196). 

Dessa forma, a Associação Nacional de Evangélicos, cada vez mais consultada sobre 

nomeações da administração e da política, aproveitava as oportunidades para influenciar 

o governo e ainda se beneficiar de um acesso sem precedentes na Casa Branca. O 

                                                
73  O caso Roe vs. Wade foi uma acirrada batalha jurídica nos Estados Unidos, que se iniciou no 
Texas e culminou na descriminalização do aborto em todo o país em 1973 (SULLIVAN, 2008, p.37). O 
desfecho do caso, uma decisão da Suprema Corte norte americana, escancarou portas para que as 
mulheres pudessem realizar facilmente o aborto de filhos indesejáveis, anestesiando de uma só vez a 
consciência de muitos americanos. Mas, há alguns anos, descobriu-se que o caso é uma farsa do começo 
ao fim. Henry Wade era um fiscal de Dallas, e Jane Roe, cujo nome verdadeiro é Norma McCorvey, foi 
estimulada por advogadas a lutar pelo direito de abortar no Texas (MCCORVEY; THOMAS, 1998, p.15). 
Ela chegou a inventar que havia sido estuprada, o que finalmente funcionara para lhe dar a vitória na 
Justiça, em janeiro de 1973, mas já era tarde demais para realizar o aborto. Hoje ela se regozija com o 
aborto não praticado, 25 anos depois. Convertida ao catolicismo, Jane abandonou sua militância do aborto 
e confessou corajosamente que havia mentido para acelerar o processo na Justiça. Logo após, ela entrou 
com uma petição no Supremo Tribunal para pedir a reversão da sentença do caso, apresentando o 
testemunho legítimo de mais de mil mulheres abaladas psicologicamente pelo aborto e 5.300 páginas de 
evidências médicas. 



 

96 
 

presidente republicano apoiou os evangélicos com um discurso nas convenções da 

Associação em 1983 e 1984; sendo a primeira vez que um presidente norte-americano 

visitou as dependências da Associação Nacional dos Evangélicos em um evento 

público. Na convenção de 1983 em Orlando, Florida, Reagan proferiu um de seus 

discursos mais famosos referindo-se ao sistema comunista soviético como o Império do 

Mal. 

A Associação também foi ganhando influência e respeito no Capitólio, que 

resultou em uma série de vitórias legislativas em 1980, incluindo o pagamento de 

multas por dirigir alcoolizado, procedimentos de auditoria das igrejas, a igualdade de 

acesso às instalações das escolas públicas para organizações religiosas. Com uma nova 

visibilidade em Washington, a Associação trabalhou incansavelmente para destacar seu 

status e o papel das denominações. Entre 1981 e 1990, a Associação atingiu cerca de 4,5 

milhões de componentes - um aumento de 74 por cento desde 1980. O ganho durante a 

década foi maior do que todos os membros conquistados a partir de 1960.  

O 50º aniversário da organização foi celebrado em 1992 na reunião anual em 

Chicago. O presidente George Bush discursou, a convite do presidente da entidade, 

Arthur Gay, sendo o terceiro presidente americano a honrar a Associação com sua 

presença. Durante a convenção, Billy Graham falou pela última vez em um encontro da 

Associação Nacional de Evangélicos, convocando todos para um compromisso 

renovado em propagar o evangelho. Em resposta, a Associação elaborou um manifesto 

histórico chamado Foward With Faith.  

Enquanto a organização se reorganizava no seu interior, o país acolheu um novo 

presidente em Washington. A eleição de Bill Clinton foi um momento ímpar para a 

organização protestante, pois fez a instituição repensar sua atuação até aquele momento 

em apenas um partido político. A mudança repentina depois de anos de administrações 

republicanas revelou que, talvez, os evangélicos se tornaram muito acomodados, 

satisfeitos com a influência em apenas um partido político. A principal discussão entre 

os membros da Associação era que se não havia recursos para expandir sua palavra a 

outros partidos, restava favorecer um distanciamento dos partidos políticos. Mesmo 

assim, a administração Clinton cortejava os evangélicos, especialmente a Associação 

Nacional de Evangélicos, com convites para jantares de Estado, almoços de líderes 

religiosos e outros eventos. O presidente da Associação na época, Don Argue, era o 

chefe religioso mais ativo em Washington e terminou estreitando ainda mais a amizade 

com o presidente e Hillary Clinton.  



 

97 
 

No entanto, apesar do livre acesso à Casa Branca durante os anos de 1990, as 

resoluções da Associação muitas vezes contradiziam as políticas da administração 

Clinton em questões como direitos dos homossexuais. Richard Cizik, um lobista 

evangélico e vice-presidente de relações governamentais da Associação, trouxe um foco 

internacional significativo para a entidade. Sua paixão pela liberdade religiosa 

internacional e outras questões globais tornou-se uma marca significativa na política da 

organização. Com uma nova tática de cooperação com os não-evangélicos e até mesmo 

os não-cristãos, a Associação teve um impacto significativo sob a liderança de Cizik que 

desempenhou um papel importante na criação da Lei de Liberdade Religiosa 

Internacional de 1998 (que promove a liberdade religiosa como parte da política externa 

dos Estados Unidos), no Decreto de Paz no Sudão (2002), e na Lei dos Direitos 

Humanos da Coréia do Norte de 2004 (que promoveu assistência humanitária na Coréia 

e assistiu financeiramente organizações para a promoção da democracia, direitos 

humanos e desenvolvimento da economia de mercado), bem como a legislação sobre o 

tráfico sexual internacional e AIDS. A afirmação feita pelo colunista Nicholas Kristof, 

do New York Times, no artigo Following God Abroad (21 de maio de 2002) de que "os 

evangélicos são os novos internacionalistas" reflete o impacto da política de Richard 

Cizik.  

Depois desse momento de prosperidade, a Associação enfrentou uma crise no qual 

teve que vender seu principal escritório. No seu 60º aniversário em 2002, a organização 

estava lutando para se recuperar. A explicação do porquê de uma organização ter uma 

queda tão vertiginosa nos dez anos seguintes ao seu aniversário de cinquenta anos não é 

simples, mas existem vários fatores que parecem ter contribuído para este período de 

declínio. Foram várias mudanças que aconteceram entre 1942 e 1992. Primeiro, em 

1942 os evangélicos se uniram para uma ação que eles consideravam de causa comum; 

o Conselho Nacional de Igrejas dominava a paisagem e os evangélicos lutavam para 

oferecer uma alternativa bíblica entre os modernistas históricos e fundamentalistas. 

Cinquenta anos mais tarde, as maiores denominações liberais estavam em rápido 

declínio, e do Conselho Federal de Igrejas, desacreditado por seu apoio à causa liberal, 

como a agenda gay, estava à beira da irrelevância, se não, da extinção. Em segundo 

lugar, Billy Graham, que serviu como porta estandarte para o movimento evangélico 

entre os anos de 1950 e 1980 se tornou uma figura emérita. Embora não tenham faltado 

líderes fortes dentro do movimento evangélico, nenhum líder tinha surgido para 

substituir Graham. Terceiro, o movimento evangélico tornou-se vítima do seu próprio 



 

98 
 

sucesso. Ele teve seu forte espírito empreendedor fragmentado pela multiplicação das 

mega igrejas e ministérios eclesiásticos desde 1968. Em quarto lugar, durante os anos de 

1990 a geração mais significativa da população norte americana foi a do baby boom (os 

nascidos entre 1945 e 1968). As pessoas dessa geração eram, não só a principal força 

por trás da explosão das mega igrejas, como foram identificadas pela sua independência 

e falta de vontade de pertencer às instituições da geração dos seus pais. 

Em 2003, uma nova era da Associação de Evangélicos teve início, e a 61ª 

Convenção da organização não foi realizada em um hotel ou centro de convenções, mas 

sim na Igreja Wooddale, em Eden Prairie, Minnesota. A mudança de local sinalizava 

uma mudança significativa na filosofia. Na maior parte de sua história, grandes reuniões 

da Associação não poderiam ser realizadas nas igrejas por razão de espaço; mesmo nas 

maiores igrejas o espaço era insuficiente. A emergência das mega igrejas mudou tudo 

isso, com a falta de adeptos.  

Uma nova equipe administrativa foi contratada em Washington, a contabilidade 

foi reestruturada e a Associação começou a colocar seu departamento financeiro em 

ordem novamente. Com a credibilidade restaurada, a Associação proporcionou 

confiança aos evangélicos para o novo século. A nova visão da entidade era levar a 

Associação à internet para reunir ainda mais os evangélicos e fazer um trabalho mais 

extensivo e eficaz. Com essa medida e várias parcerias estratégicas, em 2004 foi 

comemorado o ressurgimento da Associação. Certamente, o ano eleitoral de 2004 levou 

a mídia a elevar a propaganda da Associação, o que instigou a força dos eleitores 

evangélicos. Inevitavelmente, o presidente George W. Bush sendo evangélico, 

candidato à reeleição, visitou a convenção da organização através de uma transmissão 

via satélite declarando que a Associação tinha todo seu apoio.  

No mesmo ano, a diretoria lançou o Projeto de Engajamento Social Evangélico 

para articular um quadro de participação cívica e política dos evangélicos para o século 

XXI, sob a direção de Richard Cizik. Chamado de "Para a Saúde da Nação: Uma 

convocação evangélica à responsabilidade civil", o documento aborda a questão da 

liberdade religiosa e de consciência, a proteção da vida (criação divina), o incentivo da 

vida em família e amparo às crianças, o fomento da santidade da vida humana, justiça e 

compaixão pelos pobres, a paz e a proteção dos direitos humanos. O documento foi 

apresentado publicamente no Capitólio, em Washington, em março de 2005, onde teve 

assinaturas de mais de cem líderes evangélicos, e até hoje rege as relações da 

organização.  



 

99 
 

3.2 O IMPACTO DO 11 DE SETEMBRO SOBRE A RELIGIÃO E A POLÍTICA 

CONTRA O TERROR 

 

Os ataques terroristas ao World Trade Center74 e ao Pentágono75 em 11 de 

setembro de 2001 despertariam a nação americana para o mundo pós Guerra Fria, que 

não seria mais definido por fatores otimistas da vitória dos valores democráticos e do 

fim da história76, mas sim por uma conjuntura de imprevisibilidade e terrorismo, no 

qual nem a América estaria isenta de agressões em seu próprio território. Todo o mundo 

assistiu ao vivo na manhã de 11 de setembro de 2001, a maneira cinematográfica que foi 

realizada os ataques. O que inicialmente seria um dos piores desastres aéreos da história 

do país, um avião se chocando com a Torre Norte do World Trade Center na cidade de 

Nova York, mostrou-se o pior ataque terrorista da história, quando um segundo avião 

foi lançado contra a Torre Sul. 

Os atentados de 11 de setembro alertaram os Estados Unidos para uma ameaça 

até então considerada pouco provável em território nacional. Quatro aviões foram 

sequestrados, sendo dois lançados sobre as Torres Gêmeas, destruindo-as 

completamente, um terceiro sobre o edifício do Pentágono, em Washington, danificando 

um dos lados, e a outra aeronave caiu no Estado da Pensilvânia, em virtude da reação 

dos passageiros. O saldo do acontecimento foi de 3 mil pessoas. Até aquele momento, 

um ataque dessa proporção só era imaginado com o uso de armas de destruição em 

massa (ogiva nuclear, armas químicas ou biológicas) (SPRINZAK, 1998). A concepção 

de estar imune, que historicamente e geograficamente sempre favoreceu os Estados 

Unidos, longe das zonas de conflitos e outras potências, foi enfraquecida com os 

ataques. Os ocorridos em 11 de setembro foram caracterizados pelo presidente Bush 

como um ato de guerra, um ataque-surpresa como Pearl Harbor, em 1941 (que levou o 

país à Segunda Guerra Mundial) (SANGER; NATTA JR., 2001).  

Após passar praticamente o dia todo em indecisas viagens no avião presidencial 

Air Force One, Bush, enfim, direto da Casa Branca, no horário nobre, às 20h30, dá uma 

                                                
74  Informalmente chamado de Torres Gêmeas, as duas edificações em Manhattan, Nova York, 
concentravam o coração do centro financeiro da cidade. 
75  O Pentágono é a sede do Departamento de Defesa dos Estados Unidos. 
76  Essa teoria sustenta, como o nome sugere, o fim dos processos históricos caracterizados como 
processos de mudança. Para Hegel, que iniciou a teoria no século XIX,  isso iria acontecer no momento 
em que a humanidade atingisse o equilíbrio, representado, de acordo com ele, pela ascensão do 
liberalismo e da igualdade jurídica, mas com prazo indeterminado para ocorrer. A teoria ressurgiu em um 
artigo, publicado em fins de 1989 com o título de O fim da história e, posteriormente, em 1992, com a 
obra O fim da História e o último homem ambos do americano Francis Fukuyama. 



 

100 
 

resposta à nação em cadeia nacional de televisão. De imediato, ele deixa claro qual foi o 

alvo do ataque: “Hoje, nossos cidadãos, nosso modo de vida, nossa própria liberdade 

sofreram uma série de deliberados e mortíferos atos terroristas77.” (EMBAIXADA DOS 

ESTADOS UNIDOS, 2001). Logo após comenta a causa das mortes: “Milhares de 

vidas acabaram repentinamente por causa de diabólicos e desprezíveis atos de terror.” O 

recado aos terroristas não demora a vir: “Ataques terroristas podem abalar as fundações 

de nossos maiores prédios, mas eles não podem tocar a fundação da América.” E então 

explica o porquê do ataque: “A América foi o alvo do ataque, pois nós somos o farol 

mais brilhante da liberdade e oportunidade para o mundo. E ninguém impedirá essa luz 

de brilhar.” Próximo ao fim do discurso, a fé:   

 
Esta noite peço uma oração pelos que sofrem, pelas crianças cujos mundos foram destruídos, 
por todos cujo senso de segurança e confiança foram ameaçados.  Rezo para que eles sejam 
confortados por um poder maior do que qualquer um de nós manifestado através das eras pelo 
salmo 23: “Mesmo que eu ande pelo vale da sombra da morte, não sentirei medo porque o 
Senhor está comigo”. 

 
Antes do agradecimento que se tornaria usual, a liberdade é lembrada: “Nenhum 

de nós irá esquecer este dia e iremos em frente na defesa de nossa liberdade e de tudo o 

que é bom e justo em nosso mundo. Obrigado. Boa noite e Deus abençoe a América.”  

No primeiro momento, os eventos do 11 de setembro provocaram um sentimento 

de união, de pátria e fortalecimento da sociedade norte-americana. Todos “se uniram em 

volta da bandeira”, e o patriotismo surgiu como uma força natural da união. As 

diferenças nas opiniões sobre aborto, pesquisas com células-tronco, e até mesmo a 

embaraçosa eleição do presidente Bush foram deixadas de lado. A percepção de uma 

América conservadora (do lado republicano) e liberal (do lado democrata) foi ignorada, 

pois havia apenas uma América unida (BROOKS, 2001, p.53-65). O senso de união era 

visto nas reações aos ataques com centenas de milhares de voluntários doando sangue, 

em resgates na busca de sobreviventes, doações para as famílias das vítimas e diversas 

cerimônias em inúmeras religiões.  

As pesquisas realizadas na época por diversas instituições, dentre elas o 

Washington Post e a rede de TV ABC News apontavam que 90% dos americanos 

apoiavam as atitudes de Bush na forma de condução das políticas para a reestruturação 

                                                
77  As citações que seguem fazem parte do mesmo discurso: Declaração do presidente George W. 
Bush na noite de terça-feira, 11 de setembro de 2001.  
 



 

101 
 

do país em meio à crise nos dias posteriores aos atentados, assim como apoiavam uma 

resposta militar contra os responsáveis pelos atentados (SILVA ET AL., 2009, p. 161). 

Qualquer crítica feita ao Governo após os ataques eram vistas por muitos americanos 

como falta de patriotismo. 

A religião e a pluralidade religiosa no cenário após os atentados terroristas foi de 

extrema importância, mas a maioria dos americanos não se definia pela religião ou 

grupo étnico, ao serem questionados pelas inúmeras pesquisas realizadas nas semanas 

subsequentes ao 11 de setembro. Eles se identificavam primeiro como americanos, ou 

seja, os termos patrióticos afloram com mais predominância do que os religiosos.   

No entanto, a intensa participação da população em atividades religiosas marcou 

o cotidiano daquele período. Os norte americanos buscavam na religião (o aumento no 

número de pessoas nas igrejas e nas cerimônias religiosas) como lidar com o choque 

dos ataques; e foi até citada a possibilidade de os eventos terem provocado um novo 

despertamento religioso (SILVA et al., 2009, p. 173). Após o 11 de setembro, a criação 

de Organizações Não-Governamentais, na sua maioria instituições cristãs protestantes, 

como a Fundação para Defesa das Democracias (ver seção 3.4 deste capítulo), foi 

acompanhada por políticos e acadêmicos, que de certa forma apoiaram e influenciaram 

o governo tanto no plano interno quanto no externo, principalmente na retórica do 

presidente Bush que, ao classificar o conflito como uma guerra entre o bem e o mal, 

despertou o medo de alguns grupos religiosos de que o próprio presidente apresentasse e 

agisse usando conotações ou razões religiosas (SPALDING, 2007).         

O primeiro desafio encontrado pelo Governo Bush foi identificar os 

responsáveis pelos ataques. Pelas características do episódio, levando em consideração a 

ousadia de enfrentar o poder norte americano, o sequestro dos aviões e a dramaticidade 

suicida dos atentados, os Estados Unidos focaram as atenções no Oriente Médio, pois 

tratava-se de fatores diretamente associados aos grupos terroristas islâmicos. Algumas 

organizações muçulmanas e árabes nos Estados Unidos, como o Council on American-

Islamic Relations (CAIR) e o Muslim Public Affairs Council (MPAC) divulgaram 

declarações condenando os atentados, na esperança de conter as retaliações contra 

imigrantes árabes e muçulmanos (ABDELKARIM, 2002). Porém, ocorreram episódios 

de agressão e preconceito contra os muçulmanos nos dias subsequentes, mesmo com a 

prudência do governo em não atribuir e nem responsabilizar qualquer grupo ou país, 

incluindo os radicais islâmicos, imediatamente após os atentados. Assim como também 

houveram atos de solidariedade, como acompanhar as mulheres muçulmanas ao 



 

102 
 

supermercado, as igrejas cristãs ofereceram espaço para que os muçulmanos orassem 

depois dos atos de vandalismo nas mesquitas, cidadãos não-muçulmanos se ofereciam 

para fazer vigília fora das mesquitas enquanto houvesse o culto (ABDELKARIM, 

2002). 

Durante uma visita oficial ao Centro Islâmico em Washington em 17 de 

setembro de 2001, o presidente Bush defendeu a fé islâmica e, durante o discurso, 

tentou desvincular o Islã dos terroristas responsáveis pelo atentado: “A face do terror 

não é a verdadeira fé do Islã. Isso não é o que o Islã representa. O Islã é paz. Esses 

terroristas não representam paz. Representam o mal e a guerra” (ROSS, 2001). O 

governo americano dizia que a justiça seria feita quando os terroristas fossem 

identificados, e caso algum país tivesse colaborado de alguma forma com o ataque, este 

também seria punido. Essas declarações refletiam o cuidado do governo em ter certeza 

quem patrocinara os ataques para depois desenvolver um plano de ação. 

Apesar de demonstrar cautela nas investigações, o governo americano foi 

acusado por entidades representantes da comunidade árabe e muçulmana de ser 

indiferente aos árabes e muçulmanos que residem nos Estados Unidos, devido a mais de 

mil cidadãos pertencentes a essa comunidade terem sido interrogados pelo FBI 

(Escritório Federal de Investigação norte americano) nas semanas seguintes aos eventos 

do 11 de setembro, gerando a sensação de que todos eram suspeitos (SILVA et al., 

2009, p.172). Contrária a essa reação do governo, grande parte da população dos 

Estados Unidos mostrou-se tolerante buscando compreender o real significado do Islã; e 

a própria comunidade muçulmana antes caracterizada como isolada, voltou-se ao 

diálogo com outras comunidades religiosas, tornando-se ativa na luta pelos direitos civis 

(SILVA et al., 2009, p.173). No seu artigo American Muslim and 9/11, Abdelkarim 

(2001) cita o medo dos árabes e muçulmanos que vivem nos Estados Unidos de que o 

governo, caso acontecesse outro ataque, adotaria a política dos campos de internamento 

(áreas que concentram determinada comunidade sob completa vigília do governo) como 

foi realizado durante a Segunda Guerra Mundial com os cidadãos e imigrantes 

japoneses, após os ataques de Pearl Harbor (7 de dezembro de 1941). Contudo, a 

preocupação de isolar a comunidade islâmica e árabe se mostrou infundada.    

A Comissão Nacional sobre os Ataques Terroristas aos Estados Unidos, uma 

comissão bipartidária e independente criada por legislação do Congresso e apoiada pelo 

presidente Bush, em 2002, com o objetivo de estudar o evento do 11 de setembro e 

fornecer informações sobre futuros ataques, elaborou um documento chamado The 9/11 



 

103 
 

Commission Report detalhando os episódios acontecidos após os ataques. Assim que o 

governo americano iniciou as investigações, surgiram evidências da atuação do Al 

Qaeda, grupo liderado por Osama bin Laden, um milionário saudita envolvido em 

diversos ataques contra os interesses norte americanos na década de 1990: contra as 

forças americanas alojadas no complexo Khobar Towers, na Arábia Saudita em 1996; 

contra as embaixadas americanas na Tanzânia e no Quênia, em 1998; e contra o navio 

de guerra da Marinha americana USS Cole, atracado em um porto no Iêmen, em 2000 

(THE 9/11 COMMISSION REPORT, 2004, p.60-74). Bin Laden havia oficializado 

uma declaração de guerra aos Estados Unidos através de uma fatwa78 em 1998, e já era 

investigado por suas ligações com terrorismo durante o governo Clinton (THE 9/11 

COMMISSION REPORT, 2004, p.101). Outros atos terroristas que aconteceram na 

década de 1990 também foram identificados por terem sidos executados por integrantes 

da Al Qaeda, como o ataque de um caminhão bomba ao World Trade Center em Nova 

York em 1993, o plano de explodir diversos vôos sobre o Pacífico com destino aos 

Estados Unidos em 1996, e a Batalha de Mogadício, na Somália, em que dezoito 

soldados americanos foram mortos durante uma missão de apoio às Nações Unidas, 

tendo sido identificado o envolvimento da Al Qaeda no treinamento dos milicianos 

somalis (THE 9/11 COMMISSION REPORT, 2004, p.59-60). 

   Os atentados terroristas, até setembro de 2001, eram considerados como uma 

questão criminal. O relatório da Comissão Nacional sobre os Ataques identificaram que 

diversas administrações americanas, desde o Governo Jimmy Carter, falharam ao tratar 

o terrorismo desta maneira. Logo, a administração Bush estava determinada a adotar 

uma política mais agressiva para tratar do problema, levando em consideração o 

potencial de devastação demonstrado nos ataques de 11 de setembro. Por isso já no 

discurso de 17 de setembro de 2001, Bush enquadrou a questão em termos religiosos 

fazendo referência à ação militar norte-americana como “uma cruzada contra os 

terroristas”, e foi amplamente criticado por usar o termo cruzada sem considerar o 

efeito negativo da palavra entre europeus e muçulmanos; contudo abandonou a apologia 

às “guerras santas” dos séculos XI e XIII, para impedir a vinculação das ações militares 

americanas em um conflito religioso, sem ofender as percepções muçulmanas (FORD, 

2001). Com tamanha agressão, os Estados Unidos foram forçados a redefinir o 

                                                
78  Fatwa é uma interpretação da lei islâmica divulgada por uma autoridade islâmica. Só que nem 
Bin Laden, nem as outras pessoas que assinaram eram autoridades islâmicas. 



 

104 
 

terrorismo como uma ameaça à segurança do país; logo, surgiria um fator que 

predominaria na agenda internacional do governo Bush, a “guerra contra o terror”, tida 

como sucessora da ameaça comunista da Guerra Fria (SILVA et al., 2009, p.162). 

Contudo, havia a preocupação do governo americano em diferenciar terroristas 

islâmicos da religião islâmica. O presidente Bush, em declarações oficiais, 

frequentemente afirmava que a religião islâmica estava sendo manipulada pelos 

terroristas, como no discurso realizado no Congresso americano em 20 de setembro de 

2001: 

 
Hoje eu também quero falar diretamente com os muçulmanos de todo o mundo: nós respeitamos 
a sua fé. Ela é praticada livremente por milhões de americanos e por milhões mais em países 
que a América considera amigos. Seus ensinamentos são bons e pacíficos, e aqueles que 
cometem males em nome de Allah blasfemam em nome de Allah. Os terroristas são traidores de 
sua própria fé, tentando, de fato, sabotar o próprio Islã. O inimigo da América não são os 
nossos muitos amigos muçulmanos; não são os nossos numerosos amigos árabes. Nosso inimigo 
é uma rede radical de terroristas e cada governo que a apoia. Nossa guerra contra o terror 
começa com a Al Qaeda, mas não é lá que ela termina. Ela não vai acabar até que cada grupo 
terrorista de alcance global tenha sido encontrado, detido e derrotado79.   

 

Nos discursos do presidente Bush era notório que a “guerra contra o terror”, uma 

expressão astuciosa, e ao mesmo tempo, grosseira e equivocada, seria um novo tipo de 

guerra, diferente das anteriores, no qual a vitória não seria definida em um conflito. De 

acordo com a Comissão Nacional sobre os Ataques, baseado em seu histórico e nos 

resultados preliminares das investigações, o governo tinha um alvo, localizado no 

Afeganistão, Osama Bin Laden e a organização Al Qaeda. Os Estados Unidos exigiram 

do regime Talibã (um movimento extremista islâmico nacionalista de origem afegã, que 

só tinha seu regime reconhecido pelos governos paquistanês, saudita e dos Emirados 

Árabes Unidos) que renunciasse seu apoio à Al Qaeda, desorganizando todas as suas 

células de treinamento, e entregasse Bin Laden e os outros integrantes da organização 

(THE 9/11 COMMISSION REPORT, 2004, p.64). 

Em outubro de 2001, os Estados Unidos começaram as operações no 

Afeganistão com o objetivo de derrubar o regime Talibã e promover a mudança de 

regime, assim como eliminar a rede terrorista Al Qaeda (SILVA et al., 2009, p.169). A 

atenção dada às zonas sem lei que podiam abrigar terroristas, aos Estados falidos e a 

percepção de reconstrução nacional, levou Bush a definir qual seria sua agenda 

                                                
79  Folha de São Paulo, 21 de setembro de 2001. Disponível em:< 
http://www.bresserpereira.org.br/Terceiros/TerrorWTC/Bush-Set21-Discurso.PDF>. Acesso em: 20 nov 
2009. 



 

105 
 

internacional até o fim do mandato. O desafio do governo americano era o de aumentar 

a segurança do país sem prejudicar a liberdade, equilibrando a proteção de direitos civis 

com a necessidade de coleta de informação doméstica para evitar novos ataques 

terroristas. 

 

3.3  FUNDAÇÃO PARA DEFESA DAS DEMOCRACIAS 

 

Criada na gestão Bush em 2001, depois dos ataques terroristas ao World Trade 

Center, em Nova Iorque, a Fundação para a Defesa das Democracias (FDD) é uma 

organização que apesar de se declarar apartidária, seus membros fazem parte da Direita 

Religiosa (HAYNES, 2007, p.244) e, trata-se de um instituto dedicado exclusivamente à 

promoção do pluralismo, defendendo os valores democráticos e a luta contra as 

ideologias que ameaçam a democracia. Essa fundação foi criada por um grupo de 

filantropos visionários e políticos, para apoiar a defesa das sociedades democráticas sob 

o assalto do terrorismo e do islamismo militante. A liderança do Conselho de 

Assessores dessa organização inclui o ex-diretor do FBI, Louis J. Freeh, o ex-Presidente 

da Câmara Newt Gingrich, ex-conselheiro de segurança nacional Robert “Bud” 

McFarlane, o ex-embaixador Max Kampelman e o ex-diretor da CIA R. James 

Woolsey.  

Essa fundação é um think tank80 ativista com um histórico de transformar ideias 

em ações que obtém resultados, e a única que combina a investigação política, luta 

contra o terrorismo, educação para a democracia, comunicações estratégicas e 

jornalismo investigativo. Os membros dessa organização tem uma ideologia que se 

resume em: direitos humanos básicos são um direito de todo cidadão, incluindo os 

direitos das minorias, o direitos das mulheres e a liberdade religiosa; as nações 

democráticas tem o direito de se defenderem e uma obrigação de defender outras 

nações, se necessário; o terrorismo e o uso deliberado da violência contra civis para 

alcançar objetivos políticos, será sempre errado e nunca deve ser tolerado.  

 A Fundação para a Defesa das Democracias concentra os seus esforços onde as 

opiniões são formadas e, onde a guerra de idéias vai ser ganha ou perdida: na mídia, nas 

                                                
80  Think tank é uma expressão inglesa que significa depósito de ideias, sendo uma instituição, 
organização ou grupo de investigação que produz conhecimento e oferece ideias sobre assuntos 
relacionados à política, comércio, indústria, estratégia, ciência, tecnologia ou até mesmo assuntos 
militares. 



 

106 
 

universidades, no tribunal, e na comunidade política, tanto no ambiente doméstico como 

no internacional. 

Dentro de poucos anos, a FDD tornou-se uma voz clara e uma força influente. 

Com o objetivo de educar e informar os decisores políticos, líderes de opinião e o 

público em geral sobre as ameaças às sociedades democráticas, os programas e projetos 

da fundação auxilia a reconhecer e superar os perigos que enfrentam os Estados Unidos 

e seus aliados e a importância da defesa da liberdade e dos direitos humanos para esta e 

futuras gerações. Os dados das pesquisas, realizados pela Public Opinion Strategies, 

mostram que as campanhas de mídia estratégica estão ajudando a conscientizar os norte-

americanos. A pesquisa revela que a maioria dos americanos agora entende que a Al-

Qaeda, Hamas, Hezbollah e Irã são as ameaças mais iminentes para a segurança dos 

Estados Unidos, hoje e nos próximos 20 anos (DEMOCRACY CORPS, 2010).  

A atuação da fundação não se resume em expor mensagens na mídia (25 vezes por 

dia, todos os dias). Eles já fecharam organizações terroristas de comunicação, 

denunciaram casos internos de corrupção das Nações Unidas, fortaleceram 

reformadores muçulmanos, treinaram professores em estudos sobre democracia e 

políticas contra o terrorismo, produziram livros, documentários e programas de rádio 

sobre o Islã radical. Além disso, deram suporte ao governo nos Estados Unidos e na 

Europa81. Corroborando esse argumento, no dizer de Chrabieh (2009, p.100), a FDD 

junto ao governo dos Estados Unidos auxiliou o restabelecimento da soberania e da 

democracia no Líbano, depois que o primeiro ministro libanês, Rafiq Hariri, foi 

assassinado em 14 de fevereiro de 2005 pelo grupo terrorista Gahzin Kanaan, 

acarretando um caos no país, como inúmeros atentados com carros bombas, a saída do 

serviço de inteligência e do exército sírio depois de 30 anos servindo ao Líbano, a 

diáspora da população temendo um conflito entre terroristas.     

Dentre os inúmeros artigos publicados por essa organização, o que mais chama 

atenção é um intitulado How the USA Patriot Act Defends Democracy82, de Viet D. 

Dinh. O USA Patriot Act é um controverso ato do Congresso americano que o 

presidente George W. Bush assinou tornando-o lei em 2001, que na verdade, trata-se de 

uma sigla: Uniting and Strengthening America by Providing Appropriate Tools 

                                                
81      Why We’re Here. Foundation for Defense of Democracies. Disponível em: < 
http://www.defenddemocracy.org/index.php?option=com_content&view=article&id=516484&Itemid=36
4 >. Acesso em: 22 nov. 2009. 
82              Disponível em: < http://www.defenddemocracy.org/images/stories/file/USA_Patriot_Act_2.pdf 
>. Acesso em: 22 nov. 2009. 



 

107 
 

Required to Intercept and Obstruct Terrorism Act of 2001 (Ato de Unir e Fortalecer a 

América Providenciando Ferramentas Apropriadas Necessárias para Interceptar e 

Obstruir o Terrorismo, de 2001). Entre as medidas impostas pela lei estão: a invasão de 

lares, espionagem dos cidadãos, interrogações e tortura de possíveis suspeitos de 

espionagem ou terrorismo sem direito a defesa ou julgamento, ou seja, a liberdade civil, 

com esse ato, é removida do cidadão. No artigo, o autor, possivelmente tomado pelo 

espírito patriótico, defende essa lei argumentando ser uma medida de equilíbrio entre 

liberdade e segurança; e ainda justifica que, apesar de burlar a Constituição americana, 

“essa lei tem ajudado de forma a permitir ganhos consideráveis na prevenção do 

terrorismo” (DINH, 2004, p.1).   

A FDD tem em uma série de projetos, como: Centro de Pesquisa sobre o 

Terrorismo, Projeto do Islã Radical na África, Projeto sobre o Irã e o Hezbollah, entre 

outros. Esses projetos consolidam a visão da organização, de que a democracia, a 

liberdade de ideias e os direitos dos homens perecerão, se as nações livres e 

democráticas não prevalecerem. Por isso, ela prega o combate ao islamismo radical, 

considerando-o uma ameaça aos valores ocidentais. Para a Fundação, o presidente 

iraniano, Mahmoud Ahmadinejad, articula inequivocamente um objetivo de ter o 

mundo sem a América e a destruição de Israel. Motivado por uma ideologia que vai de 

destruição à dissuasão convencional, o Irã continua a desenvolver armas nucleares e 

zomba da pressão mundial para detê-lo. Apesar de esmagar a dissidência interna 

prendendo e assassinando os iranianos que defendem reformas democráticas, os direitos 

das mulheres e os direitos das minorias, os governantes iranianos apóiam o assassinato 

de soldados americanos e civis iraquianos pelas organizações terroristas e milícias.  

Na África, os radicais islâmicos tentam impor teocracias a exemplo do Taliban, que no 

Sudão, permitiram o genocídio de muçulmanos negros por agentes do governo árabe 

islâmico (DARFUR INFORMATION, 2010); e na Nigéria, as atividades dos radicais 

islâmicos tiveram como alvo os cristãos (AMERICAN THINKER, 2007), ameaçando a 

unidade nacional e espalhando a morte e a destruição. 

Nesse interím, segundo a FDD, células de regimes radicais islâmicas e integrantes 

de movimentos anti-democráticos gastam milhões em dólares para inculcar as suas 

crenças em universidades e contratar lobistas para influenciar o governo e o público 

americano. Nessa perspectiva, apesar do trabalho da Fundação ter um alcance mundial, 

a luta em defender as democracias começa no âmbito interno.  

 



 

108 
 

3.4  AS DIRETRIZES CRISTÃS NA GESTÃO BUSH 

 

A eleição presidencial norte americana de 2000, que resultou na vitória do 

candidato republicano George W. Bush sobre o candidato democrata Al Gore, foi 

considerada uma das competições eleitorais mais confusas da história americana. A 

imprensa americana chegou dar vitória a Bush, um dia após os eleitores terem 

depositado o bilhete nas urnas. Isso porque Bush teria levado vantagem no Estado da 

Flórida (FOLHA ONLINE, 2000a) (um estado que sempre oscilou na escolha entre os 

candidatos democratas e republicanos ao longo da história eleitoral do país, ou seja, é 

um estado incerto e imprevisível tanto em termos de estabelecer uma previsão de 

pesquisa quanto ao resultado final) baseado em projeções em cima das pesquisas de 

boca de urna (resultado que decidiria as eleições por causa dos 25 votos que o Estado 

possui no Colégio Eleitoral83). No resultado, após o final da contagem dos butterfly 

ballots (cédula eleitoral com os nomes dos candidatos), a diferença de votos entre os 

candidatos era mínima e o Estado da Flórida iniciou a recontagem dos bilhetes 

manualmente, determinada pela lei nos casos em que a diferença de votos entre os 

candidatos é inferior a 0,5% (FOLHA ONLINE, 2000b). Iniciava-se então um problema 

jurídico entre os dois partidos. Enquanto os democratas recorriam à Suprema Corte da 

Flórida para ter início a recontagem dos votos, os republicanos apelavam à Suprema 

Corte Federal (instância máxima judicial), pedindo o impedimento de tal solicitação.  

O desfecho do episódio e o sucesso do candidato republicano tiveram 

considerável apoio na intervenção política do então governador da Flórida, Jeb Bush 

(irmão de George W. Bush), que negou recontagem dos votos. Além disso, a Suprema 

Corte dos Estados Unidos resolveu desconsiderar a última contagem manual do Estado 

da Flórida, levando Al Gore, em rede nacional, a acatar a decisão e por fim à disputa 

judicial. 

                                                
83  O Colégio Eleitoral, que se reúne até hoje, foi instituído pelos “pais fundadores” da democracia 
americana numa era em que as casas monárquicas, como os Bourbon, os Hohenzollern e os Habsburgo, 
dominavam a Europa. Pela lei, vota-se indiretamente, mesmo que apareçam nas cédulas os nomes dos 
candidatos presidenciais, e é o colégio eleitoral assim formado que elege o presidente. A maioria dos 50 
Estados (26 deles e também o Distrito de Columbia, Washington) tem leis que obrigam os seus membros 
do colégio eleitoral a votar pelo candidato presidencial que mais recebeu votos em seu território. A 
Flórida é um deles. 



 

109 
 

A primeira atitude oficial de Bush como presidente, após rezar84, foi autorizar o 

corte de 1,3 trilhão em arrecadação de impostos e a promoção de uma reforma na 

educação. E declarou aquele dia, 18 de janeiro de 2000, um dia nacional de oração e de 

ação de graças (FOLHA ONLINE, 2001b). Após um mês de sua gestão, Bush anunciou 

a intenção de contratar organizações religiosas para o reforço da assistência social do 

Governo Federal, sendo alvo de críticas pelos partidários que queriam manter a 

separação entre o Estado e a Igreja. Mesmo assim, ele assinou dois decretos: um para a 

criação de um escritório na Casa Branca para atender às necessidades das organizações 

religiosas, e outro que designou centros de coordenação de ação com os órgãos 

religiosos em cinco ministérios (educação, trabalho, justiça, habitação e saúde) 

(FOLHA ONLINE, 2001c). O fomento às entidades religiosas continuou quando da 

divulgação por Bush, declarando que seus planos não apagariam a fronteira entre o 

Estado e a Igreja, de medidas para facilitar o repasse de verbas federais para 

organizações religiosas de assistência social. Na mesma declaração, ele defendeu a 

tradição religiosa na história do país (FOLHA ONLINE, 2001d):      

 
Nosso país, desde seu nascimento, reconheceu a contribuição da fé. Não impomos nenhuma 
religião. Nós damos as boas-vindas a todas as religiões. Não proibimos nenhuma fé. Recebemos 
todas as fés. Essa é a tradição de nosso país. E será a regra para o meu governo. Respeitaremos 
todos os credos. Honraremos a diversidade de nosso país e as convicções mais íntimas de nosso 
povo. Nosso plano não irá favorecer as instituições religiosas em detrimento das leigas. Como 
presidente, estou interessado no que é constitucional e no que funciona.  
 

A crença religiosa de George W. Bush nas eleições de 2000 foi de suma 

importância para sua vitória à presidência. Bush tornou-se um homem de fé em 1984, 

influenciado pelo evangelista Arthur Blessitt, depois de ter sido cobrado pela esposa 

Laura a deixar o alcoolismo. Apesar de ter sido criado numa família frequentadora da 

Igreja Presbiteriana, ter passado por várias igrejas, entre elas a episcopal, e ter se casado 

na denominação metodista, Bush era avesso aos assuntos religiosos; e segundo 

Robinson e Wilcox (2007, p.216), Blessitt ensinou ao futuro presidente os ensinamentos 

evangélicos. Contudo, Bush nunca declarou publicamente esse episódio, atribuindo sua 

conversão evangélica a um encontro com o famoso evangelista Billy Graham. Em sua 

autobiografia, Bush (1999, p.136) descreve o resultado de sua conversa com Graham 

como uma renovação na sua fé pessoal: “Foi o começo de uma nova caminhada onde eu 

                                                
84  Nas escadas do Congresso norte-americano, o reverendo fez uma oração a Deus rezando pelo 
presidente eleito George W. Bush e pelo vice-presidente, e pediu a união do país depois da disputa 
eleitoral que durou semanas entre republicanos e democratas (FOLHA ONLINE, 2001a).  



 

110 
 

reentregaria meu coração a Jesus Cristo. Eu fui submisso em aprender que Deus enviou 

seu filho para morrer por um pecador como eu”. Bush incorporou elementos do 

evangelismo que se tornariam presença constante nos seus discursos presidenciais, 

como a atribuição de seus atos a uma ordem divina. Em um de seus discursos para 

alcançar a reeleição em 2004, Bush argumentou que as orações e a religião tem 

sustentado ele, concedendo calma no turbilhão de problemas que foi seu primeiro 

mandato (ROBINSON; WILCOX, 2007, p.218). 

Apesar de ter sido considerado um fundamentalista, por ser conservador 

(AIKMAN, 2004, p.99), Bush não acredita nem interpreta literalmente cada palavra da 

Bíblia. Na perspectiva de Robinson e Wilcox (2007, p.219), Bush tinha uma concepção 

religiosa ecumênica:  

 
Ele ora na Igreja Episcopal de Washington que tem como frequentadores a comunidade gay, 
rezou junto aos hindus e sikhs, assim como argumentou que os muçulmanos e os cristãos rezam 
ao mesmo Deus. Em 2000, na Convenção Nacional Republicana, ele colocou: “Eu acredito na 
tolerância, não por causa da minha fé. Eu acredito em Deus que nos chama, não para julgar 
nossos próximos, mas para amá-los.”            
 

A ênfase do lado emocional de sua fé, foi usada principalmente nas campanhas 

eleitorais de 2000 e 2004, na mobilização de votos evangélicos; e apesar de não ter feito 

campanhas nas igrejas e nos templos, o evangelismo foi sua base política. Para a 

campanha de 2000, ele desenvolveu sua política sob o tema do filho pródigo. Bush 

chamava a atenção para o fato de que esteve disperso do movimento ativista da Direita 

Cristã durante a gestão como governador do Texas, mas estaria voltando ao ativismo 

religioso. Com esse propósito, ele repercutia frases, como: “Jesus é meu filósofo 

favorito por que ele mudou minha vida” (LEEGE; MUELLER; WALD, 2001). 

O envolvimento de Bush com a Direita Cristã, principalmente a parte politizada 

e com capacidade de mobilização suficiente para se tornar um braço de seu governo, 

iniciou-se nas eleições de 1988, que teve seu pai George H. W. Bush eleito presidente e 

a temática religiosa um papel importante. Naquele período, Bush (filho) era militante da 

campanha do pai, o que possibilitou o estreitamento dos vínculos com o emergente 

movimento político evangélico, devido às relações dos líderes evangelistas com Bush 

(pai). 

A ligação entre George W. Bush e a Direita Cristã se consolidou após a 

Convenção Nacional desta instituição em 1996, quando Bush, durante o evento, foi 

recusado para ser o chefe da delegação texana. A partir de então, ele cruzou o país 



 

111 
 

fazendo campanha e relatando testemunhos para se candidatar a um dos líderes da 

convenção do ano seguinte. O propósito de Bush, que era fazer propaganda de seu teor 

religioso, começava a tomar forma naquele momento, para então em 2000 com um 

discurso de ter encontrado Jesus em sua vida, estimular uma verdadeira corrida às 

igrejas dos Estados Unidos (SILVA et al., 2009, p.195). 

As convicções religiosas do presidente tomaram notoriedade pública com os 

atentados do 11 de setembro e a declaração da dicotomia entre forças do bem e do mal 

na política internacional, em que Bush rotulou como “Eixo do Mal” aqueles países que 

auxiliavam na propagação do terrorismo e maquinavam contra os países ocidentais de 

orientação cristã. Em um pronunciamento no Congresso americano, nove dias após os 

eventos terroristas do 11 de setembro, Bush deixou transparecer a crença na existência 

de um plano divino para o mundo (SILVA et al., 2009, p.196): “Liberdade e medo, 

justiça e crueldade sempre estarão em guerra, e nós sabemos que Deus não é neutro 

entre eles”. Ou seja, Deus estaria intrinsecamente envolvimento nos conflitos dos 

homens, e ir contra a liberdade e a justiça seria ir contra sua vontade. Portanto, é 

compreensível que o Governo Bush estaria imbuído de um mandato divino, estando o 

presidente dos Estados Unidos agindo por Deus. 

O arquiteto da ascensão de Bush em toda sua trajetória política, a começar pelas 

campanhas que o levaram ao Governo do Texas (1994 e 1998) e em seguida à 

Presidência (as duas gestões), foi Karl Rove. Rove assessorou Bush durante todas as 

campanhas e foi responsável por garantir a aproximação do presidente à direita cristã. 

Rove era conhecido como leitor assíduo de Maquiavel, e chegou afirmar que vivia sob a 

máxima do pensador italiano segundo o qual o ser humano pode satisfazer-se com 

aparências (KAPLAN, 2004, p.77). A proximidade entre os dois políticos fez com que 

suas carreiras, afinidades políticas e estratégias se tornassem cada vez mais 

complementares, ao ponto de Rove ser chamado “o cérebro de Bush”. Durante os anos 

da presidência, todos os documentos e discursos antes de se tornarem públicos 

passavam pela mesa de Rove, e muita vezes até as decisões eram acordadas juntamente 

a ele, por exemplo, após o anúncio de que Bush estaria na corrida presidencial em junho 

de 1999, Rove fez questão que o futuro presidente obtivesse a benção dos majoritários 

grupos lobistas republicanos como a National Rifle Association, a National Right to Life 

Committee e a Americans for Tax Reform. Nesse ínterim, Rove conseguiu dos setores 

empresariais uma quantia doada equivalente a 36 milhões de dólares em três meses 

(KAPLAN, 2004, p.70).  



 

112 
 

A construção da imagem do candidato cristão foi uma estratégia com a intenção 

de aproximar a sociedade civil ao conteúdo político, e Bush alimentava essa perspectiva 

quando falava da intervenção e do desejo divino em vê-lo comandar os Estados Unidos: 

“Eu sinto como se Deus quisesse que eu concorresse para presidente. Eu não consigo 

explicar isso, mas eu sinto que meu país vai precisar de mim. Algo está para acontecer 

(...) eu sei que não será fácil para mim ou minha família, mas Deus quer que eu faça isso 

(HARRIS, 2003). 

Nas eleições de 2000 e 2004, a direita cristã foi a base eleitoral de Bush (ver 

Tabela 1) e extremamente relevante na sua vitória, que demonstra em que medida a 

religião tem importância na vida política norte americana. Na tabela abaixo observa-se 

claramente o apoio dos evangélicos e protestantes à Bush. Nas eleições de 2000 e 2004, 

Bush obteve 56% e 59% dos votos protestantes, respectivamente. Com relação aos 

votos evangélicos, Bush teve o mesmo sucesso, com 68% em 2000, e 78% em 2004. 

Apesar da institucionalização do secularismo moderno ter posto a religião como uma 

questão de foro íntimo, ela continuou como protagonista da vida política, abrangendo 

objetivos políticos partidários (ROUANET, 2007, p.151). 

 

Tabela 1: A divisão dos votos de acordo com a religião nas eleições de 2000 e 2004 

 
2000 

(Voter News Service) 

2004 

(National Election Pool) 

 Bush Gore Bush Kerry 

Religião % % % % 

Protestantes 56 42 59 40 

Evagélicos 68 30 78 21 

Católicos 47 50 52 47 

Católico, branco, não hispânico 52 45 56 43 

Secular 30 61 31 67 

Fonte: Tabela Modificada, SILVA et al., 2009, p. 202. 

 

O auxílio de Bush ao seu pai na campanha presidencial de 1988 possibilitou o 

enriquecimento de um viés conservador e religioso, que seria bem visto pela maioria do 

eleitorado norte americano. Temas como o aborto, definições sobre o casamento, direito 

dos homossexuais, estrutura familiar e pesquisas com células tronco consolidaram o 



 

113 
 

crescimento da ação política das denominações cristãs conservadoras e ajudaram a 

exteriorizar a religiosidade como uma das chaves para o comportamento eleitoral 

americano (PHILLIS, 2006, p.194). Após 1988, fortalece-se a aproximação por parte de 

Bush com um grupo de neoconservadores torna-se fortalecida, uma corrente de ex-

liberais insatisfeitos com os rumos da sociedade e da política norte-americana desde a 

década de 1960. Uma das perspectivas centrais desse grupo era a necessidade de 

manutenção da união interna do país através do reforço do nacionalismo e dos valores 

americanos (SILVA et al., 2009, p.207). A influência neoconservadora do Governo 

Bush era previsível, pois desde a campanha eleitoral de 2000, ele esteve cercado por 

figuras que ao longo da década de 1990 eram identificados como neoconservadores; o 

que mais tarde se confirmou com a ocupação dos cargos mais importantes do governo: 

Dick Cheney (Vice Presidente), Donald Rumsfeld (Secretário de Defesa), Colin Powell 

(Secretário de Estado), Condolezza Rice (Conselheira de Segurança Nacional).    

Nos Estados Unidos, o cristianismo ganhou condição de religião privilegiada 

com capacidade de influenciar nos rumos do país conforme mostrou uma pesquisa 

realizada pela Associated Press e a Ipsos (ver Tabela 2), publicada em 6 de junho de 

200585. A pesquisa realizada entre nove países com base na pergunta “Você acha que 

líderes religiosos devem tentar influenciar as decisões governamentais?”, apontou os 

Estados Unidos com o percentual mais alto de aceitação entre os países industrializados, 

considerando a influência de lideres religiosos sobre as decisões políticas.  

 

Tabela 2: Você acha que líderes religiosos devem tentar influenciar as decisões 

governamentais? 

 SIM % 

Norte Americanos 37 

Italianos 30 

Canadenses 25 

Australianos 22 

Coreanos 21 

Alemães 20 

Britânicos 20 

Espanhóis 17 

                                                
85  Disponível em: <http://www.ipsos-na.com/news-polls/pressrelease.aspx?id=2694>. Acesso em: 
22 mar 2010. 



 

114 
 

Franceses 12 

Fonte: Associated Press/IPSOS, International Comparisons, jun. 2005. 

 

Os discursos de Bush durante os dois governos, de certa forma, ajudaram na 

construção dessa percepção nos norte americanos. Segundo a revista The Economist 

(2004, p.40), os discursos religiosos de Bush são compostos por cinco características 

marcantes: a consolação, presente, por exemplo, no pronunciamento no estado do 

Tennessee em 2003: “Nos momentos de tragédia, a fé nos tranquiliza de que a morte e o 

sofrimento não são a palavra final; que o amor e a esperança são eternos. A fé religiosas 

não somente consola; desafia. A fé ensina que todas as pessoas são iguais aos olhos de 

Deus, e devem ser tratadas com a mesma dignidade aqui na Terra”86. O segundo aspecto 

é o uso da religião como artifício literário para transmitir uma lição, como no seu 

discurso de posse em que usou como exemplo a parábola do bom samaritano. A terceira 

característica é a demonstração de conteúdo histórico, como no seu primeiro discurso 

oficial como presidente:  

 
(...) uma história de uma sociedade escravocrata que se tornou serva de liberdade, a história de 
uma força que veio ao mundo para proteger, mas não para possuir, para defender, mas não 
para conquistar. É a história da América, uma história de pessoas imperfeitas e falíveis, unidas 
por gerações através de ideais grandiosos e resistentes.87 
 

A quarta é a afirmação da providência divina. Por fim, o uso da religião para 

legitimar políticas públicas. 

A coexistência pacífica entre política e religião nos Estados Unidos durantes os 

oito anos do governo Bush desenvolveu eixos de ação pública que abalou o secularismo 

estatal norte americano; levando decisões sobre saúde, tecnologia, meio ambiente e 

educação serem permeados por argumentos religiosos.      

       

3.5  RELIGIOSIDADE NAS ELEIÇÕES AMERICANAS DE 2008 

 

Logo após a eleição de 2004, os especialistas, de acordo com o Pew Forum on 

Religion and Public Life (uma organização de caráter religioso que, entre outras 

atividades, mensura a relação entre religião e política), concluíram que a religião teve 
                                                
86  Disponível em: <http://georgewbush-
whitehouse.archives.gov/news/releases/2003/02/20030210-1.html >. Acesso em: 22 mar 2010. 
87  Disponível em: <http://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/inaugural-address.html >. 
Acesso em: 22 mar 2010 



 

115 
 

um papel crucial na vitória apertada do candidato Bush sobre John F. Kerry (GREEN et 

al., 2005). As pesquisas mostraram que os eleitores escolheram o viés religioso às 

questões morais como o motivo da escolha do que qualquer outra opção. Bush ganhou a 

grande maioria entre os frequentadores das igrejas, mas uma análise mais profunda 

mostrou uma ligação religiosa ao esquema partidário, na sua maioria ao partido 

republicano. Segundo Guth (2009, p.2), duas abordagens tem competido na análise do 

voto religioso. A primeira delas é a teoria etno-religiosa destaca a influência da religião 

na escolha eleitoral. Por exemplo, os partidos do século XIX eram coalizões 

beligerantes de grupos etno-religiosos, um representando o Partido Republicano, 

historicamente dominado pelos protestantes norte-americanos, como episcopais, 

presbiterianos e metodistas, enquanto os democratas falaram para as minorias religiosas: 

católicos, judeus e evangélicos (especialmente do Sul). Na década de 1980 esse 

alinhamento tinha mudado, pois como os protestantes diminuíram em número, os 

evangélicos se juntaram ao Partido Republicano, alguns católicos abandonaram os 

democratas, e os protestantes negros tornaram-se um bloco democrático crítico, 

juntamente com as minorias, tal como os muçulmanos, hindus, budistas e os eleitores 

seculares.  

A outra teoria é a da reestruturação religiosa, ou seja, o surgimento de novas 

facções teológicas dentro das tradições antigas: os ortodoxos aceitam uma autoridade 

externa e aderem às doutrinas tradicionais, enquanto os progressistas criam novas 

concepções religiosas baseadas na experiência ou da racionalidade científica (GUTH, 

2009, p.2). 

 Ambas as abordagens ajudam a explicar os resultados de 2004, no qual as 

tradições religiosas diferem drasticamente. Os mórmons e os evangélicos votaram com 

os republicanos, seguidos pelos latinos protestantes. No outro lado, os democratas 

tinham uma situação mais complicada, dada uma maior diversidade interna de crenças. 

A maioria das minorias religiosas, inclusive judeus (um círculo financeiro importante), 

protestantes negros, católicos latinos, afro-americanos protestantes, outras religiões não-

cristãs e não-filiados, foram firmemente democratas.  

A derrota Democrata em 2004 convenceu alguns estrategistas do partido que a 

Presidência não poderia ser vencida em 2008 sem frustrar a tendência religiosa dos 

republicanos. Eles também alertaram que muitos americanos viram o partido como 

hostil à religião (PEW FORUM, 2004) e que o candidato democrata teria que ser um 



 

116 
 

porta-voz religioso, para evitar novamente o tom incerto de Kerry, quando confrontado 

com questões relacionadas com a fé. 

Devido a isso, na eleição de 2008, os democratas não poderiam ignorar essa base 

tradicionalista, ou seja, uma estratégia astuciosamente religiosa poderia significar o 

sucesso na eleição daquele ano. É com essa perspectiva que, a partir do resultado de 

2004, os democratas começam a diminuir seu God Gap (expressão cunhada pelos 

especialistas para explicar o padrão de voto relacionado à religião), se aproximando 

ainda mais dos grupos de eleitores religiosos, pois até então, quanto mais o cidadão 

frequentasse a igreja, maior a probabilidade dele votar no partido republicano 

(SULLIVAN, 2008, p.4). Sullivan (2008, p.221-223) observa que, desde a eleição de 

1980, o partido republicano tem a maioria dos votos dos evangélicos, e grande 

porcentual dos votos católicos.  

Portanto a escolha de Obama para representar os democratas foi uma escolha 

consciente de retomar a voz religiosa da esquerda política norte americana. Obama 

levantava a bandeira do que ele esperava ser a política da nova geração, baseada na fé: 

“Nós oramos a um Deus poderoso nos estados azuis (estados democratas). Nós também 

temos paixão espiritual e acreditamos que os Estados Unidos que queremos surgem a 

partir da fé. Nunca mais seremos descritos como descrentes. A direita religiosa não tem 

mais algo que nós não temos” (apud MANSFIELD, 2008, p.14-15). Os escândalos de 

abusos de poder nas guerras do Iraque e do Afeganistão, a perda de liderança e o 

declínio da administração Bush estavam tirando os eleitores evangélicos de seu porto 

seguro justamente quando o candidato Barack Obama proclamava um novo estilo de 

política baseada na fé. Para Mansfield (2008, p.20), três momentos históricos 

caracterizam a mudança do papel da religião na eleição de 2008: “a perda da liderança 

nacional da direita religiosa, a debandada de eleitores evangélicos praticantes para o 

Partido Democrata e a tendência pró-Obama dos jovens que veem a religião de um 

modo liberal”.  

O problema estratégico do ponto de vista religioso era manter e ativar os eleitores, 

e ao mesmo tempo atrair outros. As estratégias religiosas para 2008 seriam formadas 

por mudanças no cenário religioso americano. Primeiro, houve uma receptividade maior 

do público aos apelos político-religiosos. Em 2004, a maioria dos americanos desejava 

um presidente com uma forte fé religiosa, no entanto é que a campanha teve certo 

envolvimento religioso, já em 2008 foi ligeiramente inferior a opinião positiva sobre a 

política religiosa (PEW FORUM, 2008). Nesse ínterim, duas mudanças no mundo 



 

117 
 

religioso chamaram atenção: a transformação política da direita cristã e a emergência de 

uma esquerda religiosa. Na direita, personagens de peso político como Jerry Falwell, 

um símbolo permanente do movimento, morreu em 2007. Não foram só os líderes de 

idade desaparecendo, mas alguns conservadores cristãos estavam se movendo em novas 

direções. A Associação Nacional de Evangélicos, liderada por Richard Cizik, agora 

abordando questões que até então eram ignorados pela Direita Cristã, incluindo 

aquecimento global, direitos humanos, perseguição religiosa, segurança internacional, 

fome, AIDS nos países em desenvolvimento e segurança internacional. Enquanto a 

esquerda religiosa composta pelo partido democrata direcionava sua política para um 

viés mais religioso no intuito de conquistar a maioria de adeptos crentes. 

 

3.5.1 O Perfil dos Candidatos Republicanos  

  

O domínio inicial dos candidatos de cada partido reflete suas bases eleitorais, 

tanto na religião como na orientação teológica. O campo republicano era composto 

majoritariamente por evangélicos. John McCain, um dos candidatos do partido, cortejou 

os tradicionais evangélicos no início de sua campanha de 2000 para a nomeação no 

Partido Republicano, mas em seguida criticou Jerry Falwell e Pat Robertson (membros 

da Associação Nacional dos Evangélicos) como agentes da intolerância. Por isso, ele 

ainda era suspeito para os conservadores em 2008, pois anunciara no início da 

campanha que ele era batista ao invés de episcopal, embora ele nunca tenha se filiado àa 

Igreja. Para McCain sempre foi difícil usar uma linguagem religiosa de forma 

convincente; além disso, sua equipe relutava em aceitar os religiosos conservadores.  

O candidato mais temido pelos religiosos conservadores foi o ex-prefeito de Nova 

York, Rudy Giuliani, favorecido pelos republicanos seculares. Com uma educação 

católica, ele frequentou escolas administradas pela Igreja, com o intuito de tornar-se 

padre e, como prefeito, lutou contra a arte blasfema em museus públicos. Mas, seus três 

casamentos, divórcios conturbados, e apoio ao aborto e os direitos dos homossexuais 

irritou católicos tradicionalistas e evangélicos, apesar de ter a admiração deles por sua 

forte liderança após o ataque de 11 de setembro de 2001. Ele também estava em 

desacordo com líderes católicos, que lhe impediu de se participar da eucaristia, devido a 

sua indiferença à Igreja (MCFEELY, 2008). 

Mitt Romney, candidato e republicano convicto, tinha amplo apoio dos mórmons, 

principalmente financeiro, e era visto como herege por muitos evangélicos e católicos 



 

118 
 

tradicionalistas. Apesar dos mórmons serem conservadores com relação às questões 

sociais, Romney tinha uma opinião moderada sobre o aborto e o direito dos 

homossexuais, no entanto os republicanos se mostravam preocupados com respeito às 

pesquisas, pois se perguntavam se o povo, sendo maioria evangélica, votaria em um 

mórmon (GUTH, 2009, p.9).      

 O último candidato na corrida presidencial pelo partido republicano foi o ex-

senador Fred Thompson, do Tennessee. Thompson tinha um histórico sólido 

conservador, embora ocasionalmente desviado da ortodoxia republicana, muitas vezes 

sobre as mesmas questões como McCain. Ele tinha sido batizado na conservadora Igreja 

de Cristo, mas seu conservadorismo havia mudado durante sua carreira política (GUTH, 

2009, p.10). Ele tinha muito apego aos evangélicos, especialmente nos Estados do Sul, 

por ser natural do Alabama.  

Embora os líderes da Direita Cristã apoiassem os candidatos, eles não 

concordavam explicitamente com um favorito, deixando cada um deles (candidatos) 

com algum apoio de alto nível religioso. McCain foi apoiado pelo ex-presidente do 

Conselho de Pesquisa Familiar Gary Bauer, enquanto Romney não só contou com o 

sólido apoio Mórmon, mas surpreendentemente, com o líder fundamentalista Bob Jones 

III. Giuliani ganhou o endosso do televangelista Pat Robertson. As pesquisas do partido 

republicano apontavam que Giuliani e McCain estavam liderando entre os evangélicos.  

No final, McCain ganhou a nomeação sem muito apelo do partido, e anunciou uma 

aliança com o pregador pentecostal John Hagee, um proeminente defensor evangélico 

de Israel. Porém, McCain foi mais tarde envergonhado, quando em um dos seus 

sermões, Hagee caluniou diretamente a Igreja Católica e afirmou que o Holocausto era 

parte do plano de Deus para o povo judeu (FRYKHOLM, 2008). Mais tarde, apesar das 

desculpas de Hagee por ofender os católicos e judeus, McCain rapidamente repudiou a 

aliança, como também desfez as amizades com o reverendo Rod Parsley, organizador de 

uma mega igreja de Ohio que havia atacado repetidamente o islamismo. A partir desses 

episódios, McCain obteve lições de que ser simpático à apenas uma religião pode 

representar uma ameaça à unidade do partido, mas representa uma grande viabilidade 

eleitoral. 

A decisão mais ousada de McCain foi a nomeação da governadora do Alasca, 

Sarah Palin como companheira de chapa. Parte do apelo imediato era sua forte 

credencial pró-vida, baseada não tanto sobre seus atos oficiais como governadora, mas 

da decisão de dar à luz a um bebê com síndrome de Down, ao invés de ter interrompido 



 

119 
 

a gravidez, e que sua filha solteira estava grávida e também planejava assumir o 

compromisso de ter o bebê. Depois de alguns dias, entretanto, a mídia deslocou a 

atenção da família de Palin para sua religião. Batizada como católica, ela cresceu em 

uma congregação da Assembleia de Deus, mas não se engajava nas práticas do estilo 

Pentecostal, como falar em línguas, por isso, mais tarde mudou-se para uma igreja 

evangélica não-pentecostal (BRAUN, 2008). 

 

3.5.2  O Perfil dos Candidatos Democratas 

 

Do lado democrata, a ligação dos candidatos com a religião foi também muito 

preponderante. Começando com a senadora Hillary Clinton que foi toda sua vida uma 

Metodista, fazendo parte e sendo influenciada pela ala ativista liberal da Igreja 

(KENGOR, 2007, p.10). Mesmo como primeira-dama, ela deu continuidade à sua 

inclinação religiosa ao metodismo. No Senado, ela rapidamente se juntou a um grupo de 

oração semanal bipartidário, que incluiu o candidato republicano Sam Brownback. Ela 

também fez questão de se aproximar aos conservadores religiosos, reunindo-se com o 

fórum de Rick Warren (fundador e pastor da oitava maior igreja evangélica norte-

americana) sobre a AIDS na Igreja de Saddleback (FELDMAN, 2007).  

Já o senador Barack Obama personificou uma circunstância democrática crucial, 

que são os protestantes negros. E diferente dos outros candidatos, tanto republicanos 

quanto democratas, Obama cresceu em uma casa de família agnóstica, em contato com 

várias tradições: “Em nossa casa, a Bíblia, o Alcorão, e o Bhagavad Gita ficavam na 

prateleira juntamente com livros das mitologias grega, norueguesa e africana” 

(OBAMA, 2009, p. 222). O seu pai (que o abandonou quando ele tinha apenas dois 

anos) era de formação mulçumana, mas tinha se tornado ateu. O seu padrasto indonésio 

era muçulmano e a sua mãe era agnóstica. Ele chegou a frequentar uma escola católica 

por alguns anos, mas só em Chicago ele encontrou a tradição protestante negra como 

militante comunitário. Em 1985, ele começou a comparecer a Trinity United Church of 

Christ, uma grande congregação negra politicamente ativa e associada à Igreja Unida de 

Cristo, predominantemente branca e a congregação protestante americana mais liberal 

nos fatores político e teológico (PINCKNEY, 2008). O lema da igreja é 

“desavergonhadamente negra e indesculpavelmente cristã”, e faz parte da tradição 

cristã negra que surgiu depois da Guerra da Secessão, e também integra o movimento de 

uma teologia da libertação negra dos anos 1960 e 1970, que teve o reverendo Jeremiah 



 

120 
 

A. Wright Jr. seu principal expoente (SILVA et al., 2009, p.49). Segundo Obama (2009, 

p.225), sua entrada na igreja cristã deu-se em primeiro lugar “pelo poder da tradição 

religiosa dos afro-americanos de estimular a mudança social. A igreja negra foi forçada 

a se comunicar com a essência das pessoas, portanto, raramente se dava ao luxo de 

separar a salvação individual da salvação coletiva. Seu papel era servir como o centro 

político, econômico e social da comunidade, e não apenas cuidar de sua vida espiritual”.  

Obama não apenas demonstrou um compromisso real, mas também uma 

perspectiva aguçada para a linguagem religiosa. Isso foi evidenciado em seu famoso 

discurso à Convenção Nacional Democrata de 2004, quando ele pontuou que Barack 

significa abençoado e afirmou que os democratas adoram Deus, ganhando ainda mais a 

simpatia dos cristãos (BOYER, 2008). A partir de então, ele escreveu e falou 

eloquentemente sobre a necessidade de acolher as pessoas de fé em praça pública. 

Obama também cultivou a simpatia de líderes religiosos de várias denominações, 

incluindo evangélicos importantes no cenário nacional americano, como Rick Warren e 

Joel Hunter. Ele continuou a fazer campanha em igrejas negras, na qual também 

frequentavam os evangélicos e protestantes conservadores. E como a senadora Clinton, 

sua equipe para assuntos religiosos também foi liderada por evangélicos, mas os 

membros eram bastante ecumênicos.  

Obama escolheu seu companheiro de chapa, o senador Joe Biden, em parte para 

atrair os tradicionalistas da classe trabalhadora católica que nas eleições de 1992 tinham 

preferido Clinton. A escolha de Biden também demonstra que o partido foi liderado por 

pessoas de fé (uma vez que, ele ameaçou empurrar seu rosário garganta abaixo caso 

houvesse qualquer questionamento ou dúvida republicana sobre sua fé). Mas a escolha 

de Biden logo levantou alguns problemas religiosos. Em uma entrevista para a 

imprensa, ele confessou acreditar na doutrina católica que a vida começa na concepção 

e que o aborto é moralmente errado, assim como, também afirmou que a postura da 

Igreja mudou ao longo do tempo. Por isso, ele foi rapidamente repreendido pelos bispos 

católicos norte americanos (NCR STAFF, 2008). Apesar disso, vários católicos 

anunciaram o apoio a Obama como o candidato mais provável para realmente reduzir a 

taxa de aborto e executar políticas de bem-estar consistente com os ensinamentos da 

Igreja (DIONNE, 2008).  

O terceiro candidato, o ex-senador John Edwards, da Carolina do Norte, cresceu 

em um lar batista do Sul, mas agora partilha da fé metodista dos Clinton. Embora 

Edwards tenha aderido à corrida democrata para ligar a fé à política, ele manteve-se 



 

121 
 

mais reticente do que a maioria. Outros candidatos de segunda ordem foram 

incorporados ao histórico democrata. Os mais numerosos eram os católicos, estes 

incluíram Bill Richardson do Novo México (que representa o elemento latino crescente 

na Igreja), o deputado Dennis Kucinich, de Ohio, o senador Joe Biden de Delaware, e o 

senador Chris Dodd, de Connecticut (MARKS, 2007). Outro candidato era o ex-senador 

do Alasca, Mike Gravel, que cresceu católico em um bairro judeu, mas se juntou aos 

teológica e politicamente liberais Universalistas Unitários, e falava para a esquerda 

humanista do partido. 

Durante a campanha, os candidatos abordaram repetidamente questões 

relacionadas à fé. Embora Hilary Clinton e Barack Obama tenham se esforçado para 

cultivar uma rede ecumênica, as primárias mostraram consideráveis lacunas religiosas 

entre os eleitores democratas. Enquanto Obama tina apoio majoritário entre os 

Protestantes negros, o apoio do clero protestante negro para Hilary diminuiu. E, apesar 

do forte apelo de Obama aos evangélicos e protestantes tradicionais, a chave para sua 

vitória em Iowa, o apoio desses diminuiu. Mesmo com os folhetos da campanha de 

Obama em pé atrás de um púlpito, ofuscado por uma cruz, não inverteu a realidade. 

Hilary melhorou sua posição entre os protestantes brancos e da classe trabalhadora 

católica, especialmente os frequentadores regulares da igreja, e também venceu com 

folga entre os eleitores judeus. Os dois candidatos travavam uma batalha para 

conquistar latinos católicos e protestantes. Talvez o único grupo religioso que não foi 

trabalhado pelos candidatos foi o muçulmano. Obama foi ao extremo para evitar 

alimentar os boatos de que ele era realmente muçulmano, mesmo retirando as mulheres 

com lenços na cabeça para fora do alcance da câmera em seus comícios. 

As primárias da Pensilvânia foram cruciais ao culminar essas tendências, 

visualizadas por dois eventos. Em meados de março, a mídia nacional teve como 

destaque as declarações do pastor, amigo e aliado de Obama por anos, o Reverendo 

Jeremiah A. Wright Jr., cuja teologia da libertação negra não agradava à população 

branca, e quando seus sermões chegaram ao conhecimento do público norte americano, 

durante a campanha presidencial, deu origem à pior crise da candidatura de Obama. 

“Em um dos trechos exibidos mais vezes durante a campanha eleitoral, Wright dizia que 

os ataques de 11 de setembro eram uma retribuição de Deus aos muitos crimes 

cometidos pelos Estados Unidos em sua política externa e doméstica (em particular a 

racial) e terminava com os gritos aos céus: Não, não, não, que Deus não abençoe a 

América, que Deus condene a América” (SILVA et al., 2009, p.51). Com muita 



 

122 
 

destreza, Obama conseguiu separar-se da posição extremada de Wright, graças a um 

discurso na Filadélfia (março de 2008), mas sem desmerecer o trabalho social e pastoral 

do reverendo, sem se dissociar da igreja e sem colocar em risco sua imagem de devoto à 

religião.  

Mas o assunto continuou, quando Hilary e o candidato do Partido Republicano, 

McCain, criticou o remanescente de Obama na Trinity United Church of Christ. 

Eventualmente, Obama reagiu a mais declarações inflamadas de Wright, levando o 

futuro presidente a renunciar à igreja (ZELENY; NAGOURNEY, 2008). Até o 

momento do triunfo final de Obama em junho, o Partido Democrata encontrou seu 

eleitorado profundamente dividido em linhas étnicas e religiosas. Em virtude dessa 

situação, Obama visualizou discordâncias em sua coligação e moveu-se rapidamente 

reunindo-se com quarenta líderes religiosos, incluindo os evangélicos; ao mesmo 

tempo, ele escorou o seu apelo a católicos liberais (HUDSON, 2008). Talvez o 

movimento mais ousado fosse o endosso de Obama a uma iniciativa baseada na fé, e 

não muito diferente da administração Bush. Assim, em agosto a campanha de Obama 

voltou à construção de coalizões religiosas.  

 

3.5.3  As Eleições de 2008 

 

Apesar de todos os esforços por parte dos candidatos de ambos os partidos para 

ampliar suas bases eleitorais, os grupos já inseridos em cada partido apresentaram uma 

continuidade e uma fidelidade partidária. Os grupos religiosos que apoiaram Bush em 

2004 favoreceram McCain em 2008, e aqueles que apoiaram Kerry estavam apoiando 

Obama. Logicamente, houve mudanças importantes: os evangélicos não foram tão fiéis 

a McCain como foram por Bush, mas McCain conquistou mais protestantes 

conservadores e os católicos tradicionalistas do que Bush, mas perdeu terreno entre os 

católicos centristas e modernistas. Já Obama assegurou um forte eleitorado democrata, 

como latinos católicos, protestantes negros, os seculares e outras minorias religiosas, e 

apesar de conquistar votos evangélicos, teve pouco progresso (GREEN, 2008), como 

podemos constatar na tabela a seguir:  

 

 

 

 



 

123 
 

 

Tabela 3: Voto Religioso nas Eleições Presidenciais Norte Americanas de 2004 e 

2008 

 2004 2008 Ganho 

Democrático Kerry Bush Obama McCain 

Frequência ao culto      

Semanalmente 35 64 43 55 +8 

Toda semana 41 58 43 55 +2 

Poucas vezes no mês 49 50 53 46 +4 

Poucas vezes no ano 54 45 59 40 +5 

Nunca 62 36 67 30 +5 

      

Grupos Religiosos      

      

Protestantes 

Brancos 
32 67 34 65 +2 

Evangélicos 21 79 26 73 +5 

Mainline 44 56 44 54 0 

Latinos 65 33 70 30 +21 

      

Católicos 47 52 54 45 +7 

Brancos 43 56 47 52 +4 

Latinos 65 33 70 30 +5 

      

Sem Religião 67 31 75 23 +8 

      

Outras Religiões 74 23 73 22 -1 

Judeus 74 25 78 21 +4 

Protestantes Negros 86 13 94 6 +8 
 Fonte: Guth, 2009, p.29. 

 

A crise financeira internacional que atingiu os Estados Unidos, em meados de 

setembro, colocou as questões relacionadas à fé em segundo plano. A mobilização dos 

eleitores por grupos religiosos foi provavelmente menos difundida na campanha de 



 

124 
 

2008 do que em 2004 e, em qualquer caso, foi ignorada pela mídia. No lado 

republicano, a Direita Cristã e grupos conservadores católicos ainda distribuíram guias 

para eleitores nas dependências da Igreja, mas estes eram menos numerosos que no 

passado (DRAKE, 2008). As atividades por parte do clero conservador também foram 

menos proeminentes, embora ainda visível. Um grupo de pastores da direita cristã 

incentivados a endossar McCain desafiou as restrições legais sobre tais atividades. 

Vários bispos católicos declararam sua antipatia pelo partido Democrata, um final de 

semana antes da eleição (REGISTER STAFF, 2008). E alguns grupos simpáticos ao 

partido republicano exibiram na véspera da eleição, anúncios de TV com mais 

declarações incendiárias de Wright, dessa vez com material que tinha sido censurado.  

O que pode ter favorecido os democratas foi o envolvimento das igrejas negras, 

mais do que o habitual na convocação dos seus crentes, e ainda a atitude de Michelle 

Obama em se reunir com os líderes dessas igrejas negras. Durante a campanha, Obama 

trabalhou com a mobilização dos protestantes e dos católicos, acertando alianças com 

organizações desses credos, levantando fundos, publicando anúncios de mídia e 

procurando reforçar a concordância entre eles e os democratas. Certamente, a esquerda 

religiosa estava muito mais em evidência do que tinha sido em 2004 (BURKE, 2008).  

A divulgação religiosa de Obama provavelmente teve algum impacto positivo. Embora 

o God Gap ainda tenha aparecido, sugerindo que os tradicionalistas religiosos 

continuaram com uma inclinação republicana, Obama correu à frente de Kerry entre os 

freqüentadores da igreja (KRISTOF, 2008). Na verdade, ele era visto pelos eleitores 

como mais religioso do que McCain, e agora o povo estava mais propenso a ver os 

democratas como um partido mais amigável para a religião. (PEW FORUM, 2008b). A 

estratégia de Obama foi majoritariamente religiosa, pois se observou que houve 

certamente uma maior votação para o candidato democrata em muitas comunidades 

religiosas.  

Finalmente, sobre a questão do voto religioso verificou-se que os evangélicos 

permaneceram como o centro religioso do partido republicano e os democratas foram os 

dominantes entre as minorias etno-religiosas, assim como foram ao longo da história. 

Os eleitores protestantes e católicos mantiveram-se muito divididos, em grande parte 

pelo grau de adesão à doutrina tradicional cristã. E os eleitores seculares também 

contribuíram sobre a vitória de Obama, reforçando o seu papel no partido democrata.  

A eleição de 2008 produziu uma coalizão democrata de maioria religiosa, mas o 

presidente Obama terá de consolidar estes ganhos, acomodando tanto a parte de 



 

125 
 

componentes religiosos antigos e os novos. Entretanto, os resultados das eleições podem 

insinuar problemas futuros. Por exemplo, a participação maciça dos protestantes negros 

e latinos, tanto protestantes e católicos, impulsionou o fator reacionário dos votantes 

conservadores dentro do partido, que proíbem o casamento do mesmo sexo. E como 

candidato, Obama também prometeu reverter a situação do Governo Bush contra o 

financiamento de organizações de ajuda internacional que promovem o aborto e assinar 

a Lei de Liberdade de Escolha para assegurar o processo do aborto em casa. Tais ações 

não só reavivam a interpartidária guerra cultural, como também pode ocasionar a fratura 

da coalizão democrata religiosa.  



 

126 
 

4  CONCLUSÃO 

 

Observando panoramicamente o nosso trabalho, consideramos estudar a relação 

entre religião e relações internacionais. Sendo o campo de estudo das relações 

internacionais uma área caracterizada pelo pluralismo teórico que incita diálogos 

científicos em diferentes níveis de abstração, permitindo a construção de elos e 

conceitos adequados a produzir interpretações científicas da realidade internacional. Por 

isso, retrocedendo o olhar pelo caminho percorrido, enveredamos no início do trabalho 

por um contexto de interseção entre a religião e o viés internacional na 

contemporaneidade; expondo onde a religião se encontra nos paradigmas das teorias 

que constituem o caráter acadêmico das relações internacionais. 

Na trajetória da dissertação, constatamos que a religião aparece entremeada ao 

contexto político nos Estados Unidos, desde a formação até hoje. Os primeiros colonos 

depositaram no imaginário de que aquele destino era traçado por Deus, que apresentava 

um lado bom e paradisíaco de uma missão sagrada, e um lado mal como doenças, clima 

árduo e fome, que se tornaram provações. Os pais fundadores, heróis nacionais, 

eternizaram um espírito que perpassou a independência até a Constituição, representado 

pela parte protestante, branca e anglo saxã. A religião esteve presente naqueles 

episódios, constituindo as linhas documentais basilares da construção da nação, que 

podem ser constatadas até hoje. A contribuição de Thomas Jefferson em apoiar 

fortemente a construção de uma ideologia de um muro de separação entre igreja e 

estado, retratado na primeira emenda da Constituição, foi essencial para a propagação 

dos ensinamentos iluministas primordiais no processo de construção dos Estados 

Unidos, demonstrados em documentos como A Declaração da Independência (1776), O 

Estatuto da Liberdade Religiosa da Virgínia (1786), A Constituição dos Estados Unidos 

(1787) e durante sua presidência (1801-09). 

A nação enveredou-se por um caminho cujo guia é uma combinação histórica de 

religião e política, que foi se transformando em identidade e mito, que no dizer de 

Tocqueville (1977, p.41), exalta a liberdade, quando “na América, é a religião que 

conduz ao saber; é a observância das leis divinas que conduz o homem à liberdade”. 

Como espelho dessa realidade religiosa, evidenciamos a criação da Direita Cristã Norte 

Americana, que mais tarde estaria vinculada às atividades do partido republicano e a 

vitória de George W. Bush em 2000 e 2004. Assim como, pudemos constatar que 

instituições religiosas no contexto nacional podem apresentar extensão internacional, 



 

127 
 

como a Associação Nacional dos Evangélicos e a Fundação para Defesa da Democracia, 

influenciando o governo, ou não, em certas situações.  

À medida que os anos passaram deflagaram-se inimigos à religiosidade 

americana, tais como a teoria evolucionista, o comunismo, o modernismo, o terrorismo. 

A realidade atual, que tem em sua sombra o terrorismo, deu margem à religião para se 

sobressair na pauta dos assuntos internacionais. Principalmente após o 11 de setembro 

de 2001, quando da prevalência enfática do recurso religioso argumentativo nas 

palavras do presidente Bush, como também uma resposta acolhedora e consente da 

maior parte do público americano. Bush utilizou-se da retórica religiosa desde o 

primeiro discurso oficial, e não parou mais de usar em seus discursos, bem como em 

suas ações políticas. O presidente expressava com clareza a existência de uma luta entre 

o bem (EUA) e o mal (terroristas), sob um apelo que tocava em valores éticos e morais 

da sociedade americana, pois falava da família, das crianças, de Deus, da oração, da 

liberdade, do inimigo. Por essa via, Bush procurou persuadir e convencer seu público de 

que a guerra era o único caminho que salvaria a família americana, e a única condição 

de levar a liberdade ao mundo, visto que essa é a incumbência inconteste dos Estados 

Unidos.   

Mais adiante, observamos que os candidatos das eleições de 2008 usaram de 

recursos retóricos religiosos nas suas campanhas na conquista de votos. Como Obama 

que, derivado de uma herança multireligiosa, seguira a tradição norte americana de fazer 

uso da retórica religiosa em seus discursos políticos, durante a campanha e depois de 

eleito. Acreditamos poder afirmar categoricamente que o persistente uso da retórica 

religiosa (e de outros elementos que incorporam a si o espírito religioso, como a noção 

de liberdade e de democracia americana) foi um influente recurso de persuasão e 

convencimento que promoveu o êxito do presidente Obama. 

Para corroborar o que já foi dito até agora, curiosamente, uma pesquisa88 

realizada pela Pew Research Center em 2002 revelou que 80% do público americano 

entrevistado vê a influência da religião no mundo e no país como uma coisa boa. E 51% 

dos americanos pensam que a lição de 11 de setembro recai no argumento de que a 

influencia da religião no mundo é pouca, por isso aconteceu a tragédia; já 28% pensam 

                                                
88              Americans Struggle with Religion's Role at Home and Abroad. Pew Research Center, 2002. 
Disponível em: <http://people-press.org/report/150/americans-struggle-with-religions-role-at-home-and-
abroad>. Acesso em: 17 jun 2010. 
 



 

128 
 

que a influência religiosa é demais. O público não vê todos os efeitos da religião como 

positivas. A maioria (65%) acredita que a religião desempenha um papel significativo 

em grande parte das guerras e conflitos no mundo. Além disso, embora a maioria diga 

que o Islã não é mais susceptível de incitar a violência do que outras religiões, os 

americanos acreditam que, em geral, “algumas religiões” (a pesquisa não explicitou 

quais) são mais prováveis do que outras para incentivar a violência.  

Outra enquete89 realizada pelo mesmo instituto, só que em agosto de 2008, 

revelaram que 54% dos americanos entrevistados demonstraram que instituições 

religiosas não deveriam expressar seus pontos de vista, nem influenciar nas questões 

sociais e políticas. Essa mesma pesquisa revelou que por uma década, a maioria dos 

americanos, contrariamente, tinha manifestado apoio às instituições religiosas em falar 

sobre tais questões. Tal mudança aconteceu devido à opinião dos conservadores ter 

mudado. Em 2004, apenas 30% dos conservadores acreditavam que as igrejas deviam 

ficar fora da política. Em 2008, 50% dos conservadores expressaram a mesma opinião.  

Em suma, a mudança de mentalidade sobre o papel das instituições religiosas na 

política esta mais atrelada ao cenário político corrente. As alterações na visão sobre o 

papel das instituições religiosas na política, não obstante, obtêm muitos dos contornos 

da opinião pública norte-americana relativa às questões gerais de política e religião, que 

segundo o Pew Research Center, permanecem praticamente inalteradas.   

A percepção geral que temos é que os Estados Unidos continuarão a ser uma 

nação sob a égide da religião, mesmo sendo constitucionalmente um país secular. 

Portanto, é com segurança que este estudo afirma que, a partir do exemplo norte 

americano de religiosidade podemos tratar de maneira convincente da inclusão da 

assertiva religiosa no rol de debates dos paradigmas das relações internacionais.  

 

 

 

 

 

 

 
                                                
89                 More Americans Question Religion's Role In Politics. Pew Research Center, 2008. 
Disponível em: <http://people-press.org/report/445/religion-politics>. Acesso em: 17 jun 2010. 
 



 

129 
 

REFERÊNCIAS 
 
Obras impressas: 
 
ADAMS, Gordon. The Politics of Defense Contracting: The Iron Triangle. New York: 
Council of Economic Priorities, 1989. 
 
AHLSTROM, S. E. A Religious History of American People. New Haven: Yale 
University Press, 1972. 
 
AIKMAN, David. A man of faith: The spiritual journey of George W. Bush. 
Tennessee: W Piblishing Group, 2004.  
 
AHLSTROM, S. E. A Religious History of American People. New Haven: Yale 
University Press, 1972. 
 
ALMOND, Gabriel A. et al. Explaining Fundamentalisms. In: MARTY, Martin E; 
APPLEBY, Scott. Fundamentalisms Comprehended. The Fundamentalism Project. 
Vol. 5. Chicago: University of Chicago Press, 2004. 
 
ANDERSON, Perry. Linhagens do Estado Absolutista. Trad. João Roberto M. Filho. 
São Paulo: Ed. Brasiliense, 1998. 
 
ARMSTRONG, Karen. Em nome de Deus – O Fundamentalismo no Judaísmo, no 
Cristianismo e no Islamismo. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 
 
__________. Jerusalém: uma cidade, três religiões. Trad. Hildegar Feist. SP: Cia das 
Letras, 2008. 
 
BAILYN, Bernard. As Origens Ideológicas da Revolução Americana. SP: EDUSC, 
2003. 
 
BALMER, Randall H. Encyclopedia of Evangelicalism. 2° ed. U.S.A: Baylor 
University Press, 2004. 
 
BELLAH, R. Habits of the heart: implications for religion. In: A lecture and question 
and answer session held at St. Mark’s Catholic Church, 1986, Isla Vista. Disponível 
em: <http:// www.robertbellah.com/lectures_5.htm>. Acesso em: 28 maio 2010. 
 
BERGER, Peter. et al. The Desecularization of the World: Resurgent Religion and 
World Politics. Washington: W.B.E. Publishing Company, 1999.   
 
BEYER, P. Religion and globalization. London: Sage Publications, 1997.  
 
BRACKNEY, William H. Baptists in North America: Na Historical Perspective. UK: 
Blackwell Publishing, 2006. 
 
BREMER, F.J.; BOTELHO, L. A. The World of John Winthrop: essays on England 
and New England, 1588-1649. Charlottesvile: University Press of Virginia, 2005.  
 



 

130 
 

BROWN, Chris, et al. International Relations in Political Thought: Texts from the 
Ancient Greeks to the First World War. UK: Cambridge, 2002. 
 
BRUCE, Steve. Fundamentalism. 2 ed. UK: Polity Press, 2008. 
 
BUCKLEY, Thomas E. Thomas Jefferson and the Myth of Separation. In: ROZELL, 
Mark J.; WHITNEY, Gleaves (Ed.). Religion and the American presidency. NY: 
Palgrave MacMillan, 2007. 
 
CASTELLS, Manoel. O poder da Identidade. São Paulo: Ed. Paz e Terra, 2002. 
 
CHRABIEH, Pamela. Is it relevant to talk about democracy in Lebanon in the aftermath 
of the summer 2006 conflicts. In: SHARMA, Arvind. The World’s Religions after 
September 11. USA: Greenwood Publishing, 2009. 
 
CHURCHILL, Winston S. História dos Povos de Língua Inglesa: O Novo Mundo. 
Vol.II. Trad. Enéas Camargo. São Paulo: IBRASA, 1960. 
 
CORBETT, Michael; CORBETT, Julia Mitchell. Politics and Religion in the United 
States. U.S.A.: Garland Pub, 1999. 
 
CRAWFORD, Robert. O que é religião?. Trad. Gentil Avelino Titton. Petrópolis: 
Vozes, 2005. 
 
DEMANT, Peter. O Mundo Muçulmano. São Paulo: Contexto, 2008. 
 
DONNELLY, Jack. Realism and International Relations. UK: Cambridge University 
Press, 2002. 
 
DOWLEY, Tim. Os Cristãos: Uma História Ilustrada. São Paulo: Martins Fontes, 
2009. 
 
FINGUERUT, A.. Formação, crescimento e apogeu da direita cristã nos Estados 
Unidos. In: Carlos Eduardo Lins e Silva. (Org.). Uma Nação com Alma de Igreja. São 
Paulo: Paz e Terra, 2009, p. 113-153. 
 
FOX, Jonathan. Religion as an Overlooked Element of International Relations. 
International Studies Association. U.S.A., 2001, p. 53-73. 
  
FOX, Jonathan; SANDLER, Shmuel. Bringing Religion into International Relations. 
Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2004. 
 
GORE, Albert. O Ataque à Razão. SP: Manole, 2008. 
 
HALLIDAY, Fred. Repensando as Relações Internacionais. RS: UFRGS, 2008. 
 
HANSON, Eric O. Religion and Politics in the International System Today. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2006. 
 



 

131 
 

HAYNES, Jeffrey. An Introduction to International Relations and Religion. 
Malaysia: Pearson Longman, 2007. 
 
HERRING, George C. From Colony to Superpower: U.S. foreign relations since 
1776. U.S.A: Oxford University Press, 2008. 
 
HOBBES, Thomas. Leviatã, ou Matéria, Forma e Poder de um Estado Eclesiástico 
e Civil. Trad. Alex Marins. SP: Martin Claret, 2007. 
 
HOLL, Jack M. Dwight D. Eisenhower: Civil Religion and the Cold War. In: ROZELL, 
Mark J.; WHITNEY, Gleaves (Ed.). Religion and the American presidency. NY: 
Palgrave MacMillan, 2007. 
 
HOLMES, David L. The Faiths of the Founding Fathers. NY: Oxford University 
Press, 2006. 
 
HUNTINGTON, Samuel P. O Choque de Civilizações e a Recomposição da Ordem 
Mundial. Rio de Janeiro: Objetiva, 2002. 
 
INBODEN, William. Religion and American Foreign Policy, 1945-1960. U.S.A: 
Cambridge University Press, 2008. 
 
JEFFERSON, Thomas. The Writings of Thomas Jefferson. Ed. Andrew Lipscomb. 
Washington: Thomas Jefferson Memorial Association, 1901.  
 
JUDIS, John B.. The Folly of Empire: what George W. Bush could learn from 
Theodore Roosevelt and Woodrow Wilson. New York: Scribner, 2004. 
 
KAPLAN, Esther. With God on Their Side. New York: New Press, 2004. 
 
KARNAL, Leandro. Estados Unidos: A Formação. SP: Contexto, 2007. 
 
KARNAL, Leandro et al.. História dos Estados Unidos. 2° ed. São Paulo: Contexto, 
2008. 
 
KENGOR, Paul. Ronald Reagan’s Faith and Attack on Soviet Communism. In: 
ROZELL, Mark J.; WHITNEY, Gleaves (Ed.). Religion and the American 
presidency. NY: Palgrave MacMillan, 2007. 
 
__________. God and Hillary Clinton: A spiritual life. New York: Harper, 2008. 
 
KOKOSALAKIS, Nikos. Legitimation, Power and Religion in Modern Society. 
Sociological Analysis. 46, 1985, p. 367-376. 
 
KUHN, Thomas S. A Estrutura das Revoluções Científicas. Trad. Beatriz Vianna 
Boeira e Nelson Boeira. São Paulo: Perspectiva, 2007. 
 
KYLE, Richard G. Evangelicalism: An American Christianity. New Jersey: 
Transaction Publishers, 2006. 
 



 

132 
 

LEEGE, David C.; MUELLER, Paul D.; WALD, Kenneth D., 2001. The Politics of 
Cultural Differences in the 2000 Presidential Election: The Return of the Prodigal 
(Reagan) Generation. Artigo apresentado no encontro anual da Associação de Ciência 
Política Americana, setembro. 
 
LEVINSON, Sanford; SPARROW, Bartholomew H. (ed.). The Louisiana Purchase 
and American Expansion – 1803-1898. U.S.: Rowman & Littlefield Publishers, 2005.   
 
LEWIS, Bernard. O Oriente Médio: do advento do cristianismo aos dias de hoje. RJ: 
Jorge Zahar Ed., 1995. 
 
LUTZ, Brenda J; LUTZ, James M.. Terrorism in America. New York: Palgrave 
Macmillan, 2007. 
 
MANSFIELD, Stephen. O Deus de Barack Obama: Porque não existe liderança sem 
fé. Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2008. 
 
MAQUIAVEL, Nicolau. O Príncipe. Trad. Pietro Nassetti. SP: Martin Claret, 2002. 
 
MARINHO, Kleber Maia. In the President We trust: Uma análise da concepção 
religiosa na esfera política dos Estados Unidos presente nos discursos de George W. 
Bush, 2006. Dissertação (Mestrado em Ciência da Religião) – PUC-SP.  
 
MARTIN, W. With God on our side: the rise of religious right in America. New York: 
Broadway Books, 2005. 
 
MATHISEN, Robert R. Critical Issues in American Religious History. Texas: Baylor 
University Press, 2006. 
 
MCCORVEY, Norma; THOMAS, Gary. Won by Love: Norma McCorvey, Jane Roe of 
Roe V. Wade, Speaks Out for the Unborn As She Shares Her New Conviction for Life. 
USA: Thomas Nelson Inc., 1998. 
 
MCLOUGHLIN, William G. Revivals, Awakenings, and Reform. Chicago: Chicago 
University Press, 1980. 
 
MEACHAM, Jon. American Gospel: God, The Founding Fathers, and The Making of 
a Nation. New York: Random House, 2007. 
 
MEAD, Walter Russell. Poder, Terror, Paz e Guerra: Os Estados Unidos e o mundo 
contemporâneo sob ameaça. Trad. Bárbara Duarte. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 
2008. 
 
MELLO, L.I.A; COSTA, L.C. A. História Moderna e Contemporânea. SP: Scipione, 
1999. 
 
MOREL, Lucas E. Lincoln’s Political Religion and Religious Politics: Or, What 
Lincoln teaches us about the proper connection between religion and politics. In: 
ROZELL, Mark J.; WHITNEY, Gleaves (Ed.). Religion and the American 
presidency. NY: Palgrave MacMillan, 2007. 



 

133 
 

 
MORGENTHAU, Hans J. A Política entre as Nações: A luta pelo poder e pela paz. 
Brasília: UnB, 2003. 
 
NIEBUHR, H. Richard. As origens sociais das denominações cristãs. São Paulo: 
ASTE, 1992. 
 
NIELSEN, Niels C.. God in the Obama Era: Presidents’ Religion and Ethics from 
George Washington to Barack Obama. New York: Morgan James Publishing, 2009. 
 
NOGUEIRA, João Pontes; MESSARI, Nizar. Teoria das Relações Internacionais – 
Correntes e Debates. Rio de Janeiro: Elsevier, 2005. 
 
NOLL, Mark A. A History of Christianity of the United States and Canada. USA: 
Eerdmans Publishings, 2003. 
 
NORRIS, Pippa; INGLEHART, Ronald. Sacred and Secular: Religion and Politics 
Worldwide. U.S.A.: Cambridge University Press, 2004.  
 
NYE, Joseph S. O Paradoxo do Poder Americano – Por que a única potência do 
mundo não pode seguir isolada. SP: UNESP, 2002. 
 
NYE, Joseph S. Soft Power: The Means of Success in World Politics. USA: 
PublicAffairs, 2005. 
 
OBAMA, Barack. A audácia da Esperança: reflexões sobre reconquista do sonho 
americano. Trad. Candombá. São Paulo: Larousse do Brasil, 2007. 
 
OLIVEIRA, Odete Maria de. Relações Internacionais: Estudos de introdução. 
Curitiba: Juruá, 2001. 
 
PHILLIPS, Kevin. American Theocracy: The peril and politics of radical religion, oil, 
and borrowed money in the 21st century. USA: Viking Penguin, 2006. 
 
PINSKY, Jaime (Org.) et al. História da América através de Textos. 7 ed. SP: 
Contexto, 2007. 
 
PORTERFIELD, Amanda; CORRIGAN, John. Religion in American History. UK: 
Wiley Blackweel, 2010. 
 
REICHLEY, A. J. Religion in America Public Life. Washington: The Brooking 
Institution, 1985.  
 
ROBINSON, Carin; WILCOX, Clyde. The Faith of George W. Bush: The Personal, 
Practical and Political. In: ROZELL, Mark J.; WHITNEY, Gleaves (Ed.). Religion and 
the American Presidency. U.S.A.: Palgrave Macmillan, 2007. 
 
RODEGHERO, C. S. Religião e patriotismo: o anticomunismo católico nos Estados 
Unidos e no Brasil nos anos da Guerra Fria. Revista Brasileira de História, São 
Paulo, v. 22, n. 44, p. 477, 2002. 



 

134 
 

 
ROLLET, Jacques. Religião e Política: O Cristianismo, O Islão, A Democracia. 
Lisboa: Instituto Piaget, 2001. 
 
ROUANET, Sérgio Paulo. Religião: esquecimento da política?. In: NOVAES, Adauto 
(org.). O esquecimento da política. São Paulo: Agir, 2007. 
 
ROZELL, Mark J.; WHITNEY, Gleaves (Ed.). Religion and the American 
Presidency. U.S.A.: Palgrave Macmillan, 2007. 
 
RUTHVEN, Malise. Fundamentalism – The Search for meaning. Great Britain: 
Oxford University Press, 2004. 
 
SACHAR, Howard M. History of Israel: from the rise of Zionism to our time. USA: 
Random House, 1996. 
 
SAHLIYEH, Emile. (Ed.). Religious Resurgence and Politics in the Contemporary 
World. New York: State University of New York Press, 1990. 
 
SAID, Edward. Orientalismo: O Oriente como invenção do Ocidente. Trad. Rosaura 
Eichenberg. São Paulo: Cia das Letras, 2007. 
 
SELLERS, Charles et al. Uma Reavaliação da História dos Estados Unidos: De 
Colônia a Potência Imperial. RJ: Jorge Zahar Editor, 1990. 
 
SILVA, Carlos Eduardo Lins da et al. Uma Nação com Alma de Igreja: Religiosidade 
e Políticas Públicas nos Estados Unidos. SP: Paz e Terra, 2009. 
 
SINGER, P. The President of Good and Evil: questioning the ethics of George W. 
Bush. New York: Plume Penguim, 2004.  
 
SMITH, Christian. American Evangelicalism: Embattled and Thriving. Chicago: 
University of Chicago Press, 1998. 
 
SMITH, Gary Scott. Faith and the Presidency: From George Washington to George 
W. Bush. NY: Oxford University Press, 2006. 
 
STARK, Rodney; BAINBRIDGE, William S. The Future of Religion: Secularization, 
Revival and Cult Formation. USA: University of California Press, 1985. 
 
SULLIVAN, Amy. The party faithful: How and why Democrats are closing the God 
gap. New York: Scribner, 2008. 
 
SYRETT, Harold C. Documentos Históricos dos Estados Unidos. SP: Cultrix, 1980. 
 
THOMAS, Scott M.. The Global Resurgence of Religion and the Transformation of 
International Relations – The struggle for the Soul of the Twenty-first Century. New 
York/Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2005. 
 



 

135 
 

TOCQUEVILLE, Alexis de. A Democracia na América. Trad. Neil Ribeiro da Silva. 
2° ed. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia, 1977.  
  
TUCÍDIDES. História da Guerra do Peloponeso. Trad. Mário da Gama Kury. São 
Paulo: Imprensa Oficial do estado de São Paulo, 2001. 
 
WALD, Kenneth D.; CALHOUN-BROWN, Alisson. Religion and Politics in the 
United States. Maryland: Rowman and Littlefield, 2006. 
 
WALZ, Jeff. Jimmy Carter and the Politics of Faith. In: ROZELL, Mark J.; WHITNEY, 
Gleaves (Ed.). Religion and the American presidency. NY: Palgrave MacMillan, 
2007. 
 
WATSON, Adam. A Evolução da Sociedade Internacional: Uma Análise Histórica 
Comparativa. Brasília: UnB, 2004. 
 
WEBER, Max. Três Tipos Puros de Poder Legítimo. In: WEBER, Max. Três Tipos de 
Poder e Outros Escritos. Lisboa: Tribuna da História, 2005. 
 
WENDT, Alexander. Social Theory of International Politics. UK: Cambrigde 
University Press, 2003. 
 
WIGHT, Martin. A Política do Poder. Trad. C. Sérgio Duarte. São Paulo: Imprensa 
Oficial do estado de São Paulo, 2002. 
 
WILCOX, C. Onward Christian soldiers?: the religious right in American politics. 
Colorado: Westview Press, 2000.  
 
______; LARSON, C. Onward Christian Soldiers?: the religious right in American 
politics. Colorado: Westview, 2000. 
 
WILKINSON, Paul. International Relations. New York: Sterling Publishing, 2010. 
 
WILLIAMS, Peter W. America’s Religions: From Origins to the Twenty-First 
Century. Illinois: Illinois University Press, 2008.  
 
WHEATCROFT, Andrew. Infieis: O Conflito entre a Cristandade e o Islã. Trad. 
Marcos José da Cunha. RJ: Imago, 2004. 
 
WOOD, Gordon S. Empire of Liberty: A History of Early Republic, 1789-1815. NY: 
Oxford University Press, 2009. 
 
WOODS JR., Thomas E. Como a Igreja Católica construiu a civilização ocidental. 
São Paulo: Quadrante, 2008. 
 
ZAKARIA, Fareed. The Future of Freedom – Illiberal Democracy at Home and 
Abroad. New York: W.W. Norton & Company, 2004. 
 



 

136 
 

ZETTERBAUM, Marvin. Alexis de Tocqueville. In: STRAUSS, Leo; CROPSEY, 
Joseph (Ed.). History of Political Philosophy. 3. ed. U.S.A.: University of Chicago 
Press, 1987. p. 761-783. 
 
 
 
 
Revistas: 
 
AMES, José Luiz. Religião e Política no Pensamento de Maquiavel. Kriterion, Belo 
Horizonte, 113, 2006, p. 51-72. 
 
BROOKS, David. One Nation, Slightly Divisible. The Atlantic Monthly, dez 2001, p. 
53-65. 
 
CAVA, Ralph Della. A direita cristã e o Partido Republicano. Religião e Sociedade, 
vol. 23, n.1, 2003.  
 
HURD, Ian. Legitimacy and Authority in International Politics. International 
Organizations. 53, 1999, p. 379-408. 
 
LITWAK, Robert S. The Imperial Republic After 9/11. Wilson Quartely, 2002, p. 76-
82. 
 
PHILPOTT, Daniel. The Religious Roots of Modern International Relations. World 
Politics, 52, 2000, p. 206-245. 
 
RODEGHERO, C. S. Religião e patriotismo: o anticomunismo católico nos Estados 
Unidos e no Brasil nos anos da Guerra Fria. Revista Brasileira de História, São 
Paulo, v. 22, n. 44, p. 477, 2002. 
 
SARAIVA, José Flávio Sombra. Revisitando a Escola Inglesa. Revista Brasileira de 
Política Internacional, 49, 2006, p. 131-138. 
 
 
 
Documentos Eletrônicos: 
 
 
ABDELKARIM, Riad Z. American Muslims and 9/11: A community looks back… 
and to the future. The Washington Report on Middle East Affairs, set.-out. 2002. 
Disponível em: < http://www.wrmea.com/archives/sept-oct02/0209082.html>. Acesso 
em: 20 jan 2010. 
 
AMERICAN THINKER. Islam’s Global War against Christianity, 2007. Disponível 
em: <http://www.americanthinker.com/2007/07/islams_global_war_against_chri.html>. 
Acesso em: 20 mar 2010.  
 



 

137 
 

BAKER, Peter. Bush Tells Group He Sees a Thrid Awakenig. Washington Post, 2006. 
Disponível em: <http://www.washingtonpost.com/wp-dyn/content/article/2006/09/ 
12/AR2006091201594.html>. Acesso em 03 jan. 2009. 
 
BELLAH, R. Habits of the heart: implications for religion. In: A lecture and question 
and answer session held at St. Mark’s Catholic Church, 1986, Isla Vista. Disponível 
em: <http:// www.robertbellah.com/lectures_5.htm>. Acesso em: 28 maio 2010. 
 
BOYER, Peter J. Party faithful: Can the Democrats get a foothold on the religious 
voter? The New Yorker, 8 set 2008. Disponível em: < 
http://www.newyorker.com/reporting/2008/09/08/080908fa_fact_boyer>. Acesso em: 
28 nov 2009. 
 
BLOOM, H. Heroes & icons: Billy Graham. Time Magazine. New York, 14 June 
1999. Disponível em: <http://www.time.co m/time/ 
time100/heroes/profile/graham01.html>. Acesso em: 20 abr. 2010. 
 
BRAUN, Stephen. Palin canny on religion and politics. Los Angeles Times, 28 set 
2008. Disponível em: < http://articles.latimes.com/2008/sep/28/nation/na-
palinreligion28>. Acesso em: 28 nov 2009.  
 
BURITY, Joanildo A. Religião e Política na Fronteira: desinstitucionalização e 
deslocamento numa relação historicamente polêmica. Revista de Estudos da Religião, 
São Paulo, v. 1, n. 4, p. 27-45, 2001. Disponível em: 
<http://www.pucsp.br/rever/rv4_2001/p_burity.pdf>. Acesso em: 28 jun. 2007. 
 
BURKE, Daniel. Re-energized religious left delivers for Obama. The Pew Forum on 
Religion and Public Life, 5 nov 2008. Disponível em: < 
http://pewforum.org/news/display.php?NewsID=16852>. Acesso em: 15 nov 2009. 
 
DARFUR INFORMATION. The Darfur Crisis, 2010. Disponível em: 
<http://www.darfurinformation.com>. Acesso em: 20 mar 2010. 
 
CARVER, Tom. Bush put God in his side. BBC News, 6 abr 2003. Disponível em: < 
http://news.bbc.co.uk/2/hi/americas/2921345.stm>. Acesso em: 20 nov 2009. 
 
DEMOCRACY CORPS. The politics of national security: A wake-up call, 2010. 
Disponível em: <http://www.democracycorps.com/strategy/2010/03/the-politics-of-
national-security-a-wake-up-call/?section=Analysis>. Acesso em: 20 mar 2010. 
 
DIONNE, E.J. For an ‘Obamacon,’ communion denied. Washington Post, 3 jun 2008. 
Disponível em: < http://www.washingtonpost.com/wp-
dyn/content/article/2008/06/02/AR2008060202591.html>. Acesso em: 25 nov 2009. 
 
DRAKE, Tim. First choice for voters: Which guide?. National Catholic Register, 23 
set 2008. Disponível em: < 
http://www.ncregister.com/site/article/1st_choice_for_voters_which_guide/>. Acesso 
em: 28 nov 2009. 
 



 

138 
 

EMBAIXADA DOS ESTADOS UNIDOS.  Declaração do presidente George W. 
Bush na noite de terça-feira, 11 de setembro de 2001. Disponível em: 
<http://www.embaixadaamericana.org.br/index.php?action=materia&id=804&submen
u=padrao. inc.php&itemmenu=21>. Acesso em: 17 jan 2010.  
 
FELDMAN, Linda. Candidate Clinton goes public with her private faith. The 
Christian Science Monitor, 20 dez 2007. Disponível em: < 
http://www.csmonitor.com/2007/1220/p01s02-uspo.html>. Acesso em: 28 nov 2009. 
 
FOLHA DE SÃO PAULO. O discurso de Bush no Congresso dos Estados Unidos no 
dia 20 de setembro, 2001. Disponível em:< 
http://www.bresserpereira.org.br/Terceiros/TerrorWTC/Bush-Set21-Discurso.PDF>. 
Acesso em: 20 nov 2009. 
 
FOLHA ONLINE. Entenda o impasse das eleições nos EUA, 2000a. Disponível em: < 
http://www1.folha.uol.com.br/folha/mundo/ult94u14934.shtml>. Acesso em: 13 mar 
2010.  
 
__________. Entenda a votação indireta norte-americana, 2000b. Disponível em: 
<http://www1.folha.uol.com.br/folha/mundo/ult94u15245.shtml>. Acesso em: 13 mar 
2010. 
 
__________. Começa cerimônia da posse de Bush, 2001a. Disponível em: < 
http://www1.folha.uol.com.br/folha/mundo/ult94u17933.shtml>. Acesso em: 13 mar 
2010. 
 
__________. Bush reza e estabelece agenda no primeiro dia como presidente, 
2001b. Disponível em: < 
http://www1.folha.uol.com.br/folha/mundo/ult94u17983.shtml>. Acesso em: 13 mar 
2010. 

 
__________. Bush quer contratar organizações religiosas para assistência social, 
2001c. Disponível em: 
<http://www1.folha.uol.com.br/folha/mundo/ult94u18557.shtml>. Acesso em: 13 mar 
2010. 
 
__________. Bush promete não impor suas convicções religiosas, 2001d. Disponível 
em: <http://www1.folha.uol.com.br/folha/mundo/ult94u18835.shtml>. Acesso em: 13 
mar 2010. 
 
FORD, Peter. Europe cringes at Bush ‘crusade’ against terrorists. The Christian 
Science Monitor, 2001. Disponível em: <http://www.csmonitor.com/2001/0919/p12s2-
woeu.html>. Acesso em: 20 jan 2010. 
 
FRYKHOLM, Amy. Calculated blessings: A visit to John Hagee’s church. The 
Christian Century, 7 out 2008. Disponível em: < 
http://findarticles.com/p/articles/mi_m1058/is_20_125/ai_n30956471/>. Acesso em: 27 
nov 2009. 
 



 

139 
 

GOODSTEIN, L. Robertson suggests U.S. kill Venezuela's leader. The New York 
Times, New York, 24 Aug. 2005. Disponível em: < 
http://www.nytimes.com/2005/08/24/politics/24robertson.html>. Acesso em: 26 nov. 
2009. 
 
GOUVÊA, R. Q. A morte e a morte da modernidade: quão pós-moderno é o 
posmodernismo? Revista Fides Reformata, São Paulo, v. 1, n. 2, jul./dez. 1996. 
Disponível em: <http://www.mackenzie.com.br/teologia/fides/vol01/Ricardo.pdf>. 
Acesso em: 12 mar. 2010. 
 
GÖZAYDIN, Istar. Religion as Soft Power in the International Relations of Turkey. 
Disponível em: <http://www.psa.ac.uk/2010/UploadedPaperPDFs/1365_1228.pdf>. 
Acesso em: 12 set 2009. 
 
GREEN, John C. et al. Religion and the 2004 election: A Post Election Analysis, 2005. 
Disponível em: < http://pewforum.org/newassets/misc/postelection.pdf>. Acesso em: 11 
nov 2009. 
 
GREEN, John C. The fifth national survey of religion and politics: A baseline for the 
2008 presidential election. Bliss Institute, 19 set 2008. Disponível em: 
<http://www.uakron.edu/bliss/docs/Blissreligionreport.pdf>. Acesso em: 20 nov 2009.  
 
GUTH, James L. Religion in the 2008 Election, 2009. Disponível em: 
<http://www.furman.edu/depts/ps/faculty/guth/Publications/Religion%20in%20the%20
2008%20Election.pdf>. Acesso em: 15 jan 2010. 
 
HARRIS, Paul. Bush says God chose him to lead his nation. The Observer, 2003. 
Disponível em: <http://www.guardian.co.uk/world/2003/nov/02/usa.religion>. Acesso 
em: 13 mar 2010.  
 
HAYNES, Jeffrey. Religion, Soft Power and Foreign Policy Making in the USA, 
India and Iran. Disponível em: <http://archive.sgir.eu/uploads/Haynes-
haynes_stair_paper_13_august_2007.pdf>. Acesso em: 12 set 2009. 
 
HOLLINGER, Franz. O futuro das religiões cristãs na Europa e nos Estados 
Unidos. VIII Jornadas sobre Alternativas Religiosas na América Latina, 1998. 
Disponível em: <http://www.fflch.usp.br/sociologia/posgraduacao/jornadas/papers/st07-
4.doc.> Acesso em: 10 fev. 2009.  
 
HUDSON, Deal. Catholic left meets in Philadelphia. InsideCatholic.com, 15 jul 2008. 
Disponível em: < 
http://insidecatholic.com/Joomla/index.php?option=com_content&task=view&id=4093
&Itemid=48>. Acesso em: 20 nov 2009. 
 
JUDIS, John B.. The Chosen Nation: The Influence of Religion on U.S. Foreign Policy. 
Policy Brief, 2005. Disponível em: < 
http://www.carnegieendowment.org/files/PB37.judis.FINAL.pdf>. Acesso em: 20 nov. 
2009. 
 



 

140 
 

KRISTOF, Nicholas. The Obama dividend. New York Times, 5 Nov 2008. Disponível 
em: < http://www.nytimes.com/2008/11/06/opinion/06kristof.html>. Acesso em: 11 nov 
2009. 
 
MARKS, Alexandra. Christopher Dodd: A worldview shaped by his father and 
fatherhood. The Christian Science Monitor, 27 dez 2007. Disponível em: < 
http://www.csmonitor.com/2007/1227/p01s01-uspo.html>. Acesso em: 24 nov 2009. 
 
MCFEELY, Tom. Rebuking Rudy Giuliani. National Catholic Register, 6 maio 2008. 
Disponível em: < http://www.ncregister.com/site/article/rebuking_rudy_giuliani/>. 
Acesso em: 28 nov 2009. 
 
NCR STAFF. Pelosi, Biden hit. National Catholic Reporter, 19 set 2008. Disponível 
em: < http://ncronline.org/node/1827>. Acesso em: 25 nov 2009. 
 
PEW FORUM. GOP the religion friendly party but stem cell issue may help 
Democrats, 24 ago 2004. Disponível em: <http://pewforum.org/docs/?DocID=51>. 
Acesso em 20 nov 2009. 
 
__________. Results from the 2008 Annual Religion and Public Life Survey, 21 ago 
2008a. Disponível em: 
<http://pewforum.org/newassets/images/reports/summer08/survey.pdf>. Acesso em: 22 
nov 2009. 
 
__________. How Church Attendance Affects Religious Voting Patterns, 23 out 
2008b. Disponível em: <http://pewforum.org/docs/?DocID=364>. Acesso em: 11 nov 
2009. 
 
PINCKNEY, Darryl. Obama and the black church. New York Review of Books, 17 jul 
2008. Disponível em: < http://www.nybooks.com/articles/archives/2008/jul/17/obama-
the-black-church/>. Acesso em: 27 nov 2009. 
 
PROFILE: Pat Robertson. BBC News. London, 25 Ago. 2005. Disponível em: 
<http://news.bbc.co.uk/2/hi/ americas/4182962.stm>. Acesso em: 26 nov. 2009. 
 
REGISTER STAFF. The shepherds speak: The bishops weigh in on the election. 
National Catholic Register, 28 out 2008. Disponível em: < 
http://www.ncregister.com/site/article/the_shepherds_speak/>. Acesso em: 20 nov 2009. 
 
RIBUFFO, Leo. Religion and American Foreign Policy. The National Interest, 1998. 
Disponível em: http://findarticles.com/p/articles/mi_m2751/is_n52/ai_20852424/. 
Acesso em:  20 nov. 2009. 
 
RONALD Reagan: second inaugural address. In: Encyclopaedia Britannica Online. 
Chicago: Encyclopaedia Britannica, 1993. Disponível em: 
<http://www.britannica.com/presidents/article-9116952>. Acesso em: 07 set. 2005.  
 
ROSS, Wendy. Bush at Islamic Center urges tolerance towards American muslims. 
Islam For Today, 2001. Disponível em: < 
http://www.islamfortoday.com/bush01.htm>. Acesso em: 20 jan 2010. 



 

141 
 

 
SANGER, David E.; NATTA JR., Don Van. Four Days that Transformed a President, a 
Presidency and a Nation, for all time. The New York Times, 16 set 2001. Disponível 
em: 
<http://www.nytimes.com/2001/09/16/national/16RECO.html?scp=1&sq=four%20days
%20that%20transformed%20the%20president&st=cse>. Acesso em: 17 jan 2010. 
 
SPALDING, Elizabeth. Presidential Faith and Foreign Policy: Are Times Changing?. 
The Heritage Foundation, 2007. Disponível em: 
<http://www.heritage.org/Research/Lecture/Heritage-Event-Presidential-Faith-and-
Foreign-Policy-Are-Times-Changing>. Acesso em: 20 jan 2010. 
 
SPRINZAK, Ehud. The Great Superterrorism Scare. Foreign Policy, 1998. Disponível 
em: <http://jya.com/superterror.htm>. Acesso em: 17 jan 2010. 
 
THE 9/11 COMMISSION REPORT, 2004. Disponível em <http://www.9-
11commission.gov/report/911Report.pdf>. Acesso em: 20 nov. 2009. 
 
THE COLUMBIA ENCYCLOPEDIA. The Social Gospel. 6th ed. New York: 
Columbia Un iversity Press, 20 05. Disponível em: <http://www.bartleby.com/ 
65/so/SocialGo.html>. Acesso em: 12 mar. 2010.  
 
ZELENY, Jeff; NAGOURNEY, Adam. An angry Obama renounces ties to his ex-
pastor. New York Times, 30 abr 2008. Disponível em: < 
http://www.nytimes.com/2008/04/30/us/politics/30obama.html>. Acesso em: 21 nov 
2009. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


