
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 
 

CEDRIC JOHN AYRES 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

NATUREZA HUMANA E COOPERAÇÃO SOCIAL: 
 Cosmopolitismo e Libertarianismo em debate. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife 

2016 



 

 

CEDRIC JOHN AYRES 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

NATUREZA HUMANA E COOPERAÇÃO SOCIAL: 
 Cosmopolitismo e Libertarianismo em debate. 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado 
apresentada no Programa de 
Pós-Graduação em Filosofia da 
Universidade Federal de 
Pernambuco , como requisito 
parcial para obtenção do grau 
de Mestre em Filosofia. 
 
Linha de Pesquisa: Ética e 
Política 
 
Orientador: Prof. Dr. Érico 
Andrade Marquês de Oliveira 

 
 
 
 
 
 

Recife 

2016 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Catalogação na fonte 
Bibliotecária Maria Janeide Pereira da Silva, CRB4-1262 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
     A79n      Ayres, Cedric John. 
              Natureza humana e cooperação social : cosmopolitismo e 

libertarianismo  / Cedric John Aires. – 2016. 
     157 f. : il. ; 30 cm. 
 
     Orientador :  Prof. Dr. Érico Andrade Marquês de Oliveira      
     Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 
Programa de Pós-graduação em Filosofia, 2016. 
     Inclui Referências. 
 

                            
      1. Filosofia. 2. Empatia. 3. Cosmopolitismo. 4. Propriedade privada. 5. 

Natureza humana. 6. Cooperação social. 7. Libertarianismo. I. Oliveira, 
Érico Andrade Marquês de (Orientador). II. Título. 

   

 

100 CDD (22. ed.)                                                 UFPE (BCFCH2017-007) 



NATUREZA HUMANA E COOPERAÇÃO SOCIAL: 

COSMOPOLITISMO E LIBERTARIANISMO EM DEBATE 

 

Dissertação de Mestrado em Filosofia 

aprovada, pela Comissão Examinadora 

formada pelos professores a seguir 

relacionados para obtenção do título de 

Mestre em Filosofia, pela Universidade 

Federal de Pernambuco. 

 

Aprovada em: 14/10/2016 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

________________________________________ 

Prof. Dr. Érico Andrade Marques de Oliveira (ORIENTADOR) 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 
________________________________________ 

Prof. Dr. Marcos Fanton (1° EXAMNIADOR) 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 

 

________________________________________ 

Prof. Dra. Mariana Pimentel Fischer Pacheco (2° EXAMINADOR) 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 

RECIFE/2016 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho a todos que fazem parte 

da comunidade universal de entusiastas pela 

liberdade. Em especial, aos queridos e 

estimados amigos Nelson Chartrand, Joisy 

Garcia e demais membros do Club 

Anarcocapitalista de Cuba. A vossa coragem 

para defender as ideias da liberdade em meio 

de tamanha adversidade é inspiradora, 

mostra-nos, humildemente, o quão pouco 

precisamos temer para defender o tanto que 

temos a perder. 



AGRADECIMENTOS 

 

Alguns versos, de um dos sonetos de Camões que mais gosto, traduzem 

perfeitamente os dois sentimentos que me perseguiram nesta empreitada que foi 

escrever a dissertação do mestrado. O primeiro: “Tanto de meu estado me acho 

incerto [...] O mundo todo abarco e nada aperto”. Isaiah Berlin fez uma classificação 

jocosa de dois tipos de filósofos: as Raposas (que se encantam com uma infinidade 

de coisas) e os Porcos-Espinhos (que sistematicamente relacionam tudo a um ponto 

central). Sempre admirei e interessei-me mais por filósofos do segundo tipo, pelo rigor 

lógico, argumentos metódicos e organizados. Mas após tantas mudanças de temas, 

de títulos, de reformulações, de inserções e remoções e pela enorme quantidade final 

de tópicos abordados, não há como negar, fazer esta dissertação obrigou-me a 

reconhecer: eu sou um baita de um “Sr. Raposo”. O segundo verso, “Numa hora acho 

mil anos, e é jeito Que em mil anos não posso achar uma hora”, adequa-se pelo o 

tempo que levei para concluir esta tarefa e o modo como ela foi feita. 

 

Agradeço à professora Mariana Pimentel por aceitar esta tarefa impossível, aos 

professores Marcos Fanton e Tárik Prata pelas valiosas contribuições e gentis 

comentários a respeito do trabalho, ainda que tardiamente neste longo processo, 

contribuíram significantemente. Retrospectivamente — ó, dádiva cruel — arrependo-

me do meu acanhamento de não tê-los procurado antes. Agradeço também, 

obviamente, ao meu orientador, Érico Andrade, por toda a colaboração e acima de 

tudo pela honestidade intelectual de separar entre as questões da extra-acadêmicas 

e aquelas do exercício de investigação filosófica aceitando, inclusive, a incumbência 

de me orientar, apesar das nossas divergências intelectuais. Também agradeço a 

Rodrigo Jungmann por se dispor a ler o trabalho e assumir a função de “orientador 

interino” caso fosse necessário. 

 

Agradeço ao departamento de filosofia. Primeiramente, aos professores que de algum 

modo contribuíram para a minha formação, além dos já citados, destaco os que 

tiveram alguma influência ou participação na minha formação para além da sala de 

aula: Fernando Raul Neto pelas aulas de lógica, a longa amizade e incentivo para que 

eu seguisse a carreira acadêmica em filosofia, Thiago Aquino pelos encontros no 

grupo de estudo sobre anarquismo, Anastácio de Araújo pelos encontros no grupo de 

estudos sobre Platão, Alfredo Moraes pelos grupo de estudos de Hegel, novamente a 

Rodrigo Jungmann e finalmente, em memória de Juan Bonaccini, um professor muito 

querido pelo seu comprometimento acadêmico. Também agradeço por toda a ajuda 

do pessoal administrativo, que tanto “aperreei” ao longo destes anos por causa de 

meus descuidos e esquecimentos, em especial a Betania e Isabel e em memória da 

querida e eterna Marillac. Finalmente, aos vários colegas que compartilharam do 

estudo filosófico ao longo destes anos, contribuindo das mais diferentes maneiras, 

seja participando de grupos de estudo, lembrando-me prazos, debatendo ou ao 

menos pelo companheirismo solidário. Agradeço em especial a Thiago Paz que 



colaborou significantemente nesta etapa do mestrado, especialmente nas questões 

burocráticas, e acompanhou durante todo o trajeto emocional. 

 

Agradeço a todos os meus companheiros na jornada intelectual “extra-acadêmica”. 

Não há como negar que boa parte da minha educação, inclusive boa parte do que 

está neste presente trabalho, originou-se de fontes externas da educação formal 

possibilitada pela curiosidade e iniciativa de pesquisa. Neste sentido, não poderia 

fazê-lo sem a companhia das mentes afins, como os colegas que compõe o “Grupo 

de Estudos Libertários Leão do Norte” — com os quais me encontrei mensalmente, 

durante anos, para discutir e promover as ideias da liberdade — e demais libertários 

espalhados pelo Brasil, com quem manti contato (seja virtual ou ocasionalmente em 

eventos).  

 

Agradeço aos meus sogros Georgius e Cynthia pela cobrança e pelo apoio e 

especialmente a minha alma gêmea Txiliá, que sempre me apoiou e ajudou-me em 

todos os quesitos de minha vida, sem ela eu estaria desnorteado. Especificamente 

neste tarbalho, ajudou-me revisando o texto, corrigindo erros, fazendo sugestões e 

ajustando às normas da ABNT todas as minhas quase infinitas citações. 

 

Por último agradeço à minha família — tios, primos e padrinho — pelo incentivo e 

apoio, em especial a meu pai Robin pelo apoio, não só neste trajeto em específico, 

mas pela vida e à minha mãe, Lilia, cuja distancia suportou durante tantos anos, mas 

sempre esteve tão presente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Sempre houve pessoas que voluntariamente 

renunciaram muitos prazeres e satisfações com o 

intuito de fazer aquilo que eles consideram correto e 

moral. Pessoas preferiram o martírio à renúncia 

daquilo que eles acreditavam ser verdadeiro. Elas 

escolheram a pobreza e o exílio porque queriam ser 

livres na busca pela verdade e sabedoria. Tudo que há 

de mais nobre no progresso da civilização, bem estar, 

e conhecimento resultaram das realizações de 

pessoas deste tipo, que afrontaram todos os perigos e 

desafiaram a tirania de poderosos reis e das massas 

fanáticas” 

(Ludwig von Mises) 



RESUMO 

 

AYRES, CEDRIC J. NATUREZA HUMANA E COOPERAÇÃO SOCIAL: 

Cosmopolitismo e Libertarianismo em debate. Dissertação (Mestrado). Centro de 

Filosofia e Ciências Humanas, Departamento de Filosofia, Universidade Federal de 

Pernambuco, Recife, 2016. 

 

O seguinte trabalho procurará apresentar como se configura o problema da relação 

entre a natureza humana e cooperação social. Neste sentido, quais são os 

mecanismos naturais (i.e.: sentimentos, emoções, fisiologia) que permitem ao homem 

viver em sociedade e em que medida a cooperação poderia surgir espontaneamente 

da dinâmica de relações humanas. A partir desta visão de natureza humana, 

procuraremos entender como o cosmopolitismo e o libertarianismo procuram, 

enquanto propostas normativas de filosofia política, solucionar a questão da 

cooperação social pacífica diante de um cenário pluralista. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Natureza Humana; Cooperação social; Libertarianismo; 

Cosmopolitismo; Empatia; Princípio de Não Agressão; Propriedade Privada. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

 

 

AYRES, CEDRIC J. HUMAN NATURE AND SOCIAL COOPERATION: 

Cosmopolitism and Libertarianismo in debate. Dissertation (Mester’s Degree). Centro 

de Filosofia e Ciências Humanas, Departamento de Filosofia, Universidade Federal 

de Pernambuco, Recife, 2016. 

 

This research aims to presente how the problem on the configuration of how human 

and social cooperation relate to each other. That is, which are the natural mechanisms 

(i.e.: feelings, emotions, physiology) that permit men to live in society and to what 

degree cooperation could emerge spontaneously from  the natural dynamics of human 

relations. Based on this vision of human nature, we will try to understand how 

cosmopolitism and libertarianism, as normative proposals of political philosophy, try to 

solve the problem of peaceful social cooperation in light of a pluralis scenario. 

 

KEYWORDS: Human Nature; Social Cooperation; Libertarianism; Cosmopolitism; 

Empathy; Non-Agression Principle; Private Property. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

 

Figura 1 - Jogo do tamanho corporal...........................................................................44 

Figura 2 - Jogo do envelope........................................................................................48 

Figura 3 - Modelo boneca russa de empatia e imitação..............................................56 

Figura 4 - Modelo do intuicionismo social....................................................................75 

Figura 5 - As cinco fundações morais..........................................................................80 

Figura 6 - Pontuações no MFQ, de 132,000 voluntários, em 2011..............................90 

Figura 7 - A matriz moral dos progressistas americanos............................................92 

Figura 8 - A matriz moral dos conservadores sociais americanos..............................92 

Figura 9 - A matriz moral dos libertários americanos..................................................92 

Figura 10 - Diagrama de Nolan...................................................................................99 

Figura 11 - Jogo hawk-dove......................................................................................120 

Figura 12 - Jogo hawk-dove-bourgeois.....................................................................123 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

1.  INTRODUÇÃO.......................................................................................................14 

2. COOPERAÇÃO HUMANA E EVOLUÇÃO.............................................................25 

2.1 O DILEMA DA MOTIVAÇÃO MORAL.............................................................................................25 

2.2. A ABORDAGEM EVOLUCIONISTA..............................................................................................28 

2.2.1 MORALIDADE PRESCRITIVA E DESCRITIVA...........................................................................30 

2.2.2 A FALÁCIA NATURALISTA.........................................................................................................32 

2.2.3 ESCAPANDO DA FALÁCIA NATURALISTA..............................................................................35 

2.3 ALTRUISMO PSICOLÓGICO E ALTRUÍSMO BIOLÓGICO...........................................................38 

2.3.1 TEORIA DOS JOGOS E EVOLUÇÃO..........................................................................................42 

2.3.2 O PAPEL DA EMPATIA................................................................................................................50 

2.3.3 EMPATIA E NEURÔNIOS ESPELHO..........................................................................................52 

3. COSMOPOLITISMO.......................................................................................................57 

3.1 OIKEIOSIS.......................................................................................................................................58 

3.2 COSMOPOLITISMO ESTOICO.......................................................................................................62 

3.3 SENTIMENTOS MORAIS, OIKEIOSIS E COSMOPOLITISMO......................................................64 

4. TEORIA DAS FUNDAÇÕES MORAIS...................................................................71 

4.1.  INTUIÇÕES E RACIOCÍNIO ESTRATÉGICO...............................................................................72 

4.2 A MORALIDADE AGREGA E CEGA..............................................................................................75 

4.3  AS SEIS FUNDAÇÕES MORAIS...................................................................................................78 

4.3.1 CUIDADO E DANO.......................................................................................................................81 

4.3.2 EQUIDADE E TRAPAÇA.............................................................................................................82 

4.3.4 AUTORIDADE E SUBVERSÃO...................................................................................................83 

4.3.5 SACRALIDADE E DEGRADAÇÃO..............................................................................................86 

4.3.6 LIBERDADE E OPRESSÃO.........................................................................................................87 

5.  MORAL E POLÍTICA.............................................................................................88 

5.1. “ESQUERDA”, “DIREITA” E AS FUNDAÇÕES MORAIS............................................................88 

5.2.  FUNDAÇÕES MORAIS E O LIBERTARIANISMO........................................................................91 

5.3. DEFININDO A CLASSIFICAÇÃO DOS POSICIONAMENTOS POLÍTICOS.................................93 

5.5 MEIOS E FINS NA DEFINIÇÃO POLÍTICA.....................................................................................95 

5.4 A RELAÇÃO ENTRE MORAL E POLÍTICA NO LIBERTARIANISMO..........................................103 

6. O ARGUMENTO LIBERTÁRIO............................................................................115 

6.1 META-UTOPIA E PRINCÍPIO DE NÃO-AGESSÃO......................................................................115 

6.2 ORIGENS EVOLUCIONÁRIAS DA PROPRIEDADE....................................................................120 

6.3 JUSTIFICANDO A PROPRIEDADE: ÉTICA ARGUMENTATIVA.................................................125 

6.3.1 Contradição performativa e o “A priori da Argumentação”..................................................126 

6.3.2 Praxeologia e “A priori da ação”..............................................................................................129 

6.3.3 A Ética Argumentativa..............................................................................................................133 



6.3.4 COROLÁRIOS DA ÉTICA ARGUMENTATIVA..........................................................................136 

6.5 LIMITES DA ÉTICA ARGUMENTATIVA.......................................................................................138 

7.  CONCLUSÃO......................................................................................................144 

8. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS....................................................................148 

 



14 
 

1.  INTRODUÇÃO 
 

A existência da pluralidade de visões de mundo é um dado das relações 

humanas. Indivíduos possuem diferentes valores, crenças, e prioridades; ainda 

que tenham valores semelhantes em tipo, muitas vezes diferem em grau. Ato 

contínuo, se pessoas passam mais tempo com outros indivíduos que possuam 

mais afinidades, terão, comparativamente, mais proximidade e assim estreitam 

os laços formando-se grupos.  

 

É comum que as disparidades entre indivíduos e grupos causem, 

resultem, ou ao menos contribuam, para a existência de conflitos entre os seres 

humanos. Afinal de contas, da mesma forma que um homem solitário em uma 

ilha não pode entrar em conflitos sociais, se todos pensassem igualmente, se 

fossem um “corpo social” único, também não haveria conflitos1.  

 

Uma solução possível para a questão da pluralidade seria a aniquilação 

completa das dissidências. A formulação mais antiga e duradoura desta solução 

direta é a guerra. Quando estas batalhas não resultavam no genocídio dos 

derrotados, expulsavam-nos para fora do alcance da fúria dos vencedores. 

Desta forma, a segunda solução para lidar com a disparidade nos valores seria 

o exílio, o distanciamento físico entre pessoas de valores conflitantes de modo 

que não haja convivência entre eles.  

 

A separação espacial de corpos posterga a insurgência de conflitos, 

porém não as encerra definitivamente. Afinal, estes grupos podem 

eventualmente se encontrar no futuro e, então, terão que entrar em uma nova 

guerra que resulte na aniquilação de uma das partes ou em um novo 

distanciamento do derrotado. Há a possibilidade de que poderes iguais não 

consigam nem aniquilarem uns aos outros nem expulsarem do território um 

deles, resultando em impasse. Não existe, contudo, estabilidade nestes 

cenários. 

                                                
1 Sobre a semelhança entre o indivíduo isolado e a coletividade absoluta, indico: MISES, Ludwig 
von. Ação Humana. Um Tratado sobre Economia. Instituto Mises Brasil: São Paulo, 2010. P.287.   
 



15 
 

 

Através da organização social, buscamos resolver estes conflitos sem ter 

que recorrer ao uso de violência. Há, contudo, a possibilidade de pessoas ou 

grupos discordarem entre si a respeito do que constitui atos de violência, fazendo 

com que alguns se entendam como legitimados ao uso da força quando outros 

não ou; devido a erros de interpretações, que o uso de violência se intensifique 

através de retaliações cada vez maiores. O problema central na filosofia política 

é, portanto, delinear o que constitui violência, a sua definição, para que então 

possamos julgar qual é o seu escopo legítimo e em que medida ela pode ser 

justificada. Apenas a partir disso é que conseguimos administrar e julgar, 

apropriadamente, os conflitos advindos da dissonância entre visões de mundo. 

 

Neste contexto, a questão da empatia, por exemplo, assumiu um papel 

central no debate contemporâneo que busca uma teoria política universalizável. 

O termo empatia origina-se da palavra alemã Einfühlung2 e, por influência de 

Gottfried Herder, o termo foi usado tanto nas teorias estéticas do movimento 

romântico alemão3 — no qual se defendia uma unidade mística entre sujeito e 

objeto — quanto para o nas correntes de filosofia da história que advogam pela 

metodologia interpretativa nas ciências sociais4. 

  

A transição do campo estético para o psicológico se deve ao pensamento 

de filósofo alemão Theodore Lipps. Ele atribui significado equivalente de 

Einfühlung ao termo grego empatheia5 continuando o entendimento de que este 

                                                
2O significado literal de Einfühlung seria algo como “olhar para”, “olhar através” ou “sentir 
internamente. DEPEW, David. Empathy, Psychology, and Aesthetics: Reflections on a 
Repair Concept.  Disponível em: < 
http://ir.uiowa.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1033&context=poroi>. Acesso: 1 ago. 2015. 
P.100. 
3 Friedrich Theodor Fischer, filósofo alemão influenciado por Hegel, fez em seu tratado sobre a 
simbologia uma distinção entre os símbolos “lógicos” e “mágicos”. Este último tipo trataria dos 
símbolos associados à empatia e estaria presente nas sociedades primitivas, nas quais o homem 
ainda não fez uma distinção lógica que o separa da natureza. Trata-se do ato de antropomorfizar 
a natureza. Robert Fischer, filho de Friedrich, desenvolveu a teoria do seu pai. Em sua 
concepção, Einfühlung significa aparticipação ativa do espectador na apreciação da arte, uma 
experiência de trocas mútuas entre o corpo e objeto percebido.3. NOWAK, Magdalena. The 
Complicated History of Einfühlung. Argument. Vol. 1 2. 2011. P.303-305. 
4 Op. Cit.. P.303. 
5DEPEW, David. Empathy, Psychology, and Aesthetics: Reflections on a Repair Concept.  
Disponível em: < http://ir.uiowa.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1033&context=poroi>. Acesso: 1 
ago. 2015. P.100. 

http://aleph0.clarku.edu/huxley/CE9/E-E.html
http://aleph0.clarku.edu/huxley/CE9/E-E.html
http://aleph0.clarku.edu/huxley/CE9/E-E.html


16 
 

fenômenos consiste em “the merging of subject and object into one6”. Associa o 

fenômeno empático à percepção de características humanas:  

 

We appreciate another object as beautiful because empathy allows us 
to see it in analogy to another human body. Similarly, we recognize 
another organism as a minded creature because of empathy.7   

 

Lipps distingue quatro tipos de objetos que são passíveis da empatia: “the 

psychological life of humans, the psyche of animals, nature and works of art”. 8. 

No contexto dos objetos referentes à vida psicológica dos seres humanos, o 

sentido de empatia se desenvolve em direção do que atualmente entendemos 

pelos reflexos automáticos diante das emoções de outrem.    

 

 Mais recentemente, na passagem do século XX para o XXI, o interesse 

pelo tema da empatia aumentou de modo que a definição deste termo assumiu 

diversas formas no contexto das pesquisas da psicologia 9. A partir desta míriade 

de significados, biólogos portugueses chegaram à seguinte definição: “Empathy 

has been accepted as an “umbrella term” for affective phenomena such as 

emotional contagion, sympathy and empathic perspective taking”10.   

 

Existe uma corrente interdisciplinar — representada por pensadores como 

o primatólogo Frans de Waal, o psicólogo Steven Pinker e o economista Jeremy 

Rifkin — a qual defende que a diminuição dos conflitos violentos no mundo 

derivou de uma intensificação nos níveis de empatia e na expansão cada vez 

maior do círculo empático.   

 

                                                
6 NOWAK, Magdalena. The Complicated History of Einfühlung. Argument. Vol. 1 2. 
2011.P.306. 
7 STANFORD ENCYCLOPEDIA OF PHILOSOPHY. Verbete: Empathy. Disponível em: 
<http://plato.stanford.edu/entries/empathy/>. Acesso: 1 ago. 2016. 
8NOWAK, Magdalena. The Complicated History of Einfühlung. Argument. Vol. 1 2. 2011. 
P.306. 
9 Para consultar coletânea de doze definições influentes desde a década de 1970: CASTRO, Rita 
de. GASPAR, Augusta. VICENTE, Luís. A empatia em evolução: As bases estruturais da 
empatia em primatas humanos e não-humanos. Disponível 
em:<http://www.scielo.gpeari.mctes.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0874-
20492010000200007&lang=pt#t1>. Acesso: 7 ago. 2016. 
10 Op. Cit. 

http://plato.stanford.edu/entries/empathy/
http://www.scielo.gpeari.mctes.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0874-20492010000200007&lang=pt#t1
http://www.scielo.gpeari.mctes.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0874-20492010000200007&lang=pt#t1


17 
 

Esta perspectiva naturalista de Waal defende que a partir da função 

biológica dos neurônios espelhos11, um mecanismo que faz com que o espécime 

reaja imitativamente os atos de outros — ou que reajam de acordo com as 

situações em que outros se encontram, como se eles próprios estivesse nesta 

situação —, observamos que este sentimento empático cria “um alinhamento de 

interesses” entre quem efetivamente sofre e os observadores deste sofrimento, 

pois ambas as partes tornam-se interessadas em acabar com a fonte de seu 

sofrimento individual. Estes reflexos emocionais impelem o indivíduo empático a 

atitudes altruístas — ou seja, atos que beneficiam outros, apesar de custosos — 

pois, ao beneficiar os outros, mitigam o seu próprio sofrimento.  

 

Inicialmente, o alcance do círculo empático era imediato à família. Através 

do desenvolvimento da história humana, este se expandiu englobando passo a 

passo aqueles que participam do mesmo clã, tribo, religião, raça. Por fim, devido 

a um processo iniciado no século XIV, a empatia alcança dimensões 

nacionalistas com a consolidação do estado nação, tal como vimos no ufanismo 

da passagem século XIX para o século XX. Este processo seria um dos grandes 

fatores responsáveis pelo declino do uso ostensivo de violência  na sociedade12.  

 

Os defensores da expansão empática, como o economista Jeremy Rifkin, 

propõem que esta tendência está em continuidade. Mazelas como aquecimento 

global, grandes catástrofes naturais, pobreza generalizada, entre outras, seriam 

resolvidas através da transposição dos limites nacionalistas. Seria necessário 

que os sentimentos de empatia global se estendam a todos os indivíduos13.   

 

A busca por uma sociedade global na qual todos se tratam empaticamente 

e vivem como uma grande família harmônica não é algo recente. Trata-se de um 

                                                
11 WINERMAN, Lea. The mind's mirror. American Psychological Association. Disponível em: 
<http://www.apa.org/monitor/oct05/mirror.aspx>. Acesso: 22 ago. 2016. CRAIGHERO, Laila. 
RIZZOLATTI, Giacomo. The mirror-neuron system. Disponível 
em:<http://www.kuleuven.be/mirrorneuronsystem/readinglist/Rizzolatti%20&%20Craighero%20
2004%20-%20The%20MNS%20-%20ARN.pdf>. Acesso: 7 ago. 2016. 

12 PINKER, Steven. The Better Angels of Our Nature: Why Violence Has Declined.  Viking 

Adult: New York, 2011 
13RIFKIN, Jeremy. The Empathic Civilization: The Race to Global Consciousness in a World 
in Crisis.  Tarcher: Los Angeles, 2009.  

http://www.kuleuven.be/mirrorneuronsystem/readinglist/Rizzolatti%20&%20Craighero%202004%20-%20The%20MNS%20-%20ARN.pdf
http://www.kuleuven.be/mirrorneuronsystem/readinglist/Rizzolatti%20&%20Craighero%202004%20-%20The%20MNS%20-%20ARN.pdf


18 
 

antigo sonho que perpassa toda história do imaginário utópico e não se limita ao 

pensamento ocidental. 

 

 A mais antiga formulação deste sonho remonta a Mozi, pensador chinês 

do século IV a.c e fundador da escola Moísta. Enquanto a maioria dos 

pensadores utópicos ocidentais clamava pelo valor da fraternidade entre os 

homens, o “amor universal” de Mozi recomenda que os homens partam da 

devoção filial, que passem a tratar o pai dos outros membros da sociedade a 

partir do mesmo sentimento e devoção que aplicam em relação aos seus 

próprios pais, isto é, um “cuidado imparcial” em relação a todos, sem distinções.  

 

Ambas as perspectivas, ocidental e oriental, conduzem ao mesmo fim: 

uma expansão do sentimento familiar que, tal como a empatia, é fundamentado 

na nossa capacidade de ver os demais como extensão da nossa própria 

existência, para toda humanidade. Deste modo, o egoísmo voltado ao ego ou à 

própria família seria a raiz de todos os problemas. No momento em 

compreendemos os demais como membros de nossa própria família (i.e.: 

destratar um desconhecido mais velho é como destratar um membro mais velho 

de nossa própria família, afinal de contas, esta pessoa também possui família e 

do mesmo modo que não gostaríamos que destratassem os membros mais 

velhos de nossa família, eles também não gostariam) e respeitamos a ordem do 

tratamento familiar através do amor universal e imparcial, condicionado pela 

nossa capacidade de nos espelharmos em nossos semelhantes conseguiríamos 

fazer com que os conflitos humanos cessem14.   

 

Não tardou para que Mêncio, o mais eminente seguidor do confucionismo 

em sua época, apontasse, ainda no século III a.c., um problema fundamental no 

argumento mohista. O motivo que leva Mozi a fundamentar seu modelo de 

sociedade no sentimento da piedade filial é que este é justamente um sentimento 

de um relacionamento especial. Não há como torná-lo indiferente, genérico e 

universal sem que se percam as características que atribuem à relação filial 

qualidades distintas das demais.  

                                                
14 VAN NORDEN, Bryan. Mencius. The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Disponível em: 

<http://plato.stanford.edu/entries/mencius/>. Acesso: 6 abr. 2015.   



19 
 

 

Para Mêncio, a natureza humana impõe limites práticos e teóricos às 

doutrinas éticas. O sentimento que se tem pelos próprios pais sempre será, 

naturalmente, mais forte do que o que se sente por estranhos. Para Mêncio, 

ainda que seja possível tornar-se mais empático diante de desconhecidos, 

mesmo assim não haveria a tão procurada imparcialidade, um favorecimento 

quanto à própria família permaneceria15.  

 

No ocidente, o desenvolvimento de projeto de uma sociedade global 

representado por uma doutrina política foi formulado inicialmente pela tradição 

estoica. O termo “cosmopolita” fora cunhado por Diógenes, o Cínico — tradição 

que teve grande influência nos estoicos, especialmente nas primeiras etapas — 

mas a tradição interpreta que a sua concepção do cosmopolitismo era apenas 

“negativa”. Mais recentemente, revisionistas procuram contestar esta afirmação 

de que os cínicos não possuíam uma doutrina positiva do cosmopolitismo. 

 

 De qualquer modo, ainda que existisse uma doutrina positiva cínica, esta 

seria radicalmente diferente da estoica16. A visão cínica propõe a ideia de 

autossuficiência e seguimento aos aspectos da natureza, esnobando-se as 

normas sociais quando estas contrariam o que é natural; ou seja, nesta visão 

hiper individualista: “primary allegiance is not to humankind, but to the natural 

world”17. 

 

Já na visão estoica há de fato um paralelismo com os argumentos de 

Mozi. A partir do conceito de oikeiôsis, as pessoas deveriam buscar estreitar os 

laços da humanidade, tratando os seres humanos que se encontram em ciclos 

sociais mais distantes como se fossem de ciclos sociais mais íntimos18. Desta 

forma, teríamos um mecanismo que serva como uma “liga” para formar o ideal 

político almejado:  “a worldwide political organization in which all humankind will 

                                                
15 Op. Cit. 
16 BOSMAN, Philip R. Citizenship of the world : the cynic way. Disponível em: 
<http://uir.unisa.ac.za/handle/10500/5502>. Acesso: 6 abr. 2015. P.25.  
17 Op. Cit. P34. 
18BRENNAN, Tad. The Stoic Life Emotions, Duties, and Fate. Oxford University 
Press:London,2005.  P.154 



20 
 

be fellow citizens and in which all cultural and racial divisions will be 

transcended”19 

  

Também na tradição ocidental, encontramos no pensamento de Adam 

Smith e Robert Nozick dois argumentos contrários à ideia da compaixão 

universal igualitária condicionada pela capacidade empática de modo que 

reverberam a crítica formulada por Mêncio.  

 

Adam Smith argumenta em favor do viés natural pelo auto-interesse em 

oposição ao altruísmo no seu livro “Teoria dos Sentimentos Morais”, publicado 

em 1759.  Em seu famoso exemplo, o economista diz que, por mais que um 

cavalheiro humanista se sentisse incomodado e melancólico ao ouvir notícias 

sobre o império da China, com todos os seus habitantes, ter sido extinto devido 

a um grande terremoto, ele não tardaria em, após expressar seus sentimentos 

humanitários cheio de lamentos, seguir sua vida normalmente como se nada 

tivesse acontecido. Por outro lado, se soubesse que seu dedo mindinho seria 

amputado na manhã seguinte, não dormiria esta noite cheio de preocupações20.   

 

No século XX, o filósofo libertário Robert Nozick critica o modo como os 

radicais de esquerda posicionavam-se a respeito da instituição familiar. Ele 

aponta que, por um lado, os radicais defendem que: “relações amorosas devem 

ser vistas como um modelo a ser emulado e expandido por toda a sociedade” 21. 

Contudo, entram em contradição pois, ao mesmo tempo, denunciam a 

concepção de família como: “uma instituição sufocante, a qual deve ser destruída 

e condenada por ser foco de preocupações paroquiais e que interfere nos 

objetivos dos radicais” 22.  

 

Para Nozick, o amor, assim como a justiça, são instâncias históricas de 

relacionamentos, decorrem do processo real das interações entre indivíduos. 

                                                
19SELLARS, John. Stoic cosmopolitanism and Zeno’s republic. HISTORY OF POLITICAL 
THOUGHT. Vol. 23. No. 1. Primavera: 2007. P.2. 
20SMITH, Adam. The Theory of Moral Sentiments. Disponível em: 

<http://www.earlymoderntexts.com/pdfs/smith1759.pdf>. Acesso: 6 abr. 2015. P.72. 
21NOZICK, Robert. Anarchy, State and Utopia. Basic Books: New York, 2013. P.167.  
22 Op. Cit. 

http://www.earlymoderntexts.com/pdfs/smith1759.pdf


21 
 

Deste modo, os sentimentos não são aplicáveis de maneira genérica ou 

intercambiável. Não se amam características abstratas; amam-se pessoas 

específicas — aquelas com as quais nos relacionamos historicamente, através 

do tempo vivido23.  

 

Para elucidar esta polêmica a respeito da possibilidade de se  aplicar 

projetos políticos universalistas baseados em mecanismos empáticos que criam 

indiferença na intensidade dos nossos sentimentos perante pessoas diferentes,  

precisamos antes compreender melhor a questão da natureza humana. Afinal, o 

que está em questão neste debate é se o cosmopolitismo pertence a uma das 

possibilidades no modo de ser dos indivíduos. Percebemos que a maneira como 

se entende a natureza humana é um dos principais fatores de influência que 

desdobram no modo como entendemos o espectro de possibilidades das teorias 

políticas, conduzindo-nos a aceitar uma em detrimento de outra. Como Bobbio 

nos explica, é justamente este fator o critério central que separa as tradicionais 

posições de “conservador” e “progressista” enquanto entendimentos opostos 

acerca da função da política: 

 

Enquanto a tese radical fazia do homem uma criatura exclusivamente 
histórica e capaz de se amoldar, na vida prática, a níveis de 
conhecimento cada vez mais elevados e, correspondentemente, a 
formas sempre novas e mais frutíferas, porque racionais, de 
convivência social, a tese conservadora considerava a natureza 
humana não modificável pela ação prática, porquanto mergulhava suas 
raízes em uma realidade sobre-humana, a vontade divina, não 
podendo, por conseguinte, nem o conhecimento, nem a ação política 
serem totalmente liberativos.24 

 

Desta forma, recorremos à perspectiva naturalista da moral, pois esta 

procura basear-se no conhecimento empírico para entender a moralidade e é 

neste sentido que ela pode contribuir para este debate. O projeto reducionista do 

naturalismo procura reduzir o conteúdo dos juízos morais às entidades da 

realidade empírica, condicionando-a diretamente. Por outro lado, a versão mais 

modesta do naturalismo procuraria entender como os conhecimentos gerados 

                                                
23 Op. Cit. p.168.  
24BOBBIO, Norberto. MATTEUCCI, Nicola. PASQUINO, Gianfranco. Dicionário de política. 
Vol.I. UNB: Brasília, 2000. P.224.  



22 
 

pelas ciências poderiam ajudar a esclarecer os problemas filosóficos, bem como 

delinear as possibilidades de solução destes25.  

 

Nesta corrente, julgamos que o arcabouço evolucionista aplicado à 

psicologia e à moral pode nos fornecer, a partir de enunciados descritivos de 

como o ser humano compreende a moralidade, esclarecimentos valiosos quanto 

à validade de concepções normativas no tocante ao papel e alcance dos 

sentimentos morais e da relação entre estes com a moralidade e a política. 

 

Considerando a definição de Bonazzi, a perspectiva evolucionista acerca 

da natureza humana diverge tanto da visão conservadora como da progressista, 

encontrando detratores em ambos os lados deste espectro. Ela rompe com a 

ideia progressista de tábula rasa, da figura humana maleável aos desígnios do 

engenheiro social. Ao mesmo tempo, contra os conservadores, a evolução 

naturaliza o homem, fugindo do dualismo metafísico e não o subordina, 

necessariamente, aos desígnios de uma racionalidade criadora. 

 

Não teremos, neste trabalho, a pretensão de originalidade. Procuraremos 

fazer uma exposição de recentes descobertas e formulações teóricas em 

diversos campos do conhecimento como, por exemplo, em biologia, psicologia, 

economia e filosofia. Almejamos, a partir destes, desenvolver coerentemente um 

encadeamento argumentativo em busca da ponte entre moral e política, ou seja, 

em que medida é legítimo fundamentar argumentos políticos em perspectivas 

morais. Além disso, inquirir a respeito de qual é o papel dessa relação para os 

fundamentos de uma sociedade pacífica, ainda que de composta de indivíduos 

com perspectivas divergentes, ou até antagônicas.  

 

A partir das duas posições políticas que nos propomos a estudar, o 

cosmopolitismo baseado na empatia e o libertarianismo mediado pelo princípio 

de não agressão, defenderemos que este último demonstra-se uma melhor 

maneira de coordenarmos pacificamente a pluralidade conflitante de valores 

humanos. Isto porque o modelo político libertário adequa-se melhor à maneira 

                                                
25FINLAY, Stephen. Four Faces of Moral Realism. Disponível em:<http://www-
bcf.usc.edu/~finlay/Moral%20Realism.pdf>. Acesso: 1 ago. 2016.  P.8-10. 



23 
 

como a natureza humana (e sua relação com a moralidade) é descrita pelo ao 

modelo das fundações morais o qual, fundamentado por recentes descobertas 

no campo da psicologia evolucionista, propõe que os pluralismos de nossas 

perspectivas morais possuem base em um pluralismo das nossas 

predisposições biológicas. 

 

No primeiro momento do trabalho apresentaremos a posição da ética 

evolucionista e como ela tenta resolver o problema da cooperação humana 

pacífica. Trataremos, sob a perspectiva evolucionista, da descrição do 

funcionamento dos mecanismos biológicos da nossa mente que servem como 

base da moralidade (e.g.: neurônios espelhos) e elencaremos também algumas 

das limitações e dificuldades que o paradigma evolucionista precisa vencer.  

 

Apresentada este delineamento a respeito da possibilidade da 

cooperação humana fundamentada em aspectos da natureza humana, 

passaremos à noção do cosmopolitismo. Apresentaremos, nesta segunda parte, 

as origens deste ideal político tal como entenderam-no os estoicos. 

Esclareceremos os conceitos centrais de oikeiosis e do cosmopolitismo 

propriamente para então passarmos a ver como Adam Smith articula estes dois 

conceitos com a sua ideia de sentimentos morais. Por último veremos como uma 

nova geração de pensadores procura resgatar a viabilidade deste projeto estoico 

a partir da teoria dos jogos e da empatia gerada pelos neurônios espelhos. 

 

Na segunda etapa traremos à discussão argumentos trazidos da própria 

psicologia evolucionista, os quais fornecem as limitações da expansão empática. 

Apresentaremos as teses do psicólogo evolucionista Johnantan Haidt expostas 

em seu livro “The Righteous Mind: Why Good People are divided by Politics and 

Religion”. A partir dele, veremos que a tese de que o sentimento empático possa 

ser o único — ou sequer o mais importante — critério-guia da conduta moral, tal 

como defenderia Frans de Waal, por exemplo. Considerando as teses descritivas 

do psicólogo, sequer poderíamos afirmar “imparcialmente”, que este sentimento 

deva servir como orientador aos demais.   

 



24 
 

Na terceira parte veremos a dificuldade de elaborar um modelo universal 

da moral, tal como faz a ideia de cosmopolitismo lastreado na empatias. O que 

o psicólogo americano Jonathan Haidt demonstra é que os nossos sentimentos 

empáticos, a sensibilidade ao vermos indivíduos sofrendo dor ou gozando de  

prazer é, por si só, insuficiente para entendermos completamente os sentimentos 

que servem como base do fenômeno da moralidade. Consequentemente, se 

levarmos em conta a existência de outros sentimentos, acarretaremos em 

diferentes configurações de matrizes morais. Isto torna-se problemático devido 

a outras duas características que encontramos em uma análise descritiva da 

natureza da moralidade. Primeiro, as pessoas possuem a tendência de 

confabular racionalizações post hoc para justificar em termos de moralidade os 

seus sentimentos que já direcionavam as suas crenças. Segundo, o caráter 

duplo da moralidade: ao mesmo tempo em que cria um vínculo entre aqueles 

que apresentam matrizes morais semelhantes, fecham-se por repúdio àqueles 

que possuem matrizes morais diferentes. Um perigoso tribalismo é resultado da 

aliança destas três características (matrizes, racionalização e vinculação).   

 

Procuraremos, na quarta etapa, suprir a falta de precisão na escolha do 

psicólogo americano por critérios que definissem apropriadamente as correntes 

políticas expostas em seu trabalho. Para auxiliar a ponte entre moralidade e 

política, tomaremos como base o Diagrama de Nolan para que façamos uma 

definição mais clara dos posicionamentos políticos “progressista”, “conservador”, 

“libertário” e, consequentemente, “autoritário”. Para complementar um aspecto 

ausente no trabalho do psicólogo americano, explicaremos também as 

fundamentações teóricas da teoria política libertária e como ela se distingue 

fundamentalmente das demais em relação ao modo como ela entende a relação 

entre moral e política. Em especial, abordaremos brevemente o objetivismo, pois 

a equipe de Haidt usa como base para o seu estudo, equivocando-o desta 

maneira com o libertarianismo político. Ao contrário do objetivismo, o 

libertarianismo faz uma cisão consciente entre estes dois campos (moralidade e 

política) de modo que não podemos entender o segundo como um método para 

alcançar o primeiro, afinal de contas não há um projeto positivo de moralidade 

para ser alcançado na teoria política libertária. 

 



25 
 

Por último, na etapa final, trataremos propriamente das ideias políticas 

libertárias. Proporemos que este projeto teórico, representada pelo “Princípio de 

Não Agressão”, é uma proposta normativa mais adequada com a nossa natureza 

do que o cosmopolitismo. Veremos a partir de estudos empíricos (de viés 

descritivo) e do método da ética arumentativa (de viés normativo) que através 

deste princípio poderíamos resolver o problema de harmonizar a convivência 

pacífica entre grupos de indivíduos com matrizes morais incompatíveis sem 

termos que recorrer a um viés político tribalista — i.e.: incomensuráveis entre — 

nem à imposição agressiva de fronteiras físicas entre os grupos.   Usaremos do 

modelo de meta-utopia de Nozick para ilustrar como seria o funcionamento ideal 

desta ordem social na proposta libertária e como este modelo utópico demonstra-

se compatível com as teses descritivas de Haidt. Finalmente, como Nozick não 

fundamenta as suas premissas, tomando-as como dados, procuraremos suprir 

a ausência de fundamentação teóricos que justifique a inviolabilidade dos 

direitos de propriedade dos indivíduos. Tentaremos fornecer na segunda etapa 

uma justificativa para a propriedade privada. Primeiramente forneceremos 

argumentos propostos recentemente através de modelos da Teoria dos jogos e 

da ética evolucionista que servem como proposições descritivas do surgimento 

da propriedade como um artifício natural para a solução de conflitos. A seguir, 

passaremos aos argumentos normativos entendidos a partir da apresentação da 

“ética argumentativa”, uma abordagem a priori de Hans-Hermann Hoppe, que se 

apoia nos a priori da argumentação e da ação para defender do princípio de não 

agressão libertário. Por último, apresentaremos alguns limites da abordagem a 

priori, mostrando como é possível que surjam conflitos ainda que se siga os 

preceitos desta abordagem. 

 

2. COOPERAÇÃO HUMANA E EVOLUÇÃO 
 

 2.1 O DILEMA DA MOTIVAÇÃO MORAL 

  

A questão a respeito do que motivaria um indivíduo ao comportamento 

ético é central ao debate filosófico desde Platão. Na parte inicial do segundo livro 

da República Glauco pergunta para Sócrates se a justiça seria boa em si mesma 



26 
 

ou se tal bondade seria apenas uma decorrência de suas consequências 

agradáveis que adquirimos através do comportamento justo.  

 

Para ilustrar a problemática, Glauco conta-lhe o “Mito do Anel Gyges”26. 

Um pastor de ovelhas, chamado Gyges, encontra um anel mágico com o poder 

de conferir invisibilidade ao usuário. O pastor, que era uma pessoa boa, termina 

por cometer diversas atrocidades e crimes visando o seu próprio benefício. Por 

ter o poder da invisibilidade, o pastor consegue se livrar de todas as 

consequências negativas destes terríveis atos e ao fim, termina a história 

mantendo a sua reputação ilibada.  

 

A questão levantada pelo mito é finalmente expressa por Adimanto, irmão 

de Glauco, quando este pergunta a Sócrates qual das opções seria a melhor: 

ser perfeitamente justo, mas percebido pela sociedade como sendo 

perfeitamente injusto, ou o contrário, ser perfeitamente injusto, mas percebido 

pela sociedade como sendo perfeitamente justo. Se a justiça é boa em si mesma, 

seria natural escolher a primeira opção. Porém, aponta para o fato de que poucas 

pessoas estariam realmente dispostas a tal escolha.27 

 

Não está em jogo, nesta problemática, se comportamento altruísta possui 

valor em si. Questiona apenas quais são as verdadeiras motivações que levam 

os indivíduos a tal comportamento, ou seja, de onde advém o valor do 

comportamento altruísta. Seria o altruísmo na verdade nada mais do que uma 

manifestação complexa e disfarçada do egoísmo?  

 

Diante de tais questões, nos dividimos diante de duas posições 

argumentativas. Primeiro, temos o egoísmo ético, posição a qual entende que a 

justiça, enquanto comportamento moral, não é “boa” em si mesma, mas tem o 

seu valor derivado dos fins obtidos e na medida em que estes fins beneficiam o 

próprio indivíduo28. A segunda posição, chamada de altruísmo ético, diria que a 

                                                
26PLATO. The Republic. Disponível em:< 
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Plat.+Rep.+360&fromdoc=Perseus%3Atext%3A
1999.01.0168>. Acesso: 1 set. 2015. 360a- 
27Op. Cit. 
28Op. Cit.  



27 
 

justiça consiste unicamente naqueles comportamentos que forneçam resultados 

benéficos a outros indivíduos, mas também, ao mesmo tempo, geram custos ao 

indivíduo agente, isto é, tratam-se de sacrifícios que alguém comete em 

benefício de terceiros.29.  

 

Ambos os posicionamentos recebem amparo na abordagem metaética 

naturalista. Esta procura resolver o dilema tratando as propriedades do 

fenômeno ético recorrendo a métodos empíricos, comum às ciências naturais, 

para auxiliar a análise dos enunciados morais. Tais dados são redutíveis a 

propriedades naturais as quais, por sua vez, não são elas mesmas, propriedades 

éticas.  

 

O ponto em comum entre o egoísmo e o altruísmo, vistos da perspectiva 

evolucionista, é o papel central que a empatia assume como “causa eficiente” do 

comportamento que beneficia terceiros independentemente de qual seja a 

“causa final”: “Feeling as the other feels may serve as a stepping-stone to 

empathic concern and, hence, to altruistic motivation; it may also lead to self-

focused attention and thereby inhibit other-oriented feelings”30. Neste sentido, 

fornece uma visão naturalista dos sentimentos morais, enraizando-os em nossa 

constituição biológica selecionada pelo processo evolutivo.   

 

Deste modo, o dilema trata de saber se os sentimentos empáticos são um 

sacrifício ou se, na verdade, se tal comportamento se trata de uma “astúcia da 

natureza” para beneficiar o próprio indivíduo a longo prazo.  

 

Trataremos, a seguir, de expor a perspectiva da abordagem evolucionista, 

como esta entende o comportamento altruísta, qual é o papel da empatia para 

explicar o comportamento altruísta e, por fim, quais são as propostas éticas que 

derivam destas conclusões. 

                                                
29Op.Cit. 
30 BATSON, C. Daniels. Altruism in Humans Oxford Scholarship: 2010 Disponvel em: 
<http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780195341065.001.0001/acprof-
9780195341065-chapter-2>  Acesso em: 6 ago.2016 
  



28 
 

2.2. A ABORDAGEM EVOLUCIONISTA 

 

O evolucionismo se propõe a investigar uma dada situação, estado de 

coisas, tomando como fundamento os processos anteriores que levaram a esta 

determinada situação. Desta forma, a dada situação pode ser explicada sem que 

recorramos a ideia de causa final; não há nela uma finalidade específica prevista 

por uma racionalidade. Tais processos podem ser chamados metaforicamente, 

como cunhado por Adam Smith, de processos de “mão invisível”, ou seja, como 

se os resultados fossem guiados por uma vontade que é alheia a todos os 

participantes desta situação e deste processo.  

 

Robert Nozick explica que os processos de mão invisível podem gerar 

resultados através de dois modos: filtragem — condições estruturais que 

impossibilitam a continuidade de exemplares que não se ajustem a estas 

estruturas; ou equilíbrios — ajustes feitos mutuamente entre os indivíduos às 

condições que resultam regularmente em outras condições que não foram 

planejadas pelos indivíduos31. Deste modo, a perspectiva evolucionista pode ser 

aplicada para investigar diversas áreas do conhecimento. 

 

A psicologia evolucionária é um campo do conhecimento cujo 

desenvolvimento é relativamente recente na história das ciências.32 O raciocínio 

por trás de tal abordagem torna-se clarividente quando aceitamos as seguintes 

premissas: primeiro, tomemos como válido o processo evolutivo como 

responsável por selecionar características dos organismos, a depender do 

quanto estas características contribuem para o prolongamento da vida e do 

aumento da taxa reprodutiva destes organismos em um determinado ambiente 

(quando comparado a outros organismos semelhantes); segundo, que o ser 

humano não é uma exceção entre os seres vivos, ou seja, esse processo 

também se aplica à nossa espécie.  

 

                                                
31 NOZICK, Robert. Anarchy, State and Utopia. Basic Books: New York, 2013. P.18-22. 
32 O estudo de Darwin sobre expressões faciais humanas universais, A expressão das emoções 
no homem e nos animais (1872), foi precursor da temática evolucionista, sendo que seu 
ressurgimento como disciplina já no campo da Psicologia se deu na década de 1980. 
DALGALARRONDO, Paulo. Evolução do Cérebro. Sistema nervoso, Psicologia e Psicopatia 
sob a perspectiva evolucionista. Artmed: Porto Alegre, 2011. P.334.  



29 
 

Nossa estrutura cerebral — além de, consequentemente, as nossas 

faculdades mentais e comportamentais também foram afetadas pelo processo 

evolutivo.33No sentido mais abrangente, a psicologia evolucionista trata de um 

conjunto de hipóteses, cujos princípios são resumidos desta forma por Cosmides 

e Tooby34, casal pioneiro na ética evolucionista, autores de um dos principais 

livros-texto na área, sendo Cosmides orientanda de Robert Trivers: 

 

Principle 1. The brain is a physical system. It functions as a computer. 
Its circuits are designed to generate behavior that is appropriate to your 
environmental circumstances. 
Principle 2. Our neural circuits were designed by natural selection to 
solve problems that our ancestors faced during our species' 
evolutionary history.  
Principle 3. Consciousness is just the tip of the iceberg; most of what 
goes on in your mind is hidden from you. As a result, your conscious 
experience can mislead you into thinking that our circuitry is simpler that 
it really is. Most problems that you experience as easy to solve are very 
difficult to solve -- they require very complicated neural circuitry. 
Principle 4. Different neural circuits are specialized for solving different 
adaptive problems.  
Principle 5. Our modern skulls house a stone age mind.35 

  

Em outras palavras, isto quer dizer que nossa mente possui uma 

fundamentação física relevante (i.e. não se trata puramente de uma 

característica metafísica, como proporia a visão conservadora), que é moldada 

pelo processo de seleção natural (i.e. não há uma teleologia — não existem para, 

mas porque) que favorece as estruturas que resolvem comparativamente melhor 

as questões específicas da adaptação (i.e. maior taxa de sobrevivência e 

reprodutividade) ao meio no qual o ser humano passou a maior parte de sua 

história evolutiva. Além disso, que tais características psicológicas vão além do 

que nos apercebemos conscientemente.  

 

Em 1975, Edward Wilson, pai da Sociobiologia, apresenta em 

"Sociobiology: The new Synthesis" o propósito desta nova disciplina: “systematic 

                                                
33DALGALARRONDO, Paulo. Evolução do Cérebro. Sistema nervoso, Psicologia e Psicopatia 
sob a perspectiva evolucionista. Artmed: Porto Alegre, 2011. P.232. 
34 Quanto a aceitação dos trabalhos de Tooby e Cosmides na Psicologia Evolucionista, 
Dalgalarrondo qualifica a tese destes como muito recorrentes e adjetiva os autores como 
"representativos". Recomenda-se: COSMIDES, Leda. TOOBY, John. The Psychological 
Culture. Oxford University Press: New York, 1992. COSMIDES, Leda. TOOBY, John. 
Conceptual foundations of Evolutionary Psychology. Buss DM: New Jersey, 2005. Op. Cit. 
35 COSMIDES, Leda. TOOBY, John. Evolutionary Psychology: A Primer. Disponível em: 
<http://cogweb.ucla.edu/ep/EP-primer_contents.html>. Acesso: 7 ago. 2016 

http://cogweb.ucla.edu/ep/EP-primer_contents.html


30 
 

study of the biological basis of all social behavior”36. Em 1978, Wilson apresenta 

o livro “On Human Nature”, no qual aplica os princípios da Sociobiologia para 

analisar exclusivamente as bases biológicas dos aspectos sociais humanos. 

Nesta obra, desenvolve um novo projeto de pesquisa no qual busca explicar, 

com respaldo na biologia evolucionista, não apenas os mecanismos psicológicos 

cognitivos, mas, quebrando esta barreira, volta-se também para os mecanismos 

psicológicos comportamentais e sociais.  

 

Desta maneira, diversas características psicológicas podem ser 

analisadas a partir destes princípios (e.g.: percepção sensorial, desenvolvimento 

de cognição, emoções, linguagem, preferencia sexual, etc). De igual modo, a 

moralidade também é um dos nossos mecanismos psicológicos que podem ser 

analisados sob o crivo da psicologia evolucionista37.  

 

2.2.1 MORALIDADE PRESCRITIVA E DESCRITIVA 

 

Podemos estudar a moralidade sob duas perspectivas: descritiva e 

prescritiva. A primeira tentar descrever empiricamente como grupos humanos 

classificam a moralidade de certos comportamentos sem com isso emitir juízos 

de valor, tratando-se portanto de um empreendimento empírico (e.g.: 

documentar que os indivíduos de uma determinada tribo aceita o infanticídio 

eugênico enquanto condena o hábito de comer porco). 

 

 A moralidade prescritiva, por sua vez, procura estabelecer 

normativamente como as pessoas devem viver e quais comportamentos 

humanos devem ser entendidos como bons ou maus, de modo que é possível 

que estas propostas não tenham qualquer relação com a realidade concreta 

podendo, inclusive, contradizê-la (e.g.: alguém dizer que os membros da tribo 

                                                
36 Com este livro, Wilson se volta ao comportamento social de diversas espécies, desde insetos 
aos primatas não-humanos e, finalmente, no último capítulo, aos humanos. Wilson, Edward O. 
Sociobiology: The New Synthesis. Harvard University Press: Cambridge, 2000.P. 4. 
37 WAAL, Frans De. The Age of Empathy: Nature's Lessons for a Kinder Society.  Broadway 
Books: New York, 2010.  

 



31 
 

devem rechaçar o infanticídio enquanto devem celebrar o hábito de comer 

porco).  

 

Historicamente, estas duas abordagens separaram-se em diferentes 

ramos do conhecimento. A ética descritiva foi, prioritariamente, um objeto de 

estudo da antropologia, sociologia e psicologia. Enquanto isso, a abordagem 

prescritiva foi mais amplamente tratada pela teologia, filosofia e direito.Como a 

ética evolucionista faz uma ponte entre os campos da biologia e psicologia com 

a filosofia, é possível, a depender do enfoque dado, transitar entre estas duas 

vertentes em diferentes graus. De acordo com o filósofo da biologia Philip 

Kitcher, existem ao menos quatro maneiras perante as quais essa ponte pode  

contribuir com o debate da ética: 

 
1 Explaining our moral psychology. Biology might provide (at least 
some part of) an evolutionary account of how our species came to 
acquire moral concepts and make moral judgments. Biology might 
explain, that is, how recurrent features of our ancestral environment (for 
example, social or moral features) led some of our ancestors to think in 
moral terms.  
2 Constraining or expanding our moral principles. Biology might offer 
new insights into human nature that may constrain or expand the moral 
principles we already accept. We may learn, for example, that humans 
tend to value some practices that ethicists had not previously 
recognized; this in turn might expand the practices that ought to be 
morally protected.  
3 Determining the metaphysical status of moral properties. Biology 
might settle, once and for all, questions about morality’s objectivity. For 
example, some have argued that evolution “fooled” us into believing 
that some acts really are wrong (where nothing in reality is wrong), 
since believing as much would have promoted cooperation, which in 
turn would have advanced our ancestors’ biological fitness.  
4 Deriving new moral principles from evolution. Biology alone might tell 
us what our moral obligations are. Social Darwinists, for example, argue 
that since the survival of our ancestors depended critically on promoting 
“social harmony,” we thus have a moral obligation to promote social 

harmony.38 
 

Vemos então, de acordo com Kitcher, que estas quatro maneiras podem 

ser estudadas de modo independente e sem qualquer relação. Podemos, 

inclusive, aceitar uma enquanto recusamos as demais. Veremos, a seguir, a 

principal crítica para o projeto evolucionista, conhecido como “a falácia 

naturalista”, e avaliaremos se resta algum espaço fértil para a ética evolucionista 

entre estes quatro tipos de abordagens. 

                                                
38 James, Scott M. An Introduction to Evolutionary Ethics.  Wiley-Blackwell: Malaysia, 
2010.P.2. 



32 
 

 

2.2.2 A FALÁCIA NATURALISTA 

 

De fato, o principal argumento que qualquer proposta de ética 

evolucionista precisa confrontar — se não o resolvendo, ao menos fornecendo 

uma resposta que reconheça as dificuldades — é o da falácia naturalista.”39. 

Apenas a partir desta resposta é que podemos estabelecer os limites do que nos 

propomos a abarcar. 

 

 Não há, contudo, um único entendimento a respeito do que se possa 

chamar de “falácia naturalista”. O doutor Oliver Curry, diretor do Oxford Morals 

Project, faz um levantamento bibliográfico e encontra ao menos oito variações 

distintas do que atualmente se compreende por este termo40. 

 

Apesar das sutis diferenças nas abordagens argumentativas nesses oito 

pontos, consideramos que o núcleo argumentativo encontra-se nos argumentos 

de Hume e de Moore. Estes, por sua vez, apresentam sentidos diferentes de 

uma mesma crítica: “O primeiro apresenta a falácia naturalista como falácia 

lógica e o segundo, como falácia de definição, em que se definiria o "bem" a 

partir de uma outra propriedade como, por exemplo, uma qualidade natural”41.  

                                                
39 Afinal de contas: “desde que foi apresentado, o problema da falácia naturalista tem sido o 
calcanhar de Aquiles de todas as teses que procuram defender uma origem evolutiva para a 
moral." CHEDIAK, Karla. O problema da falácia naturalista para o projeto de uma ética 
evolucionista. Kriterion: Revista de Filosofia. v.47 n.113. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-
512X2006000100008&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt. Acesso: 7 ago. 2016. 
40 1) Daniel Dennett says that the naturalistic fallacy involves the derivation of "'ought' from 'is'" 
(Dennett, 1995, p. 467).6 2) Peter Singer assumes that the naturalistic fallacy involves "defining 
values in terms of facts" (Singer, 1981, p. 74). 3) Charles Pigden, meanwhile, argues that the 
naturalistic fallacy consists of confusing "the property of goodness with the things that possess 
that property or with some other property that good things possess" (Pigden, 1991, p. 426). 4) 
Simon Blackburn states that the naturalistic fallacy "consists of identifying an ethical concept with 
a 'natural' concept" (Blackburn, 1994, p. 255).7 5) Robert Wright claims that the naturalistic fallacy 
involves "drawing values from evolution or, for that matter, from any aspect of observed nature" 
(Wright, 1994, p330). 6) Dylan Evans claims that "[a]rguing that something is good because it is 
natural is called the 'naturalistic fallacy'" (Evans and Zarate, 1999, p163).8 7) David Buss states 
that "the naturalistic fallacy . . . maintains that whatever exists should exist" (Buss, 1994, p16).9 
8) William Rottschaefer claims that one version of the naturalistic fallacy is committed when 
“causal explanations are confused with or substituted for justifying reasons” (Rottschaefer, 1997, 
p.8)." CURRY, Oliver. Who’s Afraid of the Naturalistic Fallacy? Disponível em: <http://human-
nature.com/ep//downloads/ep04234247.pdf>. Acesso: 7 ago. 2016. P. 236.  
41CHEDIAK, Karla. O problema da falácia naturalista para o projeto de uma ética 
evolucionista. Kriterion: Revista de Filosofia. v.47 n.113. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_serial&pid=0100-512X&lng=pt&nrm=iso
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-512X2006000100008&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-512X2006000100008&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt
http://human-nature.com/ep/downloads/ep04234247.pdf
http://human-nature.com/ep/downloads/ep04234247.pdf
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_serial&pid=0100-512X&lng=pt&nrm=iso


33 
 

 

Apesar de considerar o projeto naturalista infrutífero, Hume tece um elogio 

à tentativa do naturalismo de buscar uma base comum objetiva na qual o debate 

ético possa se assentar e a partir da qual possa se desenvolver: 

 

Vice and virtue, therefore, may be compar’d to sounds, colours, heat 
and cold, which, according to modern philosophy, are not qualities in 
objects, but perceptions in the mind: And this discovery in morals, like 
that other in physics, is to be regarded as a considerable advancement 
of the speculative sciences; tho’, like that too, it has little or no influence 
on practice.42  

 

O filósofo escocês adverte, contudo, que não devemos deduzir dos fatos 

empíricos enunciados normativos, pois se tratam de ordens incompatíveis ( 

passagem conhecido por “guilhotina de Hume”). Há, portanto, um dualismo no 

qual: “Hume estaria denunciando a inconsistência de passar do "ser" para o 

"dever ser"43. Ele próprio esclarece esta tesão entre as duas ordens no seguinte 

trecho: 

 

In every system of morality, which I have hitherto met with, I have 
always remark’d, that the author proceeds for some time in the ordinary 
way of reasoning, and establishes the being of a God, or makes 
observations concerning human affairs; when of a sudden I am 
surpriz’d to find, that instead of the usual copulations of propositions, is, 
and is not, I meet with no proposition that is not connected with an 
ought, or an ought not. This change is imperceptible; but is, however, 
of the last consequence. For as this ought, or ought not, expresses 
some new relation or affirmation, ’tis necessary that it shou’d be 
observ’d and explain’d; and at the same time that a reason shou’d be 
given, for what seems altogether inconceivable, how this new relation 
can be a deduction from others, which are entirely different from it. (...)  
this small attention wou’d subvert all the vulgar systems of morality, and 
let us see, that the distinction of vice and virtue is not founded merely 
on the relations of objects, nor is perceiv’d by reason”44. 

 

                                                
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-
512X2006000100008&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt. Acesso: 7 ago. 2016. 
42HUME, David. A Treatise of Human Nature. Disponível em: 
<https://people.rit.edu/wlrgsh/HumeTreatise.pdf. > Acesso: 25 set. 2016. 
 P. 244.  
43CHEDIAK, Karla. O problema da falácia naturalista para o projeto de uma ética 
evolucionista. Kriterion: Revista de Filosofia. v.47 n.113. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-
512X2006000100008&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt. Acesso: 7 ago. 2016. 
44HUME, David. A Treatise of Human Nature. Disponível em: 
<https://people.rit.edu/wlrgsh/HumeTreatise.pdf. > Acesso: 25 set. 2016. 
 P.244-245.  

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-512X2006000100008&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-512X2006000100008&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_serial&pid=0100-512X&lng=pt&nrm=iso
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-512X2006000100008&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-512X2006000100008&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt


34 
 

Tal como explica no prefácio de seu livro, G.E. Moore — que aceitava as 

teorias darwinistas, contanto que relegadas a um campo exterior ao campo da 

ética — escreveu o livro Principia Ethica na tentativa de se estabelecer as 

condições de possibilidades para qualquer tentativa de projeto de teoria ética 

com a pretensão de cientificidade. A sua versão de crítica ao projeto naturalista 

foi cunhado especificamente para combater a vertente do darwinismo social tal 

como proposto por Herbert Spencer45. Caso aceitemos a validade da falácia 

naturalista em seus dois sentidos, devemos restringir as pretensões de qualquer 

projeto de ética evolucionista. O próprio Philip Kitcher rejeita dois dos quatro tipos 

de projetos mencionados, diferenciados quanto ao poder explicativo que o 

evolucionismo pode nos fornecer: 

(a) that evolutionary biology has something to tell us about the history 
of the development of ethical systems, and (b) that evolutionary biology 
can provide us with facts about human behavior that, when conjoined 
with already accepted moral principles, can lead to the development of 
new (or "not yet appreciated") normative moral principles. But Kitcher 
recjects Wilson's attempts to use evolutionary biology for two other 
purposes: (c) to provide a basis for meta-ethics by answering traditional 
questions about the objectivity of ethics, and (d) to provide all by itself 

a source of new normative principles46 

 

Aceitamos os argumentos propostos que o filósofo da biologia propõe ao 

longo de seu trabalho de que o projeto do tipo “d” está, sob perspectiva da falácia 

naturalista, fadado ao fracasso pois transpõe da análise empírica para 

conclusões normativas. Por outro lado, o projeto “a” da ética evolucionista sequer 

chega a afetado por esta falácia, pois se restringe ao campo descritivo de como 

os seres humanos compreendem de fato a moralidade, ou ainda, como funciona 

a estrutura humana natural de compreensão moral. Sendo assim, o projeto do 

tipo “a” não almeja transpor a ponte para o campo normativo. Quanto ao projeto 

“c”, apesar de acreditamos ser um plausível, não nos deteremos a ele neste 

trabalho. Lembramos que a nossa intenção ao apresentar a abordagem da ética 

evolucionista não é a de formular, a partir dela, enunciados normativos a respeito 

do modo como os seres humanos devem agir moralmente (tal como diria o 

projeto do tipo “d”). Ao invés disso, procuremos nos basear no projeto do tipo “b”, 

                                                
45 James, Scott M. An Introduction to Evolutionary Ethics.  Wiley-Blackwell: Malaysia, 2010. 
P.143. 
46SALMON, Merrilee H. Pop sociobiology and meta-ethics. Disponível em: 
<http://digitalcommons.unl.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1015&context=anthropologyfacpub>. 
Acesso: 1 ago. 2016. P.83. 

http://digitalcommons.unl.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1015&context=anthropologyfacpub


35 
 

isto é, usar dos conhecimentos descritivos para que possamos averiguar teorias 

normativas, ver em que medida elas são plausíveis ou poderiam ser 

reformuladas. 

 

2.2.3 ESCAPANDO DA FALÁCIA NATURALISTA 

 

Aceitamos que a falácia naturalista nos impede de inferir enunciados 

normativos a partir de fatos por um processo de “modus ponens”47. Há, contudo, 

a possibilidade de falsearmos, com inspiração “popperiana” alguns casos de 

enunciados morais. Como diz Petrinovichm, é um sentido esclarecedor: “The 

nature of what is should be understood as a factor to enable us to frame the ought 

in better terms.”48  

 

Como explica Aristóteles na Ética a Nicômaco, um dos aspectos 

necessários para que um comportamento seja passível de julgamento moral é 

necessário escolha: “Virtue, then, is a state of character concerned with 

choice49”, sendo assim, a nossa capacidade de escolha requer lidar com o 

campo dos fenômenos poss “choice cannot relate to impossibles, and if any one 

said he chose them he would be thought silly”50. Ou seja, diante da 

impossibilidade, precisamos nos resignar: “if we come on an impossibility, we 

give up the search, [...]  by 'possible' things I mean things that might be brought 

about by our own efforts”51Levando em consideração este critério, projetos éticos 

que desconsideram o que a realidade nos oferta como campo de possibilidades 

está fadada ao fracasso: “The simplest way to pervert the is-related ought is by 

distorting the perceived reality on which the rules are based.”52 

 

                                                
47RICHARDS, Robert J. A Defense of Evolutionary Ethics. Disponível em: 
<http://philosophy.uchicago.edu/faculty/files/richards/A%20Defence%20of%20Evolutionary%20
Ethics.pdf>. Acesso: 1 ago. 2016. P.284. 
48PETRINOVICH, Lewis. Human Evolution, Reproduction, and Morality. Springer: New York, 
1995. P.25. 
49MCKEON, Richard. (Org.) The Basic Works of Aristotle. Random House: Londres, 
1941.P.956. 
50 Op. Cit.P.968. 
51 Op. Cit.P. 970 
52PETRINOVICH, Lewis. Human Evolution, Reproduction, and Morality. Springer: New York, 

1995. P.31. 

http://philosophy.uchicago.edu/faculty/files/richards/A%20Defence%20of%20Evolutionary%20Ethics.pdf
http://philosophy.uchicago.edu/faculty/files/richards/A%20Defence%20of%20Evolutionary%20Ethics.pdf
https://www.amazon.com/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&text=Richard+McKeon&search-alias=books&field-author=Richard+McKeon&sort=relevancerank


36 
 

Primeiramente, consideremos, quanto à possibilidade, as poucas 

propostas éticas que abandonam critérios de universalidade para criar 

categorias morais hierárquicas. A título de exemplo, uma proposta que considere 

alguns grupos de pessoas desclassificados de estatuto moral, pois apresentar 

alguma característica específica (e.g.: ter cabelos ruivos). Este tipo de enunciado 

não nega a existência de obrigações morais (ought) perante seres humanos. Na 

verdade, o que ela estaria formulando é uma interpretação empírica da realidade 

(is). Propõe uma afirmativa a respeito da natureza do grupo, de modo que o 

exclui da humanidade e, consequentemente, do campo da moralidade. 

Demonstrar que ruivos pertencem ao gênero humano é uma questão de revisar 

os fatos; o postulado moral continha o mesmo, i.e.,conferir tratamentos “x” ou “y” 

a todos seres humanos. Ou seja: “the fault lies not in the fact that the ought is 

redefined, but in the fact that we have redefined the reality on which we base the 

is”53.  

 

Tomemos como exemplo agora a proposta moral vegana. Entendemo-la 

válida porque aceitamos, ao menos em princípio, o pressuposto de que é 

possível a sobrevivência humana sem o uso de produtos animais. Caso fosse 

demonstrado a impossibilidade prática da sobrevivência humana sob esta dieta 

— assim como como sabemos ser impossível vivermos sem oxigênio — a 

proposta vegana seria, na verdade, uma ética suicida. Ora, apesar de 

repugnante, uma proposta de ética suicida seria perfeitamente válida do ponto 

de vista lógico. Entretanto, é necessário que os proponentes do suicídio se 

reconheçam, desde o princípio, como tal. Desta forma, nossos conhecimentos a 

respeito dos fatos naturais poderiam permitir-nos a identificar contradições neste 

tipo de propostas normativas que almejem nos manter vivos através de métodos 

suicidas, sendo um exemplo absurdo a ideia de propor eliminar o oxigênio para 

nos manter vivos e respirando. 

 

 De igual modo, nesta fictícia proposta de dieta vegana impossível, o 

conhecimento dos fatos naturais resultaria na necessidade de reformulação 

prescritiva: ou argumentaríamos pelo suicídio em massa, ou reduziríamos as 

                                                
53 Op. Cit.  



37 
 

obrigações morais perante os animais. Perante uma contradição deste tipo, é 

necessário que reformulemos ao menos um dos dois: sejam os enunciados de 

tipo is ou as propostas do tipo ought. Sendo assim, os conhecimentos fornecidos 

pela ética evolucionista permitem-nos reformular ou mesmo rejeitar por completo 

teorias éticas com propostas contraditórias aos fatos conhecidos.  

 

Outra vertente pela qual escapamos à falácia naturalista é através do 

entendimento metaético, ou seja, buscando esclarecer no que significa a 

moralidade, no que consiste fazer um enunciado moral e em quais destes 

enunciados de fato pertencem ao campo da moralidade. A visão naturalista 

evolucionária baseada na tradição de Hume e Darwin argumenta que: 

 

The Humean-Darwinian argues that humans are equipped with a suite 
of adaptations for cooperation, that these adaptations constitute what 
have been called the moral passions or moral sentiments, and that 
these adaptations determine what people deem morally good and bad54 

 

Sob esta perspectiva, não faria sentido perguntar se aquilo que 

entendemos como moral é, de fato, moral.  Tal pergunta pressupõe algum tipo 

de dualismo que atribui à moralidade um estatuto metafísico. Para esclarecer 

este ponto, Curry traça um paralelo de como a perspectiva do naturalismo 

evolucionista entende o nosso senso de “doçura”: 

 

The Humean-Darwinian would have argued that humans have an 
evolved digestive system that distinguishes between good and bad 
sources of nutrition and energy; and that the human ‘sweet tooth’ is an 
evolved preference for foods with high sugar-content over foods with 
low sugar-content. If one accepted this premise, it would make no 
sense to complain that evolution may have explained why humans find 
certain things sweet, but it cannot tell us whether these things are really 
sweet or not. It follows from the premises of the argument that there is 
no criterion of sweetness independent of human psychology, and hence 
this question cannot arise55  

 

Ou seja, perguntar se algo que percebemos como doce é realmente doce 

não faria sentido na perspectiva naturalista. Nossos mecanismos psicológicos 

de doçura não se desenvolveram para detectar esta característica. Poderíamos 

perguntar se aquilo que percebemos como doce é, de fato, algo com alto valor 

                                                
54 CURRY, Oliver. Who’s Afraid of the Naturalistic Fallacy? Disponível em: <http://human-
nature.com/ep//downloads/ep04234247.pdf>. Acesso: 7 ago. 2016. P. 242. 
55  Op. Cit. P.242. 

http://human-nature.com/ep/downloads/ep04234247.pdf
http://human-nature.com/ep/downloads/ep04234247.pdf


38 
 

calórico, pois é a este fator objetivo que o nosso aparato subjetivo busca. De 

igual modo, no caso da moralidade, o critério objetivo para o qual nossos 

sentimentos morais apontam é o da cooperação.  

 

2.3 ALTRUISMO PSICOLÓGICO E ALTRUÍSMO BIOLÓGICO 

 

Retomamos à questão da motivação moral — i.e.: se agir de modo justo 

é algo bom em si mesmo ou apenas um meio para adquirirmos outros benefícios 

— pois trata-se de um exemplo relevante às questões da moralidade e da 

política. Além disso, é uma área na qual podemos encontrar, por meio da ética 

evolucionista, respostas relevantes com bases empíricas para a esclarecer este 

antigo dilema. De acordo com Sachs, o comportamento cooperativo altruísta 

natural pode ser compreendido sob a perspectiva de três modelos, cada um 

deles aborda um diferente nível de como os espécimes se relacionam entre si: 

“i) directed reciprocation—cooperation with individuals that return benefits; ii) 

shared genes—cooperation with relatives (e.g., kin selection); and iii) byproduct 

benefits— cooperation with others as a coincident of selfish actions.56”  

 

Para evitar equívocos, é importante que primeiro façamos um 

esclarecimento. A perspectiva evolucionária e a perspectiva psicológica 

diferenciam-se no modo como entendem os comportamentos altruístas e 

egoístas.   

 

Do ponto de vista do altruísmo biológico, não é necessário atestar que um 

organismo aja propositalmente — seja guiado por raciocínio ou por sentimentos 

— para ajudar outros. Basta averiguarmos empiricamente a regularidade da 

prática deste comportamento “altruísta”. Por outro lado, sob a perspectiva 

psicológica (normalmente aplicada apenas aos comportamentos humanos), uma 

ação que beneficie outro organismo não é suficiente para caracterizarmos tal 

ação como sendo altruísta, afinal de contas o comportamento poderia ser 

                                                
56 BULL, James J. MUELLER, Ulrich G. SACHS, Joel L. WILCOX, Thomas P. The Evolution of 
Cooperation. The Quarterly Review of Biology. Vol. 79, No. 2. P.135-160.Disponível em: 
<http://www.jstor.org/stable/10.1086/383541?seq=1#page_scan_tab_contents>. Acesso: 7 ago. 
2016. P. 137.  

http://www.jstor.org/stable/10.1086/383541?seq=1#page_scan_tab_contents


39 
 

planejado unicamente com o objetivo de obter maiores benefícios para si próprio, 

ou seja, por questões estritamente egoístas. Como explicam os filósofos da 

biologia Elliott Sober e David Wilson : 

 
The concepts of psychological egoism and altruism concern the 
motives that people have for acting as they do. The act of helping others 
does not count as (psychologically) altruistic unless the actor thinks of 
the welfare of others as an ultimate goal. In contrast, the evolutionary 
concepts concern the effects of behavior on survival and reproduction. 
Individuals who increase the fitness of others at the expense of their 
own fitness are (evolutionary) altruists, regardless of how, or even 
whether, they think or feel about the action.57  

 

Para que a ideia do altruísmo psicológico baseado em um altruísmo 

também biológico seja validada, seria necessário observar, consistentemente no 

comportamento da espécie, espécimes que busquem reduzir a própria taxa de 

sobrevivência e reprodução visando aumentar as taxas de outros.  

 

É perfeitamente plausível, contudo, que experiências psicológicas do 

altruísmo sejam apenas ferramentas naturais para melhorar as chances 

reprodutivas de um organismo, ou seja, o “altruísmo psicológico” fundamenta-se 

em algum tipo de “egoísmo biológico”. A formulação mais conhecida desta 

proposta leva o nome de “gene egoísta”. Não devemos, todavia, entender este 

termo no sentido literal.  

 

Isto não quer dizer que o próprio gene seja uma entidade 

teleologicamente egoísta, que agente em sua própria função de acordo com suas 

próprias vontades e anseios, tampouco devemos entendê-lo como se houvesse 

um gene específico o qual causa egoísmo nos indivíduos. Tal expressão foi 

cunhada por Richard Dawkins 58como uma metáfora explicativa, para facilitar o 

entendimento do conceito. A ideia expressa que os comportamentos 

reprodutivos dos organismos devem ser analisados sob viés da teoria da 

evolução na medida em que estes comportamentos contribuem para a taxa de 

                                                
57 SOBER, Elliott.  WILSON, David Sloan. Unto Others: The Evolution and Psychology of 
Unselfish Behavior. Harvard University Press: Cambridge, 2003. P.6. 
58DAWKINS, Richard. The Selfish Gene.  Disponível em: <http://s-f-
walker.org.uk/pubsebooks/pdfs/Richard_Dawkins_The_Selfish_Gene.pdf>. Acesso: 7 ago. 
2016. P.88. 

http://www.hup.harvard.edu/results-list.php?author=1062
http://www.hup.harvard.edu/results-list.php?author=1140


40 
 

sobrevivência e reprodução, não do próprio espécimen, mas do material 

genético que o compõe. Deste modo:  

 
Animals can propagate their genes in two ways. They can propagate 
them directly by fostering their own survival and reproductive success 
at the expense of the survival and reproductive success of others; and 
they can propagate them indirectly by fostering the survival and 
reproductive success of individuals who possess replicas of their 
genes. Although both methods are genetically selfish because they 
foster the propagation of genes, the second method is unselfish at the 
individual level, and indeed can be considered altruistic, because it 
entails helping others59 

 

 O desafio das abordagens naturalista que defendem que o 

comportamento moral só pode ser motivado por manifestações de altruísmo 

psicológico consiste em buscar raízes biológicas que não estejam, elas próprias, 

fundamentadas em comportamentos de egoísmo biológico do organismo: 

 
While the evolution of authentic altruistic motives may serve to 
perpetuate genetic stock, that only justifies altruistic behavior in an 
empirical sense, not a moral sense. That is, the biological function of 
altruism may be understood (and thus justified) as a consequence of 
natural selection, but so may aggressive and murderous impulses. 

Authentic altruism requires a moral justification60 

 
 

Por causa desta distinção de ordem, o comportamento altruísta pousou-

se como uma grande incógnita aos biólogos evolucionistas desde que o próprio 

Darwin se debruçou sobre o assunto em seu livro “The Descent of Man, and 

Selection in Relation to Sex”61.  

 

Afinal de contas, a explicação do altruísmo de parentesco através da 

análise feita em nível genético dificulta ainda mais a busca por uma resposta ao 

altruísmo sem parentesco. Em pequenos grupos de seres humanos, a decisão 

pela cooperação mutuamente benéfica é explicada de acordo com a teoria do 

“gene egoísta”, pois a proximidade genética que famílias e clãs possuem entre 

si faz com que os genes sobrevivam apesar do espécime se sacrificar: “the 

                                                
59 The origins of Morality Dannisl Krebs p34   
60 RICHARDS, Robert J. A Defense of Evolutionary Ethics. Disponível em: 
<http://philosophy.uchicago.edu/faculty/files/richards/A%20Defence%20of%20Evolutionary%20
Ethics.pdf>. Acesso: 1 ago. 2016. P. 273-274. 
61 ROSAS, ALEJANDRO. Selección natural y moralidad (natural selection and morality). 
Ideas y Valores. Vol.55. No.132. Disponível em: 
<http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-00622006000300003>. 
Acesso: 1 ago. 2016.  

http://philosophy.uchicago.edu/faculty/files/richards/A%20Defence%20of%20Evolutionary%20Ethics.pdf
http://philosophy.uchicago.edu/faculty/files/richards/A%20Defence%20of%20Evolutionary%20Ethics.pdf
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-00622006000300003


41 
 

altruism that evolves by group selection is portrayed as genuine, whereas the 

altruism that evolves by kin selection is merely a form of self-interest.” 62.  

 

Mais complicado, contudo, é explicar a ampla existência da cooperação 

em grupos maiores, que se estendem para além da proximidade genética 

imediata. Um dos motivos advém do cenário conhecido por “tragédia dos 

comuns”63. Este demonstra que quando em uma dinâmica de relações sociais 

os benefícios são concentrados e os custos são socializados, há uma tendência 

para se desgastar o patrimônio (e.g.: recursos naturais, bens públicos, capital, 

etc.). O exemplo clássico desta situação é o cenário dos pastos públicos, no qual 

todos os fazendeiros possuem, individualmente um incentivo para adicionarem 

vacas no pasto porém o desgaste do pasto será um custo compartilhado por 

todos. Se há um grande número de pessoas compartilhando, valeria a pena 

assim pois lucrarão integralmente com a venda desta vaca extra porém terão 

apenas uma pequena fração dos custos.  

 

Nas relações entre grupos grandes, os organismos comparativamente 

menos altruístas são favorecidos pela seleção natural, pois receberiam 

benefícios sem jamais incorrer em custos, de modo que os favorecidos 

tenderiam a uma taxa reprodutiva maior. O processo chamado de “character 

displacement” (modificação de características) atuaria em favor de organismos 

com características menos altruístas.  

 

Para resolver este problema, Darwin apresentou como solução a noção 

da seleção natural em múltiplos níveis. Enquanto o raciocínio apresentado acima 

seria verdadeiro no nível de competição individual, ele estaria incompleto quando 

consideramos a competição que ocorre entre grupos. Os bandos, grupos ou 

tribos que apresentam coesão social fundamentada em algum tipo de 

moralidade, provavelmente fundamentada na religiosidade, apresentam 

vantagem reprodutiva em comparação àqueles que não as tem: 

                                                
62 SOBER, Elliott.  WILSON, David Sloan. Unto Others: The Evolution and Psychology of 
Unselfish Behavior. Harvard University Press: Cambridge, 2003. P.56. 
63 HARDIN, Garrett. "Tragedy of the Commons." The Concise Encyclopedia of Economics, 
2008. Library of Economics and Liberty. Disponível em: 
<http://www.econlib.org/library/Enc/TragedyoftheCommons.html> Acesso em: 5 ago. 2016 

http://www.hup.harvard.edu/results-list.php?author=1062
http://www.hup.harvard.edu/results-list.php?author=1140
http://www.econlib.org/library/Enc/TragedyoftheCommons.html


42 
 

 

It must not be forgotten that although a high standard of morality gives 
but a slight or no advantage to each individual man and his children 
over the other men of the same tribe, yet that an increase in the number 
of well-endowed men and advancement in the standard of morality will 
certainly give an immense advantage to one tribe over another. There 
can be no doubt that a tribe including many members who, from 
possessing in a high degree the spirit of patriotism, fidelity, obedience, 
courage, and sympathy, were always ready to aid one another, and to 
sacrifice themselves for the common good, would be victorious over 
most other tribes; and this would be natural selection. At all times 
throughout the world tribes have supplanted other tribes; and as 
morality is one important element in their success, the standard of 
morality and the number of well-endowed men will thus everywhere 

tend to rise and increase64  
 

A proposta de Darwin apontava para o direcionamento correto de 

entendermos o problema. Situações representadas pelo “dilema do prisioneiro” 

demonstram-se como uma verdadeira incógnita apenas quando nas formulações 

de interação única (one-shot games). Já os modelos com inúmeras repetições 

permitem a estratégias estáveis que escapem ao dilema do prisioneiro. A simples 

repetição dos jogos com os mesmos agentes já indica uma saída para 

explicarmos a cooperação para além da relação familiar :“The Repeated 

Prisoner’s Dilemma has famously been used as an explanation for the evolution 

of cooperation among non - kin”.65  

 

2.3.1 TEORIA DOS JOGOS E EVOLUÇÃO 

 

De acordo com Gintis,66 a teoria dos jogos evolucionista diferencia-se do 

modelo clássico criado pelo matemático John von Neumann junto com o 

economista da escola austríaca Oskar Morgenstern em três sentidos: quanto às 

concepções de estratégia, de equilíbrio e ao entendimento das relações dos 

indivíduos.  

                                                
64 DARWIN, Charles. The descent of man and selection in relation to sex. Disponível em: 
<http://charles-darwin.classic-literature.co.uk/the-descent-of-man/ebook-page-72.asp>. Acesso: 
8 ago. 2016. P.166.  
65HOFFMAN, Moshe. YOELI, Erez.  NAVARR, Carlos David.  Game Theory and Morality.  
Disponível em: <http://www.cdnresearch.net/pubs/private/Hoffman_Morality_2016.pdf >. 
Acesso: 8 ago. 2016. P. 306. 
66GINTIS, Herbert. Game Theory Evolving: A Problem-Centered Introduction to Modeling 
Strategic Interaction. Disponível em: 
<http://www.umass.edu/preferen/Class%20Material/Game%20Theory%20Evolving/GTE%20Ev
olutionarily%20Stable%20Strategies.pdf>. Acesso: 8 ago. 2016. P.230. 

http://charles-darwin.classic-literature.co.uk/the-descent-of-man/ebook-page-72.asp
http://www.umass.edu/preferen/Class%20Material/Game%20Theory%20Evolving/GTE%20Evolutionarily%20Stable%20Strategies.pdf
http://www.umass.edu/preferen/Class%20Material/Game%20Theory%20Evolving/GTE%20Evolutionarily%20Stable%20Strategies.pdf


43 
 

 

Enquanto o modelo clássico trata de indivíduos racionais que deliberam 

seguindo métodos específicos por opções em uma situação singular em busca 

do equilíbrio de Nash67, o modelo evolucionista, desenvolvido pelo biólogo John 

Maynard Smith foi feito para explicar como fenótipos (fisiológicos ou 

comportamentais) possam surgir em cenários de competição entre espécimes 

individuais de uma mesma espécie que comportam-se de modo marginalmente 

diferentes entre si (ou ainda de modos opostos). Neste sentido, o que está sendo 

avaliado não é exatamente os indivíduos em escolha, mas o índice de 

sobrevivência reprodutiva das características.  

 

Portanto, os espécimes não precisam agir “racionalmente”, tal como no 

modelo clássico onde os indivíduos deliberam as suas escolhas em busca da 

melhor opção. No modelo evolucionista, o comportamento dos espécimes pode 

ser inteiramente algorítmico, automáticos e inteiramente por genes, basta que 

comportem-se de maneira regular. É a seleção natural, e não o planejamento 

estratégico, que elimina os comportamentos sub-ótimos para execução de 

tarefas. Ou seja, sob a teoria dos jogos evolucionista não precisa sequer tratar-

se de um “comportamento” propriamente dito, mas também de uma 

característica física. Afinal de contas, não é uma teoria de escolha estratégica 

em benefício do próprio indivíduo, tal como no modelo clássico, mas de resultado 

reprodutivo de fenótipos ao longo de gerações.  

 

Diferente do equilíbrio de Nash, as “Estratégias evolucionariamente 

estáveis” (ESS) são fenótipos comportamentais que: “if all the members of a 

population adopt it, then no mutant strategy could invade the population under 

the influence of natural selection”68. Desta maneira, as repetições dos jogos 

não são feitas pelos mesmos indivíduos em busca da estratégia ótima, mas pela 

população cujo comportamento é determinada por mutações genéticas. 

 

                                                
67 COLUMBIA UNIVERSITY. International encyclopedia of the social sciences. Verbete: 
Nash equilibrium.  Disponível em: < http://www.columbia.edu/~rs328/NashEquilibrium.pdf>. 
Acesso: 8 ago. 2015.  
68 SMITH, John Maynard. Evolution and the Theory of Games. Cambridge University Press: 

Londres, 1982. P11. 



44 
 

Por fim, como se trata da análise evolutiva da espécie, os jogos precisam 

ser analisados sob a perspectiva de repetição contínua em grandes populações, 

de modo que a determinação dos pares que interagem é feita aleatoriamente. 

Considerando essas distinções, vejamos um exemplo de uma matriz análoga à 

situação do dilema do prisioneiro aplicado à biologia: 

 
the fitness that each beetle gets from a given food-related interaction 
can be thought of as a numerical payoff in a two-player game between 
a first beetle and a second beetle, as follows. The first beetle plays one 
of the two strategies Small or Large, depending on its body size, and 
the second beetle plays one of these two strategies as well. Based on 
the two strategies used, the payoffs to the beetles are described by 
Figure 7.1. 

FIGURA 1: JOGO DO TAMANHO CORPORAL  

 
FONTE: EASLEY. KLEINBERG. 2010, P. 211 

Notice how the numerical payoffs satisfy the principles just outlined: 
when two small beetles meet, they share the fitness from the food 
source equally; large beetles do well at the expense of small beetles; 
but large beetles cannot extract the full amount of fitness from the food 

source69  

 
 

Neste sentido, podemos considerar um jogo cujas possibilidades de 

comportamento em uma dada disputa sejam ou a “cooperação altruísta” ou o 

“aproveitamento egoísta”.  Uma estratégia simples que demonstrou gerar bons 

resultados aos espécimes é chamada por Trivers de “olho por olho” (tit for tat).  

 

Os indivíduos que recorrem a essa estratégia simplesmente repetem o 

comportamento demonstrado pelos seus pares, ou seja: cooperaram com quem 

coopera e “aproveitam-se” dos que demonstram ser aproveitadores. Seguindo 

esta regra, maximizam aos resultados finais. Este tipo de comportamento pode 

ser observado tanto em animais (por exemplo, no caso dos morcegos 

                                                
69 EASLEY, David. KLEINBERG, Jon. Networks, Crowds, and Markets: Reasoning about a 
Highly Connected World. Disponível em: <https://www.cs.cornell.edu/home/kleinber/networks-
book/networks-book-ch07.pdf>. Acesso: 8 ago. 2016. P. 211. 

https://www.cs.cornell.edu/home/kleinber/networks-book/networks-book-ch07.pdf
https://www.cs.cornell.edu/home/kleinber/networks-book/networks-book-ch07.pdf


45 
 

vampiros70), como nos mais antigos sistemas jurídicos da humanidade (por 

exemplo, na lei de talião encontrada no código de Hamurabi).   

 

A estratégia comportamental de “olho por olho” pode assumir duas formas 

da reciprocidade: direta ou indireta. Considerando que a estratégia básica 

consiste em “coopera na primeira jogada, depois copia o que fez o teu 

oponente”71, abre-se brecha para que o parceiro aproveite-se na primeira jogada, 

tornando-se o primeiro “jogador” vulnerável a fraudes: “El engaño consiste en 

hacer creer a los demás que la intención es cooperar cuando no lo es.”72. 

 

Perante isso, a reciprocidade direta é usada de modo eficaz 

primordialmente nos jogos que se repetem diversas vezes com mesmo parceiro, 

ou seja é ideal no caso de grupos pequenos, com pequenas alternativas de 

parceiros e portanto altíssima probabilidade de reencontrar os mesmos 

indivíduos: “A cooperação somente se sustentaria em interações diádicas nas 

quais é possível esperar uma retribuição futura”73. 

 

 A sustentabilidade desta estratégia se fragiliza diante de grupos maiores, 

afinal de contas, quanto maior for o grupo, menor a probabilidade do reencontro 

com o mesmo parceiro. Enquanto o custo de procurar um novo parceiro for 

menor do que os benefícios adquiridos pela traição inicial, valerá a pena assumir 

esta estratégia.  

 

Levando em consideração que no modelo evolucionista da Teoria dos 

jogos a formulação de pares será feita aleatoriamente em grupos com números 

enormes (ou até infinitos) de indivíduos, e não pela escolha deliberada, é 

necessário desenvolver uma alternativa sob pena de extinção da estratégia olho 

                                                
70 DENAULT, Lisa K. MCFARLANE, Donald A. Reciprocal altruism between male vampire 
bats, Desmodus rotundus. Anim. Behav. N.49. Disponível em: 
<http://faculty.jsd.claremont.edu/dmcfarlane/Publications/DeNault%20and%20McFarlane.pdf>. 
Acesso: 8 ago. 2016. 
71 ROSAS, ALEJANDRO. La evolución de la moral contractual. Ideas y 
Valores. Vol.60. No.147. Disponível em: <http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=s0120-
00622011000300011&script=sci_arttext>. Acesso: 1 ago. 2016. 
72 Op. Cit. 
73  Op. Cit. 

http://faculty.jsd.claremont.edu/dmcfarlane/Publications/DeNault%20and%20McFarlane.pdf
http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=s0120-00622011000300011&script=sci_arttext
http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=s0120-00622011000300011&script=sci_arttext


46 
 

por olho: “La posibilidad de engañar es lo que acarrea la desaparición de la 

cooperación en un mundo de agentes egoístas.”74.  

 

Para tanto, a reciprocidade indireta requer um sistema de reputações que 

permita identificar, já na primeira rodada, aqueles que historicamente 

cooperaram ou não: "quem coopera sobre a base da reciprocidade deve 

monitorar as reputações de todo oponente potencial e desertar contra os 

desertores já na primeira interação"75.  

 

Um sistema de fiscalização social de recompensas e punições poderia 

fazer com que a balança deliberativa pese para em favor do comportamento 

cooperativo para além da reciprocidade direta. Seguindo a nomenclatura de De 

Waal, podemos classificar de “altruismo intencional” quando a ajuda depende 

dos efeitos comportamentais, sendo-nos possível formular dois tipos de 

previsões destes efeitos:  

 

One prediction could be that the help will be reciprocated, hence that 
the act will produce a net benefit. Since the actor seeks to benefit itself, 
we may call this intentionally selfish altruism. The second possibility is 
help based on an appreciation of how one’s own behavior will help the 
other. Since the actor seeks to benefit the other, we may call this 
intentionally altruistic altruism76 

 
 

Pelo que vimos até agora, basta-nos a hipótese da motivação egoísta para 

explicar o surgimento do altruísmo biológico, que deriva dos benefícios da 

cooperação mutuamente benéfica. Não foi necessário, até então, a existência do 

altruísmo como esclarece Rosas a respeito da estratégia do engano: “engañar 

no consiste aquí en hacer creer en motivaciones altruistas, pues esas 

motivaciones no existen en ese mundo de egoístas racionales”77. Por estes 

                                                
74 ROSAS, ALEJANDRO. Selección natural y moralidad (natural selection and morality). 
Ideas y Valores. Vol.55. No.132. Disponível em: 
<http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-00622006000300003>. 
Acesso: 1 ago. 2016. 
75 ABRANTES, Paulo C. Filosofia da Biologia. Artmed: Porto Alegre, 2011. P.306. 
76 WAAL, Frans B.M. de. Putting the Altruism Back into Altruism: The Evolution of Empathy. 
Disponível em: 
<http://greatergood.berkeley.edu/images/uploads/deWaalAnnRevPsych2008.pdf>. Acesso: 8 
ago. 2016. P.281. 
77 ROSAS, ALEJANDRO. La evolución de la moral contractual. Ideas y 
Valores. Vol.60. No.147. Disponível em: <http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=s0120-
00622011000300011&script=sci_arttext>. Acesso: 1 ago. 2016. 

http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-00622006000300003
http://greatergood.berkeley.edu/images/uploads/deWaalAnnRevPsych2008.pdf
http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=s0120-00622011000300011&script=sci_arttext
http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=s0120-00622011000300011&script=sci_arttext


47 
 

meios, deslocamos o foco de apenas atestarmos comportamentos com 

consequências altruísticas para averiguarmos as motivações do mesmo.  

 

Levando em consideração que a cooperação do parceiro pode decorrer 

meramente de um sistema de vigilância eficiente que incapacita o engano, 

haveria, em princípio, a possibilidade de se distinguir os altruístas por resultados 

(biológico) que decidem cooperar oportunisticamente dos altruístas por 

motivação (psicológico). 

 

A partir desta distinção, considerando-se igual os benefícios das relações, 

classificar com qual dos dois tipos preferiríamos nos relacionar. A dificuldade 

então é explicar como o comportamento do altruísmo psicológico, ou ao menos 

da cooperação mutuamente benéfica, poderia suplantar, da perspectiva 

reprodutiva, o comportamento do egoísmo psicológico. 

 

Para estudar esta distinção, formulou-se o modelo do “jogo do envelope”. 

Neste modelo de jogos repetidos, o primeiro jogador deverá, antes de tudo, 

escolher se o participante olhará dentro do envelope quais são as vantagens e 

desvantagens da cooperação para então escolher se irá cooperar ou não: 

“someone who looks would still cooperate if given the opportunity, and the 

defection payoff is low”78. Em seguida, o segundo jogador, sabendo se o primeiro 

tomou conhecimento ou não: “althering information about the costs and benefits 

is inherently observable (for example, through reaction time or the questions that 

one asks)79” deverá escolher se continua a jogar. 

 

 

 

 

                                                
78HILBE ,Christian. HOFFMAN, Moshe. NOWAK, Martin A. Cooperate without Looking in a 
Non-Repeated Game. Disponível em: 
<http://web.evolbio.mpg.de/~hilbe/Research_files/Hilbe%20et%20al%20(Games%202015)%20
Cooperate%20without%20looking%20in%20a%20non-repeated%20game.pdf>. Acesso: 8 ago. 
2016. P. 469. 
79 HILBE ,Christian. HOFFMAN, Moshe. NOWAK, Martin A. Cooperate Without Looking: Why 
We Care What People Think and Not Just What They Do. Disponível em: 
<https://dash.harvard.edu/bitstream/handle/1/13950054/PNAS-2015-Hoffman-
CWOL.pdf?sequence=1>. Acesso: 8 ago. 2016.   P.2. 

http://web.evolbio.mpg.de/~hilbe/Research_files/Hilbe%20et%20al%20(Games%202015)%20Cooperate%20without%20looking%20in%20a%20non-repeated%20game.pdf
http://web.evolbio.mpg.de/~hilbe/Research_files/Hilbe%20et%20al%20(Games%202015)%20Cooperate%20without%20looking%20in%20a%20non-repeated%20game.pdf


48 
 

FIGURA 2: JOGO DO ENVELOPE. 

80 

FONTE: HILBE. HOFFMAN. 2015, P.459.  

 

A conclusão tirada do modelo nos indica que, entre os indivíduos que 

escolheram cooperar após deliberar as vantagens e os que escolheram cooperar 

sem fazer este cálculo, damos preferência aos segundos, ou seja, o altruísmo 

psicológico torna-se uma alternativa vantajosa: “by focusing entirely on the 

benefits to others, authentic altruists are trusted more, and the benefits from this 

trust outweigh the risk.”81.  

 

O problema dos jogadores não é com a atitude calculista em si mesma. 

Na verdade, esta atitude é entendida e valorada de forma assimétrica a depender 

das circunstâncias.  Quando motivada por razões egoístas o calculismo é 

rechaçado, mas quando assumida por motivações altruísticas, o calculismo é 

louvado: “we would like politicians—and others more generally—to be strategic 

about the costs and benefits to us (fatalities) but not the costs and benefits to 

themselves (likelihood of getting reelected)”82.  

                                                
80The envelope game. (1) the game begins with the temptation to defect is randomly chosen, as 
indicated by a notice being placed in the envelope. The temptation to defect is low with probability 
p and high with probability 1 - p. (2) Player 1 receives the envelope and chooses whether to look. 
(open the envelope. (3) Player 1 decides whether to cooperate or defect. Player 1 can only 
condition her action on the realized temptatino if she has looked. Each time that player 1 
cooperates, regardless of whether playe 1 looked, both players benefit from the interaction: player 
1 gets ca > cr. In either case, each time that player 1 defects, player 2 is harmed and gets a 
negative payoff (d < 0). Moreover, we assume that the harm is substantial [d < -bp/(1 - p)], and 
therefore, player 2 prefers not to interact with a player 1 who only cooperates when the temptation 
is low. (4) Player 2, having observed both of player 1's chokes, decides whether to continue or 
end. If player 2 continues, there is another round with probability w. Op. Cit.P.2. 
81 Op. Cit.P.3.  
82 Op. Cit.P.4.  



49 
 

 

A vantagem de adotar como regra geral da conduta a renúncia de fazer o 

cálculo de vantagens se mostra, pois: “In a world with repeated interactions, it is 

usually worthwhile to cooperate, and therefore, individuals may adopt heuristics, 

such as always cooperate or always cooperate in nonbusiness settings.”83 

Mesmo assim, em variações sem repetição (one-shot games) do modelo, 

percebe-se que “people may refrain from such opportunistic behavior in order to 

gain their co-players’ trust”84.  Desta forma, adicionando o momento da escolha 

de investigar as consequências da escolha, o jogo do envelope consegue 

superar uma deficiência dos outros modelos:  

 
Models of competitive altruism focus on the players’ actions, whereas 
the model presented herein rather focuses on the information to which 
the players attend. Our primary interest is not to explore when people 
cooperate; rather, we want to explore when people cooperate without 
considering the potential consequences85 

 

Devemos levar em consideração a motivação do comportamento dos 

nossos pares, afinal de contas estas: “provide valuable information on whether 

the actor can be trusted to treat others well even when it is not in her interest”86. 

Existindo essas duas classes de jogadores na população e havendo essa 

necessidade de discriminação entre calculadores e altruístas, “los altruistas 

tendrán la posibilidad real de interactuar predominantemente con otros 

altruistas”87 de modo que “El proceso cooperativo equivale entonces a un 

proceso de selección psicosocial en favor de motivaciones altruistas”88. 

 

 

 

                                                
83 Op. Cit.P.3. 
84 HILBE ,Christian. HOFFMAN, Moshe. NOWAK, Martin A. Cooperate without Looking in a 
Non-Repeated Game. Disponível em: 
<http://web.evolbio.mpg.de/~hilbe/Research_files/Hilbe%20et%20al%20(Games%202015)%20
Cooperate%20without%20looking%20in%20a%20non-repeated%20game.pdf>. Acesso: 8 ago. 
2016. P.469. 
85 Op. Cit. 
86 SHACKELFORD, Todd K. HANSEN, Ranald D.(Org.)The Evolution of Morality. Springer 
International Publishing: Suiça, 2016. P. 298. 
87 ROSAS, ALEJANDRO. La evolución de la moral contractual. Ideas y 
Valores. Vol.60. No.147. Disponível em: <http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=s0120-
00622011000300011&script=sci_arttext>. Acesso: 1 ago. 2016. 
88 Op. Cit. 

http://web.evolbio.mpg.de/~hilbe/Research_files/Hilbe%20et%20al%20(Games%202015)%20Cooperate%20without%20looking%20in%20a%20non-repeated%20game.pdf
http://web.evolbio.mpg.de/~hilbe/Research_files/Hilbe%20et%20al%20(Games%202015)%20Cooperate%20without%20looking%20in%20a%20non-repeated%20game.pdf
http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=s0120-00622011000300011&script=sci_arttext
http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=s0120-00622011000300011&script=sci_arttext


50 
 

2.3.2 O PAPEL DA EMPATIA 

 

Considerando que, desde que certas condições de fiscalização 

moralizante se efetuem, o altruísmo biológico possa ser uma “estratégia 

evolucionalmente estável”, resta-nos saber se existem explicações naturais para 

estas condições, se elas possuem algum fundamento derivado da evolução 

biológica ou não. Debruçando-se sobre esta pergunta, o próprio Darwin se viu 

incapacitado de fornecer uma resposta adequada:  

 
It is, however, impossible to decide in many cases whether certain 
social instincts have been acquired through natural selection, or are the 
indirect result of other instincts and faculties, such as sympathy, reason, 
experience, and a tendency to imitation; or again, whether they are 
simply the result of long-continued habit89. 

 

De acordo com o primatólogo Frans de Waal, temos duas escolas de 

pensamento a respeito da relação entre a racionalidade e os sentimentos. Cada 

qual entende esta relação a seu modo e também diferem a respeito de qual é o 

papel que a racionalidade e as emoções tiveram para o surgimento da 

moralidade: 

One school views morality as a cultural innovation achieved by our 
species alone. This school does not see moral tendencies as part and 
parcel of human nature. Our ancestors, it claims, became moral by 
choice. The second school, in contrast, views morality as a direct 
outgrowth of the social instincts that we share with other animals. In the 
latter view, morality is neither unique to us nor a conscious decision 
taken at a specific point in time: it is the product of social evolution.90 

 

Esta primeira é chamada pelo holandês de “teoria do verniz”: “It views 

morality as a cultural overlay, a thin veneer hiding an otherwise selfish and brutish 

nature”91. Se pensarmos que a evolução ocorreu em etapas divisíveis que 

terminaram por culminar na nossa forma humana atual. Esta perspectiva 

entenderia que quando os impulsos naturais para o nosso comportamento são 

imorais quando possuem origem um ponto distante (na escala evolutiva) das 

nossas recentes etapas, quando surgiu nosso verniz de racionalidade,  

 

                                                
89 DARWIN, Charles. The descent of man and selection in relation to sex. Disponível em: 
<http://charles-darwin.classic-literature.co.uk/the-descent-of-man/ebook-page-72.asp>. Acesso: 
8 ago. 2016.P.72. 
90 WAAL, Frans De. Primates and Philosophers: How Morality Evolved. Princeton University 
Press: Nova Jérsei, 2009. P. 6. 
91 Op. Cit. P.6. 

http://charles-darwin.classic-literature.co.uk/the-descent-of-man/ebook-page-72.asp
https://pt.wikipedia.org/wiki/Nova_J%C3%A9rsei


51 
 

De Waal nos explica que esta perspectiva dualista põe a racionalidade 

moral humana contra o sentimentalismo instintivo animal. Apesar de antiga na 

filosofia — encontrada ao menos desde a parábola da biga, no diálogo “Fedro” 

de Platão — esta contraposição assumiu destaque na biologia por meio de 

Thomas Henry Huxley, em sua famosa palestra “Ethics and Evolution”: 

 

the ethical progress of society depends, not on imitating the cosmic 
process, still less in running away from it, but in combating it. It may seem 
an audacious proposal thus to pit the microcosm against the macrocosm 
and to set man to subdue nature to his higher ends; but I venture to think 
that the great intellectual difference between the ancient times with which 
we have been occupied and our day, lies in the solid foundation we have 
acquired for the hope that such an enterprise may meet with a certain 

measure of success92 
 

Do ponto de vista dualista, a moralidade é entendida como um fenômeno 

autônomo frente aos mecanismos evolutivos. Ironicamente, para defender este 

posicionamento, Huxley teve que assumir uma perspectiva teleológica do 

processo evolutivo que seguia em uma direção específica e progressiva, algo 

que contradiz frontalmente a formulação darwinista. Desta maneira, devemos 

para nos mantermos coerentes aos princípios do evolucionismo darwinista não 

poderíamos aceita-la. 

 

A segunda perspectiva apresentada por De Waal entende que os 

fundamentos da moralidade humana já se encontram instintivamente em nossos 

mecanismos emocionais. Desta forma, a formulação de argumentos morais 

racionais não está diametralmente oposta à nossa natureza. Ao contrário, tais 

mecanismos são peças fundamentais, pois são a matéria prima a partir da qual 

podemos assentar a moralidade. Passaremos, então, a tratar das descobertas 

empíricas e argumentos em favor desta segunda perspectiva. 

 

 

 

 

                                                
92ROMANES, T. H. H. The Romanes Lecture, 1893. Evolution and Ethics. Collected 
Essays IX. Disponível em: <http://aleph0.clarku.edu/huxley/CE9/E-E.html>. Acesso: 1 ago. 2016. 
P.82. 

http://aleph0.clarku.edu/huxley/CE9/E-E.html


52 
 

2.3.3 EMPATIA E NEURÔNIOS ESPELHO 

 

Primeiramente iremos destrinchar em três componentes a definição de 

Castro, Gaspar e Vicente sobre empatia exposta na introdução; em seguida 

trataremos dos neurônios espelhos, para só então relacioná-los.   

 

Quanto à empatia, o primeiro termo, “contágio emocional” (emotional 

contagion), se refere à reprodução de um estado emotivo que um indivíduo sofre 

passivamente ao presenciar outros passando pelo mesmo aspecto emocional. 

Sua função primordial seria de servir de vantagem adaptativa para que um 

organismo evite se expor a situações de perigo. São mudanças fisiológicas que 

servem como base para todo e qualquer processo empático: 

 

The principle of emotional contagion, by comparison with empathic 
mechanisms of higher complexity, which according to Hoffman are 
linked to the development of cognitive abilities, has been proposed to 
be quite simply the activation of emotional expressions and 
vocalizations leading to physiological changes which in turn initiate a 
matching emotional state in the subject and observer, thus allowing a 
shared emotional experience, non-dependent of conscious 

processing93 

 
 

O segundo, chamado de “simpatia (ou preocupação empática)” 

(Sympathy or empathic concern), não se trata mais da mera reação imitativa para 

a própria segurança, mas se encontra fundamentado no reconhecimento e 

capacidade avaliativa da disposição afetiva de outros indivíduos: “Sympathetic 

individuals do not exhibit any reproduction of a perceived emotion in another, but 

will rather react with concern or sorrow to the sight of a distressed individual”94 

 

 Por último, a “tomada de perspectiva empática” (Empathy 

Perspective-taking) distingue-se das demais porque requer que, para o 

desenvolvimento do nível empático preexista algum tipo de “Teoria da Mente”. 

Ou, ao menos, algum tipo de “Teoria da Simulação”. Em seu sentido mais 

abrangente, a hipótese da teoria da simulação entende que:  

 

                                                
93 Op.Cit. 
94 Op.Cit. 



53 
 

A função essencial do cérebro humano seria simular, gerar hipóteses 
e tomar decisões. E seria essa capacidade neurobiológica que nos 
permitiria simular em nosso cérebro aquilo que se passa na mente do 
outro, colocando-nos no lugar da outra pessoa, partilhando suas 

representações e compreendendo suas ações95 

 

 Deste modo, no sentido mais específico, a “Teoria da Simulação”, 

quando aplicada aos nossos dispositivos emocionais emoções, é justamente o 

que permite o desenvolvimento do terceiro nível no qual é possível haver um 

reconhecimento do outro participante e, a partir disso, haver um alinhamento 

entre os interesses: “Empathic perspective-taking assumes the understanding 

that the new emotional state derives from an external source (the object’s 

emotional state), an awareness absent in emotional contagion”96 

 

A ideia de neurônios espelhos surge em pesquisas lideradas pelo 

neurocientista italiano Giacomo Rizzolatti nas décadas de 1980 e 1990, nas 

quais se conseguiu demonstrar empiricamente um conjunto de neurônios em um 

sistema, que exercem esta função de "espelho" mecanicamente, fornecendo 

uma explicação empírica de como funciona o contágio emocional97. 

 

Podemos entendê-los, em termos simplificados, da seguinte maneira: “Os 

neurônios-espelhos são neurônios viso-motores que disparam tanto quando o 

animal realiza determinado ato como quando observa outro animal realizando o 

mesmo ato.”98 Tal descoberta promoveu uma verdadeira revolução no modo 

                                                
95 PASSOS-FERREIRA, Cláudia. Seria a moralidade determinada pelo cérebro? Neurônios-
espelhos, empatia e neuromoralidade. Disponível em: 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-
73312011000200008&lang=pt#tx2>. Acesso: 1 ago. 2016.  
96 CASTRO, Rita de. GASPAR, Augusta. VICENTE, Luís. A empatia em evolução: As bases 

estruturais da empatia em primatas humanos e não-humanos. Disponível 
em:<http://www.scielo.gpeari.mctes.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0874-
20492010000200007&lang=pt#t1>. Acesso: 7 ago. 2016 
97 CATTANEO, Luigi. FABBRI-DESTRO, Maddalena. RIZZOLATTI, Giacomo. Mirror neurons 
and their clinical relevance. Disponível em: 
<http://www.nature.com/nrneurol/journal/v5/n1/full/ncpneuro0990.html>. Acesso: 7 ago. 2016. 
98 PASSOS-FERREIRA, Cláudia. Seria a moralidade determinada pelo cérebro? Neurônios-
espelhos, empatia e neuromoralidade. Disponível em: 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-
73312011000200008&lang=pt#tx2>. Acesso: 1 ago. 2016.  

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-73312011000200008&lang=pt#tx2
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-73312011000200008&lang=pt#tx2
http://www.scielo.gpeari.mctes.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0874-20492010000200007&lang=pt#t1
http://www.scielo.gpeari.mctes.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0874-20492010000200007&lang=pt#t1
http://www.nature.com/nrneurol/journal/v5/n1/full/ncpneuro0990.html
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-73312011000200008&lang=pt#tx2
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-73312011000200008&lang=pt#tx2


54 
 

como entendemos a empatia da perspectiva naturalista pois: “Such knowledge 

provided empathy with a physiological dimension that did not exist before”99 

 

Duas hipóteses não excludentes explicam a capacidade de 

reconhecimento de ações por parte deste mecanismo: “The “visual” hypothesis 

describes a “third person” relation between the observer and the observed action” 

[...] In contrast, the “motor” hypothesis describes the “first person” understanding 

of what the individual is seeing100.  

 

Desta forma, a hipótese “visual” permite ao observador, tal como um robô 

ou sistema de inteligência artificial, distinguir comportamentos distintos sem 

acessar a mecanismos privados de compreensão do significado do 

comportamento (e.g.: capacidade de reconhecer e distinguir entre o 

comportamento de um peixe nadando e de um anfíbio pulando). Por outro lado, 

a hipótese “motor” se trata propriamente do reconhecimento empático, ou seja, 

trata de relacionar as experiências observadas ao próprio sistema de 

experiências do observador (e.g.: a agonia que alguém sente ao ver em um filme 

uma tarântula subindo no pescoço do ator principal). 

 

Um estudo feito pelo neurocientista italiano exibia a voluntários vídeos 

silenciosos de dois tipos de ações feitas com a boca (mordedura e atos de fala). 

Observou-se, como já fora afirmado, que os indivíduos reconheciam estes tipos 

distintos de comportamento por meio de mecanismos cerebrais distintos: 

 

Actions belonging to the motor repertoire of the observer are mapped 
on his/her motor system. Actions that do not belong to this repertoire 
do not excite the motor system of the observer and appear to be 
recognized essentially on a visual basis without motor involvement. It is 
likely that these two different ways of recognizing actions have two 

different psychological counterparts.101 

                                                
99CASTRO, Rita de. GASPAR, Augusta. VICENTE, Luís. A empatia em evolução: As bases 
estruturais da empatia em primatas humanos e não-humanos. Disponível 
em:<http://www.scielo.gpeari.mctes.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0874-
20492010000200007&lang=pt#t1>. Acesso: 7 ago. 2016. 
100 CRAIGHERO, Laila. RIZZOLATTI, Giacomo. Mirror neuron: a neurological approach to 
empathy. Disponível em: <http://www.robotcub.org/misc/papers/06_Rizzolatti_Craighero.pdf>. 
Acesso: 7 ago. 2016. 
101CRAIGHERO, Laila. RIZZOLATTI, Giacomo. The mirror-neuron system. Disponível 
em:<http://www.kuleuven.be/mirrorneuronsystem/readinglist/Rizzolatti%20&%20Craighero%20
2004%20-%20The%20MNS%20-%20ARN.pdf>. Acesso: 7 ago. 2016.  

http://www.scielo.gpeari.mctes.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0874-20492010000200007&lang=pt#t1
http://www.scielo.gpeari.mctes.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0874-20492010000200007&lang=pt#t1
http://www.robotcub.org/misc/papers/06_Rizzolatti_Craighero.pdf
http://www.kuleuven.be/mirrorneuronsystem/readinglist/Rizzolatti%20&%20Craighero%202004%20-%20The%20MNS%20-%20ARN.pdf
http://www.kuleuven.be/mirrorneuronsystem/readinglist/Rizzolatti%20&%20Craighero%202004%20-%20The%20MNS%20-%20ARN.pdf


55 
 

 

Por causa disso, os neurônios espelhos passaram a ser considerados 

peças fundamentais para o entendimento de diversos comportamentos humanos 

além da empatia, como por exemplo: intencionalidade, imitação, aprendizagem 

cultural, moda, linguagem, etc102.  

 

Entretanto esta concepção naturalista que identifica, ou que relaciona por 

meio de causa direta a moralidade ao mecanismo autômato de neurônios 

espelhos atrai fortes críticas, como aponta a Steven Pinker: “animals in which the 

neurons were discovered, rhesus macaques, are a nasty little species with no 

discernible trace of empathy (or imitation, to say nothing of language)”103.   

 

Outro fato que impossibilita tal identificação é que, mesmo quando 

pressupomos o funcionamento saudável deste sistema, nem sempre os efeitos 

da atividade dos neurônios espelhos resultam no comportamento do cuidado 

pelos outros: “Depending on how beholders conceive of a relationship, their 

response to another person’s pain may be empathic, neutral, or even 

counterempathic”104.  

 

Propostas mais modestas entendem estes mecanismos dos neurônios 

espelhos como apenas a base fisiológica de mímica comportamental a partir da 

qual, junto com outros fatores, torna-se possível o desenvolvimento altruísmo: 

”the mirror neuron system has been verified only in single cell recordings for the 

domain of actions and may simpy be building blocks for empathy”105, sendo 

necessário também: “"more conscious neural systems involved in explicit 

understanding of mental states”106.  

 

Tal relação seria justamente aquela entre os sistemas visual e motor, 

responsáveis pelo reconhecimento comportamental. Para explicar a relação do 

                                                
102Op.Cit. 
103 Pinker, Steven. The Better Angels of Our Nature: Why Violence Has Declined. Penguin: 
Estados Unidos: 2012. p.443. 
104Op. Cit. P.443. 
105 BARON-COHEN, Simon. The Science of Evil: On Empathy and the Origins of Cruelty. 
Basics Books: New York,2012.P.37-38. 
106 Op. Cit.p. 38. 



56 
 

desenvolvimento paralelo destes sistemas, ambos fundamentados 

fisiologicamente pelosneurônios espelhos, De Waal delineia o modelo que, por 

ter vários “níveis”, ele chama de “Bonecas Russas”. Para funcionar, a empatia 

requer mecanismos multi-níveis: “with simple mechanisms at its core and more 

complex mechanisms and perspective-taking abilities as its outer layers”107. 

Portanto, a imitação e o processo empático possuem em seus núcleos os 

seguintes mecanismos: “(a) shared representations; (b) identification with others 

based on physical similarity, shared experience, and social closeness; and (c) 

automaticity and spontaneity”108. 

 

 

FIGURA 3: MODELO BONECA RUSSA DE EMPATIA E IMITAÇÃO. 

109 

FONTE: WAAL. 2007, P.288. 
 

                                                
107 WAAL, Frans B.M. de. Putting the Altruism Back into Altruism: The Evolution of Empathy. 
Disponível em: 
<http://greatergood.berkeley.edu/images/uploads/deWaalAnnRevPsych2008.pdf>. Acesso: 8 
ago. 2016.P.287. 
108 Op. Cit. P. 287-288. 
109 The Russian doll model of empathy and imitation. Empathy (right) induces a similar emotional 
state in the subject and the object, with at its core the perception-action mechanism (PAM). The 
doll's outer layers, such as sympathetic concern and perspective-taking, build upon this hard-
wired socio-affective basis. Sharing the same mechanism, the doll's imitation side (left) correlates 
with the empathy side. Here, the PAM underlies motor mimicry, coordination, shared goals, and 
true imitation. Even though the doll's outer layers depend on prefrontal functioning and an 
increasing self-other distinction, these outer layers remain connected to its inner core.Op. Cit. 
p.288.  

http://greatergood.berkeley.edu/images/uploads/deWaalAnnRevPsych2008.pdf


57 
 

A partir do conhecimento natural a respeito deste sistema neural (aspecto 

da reação simpática somada à capacidade da perspectiva empática) e, 

subsidiariamente junto a este, o que já apresentamos a respeito da dinâmica da 

cooperação humana, de Waal traça algumas conclusões, dentre as quais, 

destacamos as três, quarto e cinco: 

 
1. An evolutionarily parsimonious account (cf. de Waal 1999) of directed 
altruism assumes similar motivational processes in humans and other 
animals.  
2. Empathy, broadly defined, is a phylogenetically ancient capacity. 
3. Without the emotional engagement brought about by empathy, 
it is unclear what could motivate the extremely costly helping 
behavior occasionally observed in social animals.  
4. Consistent with kin selection and reciprocal altruism theory, 
empathy favors familiar individuals and previous cooperators, and 
is biased against previous defectors. 
 5. Combined with perspective-taking abilities, empathy’s 
motivational autonomy opens the door to intentionally altruistic 
altruism in a few large-brained species.110 

 

Estas novas descobertas no campo da moralidade descritiva — 

proporcionadas por descobertas na psicologia evolucionista, neurociência e 

teoria dos jogos — contribuíram para que se retomassem o interesse pelas ideias 

do cosmopolitismo sob uma nova perspectiva. A ideia da comunidade universal, 

condicionada pelo progressivo alargamento dos círculos de moralidade e 

possibilitada por estes mecanismos emocionais, se apresenta novamente como 

resposta global para os problemas normativos da ética.  

 

3. COSMOPOLITISMO 
 

Estas novas descobertas no campo da moralidade descritiva — 

proporcionadas por descobertas na psicologia evolucionista, neurociência e 

teoria dos jogos — contribuíram para a retomada, sob nova perspectiva, no 

interesse pelas ideias do cosmopolitismo. A ideia da comunidade universal, 

condicionada pelo progressivo alargamento dos círculos de moralidade, ganha 

com os sentimentos morais como aliado para se apresentar como resposta 

global para os problemas normativos da ética.  

 

                                                
110 Op.Cit. 292. 



58 
 

O cosmopolitismo, enquanto uma doutrina política, encontra as suas 

origens ocidentais no pensamento estoico. Dois conceitos assumem papel 

central nesta linha filosófica de modo que tornam-se fundamentais para que 

possamos entender a dimensão política do estoicismo, bem como as demais 

variações de ideal cosmopolita que surgiram ao longo da história.  

 

O primeiro, oikeiōsis, assume um papel central na filosofia de Hierocles, 

pensador romano do século II. Traduzido por "familiarização" ou "apropriação", 

convém entendermos a ideia do conceito oikeiōsis, como a ideia de um processo, 

ou condição, contrário ao de "alienação". Ou seja, trata-se do processo gradativo 

no qual o ser humano passa a se afeiçoar, partindo de si mesmo para elementos 

do mundo cada vez mais distantes, a tudo que lhe circunda. 

 

O segundo conceito, kosmopolites, carrega o nome da tradição. Trata-se 

propriamente da ideia de que o homem não está preso às convenções 

idiossincráticas de sua polis mas, ao contrário, que as únicas determinações que 

devem condicioná-lo são as naturais.  Na tensão entre nomos e kosmos, o 

homem deve rejeitar o primeiro e abraçar o segundo. Desta forma, há um fator 

comunitário aplicável a todos os seres humanos, independentemente de sua 

origem ou do seu meio. 

 

3.1 OIKEIOSIS 

 

Hierocles, estoico romano do século II, trata do conceito de oikeiōsis na 

sua obra "Elementos de Ética"e no "Sobre os Atos Apropriados". Dentre os 

poucos fragmentos que sobreviveram destes trabalhos, encontramos as 

descrições do conceito e do processo de efetivação deste conceito.  

 

Restaram-nos, nos "Elementos", passagens que tratam da descrição 

inicial do conceito que parte da autopercepção, demonstrada por Hierocles 

através de exemplos empíricos como algo comum a todos os animais. De acordo 

com Ramelli, o filósofo estóico compõe o seu argumento em quatro partes: 

 



59 
 

(1) Hierocles first shows, in the passage under analysis, that animals 
perceive their own parts and their respective functions; (2) he shows 
that animals are aware of the weapons that nature has given them for 
their self-defense; (3) he shows that they perceive which of the parts 
that constitute their bodies are strong and which are weak (II.18–III.19); 
and (4) he shows that they perceive which are the strong points and 
which the weak points of the animals that are their enemies, and which 
animals represent a danger for them (III.19–54)111    

 

A "autopercepção" há de ser algo que antecede toda e qualquer 

capacidade perceptiva. Encontra-se presente nos animais em todo o momento, 

ainda que estejam dormindo. Vejamos o argumento posto silogisticamente: 

"Major premise: every basic [or primary: arkhikê] faculty begins with itself; Minor 

premise: perception (αἴσθησις) is a basic faculty; Conclusion: thus, before 

perceiving anything else, perception must involve perception of itself."112  É este 

aspecto que, além de possibilita que o ser vivo possa se preservar, ao mesmo 

tempo também faz com ele também deseje e busque a autopreservação. A 

percepção e valoração de si que constitui, para   Hierocles, o princípio ético 

fundamental. 

 

Portanto, a oikeiōsis é dividida em dois aspectos. O interno, da 

autopercepção, no qual o indivíduo volta-se para si mesmo e para a sua própria 

constituição; e o externo, da autopreservação, no qual o indivíduo põe-se em 

relação com o mundo, a julgar o que lhe é valoroso e também como é o 

tratamento em relação a outros.113  

 

É no segundo livro, "Sobre os Atos Apropriados" — no qual Hierocles trata 

de como os homens devem se conduzir apropriadamente em relação a diversos 

fatos quotidianos, como casamento, devoção religiosa, parentescos, etc —, em 

que encontram-se a maior parte dos fragmentos que tratam da doutrina da 

oikeiōsis em seus aspectos externos. Especificamente na sessão chamada 

"Como devemos nos conduzir em relação aos nossos semelhantes" ele descreve 

a imagem de uma série de círculos, cada vez maiores, concêntricos no indivíduo, 

                                                
111ILARIA Ramelli. Hierocles the Stoic Elements of Ethics, Fragments, and Excerpts 

Writings. Society of Biblical Literature: Atlanta, 2009. P. 41 

112 Op. Cit.  p. xl 
113 Op. Cit.  p.53 



60 
 

que representam diferentes alcances da nossa familiaridade: "For each of us, 

most generally, is circumscribed as though by many circles, some smaller, some 

larger, some surrounding others, some surrounded, according to their different 

and unequal relations to one another"114. O círculo inicial contempla o aspecto 

interior do próprio indivíduio, seus aspectos mentais e corpóreos:  "The first and 

closest circle is that which each person draws around his own mind, as the center: 

in this circle is enclosed the body and whatever is employed for the sake of the 

body"115.  

 

Os demais referem-se ao processo de familiarização exteriores. Com 

tamanhos e alcances variados, cada qual se aplica a diferentes níveis de 

relacionamentos que os indivíduos possuem com os demais membros da 

sociedade, desde a família nuclear, família próxima, concidadãos até povos de 

outras etnias e o restante da humanidade: 

 

The second after this one, standing further away from the center and 
enclosing the first, is that within which our parents, siblings, wife, and 
children are ranged. Third, after these, is that in which there are uncles 
and aunts, grandfathers and grandmothers, the children of one’s 
siblings, and also cousins. After this comes the one that embraces all 
other relatives. Next upon this is the circle of the members of one’s 
deme, then that of the members of one’s tribe, next that of one’s fellow 
citizens, and so, finally, that of those who border one’s city and that of 
people of like ethnicity.  The furthest out and largest one, which 
surrounds all the circles, is that of the entire race of human beings.116  

 
Hierocles menciona então a ideia estoica de kathêkonta, ou seja, de que 

cada nível destes círculos refere-se a uma natureza de relações e para cada um 

destes níveis, há um modo tratamento adequado. Deste modo, é necessário 

almejar uma correspondência entre a natureza da relação e a maneira que 

tratamos pessoas nestas relações: 

 
once these have been thought through, accordingly, it is possible, 
starting with the most stretched-out one, to draw the circles—
concerning the behavior that is due to each group—together in a way, 
as though toward the center, and with an effort to keep transferring 
items out of the containing circles into the contained117 

  
 

                                                
114 Op. Cit.  p.91  
115 Idem.   
116Idem.  
117Idem.  



61 
 

Neste sentido, o filósofo estoico recomenda que busquemos estreitar ao 

máximo a distância entre estes círculos. Devemos nos esforçar para tratar os 

relacionamentos de níveis mais distantes do nosso centro como se fossem 

relações de níveis mais próximos, até que cheguem no nível central:   

 
It is necessary to add in also usage in regard to modes of address, 
calling cousins, uncles, and aunts “brothers,” “fathers,” and “mothers,” 
and among further relatives calling some “uncles,” others “nephews,” 
and still others “cousins,” in whatever way their ages may run, for the 
sake of the affection in the names.Indeed, a greater distance in respect 
to blood will subtract something of goodwill, but, nevertheless, we must 
make an effort about assimilating them. For it would arrive at fairness 
if, through our own initiative, we cut down the distance in our 
relationship toward each person118 

 
 Em última instância, a proposta da aplicação universal da oikeiosis é para 

alcançarmos através da parcialidade difusa (i.e.: igualmente a todos), uma 

imparcialidade geral. Hierocles, reconhecendo os críticos de sua época, 

considera esta abordagem imperfeita, mas, ao mesmo tempo, argumenta que 

trata de uma melhoria factível e significante em relação à nossa situação 

comum119. Através da prática da apatheia: “I claim that whoever behaves rightly 

toward his country must rid himself of every passion and illness of the soul”120 o 

sábio consegue alcançar o nível de indiferença cuja meta a ser alcançada é a da 

total identificação entre as necessidades do indivíduo e do coletivo: “one must 

not separate the collective advantage from the individual but rather consider them 

one and the same thing”121 Desta maneira, a capacidade psicológica de 

“familiarização” progressiva e expansiva com os demais seres humanos é o que 

condiciona e fundamenta o projeto cosmopolita estoico de tal modo que:  

 
A human psychology that altogether lacked this ability to view others as 
near and dear, or had it in a form that precluded the expansion of one’s 
near and dear beyond a narrow and biologically constrained set of 
blood relations, would then owe us an even more difficult, probably less 
plausible story about how things like us are supposed to be able to 
respond to the demands of justice122  
  

 

                                                
118 Op. Cit. P92  
119 Hierocles concedes to the anti-Stoic critics quoted in the Anonymous commentary that the 

result of using diVused partiality to emulate impartiality will be imperfect; we are likely to feel 
closer to some than others.  Op. Cit.  P163 
120 Op. Cit. p 71 
121 Idem.  
122BRENNAN, Tad. The Stoic Life Emotions, Duties, and Fate. Oxford University 
Press:London,2005. P163  



62 
 

   

3.2 COSMOPOLITISMO ESTOICO 

 
 

O cosmopolitismo trata-se, na tradição estoica, dos desdobramentos 

políticos que são fundamentados e possibilitados pelo processo contido no 

conceito ético de oikeiosis. A mais antiga, quando o cinismo ainda exercia grande 

influência no pensamento estoico, é encontrada na “República” de Zeno de Cítio:  

 
We ought not to dwell in cities or in districts, dividing ourselves up into 
local systems of justice, but instead come to think of all human beings 
as fellow citizens of the same district, making a single life in this single 
cosmos, like a herd that pastures together and is ruled in common by a 

common law123   
 

Note-se que não há referência a uma estrutura estatal que abarque a 

todos, a uma polis propriamente dita, mas à deferência do indivíduo às normas 

universais da natureza. A tradição cínica entende o cosmopolitismo através de 

um processo com três etapas. A primeira parte autonomia individualista que 

todos devem buscar e por si só já contempla a meta do ideal cínico: “The first 

stage would involve the individual self-sufficient Cynic sage. This first stage is in 

itself the Cynic political ideal”124. Considerando-se a existência de mais de um 

sábio cínico, há de reconhecer-se a comunidade no modo de viver entre eles,  

pela própria constituição no modo de vida (ainda que estejam isolados entre si e 

jamais se encontrem): “these individuals would acknowledge one another as 

equals and fellow citizens of the cosmos following a shared way of life [...] 

whether dispersed or gathered together in one place”125. Em última instância, na 

terceira etapa deste projeto político, quando este número de sábios multiplique-

se a um ponto em que todos os seres humanos adotem a sabedoria cínica: “such 

an ideal situation all existing traditional States and laws would become irrelevant 

and there would be what might best be described as an anarchist utopia”126. Sob 

esta influência, o estoicismo antigo entenderia que a polis como: “a community 

                                                
123 Zeno 162 Plutarch de Alex. virt. 329ab = SVF 1.262 = LS 67a. em Op. Cit. P. 162 
124 SELLARS, John. Stoic cosmopolitanism and Zeno’s republic. HISTORY OF POLITICAL 
THOUGHT. Vol. 23. No. 1. Primavera: 2007  p. 10 
125 Op. Cit. p11 
126 Idem. p11 



63 
 

of virtuous people held together by a common law, and consequently they denied 

the existence of any real cities”127.  

 

Nesta concepção, a quantidade de pessoas que adotariam o projeto 

cosmopolita é inconsequente, basta que ao menos um atinja sabedoria, pois 

cada qual o executa individualmente no momento que boicota as normas 

estabelecidas arbitrariamente pela sociedade: “the sage only values his own 

mental disposition of excellence (aretê) that assures his selfsufficiency 

(autarkeia) and happiness (eudaimonia)”128. O universalismo trata-se apenas de 

um ideal utópico almejado, afinal de contas, raríssimos serão aqueles que 

atingirão a sabedoria: “the sage is famously said to be a creature rarer than the 

Ethiopian Phoenix”129  

 

Já o estoicismo médio trouxe uma variação que prevaleceu, daí em diante, 

como a doutrina política prevalente desta tradição.  Nesta reformulação há um 

distanciamento do individualismo cosmológico cínico, rompendo-se em favor de 

uma perspectiva mais antropocêntrica. Segundo John Sellars, a perspectiva de 

Cícero, possui dois pontos centrais:  

 

The first of these is the idea that all humans and gods are, by virtue of 
their shared rationality, fellow citizens of the cosmos conceived as a city 
ruled by divine reason. The second supplements this theoretical 
argument with the more practical thought that a benevolent Empire 
governed in the best interests of its citizens might actually bring about 
a political State covering the entire world that could embody this 
humanist ideal130

  

 

Por focar a questão da sociedade natural em uma característica 

eminentemente humana, a racionalidade, é através desta faculdade que os 

seres humanos podem, e devem, se organizar: “Thus Cicero’s conception of 

cosmopolitanism envisages a world-wide State, governed by  one set of political 

laws, themselves based upon divine law, uniting all humanity”131. Marcus Aurelius 

expõe no livro quatro de suas meditações a sequência argumentativa deste 

raciocínio: 

 

                                                
127 Op. Cit. p10 
128 Op. Cit. p17 
129 Op. Cit. p23 
130 Op. Ct. p2 
131 Idem. 



64 
 

If our intellectual part is common, the reason also, in respect of which 
we are rational beings, is common: if this is so, common also is the 
reason which commands us what to do, and what not to do; if this is so, 
there is a common law also; if this is so, we are fellow-citizens; if this is 
so, we are members of some political community; if this is so, the world 
is in a manner a state. For of what other common political community 

will anyone say that the whole human race are members?132  
 

Apesar de a faculdade intelectual ser algo universal a todos os homens, 

há uma distância quantitativa entre as massas de homens comuns e os sábios 

estoicos: “Cicero acknowledges that his rational majority are far from being sages 

and thus far from being capable of living in accordance with Nature if left to their 

own devices”133. Consequentemente, a política torna-se uma ferramenta 

transformative com a qual o sábio pode receitar ao homem comum o seu modo 

de viver através das leis: “Cicero takes up the notion of a common law of Nature 

from Zeno and Cleanthes, transforming it from a descriptive account of the 

conduct of the wise into a prescriptive moral code for the non-wise”134. De toda 

forma, Cícero não está preocupado com o parâmetro ideal de virtude perfeita 

promulgado pelos estoicos antigos, de um modo que o seu projeto torna-se mais 

factível: “at the beginning of his De Officiis” — Cícero explica — “that its subject 

matter is not perfect virtue but rather the likeness or semblance of virtue 

(simulacra virtutis) since, as a rule, life is not spent in the company of sages”135. 

 

3.3 SENTIMENTOS MORAIS, OIKEIOSIS E COSMOPOLITISMO 

 
 

O pensamento estoico, em especial o conceito de oikeiosis, foi uma das 

grandes influências no pensamento moral de Adam Smith. Vemos esta influência 

desdobra-se claramente na segunda parte do livro “Teoria dos Sentimentos 

Morais”, no qual o filósofo escocês delineia importantes contribuições que o 

renomado economista fez ao estudo da moralidade. Ele faz uma descrição das 

                                                
132AURELIUS, Marcus. The Meditations. Dispponível em: 

http://classics.mit.edu/Antoninus/meditations.4.four.html Acesso em: 1 ago. 2016 

 
133SELLARS, John. Stoic cosmopolitanism and Zeno’s republic. HISTORY OF POLITICAL 
THOUGHT. Vol. 23. No. 1. Primavera: 2007  P. 23  
134 Idem. 
135 Op. Cit. p22 

http://classics.mit.edu/Antoninus/meditations.4.four.html


65 
 

nossas predisposições simpáticas, em intensidade e alcance, de um modo que 

ecoa aquele feito por Hierocles: “he embraced Stoic oikeiōsis as an empirical 

fact, as an accurate account of how human affection works”136. Por outro lado, 

distancia-se do projeto prescritivo dos estoicos: “he decisively rejected Stoic 

cosmopolitan teleology which sought to overcome man’s nature concentrically 

understood”137. Como o seu tratado abordava a questão dos sentimentos morais, 

há total discordância na receita da racionalidade apática em busca do 

cosmopolitismo: 

 

Smith refused to follow the Stoic argument to its cosmopolitan 
conclusion that rational agents must cultivate “apathy” toward the near 
and dear, learn to resist oikeiōsis (the natural affection born of 
familiarity), to collapse the circles, and become “citizens of the world.” 
In his engagement with Stoic teleology, then, Smith was distinctively 
anti-cosmopolitan138 

 

 Apesar de admirar o projeto estoico, tal como proposto por Cícero, Smith 

considerava-o demasiado irrealista para o público comum. Talvez o sábio 

estoico, personalidade rara entre nós, fosse capaz de realiza-lo, mas o interesse 

do escocês era um sistema viável para a sociedade em geral, situada no 

intermédio entre a virtue absoluta e vício absoluto: “he found the severity of Stoic 

cosmopolitanism morally objectionable, because most of us are entirely 

incapable of achieving the unnatural distance toward familiarity”139. Devemos 

levar em consideração os nossos sentimentos, impulsos, e experiências reais  

porque são, em muitos casos, mais relevantes para a construição de nossa visão 

do mundo e moralidade, não somos tão vulnerável à força dos argumento 

racionais apáticos: “human experience was staunchly resistant to the artificial 

manipulations of reason, that affection could not be shifted about willy-nilly from 

object to object at will”140. Por estabelecer um parâmetro de critérios acima das 

possibilidades do povo comum, ele considerava que a filosofia estoica: "was not 

                                                
136 FORMAN-BARZILAI, Fonna. Smith and the Circles of Sympathy: Cosmopolitanism and 
Moral Theory. Cambridge University Press, Cambridge: 2010 p. 8 
137 Idem. 
138 Idem. 
139 Op. Cit. p. 126 
140 Op. Cit. p. 126 



66 
 

only psychologically improbable for most moral agents, but ultimately, for this 

reason, morally objectionable”141  

 

 A abordagem de Smith era baseada em uma moralidade pragmática, que 

precisa trabalhar com a “matéria prima” da humanidade: “who embraced human 

limitations and imperfections, who insisted that the way we go on must serve as 

the basis of any plausible theory about our duties”142, não molda-la aos gostos 

do engenheiro social, com um modelo da racionalidade soberana: “moral 

philosophy needed to accommodate human passions and imperfections rather 

than attempt to extirpate, “eradicate,” them through reason”143 

 

 Sendo assim, o cultivo moral não deverá ser pela apatia que trata 

indiferente, porém pela canalização das nossas afeições simpáticas. O problema 

disso é que ela é condicionada pela noção de “proximidade”, que assume três 

sentidos: “Adam Smith’s thought by differentiating three dimensions, or spaces, 

in which sympathy operates: the physical, the affective, and the 

historical/cultural”144 desta maneira, apesar de nenhuma ser, por si só, nem 

necessária nem suficiente, há de se admitir que: “any act of sympathy will be a 

particular confluence of the three”145. 

 

 De alguma forma ou de outra, há como potencializar relativamente o efeito 

da “proximidade” aspectos por meio de algumas ferramentas ou técnicas. No 

caso físico, por exemplo: “A vivid narrative or image could serve to bring the 

distant near and thus arouse our sympathy”146. Em relação à questão da 

afeitividade: “the impartial spectator helped us to transcend our affective 

biases”147. Porém, as nossas afeições não são e nem poderiam ser frutos das 

nossas meras abstrações racionais, elas decorrem da “simpatia habitual” a qual 

só é possível através de algum tipo de “convivência” e “presença”:  

  

                                                
141 Idem. 
142 Op. cit. p.129 
143 Idem. 
144 Op. Cit. p. 139 
145 Idem. 
146 Op. Cit. p. 160 
147 Idem 



67 
 

What is called affection, is in reality nothing but habitual sympathy.   […] 
Relations being usually placed in situations which naturally create this 
habitual sympathy, it is expected that a suitable degree of affection 
should take place among them. We generally find that it actually does 
take place; we therefore naturally expect that it should.148 

 

 Ou seja, de todo modo, é só através desta conexão com a realidade 

imanente, perene na vida de cada indivíduo realizado quando realmente há 

convivência com aquelas pessoas para as quais a empatia habitual é 

direcionada: “the relation between physical and affective proximity meant that the 

Stoic circles were firmly grounded in human experience and were therefore 

resistant to philosophical or religious manipulation”149.  

 

Já no século XX, com a divulgação dos estudos e descobertas dos quais 

tratamos no segundo capítulo, um novo interesse pelas ideias cosmopolitas. 

Nesta nova abordagem, procura-se lidar com o processo de oikeiosis, seja 

fundamentando-o ou estimulando-o, a partir daqueles pressupostos naturalistas.  

 

Peter Singer, por exemplo, apoia-se na ideia da expansão concêntrica da 

moralidade condicionada pelas descobertas da sociobiologia para levar adiante 

para além da própria espécie humana, englobando também os animais: “The 

sphere of altruism has broadened from the family and tribe to the nation, race, 

and now to all human beings. The process should be extended, as we have seen, 

to include all beings with interests, of whatever species”150     

 

Ele propõe que este processo deve ser encabeçado ativamente, altrando-

se conscientemente a cultura para estreitar os laços entre os círculos: “we must 

begin to design our culture so that it encourages broader concerns without 

frustrating important and relatively permanent human desires”151 Por exemplo, se 

os indivíduos não possuem capacidade de empatia em relação a crianças 

famintas do outro lado do mundo, um esquema de “adoção” no qual ao invés de 

                                                
148SMITH, Adam.  The Theory of Moral Sentiments. Cambridge university Press, Cambridge: 
2004 
149 FORMAN-BARZILAI, Fonna. Smith and the Circles of Sympathy: Cosmopolitanism and 
Moral Theory. Cambridge University Press, Cambridge: 2010 p. 155 
150 SINGER, Peter. The Expanding Circle: Ethics, evolution, and moral progress. 
Princeton university press: Princeton P.170  
151 Idem. 



68 
 

doar para “crianças famintas em geral”, doa-se para uma criança específica 

acompanhando-a ao longo do tempo e recebendo notícias, fotos, cartas dela: 

Fosterparenting draws kin-altruistic desires out into a larger sphere by 

encouraging the foster parents to think of at least one needy child as 

their personal responsibility. By thus tapping sources of altruism not 

reached by appeals to help people en masse, foster-parenting adds to 

the total amount of assistance given152 

 

Aceitando a tese proposta pela sociobiologia, de que as instituições 

sociais exercem um poder de influência em nossa constituição genética (ao 

menos no longo prazo), Singer propõe que esta prática de manipulação do nosso 

viés pelos círculos de níveis mais próximos em função dos mais distantes 

gerando-se seja feita em nível institucional. Se não agora, ao menos no futuro 

quando mais conhecimento científico a respeito da nossa genética e dos efeitos 

que essas medidas permitam-nos ter a capacidade de: “to take deliberate steps 

to see that our culture not only encourages ethical conduct in the present 

generation but enhances its prospects of spreading in the next”153. Estas duas 

ideias de Singer antecipam o método de nudging, uma recente teoria proposta 

pela economia comportamental que vem ganhando popularidade e inclusive já é 

aplicada por grandes empresas governos para incentivar melhorias marginais no 

comportamento em grandes números de pessoas ao ponto de gerar benefícios 

significantes.154 

 

Mesmo assim, Steven Pinker explica que o processo histórico conjurado 

por Singer é explicado pela racionalidade sendo por meio da razão que daríamos 

continuidade a este desenvolvimento: “For Singer, it is hardheaded reason more 

than softhearted empathy that expands the ethical circle ever outward”155.  A 

diferença desta nova onda de pensadores cosmopolitas — como  por exemplo: 

Pinker, Rifkin e De Waal — é que procuram fundamentar o cosmopolitismo em 

nossos sentimentos fundamentados naturalmente em nossos mecanismos 

empáticos, tal como os neurônios espelhos. Neste sentido, Pinker apropria-se 

                                                
152 Op. Cit. P171  
153Op. Cit. P173 expanding 
154  
155PINKER, Steven. The Better Angels of Our Nature: Why Violence Has Declined.  Viking 
Adult: New York, 2011p.494  



69 
 

da metáfora de Singer porém adaptada a estas diferenças essenciais que focam 

nos aspectos emocionais:  

 

I have co-opted his metaphor as a name for the historical process in 
which increased opportunities for perspective-taking led to sympathy 
for more diverse groups of people, Singer himself did not have the 
emotions in mind so much as the intellect156 

 

A ideia por trás do círculo moral em expansão trata-se da visão de um 

único modelo de comunidade que comporte todos os seres humanos sob uma 

única estrutura de moralidade, que mistura diversos valores e comportamentos 

em um único corpo amorfo. Jeremy Rifikin, proponente da ideia que chama de 

“sociedade empática”, ou seja, um cosmopolitismo lastreado na empatia 

universal, explica: 

 
Cosmopolitanism is a delicate balancing act that constantly juggles the 
empathic and commercial sensibilities. To be cosmopolitan is to be 
open to “the other” and to be comfortable amid diverse cultures. A 
cosmopolitan generally is a person highly differentiated and 
individualized, of multiple identities and affiliations, and honed to a 
sophisticated sense of selfhood as a result of intense exposure to and 
empathic connection with diverse others. He or she can feel familial and 
at home everywhere157  

  

Concordando com o prognóstico de De Waal que toma a falta de empatia 

como o critério mais importante a ser sanado pela nossa sociedade 

contemporânea para alcançarmos um mundo mais pacífico e mais cooperativo: 

“If I could change one thing, it would be to expand the range of fellow feeling […] 

Empathy for “other people” is the one commodity the world is lacking more than 

oil”158, Rifkin julga que a força propulsora do processo da expansão do círculo 

moral não foi a racionalidade propriamente, mas a expansão crescente da nossa 

capacidade de desenvolver empatia perante grupos outrora excluídos:  

 

The increasing inclusion of women, homosexuals, the disabled, and 
other formerly outcast groups, including other species, and the 
proliferation of multireligious, multicultural, and multiracial dating and 
marriages, while already extending empathic consciousness, could 

                                                

156Idem 

157RIFKIN, Jeremy. The Empathic Civilization: The Race to Global Consciousness in a 

World in Crisis.  Tarcher: Los Angeles, 2009. p290 
158WAAL, Frans De. The Age of Empathy: Nature's Lessons for a Kinder Society.  Broadway 

Books: New York, 2010. P. 144-145 



70 
 

spread quickly to envelop a much larger swath of the human race in the 
years ahead. That’s because the new empathic consciousness is 
emerging in the very societies that are the most technologically 
advanced and increasingly interconnected in a global complex of 
cultural, social, and economic associations and networks.159  

 

Ao considerarem a empatia como fundamentação do comportamento 

altruísta — o qual serviria de critério definidor do comportamento moral — e que 

a empatia, e não razão, é a causa da expansão do ciclo moral na sociedade, 

propõe a tese do sentimentalismo moral resumido a um único critério que 

condiciona (descritivamente) ou justifica (normativamente) a moralidade 

humana. A existência de apenas um único parâmetro seria o que torna viável a 

possibilidade de classificar comparativamente os indivíduos ou sociedades na 

medida em que elas se adequam a este modelo moral. Ou seja, isto torna-se 

problemático se admitirmos que não há um único critério de composição da 

moralidade, seja no sentido descritivo de como as pessoas realmente lidam com 

a questão moral, ou no sentido normativo, de como elas devem agir. 

 

 

 Não obstante, precisamos saber se o modelo de “homem cosmopolita” e 

do “universalismo empático” é uma possibilidade existencial, se de fato o 

processo evolutivo fez da natureza humana algo que se permite inclinações a 

este fim. Independente dos meios expansionistas, seja através da racionalidade 

ou dos sentimentos, o que há em comum em todas estas variantes do 

cosmopolitismo baseado no processo de expansão da familiaridade (oikeiosis) é 

que elas se baseiam em um modelo único de natureza humana. Não há, nestes 

modelos, diferenças qualitativas entre o modo como as pessoas processam a 

moralidade, as diferenças entre os indivíduos constituem-se quantitativamente a 

depender do grau em que eles exercem este princípio expansivo. Veremos, a 

seguir, os estudos empíricos da teoria das fundações morais de Jonathan Haidt, 

a qual oferece um prognóstico descritivo de que possuímos, de fato um 

pluralismo moral lastreado em nossa constituição natural. 

 

 

                                                
159 Op. Cit. p. 319 



71 
 

4. TEORIA DAS FUNDAÇÕES MORAIS 
 

Um dos campos específicos da psicologia que pode ser investigado sob 

a perspectiva evolucionária é a psicologia moral. Jonathan Haidt, psicólogo 

americano, apresenta em seu livro “The Righteous Mind: Why Good People are 

Divided by Politics and Religion” três teses que, apesar de terem sustentações 

independentes entre si, quando tomadas conjuntamente resultam na pioneira 

“Teoria das Fundações Morais”. Esta é uma abordagem descritiva sobre como 

funciona a relação entre o julgamento moral e o posicionamento político sob a 

perspectiva evolucionária. Cada parte do livro apresenta uma das teses e a cada 

uma delas está acompanhada por uma metáfora ilustrativa.  

 

Na primeira sessão do livro, Haidt defende que os seres humanos são em 

seus julgamentos morais muito mais “racionalizadores” do que “racionais”. Ou 

seja, na maioria dos casos fazem justificações públicas post hoc para legitimar 

seus sentimentos viscerais, os quais surgem para direcionar seu comportamento 

em resposta a estímulos do ambiente. Haidt traz a imagem de uma pessoa 

(representando a pequena parte racional) que monta um elefante de difícil 

controle (representando a grande parte intuitiva) como analogia para explicar a 

perspectiva humeniana da razão servindo às emoções160. 

 

Na segunda parte, Haidt se vale de sua experiência no estudo de culturas 

diferentes do padrão “WEIRD” (Western, Educated, Industrialized, Rich, and 

Democratic) para formular uma resposta às abordagens que seguem o “Princípio 

do Dano” cuja inspiração utilitária. Para ele a moralidade vai além das questões 

do cuidado e da equidade, como pregam as mais tradicionais teorias filosóficas 

sobre a moral. Afinal de contas, como ele chama atenção, boa parte dos códigos 

morais na história da humanidade lidam com muitos aspectos que não tem 

qualquer relação com aspectos de “dano”, como por exemplo, como lidar com a 

menstruação, hábitos alimentares, como lidar com os mortos, etc.  Neste 

momento, o autor apresenta a parte mais inovadora de sua teoria, as seis 

matrizes binômias de sentimentos morais. São elas: “Cuidado/Dano”, 

                                                
160 HAIDT, Jonathan. The Righteous Mind. Why good people are divided by politics and religion. 

Pantheon Books: New York, 2012. P.49-50. 



72 
 

“Liberdade/Opressão”, “Equidade/Trapaça”, “Lealdade/Traição”, 

“Autoridade/Subversão”, “Santidade/degradação”.  

 

Na última parte do trabalho, o autor trata do aspecto tribalista, ou seja, o 

porquê dos humanos formarem grupos. Para Haidt, nossa natureza possui um 

aspecto duplo que é moldado por processos evolutivos paralelos. Estes ocorrem 

simultaneamente tanto no nível da competição entre indivíduos quanto na 

competição entre grupos.  

 

Não seguiremos a ordenação original do livro. Primeiramente faremos 

uma breve apresentação da primeira parte e depois da terceira. Trataremos da 

segunda parte por último, pois devido a sua maior relevância para o nosso 

trabalho esta requer uma atenção mais cuidadosa. 

 

4.1.  INTUIÇÕES E RACIOCÍNIO ESTRATÉGICO  

 

A perspectiva evolucionista propõe que a racionalidade humana evoluiu 

para executar tarefas que contribuem para a sobrevivência e reprodução, não 

para buscar a “verdade” do universo: 

 

Intelligence would itself develop along channels related to survival. 
Other forms of intelligence not related to survival might have developed 
fortuitously, but there is no guarantee that such forms of intelligence 
would continue to exist or be passed on through the genetic code. What 
we see, therefore, is the evolution of an intelligence which is survival-
based, whether of the individual, the race or simply that of the 
aggregate group. According to this analysis, intelligence cannot be 
neutral in character but is focused and entrained upon those aspects 
which safeguard the well-being of the individual and, hence, lead to its 
persistence and survival.161  

 

Um exemplo deste fenômeno está na forma como seres humanos 

atribuem padronização aos fenômenos naturais. Michael Shermer, historiador da 

ciência e fundador da Skeptics Society, explica estes acontecimentos em seu 

livro “The Believing Brain”. Para ele, os erros grotescos de teorias que versam 

sobre a realidade podem, ainda assim, ser extremamente benéficos ao 

                                                
161 DIMOND, Stuart John. Neuropsychology: A Textbook of Systems and Psychological 
Functions of the human brain.  Butterworths: London, 1980. P. 378. 



73 
 

organismo do ponto de vista evolutivo162. Quando um ser humano se depara com 

um fenômeno estranho, é possível interpreta-los de duas maneiras: ou vê-se o 

fenômeno como sendo oriundo de algo inofensivo ou de algo perigoso. Seria 

possível, portanto, cometer erros interpretativos de duas maneiras. 

 

 O primeiro trata de um erro “falso positivo” 163 e consiste em considerar 

que algo seria perigoso quando na verdade este não o é. Já o segundo tipo de 

erro, nomeado “falso negativo” 164, consiste em considerar inofensivo aquilo que 

na verdade é perigoso.  

 

Podemos representar a relação dos erros a partir da “fórmula de 

padronicidade” “P = CTI < CTII” 165. Esta diz que, quando o custo de se cometer 

um erro do primeiro tipo for menor que o custo de cometer o erro de segundo 

tipo, torna-se mais vantajoso, do ponto de vista evolucionário, a crença de que 

existe algum padrão — mesmo que ele não exista verdadeiramente. Para 

Shremer a norma humana é assumir a realidade dos padrões166 . 

 

No âmbito da moralidade, isso se traduz na vantagem reprodutiva dos 

indivíduos que possuam mecanismos racionais especializados na justificação 

posterior dos seus comportamentos conquanto que isso garanta uma posição 

social de maior status em comparação àqueles que aderem consistentemente a 

um princípio.  

 

Quando lidamos apenas com a natureza, o uso da racionalidade 

contemplativa é comparativamente mais vantajoso do que no relacionamento 

social. Afinal, a natureza apenas reage causalmente, independentemente das 

crenças que sustentamos. Já nas situações sociais, alterações nas crenças dos 

nossos companheiros — sejam verdadeiras ou falsas — implicam na alteração 

                                                
162 SHERMER, Michael. .The Believing Brain: From Ghosts and Gods to Politics and 
Conspiracies. How We Construct Beliefs and Reinforce Them as Truths. St. Martin's Griffin: New 
York, 2012.  
163 Op. Cit.  
164 Op. Cit.  
165 Onde “P” significa “padronicidade”; CTI significa “cometer erro do tipo I”; CTII significa 
“cometer erro do tipo II””. 
166 Op. Cit. P. 60. 



74 
 

de seus comportamentos; mudanças às quais podem ser comparativamente 

mais vantajosas ou mais prejudiciais167. 

 

Contudo, isto não significa que no campo social sejamos apenas 

máquinas de resposta aos nossos sentimentos. Para Haidt existem dois modos 

de raciocínio criterioso: o “confirmador”, que consiste em formular justificativas 

para um ponto de vista; e o “desbravador”, que busca explorar diversas 

abordagens e perspectivas para um ponto de vista.  Sendo o confirmador nosso 

padrão, existiriam três condições que influenciam na ativação do raciocínio 

“desbravador”: 

 

(1) antes de formular qualquer opinião, os tomadores de decisão são 
informados que terão que prestar contas a uma audiência,  
(2) as perspectivas da audiência são desconhecidas,  
(3) eles acreditam que a audiência é bem informada e interessada em 
rigor.168  

 

Por causa destas limitações, entre outras citadas no livro, Haidt alerta que 

não devemos idolatrar a racionalidade individual isolada. Sua grande habilidade 

é a de “encontrar evidências que sustentem uma posição já possuída, 

normalmente através da intuição”.169 Ele propõe que a melhor maneira para 

construir um conhecimento sólido seria articulando indivíduos em uma 

comunidade científica. Contudo, é importante ter “diversidade intelectual e 

ideológica em qualquer grupo ou instituição cuja meta seja encontrar a verdade” 

170. Assim, cada um pode neutralizar o viés alheio.  

 

Apesar destas ressalvas, o raciocínio moral não é apenas um processo 

paralelo respondendo às nossas intuições. Não estamos presos ao fenômeno da 

“acrasia”, ou seja, a impotência para agir de acordo com os princípios morais em 

que se acredita (e.g.: um homem compromissado que acredita que não deveria 

olhar para outras mulheres e ainda assim o faz, muitas vezes sentindo culpa por 

isso). Enquanto as nossas intuições exercem influência primária, o aspecto 

                                                
167 HAIDT, Jonathan. The Righteous Mind. Why good people are divided by politics and 
religion. Pantheon Books: New York, 2012. P. 76.  
168 HAIDT, Jonathan. The Righteous Mind. Why good people are divided by politics and 
religion. Pantheon Books: New York, 2012. P.76. 
169 Op. Cit.P.76. 
170 Op. Cit. P. 90.  



75 
 

racional, por sua vez, também altera e moldam nossas crenças.  Pessoas podem 

diferir entre si quanto ao grau em que cada um destes componentes — fatores 

externos, intuições, racionalidade e looping reflexivo (sejam nossos ou de outros) 

— influenciam para a sua concepção de moralidade. 

 

Os nossos sentimentos, a racionalidade operacional e as ações 

relacionam-se, no o modelo intuicionista de Haidt de alguma maneira 

semelhante a como ele expõe no seguinte gráfico, elaborado para resumir a sua 

teoria: 

 

FIGURA 4: MODELO DO INTUICIONISMO SOCIAL. 

 

 

 FONTE: HAIDT, 2012, P. 47. 

 

4.2 A MORALIDADE AGREGA E CEGA 

 

Na defesa desta tese, Haidt se ampara na amplamente rejeitada teoria da 

seleção em nível de grupos. Deste modo, é necessário fazer uma ressalva. Caso 

a polêmica abordagem da seleção no nível grupo esteja errada, não implicaria 

necessariamente que as conclusões de Haidt também estejam erradas ou que 

os mecanismos explicados por ele não existam. É perfeitamente possível que a 

evolução individual chegue a conclusões descritivas semelhantes. Como esta 



76 
 

questão não possui relevância neste trabalho, não abordaremos a esta polêmica 

metodológica. 

 

 Haidt defende que, na história da evolução, um dos fatos mais 

importantes e mais raros são as grandes mudanças radicais. Estas ocorrem 

quando “encontra-se uma maneira de suprimir os aproveitadores de modo que 

unidades individuais possam cooperar, trabalhar como um time, e participar da 

divisão de trabalho”. Nestas situações a seleção “favorece os superorganismos 

mais coesos” 171.  

 

  Na sua perspectiva, o fenômeno religioso é tomado como o fio 

condutor do processo de uma das grandes transformações na história 

humana172. Contudo, outros conjuntos de crenças não religiosas, como 

ideologias ou filosofias poderiam assumir esta função de catalizador da coesão 

social173, pois possuem os mesmos aspectos que possibilitaram a religião 

assumir este papel174. 

  

 Ora, mas o que acontece quando temos mais de um desses 

critérios de catalisação social? Sendo a religiosidade, ou seus análogos laicos, 

um ponto gravitacional que agrega pessoas, só fará pare desta órbita aqueles 

que estejam sob poder de influência, que estejam naturalmente perto. Se há 

entre dois destes pontos de atração algum ponto de equilíbrio, no qual indivíduos 

não pendam nem para um nem para outro, então podemos entendê-lo como um 

terceiro “centro” estável de valores. Ademais, se consideramos que um indivíduo 

possa perambular livremente entre estes pontos de coesão social, então, na 

verdade, esta pessoa não é suficientemente influenciada de modo estável por 

nenhum dos dois conjuntos de crenças de modo que não podemos considerar 

membro de nenhum deles. Desta forma, um conjunto de crenças que não tenha 

a capacidade de prevenir a perambulação para outros sistemas perde a sua 

                                                
171 HAIDT, Jonathan. The Righteous Mind. Why good people are divided by politics and religion. 
Pantheon Books: New York, 2012. P.201.   
172 Op. Cit. P. 250-251.  
173 Op. Cit. P. 266.  
174 Op. Cit. P. 206.  



77 
 

capacidade agregadora. Na medida em que ela consegue agregar, ela terá que 

bloquear e previnir a influência de outras matrizes. 

 

A estabilidade destes “símbolos totêmico”, ao redor do qual as pessoas 

se agregam, é descrita por Haidt a partir de um processo de três etapas: primeiro, 

aspectos genéticos que constituem a nossa fisiologia cerebral, como em estudos 

que encontraram diferenças genéticas entre conservadores e progressistas: 

“Most of them related to neurotransmiter functioning particularly glutamate and 

serotonina, both of which are involved in the brain’s response to threat and 

fear”175. Além destes dois aspectos, encontraram-se diferenças genéticas em: 

receptors for the neurotransmitter dopamine, which has long been tied to 

sensation-seeking and openness to experience, which are among the best-

established orrelates of liberalism”176. De acordo com Haidt: “genes contribute, 

somehow to just about every aspect of our personalities”177, obviamente não 

explicam, isoladamente, todas os aspectos e dimensões mas, de acordo com 

ele: “genetics explains between a third and a half of the variability among people 

on their political atitudes. Being raised in a liberal or conservative household 

accounts for much less”178  

 

 O segundo passo encontra-se no fato de não sermos inteiramente 

passivos ao nosso meio. Nós também, influenciados por nossas constituições 

biológicas, agimos e moldamos os nossos meios, selecionamos as nossas 

relações, o modo e em que iremos interagir com o ambiente ou se buscaremos 

outros ambientes. Desta forma, ele dá o exemplo de irmãos criados no mesmo 

lar mas que: 

 

Different sets of genes gave them different first drafts of their minds, 
which led them down different paths, through different life experiences, 
and into different moral subcultures. By the time they reach adulthood 
they have become very different people179 

 

                                                
175 HAIDT, Jonathan. The Righteous Mind. Why good people are divided by politics and religion. 
Pantheon Books: New York, 2012. P.278-279. 
176 Op.Cit. P. 279. 
177 Op.Cit. P.278. 
178 Op.Cit. P.278. 
179 Op.Cit. P.281. 



78 
 

Finalmente, o terceiro elemento constituinte do caráter agregador e 

ofuscante da moralidade, advém de fato de construirmos narrativas para 

descrever a história, seja de nossa própria vida ou da sociedade em geral. O 

problema é que não há um vínculo comum e objetivo a partir do qual estas 

histórias são construídas: “These narratives are not necesarily true stories — 

they are simplified and selective reconstructions of the past, often connected to 

na idealized vision of the future.”180 Mesmo assim, apesar de fabricações post 

hoc: “they still influence people’s behavior, relationships and mental health”181 

Desta maneira, a construção da moralidade ocorre em uma cascata de ao menos 

três níveis, cada qual com influência vetorial (i.e: parte do primeiro ao terceiro) e 

exponencial (i.e: pequenas variações no primeiro nível terão efeitos drásticos no 

último). 

   

4.3  AS SEIS FUNDAÇÕES MORAIS 

 

As fundações morais são compostas por um binômio de valores opostos. 

Elas funcionam nos organismos como um tipo de gatilho para ajustar o 

comportamento. São acionados quando ocorrem certos padrões relevantes à 

sobrevivência em um determinado ambiente. 

 

Convêm lembrar que as hipóteses científicas que se usam do arcabouço 

evolutivo não precisam, necessariamente, explicar o porquê de cada conteúdo 

específico afetar nossos sentidos; sequer é necessário haver uma conexão 

originária entre eles.  

 

Basta explicar quais são e porquê mutações se mostrariam vantajosas 

para a taxa reprodutiva em um ambiente. Além disso, explicar como é que os 

estímulos atuais se relacionam com estes mecanismos de modo que não 

incorram, comparativamente, em desvantagens reprodutivas. 

 

Portanto, existe uma distinção entre os gatilhos originais e os gatilhos 

atuais. Os primeiros são aqueles que foram relevantes para determinar a 

                                                
180 Op.Cit. P.282. 
181 Op. Cit. P.282. 



79 
 

adaptação. Já os segundos se tratam de qualquer estímulo que porventura 

acionam os módulos reativos, ainda que não tenham qualquer relação com o 

original. Por exemplo: a aparência das asas da Borboleta-coruja espanta seus 

predadores acionando gatilhos que originalmente não serviam para fugir de 

borboletas, mas de corujas. Do mesmo modo que isso pode se aplicar a 

fenótipos, também poderia se desdobrar na cultura. O fato de imputarmos 

institivamente agencialidade a fenômenos da natureza pode ter se apresentado, 

inicialmente, como uma vantagem por direcionar o comportamento humano a 

erros menos custosos: “It makes almost all of its mistakes in one direction — 

false positives (detecting na agente when none is presente), rather than false 

negatives (failing to detect the presence of a real agent”182.  Isto acontece porque: 

“the hypersensitive agency detection device is finely tuned to maximize survivel, 

not accuracy”183.  

 

De acordo com os novo ateus, como Dennet, Dawkins e Harris, um 

desdobramento acidental desta atribuição de agencialidade seria justamente a 

crença em entidades místicas, deuses, etc184. Desta forma, as vantagens 

evolutivas derivadas da coesão promovida pela religiosidade seria um 

subproduto acidental deste mecanismo psicológico: “religions are sets of cultural 

innovations that spread to the extent that they make goups more cohesive and 

cooperative”. Haidt aponta que do processo evolutivo memético durante o 

desenvolvimento social não foi orientado pela “religiosidade” em si — como se 

quanto mais religioso fosse um grupo, mais se reproduziria, favorecendo 

indivíduos cada vez mais religiosos — mas, na verdade, as religiões que fossem 

mais coesivas eram as que mais sobreviviam na competição entre grupos. Neste 

sentido, aspectos instintivos ou culturais tem um papel que pode causar 

variações, expansões ou diminuições dos nossos gatilhos originais.  

 

  A seguinte tabela resume e relaciona os aspectos das cinco 

primeiras fundações morais de Haidt. A sexta fundação, referente ao aspecto da 

                                                
182 HAIDT, Jonathan. The Righteous Mind. Why good people are divided by politics and 
religion. Pantheon Books: New York, 2012.P.252. 
183 Op. Cit. 
184 Op. Cit. P. 254. 



80 
 

Liberdade e Opressão, só foi formulada após uma revisão baseada na reação 

do público à sua teoria. 

 

 

 

FIGURA 5: AS CINCO FUNDAÇÕES MORAIS  

 

Fonte: HAIDT, 2012, p.125. 

 

Faremos a seguir uma exposição de cada uma dessas fundações. 

Examinaremos em quais situações pretensamente se originaram, o porquê de 

serem vantajosas evolutivamente, e suas características em indivíduos de 

diferentes vertentes políticas. Sobre estas variações, veremos que ocorrem tanto 

no aspecto da intensidade na relevância atribuída, quanto nas variações 

qualitativas do tipo. Seguiremos o exemplo de Haidt e, por questão de brevidade, 

nos referiremos às fundações somente pelo primeiro nome. 

 



81 
 

4.3.1 CUIDADO E DANO 

 

A teoria de seleção r/K defende que, nos dois extremos de um espectro, 

existem critérios básicos determinantes nas estratégias reprodutoras das 

espécies. O critério “r” refere-se à quantidade de descendentes gerados, 

enquanto o critério “K” refere-se à “capacidade de cuidado” dos genitores em 

relação à prole. Dado que os recursos naturais são escassos — não é possível 

a reprodução infinita na melhor qualidade possível — existe um custo de 

oportunidade na estratégia praticada pelos organismos o qual depende do nicho.  

 

Ambientes instáveis, imprevisíveis e perigosos favorecem espécies de 

comportamento reprodutivo “r”. Estes organismos apresentam: alta taxa de 

fecundação, pouco investimento parental em proles específicas, alta 

vulnerabilidade aos predadores e aos perigos do ambiente, curta expectativa de 

vida, maturação precoce, tamanho físico pequeno e gastos ineficiente de 

energia. Em suma, a estratégia consiste em reproduzir ao máximo para que 

alguns poucos sobrevivam.  

 

Já os ambientes mais estáveis são fecundos para organismos de 

características reprodutiva K. Estes tendem a ser maiores, com expectativa de 

vida mais longa, são mais fortes, demonstram maior eficiência no dispêndio 

enérgico. O índice de reprodução durante a vida é menor, contudo o investimento 

individual em cada prole é intenso. O tempo de maturação é mais longo, por isso 

requer maior cuidado e proteção dos genitores com a prole185. 

 

Devido à baixa taxa reprodutiva, à imensa quantidade de recursos e aos 

riscos envolvidos na reprodução e da imensa vulnerabilidade dos bebês, os 

seres humanos situam-se, bastante próximo ao extremo estratégico K. Portanto, 

é natural que a seleção teria favorecido os genitores — especialmente mulheres 

— que demonstravam comparativamente uma maior sensibilidade inata aos 

sinais de sofrimento, de perigo e das necessidades dos frágeis bebês186 . 

                                                
185CUNNINGHAM, Alfred B., LENNOX John E. e ROSS Rockford. Biofilms: The 
Hypertextbook. Disponível em: 
<http://www.cs.montana.edu/webworks/projects/stevesbook/contents/chapters/chapter002/secti
on004/blue/page003.html.> Acesso: 6 abr. 2015.   
186 Op. Cit.  

http://www.cs.montana.edu/webworks/projects/stevesbook/contents/chapters/chapter002/section004/blue/page003.html
http://www.cs.montana.edu/webworks/projects/stevesbook/contents/chapters/chapter002/section004/blue/page003.html


82 
 

 

Durante boa parte da história biológica, os humanos viviam em pequenos 

grupos. O cuidado dos bebês requer um grau de esforço e colaboração de modo 

que requer contribuição de outros indivíduos além dos pais. Ao menos dois 

motivos fazem com que os canais de sensibilidade à vulnerabilidade se 

estendam além do vínculo sanguíneo imediato. Primeiro, pela vantagem da 

reciprocidade no cuidado da prole alheia. Segundo, porque outros estímulos 

semelhantes aos sinais de vulnerabilidade também nos afetariam, após o 

desenvolvimento dos canais de sensibilidade187. 

 

4.3.2 EQUIDADE E TRAPAÇA 

 

Se tomarmos como ponto de partida a ideia do gene egoísta, não é difícil 

explicar o surgimento do altruísmo entre organismos de íntima relação genética. 

Na relação dos pais e filhos, por exemplo, cada pai possui ao menos 50% dos 

genes em cada filho. Porém, a busca por uma explicação dos casos de 

organismos sem parentesco torna-se um grande quebra-cabeça teórico. 

A aplicação da teoria dos jogos à teoria evolucionista, mais 

especificamente o caso do problema do prisioneiro,188 levou à criação de um 

campeonato de simulações em busca da melhor estratégia que explicasse o 

crescimento estável de populações.  

 

Porém, a adoção radical e indiscriminada de qualquer uma das duas 

condutas possíveis — isto é, cooperar ou desertar — se mostra problemática. 

Um organismo que sempre coopera, indiscriminadamente, cria incentivos para 

ser explorado, torna-se vulnerável aos desertores. Já o organismo que sempre 

deserta termina por ser boicotado, não consegue encontrar parceiros e perde os 

benefícios da cooperação. 

 

Uma das estratégias mais simples e elegantes, que demonstrou 

resultados significativos nestes campeonatos de simulações, é a antiga e 

                                                
187 HAIDT, Jonathan. The Righteous Mind. Why good people are divided by politics and religion. 
Pantheon Books: New York, 2012. P.131.   
188 Op. Cit.  



83 
 

conhecida estratégia “olho-por-olho”, isto é: cooperar com aqueles que 

cooperam e desertar os desertores.  

 

Os nossos gatilhos morais estariam vinculados a este cenário das 

relações binárias, nas quais precisamos identificar qual é o perfil do indivíduo 

com o qual interagimos. Temos sentimentos de prazer e amizade com aquelas 

pessoas que sinalizam reciprocidade e confiabilidade. De maneira oposta, 

sentimos desprezo, raiva, desconfiança e até repulsa por quem indicam hábitos 

de trapaça, engano e traição189.  

 

Contudo, a fundação da Equidade se desdobra em duas modulações: 

proporcionalidade e igualdade. O primeiro aspecto, predominante aos 

conservadores, possui uma maior ênfase na ideia da meritocracia, ou seja, de 

que cada um merece receber os efeitos e as consequências dos seus próprios 

atos, ou ao menos assumir a responsabilidade destes, sejam estas 

consequências positivas ou negativas. A predisposição de punir os trapaceiros 

proporcionalmente está intimamente vinculado a este aspecto das relações 

binárias e da estratégia “olho-por-olho” do altruísmo recíproco. O segundo 

aspecto, a ideia igualitária da equidade, estaria mais vinculada aos aspectos 

psicológicos da fundação moral progressista.  

 

4.3.3.  LEALDADE E TRAIÇÃO 

 

Enquanto a fundação “Equidade” surge no interior de uma comunidade a 

partir das relações binárias e da reputação construída a partir delas, a fundação 

da “Lealdade” brota da interação entre grupos rivais.  

 

A necessidade da cooperação humana para assegurar recursos naturais 

não implica em uma rede cooperativa universal. O fato de existirem grupos 

radicalmente desligados entre si combinado com o a necessidade de haver 

competição por estes recursos escassos, ocasiona a formação de equipes 

competitivas para assegurar e expandir o território de influência. Estas 

competições podem causar, inclusive, invasões violentas aos territórios rivais.  

                                                
189 Op. Cit. 136.  



84 
 

 

Este fenômeno entendido como tribalismo também é encontrado em 

outras espécies. Chimpanzés, por exemplo, demonstram semelhante 

comportamento territorialista, cuja belicosidade se traduz na prática bárbara de 

matar os inimigos para tomar seus recursos e suas fêmeas190 .  

 

Por milhões de anos, os seres humanos e seus ancestrais diretos 

enfrentaram o desafio adaptativo de formar e manter alianças competitivas. 

Somos descendentes destes tribalistas bem sucedidos. Esse aspecto está tão 

imbricado em nós que quando conflitos violentos entre tribos e grupos não são 

mais relevantes para a nossa sobrevivência criamos, mesmo assim, atividades 

competitivas que supram estes nossos instintos para fins de entretenimento e 

seleção sexual.  

 

Do ponto de vista psicológico, o fenômeno esportivo, por exemplo, pode 

ser explicado como uma readaptação dos “gatilhos” da fundação da Lealdade. 

Os troféus, prática comum na guerra que incluem parte do corpo dos inimigos, 

são justamente indicadores de vitória na competição e sucesso na prática tribal. 

 

4.3.4 AUTORIDADE E SUBVERSÃO  

 

Assim como a fundação da “Lealdade”, a origem da fundação “Autoridade” 

também está relacionada à necessidade da formação e ordenação de grupos, 

tanto por pressões internas quanto externas. 

 

Por um lado, a ideia de autoridade e hierarquia está intimamente atrelada 

à violência e agressão. De fato, animais que não reconhecem a hierarquia 

apanham dos superiores e para evitar ataques tendem a sinalizar a sua 

inferioridade e submissão. Contudo, hierarquias não necessariamente se 

resumem a poder físico e opressão.  

 

                                                
190 Op. Cit. 139. 



85 
 

Quanto mais complexa a forma de vida, maior a variedade de critérios 

determinantes e funções da autoridade. Presente de forma rudimentar entre 

chimpanzés191, a responsabilidade na manutenção da ordem e justiça entre 

seres humanos é ainda maior, e a dependência no uso direto da força bruta é 

ainda menor. 

 

Haidt cita o trabalho do antropólogo Alan Fiske dizendo que o “Índice de 

Autoridade” trata de um dos quatro tipos elementares de relações humanas192. 

Em seu trabalho na África, Fiske demonstra que expectativas mútuas nas 

relações são mais semelhantes a de pais e filhos do que ditadores e oprimidos, 

são “baseadas em percepções legítimas de assimetria, não no poder coercitivo; 

não são necessariamente explorativas.”193 

 

Deste modo, a fundação da autoridade possui um direcionamento duplo 

de obrigações: dos superiores aos inferiores, e dos inferiores aos superiores. 

Neste ambiente, o sucesso reprodutivo dos nossos ancestrais dependeu da 

habilidade de cultivar a proteção daqueles que se situavam acima de seu status 

ao mesmo tempo em que se cultiva a fidelidade dos subordinados. Por isso, 

rastreamos o status de cada um para tratá-los de maneira apropriada194 . 

 

O caos resultante da subversão repentina de uma ordenação hierárquica 

bem estabelecida, ainda que não acarrete em danos imediatos, pode ser 

preocupante para todos. Isto porque, do ponto de vista instintivo, existe um 

interesse na manutenção imediata da ordem vigente, que cada um se 

responsabilize pelas obrigações de sua posição social.195   

 

 

 

                                                
191 HAIDT, Jonathan. The Righteous Mind. Why good people are divided by politics and religion. 
Pantheon Books: New York, 2012.P.139. 
192  Op. Cit. P.143.  
193 Op. Cit. P.144.  
194  Op. Cit.  
195  Op. Cit.  



86 
 

4.3.5 SACRALIDADE E DEGRADAÇÃO 

 

O fenômeno da repulsa moral possui raízes biológicas bastante 

pragmáticas às nossas necessidades físicas. A higiene é primal para prevenção 

de doenças infecto-contagiosas e de alimentos podres.  

 

Enquanto a maior parte dos animais possui uma predisposição natural 

para determinados alimentos, os seres humanos são onívoros. Por este motivo 

precisam aprender a distinguir quais os alimentos são nocivos e quais são 

seguros. Esta flexibilidade permite uma grande vantagem evolutiva por meio da 

alta capacidade adaptativa em novos ambientes. Por outro lado, implica no 

“Dilema do onívoro”196. 

 

 Um indivíduo pode se recusar a experimentar novos alimentos, 

limitando-se apenas àqueles seguramente conhecidos pela tradição. Contudo, 

ao agir assim, perde as vantagens de novas fontes calóricas e se arrisca a 

passar fome caso haja uma escassez repentina do alimento. Por outro lado, se 

colocar indiscriminadamente tudo que vê na boca, estaria terminantemente 

condenado a morrer pela ingestão de algo venenoso ou estragado. 

 

 Estes são dois exemplos do que Haidt chama de “neofobia” (aversão, ou 

repulsa, ao novo) e “neofilia” (amor, ou abertura, ao novo). Os indivíduos que 

possuidores de um sentido de nojo que conciliava adequadamente estes critérios 

tiveram acesso a um nível de calorias superior que os demais. 

 

 O nosso sentimento de nojo não nos protege apenas de alimentos 

danosos. Pesquisador do fenômeno do nojo enquanto sentimento moral, Haidt 

cita o psicólogo Mark Schaller para dizer que o nojo é parte de nosso “sistema 

imunológico comportamental”, ou seja, “um conjunto de módulos cognitivos que 

são acionados ao se deparar com sinais de infeções ou doenças para nos afastar 

dos portadores destas”197. Afinal, é mais fácil ser higiênico, ou mesmo evitar 

                                                
196 Op. Cit. P. 148.  
197 Op. Cit. P. 148.  



87 
 

pessoas sujas e doentes evitando qualquer contato com micróbios perigosos, do 

que contraí-los e torcer que o sistema imunológico os vença198. 

 

 Indivíduos em um grupo populacional, especialmente nos menores, 

geralmente possuem certa semelhança no sistema imunológico. 

Consequentemente, o contato com membros de outros grupos, com forasteiros 

ou imigrantes, expõe a todos o risco de novas doenças, pragas e epidemias 

desconhecidas. Por outro lado, este contato também possui aspectos positivos- 

como acesso a novas ideias, tecnologias, bens etc. O equilíbrio entre xenofobia 

e xenofilia é um exemplo de comportamento social análogo ao dilema do 

onívoro199. 

 

Haidt propõe que sem o sentimento de nojo não haveríamos seu oposto: 

o sentido de sacralidade. Ambos estão relacionados com o processo de tornar 

tabu certos comportamentos, objetos, lugares, etc. Isso ajuda consolidar 

indivíduos em comunidades morais cuja conduta desrespeitosa pode causar 

reações corretivas drásticas por parte dos demais. Esta adoção irracional 

extremada de totens e tabus, sejam negativos ou positivos, é um forte fator da 

coalizão social200. 

 

4.3.6 LIBERDADE E OPRESSÃO 

  

O funcionamento da fundação moral da liberdade possui estreitos laços 

com a da Autoridade. Ambas referem-se ao fenômeno da hierarquia, algo que 

perpassa naturalmente em qualquer grupo, quando estes são compostos de 

indivíduos com talentos e características diferentes entre si.  

 

Primeiramente, a fundação da Autoridade trata da questão d própria 

existência de alguma distinção hierárquica — i.e.: se de fato possuiríamos uma 

predisposição a admirar e reconhecer autoridade naqueles que se distinguem 

enquanto membros excelentes e virtuosos de um grupo com objetivos comuns, 

                                                
198 Op. Cit.  
199 Op. Cit. P. 49.  
200 Op. Cit. P. 153.  



88 
 

especialmente em conflitos com ameaças externas.  Estabelecida a existência 

desta disposição, como já vimos, a fundação da liberdade refere-se aos gatilhos 

do reconhecimento da autoridade e aos critérios de distinção entre um líder digno 

ou um tirano opressor. Em outras palavras, são os nossos mecanismos naturais 

que procuram estabelecer quais são os limites do poder legítimo. 

 

Haidt propõe que a fundação da liberdade surgiu como uma adaptação 

em resposta ao desafio de se viver em pequenas comunidades compostas por 

indivíduos os quais, existindo-se uma oportunidade, tentariam dominar os 

demais201. Portanto, os gatilhos originais teriam desenvolvido para responder a 

quaisquer que fossem os sinais que indicassem comportamentos controladores 

ou agressivos. Os Indivíduos que não tivessem a capacidade de reconhecer 

estas afrontas, ou que reagissem contra a opressão, terminariam por ter, 

comparativamente, menos acesso a recursos e/ou parceiros sexuais. Ato 

contínuo, esses indivíduos teriam um menor índice reprodutivo. Neste sentido, a 

fundação da liberdade seria um termômetro cuja sensibilidade responde contra 

a superioridade quando ela deixa de ser benéfica. Os líderes, os “alfas” 

precisam, portanto, encontram-se em uma situação na qual precisam balancear 

delicadamente o seus poderes para não elicitar revoltas, algo comum no 

comportamento tanto de chimpanzés, tribos e da nossa própria história social.  

 

5.  MORAL E POLÍTICA 
 

5.1. “ESQUERDA”, “DIREITA” E AS FUNDAÇÕES MORAIS 

 

Haidt nos explica que é é possível dividir as seis fundações que ele 

apresenta em dois trios. As fundações: “Cuidado”, “Liberdade” e “Equidade” 

constituem o primeiro trio a maioria das pessoas consideram-nas as mais 

relevantes para a moralidade. As pessoas, contudo, diferem-se no modo de 

entende-las a depender do grau de relevância atribuído a cada uma delas e às 

motivações que justificam este grau de relevância. Estas diferenças são 

                                                
201 Op. Cit. 172.  



89 
 

correlacionadas à diferença do posicionamento político auto declarado das 

pessoas. 

 

Em relação à fundação do Cuidado, as pessoas diferem umas das outras 

especialmente em relação ao grau de relevância que cada um atribui a esta 

fundação. Os índices do teste de Haidt, sobre o qual falaremos mais nas 

seguintes sessões, demonstram que os progressistas atribuíram, nos seus 

julgamentos morais, significantemente mais relevância ao “Cuidado” dos 

indivíduos de outros posicionamentos políticos, especialmente quando 

comparados aos libertários. Os resultados dos testes demonstram que pessoas 

que se declaram politicamente progressistas possuem grande sensibilidade aos 

sinais de violência e sofrimento. 

 

Quanto à fundação da Liberdade, a divergência se encontra nas 

diferentes maneiras em que as pessoas podem se importar por ela. Os 

progressistas, fortemente influenciados pela fundação do do “Cuidado”, 

demonstram maior preocupação pelos direitos dos grupos considerados 

vulneráveis. No tradeoff entre liberdade e segurança, os progressistas estão 

dispostos a recorrer a intervenções do Estado como uma força exterior 

resgatando os oprimidos de relações que os progressistas entendem como 

opressoras. Já os conservadores, céticos em relação ao poder político, 

consideram temerário concentrar poder em a uma instituição que tantas vezes 

na história se voltou contra o povo, atacando-os e tolhendo-lhes as liberdades. 

 

No caso da fundação da Equidade, há, novamente, diferenças no 

entendimento.  Esta fundação está intimamente ligada à nossa ideia intuitiva de 

“carma” — influenciado por alguma perspectiva seja metafísica, natural ou social 

—, em outras palavras, a ideia de que há (ou deveria haver), algum tipo de 

sistema compensatório, uma ideia de “olho por olho” seja para o bem ou para o 

mal.  Uma pessoa que faz bem “merece” receber bem de volta e não o mal, do 

mesmo modo que alguém que faça o mal não “merece” receber bem.  

 

Os conservadores, por exemplo, atribuem uma maior relevância à ideia 

da proporcionalidade pois valorizado ambos aspectos do carma, positivo e 



90 
 

negativo. Enquanto isso, os progressistas são mais ambivalentes em relação a 

questões de proporcionalidade, principalmente por causa dos aspectos 

negativos do carma. O ato de revidar e punir causam dano e sofrimento aos 

infratores, entrando em choque com sua hipersensível fundação do Cuidado. 

 

Pouco prevalente na matriz moral progressista, o segundo trio de 

fundações — Lealdade, Autoridade e Sacralidade — é mais presente na 

moralidade conservadora. Os indivíduos que se autodeclararam conservadores 

atribuíram relevância de forma mais equilibrada a todas as seis fundações. É 

neste segundo trio onde encontramos a grande disparidade entre os grupos 

políticos no modo em que atribuem relevância moral.  

 

Na pesquisa online de Haidt202, voluntários que autodeclaravam seus 

posicionamentos políticos, julgaram o grau de importância de diversas questões 

relevantes a cada fundação. As discrepâncias do resultado podem ser vistas no 

seguinte gráfico: 

 

FIGURA 6: PONTUAÇÕES NO MFQ, 132,000 VOLUNTÁRIOS,EM2011.

 

Fonte: HAIDT, 2012, p.161. 

 

                                                
202 Entraremos em mais detalhes a respeito dela na parte 4.3 deste trabalho. 



91 
 

5.2.  FUNDAÇÕES MORAIS E O LIBERTARIANISMO 

 

Além das duas grandes posições partidárias americanas, replicadas nas 

maiores democracias do mundo, Jonathan Haidt também investiga uma terceira 

vertente política menos conhecida: o libertarianismo.  

 

A partir do resultado dos 12,000 questionários respondidos por pessoas 

que se declaravam libertários, Haidt chegou à conclusão de que este grupo 

possui uma maior proximidade na maioria dos parâmetros de personalidade em 

relação aos esquerdistas do que aos conservadores. Ambos grupos 

demonstraram uma maior abertura à novas experiências do que os 

conservadores, e ao mesmo tempo, tanto um menor grau de sensibilidade ao 

nojo, quanto maior grau de tolerância. 

 

A partir do “Questionário de Fundações Morais”, Haidt desenha a matriz 

moral daqueles que ao fazer o teste, se autodeclararam libertários. O resultado 

foi que se assemelharam bastante aos esquerdistas por apresentar pontuações 

muito baixas nas fundações de Lealdade, Autoridade e Sacralidade.   

 

Por outro lado, na questão das fundações de Cuidado e Liberdade 

houveram diferenças drásticas.  Na primeira os Libertários apresentaram 

pontuações demasiadamente baixas, menores que os conservadores. Na 

segunda, apresentaram pontuações extremamente altas, mais até que os 

conservadores, especialmente após serem incluídas no teste questões sobre 

liberdade econômica. A seguir temos em sequência as representações gráficas 

dos perfis de cada um dos três grupos: 

   

 

 

 

 

 

 



92 
 

FIGURA 7: — A MATRIZ MORAL DOS PROGRESSISTAS 

AMERICANOS. 

 

 

FONTE: HAIDT, 2012, p. 297. 

 

FIGURA 8: — A MATRIZ MORAL DOS CONSERVADORES SOCIAIS 

AMERICANOS. 

 

FONTE: HAIDT, 2012, p.306. 

 

FIGURA 9 — A MATRIZ MORAL DOS LIBERTÁRIOS AMERICANOS. 

 

 

Fonte: HAIDT, 2012, p. 302. 



93 
 

 

 A filosofia libertária não é amplamente conhecida pelo público geral, 

raramente recebe a devida atenção ou destaque no debate político. Mesmo nos 

Estados Unidos da América, onde o termo se popularizou na última década 

desde a crise de 2008 e das campanhas presidenciais de Ron Paul, de acordo 

com uma pesquisa do Pew Research a respeito desta posição política diz que: 

“Just 42% of those with a high school education or less answered the multiple-

choice question correctly, compared with 76% of college graduates”203 Por isso, 

muitos dos libertários sentem-se deslocados nas análises politicas e se 

incomodam ao serem enquadrados em um dos lados de um espectro político 

binário. O trabalho de Haidt, que reconhece  faz uma imensa justiça ao tratar o 

libertarianismo como um posicionamento político radicalmente distinto dos 

demais e ao demonstrar evidências que legitimam esta distinção.   

 

5.3. DEFININDO A CLASSIFICAÇÃO DOS POSICIONAMENTOS POLÍTICOS 

 

O estudo de Haidt, encontrado no site yourmorals.org consiste em três 

aspectos: coletar dados a respeito do modo como pessoas conduzem 

julgamentos morais, dados a respeito do posicionamento político destas 

pessoas, e por fim, cruzar estes dados para averiguar se eles se correlacionam. 

Defendemos que este procedimento torna-se problemático quando Haidt insere 

em sua pesquisa o libertarianismo, um posicionamento político que, por 

excelência, baseia toda a sua argumentação na cisão radical entre o campo da 

moralidade e o campo da política. 

 

Como vimos, a avaliação dos aspectos morais segue um teste com 

rigorosa metodologia com critérios estabelecidos para classificar cada valor que 

constitui a matriz moral dos indivíduos. Em seu questionário, pede que os 

participantes atribuam valor a diversos critérios de modo que respondam à 

seguinte pergunta: “When you decide whether something is right or wrong, to 

what extent are the following considerations relevant to your thinking?”. Então 

lista uma série de critérios — e.g.: “Whether or not someone suffered 

                                                
203 Kiley, Jocelyn. In search of libertarians. Disponível em:<  http://www.pewresearch.org/fact-
tank/2014/08/25/in-search-of-libertarians/>. Acesso: 10 ago. 2015.   

http://www.pewresearch.org/staff/jocelyn-kiley/


94 
 

emotionally” ou “Whether or not someone was good at math” (cada qual 

adequada a uma das fundações propostas por ele) — e o participante deve julgar 

em uma escala que vai de “not relevant at all” a “extremely relevant”. A segunda 

parte do questionário pede para que se leia algumas frases — e.g.: “Respect for 

authority is something all children need to learn” ou” People should not do things 

that are disgusting, even if no one is harmed” —  e que se julgue em que grau 

concorda com o enunciado (desde “strongly disagree” a “strongly agree”).  

 

Por outro lado, quando coleta dados a respeito da outra metade do estudo 

— ou seja, qual é o posicionamento político dos participantes —, Haidt não parte 

de critérios objetivos pré-estabelecidos, nem pede-se para que responda algum 

questionário que o enquadre seguramente em algum espectro político. Exige-se 

apenas que o participante declare o que considera ser o seu posicionamento 

político — desde muito à esquerda a muito à direita (ou posições intermediárias); 

libertário; alguma forma de “apolítico”; ou como “não se sabe”. Sendo assim, não 

há na pesquisa de Haidt clareza conceitual que vá além do senso comum dos 

participantes, nem qualquer critério objetivo que estabeleça o enquadramento 

político dos participantes. Consequentemente,  para atingirmos o nosso objetivo 

neste trabalho de analisar a plausibilidade da relação entre moral e política, 

precisaremos suprir esta carência para os. 

 

Mesmo assim, em sua descrição dos três posicionamentos políticos, ele 

classifica o progressismo como o posicionamento que “emphasize care for the 

vulnerable, opposition to hierarchy and oppression, and interest in changing laws, 

traditions, and institutions to solve social problems”204, os libertários como 

“basically liberals who love markets and lack bleeding hearts”205, e por último os 

conservadores, que não são contra qualquer tipo de mudança social, mas 

apenas aquelas mudanças que “they believe that change will damage the 

institutions and traditions that provided our moral exoskeletons (such as the 

Family).  Preserving those institutions is their most sacred value”206. Desta forma, 

                                                
204 HAIDT, Jonathan. The Righteous Mind. Why good people are divided by politics and religion. 

Pantheon Books: New York, 2012. P. 296. 
205 Op. Cit. P. 301. 
206 Op. Cit. P. 305. 



95 
 

não houve uma correlação entre dois dados objetivamente distintos, mas uma 

subordinação da definição política aos sentimentos morais .   

  

Concordamos, por um lado, que este método se mostre adequado ao 

estudo tal como ele fora proposto inicialmente, quando se limitava ao espectro 

progressista-conservador. Quando ele insere a posição libertária ele de fato, 

incidentalmente, contempla fidedignamente um subgrupo de indivíduos que 

porventura possuam as matrizes morais tal como foram descritas e por isso 

façam essa transferência direta ao libertarianismo. Por outro lado, a ambiguidade 

com a qual Haidt questiona se algo está “certo” ou “errado”, não deixa claro qual 

é o modo que os participantes analisam se está certo ou errado.  

 

5.4 MEIOS E FINS NA DEFINIÇÃO POLÍTICA 

 

O paradigma esquerda-direita surgiu no léxico político a partir do 

parlamentarismo francês: 

 

Nas primeiras décadas do século XIX, aquilo que era referido como 
Direita compreendia os grupos defensores da ordem, sob uma 
perspectiva conservadora ou até mesmo reacionária. A Esquerda, por 
sua vez, era formada por aqueles que eram crìticos da sociedade 
hierárquica herdada do Antigo Regime, reivindicando a liberdade de 
fazer comércio e a garantia de direitos de propriedade207 

 

Com a ascensão do pensamento socialista, tornou-se mais problemático 

fazer a divisão de três posições políticas em um paradigma que descreve dois 

lados. Temos exemplos históricos que expõe esta dificuldade, como o caso do 

liberal Frederic Bastiat e do socialista Proudhon: “não obstante a discordância 

acerca do juro, eram adeptos exacerbados da liberdade, tendo estado várias 

vezes ombreados em votações na Câmara dos Deputados”208. Havia, em casos 

deste tipo, uma discordância radical  entre ambos em relação ao modelo de 

                                                
207 OSTERMANN, Fábio Maia. Os liberais e o espectro político unidimensional: direita, 
esquerda ou algo mais? Disponível 
em:<http://tede2.pucrs.br/tede2/bitstream/tede/6294/2/474518%20-
%20Texto%20Completo.pdf>. Acesso: 1 ago. 2016. 
208 ARTHMAR, Rogério. CINELLI, Carlos Leonardo Kulnig. Quando o liberal e o socialista se 
defrontam: Bastiat, Proudhon e a renda do capital. Nova econ. vol.20 n°3. Belo 
Horizonte Set./Dec. 2010. Disponível em: 
<http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S010363512010000300005&script=sci_arttext>. Acesso 
em: 1 ago. 2016.    

http://tede2.pucrs.br/tede2/bitstream/tede/6294/2/474518%20-%20Texto%20Completo.pdf
http://tede2.pucrs.br/tede2/bitstream/tede/6294/2/474518%20-%20Texto%20Completo.pdf
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S010363512010000300005&script=sci_arttext


96 
 

sociedade almejados por cada um. Todavia, percebe-se uma concordância 

negativa (ou seja, a respeito do que não é legítimo) em relação aos meios para 

se chegar neste modelo de sociedade. Desta forma, em qual sentido poderíamos 

considera-los em espectros opostos? No sentido político ou moral? Se há uma 

identidade ou subordinação entre estes campos, tal como proporia as definições 

de Haidt, como poderíamos classificar sob a mesma definição estes que tantas 

vezes mostraram-se aliados políticos, porém oponentes em relação ao projeto 

de sociedade que vislumbravam alcançar por estes meios políticos?  

 

Argumentaremos, portanto, que enquanto podemos descrever 

adequadamente os critérios de moralidade e as suas posições em relação às 

finalidades almejadas, para definirmos as posições políticas devemos adotar 

como fator relevante as propostas de legitimidade dos meios. 

 

Insatisfeito com a dicotomia do paradigma esquerda e direita, David 

Nolan, cientista político e um dos fundadores do partido libertário nos Estados 

Unidos, adicionou uma segunda dimensão ao espectro político. Em seu artigo 

de 1971, “Classifying and Analyzing Politico-Economic Systems”, ele apresentou 

aquilo que é atualmente conhecido como “Diagrama de Nolan”, ou seja, um plano 

cartesiano cujo eixo horizontal “x” representa liberdade econômica e o eixo 

vertical “y” representa liberdades civis.  

 

Tratando de critérios políticos, estes eixos versam sobre a legitimidade do 

uso agressivo de força física . Weber, antes de nos fornecer a clássica definição 

do Estado como “uma comunidade humana que pretende, com êxito, o 

monopólio do uso legítimo da força física dentro de um determinado território” 

209, nos explica que este fenômeno sociológico é, enquanto monopólio territorial 

da força, apenas um caso específico de associação política: “Só podemos definir 

o Estado moderno sociologicamente em termos dos meios específicos 

                                                
209 WEBER, Max. Ensaios de Sociologia. Livros Técnicos e Científicos Editora S.A.: Rio de 
Janeiro, 1982. 5°Ed. Disponível em: 
<http://www.ldaceliaoliveira.seed.pr.gov.br/redeescola/escolas/18/1380/184/arquivos/File/materi
ais/2014/sociologia/Ensaios_de_Sociologia_-_Max_Weber.pdf>. Acesso: 1 ago. 2016. P. 98. 

http://www.ldaceliaoliveira.seed.pr.gov.br/redeescola/escolas/18/1380/184/arquivos/File/materiais/2014/sociologia/Ensaios_de_Sociologia_-_Max_Weber.pdf
http://www.ldaceliaoliveira.seed.pr.gov.br/redeescola/escolas/18/1380/184/arquivos/File/materiais/2014/sociologia/Ensaios_de_Sociologia_-_Max_Weber.pdf


97 
 

peculiares a ele, como peculiares a toda associação política, ou seja, o uso da 

força física.”210  

 

Complementando a esta perspectiva Weberiana, o sociólogo Franz 

Oppenheimer delimita em seu livro “O Estado”, onde trata desta instituição, os 

dois meios básicos que o homem pode recorrer para ganhar o seu sustento. 

Chama-os de “meio econômico” e “meio político” — respectivamente sinônimos 

de “trabalho” e “roubo” — sendo este último meio de atuação, por excelência, do 

Estado:  

 
There are two fundamentally opposed means whereby man, requiring 
sustenance, is impelled to obtain the necessary means for satisfying his 
desires. These are work and robbery, one's own labor and the forcible 
appropriation of the labor of others. I propose in the following discussion 
to call one's own labor and ·the equivalent exchange of one's own labor 
for the labor of others, the "economic means" for the satisfaction of 
needs, while the unrequited appropriation of the labor of. others will be 

called the "political means211 
 

Percebemos que esta formulação do sociólogo alemão reflete a distinção 

feita no diálogo “Sofista” de Platão, quando a personagem do Estrangeiro, 

dialogando com Teeteto, procurava estabelecer uma classificação apropriada 

para definir os sofistas: 

Estrangeiro — E não há duas espécies de arte aquisitiva, a da permuta 
entre agentes voluntários, a qual ocorre por meio de dádivas, salários 
e compra e venda, e aquela que compreende todo o restante da arte 
aquisitiva? E visto que controla ou submete por meio da ação ou da 
palavra, não poderia ser chamada de arte do controle? [...] Muito Bem. 
Poderíamos dividir a arte do controle em duas partes? [...] Chamando 
toda sua parte ostensiva de luta enquanto toda a sua parte secreta de 
caça […] Definindo a pirataria, a escravização humana, a tirania e toda 
a arte da guerra coletivamente como caça pela força.  [...] diremos 
agora que há duas formas de permuta, uma por meio da dádiva, a outra 
por meio da venda. Tudo bem? [...] E diremos também que a permuta 
mediante venda divide-se em duas partes. [...] Uma parte é a venda de 
coisas que o próprio vendor produz. A outra envolve o fornecimento, 
ou seja, o fornecimento de coisas que outras pessoas, não o 

fornecedor produzem.212 
 

                                                
210 Op. Cit. P.97-98. 
211OPPENHEIMER, Franz. The State. Its History and Development viewed sociologically. 
Vanguard Press: New York, 1922. Disponível em: 
<https://mises.org/system/tdf/The%20State%20Its%20History%20and%20Development%20Vie
wed%20Sociologically_2.pdf?file=1&type=document>. Acesso: 1 ago. 2016. P.24.  
212BINI, Edson. (Trad.) PLATÃO. Diálogos I – Teeteto, Sofista, Protágoras. Edipro: São Paulo, 
2007. P.161-169. 

https://mises.org/system/tdf/The%20State%20Its%20History%20and%20Development%20Viewed%20Sociologically_2.pdf?file=1&type=document
https://mises.org/system/tdf/The%20State%20Its%20History%20and%20Development%20Viewed%20Sociologically_2.pdf?file=1&type=document


98 
 

O sociólogo alemão tinha consciência que tal distinção, em si, não era 

uma novidade. Porém, não havia até então quem tivesse levando os corolários 

desta classificação às suas últimas consequências:  

 

“The idea is not altogether new; philosophers of history have at all times 
found this contradiction and have tried to formulate it. But no one of 
these formulae has carried the premise to its complete logical end. At 
no place is it clearly shown that the contradiction consists only in the 
means by which the identical purpose, the acquisition of economic 
objects of consumption, is to be obtained.”213 p25-26 

 

Partindo desta perspectiva, podemos fixar como sendo o ponto zero  

destes dois eixos aqueles posicionamentos que acham legítimo qualquer tipo do 

uso agressivo de força na sociedade, seja por motivos econômicos, por motivos 

de comportamento pessoal ou ambos. Quanto mais liberdade for aceita para 

cada critério, i.e.: quanto menos se considera legítimo usar a força agressiva, 

mais o posicionamento político se distancia do ponto zero de cada eixo. Desta 

forma, ao invés do espectro político limitar-se a um único eixo definido por dois 

critérios, ao adicionamos uma dimensão extra temos um espectro político mais 

rico, com dois eixos que apontam para quatro critérios, de modo que possamos 

adequar mais precisamente as posições políticas sem que incorramos nos 

embaraços que o espectro bidimensional passa ao tentar classificar 

pensamentos tão díspares como os de Lenin e Bakunin na “esquerda” ou de 

Lysander Spooner e Carl Schmidt na “direita”. 

 

A depender da combinação destes dois critérios, o posicionamento 

político é qualificado como parte de um dos quadrantes: “esquerda” (ou 

progressista) para quem seja predominantemente a favor de liberdades pessoais 

e parcialmente a favor de liberdade econômica; “direita” (ou conservador), para 

aqueles que sejam predominantemente a favor de liberdade econômica e 

parcialmente a favor de liberdades civis; “centro”, para aqueles que parcialmente 

a favor de ambos os tipos de liberdade; “totalitário” (ou populista, estatista, 

comunitário), para descrever os que são predominantemente contra ambos os 

                                                
213 OPPENHEIMER, Franz. The State. Its History and Development viewed sociologically. 
Vanguard Press: New York, 1922. Disponível em: 
<https://mises.org/system/tdf/The%20State%20Its%20History%20and%20Development%20Vie
wed%20Sociologically_2.pdf?file=1&type=document>. Acesso: 1 ago. 2016. P.25-26. 

https://mises.org/system/tdf/The%20State%20Its%20History%20and%20Development%20Viewed%20Sociologically_2.pdf?file=1&type=document
https://mises.org/system/tdf/The%20State%20Its%20History%20and%20Development%20Viewed%20Sociologically_2.pdf?file=1&type=document


99 
 

tipos de liberdade; ou ainda “libertário” (ou anarquista), para descrever os 

indivíduos que são predominantemente a favor de ambos os tipos de liberdade. 

 

FIGURA 10: DIAGRAMA DE NOLAN. 

 

FONTE: (OSTERMAN, 2014, p.59) 

 

A classificação tripartite de Haidt assemelha-se ao modelo do “triangulo 

hayekiano”, encontrada no artigo “Why I’m not a Conservative”, publicado em 

1960 no posfácio do seu livro “The Constitution of Liberty” onde Hayek explica: 

 

The picture generally given of the relative position of the three parties 
does more to obscure than to elucidate their true relations. They are 
usually represented as different positions on a line, with the socialists 
on the left, the conservatives on the right, and the liberals somewhere 
in the middle. Nothing could be more misleading. If we want a diagram, 
it would be more appropriate to arrange them in a triangle with the 
conservatives occupying one corner, with the socialists pulling toward 
the second and the liberals toward the third214.  

 

Um dos problemas com arranjo tripartite dos posicionamentos políticos, 

adotado por Haidt e Hayek é que as posições progressistas e conservadoras — 

entendidas como perspectivas políticas opostas — dependem inteiramente das 

idiossincrasias do momento histórico, dificultando-se por isso que tenhamos uma 

definição conceitual robusta e aplicável a diferentes lugares e épocas:  

 

“The position which can be rightly described as conservative at any time 
depends, therefore, on the direction of existing tendencies. Since the 
development during the last decades has been generally in a socialist 
direction”215  

 

                                                
214 HAYEK, Friedrich A. The constitution of liberty. University of Chicago Press: Chicago, 1978. 
Disponível em: <http://www.libertarianismo.org/livros/tcolfh.pdf>. Acesso: 8 ago. 2016.    
215 Op. Cit. P. 399.  

http://www.libertarianismo.org/livros/tcolfh.pdf


100 
 

Outra limitação trata-se da ausência de “reflexibilidade”. Se existem lados 

opostos no eixo progressismo e conservadorismo, por que não teríamos lados 

opostos no segundo eixo? Sendo assim, um modelo triangular não contempla o 

posicionamento político diametralmente oposto ao libertarianismo. Nolan 

nomeou esta posição de populismo, também chamado de “totalitarismo”. Mais 

adequadamente, para evitarmos uma conotação pejorativa, poderíamos de 

classifica-la por um termo mais neutro como “comunitarismo”.  Como Haidt adota 

o modelo triangular, o seu estudo não delineia o perfil psicológico ou a matriz 

moral de indivíduos desta ultima perspectiva. 

 

Seria possível adicionar uma terceira (ou até mais) dimensão ao espectro 

político e através destes novos eixos poderíamos alcançar uma precisão de 

classificação política ainda maior fazendo distinções a respeito de nacionalismo 

e internacionalismo, antropocentrismo ou ambientalismo, etc. Porém, estas 

distinções diferenciam-se apenas quanto a fatos materiais, isto é, de acordo com 

os conteúdos de determinadas finalidade almejadas (e.g.: se a restrição à 

liberdade social visa uma sociedade religiosa ou laica; se a restrição à liberdade 

econômica visa o nacionalismo ou o sindicalismo). A vantagem de usarmos o 

diarama de Nolan tal como ele é formulado é porque ele mantem-se nos 

aspectos formais das correntes políticas. A classificação é feita de acordo com 

o entendimento a respeito da legitimidade dos meios praticados e não dos fins 

almejados pelo participante do teste. Limita-se aos aspectos formais da política 

vista primordialmente de acordo com o entendimento da legitimidade dos meios 

praticados e não os fins almejados. Sob esta perspectiva formal, da legitimação 

dos meios, enquadram-se no quadrante do totalitarismo, tanto o socialismo 

nacionalista alemão quanto o socialismo internacionalista soviético. Apesar de 

diferenças quanto a finalidade material, ambos pregam o controle total da 

sociedade em tanto nos aspectos econômicos quanto nos pessoais216. 

 

Entretanto, um dos problemas no diagrama de Nolan é que os seus eixos 

de liberdade econômica e política, apesar de distintos entre si por uma questão 

                                                
216 Para mais sobre as semelhanças totalitárias entre estes regimes consulte: ARENDT, Hannah. 
The origins of Totalitarianism. Harvest Book: New York, 1973; GREGOR, James. The Faces 
of Janus: Marxism and Fascism in the Twentieth Century. YALE UNIVERSITY PRESS: 
Estados Unidos, 2000. 



101 
 

de clareza analítica, não são tão facilmente dissociáveis na realidade. Muitas 

vezes, para se regulamentar um comportamento pessoal através de agressões, 

é necessário alvejar comportamentos econômicos e vice-versa. Esta confusão 

entre meios políticos e fins morais — pessoas que almejam usar os mesmos 

meios para fins diferentes, ou, ao contrário, usar o mesmo meio para fins 

diferentes — torna ainda mais complicada a proposta que Haidt faz de desenhar 

diretamente a identidade entre moralidade e política, especialmente no caso de 

uma filosofia política que conscientemente as separa, como o libertarianismo. 

Esta confusão é um dos motivos que nos leva a considerar a classificação 

política pelos critérios dos meios políticos considerados legítimos e não às 

finalidades desejadas. 

 

A proibição de bebidas alcoólicas nos Estados Unidos, por exemplo, foi 

promovida por movimentos progressistas e religiosos, como o Woman's 

Christian Temperance Union, que promoviam a temperança e o controle social 

visando acabar com vícios para melhorar a moralidade e saúde pública. Apesar 

da finalidade desta intervenção política ser direcionada ao controle do âmbito 

das liberdades pessoais, vemos claramente que a emenda constitucional 

contempla, como meio utilizado para tal, atentar contra a liberdade econômica: 

 
Section 1. After one year from the ratification of this article the 
manufacture, sale, or transportation of intoxicating liquors within, the 
importation thereof into, or the exportation thereof from the United 
States and all the territory subject to the jurisdiction thereof for beverage 
purposes is hereby prohibited217. 

 

 Inversamente, é comum que intervenções com finalidades de 

controlar aspectos econômicos da sociedade precisam atacar também aspectos 

pessoais. O economista David Friedman, filho de Milton Friedman, explica que 

quando sociedades comunitárias socializam os lucros e prejuízos criam 

incentivos para que todos terminem por intervir na vida “pessoal” alheia: 

 
In a private-property society, if I work hard, the main effect is that I am 
richer. If I choose to work only ten hours a week and to live on a 
correspondingly low income, I am the one who pays the cost. Under 
institutions of public property, I, by refusing to produce as much as I 

                                                
217U.S.A. The Constitution of United States of America. Amendments. Disponível em: 
<http://www.archives.gov/exhibits/charters/constitution_amendments_11-27.html>. Acesso em: 
1 ago. 2016.   



102 
 

might, decrease the total wealth available to the society. Another 
member of that society can claim, correctly, that my laziness sabotages 
society's goals, that I am taking food from the mouths of hungry 
children218. 
 

Desta maneira, não foi acidental o fato de que os movimentos de 

“contracultura” tiveram força justamente nos países com maior liberdade 

econômica, como nos Estados Unidos. Enquanto isso, foram praticamente 

inexistentes no mundo comunista: “part of the persecution comes from the 

recognition that people who choose to be poor contribute less to the common 

ends. Hippies don't pay much in taxes”219. Tal fenômeno é evidenciado 

concretamente no décimo segundo artigo da Constituição Soviética de 1936:  

 

In the U.S.S.R. work is the obligation and a matter of honor of every 
able-bodied citizen, in accordance with the principle: "He who does not 
work, neither shall he eat." In the U.S.S.R. the principle of socialism is 
realized: "From each according to his ability, to each according to the 
work performed220  

   

Ou ainda, como explica George Bernard Shaw, famoso dramaturgo 

socialista e membro da Sociedade Fabiana, quando argumenta pela proibição 

da prática de vadiagem (mesmo que contraposta pela redução de renda do 

vadio) em uma sociedade socialista: 

 
“Voluntary poverty is just as mischievous socially as involuntary 
poverty: decent nations must insist on their citizens leading decent 
lives, doing their full share of the nation's work, and taking their full 
share of its income […] Poverty and social irresponsibility will be 
forbidden luxuries221 

 
 

 A indissociabilidade dos critérios de liberdade econômica e política 

leva à ideia que Roberto Campos, ao descrever José Guilherme Merquior, 

chama de “liberalista”, ou seja: “aquele que acredita que, se não houver liberdade 

                                                
218FRIEDMAN, David. The machinery of freedom. Guide to a radical capitalism. Disponível em: 
<http://daviddfriedman.com/The_Machinery_of_Freedom_.pdf >. Acesso em: 1 ago. 2016.    
219 Op. Cit. 
220 U.R.S.S. Constitution (Fundamental Law) Of The Union Of Soviet Socialist Republics. 
Disponível em: <https://constitutii.files.wordpress.com/2013/01/1936-en.pdf>. Acesso em: 1 ago. 
2016.   
221 SHAW, Bernard. The intelligent women’s guide to Socialism and Capitalism. Disponível 
em: <https://archive.org/details/TheIntelligentWomensGuideToSocialismAndCapitalism>. 
Acesso: 1 ago. 2016. P. 72-73. 

https://constitutii.files.wordpress.com/2013/01/1936-en.pdf
https://archive.org/details/TheIntelligentWomensGuideToSocialismAndCapitalism


103 
 

econômica, as outras liberdades — a civil e a política — desaparecem”222. 

Inúmeros são os exemplos dos grandes pensadores do liberalismo que 

advogam, em alguma medida, esta posição. Ludwig von Mises, por exemplo, 

explica como funciona a espiral intervencionista nos sistemas econômicos 

chamados de “mistos”:  

 

The fact that the system functions poorly is blamed exclusively on the 
law that does not go far enough, and on corruption that prevents its 
application. The very failure of interventionism reinforces the layman’s 
conviction that private property must be controlled severely. The 
corruption of the regulatory bodies does not shake his blind confidence 
in the infallibility and perfection of the state; it merely fills him with moral 

aversion to entrepreneurs and capitalists.223  

 

Ademais, em 1944 Hayek publica “O Caminho da Servidão”, um livro 

inteiramente dedicado ao processo de crescentes intervenções econômicas e 

civis que transforma uma democracia em regime totalitário:  

 

Whoever controls all economic activity controls the means for all our 
ends, and must therefore decide which are to be satisfied and which 
not. This is really the crux of the matter. Economic control is not merely 
control of a sector of human life which can be separated from the rest; 
it is the control of the means for all our ends224 

 

 De igual modo, Milton Friedman, sintetiza esta relação entre os dois tipos 

de liberdade em uma frase encontrada no seu livro de 1962 “Capitalism and 

Freedom”: “History suggests only that capitalism is a necessary condition for 

political freedom. Clearly it is not a sufficient condition”225. 

   

5.5 A RELAÇÃO ENTRE MORAL E POLÍTICA NO LIBERTARIANISMO 
 

Quando tomamos conjuntamente as três teses de Haidt, parece que 

esbarramos em um problema insolúvel. Se as pessoas agem de maneira 

predominantemente intuitiva, se as suas intuições possuem matrizes morais 

incompatíveis e se as nossas inclinações tribalistas criam o efeito duplo de unir 

                                                
222 MERQUIOR, Jose Guilherme.O Liberalismo Antigo e Moderno. É Realizações: São Paulo, 
2014. P.29. 
223 MISES, Ludwig von. A Critique of Interventionism. FFE: Alabama, 2011. Disponível 
em:<https://mises.org/library/critique-interventionism>. Acesso: 1 ago. 2016. P.12. 
224 HAYEK, Friedrich A. Road to Serfdom. Routledge: Londres, 2001.P.95. 
225 FRIEDMAN, Milton. Capitalism and Freedom. The University of Chicago Press: Chicago, 
2002. 

https://mises.org/library/critique-interventionism


104 
 

os iguais e repelir aos diferentes, então, como harmonizar esses indivíduos? 

Haidt trabalha com um conceito de moralidade bastante genérico e abrangente.  

Para ele, sistemas morais são: 

 

Interlocking sets of values, virtues, norms, practices, identities, 
institutions, Technologies, and evolved psychological mechanisms that 
work together to suppress or regulate self-interest and make 
cooperative societies possible226 

 

Sua definição possui duas características centrais. Primeiro, é 

funcionalista: “eu defino moralidade pelo que ela faz, ao invés de especificar 

quais conteúdos se configuram morais”227. Segundo, é descritiva, ou seja, almeja 

fazer uma caracterização fidedigna do comportamento moral e não prescrever a 

moral correta para todos: “por si só não se sustenta como uma definição 

normativa”228.  

 

As conclusões da teoria de matrizes morais, quando transpostas ao ramo 

normativo poderia nos levar a um polilogismo dos julgamentos éticos. Dado que 

a fonte da justificação moral deriva da composição de múltiplos critérios 

emocionais, não haveria uma base comum a qual se possa recorrer, visando 

estabelecer quais critérios devam predominar sobre os demais: “Os vários tipos 

de polilogismo, em vez de analisar teoricamente doutrinas contrárias às suas, 

preferem revelar os antecedentes e os motivos de seus autores” 229. Assim como 

a ideia de polilogismo racial diria que raças humanas possuem estruturas 

mentais incomunicáveis ou incompatíveis, o polilogismo classicista diria o 

mesmo das classes sociais. Do mesmo modo, sem uma base comum que 

permita resolver conflitos entre pessoas dotadas de estruturas morais diferentes 

significaria que estamos presos a um tipo de polilogismo biológico. Se não 

houver algum ponto comum subjacente que permita a comunicação entre estas 

posições distintas, não conseguiremos articula-los pacificamente. 

 

                                                
226 HAIDT, Jonathan. The Righteous Mind. Why good people are divided by politics and religion. 
Pantheon Books: New York, 2012. P. 270.  
227 Op. Cit. P.270. 
228 Op. Cit. P.271.  
229 MISES, Ludwig von. Ação Humana. Um Tratado sobre Economia. Instituto Mises Brasil: São 
Paulo, 2010. P.123. 



105 
 

 Neste sentido, a perspectiva intuicionista descreve fidedignamente 

posições que entendem a legitimidade da política como meios para atingir 

propostas finais positivas. Acreditamos, portanto, que ela se adeque 

apropriadamente o conservadorismo ou progressismo, pois estas posições 

realmente procuram justificar seus julgamentos políticos a partir de uma visão 

moral do mundo.  

 

Em relação ao libertarianismo, porém, há uma diferença. Realmente, 

pessoas com o perfil de personalidade e sentimentos morais semelhantes ao 

“arquétipo libertário” descrito por Haidt se sentiriam mais atraídas pela filosofia 

libertária. Contudo, sua análise dos dados coletados incorre em uma grave falha 

no que se refere à interpretação conceitual da filosofia libertária: o autor 

interpreta que há, nesta tradição, continuidade entre os campos da moral e da 

política de modo que a última seja um meio moldado para se alcançar os projetos 

do primeiro.  

 

A ideia central na teoria política liberalismo clássico é a tolerância, a qual 

não significa meramente a convivência com o diferente. Afinal, é possível que 

exista convivência sem a manifestação da violência, mas que este estado seja 

meramente um impasse decorrente das circunstâncias; por exemplo, a 

impossibilidade de aniquilar um adversário igualmente forte. A grande inovação 

que o liberalismo trouxe à teoria política é a ideia de que tolerância significa que, 

ainda que possamos, não devemos aniquilar ou expurgar os nossos adversários 

políticos, conquanto sejam também pacíficos. Como explica Ortega y Gasset: 

 

La forma que en política ha representado la más alta voluntad de 
convivencia es la democracia liberal [... ] El liberalismo es el principio 
de derecho político según el cual el Poder público, no obstante ser 
omnipotente, se limita a sí mismo y procura, aun a su costa, dejar 
hueco en el Estado que él impera para que puedan vivir los que ni 
piensan ni sienten como él, es decir, como los más fuertes, como la 
mayoría [...] Proclama la decisión de convivir con el enemigo, más aún, 
con el enemigo débil230 

 

                                                
230 ORTEGA Y GASSETT, J. La rebelión de las masas. Em: Obras Completas de José Ortega 
y Gasset: tomo 4. Revista de Occidente: Madrid, 1966. p. 191-192.  



106 
 

Quando observamos a bibliografia no livro de Haidt, vemos uma grave 

carência de fontes que versam especificamente sobre a teoria política libertária. 

Apesar de seu livro de 320 páginas conter, ao todo, mais de 470 referências 

bibliográficas, apenas uma trata especificamente da filosofia política libertária: 

“Libertarianism: A Primer” de David Boaz231, que se trata de uma coletânea de 

textos de cunho patentemente introdutório ao tema.  Quando ele cita Hayek, por 

exemplo, trata-se de escritos a respeito de teoria econômica e metodologia, não 

propriamente de teoria política 

 

No artigo “Understanding Libertarian Morality: The Psychological 

Dispositions of Self-Identified Libertarians”, escrito pouco antes do seu livro ser 

lançado — o qual incorporou os estudos deste artigo —,  Haidt, escrevendo em 

colaboração com seus parceiros, debruça-se exclusivamente na moralidade 

libertária. Eles explicam que é possível interpretarmos os dados de sua pesquisa 

por duas maneiras, ou as respostas dos libertários são condicionadas pelas 

crenças políticas: “It is of course possible that libertarians' responses to the scale 

are primarily expressions of their current political beliefs”232 ou ainda, a direção 

causal poderia ser compreendida pelo  contrário: “it is also possible that people 

who have the strongest visceral reactions to interference from others are also the 

people most drawn to the ideals and identity of libertarianism”233. 

 

É importante lembramos aqui que na primeira parte do livro “Righteous 

Mind”, quando Haidt trata de descrever o processo de elaboração e juízos 

morais, o psicólogo americano explica que o papel da racionalidade tente a 

limitar-se à elaborar justificações post-hoc para as conclusões que os nossos 

sentimentos já nos direcionaram. Contudo, ele não descarta a racionalidade 

como um todo. Ele está seguindo a ideia de Daniel Kahneman, vencedor do 

Nobel em economia, que temos dois “sistemas” de processamento de dados, um 

“rápido” — intuitivo, hermético, emocional, subconsciente e frequente; é 

                                                
231 BOAZ, David. Libertarianism. A primer. The Free Press: New York, 1998.  
232 DITTO, Peter. GRAHAM, Jesse. HAIDT, Jonathan. IYER, Ravi. KOLEVA, Spassena. 
Understanding Libertarian Morality: The Psychological Dispositions of Self-Identified 
Libertarians. Disponível em:< 
http://journals.plos.org/plosone/article?id=10.1371/journal.pone.0042366 >. Acesso: 1 ago. 2016. 
233 Op. Cit. 



107 
 

adequado para lidarmos com situações urgentes que precisam de decisões 

imediatas ou mesmo aqueles que tenham pouca “importância” (a diferença de 

resultado não vale a pena o esforço de lidar com a questão) — e outro “devagar” 

— racional, mais ponderado, lógico, calculista, consciente porém menos 

frequente; este serve para lidar com questões que são de suma importância e 

nas quais dispomos de tempo suficiente para analisa-las cuidadosamente. 

 

Para averiguar o peso que a racionalidade tem no julgamento político de 

cada grupo, Haidt usa-se de uma adaptação do modelo desenvolvido por Baron-

Cohen. Este modelo  procura classificar as pessoas mensurando-as a partir de 

suas tendências às características de empatia (“the drive to identify another 

person's emotions and thoughts, and to respond to these with an appropriate 

emotion”234) e sistematização (“the drive to analyze the variables in a system, 

and to derive the underlying rules that govern the behavior of the system”235).  

Baron-Cohen é um dos principais especialistas sobre autismo da autalidade e 

procura, através desta escala, entender por qual motivo o autismo é 

desproporcionalmente mais prevalente entre homens. Sua conclusão é que, em 

média, o cérebro masculino tende mais ao ponto sistematizador e menos ao da 

empatia — algo que, quando em seu extremo, consistem na característica 

comportamental dos autistas. Neste sentido, Haidt conclui em seu estudo que: 

liberals have the most “feminine” cognitive style, and libertarians have the most 

“masculine”236.  

 

De acordo com o estudo a respeito de como os libertários formulam 

respostas a dilemas morais que não possuem conteúdo político indica que: 

“libertarians are indeed more capable of “rational ethics”” de modo que “our 

results suggests that libertarians are particularly unemotional in their moral 

deliberations”237. Ao final, Haidt tira a conclusão que, quando formulam os seus 

enunciados morais: “libertarians will rely upon emotion less – and reason more – 

                                                
234DITTO, Peter. GRAHAM, Jesse. HAIDT, Jonathan. IYER, Ravi. KOLEVA, Spassena. 
Understanding Libertarian Morality: The Psychological Dispositions of Self-Identified 
Libertarians. Disponível em:< 
http://journals.plos.org/plosone/article?id=10.1371/journal.pone.0042366 >. Acesso: 1 ago. 2016. 
235 Op. Cit.  
236 Op. Cit. 
237 Op. Cit. 



108 
 

than will either liberals or conservatives”238. Para explicar a moralidade libertária, 

ele atribui como causa simultânea a insensibilidade e racionalidade: “In 

combination with low levels of emotional reactivity, the highly rational nature of 

libertarians may lead them to a logical, rather than emotional, system of 

morality”239. 

 

Um problema nesta pesquisa é que a única fonte teórica referenciada para 

basear a posição da filosofia política libertária é da filósofa e escritora Ayn Rand, 

a qual criou um sistema filosófico e batizou-o de “Objetivismo”. Apesar das 

inúmeras semelhanças entre o objetivismo e libertarianismo, identificar ambas 

correntes demostra-se complicado. Tratando-se de um sistema filosófico, o 

objetivismo almeja fornecer uma explicação coerente que ordena 

hierarquicamente, no seu núcleo, a seguinte ordem teórica: metafísica, 

epistemologia, ética e política. 

 

Neste sentido, para a filósofa russa, os aspectos políticos são apenas um 

desdobramento necessário das premissas contidas nos campos anteriores240. 

Seus pressupostos metafísicos são de que existe uma realidade independente 

dos desígnios de uma entidade metafísica ou da subjetividade humana. Em 

termos epistemológicos, a única maneira que o ser humano, enquanto tal, deve 

processar os dados da realidade é através da razão e não dos sentimentos. Ato 

contínuo, como apenas indivíduos possuem a capacidade de raciocinar, então o 

indivíduo é compreendido como a finalidade para a qual os enunciados éticos 

devem referenciar. Como entidades coletivas não possuem uma existência 

constitutiva (i.e.: não raciocinam), então não poderiam ser nem sujeitos nem 

objetos de uma ética.  Todos os enunciados da ética, portanto, devem ser uma 

análise racional e objetiva partindo do entendimento da natureza dos indivíduos 

para saber positivamente os comportamentos que trazem bem ou mau para eles. 

Como cada indivíduo é fim em si mesmo ele deve buscar através da sua única 

ferramenta de processo da realidade (i.e.: a razão) pelos meios que melhor 

                                                
238 Op. Cit. 
239 Op. Cit. 
240 RAND, Ayn. “The Objectivist Newsletter: 1962-1965” Second Renaissance Press: Estados 

Unidos, 1962 p.35 

 



109 
 

realizam a sua felicidade. Ou seja, nenhum indivíduo pode exigir, visando 

adquirir benefícios, que outros se sacrifiquem altruisticamente; nem deve o 

próprio indivíduo se sacrificar altruisticamente em benefício de para outros. Este 

é o princípio do egoísmo racional, ideia central no modelo ético de Rand a partir 

do qual ela procura o modelo político que melhor serve para alcança-lo: “Politics 

is based on three other philosophical disciplines: metaphysics, epistemology and 

ethics [...] It is only on such a base that one can formulate a consistent political 

theory and achieve it in practice”241. O guia que define o horizonte político no 

sistema Objetivista, está entre individualismo do egoísmo reacional e o 

coletivismo altruísta. É apenas neste sentido que Ayn Rand defende o 

capitalismo, enquanto uma ferramenta que serve como meio para um projeto 

positivo de moralidade: “I am not primarily an advocate of capitalism, but of 

egoism; and I am not primarily an advocate of egoism, but of reason”242 

 

Apesar de inúmeras semelhanças entre o sistema objetivista e a filosofia 

política libertária — ao ponto de levar, plausivelmente, à confusão dos dois por 

parte de quem não está familiarizado com ambos. A divergência teórica refere-

se ao entendimento a respeito da hierarquização proposta pelo objetivismo: 

“Objectivism advocates certain political principles—specifically, those of laissez-

faire capitalism—as the consequence and the ultimate practical application of its 

fundamental philosophical principles243.. Isto levou Rand a se desassociar 

inteiramente dos libertários, os quais ela chamava de “hippies da direita” 

rejeitando-os compeltamente: “I disapprove of, disagree with and have no 

connection with, the latest aberration of some conservatives, the so-called 

“hippies of the right”244 pois não há comprometimento entre os libertários com os 

princípios racionais, nem com a instituição Estatal enquanto um bastião da 

moralidade (para o libertário o Estado seria, no máximo, um mal necessário):  the 

“libertarian” hippies, who subordinate reason to whims, and substitute anarchism 

                                                
241 RAND, Ayn. “The Objectivist Newsletter: 1962-1965” Second Renaissance Press: Estados 
Unidos, 1962 
242 RAND, Ayn. The Objectivist: 1966-1971. Second Renaissance Press: Estados Unidos, 
1990. p.1 
243 RAND, Ayn. “The Objectivist Newsletter: 1962-1965” Second Renaissance Press: Estados 
Unidos, 1962  
244 Op. Cit. 



110 
 

for capitalism245 algo que no entendimento dela subvertia por completo o sistema 

filosófico objetivista: “To join such groups means to reverse the philosophical 

hierarchy and to sell out fundamental principles for the sake of some superficial 

political action246”. Ela chegou, inclusive a atacar hostilmente os libertários, 

acusando-os de plágio e desonestidade por não aderirem ao sistema filosófico 

do objetivismo: libertarians are a monstrous, disgusting bunch of people: they 

plagiarize my ideas when that fits their purpose, and denounce me in a more 

vicious manner than any communist publication when that fits their purpose.247 

 

Rand reconhecia que o grande ponto de divergência entre os programas 

políticos do objetivismo e do libertarianismo é, justamente, a questão de se os 

meios políticos devem existir para servir um programa de moralidade ou não: 

They’re lower than any pragmatists, and what they hold against Objectivism is 

morality. They want an amoral political program.248 O rompimento entre 

moralidade e política, central no projeto libertário, é o fator que possibilitaria a 

existência de múltiplos modelos de sociedade, cada qual baseado em uma 

perspectiva moral distinta, conquanto que pacíficas e tolerantes entre si, algo 

que é inconcebível no sistema desenvolvido por  Rand: “Capitalism is the one 

system that requires absolute objective law, yet libertarians combine capitalism 

and anarchism. That’s worse than anything the New Left has proposed. It’s a 

mockery of philosophy and ideology.249 Quando questionada se o ideal libertário 

demonstrava-se um passo em direção ao projeto Objetivista de sociedade, Rand 

respondeu: Please don’t tell me they’re pursuing my goals. I have not asked for, 

nor do I accept, the help of intellectual cranks. […] Finally, libertarians aren’t 

worthy of being the means to any end, let alone the end of spreading 

Objectivism.250 

 

No artigo sobre libertarianismo, a equipe de Haidt propõe como primeira 

tese que: “Libertarians will value liberty more strongly and consistently than 

                                                
245RAND, Ayn. Ayn Rand Letter 1971-1976. Second Renaissance Press: Estados Unidos, 1990. 
246 Op. Cit. 
247 MAYHEW, Robert. (Org.) Rand, Ayn. Ayn Rand Answers: The Best of Her Q&A.  Penguin: 
New York, 2005. P72-76. 
248  Op. Cit.72-76. 
249  Op. Cit.72-76. 
250  Op. Cit.72-76. 



111 
 

liberals or conservatives, at the expense of other moral concerns”251 mais 

adiante, a equipe diz que: “libertarians may not see liberty as a means, but rather 

as an end, in and of itself, based on their heightened feelings of psychological 

reactance”252  A grande dificuldade neste abordagem é que, enquanto esta 

interpretação seja coerente com o modelo objetivista, ela é inteiramente contrária 

às formulações teóricas da filosofia política libertária.  

 

Ora, se a liberdade na perspectiva libertária é um conceito negativo — 

como reconhece o próprio Haidt — ela jamais poderia ser um fim em si mesmo. 

A ausência de coerção, por si só, não atinge nada em termos sociais, não passa 

de um ponto de repouso, de um ponto de equilíbrio. Sem outros comportamentos 

acrescidos à liberdade negativa encontramo-nos  em uma situação de “não 

ação”253. Desta forma, a valoração que o libertário atribui à liberdade não pode 

ser entendida como uma etapa final, ou seja, como uma finalidade moral a ser 

alcançada por meios políticos (ou qualquer outro meio que seja). Ao contrário, 

ela é o próprio meio meio que possibilita o acontecimento do jogo social e da 

disputa entre diversos valores em busca de seus fins morais. 

 

Este é um ponto comumente confundido pelos críticos ao libertarianismo. 

Como explica Petrer Singer no artigo “Why Nozick is Not So Easy to Refute”, a 

teoria política proposta por Nozick não pode ser alvejada pelo tipo de críticas 

como as de Karen Johnson (autora do livro sobre que está sendo revisado no 

artigo), porque:  

 
it is first and foremost a theory of moral constraints rather than of moral 
goals. This means that Nozick is not primarily interested in maximizing 
anything, not cooperation, or control over our lives, or happiness, or 
even the non-violation of rights. He holds that there are things one must 

not do to people, irrespective of consequences254  
 

                                                
251 DITTO, Peter. GRAHAM, Jesse. HAIDT, Jonathan. IYER, Ravi. KOLEVA, Spassena. 
Understanding Libertarian Morality: The Psychological Dispositions of Self-Identified 
Libertarians. Disponível em:< 
http://journals.plos.org/plosone/article?id=10.1371/journal.pone.0042366 >. Acesso: 1 ago. 2016. 
252 Op. Cit. 
253 MISES, Ludwig. “Ação Humana: Um tratado de Economia”. Instituto Ludwig von Mises 
Brasil: São Paulo, 2010, p. 306-307. 
254 SINGER, Peter. Why Nozick is Not So Easy to Refute. The Western Political Quarterly, 
Vol. 29, No 2 (Jun.,1976), P. 191-192. 



112 
 

Desta forma, a política libertária não pode ser interpretada como uma 

justificação post-hoc para atingir certos objetivos (“not even the nonviolation of 

rights”255) tal como as demais. Na verdade, a teoria política não trata dos fins 

almejados pelo indivíduo, mas apenas os meios, as ferramentas permissíveis 

para buscar estes fins. A liberdade, portanto, não é um “fim” a partir do qual o 

libertário baseia a sua proposta política, mas o meio a partir do qual diferentes 

valorações das diferentes fundações possam ser alcançadas. Considerando os 

dois vetores causais propostos pela equipe de Haidt, não podemos entender a 

posição libertária como sendo uma “sensibilidade” perante os atos hostis à 

liberdade, visando maximiza-la positivamente.  

 

Esta pobreza de referências talvez fez com que Haidt ignorasse uma das 

principais referências desta corrente filosófica, o livro “Ética da Liberdade” de 

Murray Rothbard. Considerado o pai da versão moderna desta vertente política 

— tanto no nível teórico pela inovação ao formular a teoria anarco capitalista, 

quanto no nível prático, por fundar o), Rothbard explicita, em diversos momentos, 

que o seu objetivo de seu livro não é “elaborar uma ética de lei natural para a 

moralidade pessoal do homem”256, mas: 

 
A intenção é demonstrar uma ética social de liberdade, i.e., 
elaborar o subconjunto da lei natural que desenvolve o conceito 
dos direitos naturais, e que lida com o campo apropriado da 
“política”, i.e., modos violentos e não violentos de relações 
interpessoais. Em resumo, desenvolver uma filosofia política de 

liberdade257  
 

Todas as vezes que Rothbard aborda alguma temática polêmica em seus 

escritos, ele tem o cuidado de insistir e deixar claro esta nuance fundamental. 

Para o libertário, a questão primordial da política é: “em que situações alguém 

está legitimado em fazer o uso de força?” 258. Ou seja, se há uma polêmica a 

respeito da conduta humana que não envolve o uso de força, na qual nenhuma 

das partes questiona ou outorga o uso legítimo de força, torna-se politicamente 

inócuo argumentar se algo é repulsivo ou imoral, se é desejável ou indesejável. 

                                                
255 Op. Cit. 
256 ROTHBARD, Murray N. A Ética da Liberdade. Instituto Ludwig von Mises Brasil: São Paulo, 
2010. p.81.  
257 Op. Cit.p.81.  
258 Op. Cit. p.82.  



113 
 

O problema para o libertário está quando alguém procura justificar a 

agressividade, seja ela por questões morais, religiosas, civis ou econômicas. 

Não basta a separação entre Estado e Igreja, o ideal seria o rompimento 

completo do Estado com a Sociedade:  

 

Nós não estamos, ao construir uma teoria de liberdade e propriedade, 
i.e., uma ética “política”, interessados em todos os princípios morais 
pessoais. Não estamos, com a presente teoria, preocupados se é 
moral ou imoral para alguém mentir, ser uma boa pessoa, desenvolver 
suas habilidades, ou ser gentil ou mesquinho com seus vizinhos. 
Estamos interessados, neste tipo de discussão, somente com aquelas 
questões “éticas políticas”, como o papel apropriado da violência, a 
esfera dos direitos, ou as definições de criminalidade e agressão259  

 

De um certo modo, Haidt também propõe que a ética voltada para a vida 

individual é algo distinto da questão do problema a respeito da criação das leis 

e suas aplicações em uma sociedade de moralidades plurais. Não obstante o 

psicólogo acredite que a estrutura normativa da ética de virtudes combinaria 

mais aproximadamente com a natureza humana260, Haidt admite não saber qual 

seria a melhor proposta para a vida privada. Considera que o mais apropriado 

para o mundo político seria uma versão pluralista do utilitarismo restrito ao nível 

coletivo. Contudo, como não é objetivo de seu trabalho, ele faz essa distinção 

brevemente e não elabora absolutamente sobre quais seriam as diferenças entre 

as duas, seus os limites, as influências ou como se relacionam261.  

 

Diante desta multiplicidade de matrizes morais, uma solução possível 

seria simplesmente assumir uma delas como preferível ou superior a outras. Os 

psicólogos evolucionários Gorelick e Shackelford, por exemplo, reconhecem a 

validade do argumento de Haidt de que “Western, cosmopolitan mindset—

morally centered on the Care/Harm foundation — is limited because it is not 

capable of processing the many “moralities” of non-Western peoples”262 mas, 

apoiando-se no argumento de Pinker de que: “…right or wrong, retracting the 

moral sense from its traditional spheres of community, authority, and purity entails 

                                                
259 Op. Cit. P.223 
260 HAIDT, Jonathan. The Righteous Mind. Why good people are divided by politics and religion. 
Pantheon Books: New York, 2012. P. 369.   
261 Op. Cit. 272.  
262SHACKELFORD, Todd K. HANSEN, Ranald D.(Org.)The Evolution of Morality. Springer 
International Publishing: Suiça, 2016. 



114 
 

a reduction of violence263.  Ironicamente, o próprio Pinker aponta que este é um 

argumento do liberalismo clássico e atualmente está refletido no projeto do seu 

herdeiro contemporâneo, o libertarianismo: “Radical libertarians [...] would 

decriminalize prostitution, drug possession, and gambling [...] that retraction is 

precisely the agenda of classical liberalism: a freedom of individuals from tribal 

and authoritarian force, and a tolerance”264. Mesmo assim, eles declaram o viés 

progressista como sendo superior aos demais: 

 

we admit to embracing our secular and liberal biases and of valuing 
some of our evolved moral foundations—namely, the utilitarianism, 
anti-totalitarianism, and libertarianism of the “Care/Harm,” 
“Liberty/Oppression,” and “Fairness/Cheating” foundations—over 
others265 . 

 

Entendemos que este tipo de solução é insuficiente e contraditório porque 

despreza as conclusões que já foram aceitas pelo próprio argumento. Assim 

como, praticando uma petição de princípio, Gorelick e Shackleford declaram que 

a perspectiva moral progressista é superior, porque maximiza os critérios 

desejáveis pelo progressista, do mesmo modo então, um conservador poderia 

reconhecer o seu viés pela sacralidade e observar que, quando este valor é 

respeitado, o respeito à sacralidade é maximizado. O que está em questão, 

portanto, é buscar algum um critério para além das propostas positivas de 

moralidade que permita servir como mediação entre os diversos modelos 

propositivos. Assumindo-se que existam diversos projetos de sociedade com 

base nas fundações morais, é necessário avaliar a legitimidade dos meios 

comportamentais, ainda que consideremos os fins almejados imorais. Para 

Rothbard, portanto, existe uma distinção crucial entre “o direito de um homem e 

a moralidade ou imoralidade do exercício deste direito” 266 algo que é claramente 

estabelecido ao longo de seu livro e repetido em diversos momentos.  

 

                                                
263 PINKER, Steven. The Better Angels of Our Nature: Why Violence Has Declined.  Viking 
Adult: New York, 2011.  P. 637 
264 Op. Cit.P.637. 
265 SHACKELFORD, Todd K. HANSEN, Ranald D.(Org.)The Evolution of Morality. Springer 
International Publishing: Suiça, 2016.P.84. 
266 ROTHBARD, Murray N. A Ética da Liberdade. Instituto Ludwig von Mises Brasil: São Paulo, 
2010. p. 79.  



115 
 

Sendo assim, ao contrário do processo descrito por Haidt, o 

libertarianismo baseia os argumentos da sua filosofia política em um rompimento 

consciente e completo com a ideia de continuidade entre sentimentos morais e 

os enunciados da filosofia política. Quando este rompimento é aceito, dissolve-

se o problema de conciliar politicamente grupos com matrizes morais 

radicalmente diferentes, ou até opostos, pois, para o libertário, a legitimação do 

uso de força agressivo jamais poderia ser sustentada por meio de argumentos 

que se sustentem em preferências subjetivas.  

 

O fato de alguém considerar uma conduta repulsiva, imoral, absurda, ou 

ainda mesmo extremamente necessária para realização de qualquer objetivo 

desejável, seria irrelevante para a justificação do uso de força contra outros 

indivíduos e as suas propriedades. Para o libertário é necessário buscar algum 

critério objetivo que sirva como princípio guia na resolução de conflitos: 

 

As formas morais ou imorais de exercer tal direito são mais questão de 
ética pessoal do que de filosofia política — que concerne somente a 
assuntos de direito, e do emprego apropriado ou inapropriado da 
violência física nas relações humanas. A importância desta distinção 
crucial não deve ser minimizada.267.  

 

Neste sentido, a teoria política libertária argumenta que a existência do 

polilogismo moral, fundamentado em aspectos biológico, seria aceitável 

conquanto e apenas se este estiver limitado a julgamentos éticos e morais 

pacíficos e voluntários. Desta forma, a punição máxima para alguém que rompa 

pacificamente com os ditames morais de um grupo seria sofrer o boicote pacífico 

das relações indesejadas, ou seja, os que punem um comportamento pacífico 

jamais poderia apelar ao uso de força agressivo.  

 

6. O ARGUMENTO LIBERTÁRIO 

6.1 META-UTOPIA E PRINCÍPIO DE NÃO-AGESSÃO 

 

O livro libertário mais famoso no mundo acadêmico é “Anarquia, Estado e 

Utopia”, de Robert Nozick. Na sua terceira parte, o autor se volta para a questão 

                                                
267 Op. Cit. 79. 



116 
 

utópica, onde podemos observar uma grande consonância entre o projeto 

político libertário e a perspectiva da “Teoria das Fundações Morais”. É nesta 

parte que o filósofo americano reconhece a impossibilidade de perseguirmos um 

único modelo utópico que funcione bem para todos.  

 

Para entender a dinâmica do processo utópico, ele propõe um 

experimento mental no qual todos os indivíduos possuem o direito de imaginar a 

sua própria utopia. Qualquer habitante de qualquer utopia imaginária possui o 

direito de continuar vivendo nela, de se mudar para alguma outra utopia 

imaginária.  Desta maneira os mundos estáveis podem ser, de acordo com a 

nomenclatura de Nozick, uma “association” — se os indivíduos podem boicotar 

— ou uma “east-berlin — se se os indivíduos estão presos ao mundo.268  

 

Se considerarmos utopias como associações (e não prisões), então 

teremos que ofertar em nossos modelos algo de interessante aos potenciais 

participantes: “No stable association is usch that everyone (but one) in it jointly 

would leave for their own association”269. Por outro lado, quando novos 

indivíduos desejam entrar em uma associação estável já existente, deparamos 

em um problema. Se este novato melhora a vida dos demais participantes, ele 

será aceito, caso contrário os demais poderiam simplesmente se transferir para 

outra utopia imaginária cuja única diferença é a não participação do novato. 

Desta maneira “No association will admit me if I take more from the association 

than I give to it: they will not choose to lose by admitting me”270 

 

Pessoas diferem tanto nos gostos, interesses, vontades, capacidades, 

quanto no próprio grau de intensidade de cada um destes critérios. Para ilustrar 

isso, Nozick faz uma longa lista de personalidades famosas que representam 

posicionamentos, valores e crenças completamente distintos. Dentre elas temos, 

por exemplo: Freud, Henry Ford, Emma Goldman, Frank Sinatra, Ayn Rand, 

Gandhi, Picasso, Hugh Heffner etc. Então, propõe o seguinte desafio como 

exercício mental: “Tente descrever qual seria a melhor sociedade para acomodar 

                                                
268 NOZICK, Robert. Anarchy, State and Utopia. Basic Books: New York, 2013. p. 299. 
269 Op. Cit. P. 300. 
270 Op. Cit. P. 301. 



117 
 

todas essas pessoas”271. Em seguida, como desafio, enumera uma série de 

perguntas — que vão desde as mais de mundanas possíveis a assuntos 

realmente fundamentais — em busca de determinar-se os princípios que guiam 

esta sociedade e a forma de vida quotidiano que se apresentam, entre elas: 

“Would it be agricultural or urban? [...] Would it be monogamous? [...] Will there 

be private property? […] Will sports be  important in people’s lives (as spectators, 

participants?  Will art272?”  

 

A ideia de que um único modelo utópico conseguisse acomodar 

pacificamente, sem imposições agressivas, todas estas inúmeras e conflitantes 

personalidades, construindo-se uma única sociedade, que siga um único 

modelo, é exposto como um completo absurdo:: “the idea that there is one best 

composite answer to all of these questions, one best society for everyone to live 

in, seems to me to be an incredible one (and the idea that, if there is one, we now 

know enough to describe it is even more incredible)”273 E faz a recomendação ao 

utópico que, antes de tentar formular a sua utopia, (re)releia a grande literatura 

universal (autores como Shakespeare, Tolstoi, Jane Austen, Rebelais):: “to 

remind of how diferente people are. (it will also serve to remind him of how 

complex they are) 274 Partindo destes exemplos, ele conclui que:  

 

there will not be one kind of community existing and one kind of life led 
in utopia. Utopia will consist of utopias, of many different and divergent 
communities in which people lead d different kinds of lives under 
different institutions”275 

 

Desta forma, a proposta de solução utópica feita por Nozick é estritamente 

formal. Em sua concepção, “a utopia é meta-utopia: o ambiente no qual 

experimentos utópicos possam ser testados” 276. Lembra também que, dado que 

não é possível atingir todos os fins almejados simultaneamente, haverão custos 

de oportunidade: “not everyone will be joining special experimental communities, 

                                                
271 Op. Cit. P. 310.  
272 Op. Cit. P. 310-311 
273 Op. Cit. P. 311 
274 Op. Cit. P. 311  
275 Op. Cit. P. 312  
276 Op. Cit. P. 312.  



118 
 

and many who abstain at first will join the communities later, after it is clear how 

they actually are working”.277 

 

Portanto, a preocupação libertária não é a de regular os modos de vida 

dos indivíduos. O libertário sequer almeja que grupos dissonantes adotem, ou 

ainda se adequem, a qualquer conjunto de comportamentos específicos. O que 

esta filosofia política procura é por alguma regra que assegure e permita 

pacificamente a ordenação e interação das variadas associações, cada qual com 

suas próprias regras e valores em desenvolvimento dinâmico278. É plausível que 

exista, entre esta miríade de comunidades em competição, inclusive modelos de 

comunhão de bens entre os cidadãos, desde que seja estabelecida 

pacificamente sem a infração de direitos dos indivíduos. 

 

Os libertários anarquistas iriam além. Contrariando a perspectiva exposta 

na primeira parte do seu livro de Nozick279, argumentariam que estas 

comunidades não precisariam, necessariamente, estar restringidas ou 

separadas por fronteiras, sejam imaginárias ou físicas280. O “princípio de não-

agressão” (P.N.A.), conceito central na filosofia libertária, assumiria o papel 

ordenador a partir do qual as demais regras de convivência poderiam ser 

estabelecidas. Rothbard explica que este princípio recomenda que o uso de força 

agressiva não é legítimo:  

 

Todo o credo libertário se baseia em um axioma central: nenhum 
homem, ou grupo de homens, pode cometer uma agressão contra a 
pessoa ou a propriedade de terceiros inocentes. Isso pode ser 
chamado de "axioma da não-agressão. 281 

 

A ideia proposta no axioma de que não deveríamos atacar inocentes é 

amplamente aceita sem muita controvérsia, afinal de contas, qualquer proposta 

de teoria ética universalista procura estabelecer casos de “inocência”, nos quais 

as pessoas não podem atacar uns aos outros. Como diz Nozick: “We think it 

                                                
277 Op. Cit. P. 312. 
278 Op. Cit. P.332.  
279 Op. Cit. P.332. 
280 Op. Cit. P.332. 
281ROTHBARD, Murray N. Por que o princípio da não-agressão é o único condizente com a 
moralidade e com a ética? Disponível em: <http://www.mises.org.br/Article.aspx?id=2036>. 
Acesso: 6 abr. 2015. 

http://www.mises.org.br/Article.aspx?id=2036


119 
 

relevant to ask whether someone did something so that he deserved to be 

punished”282. Por outro lado, o entendimento libertário a respeito de quais 

comportamentos consistem em agressividade, representa a parte mais polêmica 

do P.N.A, a que gera mais controvérsias.  

 

Segundo Rothbard, "agressão" é definida como: “o uso, ou ameaça de 

uso, da violência física contra a pessoa ou propriedade de qualquer outro 

indivíduo. Agressão é, portanto, um sinônimo de invasão”283. Deste modo, faz-

se necessário o reconhecimento de algum critério que sirva como base para 

determinarmos, diante de um conflito, qual das partes é a “invasora” e qual é a 

“vítima”. Neste contexto, em busca de algum critério passível de objetividade, é 

que se assume o respeito à instituição da propriedade — i.e.: da propriedade 

quando adquirida através do ato de apropriação original ou de trocas voluntárias 

— como fio-condutor para a resolução dos conflitos.   

 

Reforçamos aqui a distinção entre o projeto objetivista de Ayn Rand com 

o projeto libertário. Quando lhe perguntaram a respeito do que ela achava a 

respeito desta visão utópica de “estados” em competição, ela respondeu: “It’s an 

irresponsible piece of nonsense. That’s the only answer the question 

deserves”284. Ademais, esclareceu a diferença entre a ideia da sociedade 

anárquica e do seu “Galt’s Gulch”:  

 

Galt’s Gulch is not a society; it’s a private estate. It’s owned by one man 
who carefully selected the people admitted. Galt’s Gulch probably 
consisted of about, optimistically, a thousand people who represented 
the top geniuses of the world. They agreed on fundamentals, but they 
would never be in total agreement. They didn’t need a government 
because if they had disagreements, they could resolve them rationally. 
But project a society of millions, in which there is every kind of 
viewpoint, every kind of brain, every kind of morality—and no 
government. That’s the Middle Ages [...], every criminally inclined 
individual resorts to force, and every morally inclined individual is 
helpless285 

 

                                                
282 NOZICK, Robert. Anarchy, State and Utopia. Basic Books: New York, 2013. p. 154. 
283 ROTHBARD, Murray N. Por que o princípio da não-agressão é o único condizente com 
a moralidade e com a ética? Disponível em: <http://www.mises.org.br/Article.aspx?id=2036>. 
Acesso: 6 abr. 2015. 
284 MAYHEW, Robert. (Org.) Rand, Ayn. Ayn Rand Answers: The Best of Her Q&A.  Penguin: 
New York, 2005. P72-76. 
285 Op. Cit. p.72-76 

http://www.mises.org.br/Article.aspx?id=2036


120 
 

A seguir, trataremos da propriedade sob dois aspectos. Primeiramente, 

nos usaremos da perspectiva evolucionista em busca de explicações para o 

surgimento desta instituição e porque ela seria uma ferramenta vantajosa na 

resolução de conflitos. Posteriormente, partiremos para os argumentos de Hans- 

Hermann Hoppe que justificam normativamente este entendimento. 

 

6.2 Origens evolucionárias da propriedade 
 

Um dos objetivos do biólogo John Maynard Smith ao propor a aplicação 

da Teoria dos jogos ao processo evolutivo era entender o fenômeno da 

territorialidade. O seu jogo HAWK-DOVE apresenta um modelo no qual dois 

espécime entram em conflito para conquistar um recurso (e.g.: comida, parceiro 

sexual, espaço, etc). 

 

 Inicialmente, ambos ameaçam entrar em conflito físico, mas, a partir daí, 

podem adotar dois comportamentos: lutar ou resignar. Considerando que a luta 

implica em um custo ao espécimen, temos, possivelmente, a seguinte 

combinação de resultados: caso ambos resignem, dividem o recurso; se um 

resigna e outro não, o primeiro fica de mãos vazias enquanto o outro recebe 

tudo; caso ambos desejem lutar, ambos incorrem no custo da luta, mas apenas 

o vencedor (no quadro a seguir a probabilidade de vitória foi escolhida 

arbitrariamente como 50%) receberá os recursos inteiros. Vejamos o quadro que 

relaciona os resultados possíveis:  

FIGURA 11: JOGO HAWK-DOVE 

  

              Fonte: SMITH, J. M. 2861982. P.2. 

                                                
286 SMITH, John Maynard. Evolution and the Theory of Games. Cambridge University Press: 
Londres, 1982.  P.2. 



121 
 

 

A assimetria entre os competidores nos aspectos relevantes à disputa 

influenciará na chance de cada um vencer a luta: “There are many sorts of 

asymmetries that competitors could use to solve disputes over resources287.” 

 

 Pensemos, por exemplo, em alguma espécie de animal que brigue por 

meio de chifradas de modo que o tamanho do chifre influencie diretamente nas 

chances de vitória. Podemos supor que chifres de tamanho igual daria a cada 

espécimen 50% de chance de vitória. De outro modo, se um tiver chifres e o 

outro não, o primeiro teria 100% de chances de vitória enquanto o segundo teria 

0%. Sendo assim, podemos imaginar que assimetrias no tamanho resultariam 

em chances intermediárias.  

É comum, portanto, que os animais comecem a estimar as suas chances 

de vitória de modo subsidiário ao tamanho dos chifres, ou qualquer outra 

característica relevante ao combate. Isto só pode ocorrer nos casos em que os 

confrontos não são “automáticos”, ocorrem-se etapas nestes confrontos. 

Primeiramente, os animais sinalizam terem disposição à luta; depois, estimam a 

capacidade de obter um resultado favorável, avaliando-se estas caraterísticas 

correlacionais.  

 

Por fim, se estimam um resultado favorável, escolhem por lutar; se 

desfavorável, preferem por resignar. Convém aos animais determinar 

previamente quais são as suas chances de vitória para então escolher qual das 

duas estratégias (lutar ou deferir) seria preferível em cada conflito específico.  

 

A possibilidade desta estimativa permite-lhes resolver os conflitos sem ter 

que incorrer nos custos da própria luta. Isto significa uma melhoria para todos, 

afinal de contas, sem ter que incorrer nesses custos, o vencedor adquire ganhos 

maiores. Ao mesmo tempo, analisando-se retroativamente, aquele que foi 

derrotado na luta preferiria deferir — receber “zero” é melhor, se investir em uma 

luta e receber “negativo”, assumindo inclusive riscos de morte.  

 

                                                
287 SHACKELFORD, Todd K. HANSEN, Ranald D.(Org.)The Evolution of Morality. Springer 
International Publishing: Suiça, 2016. P. 279. 



122 
 

J. E. Stake cita um estudo feito por Egge, Brandt e Swallow em 2011 no 

qual observa-se que moscas se alinham frente a frente e comparam a distância 

entre os olhos como maneira de resolver seus conflitos sem violência: “This is a 

correlated strategy because eye-stalk length is correlated with size, and size is 

correlated with resource holding potential”288. 

 

Um terceiro comportamento, diferente de “lutar” (hawk) e “deferir” (dove), 

foi proposto por Maynard Smith em seu modelo. Ele chamou-o de “estratégia 

burguesa” (bourgeois strategy). A grande inovação desta estratégia é que ela 

desloca a análise de assimetrias das características dos próprios espécimen em 

disputa (i.e.: daquilo que é relevante para vencer uma luta) para uma análise da 

relação entre os espécimen e o objeto da disputa: 

 
This strategy is not based on the characteristics of the two contestants 
but rather on their relationships to a resource. The asymmetry revolves 
around possession. The bourgeois strategy provides the following 
instructions to the contestant: If I am the possessor of the resource, 
fight to retain possession. If my opponent is the possessor of the 
resource, defer to his possession289 

 

Este comportamento pode ser observado em inúmeras espécies. Um 

estudo com cavalos selvagens, feito em umas ilhas na costa da Carolina do 

Norte, por exemplo, observou que em disputas por poças de água que surgem 

depois da chuva: “233 contests, of which the resident band won 80 percent [...] 

The horses without possession seem to have an inclination to defer to those in 

possession290”. 

 

Percebeu-se também que, nestes poucos casos em que os invasores 

ganharam, havia uma grande vantagem numérica na disputa: “Perhaps feral 

horses also play a numerical advantage strategy, which would be correlated with 

ability to win a physical contest, but turn to the bourgeois strategy when numbers 

                                                
288 Op. Cit. P. 279. 
289 SHACKELFORD, Todd K. HANSEN, Ranald D.(Org.)The Evolution of Morality. Springer 
International Publishing: Suiça, 2016.P.279 
290 Op. Cit.P.280. 



123 
 

are close to even291.” Vejamos como fica a matriz de resultados possíveis, 

quando adicionamos este terceiro comportamento292: 

 

FIGURA 12: JOGO HAWK-DOVE-BOURGEOIS 

 

  
 

FONTE. SMITH, J. M. 1982. P.22. 
 

Atribui-se como um dos motivos que causaram o desenvolvimento da 

noção de propriedade a aversão a perdas (Endowment effect): “the disutility of 

giving up something one owns is greater than the utility associated with acquiring 

it”293. Dado que, tudo mais constante, um espécimen possuidor de um recurso 

qualquer tende a valorá-lo mais do que o que não possui, ele estaria mais 

disposto a brigar por este, especialmente naqueles confrontos de atrito: “an 

incumbent is prepared to commit more vital resources to defending his property, 

ceteris paribus, than an intruder is willing to commit to taking the property.”294.  

 

Gintis conclui que não são necessárias artificialidades institucionais para 

estabelecer a existência da propriedade, pois o reconhecimento de propriedade 

privada pode ocorrer naturalmente: “Hence there will be a bias in favor of 

recognizing private property by virtue of incumbency, even where third-party 

enforcement institutions are absent”295. Este equilíbrio pode ser posto em 

                                                
291 Op. Cit. P.280.  
292 SMITH, John Maynard. Evolution and the Theory of Games. Cambridge University Press: 
Londres, 1982.  P.22. 
293 GINTIS, Herbert. The Evolution of Private Property. Disponível em: 
<http://www.umass.edu/preferen/gintis/Evolution%20of%20Private%20Property.pdf>. Acesso: 
18 ago. 2015. P.4. 
294 Op. Cit. P.18. 
295Op. Cit. P. 4. 



124 
 

distúrbio nos casos em que o recurso é altamente valoroso e o invasor é posto 

em uma situação de desespero:  

 

when a population approaches fixation of the bourgeois strategy, all 
suitable habitat becomes filled with uncontestable territory owners, and 
territories become a rare and highly valuable resource. This situation 
will select for highly aggressive floaters who have nothing to lose if they 
take great risks in a takeover fight; this is called a desperado strategy296 

  

Um exemplo interessante é o caso das aranhas do tipo Agelenopsis 

aperta. Citado por Maynard Smith, o estudo de Riechert mostra que o 

comportamento desta espécie comporta, na avaliação de riscos para decidir o 

comportamento, a consideração de todos os fatores: “Both ownership and size 

assessment cues are being used, and, as expected in a war of attrition, the costs 

incurred increase with the value of the web297”. 

 

 O fator físico em questão é o peso das aranhas: “An asymmetry of weight 

is correlated with what it takes for a spider to win a physical fight, so the strategy 

based on weight is a correlated strategy.298” Quando duas aranhas disputam uma 

teia, procuram inferir, a partir do peso que a outra faz na teia, quais são as suas 

chances de vitória:  

 

91% of contests were won by the larger spider [...] Contests between 
approximately equal-sized pairs, in which the weight of the intruder had 
been doubled by glueing a lead weight to the abdomen, were usually 
won by the intruder 299.  

 

Quando havia uma proximidade no tamanho das aranhas, o fator 

relevante para solucionar o conflito era justamente a relação de propriedade. O 

invasor geralmente deferia em favor do possuidor: “If the size difference was less 

than 10%, the owner won in 90% of cases”300. Percebeu-se também que as 

disputas mais acirradas ocorreram quando havia uma combinação destes 

fatores, i.e: “The longest contests, and the ones most likely to involve threat and 

                                                
296 BRADBURY, J. W. VEHRENCAMP, Sandra. L. Principles of Animal Communication. 
Disponível em: < http://sites.sinauer.com/animalcommunication2e/chapter11.02.html >. Acesso: 
21 set. 2015. 
297SMITH, John Maynard. Evolution and the Theory of Games. Cambridge University Press: 
Londres, 1982. P. 117. 
298 Op. Cit. P. 279. 
299 Op. Cit. P.116. 
300Op. Cit.  P.116.  



125 
 

contact, occurred over webs of high value, when the owner was slightly smaller 

than the intruder”301. 

 

Sarah Brosnan demonstra em seus estudos algumas semelhanças entre 

o modo como os seres humanos agem em relação à propriedade com certos 

aspectos encontrados em primatas não-humanos sendo eles: “behaviors (such 

as barter) and psychological features (such as the endowment effect)”302. 

 

 Para Brosnan, os fatores que diferenciam os seres humanos e que 

permitiu a concepção da propriedade enquanto instituição foi a combinação de 

dois fatores, primeiro: “a norm that indicates that property outside of one’s 

immediate possession or control is still property, and should not be taken by 

others“; além disso:  “the language skills necessary to recruit the support of others 

in the maintenance of this norm”303.   

 

Desta forma, devemos concordar com Gintis quando ele conclui que a 

instituição da propriedade não é uma arbitrariedade inventada em algum 

momento da história humana para, como propõe a noção de Rousseu, controlar. 

Ao contrário, ela possui bases biológicas e naturais que permitem a resolução 

de conflitos sem ter seja necessário recorrer à medição de força, seja 

hipotéticamente estimada ou testada pela briga: “it must be recognized that 

modern notions of property are built on human behavioral propensities that we 

share with many species of nonhuman animal304” 

 

6.3 JUSTIFICANDO A PROPRIEDADE: ÉTICA ARGUMENTATIVA 

 

 O filósofo alemão Hans-Hermann Hoppe dá continuidade ao projeto de 

Rothbard para desenvolver uma teoria a respeito da legitimidade do uso de força 

                                                
301 Op. Cit. P.117. 
302 ROSS, Hildy. (Org.)  Origins of Ownership of Property: New Directions for Child and 
Adolescent Development. Brosnan, Sarah. Property in non-human primates. Wiley periodicals: 
Michigan, 2011. P. 19. 
303 Op. Cit. P.19 
304 GINTIS, Herbert. The Evolution of Private Property. Disponível em: 
<http://www.umass.edu/preferen/gintis/Evolution%20of%20Private%20Property.pdf>. Acesso: 
18 ago. 2015.P. 18. 



126 
 

que permita excluir a imposição de visões morais ao âmbito político. Sua 

abordagem, chamada de “ética argumentativa”, oferece aquela que defendemos 

ser a mais sólida defesa do “Princípio de Não-Agressão”. Ex-aluno de Habermas, 

sua abordagem consegue conciliar os insights da ética do discurso de seu 

professor com a praxeologia missesiana para construir uma justificativa a priori 

da propriedade privada como parâmetro que determina o direcionamento 

legítimo da força, distinguindo entre o que é agressão e o que é legítima defesa.   

 

6.3.1 Contradição performativa e o “A priori da Argumentação” 

 

O primeiro componente nesta abordagem é a questão da 

“performatividade”. J.L. Austin chama-nos a atenção no seu famoso artigo “How 

to do things with Words” para o fato de que nem todos os enunciados tratam-se 

apenas de descrições do mundo, tal como proporia o positivismo lógico. Existem 

uma categoria de declarações que possuem conteúdo semântico (ou seja, não 

são apenas onomatopeias sem sentido do tipo “KhwHAkleah”) mas ao mesmo 

tempo não descrevem relações entre objetos da realidades (do tipo predicativo 

S é P). Por exemplo, quando alguém levanta o braço em um leilão para 

comunicar que aceita pagar o preço pedido pelo leiloeiro: “to utter the sentences 

(in, of course, the appropriate circumstances) is not to describe my doing […] the 

issuing of the utterance is the performing of an action — it is not normally thought 

of as just saying something”305. Ora, como corolário disto, temos que a 

performance de um enunciado não pode carregar, sob pena de contradição, um 

conteúdo semântico que contradiga o conteúdo prescritivos do próprio 

enunciado. Se este for o caso, teremos uma contradição performativa: “A 

performative contradiction occurs when a constative speech act k(p) rests on 

noncontingent presuppositions whose prepositional content contradicts the 

asserted proposition p”306. 

                                                
305 AUSTIN, J.L. How to do things with Words Harvard University Press, Cambridge, 1962 
Disponível em: <http://www.ling.upenn.edu/~rnoyer/courses/103/Austin.pdf> Acesso em: 5 ago. 
2016 
306 HABERMAS, Jürgen. Moral Consciousness and Communicative Action. MIT Press, 
Cambridge, 1995 Disponível em: 
http://www.ihc.ucsb.edu/research/identity_articles/Habermas1983MoralConsciousnessCommAc
tionOCR.pdf Acesso: 5 ago. 2016 p. 129 
 

http://www.ling.upenn.edu/~rnoyer/courses/103/Austin.pdf
http://www.ihc.ucsb.edu/research/identity_articles/Habermas1983MoralConsciousnessCommActionOCR.pdf
http://www.ihc.ucsb.edu/research/identity_articles/Habermas1983MoralConsciousnessCommActionOCR.pdf


127 
 

 

O uso da contradição performativa pode ser remontado ao menos até 

Aristóteles. Na discussão com o ceticismo a respeito da possibilidade do 

conhecimento ele chama este recurso argumentativo de uma demonstração 

negativa:  

 

Now negative demonstration I distinguish from demonstration proper, 
because in a demonstration one might be thought to be begging the 
question, but if another person is responsible for the assumption we 
shall have negative proof, not demonstration307 

  
É necessário, na investigação de qualquer argumento, que os 

proponentes expressem-nos de alguma maneira, não existe algo como o 

argumento abstratamente flutuando pelo mundo das ideias, é preciso levar em 

consideração que participem, ao menos em princípio, do debate:  

 

We can, however, demonstrate negatively even that this view is 
impossible, if our opponent will only say something; and if he says 
nothing, it is absurd to seek to give an account of our views to one who 
cannot give an account of anything, in so far as he cannot do so. For 
such a man, as such, is from the start no better than a vegetable308 

 

O que está em questão não é apropriadamente o conteúdo semântico dos 

enunciados propostos, mas ao menos que haja aspectos formais que o 

condicionam e classificam como proposições inteligíveis, i.e.: que possuam as 

minimamente as características que possibilita o discurso: 

 

The starting-point for all such arguments is not the demand that our 
opponent shall say that something either is or is not (for this one might 
perhaps take to be a begging of the question), but that he shall say 
something which is significant both for himself and for another; for this 
is necessary, if he really is to say anything309 

 

Afinal de contas, se os enunciados expressos não atendem a estas 

exigências mínimas de significado, sequer haverá uma discussão acontecendo, 

apenas barulho. Portanto, se houver uma tentativa de convencimento de uma 

pessoa por parte de outra terão que concordar que há a possibilidade de 

entendimento a respeito de algo (i.e.: o próprio processo argumentativo que 

                                                
307 p737-738 
308 p737-738 
309 p737-738 



128 
 

questiona algo): “For, if he means nothing, such a man will not be capable of 

reasoning, either with himself or with another. But if any one grants this, 

demonstration will be possible; for we shall already have something definite”310. 

 

É neste momento que a negação cética de qualquer possibilidade de 

conhecimento desaba. Pelo próprio fato de entrar no debate já pressupõe uma 

concordância a respeito do que é o debate e suas normas, ou seja, este não é 

um assunto passível de prova por meio do debate pois, tratam-se das condições 

a partir da qual se sustenta a própria investigação a respeito da possibilidade de 

provar se algo ou não. Logo, estas condições devem ser aceita a priori 

independentemente de qual será a atribuição de valor-verdade dos assuntos 

discutidos: 

 
The person responsible for the proof, however, is not he who 
demonstrates but he who listens; for while disowning reason he listens 
to reason. And again he who admits this has admitted that something 
is true apart from demonstration (so that not everything will be 'so and 
not so')311 

 

Outro caso famoso de recurso a este artifício argumentativo na filosofia é, 

de acordo com a intepretação de hintika, o cogito cartesiano. Em seu famoso 

artigo: “Cogito, ergo sum: Inference or performance?” ele argumenta que, apesar 

de podermos atribuir ambas as interpretações, a força argumentativa do cogito 

recai no aspecto performativo, e não inferencial312. 

 

Apel percebeu que recorrer a este recurso argumentativo da contradição 

performativa, no método da pragmática transcendental, poderia fornecer uma 

boa saída filosófica para fugir do trilema que assola as tentativas racionalistas 

de se justificar os princípios últimos da ética:  

 

(1) into an infinite justification regression, insofar as each principle of 
justifica1tion must itself again be justified, or (2) into a logical circle 
(petitio principii), in that the principle that is to be justified is already 

                                                
310 p737-738 
311 p737-738 
312 HINTIKKA, Jaakko.  Cogito, ergo sum: Inference or performance? PHILOSOPHICAL 
REVIEW vol 71, No 1, Jan 1962 Duke University Press, Durham, 1962 p. 3-32 



129 
 

presupposed in its justification, or (3) into a dogmatization of a principle 
(axiom) that one is not prepared to justify any further313   

 

Como no caso que Aristóteles explica, o eixo da prova deixa de ser uma 

argumentação positiva, sob pena de petição de princípio, para uma 

demonstração negativa que justificaria automaticamente qualquer pressuposto 

necessário que esteja implicado em qualquer tentativa de solucionar quaisquer 

questões através do discurso:  

 

the principle in question cannot, without the pragmatic self-
contradiction of those who are participating in arguing, be 
disputed as such a principle (i.e., not without inconsistency 
between the act of assertion and the asserted 
proposition)314 

 

Ora, se isto está implícito de modo geral a qualquer argumentação, o 

mesmo deverá acontecer no caso específico das tentativas discursivas de 

solução de problemas éticos: “ethics pressuposed in argumentative discourse is 

binding for the settling of practical life conflitcs”315.  

6.3.2 Praxeologia e “A priori da ação” 

 

O economista Ludwig von Mises chama de “axioma da ação humana” o 

ponto arquimédico a partir do qual ele sustenta o edifício teórico da praxeologia 

— termo que pode ser entendida como sociologia no sentido weberiano da 

palavra — e também, consequentemente, da catalaxia — subramo da 

praxeologia cujo significado análogo é o que entendemos por economia, ao 

menos na conotação que este termo assume posteriormente à revolução 

marginalista 

  

Usando a terminologia kantiana, Mises considera que este axioma 

consiste em uma proposição “sintética a priori” por dois motivos. Primeiro, não é 

                                                
313 APEL, Karl-Otto. Is the Ethics of the Ideal Communication Community a Utopia? On the 
Relationship between Ethics, Utopia, and the Critique of Utopia. THE COMMUNICATIVE 
ETHICS CONTROVERSY. MIT Press, Cambridge: 1990 Disponível em: 
<http://www.stephankinsella.com/wp-content/uploads/texts/apel_discourse.pdf> Acesso em: 5 
ago. 2016 p.41 
314 Op. Cit. P. 42 
315 Op. Cit. P. 45 

http://www.stephankinsella.com/wp-content/uploads/texts/apel_discourse.pdf


130 
 

possível negar este axioma sem incorrer em uma contradição performativa afinal 

de contas, o próprio ato de negar o axioma da ação consiste em um 

comportamento proposital. Segundo, o axioma não é derivado da experiência 

empírica, pois, a partir dos nossos sentidos, conseguiríamos apenas 

movimentos físicos dos corpos humanos, não há como derivar comportamentos 

teleológicos ao observar pessoas. Como explica Rothbard prefaciando o livro 

“Teoria e História” de seu Mises, imaginemos, por exemplo, como aconteceria a 

análise do comportamento humano em uma estação de metrô lotada na hora do 

rush: 

 

O behaviorista “objetivo” ou “verdadeiramente científico”, dizia Mises, 
observaria os eventos empíricos: por exemplo, as pessoas que iam 
apressadamente de um lado para o outro, sem rumo, durante horários 
previsíveis do dia. E isto era tudo que ele concluiria daí. Porém o 
verdadeiro estudante da ação humana iria partir do fato de que todo 
comportamento humano tem algum propósito, e ele veria que o 
propósito, neste caso, seria sair de casa para pegar o trem, de manhã, 
para trabalhar, e o contrário à noite etc316 

Para que seja possível distinguir entre estes dois tipos de 

comportamentos observados é necessário que o observador já saiba 

anteriormente, através do processo reflexivo, no que consiste o exercício de 

escolher, qual é o seu significado e quais categorias estão implicadas neste tipo 

de comportamento. 

 

O axioma da ação estabelece que existem comportamentos teleológicos, 

ou seja, comportamentos propositais — também chamados por Mises de 

“racionais” ou ainda, simplesmente de “ação humana” por considerá-los distintos 

ao ser humano. Este tipo de comportamento opõe-se aos comportamentos do 

tipo natural, caracterizados por aspectos causais, meramente reflexivos. 

Evidentemente, podemos analisar adequadamente os aspectos naturais do ser 

humano através dos métodos da ciência natural, por exemplo: a velocidade do 

crescimento do cabelo pela física, a digestão dos alimentos pela química, 

etc.  Porém, devido à existência destes dois tipos de fenômenos, Mises 

argumenta em favor do dualismo metodológico. Como explica Hayek, o dualismo 

metodológico considera inadequado cometer a transposição de métodos que 

                                                
316  



131 
 

são apropriados para a investigação dos fenômenos naturais para a análise dos 

fenômenos teleológicos e vice-versa.  Confundi-los implicaria em um erro 

categorial. De acordo com Mises, um dos triunfos da psicanalise, por exemplo, 

foi demonstrar que os princípios do comportamento proposital se aplicam mesmo 

àqueles indivíduos considerados neuróticos. Há uma diferença significativa entre 

uma pessoa com transtorno obsessivo compulsivo e alguém que sofre um 

ataque epiléptico. A primeira recorre, em seus comportamentos estranhos, às 

mesmas categorias da escolha (e.g.: meios, fins, preferência temporal, custo de 

oportunidade) que alguém “saudável” também recorreria. Já uma pessoa 

sofrendo um ataque epiléptico, por exemplo, apenas reage causalmente aos 

estímulos neurais.  

 

O procedimento do método praxeológico consiste em primeiro identificar 

as categorias do comportamento humano que são existentes em qualquer tipo 

de comportamento proposital, de modo que: “Todas estas categorias – valores, 

fins, meios, escolha, preferência, custo, lucro e prejuízo, bem como o tempo e a 

causalidade – estão implícitas no axioma da ação.” Desta maneira, é um estudo 

formal dos “meios” (causa formal) independente dos “fins” almejados (causa 

final), ou ainda dos “inícios” (causa eficiente).  Neste sentido, a análise 

econômica, ou melhor, a análise catalática, consiste no seguinte procedimento:  

 

(1) um entendimento das categorias da ação e do significado de uma 
mudança que ocorre em coisas como valores, preferências, 
conhecimento, meios, custos etc.; (2) uma descrição de um mundo no 
qual as categorias da ação assumem um significado concreto, onde 
pessoas específicas são identificadas como agentes com objetos 
definidos especificados como seus meios de ação, com alguns objetivos 
específicos identificados como valores e coisas definidas especificadas 
como custos. Esta pode ser a descrição do mundo de Robinson Crusoé, 
ou de um mundo com mais de um agente onde ocorram relações 
interpessoais; de um mundo de escambos ou um onde exista o uso de 
moeda como um meio de trocas comum; de um mundo que tenha 
apenas terra, trabalho e tempo como fatores de produção, ou um mundo 
com bens de capital; de um mundo com fatores de produção 
perfeitamente divisíveis ou indivisíveis, específicos ou não específicos; 
ou de um mundo com instituições sociais variadas, que considera como 
agressão diversas ações e as ameacem com punição física etc.; e (3) 
uma dedução lógica das consequências que se seguem à execução de 
alguma ação específica neste mundo, ou das consequências que 



132 
 

resultam para um agente específico se esta situação é modificada de 
uma maneira específica317 

 

A escassez dos recursos implica que indivíduos não podem usufruir um 

mesmo objeto simultaneamente para dois fins alternativos, nem poderia usar 

todos os objetos de uma só vez para um mesmo fim. Somos seres finitos tanto 

no espaço quanto no tempo e por isso precisamos ordenar os meios e fins 

alternativos de acordo como eles são subjetivamente avaliados em relação a 

urgência das necessidades, partindo-se daqueles que são mais valorados aos 

menos valorados.  

 

O comportamento humano é a demonstração objetiva, através de ações, 

destas preferências que são subjetivas. Ato contínuo:  

 
A lei da utilidade marginal, por exemplo, resulta de nosso 
conhecimento indiscutível do fato de que todo agente invariavelmente 
prefere o que o satisfaz mais àquilo que o satisfaz menos, somado-se 
a suposição de que ele se depara com um aumento na oferta de um 
bem (um meio escasso) cujas unidades ele considera possuir uma 
utilidade homogênea, em uma unidade. Disto se segue com 
necessidade lógica que esta  unidade adicional só pode ser utilizada 
como um meio para a remoção de um desconforto que é considerado 
menos urgente do que o objetivo menos valorizado já alcançado 
anteriormente por uma unidade deste bem.318 

 

Ou seja, uma unidade adicional de recurso será utilizada em um bem que 

é necessariamente avaliado como menos importante pelo agente, caso não 

fosse, a unidade anterior já teria sido direcionada para este outro fim. Deste 

modo, como a lei da utilidade marginal decrescente uma mera derivação do 

axioma da ação humana, sua justificativa também está garantida 

aprioristicamente.  

 

Ainda que houvesse um único critério homogêneo ordenador do 

comportamento ético, este estaria sujeito às limitações da lei marginal 

decrescente e às avaliações subjetivas individuais. Afinal de contas, o agir ético 

também seria uma instância do comportamento proposital realizado através de 

                                                
317HOPPE. Hans-Hermann. A Ciência Econômica e o Método Austríaco. Instituto Ludwig von 

Mises Brasil: São Paulo, 2010 p. 22 

318 Op. Cit. P.52 



133 
 

bens escassos. Como só podemos considerar objetivamente os 

comportamentos demonstrados através da ação efetivada no mundo e não pela 

mera declaração de desejos subjetivos, fica demonstrado que a universalização 

igualitária de qualquer valor, inclusive da empatia, é praxeologicamente 

impossível.  

6.3.3 A Ética Argumentativa  

 

Hoppe propõe uma justificação a priori que consegue contornar a falácia 

naturalista, um dos maiores problemas que tem que ser enfrentado por teorias 

éticas normativas. Para o filósofo alemão, estes dois componentes a priori, da 

ação e argumentação, constituem um sistema interligado: 

 
Não é difícil perceber que os dois axiomas a priori – da ação e da 
argumentação – estão intimamente ligados. Por um lado, as ações são 
mais fundamentais que as argumentações, e é devido a sua existência 
que a ideia de validade pode surgir, ao passo que a argumentação é 
só uma sub-classe da ação. Por outro, argumentação se faz necessá- 
ria para reconhecer estes fatos concernentes a ação e a argumentação 
e suas ligações mútuas. E, portanto, neste sentido, a argumentação 
deve ser considerada mais fundamental que a ação: sem argumenta- 
ção não seria possível dizer que se sabe nada sobre a ação. Mas 
então, como é na argumentação que o insight é revelado, que – 
enquanto não poderíamos saber disto antes de alguma argumentação 
– na verdade, a possibilidade da argumentação pressupõe ação em 
que reivindicações de validade só podem ser explicitamente discutidas 
no curso de uma argumentação se os indivíduos envolvidos já saberem 
o que significa agir e ter conhecimento implícito na ação – tanto o 
significado de ação em geral quanto o da argumentação em particular 
devem ser considerados como cordas entrelaçadas logicamente 
necessárias ao conhecimento a priori319 

 

O primeiro argumento de Hoppe é fundado na percepção de que o ponto 

de contato entre economia e ética é a existência da escassez de bens no mundo. 

Assim como a economia não seria necessária caso todas as nossas vontades 

fossem realizadas instantaneamente, também não precisaríamos da teoria 

política, afinal de contas, não haveria objetos passíveis de conflitos éticos.   

 

O filósofo alemão nos explica que o propósito da filosofia política é 

“formular um conjunto de regras que delegam os direitos de controle exclusivo 

                                                
319HOPPE. Hans-Hermann. A Ciência Econômica e o Método Austríaco. Instituto Ludwig von 

Mises Brasil: São Paulo, 2010 p. 56 



134 
 

dos bens escassos”320. Caso vivêssemos em algum tipo de “jardim do Éden”, por 

exemplo, o único conflito possível seria a respeito do espaço físico que o corpo 

ocupa. Mesmo assim, “apesar da escassez ser necessária para o surgimento da 

filosofia política, ela não é suficiente”321.  

 

Por causa da escassez, conflitos são possíveis. Para resolvê-los, os 

indivíduos em confronto podem recorrer a dois tipos de métodos. O primeiro, 

denominado por Hoppe de “tecnológico”, é definido por atos que buscam 

simplesmente contornar o opositor, tratando-o como se fosse um mero obstáculo 

natural.  

 

Se, por exemplo, entrássemos em conflitos com um mosquito, um urso ou 

uma árvore, seríamos condenados a recorrer um destes métodos pertencentes 

ao meta-arcabouço tecnológico. Conflitos resolvidos desta maneira, contudo, 

não podem ser consideradas resoluções éticas, afinal: “para que se torne um 

problema ético, é também necessário que os atores em conflito sejam capazes, 

em princípio, de argumentar” 322. Na terminologia de Habermas e Apel, este 

princípio é denominado o “a priori da argumentação”. Quem nega a necessidade 

da argumentação para resoluções éticas dos conflitos incorre em uma 

contradição performática.  

 

Afinal de contas, o próprio ato de negar este princípio consiste em formular 

um argumento que procura resolver um conflito de maneira não violenta. Como 

nos explica o filósofo libertário: “não se pode argumentar que não é possível 

argumentar, e não se pode contestar saber o que significa fazer é uma 

proposição que almeja ser verdadeira sem implicar que a negação da mesma 

proposição seja verdadeira”.323.  

 

                                                
320 HOPPE, Hans-Hermann. The Economics and Ethics of Private Property. Studies in 
Political Economy and Philosophy. Ludwig von Mises Institute: Auburn, 2006. P. 333. 
321 Op. Cit.  
322 Op. Cit. P. 334.  
323 Op. Cit. P. 334.  



135 
 

O segundo passo na teoria de Hoppe vai além de assegurar as condições 

lógicas do argumento contra contradições analíticas. Passa a averiguar as 

contradições performáticas nas condições efetivas da argumentação. Diz ele: 

 

O ato de reconhecer que a argumentação é uma forma da ação, e que 
não consiste em sons autônomos implica no reconhecimento do fato 
de que toda argumentação requer que a pessoa tenha controle 

exclusivo sobre o recurso escasso que é seu próprio corpo324  
 

Deste modo, o ato de argumentar só é possível conquanto exista “o mútuo 

reconhecimento da propriedade de cada um sobre seu próprio corpo”325.  De 

igual modo, quando consideramos os aspectos práticos, atestamos que 

argumentar contra a autopropriedade do corpo incorre novamente a uma 

contradição performática. Nas palavras do autor:  

 

Qualquer pessoa que tente negar que propriedade sobre seu próprio 
corpo estaria preso em uma contradição prática já que argumentar 
desta maneira implicaria na aceitação da própria norma negada. Ele 
não poderia sequer abrir sua boca se estivesse certo326 

 

O último argumento de Hoppe divide-se em duas partes. A primeira, toma 

como protótipo argumentativo a justificação da auto-propriedade do corpo. Pelo 

fato do corpo ser um recurso escasso, as mesmas regras normativas aplicadas 

a este bem específico precisam ser, sob pena de coerência argumentativa, 

aplicadas a todos os demais bens que também são recursos escassos.  

 

Tratamentos diferenciados seriam distinções arbitrárias e por isso são 

injustificáveis. Ademais, se não tivéssemos a possibilidade de nos apropriarmos 

de outros bens escassos antes da argumentação, já estaríamos todos mortos: 

“pelo mero fato de estarmos vivos, direitos de propriedade sobre outras coisas 

também devem ser pressupostos como válidos. Ninguém que esteja vivo poderia 

argumentar de outra maneira.”327. 

 

Finalmente, na segunda parte Hoppe demonstra que a única regra 

adequada para o estabelecimento de um título de propriedade sobre um bem 

                                                
324 Op. Cit. P. 335.  
325 Op. Cit. P. 412.  
326 Op. Cit. P. 335.  
327 Op. Cit. P. 336.  



136 
 

sem donos é a apropriação originária através do estabelecimento da vinculação 

objetiva entre o apropriador e o recurso escasso.  

 

Para tal, o autor recorre a um “argumento a contrario”. Caso um indivíduo 

que jamais possuiu um determinado bem pudesse disputar a pretensão do 

apropriador original, teríamos como implicação que o ato da apropriação é 

possível através da mera declaração verbal, e não do estabelecimento de um 

vínculo objetivo entre o apropriador original e o recurso escasso em questão.  

 

O grande problema desse posicionamento é que, se fosse possível 

adquirir propriedade de recursos escassos através de meras declarações, 

também seria possível declarar reivindicações de propriedade sobre corpos 

humanos alheios e este é mais um ato implica em contradição performática:  

 

Ninguém pode dizer ou declarar qualquer coisa, a não ser que seu 
direito de usar seu corpo já esteja presumido válido simplesmente 
porque o próprio fato de que, seja lá o que for dito, foi ele e não outra 
pessoa, que usucapiu o corpo como seu instrumento para falar alguma 

coisa 328. 

 

 

6.3.4 COROLÁRIOS DA ÉTICA ARGUMENTATIVA 

  

A argumentação de Hoppe possui três importantes efeitos que devem ser 

mencionados. Primeiro, a propriedade consiste na escassez objetiva de um bem, 

isto é, as características físicas que o compõe e que são passíveis de análises 

objetivas e não a maneira como este bem é “valorado” ou “avaliado” 

subjetivamente pelas pessoas.   

 

A atividade argumentativa só é possível conquanto existam, “fronteiras 

que todas as pessoas podem isoladamente reconhecer sem ter que concordar 

primeiro com outros a respeito dos sistemas de valores e avaliações”.329 Ato 

                                                
328 HOPPE, Hans-Hermann. The Economics and Ethics of Private Property. Studies in 
Political Economy and Philosophy. Ludwig von Mises Institute: Auburn, 2006. p.336.  
329 Op. Cit. p. 337. 



137 
 

contínuo, uma agressão ocorre quando existem danos ou intervenções a estas 

propriedades que são objetivamente escassas. 

 

O segundo efeito deste método estabelece primazia por parte do 

apropriador original em relação a retardatários quanto ao julgamos das 

reivindicações conflitantes a respeito da legitimidade da propriedade.  Quando 

consideramos a possibilidade da inversão desta ordem, percebemos que:  

 

Literalmente ninguém seria permitido a fazer nada com qualquer coisa, 
pois tería que obter o consentimento de todos os retardatários antes de 
fazer qualquer coisa que se deseje. Nem nós nem nossos 
antepassados, nem nossa prole poderia, sobreviver se fossem seguir 
esta regra330  

 

Ou seja, o ato argumentativo não é uma abstração atemporal, acontece 

em um ponto específico do tempo e com a expectativa de se receber uma 

resposta por parte do interlocutor. Negar esta distinção da ordenação temporal 

é mais uma instância que leva a uma contradição performática, pois: “ser capaz 

de falar algo pressupõe a própria existência enquanto uma unidade 

independente que exerce decisões em um determinado tempo”331 e esta 

existência requer o uso de um bem escasso específico, que é o nosso próprio 

corpo. 

 

Por último, a terceira grande vantagem da abordagem da “ética 

argumentativa” é que ela não cai no intransponível abismo lógico que separa 

proposições descritivas (is) das proposições “normativas” (ought) de modo que 

não precisa lidar com a questão da falácia naturalista. A estrutura da ética 

argumentativa restringe-se a formular apenas proposições descritivas, ou seja, 

trata de definir o significado e escopo do agir ético. Desta forma, mantem-se o 

escopo do argumento no campo das proposições-fatuais. Não há, em nenhum 

momento, o passo argumentativo que transpõe a conclusão normativa, que 

elenca valores declarando como se “deve” agir. A estrutura do argumento de 

Hoppe é resumida da seguinte forma:  

 

                                                
330 Op. Cit. p. 338.  
331 Op. Cit. P. 338.  



138 
 

(a) justificar é justificativa proposicional — proposição-fatual verdadeira 
a priori; (b) argumentação pressupõe a propriedade do próprio corpo e 
do princípio do usucapir — proposição-fatual verdadeira a priori; (c) 
logo, nenhuma variação desta ética pode ser justificada através de 
argumentos — proposição-fatual verdadeira a priori.332  
 

Em outras palavras, Hoppe não está argumentando que se deve agir de 

acordo com a ética libertária. Na realidade, o que o argumento propõe é que, 

caso alguém deseje agir eticamente, precisará recorrer a algum um método que 

não incorra em contradições performativas (atos que comunicam rejeições às 

próprias premissas éticas adotadas). Desta forma, Hoppe defende que os 

princípios libertários, isto é, o princípio de não agressão mediado pelo respeito 

da propriedade legítima do primeiro apropriador, seria o único que conjunto de 

normas coerente, pois a negá-los pressupõe que quem nega está usando o 

próprio corpo sem antes ter acordado a respeito da legitimidade deste uso: 

 

Só a ética do capitalismo do primeiro-que-chega é o primeiro-que-
possui pode ser efetivamente defendida como estando implícita na 
argumentação. E nenhuma outra ética poderia ser justificada dessa 
forma, enquanto que justificar algo no curso da argumentação significa 
pressupor a validade dessa ética da teoria natural da propriedade.333 

 

Negar tais premissas implicaria em abandonar o meio ético preferindo-se 

se recorrer aos meios “não éticos” (i.e.: tecnológicos) de resolução de conflitos. 

Aquele que opta por esta preferência há ao menos de reconhecê-la. Da mesma 

maneira, não diríamos que uma pessoa deve fazer matemática, mas que caso 

queira assim fazê-lo necessitará respeitar certas normas sob pena de não fazer 

matemática: “O fato de um mais um ser igual a dois não impossibilita que alguém 

diga que é três, ou que ninguém deva tentar fazer com que um mais um seja 

igual a três se torne a lei aritmética de algum lugar”334. 

6.5 LIMITES DA ÉTICA ARGUMENTATIVA 

 

Consideramos que a abordagem da ética argumentativa de Hoppe 

apresenta respostas satisfatórias ao problema de determinar, normativamente, 

os princípios que orientam um subconjunto dos comportamento éticos, mais 

                                                
332 Op. Cit. P. 345.  
333 HOPPE. Hans-Hermann. Uma Teoria do Socialismo e do Capitalismo Instituto Ludwig 
von Mises Brasil: São Paulo, 2013 P. 140 
334HOPPE, Hans-Hermann. The Economics and Ethics of Private Property. Studies in Political 

Economy and Philosophy. Ludwig von Mises Institute: Auburn, 2006.  P. 401.  



139 
 

especificamente, aqueles referentes à legitimidade do uso de força i.e. os 

comportamentos classificados como políticos. Em outras palavras, o princípio de 

não agressão, mediado pelo reconhecimento da propriedade, é o critério que 

devemos usar para estabelecer o direcionamento da agressividade. 

 

 Percebemos que este princípio não é, de acordo com os argumentos de 

Hoppe, uma preferência moral a ser adotada ou não. Trata-se, na verdade, de 

estabelecer as condições lógicas pressupostas em qualquer abordagem ética e 

a partir da qual as diferentes perspectivas morais podem desenvolver-se 

legitimamente. Hoppe argumenta que, do mesmo modo que não há como 

alguém ter a preferência de fazer geometria euclidiana sem adotar os seus 

axiomas, não poderíamos ter relações éticas sem pressupor a legitimidade da 

propriedade privada do primeiro apropriador de bens escassos. Ou seja, para 

ele, uma pessoa pode, obviamente, escolher comportar-se de uma maneira não 

ética, mas caso queria agir eticamente terá que escolher dentre um escopo de 

possibilidades que não inclui o uso de força agressivo.  

 

Sendo assim, não se trata de querer propor positivamente, uma série de 

comportamentos que os seres humanos devem adotar. Ao contrário, por tratar-

se de uma proposta negativa é mais enxuta e menos exigente perante os 

indivíduos, apenas exclui do rol de possibilidades éticas um tipo específico de 

comportamento, i.e.: o uso de força agressivo à propriedade alheia e suas 

variações. Por ser um projeto “negativo” permite, ainda assim, a existência do 

pluralismo de visões, projetos e modelos positivos de ética e moralidade 

(conquanto que respeitem este único critério negativo). 

 

  O agressor é aquele que inicia, ou ameaça iniciar, força contra outros. 

Desrespeita a legítima propriedade que outros possuem sobre os bens escassos 

adquiridos de maneira voluntária e pacífica – ou seja, através da apropriação 

original, trocas de valores ou recebendo doações. Do mesmo modo, 

inversamente, o agredido é o proprietário legítimo de um bem escasso cuja 

propriedade física é alterada contra o seu consentimento. 

 



140 
 

Todavia, como a ética argumentativa almeja ser uma explicação a priori, 

ela abstém-se de tratar da materialidade dos atos apropriativos. Ou seja, através 

dela não temos como saber adequadamente quais são os atos reais que bastam 

para criar um vínculo entre o indivíduo e o recurso escasso, atestando assim a 

propriedade. Hoppe explica que o seu projeto trata das regras gerais da 

propriedade, mas reconhece que bens específicos possam ter regras diferentes 

uns dos outros, contanto que respeitem estas regras gerais: “as especificações 

do princípio da não-agressão, concebido como norma especial da propriedade 

que se refere a um tipo específico de bens, já devem conter aquelas de uma 

teoria geral da propriedade”335.  Como falamos, a regra geral consiste em 

estabelecer um vínculo objetivo entre o recurso escasso e o primeiro apropriador: 

“os recursos escassos são visivelmente apropriados – tão logo alguém “mistura 

o seu trabalho”, para usar a frase de John Locke, com esses recursos e há traços 

objetivos dessa ação”336. Portanto, um dos problemas trata-se de estabelecer 

uma tipologia de quais são os critérios objetivos de apropriação de cada bem. 

 

Procuraremos elucidar, a partir de alguns exemplos empíricos, algumas 

situações em que a ética argumentativa, por si só, não é suficiente para evitar, 

ou solucionar, conflitos legítimos. É necessário, nestes casos, recorrer à análise 

histórica, concreta, dos conflitos em questão. Como tal, as respostas para estes 

tipos de conflitos sofrem dos mesmos problemas epistemológicos que teríamos 

quando tentássemos entender quais d para compreender empiricamente. 

 

Podemos pensar a relação entre estes dois campos — a normatividade a 

priori da ética argumentativa e as descrições empíricas da propriedade — e suas 

funções para a convivência social de modo análogo à relação entre a bússola e 

da topografia para a navegação. Enquanto a primeira nos orienta ao norte de 

acordo com a magnetosfera, o caminho que nos leva ao nosso destino pode ser 

tortuoso e incerto, porém nenhum desvio que se mostre necessário alterará qual 

                                                
335 HOPPE. Hans-Hermann. Uma Teoria do Socialismo e do Capitalismo Instituto Ludwig von 
Mises Brasil: São Paulo, 2013 p. 130 
336 HOPPE. Hans-Hermann. Uma Teoria do Socialismo e do Capitalismo Instituto Ludwig 
von Mises Brasil: São Paulo, 2013 p. 131 



141 
 

é o ponto setentrional. Apel explica o papel da relação entre estes dois campos, 

empírico e argumentantivo, na elaboração de um cenário utópico: 

 

ethics, like utopia, commences from an ideal that is distinguished from 
existing reality; but it does not anticipate the ideal through the 
conception of an empirically possible alternative or counter world; rather 
it views the ideal merely as a regulative idea, whose approximation to 
the conditions of reality--e.g., discursive consensus formation under the 
conditions of strategic self-assertion-can indeed be striven for but never 
be completely assumed to be realizable337  

 

 

Sarah Brosnan nos explica, por exemplo, que diversos fatores podem 

influenciar a capacidade das espécies de identificar e compreender a 

apropriação de algum objeto. O fenômeno do reconhecimento e respeito à posse 

depende de fatores como, por exemplo, capacidade intelectual de memória e 

abstração, de comunicação, ou, entre outras, simplesmente as condições do 

ambiente evolutivo: 

What qualifies as “possession” varies between species.  In some 
species, even holding an object is not sufficient; individuals must be 
able to transport the object for others to respect possession. In an 
experimental study, long-tailed macaques respected ownership when 
the owner had possession and was able to carry the object. Respect for 
possession broke down, though, even when the owner had possession 
of the object, in two cases. First was if the possessor could not carry it 
with them because it was tethered to the floor. Second was if the object 
had a trailing string (similar to a kite tail) that extended beyond the 
possessor’s immediate vicinity. [...] Among hamadryas baboons, 
proximity is sufficient to trigger respect for possession, and in some 
cases even the memory of a previous possession may be sufficient to 
trigger this response [...] Hamadryas baboons evolved in a situation in 
which a valuable possession (e.g., harem females) was in proximity, 
but not under physical control, widening the concept of possession in 
this species338. 

 

Outra fonte de equívocos relacionados à propriedade privada, 

intimamente ligada a esta primeira, é quando não há como se estabelecer sem 

                                                
337APEL, Karl-Otto. Is the Ethics of the Ideal Communication Community a Utopia? On the 
Relationship between Ethics, Utopia, and the Critique of Utopia. THE COMMUNICATIVE 
ETHICS CONTROVERSY. MIT Press, Cambridge: 1990 Disponível em: 
http://www.stephankinsella.com/wp-content/uploads/texts/apel_discourse.pdf Acesso em: 5 ago. 
2016 P. 46 
338 ROSS, Hildy. (Org.)  Origins of Ownership of Property: New Directions for Child and 
Adolescent Development. Brosnan, Sarah. Property in non-human primates. Wiley periodicals: 
Michigan, 2011. P. 14 

http://www.stephankinsella.com/wp-content/uploads/texts/apel_discourse.pdf


142 
 

equívocos quem foi realmente o primeiro a usucapir algo. Um estudo feito em 

Oxford com borboletas “Pararge aegeria” mostrou que esses insetos resolviam 

disputas de território sem recorrer ao artifício da violência pelo reconhecimento 

da “propriedade” (de modo que os invasores consistentemente deferiam em 

favor do primeiro ocupante). Contudo, nos casos em que os avaliadores 

manipularam de modo que ambos os espécimes acreditavam serem o primeiro 

ocupante: “the contest between the two lasted, on average, ten times as long as 

the brief flurry that occurs when an incumbent chases off an intruder”339. Um caso 

clássico, de 1805, que ilustra bem esta situação em humanos é o de Pierson v 

Post:  

The question submitted by the counsel in this cause for our 
determination is, whether Lodowick Post, by the pursuit with his hounds 
in the manner alleged in his declaration, acquired such a right to, or 
property in, the fox, as will sustain an action against Pierson for killing 
and taking him away? 340  

Um dos motivos pelo qual este caso entrou para a história é anedótico: 

apesar do valor do item em questão ser irrisório, uma das famílias teve que 

vender a sua casa para custear o julgamento. Outro motivo, mais importante, é 

porque determinou como precedente diversos critérios para o julgamento deste 

tipo de disputa: “The majority decided that possession required certain control, 

essentially physical occupation, not merely a high likelihood of control.” 

Pensemos, por exemplo, no processo inverso i.e.: o ato de 

desapropriação. Quais atos comunicativos, quais comportamentos, são 

suficientes para que alguém desfaça um vínculo de propriedade com um objeto? 

Tratando-se de um ato comunicativo, percebemos que estes dependem da 

historicidade, da cultura e tradição de determinados lugares.  

  

Imaginemos que, após pagar uma conta em um restaurante, um cliente 

deixe sobre a mesa uma nota de dois reais e o seu celular antes de ir embora. 

                                                
339 GINTIS, Herbert. The Evolution of Private Property. Disponível em: 
<http://www.umass.edu/preferen/gintis/Evolution%20of%20Private%20Property.pdf>. Acesso: 
18 ago. 2015.P.8 
340SUPREME COURT OF JUDICATURE. Pierson v Post. Disponível em: 
<https://www.nycourts.gov/reporter/archives/pierson_post.htm >. Acesso: 6 abr. 2015. 



143 
 

Momentos depois, o cliente retorna para acusar o garçom de furto acompanhado 

de alguma autoridade competente para julgar conflitos.  

 

Levando em consideração o nosso contexto, do mesmo modo em que o 

cliente não poderia alegar que o garçom cometeu furto por se apropriar dos dois 

reais, o garçom também não poderia alegar que o cliente, através de seu 

comportamento, abriu mão do seu celular, doando-o como forma de gorjeta, por 

deixa-lo sobre a mesa. De qualquer forma, a resolução do conflito assume como 

fio condutor a determinação da legítima propriedade dos bens. 

 

Ficamos, em situações deste tipo, diante de um problema epistemológico, 

algo que é inexorável a qualquer teoria de justiça normativa proposta por 

princípios abstratos da filosofia política. Na verdade, estas questões reais devem 

ser resolvidas pelo ramo do direito, em análises históricas de cada caso. 

Todavia, assumindo-se como orientação a questão da propriedade.  

 

Quando Rothbard publica o seu livro “Ética da Liberdade”, por exemplo, 

explica que está lançando os esboços de um projeto cujos desdobramentos 

práticos deverão ser desenvolvidos por esta ciência: “Espera-se que juristas e 

teóricos legais libertários surgirão para elaborar mais profunda e detalhadamente 

o sistema de lei libertária”341 No momento em que trata da questão de punição, 

por exemplo, explica esta negligenciada distinção entre o princípio normativo e 

a aplicabilidade prática:   

 
Poucos aspectos da teoria política libertária encontram-se em um 
estado menos satisfatório do que o da teoria da punição. Normalmente, 
os libertários satisfazem-se ao afirmar ou explicar o axioma que diz que 
ninguém pode agredir a pessoa ou a propriedade de outro; o tema das 
sanções que podem ser aplicadas a estes invasores praticamente não 
tem sido abordado. 342 

 
É neste assunto que se insere na discussão outro princípio, comumente 

renegado ao esquecimento pelos próprios libertários, que é o princípio da 

proporcionalidade: “o criminoso perde seus direitos na mesma proporção que 

                                                
341 ROTHBARD, Murray N. A Ética da Liberdade. Instituto Ludwig von Mises Brasil: São Paulo, 
2010. P.53. 
342  Op. Cit. P. 145. 



144 
 

privou outro homem de seus direitos”343. Sintetizado na ideia de “um olho por 

dois olhos” (retribuição mais compensação), no momento em que uma vítima 

retalie cometendo uma punição excessiva, tornar-se-ia, por sua vez, o agressor: 

 

Não seria admissível, portanto, que um comerciante que teve seu 
chiclete roubado executasse o ladrão de chiclete condenado. Se ele 
fizesse isso, então ele, o comerciante, cometeria um assassinato 
injustificável e poderia ser levado ao tribunal de justiça pelos herdeiros 
ou cessionários do ladrão do chiclete.344 

 

O jurista Stephan Kinsella, por exemplo, aponta para a semelhança e 

compatibilidade entre a ética argumentativa de Hoppe e o princípio jurídico 

“estoppel”, amplamente aplicado na common law. A principal ideia que 

fundamenta o mecanismo do estoppel, diz ele, é a exigência de que as partes 

sejam consistentes em seus casos. De qualquer forma, esta questão da 

proporção é, mais uma vez, algo dependente da análise histórica e valorativa de 

cada caso — afinal de contas, em muitos casos a punição ou restituição 

precisará ser feita através de bens distintos daqueles que foram objeto do crime 

— de modo que não pode ser determinada aprioristicamente para todos os 

casos: 

 
Clearly the ways in which punishment can be administered are rich and 
various, but all the typically-cited goals of punishment could be 
accommodated under this view of punishment. Criminals could be 
incapacitated and deterred, even rehabilitated, perhaps, according to 
the victim’s choice. Restitution could be obtained in a variety of ways, 
or, if the victim so chooses, retribution or revenge. Though it is difficult 
to precisely determine the boundaries of proportionately, justice 
requires that the aggressor be held responsible for the dilemma he has 
created as well as for the aggression he has committed345 

 

7.  CONCLUSÃO 
 

 Jacob Levy explica em seu livro “Rationalism, Pluralism, and Freedom”346 

que a tradição do liberalismo clássico preocupou-se predominantemente, a 

                                                
343 Op. Cit. P. 145. 
344 Op. Cit. P. 145. 
345 KINSELLA, Stephan. Punishment and proportionality: The estoppel approach. Disponível 
em: <https://mises.org/system/tdf/12_1_3_0.pdf?file=1&type=document>. Acesso: 15 ago. 
2015.P.73.  
346 LEVY, Jacob. Rationalism, Pluralism, and Freedom, Oxford University Press, Oxford. 

2015 

https://mises.org/system/tdf/12_1_3_0.pdf?file=1&type=document


145 
 

depender da ênfase, com duas fontes possíveis de opressão: a local e a distante. 

Aqueles que julgavam mais perigosas a o poder local — representado pelas 

associações como, por exemplo, juntas comerciais, igreja, clubes, guildas, etc 

— procuraram oferecer como solução o fortalecimento de instituições 

impessoais, distantes, fundamentadas na formulação de uma legislação 

universal e racionalista para libertar os cidadãos deste poder fundamentado nas 

tradições opressivas347.  Este viés se aproxima do que Merquior chamou da 

escola francesa de liberalismo, cuja ênfase na liberdade política buscava 

combater contra o vigente particularismo patrimonialismo da monarquia 

francesa348. Já tradição pluralista surgiu do descontento com a crescente 

centralização de poder que houve e possibilitou a monarquia absolutista. Por 

isso, a tradição pluralista procura resgatar o constitucionalismo antigo, 

organizações políticas locais, em especial os parlamentos regionais serviram 

para criar, através do pluralismo em competição legislativa, um ambiente de 

liberdade que antecedeu o surgimento do absolutismo francês349.  Ou seja, esta 

corrente pluralista coaduna com o que Merquior chamou das origens inglesas do 

liberalismo clássico, uma tradição que prezava pela autonomia civil, pela 

autodeterminação dos povos350.  

 

 Diante desta tensão entre dois projetos — de um lado o cosmopolitismo 

tradicionalmente amparado no racionalismo universalista e o do outro o 

libertarianismo, que almeja um pluralismo pujante de modelos sociais em 

competição — procuramos analisar qual dos dois teria plausivelmente maior 

respaldo no que conhecemos a respeito da constituição da natureza humana. 

Vimos que mesmo os modelos do projeto cosmopolita que se distanciam do 

racionalismo (que se revolta contra a constituição natural dos nossos 

sentimentos morais) em busca do universalismo baseado no estímulo da 

                                                
347HERTZBERG, B. Resenha de: Rationalism, pluralism, and freedom Contemporary Political 
Theory  May 2016, Volume 15, Issue 2, p. 18–21 Disponível em: < 

http://link.springer.com/article/10.1057/cpt.2015.41> Acessado em 29 set,  2016 
348MERQUIOR, Jose Guilherme.O Liberalismo Antigo e Moderno. É Realizações: São Paulo, 

2014. P. 29 
349 HERTZBERG, B. Resenha de: Rationalism, pluralism, and freedom Contemporary 
Political Theory  May 2016, Volume 15, Issue 2, p. 18–21 Disponível em: < 

http://link.springer.com/article/10.1057/cpt.2015.41> Acessado em 29 set,  2016 
350 MERQUIOR, Jose Guilherme.O Liberalismo Antigo e Moderno. É Realizações: São 
Paulo, 2014. P. 28 

http://link.springer.com/article/10.1057/cpt.2015.41
http://link.springer.com/article/10.1057/cpt.2015.41


146 
 

empatia requeriria que os critérios últimos da conduta moral se reduzam a um 

só para todos, de modo que haja alguma mensurabilidade possível, para então 

maximizarmos este critério. 

 

Esta proposta fragiliza-se diante das observações de Haidt, de que 

historicamente a moralidade humana jamais se limitou apenas a questões 

direcionadas pela empatia diante do sofrimento alheio. Os mais influentes 

códigos morais da humanidade lidam cuidadosamente atribuindo suma 

importância ao que atualmente pode parecer-nos inconsequente, como por 

exemplo, sexualidade durante a menstruação ou alimentação. Diante disto, ele 

elaborou a teoria das fundações morais, que estabelece seis critérios pelos quais 

observamos que as pessoas constroem a moralidade. Este fato, por si só, cria o 

problema da incomensurabilidade no cosmopolitismo. Adicionado ao restante de 

sua teoria — ou seja, o intuicionismo dos nossos juízos morais e o duplo fator de 

agregar e segregar — implica em um perigoso tribalismo  que precisaríamos 

escapar. 

 

Neste sentido, prouramos argumentar que o modelo político libertário, que 

evoca o princípio de não agressão mediado pela propriedade privada pode servir 

como solução para mediarmos pacificamente o existente pluralismo de modos 

morais para que pessoas visões de mundo dissonantes possam de algum modo 

cooperar, se não, ou ao menos tolerarem-se umas às outras. Precisamos, para 

isso, primeiro esclarecer um equívoco entre a posição objetivista, que de fato 

entende o projeto político como um meio para realizar a visão de mundo moral, 

do libertarianismo que faz um rompimento consciente entre estes dois campos. 

 

Desta maneira, apresentamos argumentos que sustentam a posição 

libertária tanto pelos aspectos descritivos, de como o reconhecimento da 

propriedade privada como meio de solução pacífica de conflitos é amparado pela 

dinâmica do comportamento natural, não só do homem mas também de certos 

animais, e por isso pôde ser selecionada pelo processo natural. Ademais, 

procuramos fornecer argumentos normativos, a partir da ética argumentativa de 

Hans-Hermann Hoppe, que fornece uma abordagem a priori, para justificar o 



147 
 

reconhecimento da propriedade privada como pressuposto da resolução pacífica 

de qualquer conflito. 

 

Somando-se a isto, temos o fato do projeto político libertário tratar-se de 

uma elaboração negativa, ou seja, que trata apenas de quais meios nós não 

poderíamos usar para atingir. Como não há em qualquer momento a tentativa de 

estabelecer positivamente os fins que devemos almejar e como as pessoas 

deveriam viver (tal como faria o objetivismo, por exemplo), o modelo meta-

utópico de múltiplas sociedades configuradas com diferentes propostas de 

organização moral cada qual que busca a sua próprias utopias, apresenta-se 

como bastante maleável para as diversas matrizes morais que compõe os 

indivíduos. Esta economia de exigências torna este projeto mais plausível 

comparando-se a algum que queira impor-se como único para todos, seja 

enfatizando nas fundações do cuidado ou da autoridade, por exemplo. Desta 

maneira, se aceitarmos os resultados dos estudos feitos por por Haidt, o projeto 

libertário mostra-se comparativamente mais adequado à natureza pluralista da 

moral humana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



148 
 

8. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

ABRANTES, Paulo C. Filosofia da Biologia. Artmed: Porto Alegre, 2011. 

 

APEL, Karl-Otto. Is the Ethics of the Ideal Communication Community a 

Utopia? On the Relationship between Ethics, Utopia, and the Critique of 

Utopia. THE COMMUNICATIVE ETHICS CONTROVERSY. MIT Press, 

Cambridge: 1990 Disponível em: <http://www.stephankinsella.com/wp-

content/uploads/texts/apel_discourse.pdf> Acesso em: 5 ago. 2016 

 

ARTHMAR, Rogério. CINELLI, Carlos Leonardo Kulnig. Quando o liberal e o 

socialista se defrontam: Bastiat, Proudhon e a renda do capital. Nova 

econ. vol.20 n°3. Belo Horizonte Set./Dec. 2010. Disponível em: 

<http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S010363512010000300005&script=sci_ar

ttext>. Acesso em: 1 ago. 2016.   

 

AURELIUS, Marcus. The Meditations. Dispponível em: 

http://classics.mit.edu/Antoninus/meditations.html Acesso em: 1 ago. 2016 

 

AUSTIN, J.L. How to do things with Words Harvard University Press, 

Cambridge, 1962 Disponível em: 

<http://www.ling.upenn.edu/~rnoyer/courses/103/Austin.pdf> Acesso em: 5 ago. 

2016 

 

BARON-COHEN, Simon. The Science of Evil: On Empathy and the Origins 

of Cruelty. Basics Books: New York, 2012. 

 

BINI, Edson. (Trad.) PLATÃO. Diálogos I – Teeteto, Sofista, Protágoras. 

Edipro: São Paulo, 2007. 

 

BOAZ, David. Libertarianism. A primer. The Free Press: New York, 1998.  

 

BOBBIO, Norberto. MATTEUCCI, Nicola. PASQUINO, Gianfranco. Dicionário 

de política. Vol.I. UNB: Brasília, 2000 

http://www.stephankinsella.com/wp-content/uploads/texts/apel_discourse.pdf
http://www.stephankinsella.com/wp-content/uploads/texts/apel_discourse.pdf
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S010363512010000300005&script=sci_arttext
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S010363512010000300005&script=sci_arttext
http://classics.mit.edu/Antoninus/meditations.html
http://www.ling.upenn.edu/~rnoyer/courses/103/Austin.pdf


149 
 

 

BOSMAN, Philip R. Citizenship of the world : the cynic way. Disponível em: 

<http://uir.unisa.ac.za/handle/10500/5502>. Acesso: 6 abr. 2015. 

 

BRADBURY, J. W. VEHRENCAMP, Sandra. L. Principles of Animal 

Communication. Disponível em: < 

http://sites.sinauer.com/animalcommunication2e/chapter11.02.html >. Acesso: 

21 set. 2015. 

 

BRENNAN, Tad. The Stoic Life Emotions, Duties, and Fate. Oxford University 

Press:London,2005.  P.154. 

 

BULL, James J. MUELLER, Ulrich G. SACHS, Joel L. WILCOX, Thomas P. The 

Evolution of Cooperation. The Quarterly Review of Biology. Vol. 79, No. 2. 

P.135-160.Disponível em: 

<http://www.jstor.org/stable/10.1086/383541?seq=1#page_scan_tab_contents>

. Acesso: 7 ago. 2016. 

CATTANEO, Luigi. FABBRI-DESTRO, Maddalena. RIZZOLATTI, Giacomo. 

Mirror neurons and their clinical relevance. Disponível em: 

<http://www.nature.com/nrneurol/journal/v5/n1/full/ncpneuro0990.html>. 

Acesso: 7 ago. 2016. 

CASTRO, Rita de. GASPAR, Augusta. VICENTE, Luís. A empatia em evolução: 

As bases estruturais da empatia em primatas humanos e não-humanos. 

Disponível 

em:<http://www.scielo.gpeari.mctes.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0874

-20492010000200007&lang=pt#t1>. Acesso: 7 ago. 2016. 

COLUMBIA UNIVERSITY. International encyclopedia of the social sciences. 

Verbete: Nash equilibrium.  Disponível em: < 

http://www.columbia.edu/~rs328/NashEquilibrium.pdf>. Acesso: 8 ago. 2015. 

http://www.jstor.org/stable/10.1086/383541?seq=1#page_scan_tab_contents
http://www.nature.com/nrneurol/journal/v5/n1/full/ncpneuro0990.html
http://www.scielo.gpeari.mctes.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0874-20492010000200007&lang=pt#t1
http://www.scielo.gpeari.mctes.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0874-20492010000200007&lang=pt#t1


150 
 

COSMIDES, Leda. TOOBY, John. Evolutionary Psychology: A Primer. 

Disponível em: <http://cogweb.ucla.edu/ep/EP-primer_contents.html>. Acesso: 7 

ago. 2016. 

CHEDIAK, Karla. O problema da falácia naturalista para o projeto de uma 

ética evolucionista. Kriterion: Revista de Filosofia. v.47 n.113. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-

512X2006000100008&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt. Acesso: 7 ago. 2016. 

CRAIGHERO, Laila. RIZZOLATTI, Giacomo. Mirror neuron: a neurological 

approach to empathy. Disponível em: 

<http://www.robotcub.org/misc/papers/06_Rizzolatti_Craighero.pdf>. Acesso: 7 

ago. 2016. 

CRAIGHERO, Laila. RIZZOLATTI, Giacomo. The mirror-neuron system. 

Disponível 

em:<http://www.kuleuven.be/mirrorneuronsystem/readinglist/Rizzolatti%20&%2

0Craighero%202004%20-%20The%20MNS%20-%20ARN.pdf>. Acesso: 7 ago. 

2016. 

CUNNINGHAM, Alfred B., LENNOX John E. e ROSS Rockford. Biofilms: The 

Hypertextbook. Disponível em: 

<http://www.cs.montana.edu/webworks/projects/stevesbook/contents/chapters/

chapter002/section004/blue/page003.html.> Acesso: 6 abr. 2015.  

CURRY, Oliver. Who’s Afraid of the Naturalistic Fallacy? Disponível em: 

<http://human-nature.com/ep//downloads/ep04234247.pdf>. Acesso: 7 ago. 

2016. 

 
DALGALARRONDO, Paulo. Evolução do Cérebro. Sistema nervoso, Psicologia 
e Psicopatia sob a perspectiva evolucionista. Artmed: Porto Alegre, 2011. P.334.  
 

DARWIN, Charles. The descent of man and selection in relation to sex. 

Disponível em: <http://charles-darwin.classic-literature.co.uk/the-descent-of-

man/ebook-page-72.asp>. Acesso: 8 ago. 2016. 

 

http://cogweb.ucla.edu/ep/EP-primer_contents.html
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_serial&pid=0100-512X&lng=pt&nrm=iso
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-512X2006000100008&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-512X2006000100008&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt
http://www.robotcub.org/misc/papers/06_Rizzolatti_Craighero.pdf
http://www.kuleuven.be/mirrorneuronsystem/readinglist/Rizzolatti%20&%20Craighero%202004%20-%20The%20MNS%20-%20ARN.pdf
http://www.kuleuven.be/mirrorneuronsystem/readinglist/Rizzolatti%20&%20Craighero%202004%20-%20The%20MNS%20-%20ARN.pdf
http://www.cs.montana.edu/webworks/projects/stevesbook/contents/chapters/chapter002/section004/blue/page003.html
http://www.cs.montana.edu/webworks/projects/stevesbook/contents/chapters/chapter002/section004/blue/page003.html
http://human-nature.com/ep/downloads/ep04234247.pdf
http://charles-darwin.classic-literature.co.uk/the-descent-of-man/ebook-page-72.asp
http://charles-darwin.classic-literature.co.uk/the-descent-of-man/ebook-page-72.asp


151 
 

DAWKINS, Richard. The Selfish Gene.  Disponível em: <http://s-f-

walker.org.uk/pubsebooks/pdfs/Richard_Dawkins_The_Selfish_Gene.pdf>. Ace

sso: 7 ago. 2016. 

 

DEPEW, David. Empathy, Psychology, and Aesthetics: Reflections on a 

Repair Concept.  Disponível em: < 

http://ir.uiowa.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1033&context=poroi>. Acesso: 1 

ago. 2015. 

 

DENAULT, Lisa K. MCFARLANE, Donald A. Reciprocal altruism between 

male vampire bats, Desmodus rotundus. Anim. Behav. N.49. Disponível em: 

<http://faculty.jsd.claremont.edu/dmcfarlane/Publications/DeNault%20and%20

McFarlane.pdf>. Acesso: 8 ago. 2016.  

 

DIMOND, Stuart John. Neuropsychology: A Textbook of Systems and 

Psychological Functions of the human brain.  Butterworths: London, 1980. 

 

DITTO, Peter. GRAHAM, Jesse. HAIDT, Jonathan. IYER, Ravi. KOLEVA, 

Spassena. Understanding Libertarian Morality: The Psychological 

Dispositions of Self-Identified Libertarians. Disponível em:< 

http://journals.plos.org/plosone/article?id=10.1371/journal.pone.0042366 >. 

Acesso: 1 ago. 2016. 

EASLEY, David. KLEINBERG, Jon. Networks, Crowds, and Markets: 

Reasoning about a Highly Connected World. Disponível em: 

<https://www.cs.cornell.edu/home/kleinber/networks-book/networks-book-

ch07.pdf>. Acesso: 8 ago. 2016.   

FINLAY, Stephen. Four Faces of Moral Realism. Disponível em:<http://www-

bcf.usc.edu/~finlay/Moral%20Realism.pdf>. Acesso: 1 ago. 2016. 

FORMAN-BARZILAI, Fonna. Smith and the Circles of Sympathy: 

Cosmopolitanism and Moral Theory. Cambridge University Press, Cambridge: 

2010 

http://aleph0.clarku.edu/huxley/CE9/E-E.html
http://aleph0.clarku.edu/huxley/CE9/E-E.html
http://faculty.jsd.claremont.edu/dmcfarlane/Publications/DeNault%20and%20McFarlane.pdf
http://faculty.jsd.claremont.edu/dmcfarlane/Publications/DeNault%20and%20McFarlane.pdf
file:///E:/dissertação/Fanton/networks-book-ch07.pdf
file:///E:/dissertação/Fanton/networks-book-ch07.pdf


152 
 

FRIEDMAN, David. The machinery of freedom. Guide to a radical capitalism. 

Disponível em: <http://daviddfriedman.com/The_Machinery_of_Freedom_.pdf >. 

Acesso em: 1 ago. 2016.    

FRIEDMAN, Milton. Capitalism and Freedom. The University of Chicago 

Press: Chicago, 2002. 

 

GINTIS, Herbert. Game Theory Evolving: A Problem-Centered Introduction 

to Modeling Strategc Interection. Disponível em: 

<http://www.umass.edu/preferen/Class%20Material/Game%20Theory%20Evolv

ing/GTE%20Evolutionarily%20Stable%20Strategies.pdf>. Acesso: 8 ago. 2016. 

   

GINTIS, Herbert. The Evolution of Private Property. Disponível em: 

<http://www.umass.edu/preferen/gintis/Evolution%20of%20Private%20Property

.pdf>. Acesso: 18 ago. 2015.   

 

HABERMAS, Jürgen. Moral Consciousness and Communicative Action. MIT 

Press, Cambridge, 1995 Disponível em: 

http://www.ihc.ucsb.edu/research/identity_articles/Habermas1983MoralConscio

usnessCommActionOCR.pdf Acesso: 5 ago. 2016 

 

HAIDT, Jonathan. The Righteous Mind. Why good people are divided by politics 

and religion. Pantheon Books: New York, 2012.  

 

HAYEK, Friedrich A. The constitution of liberty. University of Chicago Press: 

Chicago, 1978. Disponível em: <http://www.libertarianismo.org/livros/tcolfh.pdf>. 

Acesso: 8 ago. 2016.    

 

HAYEK, Friedrich A. Road to Serfdom. Disponível 

em:<https://mises.org/system/tdf/Road%20to%20serfdom.pdf?file=1&type=doc

ument>. Acesso: 8 ago. 2016.    

 

http://www.umass.edu/preferen/Class%20Material/Game%20Theory%20Evolving/GTE%20Evolutionarily%20Stable%20Strategies.pdf
http://www.umass.edu/preferen/Class%20Material/Game%20Theory%20Evolving/GTE%20Evolutionarily%20Stable%20Strategies.pdf
http://www.ihc.ucsb.edu/research/identity_articles/Habermas1983MoralConsciousnessCommActionOCR.pdf
http://www.ihc.ucsb.edu/research/identity_articles/Habermas1983MoralConsciousnessCommActionOCR.pdf
http://www.libertarianismo.org/livros/tcolfh.pdf


153 
 

HERTZBERG, B. Resenha de: Rationalism, pluralism, and freedom 

Contemporary Political Theory  May 2016, Volume 15, Issue 2, p. 18–21 

Disponível em: < http://link.springer.com/article/10.1057/cpt.2015.41> Acessado 

em 29 set,  2016 

 

HILBE ,Christian. HOFFMAN, Moshe. NOWAK, Martin A. Cooperate without 

Looking in a Non-Repeated Game. Disponível em: 

<http://web.evolbio.mpg.de/~hilbe/Research_files/Hilbe%20et%20al%20(Game

s%202015)%20Cooperate%20without%20looking%20in%20a%20non-

repeated%20game.pdf>. Acesso: 8 ago. 2016.    

 

HILBE ,Christian. HOFFMAN, Moshe. NOWAK, Martin A. Cooperate Without 

Looking: Why We Care What People Think and Not Just What They Do. 

Disponível em: <https://dash.harvard.edu/bitstream/handle/1/13950054/PNAS-

2015-Hoffman-CWOL.pdf?sequence=1>. Acesso: 8 ago. 2016.    

 

HINTIKKA, Jaakko.  Cogito, ergo sum: Inference or performance? 

PHILOSOPHICAL REVIEW vol 71, No 1, Jan 1962 Duke University Press, 

Durham, 1962   

 

HOFFMAN, Moshe. YOELI, Erez.  NAVARR, Carlos David.  Game Theory and 

Morality.  Disponível em: 

<http://www.cdnresearch.net/pubs/private/Hoffman_Morality_2016.pdf >. 

Acesso: 8 ago. 2016.    

 

HOPPE. Hans-Hermann. A Ciência Econômica e o Método Austríaco. 

Instituto Ludwig von Mises Brasil: São Paulo, 2010 

 

HOPPE, Hans-Hermann. The Economics and Ethics of Private Property. 

Studies in Political Economy and Philosophy. Ludwig von Mises Institute: Auburn, 

2006.  

 

HOPPE. Hans-Hermann. Uma Teoria do Socialismo e do Capitalismo Instituto 

Ludwig von Mises Brasil: São Paulo, 2013 

 

http://link.springer.com/article/10.1057/cpt.2015.41
http://web.evolbio.mpg.de/~hilbe/Research_files/Hilbe%20et%20al%20(Games%202015)%20Cooperate%20without%20looking%20in%20a%20non-repeated%20game.pdf
http://web.evolbio.mpg.de/~hilbe/Research_files/Hilbe%20et%20al%20(Games%202015)%20Cooperate%20without%20looking%20in%20a%20non-repeated%20game.pdf
http://web.evolbio.mpg.de/~hilbe/Research_files/Hilbe%20et%20al%20(Games%202015)%20Cooperate%20without%20looking%20in%20a%20non-repeated%20game.pdf


154 
 

HUME, David. A Treatise of Human Nature. Disponível em: 

<https://people.rit.edu/wlrgsh/HumeTreatise.pdf. > Acesso: 25 set. 2016. 

 

ILARIA Ramelli. Hierocles the Stoic Elements of Ethics, Fragments, and 

Excerpts Writings. Society of Biblical Literature: Atlanta, 2009. 

 

JAMES, Scott M. An Introduction to Evolutionary Ethics.  Wiley-Blackwell: 

Malaysia, 2010. 
 

KILEY, Jocelyn. In search of libertarians. Disponível em:<  

http://www.pewresearch.org/fact-tank/2014/08/25/in-search-of-libertarians/>. 

Acesso: 10 ago. 2015.   

 

LEVY, Jacob. Rationalism, Pluralism, and Freedom, Oxford University Press, 

Oxford. 2015 

MAYHEW, Robert. (Org.) Rand, Ayn. Ayn Rand Answers: The Best of Her 

Q&A.  Penguin: New York, 2005. 

MCKEON, Richard. (Org.) The Basic Works of Aristotle. Random House: 

Londres, 1941.P.956. 

 

MERQUIOR, Jose Guilherme. O Liberalismo Antigo e Moderno. É 

Realizações: São Paulo, 2014. 

MISES, Ludwig von. A Critique of Interventionism. FFE: Alabama, 2011. 

Disponível em:<https://mises.org/library/critique-interventionism>. Acesso: 1 

ago. 2016.    

MISES, Ludwig von. Teoria e História: Uma Interpretação da Evolução 

Social e Econômica. Instituto Mises brasi: São Paulo, 2014 

MISES, Ludwig von. Ação Humana. Um Tratado sobre Economia. Instituto 

Mises Brasil: São Paulo, 2010.    

 

NOZICK, Robert. Anarchy, State and Utopia. Basic Books: New York, 2013. 

 

NOWAK, Magdalena. The Complicated History of Einfühlung. Argument. Vol. 

1 2. 2011. 

 

http://www.pewresearch.org/staff/jocelyn-kiley/
https://www.amazon.com/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&text=Richard+McKeon&search-alias=books&field-author=Richard+McKeon&sort=relevancerank
file:///E:/dissertação/Fanton/critique-interventionism


155 
 

ORTEGA Y GASSETT, J. La rebelión de las masas. Em: Obras Completas de 

José Ortega y Gasset: tomo 4. Revista de Occidente: Madrid, 1966. 

 

OSTERMANN, Fábio Maia. Os liberais e o espectro político unidimensional: 

direita, esquerda ou algo mais? Disponível 

em:<http://tede2.pucrs.br/tede2/bitstream/tede/6294/2/474518%20-

%20Texto%20Completo.pdf>. Acesso: 1 ago. 2016. 

 

OPPENHEIMER, Franz. The State. Its History and Development viewed 

sociologically. Vanguard Press: New York, 1922. Disponível em: 

<https://mises.org/system/tdf/The%20State%20Its%20History%20and%20Deve

lopment%20Viewed%20Sociologically_2.pdf?file=1&type=document>. Acesso: 

1 ago. 2016. 

 
PASSOS-FERREIRA, Cláudia. Seria a moralidade determinada pelo 

cérebro? Neurônios-espelhos, empatia e neuromoralidade. Disponível em: 

<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-

73312011000200008&lang=pt#tx2>. Acesso: 1 ago. 2016. 

 

PLATO. The Republic. Disponível em:< 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Plat.+Rep.+360&fromdoc=Perse

us%3Atext%3A1999.01.0168>. Acesso: 1 set. 2015. 

 

PETRINOVICH, Lewis. Human Evolution, Reproduction, and Morality. 

Springer: New York, 1995. 

PINKER, Steven. The Better Angels of Our Nature: Why Violence Has 

Declined.  Viking Adult: New York, 2011.  

 

POLLEIT, Thorsten. O que a lei da utilidade marginal decrescente pode nos 

ensinar? Disponível em: <http://www.mises.org.br/Article.aspx?id=903>. 

Acesso: 6 abr. 2015. 

 

http://tede2.pucrs.br/tede2/bitstream/tede/6294/2/474518%20-%20Texto%20Completo.pdf
http://tede2.pucrs.br/tede2/bitstream/tede/6294/2/474518%20-%20Texto%20Completo.pdf
file:///E:/dissertação/Fanton/The%20State%20Its%20History%20and%20Development%20Viewed%20Sociologically_2.pdf%3ffile=1&type=document
file:///E:/dissertação/Fanton/The%20State%20Its%20History%20and%20Development%20Viewed%20Sociologically_2.pdf%3ffile=1&type=document
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-73312011000200008&lang=pt#tx2
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-73312011000200008&lang=pt#tx2
http://www.mises.org.br/Article.aspx?id=903


156 
 

RAND, Ayn. The Objectivist: 1966-1971. Second Renaissance Press: Estados 

Unidos, 1990. 

 

RAND, Ayn. “The Objectivist Newsletter: 1962-1965” Second Renaissance 

Press: Estados Unidos, 1962 

 

RAND, Ayn.  Ayn Rand Letter 1971-1976. Second Renaissance Press: Estados 

Unidos, 1990. 

 

RIFKIN, Jeremy. The Empathic Civilization: The Race to Global 

Consciousness in a World in Crisis.  Tarcher: Los Angeles, 2009.  

 

RICHARDS, Robert J. A Defense of Evolutionary Ethics. Disponível em: 

<http://philosophy.uchicago.edu/faculty/files/richards/A%20Defence%20of%20E

volutionary%20Ethics.pdf>. Acesso: 1 ago. 2016. 

 

ROMANES, T. H. H. The Romanes Lecture, 1893. Evolution and Ethics. 

Collected Essays IX. Disponível em: <http://aleph0.clarku.edu/huxley/CE9/E-

E.html>. Acesso: 1 ago. 2016. 

 

ROSAS, ALEJANDRO. Selección natural y moralidad (natural selection and 

morality). Ideas y Valores. Vol.55. No.132. Disponível em: 

<http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-

00622006000300003>. Acesso: 1 ago. 2016.  

 

ROSAS, ALEJANDRO. La evolución de la moral contractual. Ideas y 

Valores. Vol.60. No.147. Disponível em: 

<http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=s0120-

00622011000300011&script=sci_arttext>. Acesso: 1 ago. 2016. 

 

ROSS, Hildy. (Org.)  Origins of Ownership of Property: New Directions for 

Child and Adolescent Development. Brosnan, Sarah. Property in non-human 

primates. Wiley periodicals: Michigan, 2011.  

 

http://philosophy.uchicago.edu/faculty/files/richards/A%20Defence%20of%20Evolutionary%20Ethics.pdf
http://philosophy.uchicago.edu/faculty/files/richards/A%20Defence%20of%20Evolutionary%20Ethics.pdf
http://aleph0.clarku.edu/huxley/CE9/E-E.html
http://aleph0.clarku.edu/huxley/CE9/E-E.html
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-00622006000300003
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-00622006000300003
http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=s0120-00622011000300011&script=sci_arttext
http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=s0120-00622011000300011&script=sci_arttext


157 
 

ROTHBARD, Murray N. A Ética da Liberdade. Instituto Ludwig von Mises Brasil: 

São Paulo, 2010. 

 

ROTHBARD, Murray N. Por que o princípio da não-agressão é o único 

condizente com a moralidade e com a ética? Disponível em: 

<http://www.mises.org.br/Article.aspx?id=2036>. Acesso: 6 abr. 2015. 

 

SALMON, Merrilee H. Pop sociobiology and meta-ethics. Disponível em: 

<http://digitalcommons.unl.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1015&context=anthr

opologyfacpub>. Acesso: 1 ago. 2016. 

SMITH, Adam.  The Theory of Moral Sentiments. Cambridge university Press, 

Cambridge: 2004 

 

STANFORD ENCYCLOPEDIA OF PHILOSOPHY. Verbete: Empathy. 

Disponível em: <http://plato.stanford.edu/entries/empathy/>. Acesso: 1 ago. 

2016. 

 

SELLARS, John. Stoic cosmopolitanism and Zeno’s republic. HISTORY OF 

POLITICAL THOUGHT. Vol. 23. No. 1. Primavera: 2007. 

SHACKELFORD, Todd K. HANSEN, Ranald D.(Org.)The Evolution of Morality. 

Springer International Publishing: Suiça, 2016. 

SHAW, Bernard. The intelligent women’s guide to Socialism and Capitalism. 

Disponível em: 

<https://archive.org/details/TheIntelligentWomensGuideToSocialismAndCapitali

sm>. Acesso: 1 ago. 2016. 

SHERMER, Michael. .The Believing Brain: From Ghosts and Gods to Politics 

and Conspiracies. How We Construct Beliefs and Reinforce Them as Truths. 

St. Martin's Griffin: New York, 2012. 

 

http://www.mises.org.br/Article.aspx?id=2036
http://digitalcommons.unl.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1015&context=anthropologyfacpub
http://digitalcommons.unl.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1015&context=anthropologyfacpub
http://plato.stanford.edu/entries/empathy/
file:///E:/dissertação/Fanton/TheIntelligentWomensGuideToSocialismAndCapitalism
file:///E:/dissertação/Fanton/TheIntelligentWomensGuideToSocialismAndCapitalism


158 
 

SIEGEL, George J. Basic Neurochemistry: Molecular, Cellular and Medical 

Aspects. Disponível em: 

<https://books.google.com.br/books?id=Af0IyHtGCMUC&printsec=frontcover&s

ource=gbs_ge_summary_r&redir_esc=y#v=onepage&q=%3D20%25&f=false>. 

Acesso: 1 ago. 2016. 

SINGER, Peter. The Expanding Circle: Ethics, evolution, and moral 

progress. Princeton university press: Princeton, 2011 

 

SOBER, Elliott.  WILSON, David Sloan. Unto Others: The Evolution and 

Psychology of Unselfish Behavior. Harvard University Press: Cambridge, 

2003. 

 

SMITH, Adam. The Theory of Moral Sentiments. Disponível em: 

<http://www.earlymoderntexts.com/pdfs/smith1759.pdf>. Acesso: 6 abr. 2015. 

 

SMITH, John Maynard. Evolution and the Theory of Games. Cambridge 

University Press: Londres, 1982.  

 

SUPREME COURT OF JUDICATURE. Pierson v Post. Disponível em: 

<https://www.nycourts.gov/reporter/archives/pierson_post.htm >. Acesso: 6 abr. 

2015. 

 

U.R.S.S. Constitution (fundamental law) of the Union of Soviet Socialist 

Republics. Disponível em: 

<https://constitutii.files.wordpress.com/2013/01/1936-en.pdf>. Acesso em: 1 

ago. 2016.   

 

U.S.A. The Constitution of United States of America. Amendments. 

Disponível em: 

<http://www.archives.gov/exhibits/charters/constitution_amendments_11-

27.html>. Acesso em: 1 ago. 2016.   

 

http://www.hup.harvard.edu/results-list.php?author=1062
http://www.hup.harvard.edu/results-list.php?author=1140
http://www.earlymoderntexts.com/pdfs/smith1759.pdf
file:///E:/dissertação/Fanton/1936-en.pdf


159 
 

VAN NORDEN, Bryan. Mencius. The Stanford Encyclopedia of Philosophy. 

Disponível em: <http://plato.stanford.edu/entries/mencius/>. Acesso: 6 abr. 

2015.   

WAAL, Frans De. Good Natured: The Origins of Right and Wrong in Humans 

and Other Animals. Harvard University Press: Cambridge, 1997. 

 

WAAL, Frans De. The Age of Empathy: Nature's Lessons for a Kinder 

Society.  Broadway Books: New York, 2010.  

 

WAAL, Frans De. Primates and Philosophers: How Morality Evolved. 

Princeton University Press: Nova Jérsei, 2009. 

 

WAAL, Frans B.M. de. Putting the Altruism Back into Altruism: The Evolution 

of Empathy. Disponível em: 

<http://greatergood.berkeley.edu/images/uploads/deWaalAnnRevPsych2008.pd

f>. Acesso: 8 ago. 2016. 

 

WEBER, Max. Ensaios de Sociologia. Livros Técnicos e Científicos Editora 

S.A.: Rio de Janeiro, 1982. 5°Ed. Disponível em: 

<http://www.ldaceliaoliveira.seed.pr.gov.br/redeescola/escolas/18/1380/184/arq

uivos/File/materiais/2014/sociologia/Ensaios_de_Sociologia_-

_Max_Weber.pdf>. Acesso: 1 ago. 2016. 

WILSON, Edward O. Sociobiology: The New Synthesis. Harvard University 

Press: Cambridge, 2000. 

 

WINERMAN, Lea. The mind's mirror. American Psychological Association. 

Disponível em: <http://www.apa.org/monitor/oct05/mirror.aspx>. Acesso: 22 ago. 

2016. 

 

 

 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Nova_J%C3%A9rsei
http://greatergood.berkeley.edu/images/uploads/deWaalAnnRevPsych2008.pdf
http://greatergood.berkeley.edu/images/uploads/deWaalAnnRevPsych2008.pdf
http://www.ldaceliaoliveira.seed.pr.gov.br/redeescola/escolas/18/1380/184/arquivos/File/materiais/2014/sociologia/Ensaios_de_Sociologia_-_Max_Weber.pdf
http://www.ldaceliaoliveira.seed.pr.gov.br/redeescola/escolas/18/1380/184/arquivos/File/materiais/2014/sociologia/Ensaios_de_Sociologia_-_Max_Weber.pdf
http://www.ldaceliaoliveira.seed.pr.gov.br/redeescola/escolas/18/1380/184/arquivos/File/materiais/2014/sociologia/Ensaios_de_Sociologia_-_Max_Weber.pdf

