
 

Izabella Tavares Simões Estelita 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PAIDEÍA, POLITEÍA E ARETÉ NAS LEIS DE PLATÃO 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado em Filosofia 

Orientador: Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira 

 

 

 

 

 

Apoio: CAPES 

 

 

 

Universidade Federal de Pernambuco 

Recife 

2015 



 

Izabella Tavares Simões Estelita 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PAIDEÍA, POLITEÍA E ARETÉ NAS LEIS DE PLATÃO 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Departamento de Filoso-

fia da Universidade Federal de Pernambuco, como re-

quisito final à obtenção do título de mestre em Filo-

sofia. 

Linha de pesquisa: Ética e Filosofia Política. 

Orientador: Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira. 

 

 

 
 

Apoio: CAPES 

 

 

 

Universidade Federal de Pernambuco 

Recife 

2015 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria Janeide Pereira da Silva, CRB4-1262 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     E79p      Estelita, Izabella Tavares Simões. 

              Paideía, politeía e areté nas Leis de Platão / Izabella Tavares Simões 

Estelita. – 2015. 

     89 f. : il. ; 30 cm. 

 

     Orientador :  Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira      

     Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 

Programa de Pós-graduação em Filosofia, 2015. 

     Inclui Referências e anexos. 

 

                            

      1. Filosofia. 2. Filosofia - Platão. 3. Platão. 4. Educação. 5. Política. 6. 

Regime. 7. Lei. 8. Música. 9. Religião. 10. Virtude. I. Oliveira, Richard 

Romeiro (Orientador). II. Título. 
   

 

100 CDD (22. ed.)                                                 UFPE (BCFCH2016-136) 



 

IZABELLA TAVARES SIMÕES ESTELITA 

PAIDEÍA, POLITEÍA E ARETÉ NAS LEIS DE PLATÃO 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado em Filosofia 

aprovada, pela Comissão Examinadora 

formada pelos professores a seguir 

relacionados para obtenção do título de 

Mestre em Filosofia, pela Universidade 

Federal de Pernambuco. 

 

 

 

 

Aprovada em: 06/03/2015 

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

___________________________________________________________ 

Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira (ORIENTADOR) 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 

 

___________________________________________________________ 

Prof. Dr. Filipe Augusto Barreto Campello de Melo (1º EXAMINADOR) 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 

 

___________________________________________________________ 

Prof. Dr. Delmar Cardoso (2º EXAMINADOR) 

UNIVERSIDADE JESUÍTA DE FILOSOFIA E TEOLOGIA 

 

 

 

RECIFE/2015 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

A Deus. 

À minha família. 

Ao professor Richard Romeiro, pelas valiosas lições de filosofia grega ao longo dos meus 

cursos de graduação e mestrado e pela orientação desta pesquisa. 

Ao professor Delmar Cardoso, da Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia de Belo 

Horizonte, com quem fiz o meu primeiro curso sobre Platão. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“O homem não pode se tornar um verdadeiro homem senão pela educação. 

Ele é aquilo que a educação dele faz.” 

Immanuel Kant. 

 

 



 

RESUMO 

 

A pretensão fundamental de nossa dissertação foi tentar compreender melhor o caráter 

essencialmente ético e pedagógico do projeto político elaborado por Platão em seu último e 

mais vasto diálogo, as Leis. Dizendo de maneira mais precisa, o objetivo primordial que 

orientou nossa investigação consistiu em tentar ver como Platão, nas Leis, se esforça para 

desenvolver um modelo de politeía (politeiva) ou de organização da cidade e das leis que a 

estruturam, que, ao estabelecer a realização da virtude ou da excelência humana (a*rethv) como 

a sua meta mais elevada, resulta na determinação da educação (paideiva) como uma instituição 

crucial da vida política. Assumindo esse objetivo, consagramo-nos, então, à leitura atenta desse 

importantíssimo texto platônico e pudemos constatar como, de fato, o pensamento político aí 

articulado, possuindo uma orientação essencialmente axiológica ou moral, promove uma 

profunda e substancial conexão entre as dimensões da política, da ética e da educação. 

Palavras-chave: Platão, política, regime, lei, música, religião, educação, virtude. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ABSTRACT 

 

The fundamental aim of this dissertation was to try to understand more adequately the essentialy 

ethical and pedagogical character of the political project elaborated by Plato in his last and most 

extensive dialogue, the Laws. Being more precise, the prime objective that guided our 

investigation consisted in trying to see how Plato, in the Laws, strive to develop a model of 

politeía (politeiva) or of the city organization and its laws that, by establishing the realization 

of virtue or human excelence (a*rethv) as its most elevated goal, arrives at the determination of 

education (paideiva) as a crucial institution of political life. Assuming this objective, we 

devoted then ourselves to the attentive reading of this extremely important platonic text and we 

could verify how, in fact, the political thought elaborated in it, having an essentially axiological 

or moral guidance, promotes a profound and substantial connection between the spheres of 

politics, ethics and education. 

Key-words: Plato, politics, regime, law, music, religion, education, virtue. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ............................................................................................................. 10 

 

CAPÍTULO 1 

Política e moralidade: a excelência como télos da legislação e a educação como seu 

medium principal no livro I das Leis ............................................................................. 

 

 

 

15 

1.1 O lugar das Leis no corpus platônico e o significado fundamental de seu projeto 

filosófico e político .................................................................................................. 

 

15 

1.2 A crítica do militarismo das leis cretenses e espartanas no livro I das Leis e o 

estabelecimento da areté completa como meta da boa legislação ............................ 

 

23 

1.3 Areté e paideía: a educação como medium privilegiado para a realização da 

excelência humana .................................................................................................. 

 

29 

 

CAPÍTULO 2 

Música e educação: a defesa da pedagogia musical no livro II das Leis ..................... 

 

 

39 

2.1 Introdução: o livro II das Leis e o aprofundamento da reflexão sobre a paideía ....... 39 

2.2 Prazer, dor e comportamento humano: o papel da música na educação elementar 

do homem ................................................................................................................ 

 

41 

2.3 Música, prazer e virtude: a relação problemática da experiência musical com a 

moralidade e a justificativa do uso da censura ......................................................... 

 

47 

2.4 A instituição dos coros cívicos, a celebração da vida virtuosa e a necessidade de 

um controle intelectual da arte musical .................................................................... 

 

54 

 

CAPÍTULO 3 

Politeía, areté e religião: a função da teologia como fundamento da virtude e do 

éthos cívico na cidade das Leis ....................................................................................... 

 

 

 

60 

3.1 Religião e moralidade no projeto político-legislativo das Leis ................................ 60 

3.2 A lei contra a impiedade (a*sevbeia) e a teoria dos prelúdios legais (prooivmia) 

como estratégia retórica de legitimação do nómos ................................................... 

 

66 

3.3 A demonstração da existência dos deuses no livro X das Leis e a condenação da 

impiedade ............................................................................................................... 

 

73 

 

CONCLUSÃO ............................................................................................................... 

 

80 



 

REFERÊNCIAS ............................................................................................................ 83 

 Fontes primárias ...................................................................................................... 83 

 Fontes secundárias .................................................................................................. 85 

 Textos instrumentais: catálogos, léxicos e demais obras de referência .................... 86 

   

ANEXO .......................................................................................................................... 88 

 



10 

 

INTRODUÇÃO 

 

No âmbito da reflexão filosófica sobre a condição humana, a educação constitui, 

sem dúvida alguma, um tema capital. De fato, desde os seus primórdios na Grécia Antiga, a 

filosofia fez da educação um objeto privilegiado de investigação, considerando implícita ou 

explicitamente que o entendimento da questão do homem envolve decisivamente a colocação 

do problema da sua formação. 1  Isso significa que, no terreno da filosofia, a indagação 

antropológica encontra-se, via de regra, intimamente conectada com a pedagogia. É por essa 

razão que verificamos a presença do problema educacional em todos aqueles pensadores que 

se consagraram à complexa tarefa de compreender o homem: os sofistas, Sócrates, Aristóteles, 

Cícero e Plutarco, na Antiguidade; Agostinho, Tomás de Aquino e Hugo de São Vitor, na Idade 

Média; Montaigne, Rousseau e Kant, na Modernidade; Nietzsche e Adorno, num contexto 

contemporâneo, apenas para citar alguns nomes. Nessa tradição de pensadores que se 

debruçaram sobre a questão educacional, Platão ocupa, indiscutivelmente, um lugar de destaque, 

porque é justamente em suas obras que encontramos, pela primeira vez na cultura ocidental, um 

esforço mais amplo e profundo para pensar a educação de forma sistemática e metódica. Dessa 

importância extraordinária de Platão na história do pensamento educacional, dá testemunho 

Rousseau, quando, no início do Emílio, afirma, acerca da República, que ela é “o mais belo 

tratado de educação jamais escrito”. 2  Vê-se, assim, que o pensamento platônico constitui 

realmente um marco ou referência imprescindível e essencial para aqueles que pretendem 

refletir sobre o problema da formação do homem, isto é, sobre aquilo que os gregos chamavam 

de paideía, e, ao suscitar ainda hoje debates e indagações, tal pensamento conserva sua 

atualidade e impõe-se como um autêntico clássico – se por clássico entendemos aquilo que 

venceu a usura e as vicissitudes do tempo, alcançando uma certa perenidade. 

Eis porque a nossa dissertação terá por conteúdo principal de investigação o tema 

da paideía em Platão, buscando ver como o filósofo explicita a conexão entre educação e 

política, determinando o mecanismo pedagógico como um princípio imprescindível no 

                                                 
1 Sobre a importância fundamental dos gregos na criação da reflexão pedagógica, ver as considerações 

de JAEGER, 2011, p. 3-20. 
2 Emílio, ou, Da educação, p. 13. Consultamos a tradução em português de FERREIRA, 2014. Rousseau, 

nessa passagem, emprega o termo “tratado” para se referir à República; mas nisso, porém, ele se 

equivoca, pois a República, à semelhança dos demais diálogos de Platão, não é um tratado convencional, 

mas uma obra pertencente a um outro gênero literário, a saber, o drama, categoria genérica que engloba 

a tragédia e a comédia, entendidas como formas literárias que representam o desenvolvimento de uma 

ação. Voltaremos a esse assunto mais à frente, p. 11-12, quando tratarmos da metodologia a ser 

empregada na leitura dos textos platônicos. 



11 

 

processo de condução do cidadão à excelência moral (a*rethv), elemento decisivo para a 

manutenção da boa ordem da pólis. Na execução dessa investigação privilegiaremos, porém, 

um texto específico de Platão como fonte precípua de análise, qual seja, as Leis. Essa escolha 

explica-se, fundamentalmente, porque as Leis, sendo o último diálogo escrito por Platão, 

fornecem o ensinamento definitivo do filósofo sobre o problema da educação, e, diferentemente 

do que acontece com a República, que propõe uma pedagogia aristocrática, restrita à elite 

governante e intelectual, elaboram um programa pedagógico mais vasto e complexo, de caráter 

propriamente cívico, destinado como tal, à formação de todo e qualquer cidadão. Ademais, 

nosso interesse por esse texto advém também do fato de as Leis serem, ao contrário de outros 

diálogos de Platão, como a República acima citada, uma obra ainda pouco conhecida e estudada 

no contexto acadêmico nacional, um imponente documento filosófico cuja riqueza não foi 

devidamente explorada pelos estudiosos que se dedicam à história da filosofia em nossas 

fronteiras. 

A partir do que foi enunciado anteriormente e buscando sintetizar com maior 

precisão nossa proposta de pesquisa, podemos dizer então que o objetivo principal que guiará 

o desenvolvimento de nosso texto consiste, em linhas gerais, em tentar compreender como 

Platão, no interior do projeto político delineado nas Leis, ao pensar o problema da organização 

da cidade a partir de uma perspectiva essencialmente axiológica, isto é, ao pensar o problema 

da organização da cidade partir do princípio da excelência moral (a*rethv), entendida como a 

finalidade suprema (tevloς) da vida civil, é levado a conceber a educação como uma instituição 

pública fundamental e imprescindível, visto que é por meio de seus procedimentos que os 

cidadãos podem aceder ao plano do agir ético e da práxis virtuosa. Trata-se, portanto, de 

alcançar um entendimento mais satisfatório do lugar crucial do mecanismo pedagógico 

(paideiva) no modelo de regime político (politeiva)3 elaborado nas Leis, evidenciando o seu 

                                                 
3 O termo politeía é normalmente traduzido como “constituição”. No entanto, essa tradução não será 

usada em nosso texto, uma vez que acreditamos que o termo “constituição” não reproduz integralmente 

o significado da palavra grega. Em vista disso, verteremos esse vocábulo preferencialmente por 

“regime”. Para uma justificativa mais precisa acerca de nossa escolha, cf. a reflexão de STRAUSS, 2009, 

p. 118-120, contida no extrato anexo. Da mesma forma, não verteremos o vocábulo pólis por “cidade-

Estado” ou “Estado”, mas simplesmente por “cidade”, por entendermos que o conceito de Estado 

designa um fenômeno político tipicamente moderno. De fato, o advento do Estado, na modernidade, 

pressupõe o aparecimento de uma máquina burocrática e administrativa acima da sociedade e que 

controla o funcionamento da vida social e comunitária a partir de uma posição externa e superior. Essa 

separação entre governo e comunidade, essencial no funcionamento do Estado moderno, era 

desconhecida do mundo da pólis grega, onde havia um sistema político em que a própria comunidade 

se autogovernava, sem a instauração de uma instância externa e superior de poder. Como explica muito 

bem SARTORI, 1994, p. 35: “a polis grega não tinha nada de cidade-Estado como estamos acostumados 

a chamá-la – pois não era, em nenhum sentido, um ‘Estado’. A polis era uma cidade-comunidade, uma 



12 

 

caráter, os seus métodos e a sua relação com a excelência humana e com uma determinada 

concepção antropológica. No que se refere a esse último elemento, vale dizer, a articulação de 

um determinado programa pedagógico com uma certa concepção da natureza do homem, é 

importante frisar desde já que Platão, nas Leis, nos fornece uma reflexão rica e profundamente 

realista acerca do que é o comportamento do homem comum4 , levando em conta, a cada 

momento de sua análise, o fato de que esse homem tem seu comportamento condicionado na 

grande maioria das vezes pelas sensações primárias de prazer e dor. Temos aí, certamente, nesse 

realismo e nesse empirismo, um importante diferencial teórico em relação ao que nos apresenta 

a República, obra que, como dissemos antes, por se preocupar quase que exclusivamente com 

a educação de uma elite, mantinha-se num plano mais ideal. 

Na busca da realização do objetivo acima mencionado, recorreremos, no curso da 

presente dissertação, ao chamado método analítico e estrutural, efetuando uma leitura imanente 

das Leis, no intuito de identificar as suas principais articulações conceituais e argumentativas. 

Por meio do recurso a essa abordagem metodológica, buscaremos elucidar a questão 

anteriormente indicada como o nosso objeto principal de investigação e estudo. Todavia, na 

medida em que os diálogos platônicos não são tratados filosóficos convencionais, isto é, textos 

em que as teses e conceitos do autor são expostos de uma forma puramente abstrata e 

argumentativa, mas peças dramáticas5, ou seja, obras em que a discussão das ideias se dá por 

meio de uma mise-en-scène teatral, trataremos de investigar o tema fundamental de nossa 

pesquisa no interior das Leis levando em conta também os diferentes elementos literários nelas 

presentes, tais como: as personagens e suas ações, o cenário etc. Esse procedimento 

metodológico é hoje reconhecido por muitos comentadores como uma manobra interpretativa 

essencial para se alcançar um entendimento mais consistente do significado dos textos de Platão. 

De fato, na perspectiva hermenêutica de vários estudiosos contemporâneos, considera-se que a 

compreensão do ensinamento filosófico (ou do conteúdo) dos diálogos platônicos é inseparável 

                                                 
koinonía. Tucídides definiu-a em três palavras: ándres gar polis – os homens é que são a cidade. É muito 

revelador que politeía tenha significado, ao mesmo tempo, cidadania e estrutura (forma) da polis. Assim, 

quando falamos do sistema grego como um Estado democrático, estamos sendo grosseiramente 

imprecisos, tanto terminológica quanto conceitualmente. ‘Estado’ deriva do particípio passado latino 

status, que, como tal, indicava simplesmente uma condição, uma situação ou estado de ser (como na 

expressão atual de status social). Maquiavel, foi o primeiro autor a reificar ‘Estado’ como uma entidade 

impessoal e a empregar o termo com sua denotação política moderna – e de forma um pouco casual e 

parcimoniosa.” 
4 Como observa MOUZE (in FRONTEROTTA; BRISSON, 2011, p. 180), “As Leis apresentam uma 

análise da natureza humana profundamente realista”. 
5  Cf. KOYRÉ, 1988, p. 9-16. 



13 

 

da forma literária através da qual esse ensinamento é transmitido.6 Como esclarece muito bem 

STRAUSS, 1992, p. 52, em relação a esse ponto: 

 

Não se pode compreender um ensinamento de Platão se não se sabe o que é 

um diálogo platônico. Não se pode separar a compreensão do ensinamento de 

Platão da compreensão da forma sob a qual esse ensinamento se apresenta. 

Deve-se prestar atenção tanto ao “como” quanto ao “que”. Deve-se mesmo, 

desde o início, atribuir uma maior importância à “forma” do que ao 

“conteúdo”, porque a significação do “conteúdo” depende da “forma”.7 

 

Tendo em vista esses elementos, associaremos, em nossa leitura das Leis, à análise 

dos argumentos e dos conceitos, uma atenção constante às elaborações literárias e dramáticas 

por meio das quais os argumentos e conceitos são apresentados, tentando sempre observar a 

unidade de forma e conteúdo que é típica do diálogo platônico. Paralelamente a essa leitura das 

Leis, fonte primária principal de nossa pesquisa, realizaremos também uma leitura da 

bibliografia secundária pertinente ao diálogo, como, por exemplo, os comentários de Brisson, 

Jaeger, Morrow, Oliveira, Strauss, entre outros. 

Isso posto, podemos dizer que, do ponto de vista de sua organização geral, nossa 

dissertação será estruturada de acordo com a seguinte divisão de capítulos. No primeiro capítulo, 

efetuaremos uma análise atenta do livro I das Leis, procurando observar como, nesse momento 

inicial do texto, Platão, a partir de uma crítica ao caráter militarista das leis de Creta e de Esparta, 

procura estabelecer os três princípios fundamentais que sustentarão sua reflexão política ao 

longo de todo o diálogo, a saber: 1) a concepção de que toda boa legislação deve possuir uma 

meta; 2) a tese de que a meta suprema de uma boa legislação é a realização da virtude completa 

ou excelência humana (pa~sa a*rethv); e, por último, 3) a ideia de que a educação (paideiva) é 

uma instituição política essencial para a ordem da cidade, porque é por meio dela que a 

excelência ou virtude se realiza na alma dos cidadãos. No segundo capítulo, passaremos à 

leitura do livro II das Leis, tentando compreender a maneira como Platão pensa, de uma forma 

mais aprofundada, nessa etapa da obra, o funcionamento daquela educação cívica que foi 

determinada no livro anterior como o instrumento fundamental de realização da virtude. Nesse 

sentido, buscaremos mostrar como o filósofo, nesse registro, partindo de uma concepção 

antropológica profundamente realista, concebe a paideía como um treinamento dos afetos 

humanos primários que, valendo-se de recursos musicais em sua dimensão mais elementar, isto 

é, da prática do canto e da dança, visa disciplinar tais afetos de forma conveniente, habituando-

                                                 
6 Cf. SCOLNICOV, 2003; OLIVEIRA, 2011, p. 64-68. 
7 Tradução nossa. 



14 

 

os a seguir aquilo que prescreve a lei. Ainda nessa parte de nosso texto, trataremos de 

compreender qual é a visão platônica acerca da natureza dessa arte musical que será utilizada 

pelo legislador como ferramenta da educação primária. No terceiro e último capítulo de nosso 

texto, finalmente, dedicar-nos-emos a compreender a concepção de Platão segundo a qual a 

religião constitui um elemento imprescindível para assegurar a paideía e a areté dos cidadãos 

e, portanto, uma instituição crucial para ordem moral da cidade, na medida em que ela é o 

mecanismo que, por meio da propagação de crenças salutares relacionadas aos deuses, 

fundamenta o éthos social e dá aos valores, que são a base da virtude e da formação humanas, 

uma justificativa divina e sagrada. Assim, valendo-nos principalmente daquilo que nos fornece 

o livro X das Leis, procuraremos ver como, para o filósofo, havendo uma relação essencial entre 

religião e moralidade, a existência da cidade virtuosa e corretamente educada será concebida 

como diretamente dependente da instituição de uma religiosidade pública, o que resulta na visão 

de que o ateísmo e a impiedade devem ser considerados, portanto, como crimes políticos e 

sociais graves, a ser evitados por todos os meios no interior da pólis. 

Tais são, pois, de um modo geral, os principais elementos que tentaremos 

desenvolver ao longo da presente dissertação. Fazendo isso, acreditamos poder alcançar uma 

compreensão satisfatória desse importante texto platônico que são as Leis, mostrando como o 

projeto político nele elaborado possui um caráter radicalmente axiológico, na medida em que 

encontra na virtude ou excelência humana o princípio supremo de sua organização. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 

 

CAPÍTULO 1 

Política e moralidade: a excelência como télos da legislação e a educação como seu medium 

principal no livro I das Leis. 

 

1.1 O lugar das Leis no corpus platônico e o significado fundamental de seu projeto 

filosófico e político. 

 

O problema da cidade (povliς) e da sua organização ou modus vivendi (politeiva) 

ocupa, como é sabido, um lugar de destaque no âmbito da reflexão desenvolvida por Platão, 

constituindo, sem dúvida alguma, um tema crucial e de extraordinária importância no interior 

das obras elaboradas pelo filósofo. De fato, pode-se dizer que esse elemento aparece 

sistematicamente e de forma recorrente em vários textos do corpus, que se debruçam com 

especial atenção sobre as questões teóricas e práticas relacionadas à vida na pólis, fazendo da 

política um dos assuntos privilegiados do pensamento platônico. É o que nos mostram, por 

exemplo, diálogos como Protágoras, Górgias, Mênon, República, Político, entre outros, em 

que questões políticas decisivas são abordadas com consistência e profundidade filosóficas. É 

o que nos mostra, também, a última e mais longa obra escrita pelo filósofo, a saber, as Leis, 

diálogo fundamental, em que Platão nos fornece suas últimas e mais maduras concepções acerca 

dos problemas vinculados à cidade, em um desenvolvimento reflexivo amplo, aprofundado e 

certamente capital. 

Não obstante, como é também sabido, as Leis foram curiosamente menosprezadas, 

por muitos séculos, pelos comentadores de Platão, que as viam como uma obra senil, tediosa e 

sem verdadeiro alcance filosófico, cujo conteúdo se resumiria apenas um amontoado de 

preceitos morais e fórmulas jurídicas sem uma fundamentação mais rigorosa. Assim, 

observando o diálogo a partir desse prisma profundamente negativo, os platonistas buscavam, 

de um modo geral, compreender o significado do pensamento político desenvolvido pelo 

filósofo recorrendo preferencialmente a outras fontes (Protágoras, Górgias, República, Político, 

entre outros textos), colocando quase inteiramente de lado todo aquele complexo de 

informações que nos é apresentado no interior das Leis.8 Historiadores do pensamento antigo 

                                                 
8 Como esclarece STALLEY, 1983, p. 1: “Since Plato is, by any reckoning, one of the greatest of political 

philosophers, we might expect the Laws to occupy a prominent place in all histories of political thought. 

But in practice it has often been ignored. In the eyes of most students and teachers of political philosophy 

the only real source for Plato’s doctrine is the Republic. This tendency to forget about the Laws can 

infect even the finest scholars.” 



16 

 

célebres, como Eduard Zeller e Friedrich Ast, por exemplo, levando adiante esse ponto de vista, 

chegaram mesmo a duvidar da autenticidade da obra.9 

Essa situação hermenêutica, no que diz respeito à interpretação do valor filosófico 

das Leis, felizmente se modificou num contexto mais moderno, graças, sobretudo, aos trabalhos 

historiográficos desenvolvidos a partir dos anos 1950,10 os quais tornaram patente a riqueza 

reflexiva e a importância teórica fundamental desse volumoso e monumental trabalho no 

conjunto dos escritos platônicos. Com isso, observa-se atualmente, conforme nota OLIVEIRA, 

2011, p. 53, uma convergência dos comentadores no sentido de reconhecer que: 

 

as Leis constituem uma referência decisiva para o entendimento do 

pensamento de Platão, a passagem por suas páginas sendo considerada assim 

um procedimento hermenêutico indispensável para todos aqueles que 

pretendem obter uma visão mais ampla e consistente do significado da 

filosofia política platônica. 

 

 As Leis são, portanto, como admitem os estudiosos atuais do platonismo, uma obra 

fundamental no contexto do corpus platônico, um texto que deve necessariamente ser estudado 

com mais atenção, se quisermos alcançar uma melhor compreensão do pensamento platônico.11 

Mais que isso, poderíamos até mesmo dizer que, em relação ao problema político, elas são o 

opus magnum de Platão, porque é apenas nelas que o filósofo nos apresenta um grupo de 

personagens envolvido com uma tarefa política realmente concreta, qual seja, produzir um 

código jurídico para uma cidade prestes a ser fundada, a qual será chamada de Magnésia. Trata-

se de uma situação dramática singular e inteiramente inédita, não verificada em nenhum outro 

diálogo platônico. Com efeito, mesmo a República, que tradicionalmente é tida como o trabalho 

político por excelência de Platão, não apresenta essa peculiaridade, pois todas as discussões 

nela desenvolvidas realizam-se no espaço doméstico de um oîkos – a casa de Céfalo –, 

restringindo-se, portanto, a uma dimensão puramente privada. Por se manter em uma dimensão 

inteiramente privada, circunscrita à esfera de um oîkos, as discussões da obra não possuem, 

assim, um compromisso direto com a história e não apresentam, pois, a pretensão de uma 

aplicação política concreta, movendo-se num plano que poderíamos qualificar de 

preferencialmente conceitual e especulativo. Não por acaso a República não desenvolve um 

                                                 
9  Sobre esse ponto, cf. JAEGER, 2011, p. 1295-1296; OLIVEIRA, 2011, p. 52-53; BRISSON & 

PRADEAU, 2012, p. 11-13. 
10 Cf., por exemplo, MORROW (1954; 1960); SAUNDERS (1962; 1968; 1972; 1973). 
11 Como observam BRISSON & PRADEAU, 2012, p. 13-14: “o último diálogo de Platão, longe de ser 

obra de renúncia e esgotamento, expressa uma ambição política e filosófica considerável, que propõe 

nada menos que a reunião, em uma obra única, de um projeto filosófico e político inédito.” 



17 

 

sistema legislativo detalhado, que regulamentará o funcionamento da cidade justa que ela 

pretende descrever (as únicas leis de que Sócrates fala na obra são leis relacionadas à educação). 

Paradoxalmente, a politeía delineada na República é, assim, uma politeía sem nómoi, uma 

politeía sem leis escritas. A premissa filosófica fundamental subjacente a essa característica 

teórica da obra é a ideia de que a efetivação de um sistema educacional bem ordenado e eficiente 

torna desnecessário o recurso a uma legislação escrita mais minuciosa. Nessa linha de raciocínio, 

Sócrates chega realmente a afirmar, de forma explícita, num determinado momento da 

discussão acerca da organização da cidade justa, que, uma vez que as medidas educativas por 

ele preconizadas tenham sido de fato implementadas no interior dessa cidade, os dispositivos 

legais que regulamentarão o comportamento dos cidadãos serão necessariamente reduzidos, 

uma vez que cidadãos bem educados podem descobrir sozinhos o que fazer em relação aos mais 

variados casos com os quais se confrontam as suas ações: 

 

– Por certo, meu bom Adimanto, disse eu, não lhes damos muitas 

ordens importantes, mas todas serão banais, se eles respeitarem a única da qual 

se diz que é grande, ou melhor, suficiente. 

– Que ordem é essa? disse. 

– A instrução, disse eu, e a educação. É que, se forem bem 

educados, virão a ser homens moderados, e ser-lhes-á fácil ter discernimento 

diante desses problemas e de tudo o mais que ora estamos deixando de lado, 

posse de mulheres, casamentos, geração de filhos, porque, segundo o 

provérbio, todas essas coisas devem, tanto quanto possível, ser consideradas 

comuns entre amigos. 

– E isso seria muito correto, disse. 

– Por certo, falei, se uma cidade tem um bom início, vai 

crescendo como um círculo. É que, quando são preservadas, a boa educação e 

instrução forma [sic] naturezas nobres, e, por sua vez, naturezas nobres, sendo 

fiéis a uma tal educação, tornam-se melhores ainda que as anteriores sob todos 

os aspectos e também para a procriação, como acontece entre os outros 

animais. 

– E é natural, disse. 

(...) 
– É bem possível, Adimanto, disse eu, que o impulso que se 

recebe da educação determine a direção posterior. Ou não crês que o 

semelhante sempre atraia o semelhante? 

– Por certo! 

– Por fim, creio, poderíamos afirmar que o resultado será um só, 

algo em si mesmo acabado e vigoroso, ou um bem ou o seu contrário. 

– Só pode ser assim, disse ele. 

– Pois bem! falei. É por isso que eu não tentaria legislar sobre 

tais assuntos. 

– E é natural, disse. 

– Pelos deuses! disse eu. E os negócios do mercado? Sobre os 

contratos que os indivíduos fazem entre si no mercado, ou ainda, se queres, 

sobre os contratos com os artífices, sobre as injúrias e as agressões, sobre a 

apresentação de queixa em juízo, instituição de juízes e, caso impostos sejam 

necessários, quer a pagar quer a receber, nos mercados ou nos portos, ou em 



18 

 

geral o que disser respeito aos fiscais do mercado, das ruas ou dos portos, 

sobre todas as outras coisas tais... Sobre isso nos aventuraríamos a fazer leis? 

– Mas não vale a pena, disse ele, dar ordens a homens belos e 

bons, pois, na maioria das vezes, facilmente eles descobrirão sobre o que é 

preciso legislar.12 

 

Como se vê pela longa passagem citada acima, na República, Platão considera que 

em uma cidade realmente bem ordenada e organizada, em que a educação foi capaz de formar 

eficazmente a alma dos cidadãos, tornando-os homens bons e virtuosos, a lei se transforma num 

recurso político dispensável. Sua concepção é de que a eficácia da paideía faz do nómos um 

princípio acessório, de modo que cidadãos que forem perfeitamente educados e instruídos não 

precisarão de normas legais que regulem suas ações. O sucesso de um programa pedagógico 

bem elaborado e bem conduzido reduz, pois, drasticamente a necessidade de uma legislação 

mais complexa. 

Esse programa pedagógico elaborado pela República, como se sabe, restringe-se, 

na verdade, apenas à classe dos guardiães (ele não abarca a totalidade do corpo cívico) e é 

constituído, grosso modo, por um curso de estudos que passa por dois níveis fundamentais de 

aprendizado: de fato, num primeiro momento, em sua forma primária, ele se efetiva através do 

aprendizado da música (ou seja, da poesia, da melodia e da harmonia) e da ginástica 

(treinamento físico); num segundo momento, em sua forma superior, reservada apenas à elite 

governante, ele se dá por meio da instrução propriamente científica e filosófica, englobando a 

aquisição de conhecimentos relacionados a disciplinas como a aritmética, a geometria, a 

estereometria, a astronomia e a dialética, entendida como ciência das formas inteligíveis ou das 

essências, cujo vértice é a ideia do Bem –  o princípio supremo da práxis humana e de todas as 

demais coisas. 

O que é interessante observar aqui é que Platão, na República, levando adiante essa 

reflexão, considerará, implicitamente, que os governantes da cidade justa por ele descrita – que 

é, conforme observamos antes, uma cidade em grande medida sem leis escritas –, por terem 

gozado da melhor educação e por terem acedido, graças à sua educação superior, ao saber que 

fundamenta toda virtude e toda justiça – o conhecimento do Bem –, exercerão o poder político 

independentemente de qualquer controle legal. Isso significa que a forma de governo própria 

da politeía proposta pela República pode ser considerada como uma espécie de absolutismo 

sofocrático, isto é, como uma forma de governo em que aqueles que detêm o conhecimento dos 

                                                 
12  República, IV, 423d-424a; 425b-e. Tradução de ALMEIDA PRADO, 2014. Todas as citações da 

República que ocorrerem em nosso texto serão feitas de acordo com esta versão. 



19 

 

princípios responsáveis pela boa ordem política governam sem qualquer tipo de restrição 

jurídica, amparados apenas em sua ciência e racionalidade. 

De fato, Platão propõe, como se sabe, na obra em questão, a tese ousada de que o 

surgimento da cidade justa depende de um evento fundamental e extremamente difícil de 

acontecer: o encontro da filosofia com o poder político. É preciso, diz o filósofo em um dado 

momento do texto, para que a cidade escape da corrupção e encontre a verdadeira justiça, ou 

que os filósofos se tornem governantes ou que os que governam se tornem filósofos.13 Como já 

foi observado por alguns comentadores, por trás dessa tese platônica que advoga a necessidade 

da união do poder político e da filosofia se encontra, sem dúvida alguma, uma visão 

intelectualista da práxis política, isto é, uma visão da política como uma espécie de técnica ou 

arte que, para ser bem efetuada, depende, pois, essencialmente de um conhecimento racional. 

Essa visão intelectualista aparece já claramente em diálogos como Górgias ou Mênon, textos 

em que a expressão “arte política” (politikhv tevcnh) é, inclusive, empregada algumas vezes, 

mas é na República que ela ganha um desenvolvimento mais amplo e aprofundado.14  De 

qualquer forma, a conclusão a que se chega desenvolvendo esse ponto de vista é que apenas os 

homens que detêm o saber relacionado à política – e estes são, para Platão, os filósofos – podem 

legitimamente exercer o poder na cidade, e tais homens, em virtude de seu saber privilegiado, 

estão acima da multidão comum. Como explica LISI, (in FRONTEROTTA; BRISSON, 2011, p. 

203-204): 

 

Para Platão, a política é uma técnica que só pode ser exercida por quem possui 

um saber verdadeiro. (...) Platão faz parte, portanto, de uma longa tradição que 

considera a política um saber específico cujo detentor distingue-se claramente 

da multidão ignara e considera-se autorizado, por este motivo, a exercer o 

poder na cidade. 

 

As argumentações da República podem ser vistas como uma tentativa de 

fundamentar essa concepção e de levá-la às suas últimas consequências, o que culmina, 

implicitamente, como dissemos antes, na ideia de que os governantes da cidade justa, os 

filósofos, governarão sem leis, apoiando-se apenas nos recursos de seu saber. Em outras 

palavras, na teoria política elaborada pela República é o conhecimento que legitima o exercício 

do poder, e o conhecimento, segundo Platão, está acima do nómos, não podendo ser limitado 

por nenhuma norma escrita, o que confere à cidade descrita nessa obra um caráter 

autenticamente absolutista. 

                                                 
13 República, V, 473c-e. 
14 Cf. Górgias, 463e-464e; Mênon, 98c-100c. 



20 

 

No entanto, percebe-se, ao longo do diálogo, que Platão está ciente de que o projeto 

por ele elaborado tem um caráter ideal, não podendo, como tal, ser realizado diretamente no 

âmbito da vida política concreta. De fato, em várias passagens da República o filósofo admite 

que as discussões em torno da cidade justa ali empreendidas têm em vista a elaboração de um 

modelo racional do que seria uma ordem política perfeita, e não a construção de um programa 

político com pretensão de se realizar na prática histórica efetiva. Ou seja, a cidade apresentada 

na República é uma atopia, como viu KOYRÉ, 1988, p. 108-109, uma elaboração conceitual 

que não possui compromisso com a história e com o mundo da vida política concreta. Essa 

perspectiva encontrará uma expressão vigorosa em um trecho fundamental situado no final do 

livro IX, onde o próprio Sócrates, proclamando o caráter absolutamente paradigmático do 

regime que ele descreveu ao longo dos capítulos anteriores do texto, reconhecerá explicitamente 

que a cidade por ele construída no plano do lógos não existe em lugar algum da Terra. Eis as 

palavras do filósofo: 

 

– Mas, quanto às honras, vendo-as sob a mesma perspectiva, 

delas participará e saboreará de bom grado, se julgar que o farão melhor, mas 

das que irão quebrantar o atual estado de sua alma fugirá tanto em sua vida 

privada quanto em sua vida pública. 

– Ah! disse. Ele não quererá envolver-se nos negócios da cidade, 

se é que tem essa preocupação... 

– Pelo cão! disse eu. Em sua cidade se ocupará com isso, e muito, 

mas talvez não em sua pátria, a não ser que lhe ocorra uma sorte divina. 

– Entendo, disse. Tu te referes à cidade de que falamos enquanto 

a fundávamos, uma cidade que só existe em nossas discussões, pois não creio 

que exista em algum lugar. 

– Mas, disse eu, talvez no céu haja um modelo para quem queira 

vê-la e, de acordo como o que vê, queira ele próprio fundá-la, mas não faz 

diferença alguma se ela existe em algum lugar ou não, porque ele só tratará do 

que é dessa cidade, e de nenhuma outra. 

– É o que se pode esperar, disse.15 

 

Levando em conta esses elementos, podemos considerar, portanto, que a República, 

ao buscar determinar o paradigma de uma cidade perfeita, isto é, ao buscar descrever o modelo 

racional de uma cidade perfeitamente ordenada pelo saber e pela eficácia de uma educação 

excelente, move-se num plano essencialmente ideal ou conceitual, não nos fornecendo, assim, 

um projeto político com pretensões práticas, destinado a uma verdadeira efetivação histórica e 

social. 

Isso posto, quando passamos do contexto da República para o contexto das Leis, 

verificamos que a situação se modifica de forma substancial. De fato, no caso das Leis, podemos 

                                                 
15 República, IX, 592a-b. 



21 

 

dizer que Platão adota uma postura muito mais pragmática em relação à política e busca 

elaborar não o paradigma racional de uma cidade perfeitamente justa (paradigma que não 

apresenta nenhum compromisso com a história), mas o modelo de uma pólis virtuosa que 

eventualmente possa ser efetivado em uma situação histórica concreta. Essa orientação mais 

pragmática da obra pode ser observada pela própria situação dramática que serve de pano de 

fundo para o seu desenvolvimento: realmente, ao contrário daquilo que ocorre na República, as 

personagens das Leis (o cretense Clínias, o espartano Megilo e um ateniense anônimo) estão 

inseridas não em um ambiente privado ou doméstico, mas num cenário essencialmente público, 

a saber, o cenário de fundação de uma nova cidade, localizada na faixa ocidental da planície de 

Messara, na ilha de Creta, e nesse cenário essencialmente público, elas se engajam no 

desenvolvimento de uma atividade fundamentalmente política: a elaboração de um sistema 

legal destinado a regulamentar o funcionamento da nova pólis. Os personagens das Leis são, 

pois, fundadores de uma colônia e como tais eles possuem a incumbência de elaborar para essa 

colônia a legislação que a regerá. Esse elemento literário não deve ser desprezado, pois ele é 

um indício importante do fato de que Platão, nas Leis, queria se confrontar com mais 

intensidade com o problema prático da realização do modelo de uma cidade virtuosa, 

abandonando o ponto de vista mais conceitual e puramente paradigmático da República.16 

Como viu MORROW, 1993, p. 3, a situação apresentada pelas Leis – o trabalho de 

fundação de uma nova colônia – era um acontecimento político bastante comum no mundo 

grego antigo, constituindo um procedimento eficiente para lidar com determinados problemas 

que afetavam frequentemente as cidades helênicas da época, como o aumento populacional ou 

a formação de grupos facciosos dentro da comunidade. Toda expansão helênica pela área do 

mediterrâneo ocorreu, de fato, graças a esse processo colonizador e, no tempo de Platão, tal 

prática ainda era corriqueira. Como esclarece MORROW, 1993, p. 4: 

 

Vemos, portanto, que o Estrangeiro de Atenas está em uma situação 

historicamente familiar e que a conversação que ele desenvolve com seus 

                                                 
16 Sobre isso, cf. OLIVEIRA, 2011, p. 86-89. Ver também os seguintes comentários de BRISSON & 

PRADEAU, 2012, p. 26-27: “Algo diferente ocorre nas Leis, cujos interlocutores possuem a vocação 

de se tornar fundadores, legisladores, mas também cidadãos e governantes da futura pólis. Desse modo, 

a questão da realização da pólis excelente se coloca com uma acuidade particular e requer, antes de mais 

nada, que o conteúdo legislativo e constitucional atinja a precisão, se não a exaustividade, que constitui 

a particularidade do diálogo. Essa particularidade distingue mais uma vez as Leis da República, pois as 

primeiras assumem uma ambição que não se encontra na segunda e porque elas fornecem a essa ambição, 

a da realização de uma pólis virtuosa, meios elaborados: o conjunto da legislação, naturalmente, mas 

também o viés da colonização, que elas mencionam como um meio possível para forjar uma pólis com 

base em princípios retos, ou ainda com o recurso ao expediente político particularmente econômico que 

é a tirania, cuja utilidade para a obra de um bom legislador é mostrada pelo livro IV.” 



22 

 

companheiros não é senão uma versão idealizada de discussões que devem ter 

ocorrido incontáveis vezes entre pessoas responsáveis pelo estabelecimento 

de uma nova colônia.17 

 

Ora, na medida em que a politeía proposta pelas Leis é construída, como vimos, a 

partir de uma postura mais pragmática e por meio da confrontação de uma situação histórica 

real e relativamente comum do mundo grego antigo, a lei escrita terá nela um papel decisivo, 

uma vez que, do ponto de vista prático e histórico, a lei sempre foi, na Grécia, o principal 

instrumento de estruturação da pólis. Platão não pretende contrariar essa tradição nas Leis e, no 

diálogo, dará, portanto, ao nómos o papel de elemento mais fundamental de ordenação da vida 

na cidade. Como nota OLIVEIRA, 2011, p. 89, a esse respeito, diferentemente do que acontece 

na República, “nas Leis, (...) a lei está evidentemente no centro de todos os debates, e o nómos 

é assumido como o fundamento mesmo de toda a vida política.” Mais ainda: nessa última obra, 

a lei mesma deverá ser compreendida como um verdadeiro mecanismo educacional, 

determinando-se como o instrumento mais importante de paideía. Observamos, em relação a 

esse ponto, uma mudança interessante de perspectiva, pois se na República a reflexão platônica 

considerava, como foi visto, que o sucesso da paideía acabava por restringir de forma drástica 

a atuação do nómos, nas Leis o nómos mesmo se identifica com uma forma de paideía. A ideia 

platônica é que se uma cidade historicamente existente deve conduzir os homens à virtude e se 

a lei é o principal elemento de organização da vida de tal cidade, logo, é preciso que a lei nela 

assuma um caráter pedagógico, participando ativamente no processo de formação dos homens 

para a areté.18 

Como obra que se constrói por meio da confrontação de uma situação política 

efetiva, qual seja, a necessidade de elaborar um completo ordenamento legal para uma nova 

pólis, as Leis possuem uma organização discursiva diferenciada e inequivocamente peculiar, 

constituindo-se de acordo com uma estrutura dupla: por um lado, elas contêm um código 

jurídico detalhado e, portanto, apresentam-se como um compêndio de legislação aplicada; por 

outro lado, porém, elas efetuam uma reflexão aprofundada sobre os princípios da legislação, e, 

ao assim fazer, pretendem nos fornecer uma compreensão mais consistente dos fundamentos da 

vida política.19 Esse último elemento da composição do texto (inserido nos livros I a V da obra) 

é o que pertence propriamente ao âmbito da discussão filosófica e é ele que proverá a base 

teórica para as propostas jurídicas e legislativas avançadas pelo diálogo no momento da 

                                                 
17 Tradução nossa. 
18 Ver, sobre isso, as considerações de STALLEY, 1983, p. 42-43. 
19 Ver, mais uma vez, OLIVEIRA, 2011, p. 68-69. 



23 

 

elaboração do código (presente nos livros VI a XII). A originalidade das Leis em relação aos 

outros diálogos platônicos está, assim, no fato de que nelas a reflexão sobre a questão da cidade 

se constrói, não num plano abstrato e puramente especulativo, mas, conforme já dito, a partir 

do enfrentamento de uma tarefa política concreta: a fundação e organização de uma cidade 

excelente, ou seja, a fundação e a organização de uma cidade cujas instituições sociais e 

legislativas sejam capazes de conduzir os homens à virtude ou à excelência humana (a*rethv) e, 

portanto, à esfera da moralidade. 

Assumindo, assim, um referencial axiológico – o princípio da excelência humana – 

na elaboração de sua reflexão sobre a cidade, as Leis promovem um entrelaçamento essencial 

entre ética e política e buscam delinear um modelo de uma ordem comunitária apta a realizar 

um certo ideal moral: o ideal da areté. Preocupando-se com a questão da organização concreta 

da cidade excelente, Platão foi levado inexoravelmente a se colocar diante de um problema 

fundamental, o problema da educação, visto que a educação constitui um mecanismo 

privilegiado por meio do qual a excelência se efetiva no comportamento humano. Temos aí, 

sem dúvida, os principais elementos do projeto político proposto pelo filósofo nas Leis, os quais 

serão exaustivamente explorados ao longo de todo desenvolvimento discursivo do diálogo. De 

fato, já no primeiro livro da obra, constatamos o aparecimento de tais temas como um dado 

imprescindível para se pensar a vida no interior da cidade. Na continuação de nosso texto, 

tentaremos ver isso um pouco mais de perto, explorando os principais elementos textuais 

presentes nessa seção do diálogo. 

 

1.2 A crítica do militarismo das leis cretenses e espartanas no livro I das Leis e o 

estabelecimento da areté completa como meta da boa legislação. 

 

Conforme foi mencionado acima, as Leis têm por cenário a ilha de Creta e contam 

com três personagens principais: Clínias, Megilo e o Estrangeiro de Atenas, que permanece 

anônimo durante toda a obra. Clínias e Megilo são cidadãos de duas comunidades 

extremamente reputadas no mundo grego pela sua estabilidade política e pela sua ordem: Creta 

e Esparta, respectivamente. Esses cidadãos, membros dessas veneráveis comunidades políticas, 

não são, contudo, homens inteiramente comuns: na verdade, eles fazem parte de uma comissão 

de legisladores e receberam da cidade de Cnossos, capital de Creta, a incumbência de fundar 

uma nova colônia. Antes, porém, de executarem essa importante empresa legislativa, eles 

decidem se engajar com o misterioso ateniense numa discussão sobre regime político e leis 



24 

 

(periV te politeivaς kaiV novmwn). O ponto de partida estabelecido pelo Estrangeiro de Atenas, 

para o desenvolvimento dessa discussão, é que toda legislação deve visar a uma meta20, a qual 

determinará o tipo de regime que inspirará o funcionamento e o modo de vida de uma 

comunidade política. A perspectiva do Estrangeiro parece ser a de que uma boa legislação deve 

ser inspirada por um princípio ético norteador, a partir do qual ela procurará estabelecer uma 

determinada ordem moral na cidade, ordem moral que fornecerá aos homens que habitam a 

cidade um éthos comum. 

Ora, assumindo esse pressuposto teleológico, ele pergunta, assim, aos seus 

interlocutores, qual foi o objetivo que orientou os legisladores de Creta e Esparta na confecção 

dos seus nómoi e no estabelecimento de instituições como as refeições masculinas em comum, 

os exercícios físicos e o porte de armas.21 À pergunta do Ateniense, Clínias responde então que 

tanto o legislador cretense quanto o legislador espartano julgavam que a guerra é o fato político 

primordial (uma vez que as cidades se encontram, por natureza, numa situação de conflito umas 

com as outras)22 e, assim julgando, consideraram que a guerra e os valores guerreiros (como a 

coragem, a força etc.) devem ser estabelecidos como o referencial supremo de toda legislação. 

Eis porque Creta e Esparta se constituíram como comunidades essencialmente marciais, 

erigindo a guerra e a coragem guerreira como sua preocupação principal. Nas palavras do 

próprio Clínias: 

 

Para qualquer pessoa, forasteiro, é muito fácil, me parece, compreender o 

sentido dessas instituições. Observa o terreno de Creta; não há planícies como 

na Tessália; daí, prevalecer na Tessália o uso de cavalos, e entre nós as corridas 

a pé; aqui, a irregularidade do terreno presta-se a exercícios desse gênero. Por 

isso mesmo, é de necessidade usar armas leves, para correr com desembaraço, 

sendo indicado para esse fim o nenhum peso dos arcos e das flechas. Tudo 

isso foi estabelecido com vistas à guerra, e foi com os olhos nela, quero crer, 

que o legislador fez o que fez, parecendo, até, que instituiu as próprias sissítias 

por haver observado nas campanhas militares como todos são forçados, pelas 

condições do momento e para maior segurança, a comer juntos durante o 

decurso das hostilidades. A meu parecer, com isso ele pretendeu condenar a 

maneira errônea de pensar de muita gente, que não chega a compreender como 

as cidades vivem em guerra permanente umas com as outras; e se na guerra, 

para segurança de todos, é preciso fazer as refeições em comum e haver 

                                                 
20  Embora isso pareça óbvio, é preciso reconhecer que a maior parte das legislações carece de uma 

finalidade última que oriente as suas exigências. Elas são, portanto, muitas vezes instituídas ao acaso, 

seus regulamentos sendo estabelecidos em função de circunstâncias acidentais e particulares. 
21 Leis, I, 625c. 
22 Na visão que Clínias apresenta do pensamento do legislador cretense, esse conflito deve ser entendido 

como uma tensão permanente que existe desde sempre nas relações entre as cidades, o qual está presente, 

de forma velada, surda, silenciosa, mesmo quando não se verifica uma situação bélica efetiva, ou seja, 

uma situação de guerra declarada. Assumindo essa perspectiva, Clínias julga que constitui uma completa 

ingenuidade considerar que a paz seja algo além de um mero nome. 



25 

 

comandantes e comandados, distribuídos em pontos certos, como guardas, a 

mesma coisa terá de ser feita em tempo de paz. O que a maioria dos homens 

denomina paz, disso tem apenas o nome, pois em verdade, embora não 

declarada, é a guerra o estado natural das cidades entre si. Se considerares o 

assunto por esse prisma, chegarás quase à conclusão de que foi pensando na 

guerra que o legislador cretense criou nossas instituições, tanto públicas como 

particulares, e determinou que observássemos suas leis, na convicção de que 

nada poderá ser de vantagem sem a superioridade na guerra, nem os bens 

materiais nem as instituições, pois todos os bens dos vencidos caem em poder 

dos vencedores.23 

 

Como se vê pela fala de Clínias, os legisladores de Creta e Esparta, ao considerarem 

a guerra o fenômeno político mais crucial e decisivo, foram orientados por um militarismo 

radical em seu trabalho de estabelecimento dos nómoi responsáveis pelo ordenamento dessas 

comunidades, o que fez com que elas se definissem como regimes de caráter essencialmente 

marcial. Mais ainda: na medida em que as leis de Creta e Esparta se encontravam imbuídas 

desse espírito marcial e foram instituídas a partir da crença de que a guerra é o fenômeno 

político mais fundamental, elas não poderiam deixar de fazer de uma virtude particular – a 

coragem (a*ndreiva) – a virtude mais importante. É por isso que, como o Estrangeiro deixará 

claro depois, as legislações cretense e espartana estabeleceram todo um conjunto de instituições 

e costumes para promover a coragem, compreendida como valor máximo da cidade. 

Pode-se considerar que o ponto de vista militarista que se encontra presente nas leis 

cretenses e espartanas, de acordo com a explicação proposta por Clínias do caráter dessas leis, 

não tem nada de ingênuo, revelando, pelo contrário, uma visão realista e bastante amadurecida 

acerca do que é a vida política. De fato, tal ponto de vista é o elemento teórico fundamental que 

estrutura a organização de uma das obras mais importantes do pensamento político grego: a 

História da Guerra do Peloponeso, de Tucídides. Nesse texto, realmente, Tucídides constrói 

toda uma reflexão consistente sobre o desenvolvimento da história da Hélade que nos mostra 

como a lógica da força e do conflito é um dado essencial e inescapável para se compreender o 

caráter das relações que as cidades gregas sustentam entre si, o que parece indicar que a sua 

perspectiva se coaduna, pois, com a posição belicista defendida por Clínias. Seguindo essa linha 

de raciocínio, o historiador grego chega mesmo a compreender, na referida obra, a guerra mortal 

entre Esparta e Atenas que quase levou o mundo helênico ao colapso não como um simples 

acidente histórico, mas como a expressão inevitável desse cruel princípio da força que governa 

desde sempre o comportamento das comunidades políticas. Na perspectiva de Clínias, os 

                                                 
23 Leis, I, 625c-626b. Tradução de NUNES, 1980. Todas as citações das Leis que ocorrerem em nosso 

texto serão feitas de acordo com esta versão. 



26 

 

legisladores de Creta e Esparta concordariam inteiramente com a explicação histórica proposta 

por Tucídides. 

Não obstante, na sequência do livro I, o Ateniense buscará problematizar essa 

perspectiva militarista dos legisladores cretense e espartano, mostrando que a sua concepção da 

guerra e da coragem marcial como metas supremas da legislação é profundamente unilateral ou 

parcial. O ponto de vista que o Ateniense tenta estabelecer é que se a coragem é um valor 

importante para a cidade, ela é, porém, do ponto de vista moral, um princípio insuficiente, se 

considerada por si só: a boa ordem da cidade exige, além da coragem, valores adicionais, 

capazes de fazer com que a cidade atinja a excelência em seu sentido mais completo. 

O elemento central da argumentação que o Estrangeiro desenvolve para evidenciar 

isso consiste em tornar manifesto o fato de que os valores guerreiros fomentados pelas leis 

dóricas (força, coragem, vitória) apresentam um caráter essencialmente problemático, quando 

tomados isoladamente. Com efeito, como ele faz ver aos seus interlocutores, homens que se 

mostram superiores aos seus inimigos pela força e pela destreza militar podem, não obstante, 

ser inferiores a si mesmos, isto é, podem não ser capazes de dominar a si mesmos e, 

apresentando um caráter mau ou ruim, se revelar, assim, como moralmente inferiores àqueles 

que subjugam em um combate. Em outras palavras, a superioridade bélica e material não 

significa necessariamente superioridade ética, de forma que a simples coragem não pode ser 

concebida como valor supremo.24 Conforme esclarece OLIVEIRA, 2011, p. 113, em relação a 

esse aspecto do argumento desenvolvido pelo Ateniense: 

 

a conclusão a que chega o Ateniense implica uma restrição do valor da vitória 

militar, indicando que o triunfo na batalha e o êxito guerreiro, por si mesmos, 

não são um bem absoluto e incontestável, mas algo relativo, cujo mérito 

depende essencialmente do caráter daqueles que vencem: há vitórias que 

podem ser vergonhosas ou injustas. 

 

Explicitando essa insuficiência das leis de Creta e Esparta, o Ateniense tornará ao 

mesmo tempo manifesto o fato de que o télos verdadeiro da legislação é não uma parte da 

excelência moral (a*rethv), isto é, a mera coragem, como defendia erroneamente Clínias, mas a 

excelência completa, integral (pa~sa a*rethv). Para esclarecer o que entende por virtude 

completa, o Ateniense explica então aos seus companheiros que existem dois tipos de bens 

(divpla a*gaqav): os humanos (a*nqrwvpina) e os divinos (qeiva), sendo que os primeiros 

dependem dos segundos e não vice-versa, de forma que se uma cidade é capaz de propiciar para 

                                                 
24 Leis, I, 626b-628c. 



27 

 

si os bens divinos, ela alcança também os humanos, mas numa situação contrária, ela 

permanecerá desprovida de ambos. Os bens humanos, ou inferiores, são, segundo o Estrangeiro, 

em ordem decrescente, a saúde (u&gieiva), a beleza (kavlloς), a força (i*scuvς) e a riqueza 

(plou~toς); já os bens divinos são, também em ordem decrescente, a sabedoria (frovnhsiς), a 

disposição moderada da alma (swvfrwn yuch~ς e@xiς) ou temperança, a justiça (dikaiosuvnh) e 

por último, a coragem (a*ndreiva). Tal é a tábua de valores genuína que deve nortear a ação do 

legislador na sua tarefa de organizar por meio dos nómoi, a vida na cidade. Leiamos essa 

passagem crucial da Leis: 

 

 O Ateniense – De acordo com a verdade, quero crer, e com a 

justiça, sempre que se falar da divina legislação, com dizermos que o 

legislador, ao instituir suas leis, não tinha os olhos postos em qualquer porção 

de virtude, e, muito menos, na mais insignificante, porém em toda a virtude, e 

analisarmos suas leis de acordo com conceitos gerais, não da maneira por que 

as interpretam presentemente os legisladores, pois cada um só procura e só 

estuda a espécie de que tem necessidade na ocasião: este, com relação a 

heranças e morgadios; outros, a respeito de violências físicas; e outros, ainda, 

um sem-número de casos do mesmo tipo. O que afirmamos, no entanto, é que 

todo estudo bem orientado em matéria de leis, deve ser como o que acabamos 

de fazer. Aprovo inteiramente a maneira por que iniciaste tua exposição. É 

muito certo começar pela virtude e dizer que o legislador a tinha em vista 

quando instituiu suas leis; mas, quando declaras que, ao legislar, ele tomava 

em consideração apenas uma parte da virtude, e, ainda por cima, a de menor 

valia, semelhante asserção não me parece correta, e foi isso que deu motivo 

aquelas objeções. Queres que te explique como eu desejaria que expusesses a 

matéria e como me fora grato ouvirte? 
 Clínias – Perfeitamente, forasteiro. 
 O Ateniense – Precisarias ter dito o seguinte: Não é sem motivo 

que as leis dos cretenses gozam de tão grande estima entre os helenos; atingem 

plenamente seu fim, com deixar felizes os que delas se utilizam; ensejam-lhes 

toda sorte de bens. Ora, há duas espécies de bens: humanos e divinos. Se uma 

cidade obtém os maiores, consegue, no mesmo passo, os menores; caso 

contrário, perderá todos. Os menores são, em primeiro lugar, saúde; em 

segundo, beleza; em terceiro, vigor, revelado tanto nas corridas a pé como na 

prática dos outros movimentos do corpo; em quarto lugar vem a riqueza, não, 

porém, a riqueza cega, mas a de vista penetrante, que marcha no rastro da 

sabedoria. Na ordem dos bens divinos, esta é a que se encontra em primeiro 

lugar, a sabedoria; em segundo, segue-se-lhe a temperança aliada à 

inteligência; em terceiro, a justiça, quando houver certa mistura dessas 

mesmas virtudes com a coragem; e em quarto, a própria coragem. Esses 

últimos bens precedem naturalmente àqueles, sendo nessa ordem que o 

legislador deve classificá-los.25 

 

Essa passagem do livro I das Leis tem uma importância fundamental para a 

compreensão da proposta política desenvolvida por Platão nesse diálogo, pois ela deixa claro a 

                                                 
25 Leis, I, 630d-631d. 



28 

 

visão do filósofo de que a função principal exercida pelo legislador é uma função 

essencialmente ética: trata-se de conferir à cidade um determinado éthos, por meio da promoção 

da excelência completa na comunidade, excelência esta que inclui em si, ao mesmo tempo, os 

bens humanos (materiais) e os bens divinos (as diferentes virtudes). Com a realização desse 

éthos, segundo o Estrangeiro, a cidade disporá então de uma ordem moral satisfatória, 

alcançando sua felicidade e sua harmonia.26 

Através desses desenvolvimentos, percebe-se que Platão, nas Leis, como já 

havíamos indicado acima, assume uma orientação radicalmente axiológica na compreensão da 

vida política, concebendo a realização da areté como objetivo verdadeiramente soberano da 

pólis. A cidade é, na perspectiva proposta pelo filósofo, uma comunidade moral e, na medida 

em que ela é uma comunidade moral, sua instituição não é, portanto, efetivada apenas para 

propiciar benefícios materiais e econômicos para o indivíduo, mas, pelo contrário, para fornecer 

ao homem as condições adequadas para que ele possa se elevar ao plano de uma vida superior: 

a vida virtuosa, a vida que se realiza em conformidade com a areté.27 Essa visão produz, como 

é fácil ver, um profundo entrelaçamento entre ética, política e direito, entrelaçamento que 

resulta na concepção da lei como instrumento moral de organização do éthos de uma 

sociedade.28 

 

 

 

 

                                                 
26  Remetemos aqui, mais uma vez, aos comentários de BRISSON & PRADEAU, 2012, p. 34: “Os 

interlocutores [das Leis] entram em acordo desde o início de sua conversação sobre dois pontos. Por um 

lado, sobre o fato de que a melhor legislação e a melhor pólis são as que visam e alcançam a virtude 

plena, e não apenas a coragem, como em Creta e em Esparta; por outro lado, sobre o fato de que cabe 

ao legislador fornecer uma ordem à pólis e que a legislação que ele institui é um ordenamento.” 
27 Sobre a excelência como fim supremo da vida política, cf. também Leis, III, 696c-697c; IV, 704a-

705e. Essa perspectiva normativa na compreensão da vida política, que institui a excelência como meta 

soberana da cidade, será, como se sabe, abandonada na modernidade. De fato, no pensamento político 

moderno, o princípio da excelência, que em Platão funcionava como uma norma ou um dever-ser, será 

posto de lado como algo excessivamente utópico, e uma reflexão de orientação mais realista pretenderá 

pensar a política a partir do modo como os homens vivem de fato, e não mais a partir da maneira como 

eles deveriam viver. Assim, no registro da modernidade, a função da sociedade política será concebida 

não mais em termos morais, ou seja, como educação dos homens para a virtude, mas em termos 

instrumentais, ou seja, como a produção de um mecanismo jurídico-administrativo (o Estado), capaz de 

garantir para os homens o desfrute de determinados direitos individuais e materiais (segurança, 

propriedade etc.). 
28 Cf. STALLEY, 1983, p. 40-42. 



29 

 

1.3 Areté e paideía: a educação como medium privilegiado para a realização da excelência 

humana. 

 

Uma vez estabelecido o princípio de que a lei tem por função principal a realização 

da areté no terreno da comunidade política, o Estrangeiro cria a condição propícia para a 

abordagem de um outro tema que, como já foi antecipado, terá, no contexto das Leis, uma 

importância filosófica extraordinária e decisiva: o tema da educação (paideiva). O ponto que o 

argumento por ele desenvolvido pretende agora fundamentar é justamente a ideia de que uma 

boa legislação deve necessariamente se valer da educação e se realizar como uma forma de 

paideía, pois a educação é o mecanismo privilegiado capaz de formar os cidadãos para a vida 

excelente e virtuosa, meta soberana de toda a lei, e, por aí, de toda a existência política. Sem a 

educação, não é possível, pois, a realização de uma cidade verdadeiramente excelente. Ao 

articularem de forma radical política e educação, as Leis apontam, assim, para a necessidade de 

um programa pedagógico completo ou total, gerido pela cidade, e que, graças à lei escrita, 

intervirá em todos os âmbitos da vida humana. Como observam BRISSON & PRADEAU, 2012, 

p. 36, acerca desse assunto: 

 

o fim que deve ser alcançado pela pólis, a virtude plena, exige uma forma de 

pedagogia total, que possa intervir em todos os aspectos da vida humana. A lei 

é o único discurso que pode abarcar todas as atividades, o único que pode 

prescrever a totalidade dos comportamentos. O único discurso, sobretudo, que 

pode se dirigir com autoridade a todos os cidadãos. 

 

No livro I das Leis, o protagonista do diálogo introduz, paradoxalmente, a discussão 

sobre a importância da paideía na organização da vida política a partir de uma defesa da 

instituição dos banquetes (reuniões festivas – sympósia – em que os convivas consumiam vinho 

e se entretinham com a troca de discursos), defesa que deriva, por sua vez, de uma nova crítica 

ao caráter insuficiente das legislações de Creta e Esparta. Segundo o Ateniense, uma vez que 

essas legislações adotaram uma orientação essencialmente militarista na sua elaboração e se 

concentraram unilateralmente no objetivo de treinar os que a elas se encontravam submetidos 

para a simples coragem guerreira, isto é, para o destemor em face das dores, dos sofrimentos e 

das adversidades, elas não levaram em conta a necessidade de fornecer aos homens uma 

disciplina em relação a essa outra faceta importante da vida humana: os prazeres. Avançando 

nessa reflexão, o Estrangeiro de Atenas tentará mostrar, então, aos seus interlocutores que a 

verdadeira coragem consiste não somente na capacidade de resistir às dores, aos sofrimentos e 

às adversidades da vida, mas também na capacidade de fazer frente aos prazeres. Ou seja, nessa 



30 

 

perspectiva, a coragem perfeita inclui em si a moderação. A conclusão extraída por ele desse 

raciocínio é que, na medida em que as leis de Creta e de Esparta não previram nenhuma 

instituição destinada a treinar os homens para uma disciplina concernente aos prazeres, a 

coragem por elas fomentada é uma coragem claudicante, “manca”, isto é., uma coragem 

incompleta ou limitada.29 

Para o Ateniense, a vantagem dos banquetes encontrar-se-ia precisamente no fato 

de que, enquanto forma de associação (koinwniva) em que os homens compartilham 

agradavelmente o vinho e a palavra, experimentando certos deleites, eles propiciariam, desde 

que devidamente conduzidos ou dirigidos, isto é, desde que presididos por um líder (um 

simposiarca) sóbrio e sábio, uma oportunidade única para formar os cidadãos numa relação 

moralmente adequada para com os prazeres: os banquetes seriam, pois, nesse sentido, desde 

que corretamente organizados, uma instituição socialmente salutar e que produz inequívocos 

benefícios educacionais. É o que se lê na seguinte passagem: 

 

Clínias – É muito certo, forasteiro, o que acabas de expor. Mas 

dize-me o seguinte: que vantagem nos adviria do uso dos banquetes, se fossem 

praticados com todas as regras? Para voltarmos ao exemplo anterior: no caso 

de qualquer exército alcançar um ótimo general, este assegurará a seus 

comandados a vitória, o que é vantagem não despicienda, e assim com tudo o 

mais. E na hipótese de um banquete bem dirigido, que proveito adviria disso 

para os homens ou para a cidade? 

O Ateniense – Como assim? Que lucro poderá ter a cidade com 

a direção bem orientada de um menino ou de um simples coro? A uma 

pergunta formulada nesses termos, respondêramos que é pequeno, de fato, 

para a cidade o proveito de um caso particular; mas, se falasses da direção 

geral dos educandos e das vantagens daí decorrentes para a comunidade, não 

seria difícil responder que de jovens bem educados saem bons cidadãos, os 

quais, uma vez nesse ponto, não apenas se comportam excelentemente em 

todas as conjunturas, como, e principalmente, vencem na guerra os inimigos. 

A boa educação conduz à vitória; mas, por vezes, também, a vitória estraga a 

educação. Muita gente fica insolente depois de uma vitória militar, e com essa 

arrogância se enchem de defeitos. A educação nunca se tornou vitória tebana; 

porém vitórias desse tipo muitos homens já alcançaram e muitos outros ainda 

virão a alcançar. 

Clínias – Pelo que vejo, amigo, és de opinião que as reuniões em 

que as pessoas se entretêm a beber contribuem em grande parte para a 

educação, uma vez que sejam realizadas como convém.  

O Ateniense – Isso mesmo.30 

 

Na continuação de seu discurso, o Estrangeiro de Atenas tentará justificar melhor 

esse ponto de vista, começando justamente por elaborar uma definição mais satisfatória do que 

                                                 
29 Leis, I, 632d-635d. 
30 Leis, I, 641a-d. 



31 

 

é a educação. É o que ele faz no registro do livro I, ao conectar processo pedagógico e 

moralidade e definir a educação (paideiva) não como o aprendizado de habilidades meramente 

técnicas e instrumentais, voltadas para a execução de ofícios, mas como uma formação que visa 

conduzir o homem, desde a sua infância (e*k paivdwn), através de jogos (paidia) ou de alguma 

ocupação séria (spoudh) à excelência (proVς a*rethvn), desenvolvendo nele o desejo pela 

condição do cidadão perfeito (polivthς tevlewn), capaz tanto de governar quanto de ser 

governado conforme a justiça. Nas palavras do Ateniense: 

 

Porém não deixemos com uma definição vaga o que denominamos educação. 

Quando censuramos ou elogiamos a educação de alguém do nosso meio, 

dizemos que este ou aquele indivíduo é bem ou mal educado, ainda mesmo 

que tenham recebido educação esmerada para a arte da navegação, o comércio 

por miúdo ou para outras atividades do mesmo teor. Segundo penso, não é 

nesse sentido que falamos de educação, mas no da educação para a virtude, 

que vem desde a infância e nos desperta o anelo e o gosto de nos tornarmos 

cidadãos perfeitos, tão capazes de comandar como de obedecer, de 

conformidade com os ditames da justiça. Essa é a modalidade da educação 

que tentamos definir, a única, segundo o meu modo de pensar, que merece ser 

assim denominada. A que tem por fim a aquisição de riquezas ou de qualquer 

modo de força ou habilidade que não leve em consideração a razão e a justiça, 

é vulgar e nada nobre e não merece absolutamente o nome de educação. Porém 

não discutamos por causa de um vocábulo, uma vez que fique de pé a 

proposição sobre que nos declaramos de acordo, isto é, que, de regra, o 

indivíduo bem educado se torna virtuoso, e que de forma alguma devemos 

menosprezar a educação, por ser o que de melhor e mais elevado chegam a 

alcançar os homens superiores.31 

 

A verdadeira educação, a educação que nada tem a ver com os aprendizados 

vulgares e servis, não possui, portanto, caráter instrumental: ela é, de fato, o que poderíamos 

caracterizar como uma formação liberal, que visa levar os cidadãos à excelência e capacitá-los 

para a prática da boa cidadania, a qual consiste em ser capaz de governar e ser governado com 

justiça. Tal educação, segundo o Estrangeiro, torna os homens efetivamente virtuosos e, com 

isso, presta um benefício inestimável para a cidade. Por meio dessa reflexão, o Estrangeiro 

afasta, pois, como se pode ver, de forma veemente, qualquer tentativa de reduzir a paideía a um 

treinamento meramente profissionalizante, isto é, a tentativa de fazer da paideía um processo 

por meio do qual o indivíduo adquire determinadas habilidades ou competências, tornando-se 

apto a desempenhar um ofício. Ao contrário, segundo ele, a autêntica paideía é aquela que 

promove o cultivo moral e intelectual do homem, guiando-o para a sua areté e, assim, 

transformando-o em cidadão perfeito.32 

                                                 
31 Leis, I, 643d-644b. 
32 Cf. BURY, 1937, p. 304-305. 



32 

 

Articulando educação (paideiva), infância (paivdion), jogo (paidiav) e excelência 

(a*rethv), o Estrangeiro vê, pois, o processo educacional não como o mero aprendizado de uma 

profissão ou de uma técnica, mas como o desenvolvimento de uma formação que, tendo início 

já nos anos mais tenros da vida de um indivíduo, visa cultivá-lo para a vida moral e, com isso, 

habilitá-lo para o cumprimento virtuoso de suas funções políticas. Dentro dessa ótica, percebe-

se que a paideía constitui, pois, uma tarefa fundamental da pólis e que o legislador se confunde 

com o educador. 33  O que deixa claro, portanto, um dado teórico decisivo relacionado ao 

conteúdo filosófico das Leis para o qual já chamamos a atenção, a saber: o fato de que o projeto 

político desse diálogo (o modelo de politeía nele apresentado) propõe, de modo inequívoco, a 

areté como a meta privilegiada a ser realizada pela vida civil e, ao propor a areté como o 

objetivo máximo da vida civil, estabelece a paideía como a instituição mais importante da pólis 

ou comunidade política. 

Deve-se dizer que a concepção de que a paideía possui um lugar fundamental no 

âmbito da vida política, sendo mesmo a instituição mais importante da cidade, não é uma 

novidade das Leis. De fato, como vimos antes, esse princípio já havia sido formulado e levado 

às suas últimas consequências na República, desembocando na tese paradoxal de que a 

realização de uma perfeita paideía na cidade transforma a lei num elemento político 

desnecessário. No entanto, como também vimos, o programa educacional da República não foi 

pensado como algo destinado a abarcar a totalidade do corpo cívico, mas sim como privilégio 

restrito à elite dirigente, à casta governante. Nas Leis, tal situação se modifica: a educação 

continua ser vista como instituição política fundamental, certamente, mas agora seu escopo é 

ampliado: ela deve ser pensada como uma formação que abarca não apenas uma elite, mas o 

conjunto dos cidadãos, o corpo cívico como um todo.34 

Levando adiante sua argumentação, o Estrangeiro tentará, na sequência do texto, 

delimitar melhor seu conceito de educação, entendida, como vimos acima, num plano mais 

                                                 
33 JAEGER, 2011, p. 1298-1302. 
34 Ver BURY, 1937, p. 305: “Virtue, then, being the aim, what should be the method of Education? Here 

we note a main difference between the treatment in the Laws and that in the Republic; for whereas the 

latter is mainly concerned with the training of the ruling Class (the “Guardians”), and views primary 

and secondary Education as leading up to advanced study of Mathematics and Philosophy, little is said 

of this advanced study in the Laws and attention is concentrated on a Scheme of training suitable for the 

mass of the citizens, i. e., on primary and secondary education.” JAEGER, 2011, p. 1297, propõe a 

mesma leitura: “Na República eram a teoria das idéias e a idéia do Bem que ocupavam o lugar central. 

Nas Leis, só de passagem se menciona no fim a idéia do Bem, que se exige como conteúdo da cultura 

do governante; e o problema da estruturação desta educação suprema, que na República era o verdadeiro 

pólo da atenção do autor e ocupava o maior espaço, cede nas Leis o posto ao problema da formação de 

uma vasta camada de homens, o que implica o problema da formação elementar.” 



33 

 

geral, como uma formação para a excelência e para a cidadania virtuosa. A intenção do 

Estrangeiro é compreender de forma mais adequada qual é o caráter dessa excelência realizada 

pela paideía e, a partir disso, explicitar melhor a relação da paideía com o problema do 

autodomínio. 

Nesse sentido, o Estrangeiro começa observando que cada um de nós, apesar de ser 

uno, traz em si um antagonismo, na medida em que abriga no peito dois conselheiros opostos, 

os quais se chamam prazer e dor. Isso significa que, segundo o protagonista do diálogo, o 

homem é, inicialmente, um animal sensorial, isto é, um animal movido por percepções sensíveis 

que podem ou lhe agradar ou lhe provocar desprazer. Deve-se observar que essa consideração 

antropológica, aqui apresentada pela primeira vez pelo Estrangeiro no diálogo, é importante e 

crucial, pois ela se encontrará presente de uma ou outra forma em boa parte das reflexões 

propostas por Platão ao longo das Leis. Assumindo isso, o Ateniense, na continuação de seu 

discurso no livro I, estabelece, em seguida, que, relacionadas com essas sensações primárias de 

prazer e dor, existem certas opiniões sobre o que diz respeito aos acontecimentos futuros: a 

opinião que percebe possibilidade da dor é chamada medo; a opinião que percebe a 

possibilidade do prazer é chamada confiança. Reinando acima dessas opiniões e das sensações 

a elas relacionadas está a razão (nou~ς), que deve avaliar o que há de bom ou ruim nelas. A lei 

(novmoς) surge, conclui o Estrangeiro, quando a avaliação da razão acerca das opiniões referentes 

às sensações de prazer e dor é transformada em um decreto comum da cidade.35 

Clínias e Megilo reconhecem que não são capazes de compreender adequadamente 

as reflexões do Estrangeiro, o que obriga este a elaborar uma nova explicação acerca do assunto 

discutido, através do recurso a uma imagem. A imagem escolhida por ele para esse fim é a 

imagem da marionete. Imaginemos, diz nosso protagonista, que cada um de nós é uma espécie 

de marionete nas mãos dos deuses. Não sabemos com qual propósito fomos produzidos pelos 

seres divinos: se para divertimento ou se em função de algo mais sério. De qualquer forma, o 

fato é que as paixões referidas anteriormente perturbam nosso interior e podem ser comparadas 

com fios ou nervos, que nos movem nas direções opostas do vício e da virtude. O lógos 

prescreve que só devemos seguir, porém, a tração de um fio, a daquele que é o mais nobre em 

nós: o fio sagrado e de ouro da razão, que, quando transferido para o plano político da cidade, 

recebe a denominação de lei. O fio dourado da razão, no entanto, é frágil e mole: ele não possui 

a dureza e a força dos demais fios, que são de ferro. Por isso, para que ele triunfe, é preciso um 

                                                 
35 Leis, I, 644c-d. 



34 

 

grande esforço interior, seguindo sempre a direção que é mais bela: aquela proposta pela lei. 

Leiamos essa passagem decisiva: 

 

A esse respeito, estabeleçamos o seguinte: imaginemos que cada um de nós, 

como seres vivos, não passe de um boneco nas mãos dos deuses, que talvez 

nos tenham formado por divertimento, ou mesmo com intenção séria, o que 

escapa à nossa compreensão. Uma coisa, porém, sabemos com segurança: que 

no nosso íntimo as referidas paixões se agitam à maneira de nervos ou fios 

que puxam em sentido contrário, compelindo-nos, por isso mesmo, à prática 

de ações opostas, na linha limítrofe do vício e da virtude. Manda-nos a razão 

só ceder à tração de um desses fios, sem nunca abandoná-lo, e resistir aos 

outros. É o fio sagrado e de ouro da razão, que denominamos lei comum da 

cidade. Os demais fios, por serem de ferro, são duros; este é maleável, porque 

de ouro, ao passo que os outros se parecem com as mais diferentes substâncias. 

É preciso que todos cooperem sempre no sentido da mais bela direção, a da 

lei. E porque a razão é algo belo, porém branda e infensa a qualquer violência, 

necessita de auxiliares na sua condução, para que o gênero de ouro vença os 

demais. Fica, assim, justificada a fábula relativa à virtude, que nos compara a 

bonecos, ao mesmo tempo que se torna compreensível o que significa ser 

superior ou inferior a si mesmo, tanto com referência à cidade como aos 

particulares.36 

 

Essas reflexões propostas pelo Estrangeiro na passagem citada são fundamentais, 

porque, a partir da formulação de uma determinada compreensão antropológica, elas trazem à 

tona os principais elementos filosóficos que Platão utilizará e desenvolverá no decorrer das Leis 

para determinar, de modo mais consistente, o que são a virtude (ou a excelência), a educação e 

a lei. Com efeito, por meio da imagem da marionete, o protagonista do diálogo nos mostra que 

o homem, apesar de se constituir como um ser sensorial e passional, é dotado também de um 

princípio superior às simples paixões e sensações: a racionalidade. Ou seja, segundo a visão 

antropológica apresentada, o homem é um ser complexo, que possui em si elementos psíquicos 

e afetivos antagônicos, que o puxam para as direções opostas do vício e da virtude. Conforme 

observa ainda o Estrangeiro, a racionalidade é, porém, por sua natureza, um elemento débil ou 

frágil, se a comparamos com a violência primitiva das sensações e das paixões que nos agitam 

e nos movem desordenadamente. Não obstante, complementa ele, a razão pode triunfar em nós, 

desde que nos esforcemos para isso e nos empenhemos em lhe conceder a supremacia em nossa 

alma. 

Essa supremacia da razão sobre as paixões e apetites, alcançada por meio de um 

árduo empenho, é, aos olhos do Estrangeiro, a verdadeira definição da excelência humana, a 

verdadeira definição da areté. Isso significa que a meta de todo o processo educacional 

                                                 
36 Leis, I, 644d-645b. 



35 

 

efetivado na cidade se confunde com a realização de uma forma de autocontrole, isto é, com a 

realização de uma forma de disciplina em que os elementos passionais da alma são 

subordinados ao pensamento. Como esclarece muito bem JAEGER, 2011, p. 1316, ao comentar 

esse trecho das Leis, “O seu ideal da paideía [o de Platão], se nos fixamos no que a sua essência 

tem de mais íntimo, é o domínio de si e não o domínio sobre os outros por meio da violência 

exterior, como para os Espartanos”. Virtude é, portanto, domínio de si.  A partir da compreensão 

desse ponto, conclui então o Estrangeiro, podemos, pois, entender melhor o que significa ser 

superior ou inferior a si mesmo: de fato, de acordo com os termos apresentados, o homem 

superior a si mesmo é aquele que impôs em si o triunfo da razão sobre as paixões; o inferior a 

si mesmo é, ao contrário, aquele que fracassou em tal processo. 

Mas isso não é tudo: ainda segundo a concepção elaborada pelo Ateniense, a lei 

deve ser, no plano político ou coletivo da cidade, a expressão pública dessa racionalidade que 

pretende impor no interior do indivíduo o domínio da razão sobre as paixões. A lei, diz ele, 

seguindo esse raciocínio, é o fio de ouro e sagrado da razão transformado em opinião comum 

da cidade. A ideia de nosso protagonista, com essa formulação, é que a lei e a razão precisam 

caminhar juntas, se se pretende, de fato, transformar a lei no principal instrumento de ordenação 

da vida na cidade. Sendo mais precisos, poderíamos dizer que a lei deve, de alguma maneira, 

encontrar a sua origem no intelecto e, encontrando sua origem no intelecto, conduzir os homens, 

enquanto instrumento pedagógico, para alguma forma de vida racional. 

Temos nesse ponto, sem dúvida, uma concepção que será essencial no projeto das 

Leis e que aparecerá em vários momentos da obra. É o que acontece, por exemplo, na passagem 

situada no livro III do diálogo, em 713a-714a. Com efeito, nesse trecho o Estrangeiro, 

recorrendo à elaboração de um mito, explica que, num tempo pretérito (a era de Cronos), os 

homens eram governados por deuses (seres imortais e mais excelentes que nós), gozando de 

todos os benefícios propiciados por esse governo divino: paz, ordem, justiça etc. Porém, sugere 

o Estrangeiro, o tempo de Cronos ficou para trás e os deuses nos abandonaram, fazendo com 

que tenhamos de assumir a responsabilidade pela condução de nossas vidas. Numa cidade 

governada por homens, e não por deuses, conclui ele, o melhor a se fazer, a fim de escapar dos 

males e mazelas que nos afligem, é tentar imitar o excelente governo divino da época de Cronos, 

obedecendo àquilo que há de imortal em nós, ou seja, ao intelecto (nou~ς), e dando o nome de 

lei àquilo que prescreve esse intelecto. 

O que o Estrangeiro pretende nos ensinar com esse discurso, que mistura o mito 

com a reflexão filosófica, é que a política humana deve se espelhar no exemplo do comando 



36 

 

exercido pelos deuses sobre os mortais numa época longínqua e que a melhor maneira de se 

fazer isso é seguir as determinações da racionalidade, as determinações do noûs, da quais a lei 

é uma expressão. Julgamos que é exatamente isso que as Leis pretendem efetuar com a 

elaboração de sua legislação. 

No entanto, pode-se dizer que tal visão acerca da racionalidade do nómos, que é 

constitutiva das Leis, encontra uma preparação em outro texto fundamental para se 

compreender o pensamento político de Platão: o Político. De fato, nessa última obra, Platão 

constrói, como viu OLIVEIRA, 2011, p. 95, uma espécie de “preâmbulo teórico ao imenso 

discurso jurídico e legislativo desenvolvido pelas Leis”. O princípio assumido pelo filósofo 

nesse diálogo é a sua tradicional concepção intelectualista segundo a qual a política constitui 

um conhecimento especializado, isto é, uma forma de arte ou de ciência. O político é um sábio, 

diz ele, nesse sentido, ou seja, alguém que possui uma tékhne ou uma epistéme, e é em função 

dessa tékhne ou dessa epistéme que ele exerce o poder na cidade. 37  Levando às últimas 

consequências esse princípio, Platão, no Político, de forma semelhante ao que já havia 

elaborado na República, proporá então a tese ousada de que um governante sábio e conhecedor 

da ciência política encontrar-se-á acima do nómos e administrará a vida na comunidade, 

portanto, independentemente de qualquer lei ou regulamento escrito, dando origem, com isso, 

à única e verdadeira politeía, a qual possuirá um caráter genuinamente absolutista. É o que lê 

na seguinte passagem do diálogo: 

 

Necessariamente, pois, parece que entre todos os regimes, este será absoluta e 

unicamente exato, no qual os chefes seriam possuidores da ciência verdadeira 

e não de um simulacro de ciência; e esses chefes, quer se apoiem ou não em 

leis, quer sejam desejados ou apenas suportados, pobres ou ricos, nada disso 

assume a menor importância na apreciação desta norma exata.38 

 

Na concepção platônica apresentada no Político, a posse do saber coloca, pois, o 

governante verdadeiro acima da legalidade. A fim de enfatizar essa visão,  Platão recorrerá, no 

diálogo, a uma analogia com o que se passa em artes como a medicina e a navegação: de fato, 

diz ele, da mesma forma que um médico ou um piloto de navio, ao praticarem seus ofícios, se 

guiam apenas por aquilo que o conhecimento de sua arte lhes indica, e não pelos preceitos de 

um código escrito qualquer, assim também o político verdadeiro, o político sábio, governará a 

pólis tão somente por meio de seu conhecimento, e não amparado em leis escritas.39 

                                                 
37 Político, 258b-259d. 
38 Político, 293c-d. Tradução de PALEIKAT & CRUZ COSTA, 1972, com modificação. 
39 Político, 296b-297b. 



37 

 

Mas Platão sabe do risco e do perigo inerentes a essa situação política e, no fim das 

contas, admite que ela constitui algo irrealizável na prática concreta da cidade, dada a natureza 

não totalmente racional dos homens. De fato, em determinado momento do diálogo, o filósofo 

nos mostra como a posse do poder absoluto, de um modo geral, apresenta o risco de se converter 

em tirania, expondo a cidade ao perigo da desordem. A fim de evitar esse perigo e impedir o 

aparecimento da tirania, a solução consiste, portanto, em abandonar o ideal do poder absoluto 

do sábio e substituí-lo pelo mecanismo do governo impessoal da lei escrita.40 Porém, para o 

filósofo, embora a lei escrita seja um substituto do que seria um governo absoluto da ciência, 

ela tem de encontrar na ciência a sua inspiração mais fundamental: a lei escrita deve, diz ele, se 

originar da razão, ela deve ser produzida pelos que conhecem, e, assim, buscar imitar o que 

seria o comando virtuoso e excelente do sábio.41 Somente nessas condições o governo do nómos 

possuirá legitimidade. Eis a conclusão do Político quanto ao valor da lei. 

As Leis buscarão aprofundar e levar adiante essa concepção política acerca do 

nómos como um princípio de governo inspirado pela razão, concretizando-a, finalmente, num 

código jurídico completo. Seja como for, voltando às análises dos conteúdos do livro I dessa 

obra, verificamos que o Estrangeiro, após delimitar melhor sua concepção de excelência, 

identificando-a com uma forma de autodomínio, isto é, com o domínio interno da razão sobre 

as paixões, buscará aplicá-la na discussão sobre a utilidade pedagógica dos banquetes. O 

raciocínio explorado pelo Estrangeiro, nesse momento da obra, consiste basicamente em 

mostrar que assim como o legislador torna os homens destemidos expondo-os a situações de 

medo e de perigo, da mesma forma ele os torna temperantes e, portanto, capazes de dominar a 

si mesmos, expondo-os a situações prazerosas e em que as paixões podem vir à tona mais 

facilmente. Seguindo essa linha de raciocínio, o protagonista do diálogo observa que o vinho, 

a bebida dos banquetes, é uma droga capaz de produzir uma espécie de temporária debilitação 

moral do homem: ele intensifica, de fato, as paixões, os desejos e a sensação de prazer, ao 

mesmo tempo em que diminui a força do intelecto, das opiniões e da memória. Sob o efeito do 

vinho, afirma o Ateniense, é como se os homens, então, regredissem à infância e, regredindo à 

infância, momentaneamente se liberassem dos cerceamentos que se impõem ordinariamente 

por pudor.42 Considera o Ateniense que tal situação de embriaguez, apesar da debilitação que 

produz, representa uma excelente ocasião para se testar a disposição moral de um homem, 

                                                 
40 Político, 301c-e. 
41 Político, 297b-c; 300e-301a. 
42 Leis I, 645 d- 646 a. 



38 

 

porque a embriaguez, ao produzir uma sensação de desembaraço generalizada e uma 

diminuição drástica do pudor, permite ver até que ponto um homem é capaz de se conter e de 

se controlar em relação aos apetites e paixões que são aflorados e intensificados em sua alma 

pela ingestão do vinho.43 Os banquetes podem, portanto, desde que eles sejam organizados da 

forma conveniente, trazer grandes benefícios à pólis, na medida em que podem contribuir para 

o treinamento moral dos cidadãos no que diz respeito à temperança e ao domínio de si. 

Com esse ensinamento, o Estrangeiro finaliza, portanto, seus discursos no livro I, 

tendo estabelecido, de modo satisfatório, os dois pontos fundamentais que orientarão sua 

reflexão política na sequência da obra: a concepção de que a lei tem uma função essencialmente 

ética e deve visar à realização da virtude completa, e a ideia de que a educação será, portanto, 

o seu instrumento privilegiado, uma vez que é por meio da educação que a virtude se efetiva na 

alma dos cidadãos. No capítulo seguinte, veremos como esses temas são retomados e levados 

adiante por Platão no livro II das Leis, tornando possível ao filósofo delimitar melhor sua visão 

de como a educação deve funcionar no processo concreto de formação do indivíduo, a fim de 

atingir o objetivo moral visado pela cidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
43 Leis, I, 647e-650b. 



39 

 

CAPÍTULO 2 

Música e educação: a defesa da pedagogia musical no livro II das Leis. 

 

2.1 Introdução: o livro II das Leis e o aprofundamento da reflexão sobre a paideía.  

 

O livro I das Leis se encerra, como pudemos ver no primeiro capítulo, com uma 

surpreendente apologia da prática dos banquetes e do uso do vinho como importantes 

instrumentos educacionais que auxiliam no processo de formação dos cidadãos para a virtude 

(a*rethv). De fato, conforme observamos, a ideia do Estrangeiro é que os banquetes, desde que 

instituídos e organizados da forma adequada, podem funcionar como uma oportunidade única 

para se efetuar o treinamento e o fortalecimento da capacidade de autodomínio ou controle de 

si dos cidadãos – disposição moral que é considerada, no interior do texto, como a definição 

mesma da areté. Essa conclusão inusitada do livro I das Leis relativa ao valor pedagógico dos 

banquetes, como também vimos, é o resultado de uma complexa argumentação filosófica, 

através da qual o protagonista da obra, colocando em xeque o caráter militarista das legislações 

de Creta e de Esparta, com sua ênfase na coragem e nos valores guerreiros como referenciais 

supremos da vida na cidade, estabelece os dois princípios fundamentais que nortearão sua 

reflexão política e o desenvolvimento do projeto legislativo que ele pretende delinear ao longo 

do diálogo, quais sejam: 1) a concepção de que uma boa legislação possui uma finalidade moral 

e de que essa finalidade moral é a realização da virtude completa ou da excelência humana 

integral; 2) a proposta de que a educação (paideiva) é o mecanismo fundamental para se realizar 

a meta moral objetivada pela legislação, uma vez que é graças ao processo educacional que os 

homens são formados e devidamente instruídos, adquirindo a disciplina necessária para agirem 

de maneira virtuosa. Levando em conta esses elementos, podemos dizer que o livro I das Leis 

fornece uma ótima introdução aos debates que serão travados entre o Estrangeiro e seus 

interlocutores no restante da obra, lançando as bases do programa político-legislativo que o 

diálogo procurará elaborar. 

O livro II das Leis pretende dar prosseguimento a essa reflexão, aprofundando e 

tornando mais consistente a análise do problema educacional, razão pela qual os conteúdos por 

ele apresentados constituirão o principal objeto de investigação do presente capítulo. De fato, 

como pretendemos deixar claro nas próximas páginas, trata-se, nesse livro, de desenvolver, por 

um lado, uma melhor compreensão acerca do caráter dessa paideía que é vista como o principal 

instrumento de formação dos homens para a vida virtuosa ou excelente, e, por outro, de 



40 

 

identificar e esclarecer qual é o método de que ela deve se valer em sua etapa mais básica e 

fundamental.44 Dois pontos fundamentais, como também pretendemos evidenciar nas páginas 

que se seguem, emergirão a partir desse trabalho filosófico, realizado no livro II das Leis, de 

elaboração de uma melhor compreensão do que é a paideía: em primeiro lugar, o fato de que a 

reflexão pedagógica proposta por Platão nesse momento do texto, concebendo a educação como 

um processo formativo que visa a realizar uma disciplina dos afetos, reitera e leva adiante a 

concepção antropológica profundamente realista já apresentada no livro I do diálogo (sobretudo 

na passagem relativa ao “mito das marionetes”), concepção que vê o homem, em sua dimensão 

mais primitiva, como um ser fundamentalmente sensitivo, cujo comportamento é governado, 

na maioria das vezes, pelas sensações primárias de prazer e dor; em segundo lugar, a ideia de 

que a música, possuindo um poder encantatório sobre a psykhé, é a melhor ferramenta de que 

dispõe o legislador para atuar de forma eficaz e moralmente salutar sobre as sensações e 

humores da alma humana, tornando-os conformes àquilo que é prescrito como mais excelente 

pela lei, motivo pelo qual ela deve ser instituída, na cidade, como a forma principal da educação 

elementar.45 Procurando articular e fundamentar esses pontos, o livro II das Leis dá, assim, um 

novo passo no processo de elaboração dos princípios filosóficos que devem servir de base para 

um projeto legislativo voltado para a constituição de uma cidade virtuosa. Tal é o que 

pretendemos analisar neste momento de nossa dissertação. 

 

 

                                                 
44 Cf. o que diz OLIVEIRA, 2011, p. 140-141: “no contexto do livro I areté e paideia, excelência e 

pedagogia são identificadas, pois, como os dois princípios fundamentais a partir dos quais o legislador 

deve organizar todo o sistema jurídico e institucional da cidade, de vez que é exclusivamente através da 

educação que os cidadãos podem ter acesso ao domínio da virtude e da excelência, finalidades supremas 

em vista das quais se constitui e se organiza a sociedade política. Pois bem, a partir dessas reflexões 

percebe-se (...) facilmente que a paideía constitui, no âmbito das Leis, um assunto eminentemente 

público e que ela será, por conseguinte, no projeto jurídico-político elaborado por essa obra, não uma 

instituição entre outras, mas a função suprema do governo da cidade, a incumbência política mais 

importante do poder público. Dessa perspectiva, pode-se mesmo dizer que todo o problema do diálogo 

consistirá, em grande medida, em definir a natureza e a forma de operação dessa paideia, explicitando 

por aí como ela chega a efetuar a realização da excelência e da moralidade no seio da cidade. Tal é 

exatamente o que pretende realizar o livro II das Leis, cujo longo desenvolvimento argumentativo busca 

delimitar mais concretamente qual é a natureza dessa educação para a virtude que constitui o objetivo 

supremo da vida política” Ver também as observações de STALLEY, 1983, p. 123. 
45 Sobre esses elementos filosóficos contidos no livro II das Leis, ver, mais uma vez, as observações e 

comentários de OLIVEIRA, 2011, p. 141-145. É importante observar desde já que, na concepção 

elaborada pelas Leis, a música é compreendida a partir da perspectiva grega tradicional, ou seja, como 

uma arte que envolve não apenas o que hoje entendemos como música propriamente dita, mas também 

a poesia e a dança. Essa visão se tornará clara ao longo de nossa exposição. 



41 

 

2.2 Prazer, dor e comportamento humano: o papel da música na educação elementar do 

homem. 

 

 No começo do livro II, o Estrangeiro de Atenas afirma explicitamente, para seus 

interlocutores, seu propósito de prolongar a discussão sobre a utilidade política e moral dos 

banquetes para a cidade, evidenciando o valor inusitado dessa prática para a conservação da 

educação.46 Apesar das discussões desenvolvidas sobre o assunto no livro I, Clínias não pode 

deixar de manifestar imediatamente a sua perplexidade diante da ousadia do propósito 

enunciado por seu misterioso companheiro de discussão. O Estrangeiro, de sua parte, não se 

intimida com a reação de Clínias, mas considera que a realização do procedimento filosófico 

por ele vislumbrado (a demonstração do valor educacional dos banquetes) requer 

evidentemente, antes de qualquer outra coisa, a efetivação de um melhor entendimento acerca 

do que é a educação. A fim de fazer isso e delimitar de maneira mais consistente em que consiste 

a paideía, o protagonista do diálogo resolve então recuar até a infância, no intuito de observar 

o que se passa com a alma do homem nesses estágios iniciais da vida e, a partir daí, elaborar 

uma certa visão do que é a natureza humana primária, a qual servirá de base para as abordagens 

pedagógicas que serão posteriormente preconizadas pelo legislador. O ponto fundamental que 

sustenta essa etapa da argumentação desenvolvida pelas Leis parece ser a ideia de que o caráter 

e o método do sistema educacional que se pretende implementar na cidade repousam 

inteiramente sobre uma antropologia elementar, a qual, por sua vez, é haurida diretamente de 

uma observação do comportamento infantil.47 Como já anunciamos acima, essa antropologia 

formulada pelo diálogo tem como característica mais explícita sua concepção radicalmente 

realista de que o homem é, a princípio, um feixe de sensações (ai*sqhvseiς) e de que é, portanto, 

sobre esse feixe de sensações, marca de nossa natureza mortal e animal, que o legislador, por 

meio dos mais variados recursos pedagógicos, deve atuar, a fim de orientá-lo para os seus 

propósitos morais mais elevados e promover, assim, a areté na práxis dos cidadãos. Trata-se, 

                                                 
46 Leis, II, 652a-653b. 
47  É o que esclarece BURY, 1937, p. 306-307: “The most important and (as I suppose) the most 

distinctive and original feature of the Theory in the Laws is the analysis of child-nature upon which it is 

based. Human nature, no doubt, had often been discussed: Man had been defined as ‘a featherless biped, 

with broad nails’; and the human soul had been divided into 3 parts (in the Republic); but nowhere, I 

imagine, in early literature is there to be found an analysis of the nature of the child (‘the father of man’) 

comparable to that which is offered to us in the Laws. Plato has rightly seen – what many later educators 

have sadly failed to see – that we must have a thorough knowledge of the human material with which 

we are dealing, as well as a clear conception of the aim of education, before we can hope to evolve a 

successful method or frame an adequate Scheme.” 



42 

 

certamente, de uma posição antropológica marcada por certo empirismo, que reconhece o 

impacto inquestionável da aísthesis sobre o homem, concebendo este, antes de mais nada, como 

um ser sensorial ou de afetos.48 

De fato, conforme proclama enfaticamente o Estrangeiro ainda no começo do livro 

II, as percepções mais elementares que atingem as crianças são as percepções de prazer e dor e 

é por meio de tais percepções que a excelência e o vício penetram primordialmente em nossa 

psykhé. Temos aí, sem dúvida, uma tese que se encontrará presente em muitos momentos da 

obra, expressando essa “predominância do afetivo” que, como diz MOUZE, ibidem, é a marca 

fundamental da visão do que é o homem elaborada pelas Leis.49 Aceitando esse princípio, o 

protagonista do diálogo determinará então a educação, num primeiro momento, no contexto das 

discussões do livro II, como o trabalho feito, na criança, de ordenamento dessas percepções, no 

intuito de tornar a alma infantil efetivamente virtuosa, isto é, efetivamente capaz de amar o que 

se deve amar e odiar o que se deve odiar. Nas palavras do Estrangeiro: 

 

O que eu digo, pois, é que o prazer e a dor são as primeiras percepções da 

criança, e que é por seu intermédio que a virtude e o vício se apresentam 

inicialmente à alma. Com referência à sabedoria e às opiniões verdadeiras e 

bem fundamentadas, feliz de quem consegue alcançá-las, embora apenas na 

velhice; perfeito é o homem que as possui, de par com as vantagens delas 

decorrentes. Dou nome de educação ao primeiro despontar da criança para a 

virtude. Quando o prazer e a amizade, a tristeza e o ódio se geram diretamente 

em almas ainda incapazes de compreender sua verdadeira natureza, com o 

advento da razão põem-se em harmonia com ela, graças aos bons hábitos 

sabiamente adquiridos. É nesse acordo que consiste a virtude. Quanto à porção 

que tem por fim ensinar às crianças tudo que diz respeito ao prazer e à dor, de 

forma que, do começo ao fim da vida, seja odiado o que precisa ser odiado, e 

amado o que precisa ser amado: se a separarmos de nossas considerações e 

lhe dermos o nome de educação, teremos, segundo o meu modo de pensar, 

empregado o termo exato.50 

 

 O argumento proposto pelo Estrangeiro é suficientemente claro e, podemos dizer, 

consistente: toda criança é dominada pelas percepções primárias de dor e de prazer, e são essas 

                                                 
48  MOUZE (in FRONTEROTTA; BRISSON, 2011, p. 180) assim explica esses elementos 

antropológicos que servirão de base para as concepções educacionais propostas pelas Leis: “As Leis 

apresentam uma análise da natureza humana profundamente realista (...) Definindo (...) o homem como 

ser de afetos, Platão acentua sua pertença ao conjunto da comunidade dos seres vivos. A predominância 

do afetivo não é específica dos seres humanos, mas eles a partilham com todos os ‘viventes mortais’ e 

isto os distingue, todos juntos, da espécie divina (os viventes imortais). Ser homem é, portanto, em 

primeiro lugar ser animal, e isto essencialmente. Trata-se de um fato com o qual é preciso harmonizar-

se. Na medida em que a educação é educação de ‘filhos de homens’, ela dirige-se a um ser dotado de 

afetos e é assim educação dos afetos.” 
49 Ver, por exemplo, o que é afirmado em Leis, V, 732e. 
50 Leis, II, 653a-c. Tradução de NUNES, 1980, com modificações feitas a partir da versão de PANGLE, 

1980. 



43 

 

percepções que funcionam, assim, como os canais principais por meio dos quais se dá o 

desenvolvimento da virtude e do vício. Segue-se disso que a educação, nessa perspectiva, 

consistirá, portanto, inicialmente, num processo através do qual tais afecções serão 

disciplinadas, treinadas e ordenadas, sendo despojadas de seu caráter mais animalesco. Para o 

Estrangeiro, tal disciplina se efetivará, de modo concreto, por meio do aprendizado de hábitos 

e costumes adequados, que ensinarão gradativamente a criança a amar aquilo que deve ser 

amado e a odiar aquilo que deve ser odiado.51 Isso significa que a educação (paideiva) é um 

complexo mecanismo de habituação (e!qoς) dos afetos, que visa treinar a sensibilidade infantil 

de forma moralmente correta, de modo a conformar essa sensibilidade àquilo que a lei 

determina como melhor. MORROW, 1993, p. 300, de forma clara, expõe esse aspecto da 

concepção educacional apresentada pelas Leis nos seguintes termos: 

 

“A virtude pode ser ensinada?” é uma questão que deve ter preocupado Platão 

tanto quanto preocupou Sócrates, o qual é representado nos primeiros diálogos 

como obcecado por ela. A resposta de Platão é que a virtude pode ser ensinada, 

mas, a princípio, não por meio de admoestação, explicação ou demonstração 

de princípios, como se ensinaria uma ciência. A analogia entre as virtudes e as 

artes, sobre a qual Sócrates frequentemente insiste, mostra o caminho, ou, pelo 

menos, a primeira parte do caminho. Nenhuma virtude ou habilidade técnica 

pode ser adquirida, exceto por meio de uma longa prática, por meio de um 

processo de habituação. Platão podia ver o valor de semelhante habituação nos 

resultados da disciplina espartana. Mas, uma vez que o sentimento é a 

principal fonte da ação – pelo menos, para a maioria dos homens – nenhum 

hábito é firmemente fixado no caráter de um homem, a menos que ele se 

encontre amparado nos sentimentos apropriados de prazer e dor.52 

 

O ápice de tal processo educacional, fundamentado no mecanismo da habituação, 

como sugere ainda o protagonista da obra no trecho citado acima, é constituído pela formação 

de um acordo interno dos bons hábitos adquiridos por meio do treinamento da sensibilidade 

com o elemento da razão, acordo que representaria o advento da virtude completa, própria do 

homem perfeito. No entanto, como esclarece OLIVEIRA, o Estrangeiro propõe essa afirmação 

como uma meta longínqua do processo educacional, ou seja, como uma meta a ser atingida 

apenas por alguns homens em uma idade mais avançada, o que significa que ela dificilmente 

seria acessível a todos os cidadãos, o essencial da paideía comum devendo consistir, assim, no 

treinamento dos afetos em conformidade com a lei da cidade.53 

                                                 
51 Cf., JAEGER, 2011, p. 1317-1319. 
52 Tradução nossa. 
53  Nas palavras de OLIVEIRA, 2011, p. 148: “o Estrangeiro aponta, em seu discurso, para a 

possibilidade de uma virtude superior, a virtude completa, fundada no elemento da racionalidade e no 

acordo entre as paixões e o intelecto. Mas trata-se aí, certamente, como ele dá a entender, de um objetivo 



44 

 

Ou seja, a ideia é que embora a realização de uma harmonia entre a razão e a 

sensibilidade seja o momento mais elevado do processo educacional, nem todos os homens 

poderão, de fato, se apoderar da razão em si mesmos, nem todos os homens poderão realizar o 

lógos em seu interior, de modo que, em seus casos, a educação se reduzirá a uma habituação 

que busca adequar a sensibilidade do indivíduo ao nómos externo. A consequência importante 

que resulta dessa visão é, então, que a virtude perfeita (compreendida, no contexto do “mito das 

marionetes” apresentado no livro I, justamente como a efetivação de um domínio da razão sobre 

os componentes afetivos da alma) não estará ao alcance do cidadão comum, o qual terá, portanto, 

o seu comportamento pautado por uma forma inferior de virtude, que encontra na lei, definida 

como a expressão política da razão, o seu fundamento principal.54 

 Na continuação do texto, o Estrangeiro observa que, com o passar dos anos, essa 

disciplina dos afetos, que é a característica fundamental da educação humana, tende, 

infelizmente, a se enfraquecer. No entanto, o misterioso ateniense considera que os deuses, 

apiedando-se de nós por causa disso e de nossas labutas, resolveram nos conceder os dias de 

folga e de pausa nos trabalhos, durante os quais, em celebrações sagradas, podemos, ao lado 

das Musas, de Apolo e de Dioniso, restaurar nossa educação original, por meio de práticas 

musicais: 

 

Esse cultivo dos sentimentos para o prazer e para a dor, que constitui 

propriamente a educação, é frequentemente descurado e se corrompe no 

decurso da vida humana. Mas os deuses, compadecidos da geração dos 

homens, que só nascera para os trabalhos, estabeleceram pausas em suas 

atribulações, com a sucessão dos festivais sagrados, e nos deram como 

                                                 
longínquo da formação humana, de um horizonte por demais distante da situação política ordinária, o 

essencial da educação civil devendo, por isso, se limitar simplesmente ao treinamento dos afetos por um 

correto sistema de habituação, tendo em vista a produção de uma virtude mais modesta, fundada não no 

lógos, mas na mera héxis. Como ficará claro na continuação das discussões do livro II, o que esse 

treinamento dos afetos realizado pela educação visa a produzir é simplesmente o acordo das paixões 

com a opinião pública incorporada na lei. A educação do cidadão será definida, assim, 

fundamentalmente, como uma educação para a lei da cidade.”  
54  As seguintes observações de MOUZE (in FRONTEROTTA; BRISSON, 2011, p. 180-181) 

concordam inteiramente com a interpretação proposta por OLIVEIRA acerca do significado da educação 

cívica proposta pelas Leis, interpretação que aqui adotamos: “A virtude que a educação tem como fim 

vincular consiste no acordo entre a parte irracional, afetiva, da alma e a razão. Educar é formar na alma 

das crianças este acordo. Mas não se trata de um acordo interno à alma entre sua parte irracional e sua 

parte racional. A razão com a qual o educador procura ajustar os sentimentos é uma razão exterior, 

encarnada na lei. É o motivo pelo qual a racionalização dos afetos que a educação realiza não se baseia 

no acesso por parte dos homens à razão nem num discurso racional que lhes seria dirigido, discurso 

explicativo e argumentado que lhes mostraria por que é melhor ser temperante do que intemperante, 

corajoso do que covarde. A educação é uma habituação. Educar é fazer as crianças adquirirem bons 

hábitos em sua maneira de experimentar as coisas. Trata-se, por conseguinte, neste sentido de uma 

educação dos afetos e não de uma educação da razão nem para a razão.” 



45 

 

companheiros de tais folguedos as Musas, Apolo, diretor das Musas, e Dioniso, 

a fim de corrigirmos com a ajuda dessas divindades, por ocasião de tais 

festejos, os defeitos de nossa educação.55 

 

 Tal passagem é, para o leitor das Leis, de fundamental importância, pois contém a 

primeira alusão à música, no interior do diálogo, como mecanismo que contribui de maneira 

decisiva para o processo educacional. No intuito de fundamentar melhor essa concepção, o 

Estrangeiro construirá toda uma argumentação na sequência do texto que acabará por mostrar 

que a música é não somente útil e eficaz para restaurar a educação dos adultos, mas também 

para formar a própria alma das crianças, constituindo, por isso, o principal instrumento da 

paideía elementar humana. Seu ponto de partida, agora, é a constatação de que todo animal, 

quando em sua idade mais tenra, é dominado por uma terrível e irracional agitação, que se 

manifesta tanto na voz (por meio de gritos) quanto no corpo (por meio de movimentos 

desconexos). Porém, segundo o Estrangeiro, enquanto boa parte dos animais não possui uma 

percepção da ordem e da desordem de seus movimentos, os homens foram agraciados pelos 

deuses com o privilégio dessa percepção, sendo por isso sensíveis ao ritmo e à harmonia. 

Organizados e dirigidos pelos deuses mencionados acima em coros, eles podem, assim, cantar 

e dançar juntos e ordenadamente, extraindo disso grande alegria. Leiamos o trecho do diálogo 

em que essas ideias são apresentadas: 

 

O que afirmo é que todos os animais, por assim dizer, na primeira idade não 

conseguem manter quieto nem o corpo nem a voz, esforçando-se sempre por 

movimentar-se e gritar, ou seja por meio de saltos e cabriolas, como na 

realização de danças alegres e expressões de regozijo, ou seja emitindo toda 

sorte de gritos. Porém, enquanto os outros animais não têm o sentido de ordem 

e desordem nos movimentos, a que damos o nome de ritmo e harmonia, a nós, 

como dissemos, foram dados aqueles deuses como companheiros de coréias, 

tendo sido eles que nos concederam o agradável sentido do ritmo e da 

harmonia, por meio do qual nos movimentam e dirigem, enquanto nós, de 

mãos entrelaçadas, cantamos e dançamos. A isso deram o nome de coro, por 

causa da alegria que lhe é própria.56 

 

 A conclusão extraída pelo Estrangeiro de seu argumento é, portanto, que a primeira 

educação do homem é a educação fornecida pelas Musas e por Apolo, ou seja, a educação 

propriamente musical. Tal deve ser assim, segundo ele, porque é graças à música que podemos 

inicialmente domar a agitação selvagem que é própria de nossa natureza animal, fazendo com 

que ela seja disciplinada pela percepção do ritmo e da harmonia. Esse processo, como sugere o 

Ateniense, deve atuar em dois níveis: na dimensão da voz e no plano dos movimentos corpóreos, 

                                                 
55 Leis, II, 653c-d. 
56 Leis, II, 653d-654a. 



46 

 

o que implica que a paideía musical que é característica de nossa primeira formação se 

confunde com o aprendizado da arte dos coros, isto é, com o aprendizado da arte do canto e da 

dança.57 Nessa linha de raciocínio, o homem bem educado é, pois, conclui o protagonista do 

diálogo, aquele que sabe cantar e dançar bem, conclusão com a qual Clínias concorda 

inteiramente, não vendo contra ela nenhum tipo de objeção.58 

 Como viu MORROW, 1993, p. 302-303, conferindo à arte do canto e da dança, isto 

é, à coreia, essa importância crucial no processo de formação do homem e, portanto, no 

funcionamento da cidade, Platão não está avançando uma opinião propriamente pessoal sobre 

o assunto, mas está simplesmente refletindo um elemento característico da cultura e do éthos 

gregos. Com efeito, segundo o referido comentador, a música possuía uma verdadeira 

onipresença na vida das comunidades helênicas, encontrando-se presente nas mais diferentes 

festividades, celebrações e práticas sociais nelas existentes.59 Atinando para esse fato, podemos 

considerar então que a originalidade de Platão na abordagem da questão musical está não tanto 

em conferir à música um lugar fundamental no complexo de instituições da pólis quanto em 

desenvolver uma reflexão filosófica mais aprofundada sobre o significado moral da música no 

âmbito da formação humana. 

É o que o Estrangeiro trata de fazer, de fato, no prosseguimento da discussão, ao 

dar a entender que a visão que concebe a primeira educação humana como a formação na arte 

dos coros, isto é, como a formação que torna o homem apto a cantar e a dançar bem, é 

insatisfatória, porque, levando em conta apenas o aspecto técnico da execução da performance 

musical (cantar e dançar bem), negligencia a dimensão moral que, do ponto de vista do 

legislador, deve ser um elemento fundamental em tal processo, dimensão moral que tem a ver 

diretamente com a disposição de caráter do artista que realiza a performance e com a maneira 

como ele é afetado, em sua sensibilidade, pela música que executa. Com efeito, considera o 

Estrangeiro, podemos pensar que um homem que não saiba cantar e dançar bem, mas que, não 

obstante, sinta verdadeiro prazer com o que é belo (toV kalovn) e intensa aversão pelo que é feio 

(toV ai*scrovn), é mais bem educado do que um homem que seja um exímio cantor e dançarino, 

mas que, apesar disso, não seja capaz de se regozijar com o que é belo e sentir desgosto com o 

que é feio.60 Temos aí, afirma explicitamente o texto, dois tipos radicalmente diferentes no que 

                                                 
57 Cf. MOUZE (in FRONTEROTTA; BRISSON, 2011, p. 181). 
58 Leis, II, 654a-b. 
59 Concluindo sua reflexão sobre a questão, MORROW, ibidem, p. 303, afirma: “This love of music and 

the dance seems to have been common to all the Greeks stocks; it is a form of activity in which the 

Hellenic spirit at play most naturally engaged”. 
60 Os termos utilizados por Platão, no texto original, nesse momento do diálogo, para se referir ao belo 



47 

 

se refere à educação e ao seu propósito fundamental, a saber: treinar a sensibilidade a fim de 

que ela se conforme com o que é moralmente belo e bom. Considerando essa correção, o 

Estrangeiro indicará, então, que o homem bem educado é o que é afetado adequadamente pela 

percepção musical. Leiamos este trecho fundamental da argumentação das Leis: 

 

O Ateniense – Para começar, admitiremos que a educação nos foi 

dada pelas Musas e Apolo. Ou de onde terá vindo? 

Clínias – Tudo se passou exatamente como disseste. 

O Ateniense – Teremos, portanto, de considerar como mal 

educado quem não praticar a arte da dança, e bem educado o conhecedor dessa 

arte? 

Clínias – Por que não? 

O Ateniense – De modo geral, a coréia consiste na união do canto 

e da dança. 

Clínias – Necessariamente. 

O Ateniense – Logo, quem for bem educado, estará em condições 

de cantar e dançar bem. 

Clínias – Assim parece. 

O Ateniense – Consideremos, agora, o que acabamos de enunciar. 

Clínias – A respeito do quê? 

O Ateniense – Falamos em cantar e dançar bem, porém com a 

restrição de só cantar coisas belas e executar belas danças. Ou não? 

Clínias – Isso mesmo. 

O Ateniense – E então? O indivíduo que conhece a beleza das 

coisas belas e a fealdade das feias e se comporta de acordo com esse 

conhecimento, não se nos afigura mais bem educado, no que entende com a 

arte da dança e a da música, do que quem consegue dar expressão satisfatória, 

por meio da dança ou do canto, ao que ele considera belo, mas é incapaz de 

comprazer-se com o belo ou de revelar aversão ao que é feio? Ou quem se 

mostra deficiente tanto na execução do canto como na dos movimentos do 

corpo e na sua concepção, porém revela aguçado sentido do prazer ou da dor, 

com predileção pelo que é belo e aversão a tudo quanto é feio? 

Clínias – São tipos, forasteiro, muito diferentes, às luzes da 

educação.61 

 

2.3 Música, prazer e virtude: a relação problemática da experiência musical com a 

moralidade e a justificativa do uso da censura. 

 

Como se vê, o ponto fundamental que resulta das reflexões anteriores é que a 

educação musical deve visar não tanto à formação de artistas habilidosos quanto ao treinamento 

adequado dos afetos, de forma a fazer com que os indivíduos, ao efetuarem ou contemplarem 

                                                 
e ao feio (toV kalovn e toV ai*scrovn, respectivamente), possuíam, na língua grega, não apenas uma 

valência estética, mas também um significado moral. Assim, kalón designava tanto a beleza física ou 

sensível quanto a nobreza de caráter; já aiskhrón significava o que é feio fisicamente e o que é 

moralmente mau ou vergonhoso. Sobre isso, ver as observações de OLIVEIRA, 2011, p. 155, n. 30. 
61 Leis, II, 654a-d. 



48 

 

uma performance musical, sintam prazer com o que é belo e aversão pelo que é feio.62 Em 

outras palavras, a questão fundamental é treinar os indivíduos para que eles adquiram a 

disposição afetiva adequada, do ponto de vista moral, no que se refere à experiência musical. 

Evidentemente, se a música possui um papel tão crucial no âmbito da paideía que formará a 

alma dos cidadãos, o conhecimento do belo que deverá ser o padrão de sua produção é algo de 

suma importância para aqueles que pretendem alcançar um entendimento mais consistente do 

que é a verdadeira educação. É o que afirma explicitamente o misterioso Ateniense, nos 

seguintes termos: 

 

se nós três tivermos o conhecimento do belo na arte do canto e na coréia, no 

mesmo passo saberemos reconhecer quem é bem educado e quem não é. 

Porém, se ignorarmos isso, não seremos capazes de perceber em que venham 

a consistir as diretrizes da educação. (...) Assim, à maneira de cães no rasto da 

caça, daqui em diante devemos procurar o belo nos gestos e na música, nas 

coréias e no canto. Se isso nos escapar, vão terá de ser tudo o que dissermos a 

respeito da verdadeira educação, ou seja helênica ou bárbara.63 

 

 A fim de alcançar esse objetivo, o Estrangeiro parte da constatação de que a música 

é uma arte imitativa, isto é, uma forma de mímesis, que, através dos gestos e das melodias, 

procura representar os mais diferentes tipos de disposição moral. 64  Aceito esse ponto, o 

Ateniense estabelece então sumariamente que os gestos e melodias que procuram representar a 

virtude da alma e do corpo são belos e bons, ao passo que aqueles que representam o vício são 

maus. Para o Estrangeiro, isso significa que, ao contrário do que considera a opinião comum, o 

que é belo e bom não varia de pessoa para pessoa e que a música não pode ser reduzida ao 

simples prazer que ocasiona na alma, independentemente de sua qualidade moral. Levando 

adiante sua reflexão, o protagonista do diálogo aponta que essa opinião errônea sobre a natureza 

do belo resulta justamente do caráter imitativo da música e da forma distinta como ela afeta os 

diferentes tipos de caráter humano. De fato, diz ele, uma vez que a música é uma forma de 

mímesis, que representa diferentes tipos de ações e os sentimentos a elas associados, uma 

mesma obra musical pode provocar impressões diferentes em pessoas dotadas de disposições 

                                                 
62 Cf. STALLEY, 1983, p. 125. 
63 Leis, II, 654d-e. 
64 Platão utiliza diversas vezes, em sua obra, o termo mímesis (frequentemente traduzido por “imitação”) 

para designar a música, a poesia e as demais artes, em geral. Trata-se de um conceito extremamente 

complexo, como viu HAVELOCK, 1996, cujo conteúdo envolve elementos filosóficos diversos. No 

entanto, apesar disso, pode-se dizer que, grosso modo, o que está em jogo em toda mímesis artística, na 

perspectiva platônica, é a tentativa de reproduzir ou representar a “aparência” ou o “aspecto” de algo. 

No caso da música, que é o objeto principal das discussões do livro II, a mímesis designa o fato de que 

toda obra musical busca expressar, por meio da harmonia, do ritmo e da realização de uma coreografia, 

um determinado páthos, estado de espírito ou disposição moral. Cf. STALLEY, op. cit., p. 127-129. 



49 

 

morais distintas: assim enquanto homens bons deleitam-se com a música nobre e sentem 

desgosto com músicas moralmente más, homens viciosos têm justamente a reação oposta, isto 

é, deleitam-se com as músicas más e não sentem prazer com a música nobre. No entanto, 

segundo o Estrangeiro, a beleza de uma obra musical não deve ser avaliada pelo prazer que 

produz, mas sim por sua conformidade com o princípio da virtude. 

Nesse ponto da discussão, o enigmático Ateniense, levando em conta o impacto da 

música sobre nossa sensibilidade e formação moral, aponta para o perigo que correm aqueles 

que se habituam a sentir prazer com obras musicais moralmente más: tais homens tendem a ter 

seu caráter destruído pelo deleite que semelhantes obras lhes propiciam. Trata-se assim de 

reconhecer o risco apresentado pela influência da música sobre o éthos humano, 

reconhecimento que leva à percepção do caráter problemático das relações que a música 

mantém com a virtude, princípio supremo que deve governar a vida na cidade. Leiamos o trecho 

que contém essa reflexão do Estrangeiro: 

 

O Ateniense – Porventura sofrerão qualquer dano os indivíduos 

que encontram prazer nas danças ou nas cantilenas viciosas, ou algum 

benefício os que se comprazem na direção oposta? 

Clínias – É bem provável. 

O Ateniense – É apenas provável, ou é certeza passar-se aqui o 

mesmo que acontece com quem freqüenta pessoas de mau caráter e que, em 

vez de abominá-las, comprazem-se em sua companhia, censurando-as só por 

brinquedo, como quem percebesse apenas em sonhos sua própria iniquidade? 

Seria fatal vir a igualar-se aos que lhe ensejam prazer, ainda mesmo que se 

envergonhe de elogiá-los. Fora possível mencionar algum mal ou algum bem 

maior do que esses a que estamos necessariamente sujeitos? 

Clínias – Não o creio.65 

 

Tal elemento propicia ao Estrangeiro a oportunidade de desenvolver uma reflexão 

sobre a necessidade de submeter a arte musical ao controle do legislador e da cidade. Com 

efeito, segundo ele, uma vez que a arte musical influencia decisivamente a sensibilidade e o 

caráter humanos, podendo, desde que não tenha compromisso com a virtude, produzir o risco 

de verdadeira corrupção moral, sua elaboração não pode ser deixada ao bel-prazer dos poetas.66 

A alternativa oposta é, na realidade, aquela que deve ser adotada por uma cidade que se pretenda 

fundada em boas leis e que almeja realizar a excelência.67 Na perspectiva do Estrangeiro, no 

                                                 
65 Leis, II, 656a-b. 
66 Cf. STALLEY, 1983, p. 126-127: “Since music and dance can have this corrupting effect it follows, 

according to the Athenian, that they cannot be left uncontrolled. (…) There is no doubt that Plato took 

seriously his claim that art (especially music) can be morally corrupting and must therefore be strictly 

controlled”. 
67  Sobre isso, ver os seguintes e valiosos esclarecimentos de OLIVEIRA, 2011, p. 159-160: “na 



50 

 

que se refere a esse assunto, o Egito, contrariamente ao que acontece na maioria das 

comunidades gregas, nos fornece, de forma magnífica, o exemplo a ser seguido. De fato, no 

Egito, diz ele, desde os tempos mais remotos, percebeu-se a importância de habituar as crianças 

às belas canções e aos belos gestos e movimentos. A regulamentação rigorosa desses elementos 

foi, assim, estabelecida pelos legisladores egípcios e exposta em seguida nos templos, de forma 

a funcionar como um modelo do que deveria ser realizado em matéria de canto e de dança. Toda 

e qualquer inovação em relação às normas estabelecidas por essa regulamentação, continua o 

Ateniense em sua explicação, foi então proibida terminantemente naquelas terras, de modo que 

nelas constata-se que são os mesmos padrões que regem há milênios tudo aquilo que se faz no 

âmbito das mais diferentes artes.68 

O Estrangeiro não esconde sua admiração por essa característica do regime egípcio. 

Mais precisamente, dois elementos parecem atraí-lo profundamente nesse sistema: em primeiro 

lugar, o fato de os egípcios terem conseguido fixar, por meio da lei, os padrões que devem guiar 

toda a atividade artística; em segundo lugar, o fato de que essas leis são as mesmas há milênios, 

impedindo qualquer forma de inovação ou de mudança em relação aos princípios por elas 

estabelecidos. Nesse sentido, a legislação elaborada no Egito a respeito das artes deve ser 

assumida, realmente, segundo ele, como um modelo a ser seguido por uma cidade que visa 

promover a virtude em seu interior, proposta com a qual Clínias concorda inteiramente, sem 

maiores problemas.69 

Independentemente disso, o ponto mais interessante que ressalta desse momento da 

discussão, para o leitor atual das Leis, é que o argumento do protagonista da obra preconiza de 

forma explícita o uso da censura como um mecanismo político legítimo. De fato, a proposta do 

Estrangeiro de Atenas de fixar por lei os padrões da atividade artística e de submeter a um 

controle estrito tudo aquilo que os poetas fazem é um modo inequívoco de defender a 

                                                 
sequência do diálogo, o que o Estrangeiro coloca em evidência a partir das análises precedentes é o fato 

de que a música e dança, em virtude de seu caráter mimético, exercem uma poderosa e considerável 

influência sobre a sensibilidade moral e o ethos dos indivíduos. Ou seja, a música e a dança, colocando 

em movimento performances que representam paixões e ações das mais diferentes espécies, exercem 

nos espectadores um irresistível fascínio psicológico, provocando neles o desejo de se identificar com 

aquilo que é representado. Por conseguinte, um homem que se habitue a sentir prazer em observar 

representações do vício e de más paixões causará ipso facto um grave prejuízo à sua alma, pois, ao se 

identificar com a perversidade daquilo que é representado, não poderá se impedir de se tornar ele mesmo 

um perverso. Tendo em conta esse risco de corrupção moral inerente à arte musical, o Ateniense avança 

então a audaciosa proposição segundo a qual, em uma cidade onde a legislação relativa à educação e à 

música for bem instituída (...), os poetas deverão submeter os resultados de sua produção a um rigoroso 

controle do poder público e não poderão ensinar e propagar livremente tudo que bem lhes aprouver.”  
68 Leis, II, 656d-657a. 
69 Leis, II, 657a-c. 



51 

 

necessidade da censura no âmbito das artes. Tal proposta tem certamente algo de polêmico e 

problemático para nós que vivemos, hoje, no contexto de uma democracia liberal e que nos 

habituamos a suspeitar de todas as formas de ampliação do poder público ou estatal em 

detrimento das liberdades individuais. Nesse sentido, para o ponto de vista liberal que prevalece 

nos regimes democráticos atuais, a defesa platônica da censura possui realmente um caráter 

escandaloso, para dizer o mínimo. No entanto, acreditamos que é possível, apesar disso, 

reconhecer a existência de uma certa razoabilidade no posicionamento platônico desenvolvido 

nas Leis, desde que compreendemos adequadamente os princípios sobre os quais ele se 

fundamenta e a forma específica como ele compreende a música e a arte. Com efeito, pode-se 

dizer que Platão, nas Leis, pensa a arte, em grande medida, em conformidade com a concepção 

grega tradicional e, portanto, de maneira radicalmente distinta daquela que será própria da 

modernidade. É o que viram, entre outros autores, OLIVEIRA, 2011, p. 161-162, e 

HAVELOCK, 1996, p. 46. Segundo esses comentadores, o que Platão – e os gregos, de um 

modo geral – concebiam como arte quase nada tem a ver com aquilo será tido como arte a partir 

de um certo momento da história moderna. A ideia é que na modernidade aos poucos se 

estabeleceu o ideal de uma autonomia da arte, isto é, o ideal de uma arte completamente 

independente e, portanto, não mais sujeita às instâncias da moral, da religião, da política ou da 

educação, o qual é completamente estranho àquilo que existia no mundo grego, onde essas 

esferas ainda se encontravam confundidas e onde, portanto, a arte era concebida como dotada 

de funções políticas e morais. Como esclarece OLIVEIRA, ibidem, p. 161: 

 

Platão, como os demais gregos, ignorava por completo o dogma moderno da 

autonomia da obra de arte – o princípio estetizante da arte pela arte (l’art pour 

l’art) – e (...), portanto, em sua perspectiva, que era também a perspectiva 

grega, a atividade artística era vista e pensada, desde sempre, em sua estreita 

conexão com os domínios da moral, da política e da pedagogia. Nesse 

contexto complexo, onde todas as esferas se misturam e se influenciam 

reciprocamente, constitui algo perfeitamente razoável conceber a arte como 

uma manifestação cultural dotada de funções éticas e didáticas importantes, o 

que, se não legitima, ao menos torna compreensível a proposição platônica de 

um controle público da atividade artística. 

 

 Pensando a arte não como uma atividade pura, mas como algo que se encontra 

intimamente relacionado à moral e à política e que possui, portanto, uma função na estruturação 

da ordem da cidade, Platão, nas Leis, não poderia, em certo sentido, deixar de conceber a 

necessidade de subordinar a atividade dos poetas e músicos ao controle público. Trata-se, como 

dissemos acima, de um posicionamento polêmico, aos olhos do leitor atual, mas que é 

perfeitamente compreensível no contexto do mundo grego. 



52 

 

 Na continuidade de sua argumentação, o Estrangeiro de Atenas retorna ao problema 

da avaliação da qualidade de uma performance musical e da relação desse problema com a 

questão do prazer produzido pela música. Buscando dar maior precisão à sua concepção acerca 

do assunto, o Estrangeiro admite agora que temos aí um elemento que não pode ser ignorado 

no que se refere à compreensão do fenômeno da música e da poesia. Sua ideia parece ser que, 

embora tais atividades devam se pautar pelo princípio da virtude e não pela busca pura e simples 

do prazer, não há como não reconhecer que a experiência do deleite é nelas um elemento 

constitutivo. A opinião comum, segundo a qual a qualidade de uma performance musical deve 

ser medida pelo prazer que proporciona, não é, assim, totalmente infundada. No entanto, na 

sequência do texto, o Estrangeiro, a fim de não cair no relativismo e preservar a exigência de 

que a música tenha uma dimensão formativa, logo desenvolve um argumento que pretende 

corrigir esse ponto de vista popular. De fato, afirma ele, se é correto dizermos que a música 

deve ser avaliada em conformidade com o deleite que produz, é preciso ao mesmo tempo 

admitir que não se trata, nessa avaliação, de todo e qualquer deleite: ao contrário, prossegue o 

Ateniense, o deleite a ser levado em conta no julgamento de uma obra musical é apenas o deleite 

dos homens melhores e mais bem educados. Isso significa que apenas os homens mais virtuosos, 

excelentes e dotados de sólida paideía podem julgar um espetáculo musical e que são esses 

homens que, com coragem, devem se comportar como os juízes que formarão e educarão o 

público, disciplinando suas paixões e fornecendo-lhe os padrões superiores a partir dos quais a 

experiência musical deve ser vivenciada. Tal exigência, observa o Estrangeiro, é justamente o 

contrário do que acontece atualmente em várias cidades gregas, onde é o gosto mais vulgar da 

multidão que prevalece contra a opinião dos homens mais excelentes. Mas não temos aí, 

segundo ele, senão uma perversão do que seria a situação correta.70 

Com essa retificação, o Estrangeiro pode então, apesar de reconhecer o lugar do 

prazer na experiência musical, manter o primado da virtude no tratamento do problema da 

música: é o prazer dos melhores, propõe ele, e não o da multidão, que conta realmente na 

determinação do valor de uma apresentação musical. Após ter feito isso, o misterioso Ateniense 

então retoma a questão da educação, enunciando de forma explícita algo que mencionamos no 

início do presente capítulo como uma característica essencial do projeto de paideía proposto 

pelas Leis, a saber, a ideia de que o propósito fundamental do processo educacional consiste 

não tanto em realizar a racionalidade no interior do indivíduo quanto em conduzir a criança à 

conformidade com a lei da cidade e com a opinião que a lei da cidade determina como correta, 

                                                 
70 Leis, II, 658e-659c. 



53 

 

opinião que é respaldada pelo saber dos cidadãos mais velhos e virtuosos. Trata-se, pois, diz o 

Estrangeiro, de habituar a criança a sentir prazer e dor, não de forma contrária ao que prescreve 

a lei, mas de acordo com a lei e com os princípios reconhecidos pelos mais velhos. Nesse 

processo, segundo o protagonista da obra, os cantos exercem um papel crucial, pois eles 

funcionam como encantamentos que seduzem a alma infantil e levam-na gradualmente a amar 

a virtude. O Ateniense admite, agora, que tal recurso à música na formação infantil é necessário 

porque as crianças têm repulsa por tudo aquilo que é excessivamente sério e trabalhoso, 

comprazendo-se apenas com jogos e distrações. A música, como uma espécie de diversão, 

mostra-se, assim, um instrumento mais do que propício para atuar sobre o espírito jovem, 

agindo em sua sensibilidade, no intuito de formá-la de maneira moralmente adequada. Ou seja, 

o que o Ateniense pretende é associar o divertimento (paidia) à educação (paideiva), usando 

algo que tem um caráter lúdico e de entretenimento para um propósito mais sério: a realização 

da formação moral. Evidentemente, a eficácia moral da música sobre a sensibilidade infantil só 

possível se a música se encontrar subordinada aos padrões de excelência que o legislador 

instituiu na cidade: é preciso assim obrigar os poetas a elaborarem composições que celebrem 

a virtude e apenas a virtude. Mais uma vez, o recurso ao controle da atividade artística é 

enunciado, pelo Estrangeiro, como um elemento necessário para a realização dos objetivos 

éticos que são o aspecto mais importante de seu projeto político. Leiamos essa passagem crucial 

do livro II: 

 

Tenho a impressão que nosso discurso nos fez andar à roda e nos trouxe para 

o mesmo ponto pela terceira ou quarta vez, a saber que a educação consiste 

em puxar e conduzir a criança para o que a lei denomina doutrina certa e, como 

tal, proclamada de comum acordo pelo saber de experiência feito, dos mais 

velhos e virtuosos cidadãos. E para que a alma da criança não se habitue aos 

sentimentos de dor e de prazer contrários à lei e ao que a lei recomenda, mas 

se alegre ou entristeça de acordo com os princípios válidos para os velhos, 

inventou-se o que se chama canto, que, em verdade, são encantamentos para 

a alma, destinados à [sic] produzir o acordo a que nos referimos. Mas, como 

as almas jovens não suportam trabalhos pesados, esses encantamentos 

receberam a denominação de diversões e cantos e, como tal, foram tratados à 

maneira do que se faz com os doentes e debilitados: misturam-se drogas 

saudáveis a certos alimentos ou bebidas adocicadas, e drogas prejudiciais a 

alimentos repugnantes, para que eles se habituem a distinguir com acerto o 

que devem preferir e o que lhes causa repulsa: assim, também, o legislador 

sensato convencerá o poeta a usar sua bela  e recomendável linguagem, ou, no 

caso de não ser obedecido, o obrigará a apresentar nos ritmos e harmonias de 

suas canções varões temperantes, destemidos e de todo em todo virtuosos.71 

 

                                                 
71 Leis, II, 659c-660a. 



54 

 

De acordo com essa formulação proposta pelo Estrangeiro, a educação civil tem por 

finalidade conduzir gradativamente a criança a um estado moral de adequação à lei da cidade. 

Em outras palavras, o propósito da paideía é adequar o indivíduo ao nómos, de forma a fazer 

com que seus sentimentos se conformem ao que o nómos propõe como moralmente melhor. 

Nesse processo, a música aparece como um mecanismo fundamental, capaz de atuar sobre a 

sensibilidade do indivíduo e, funcionando como uma espécie de encantamento, harmonizar essa 

sensibilidade com a lei. 

 

2.4 A instituição dos coros cívicos, a celebração da vida virtuosa e a necessidade de um 

controle intelectual da arte musical. 

 

 Afirmando, mais uma vez, a função moral fundamental da música na paideía 

humana, o Estrangeiro de Atenas, como se vê pelo trecho acima citado, não hesita em reiterar 

sua concepção da necessidade de controlar a atividade poética na cidade. Segundo ele, de fato, 

o legislador deve obrigar os poetas a exaltar a virtude (a*rethv) em suas obras. Sendo mais 

preciso, o protagonista do diálogo afirma que é preciso fazer com que os poetas, usando os 

recursos de sua arte, convençam os jovens de que o único verdadeiro bem, para o homem, é a 

excelência ou a virtude, de modo que, na ausência da excelência ou da virtude, nenhum daqueles 

elementos estimados convencionalmente pelos homens como dotados de um valor em si pode 

ser considerado como realmente bom. Com efeito, afirma ele, todas aquelas coisas que a 

multidão toma, ordinariamente, como bens, isto é, a saúde, a beleza, as riquezas materiais etc., 

não são, de fato, bens, em um sentido absoluto: elas só se tornam bens verdadeiros para os 

homens excelentes ou virtuosos. Decorre daí, complementa o Estrangeiro, que o homem 

moralmente mau, mesmo possuindo saúde, beleza e riqueza, será sempre infeliz e miserável, 

ao passo que o homem excelente, independentemente de sua situação material, será feliz. Eis a 

doutrina que é preciso obrigar os poetas a difundir na cidade.72 

A pretensão do Ateniense, com essas afirmações, é bastante clara: trata-se de usar 

os encantos da poesia e da música (que, não nos esqueçamos, na verdade se confundem, na 

concepção grega) para efetuar uma persuasão moral dos cidadãos e, com isso, adequar o seu 

comportamento ao ideal de virtude que prescreve a lei. Nessa visão, a música não é vista como 

uma arte autônoma, mas, antes, como um elemento que possui uma função ética e pedagógica 

decisiva, o que justifica, na perspectiva das Leis, a necessidade de seu controle pelo legislador. 

                                                 
72 Leis, II, 660e-661d. 



55 

 

Clínias, o cretense, concorda com boa parte daquilo que propõe o ateniense, mas parece ver 

alguma dificuldade em aceitar a tese de que o homem mau, que possui toda sorte de bens 

exteriores, seja necessariamente infeliz. Para ele, parece certo que o homem injusto leve uma 

vida vergonhosa (ai*scrovn), mas não que tal vida seja forçosamente miserável ou ruim.73 O 

Estrangeiro, na continuação do debate, curiosamente não tenta fornecer uma argumentação 

propriamente filosófica que justificaria sua concepção moral de que o homem injusto é 

necessariamente miserável e infeliz, mas se contenta em apelar para as crenças religiosas de 

Clínias e afirmar que o ponto de vista contrário, que afirma a possibilidade do mau ser feliz e, 

portanto, a distinção entre justiça e felicidade, é incompatível com o que se pensa 

tradicionalmente dos deuses. Em outras palavras, segundo o Ateniense, crer que o homem 

injusto possa ser feliz é uma concepção ímpia.74 

Aceito esse ponto, conclui o Estrangeiro, o que o legislador deve fazer, portanto, é 

realmente proclamar, valendo-se de todos os recursos de que dispõe, a unidade do prazer, da 

felicidade e da virtude, difundindo a crença de que o homem justo leva a vida mais feliz e 

prazerosa. Trata-se, segundo o Ateniense, de uma medida política de suma importância, pois a 

aceitação dessa crença moral é extremamente benéfica para a ordem da cidade. Avançando 

nessa linha de reflexão, o Estrangeiro chega a mesmo dizer que, ainda que a crença moral na 

unidade da vida justa e da vida mais prazerosa e feliz não fosse verdadeira, ela deveria ser 

difundida pelo legislador entre todos os cidadãos, como uma espécie de mito socialmente útil. 

É o que aparece explicitamente enunciado na passagem abaixo: 

 

O Ateniense – Mas, ainda mesmo que as coisas não se passassem 

como nosso discurso o demonstrou, se o legislador de préstimo, embora 

mínimo, na melhor das intenções nunca se permitiu dizer alguma inverdade 

aos moços, poderia conceber uma mentira mais útil do que esta e mais eficaz, 

para levá-los a praticar voluntariamente tudo o que for justo, sem 

constrangimento algum? 

Clínias – A verdade, forasteiro, é bela e durável, porém não 

parece fácil de ensinar. 

O Ateniense – Pode ser. No entanto, foi fácil deixar aceitável a 

fábula sidônica, com ser tão inverossímil, e mil outras do mesmo gênero. 

Clínias – Que fábula? 

O Ateniense – A dos dentes semeados, dos quais nasceram 

hoplitas. É um exemplo convincente de como o legislador pode fazer as almas 

jovens acreditar no que quiser que acreditem; bastará descobrir a maneira de 

fazer o maior bem para a cidade por meio da persuasão e lançar mão dos 

recursos apropriados para que os membros dessa comunidade durante a vida 

inteira mantenham a mesma linguagem, tanto quanto possível, nos cantos, nas 

                                                 
73 Leis, II, 661d-662a. 
74 Leis, II, 662c-663a. 



56 

 

fábulas e nos discursos. Aliás, se pensardes de maneira diferente, nada vos 

impede de contestar minha exposição. 

Clínias – Não me parece que algum de nós possa contestar o que 

acabaste de dizer.75 

 

Isso significa, de acordo com a argumentação elaborada nesse momento pelas Leis, 

que o legislador está autorizado a recorrer ao uso de mentiras, desde que tal procedimento traga 

benefícios para a cidade.76 O que Platão pretende oferecer, assim, nesse passo da obra, e o que 

deve ser bem compreendido, é, como afirma OLIVEIRA, ibidem, p. 172, “a legitimação do 

recurso à mentira como instrumento político”, por meio do argumento de que determinadas 

opiniões, apesar de não serem verdadeiras, podem ter efeito positivo sobre o comportamento 

dos cidadãos e contribuir, dessa forma, para a manutenção da boa ordem moral que é essencial 

para a sobrevivência da pólis. Em outras palavras, recorrer à mentira é legítimo, caso a mentira 

contribua para o bem da comunidade. 

Seja como for, após afirmar a necessidade de um uso eventual da mentira como 

instrumento político, o Ateniense propõe então que, a fim de realizar o encantamento da alma 

dos cidadãos e adequar seus sentimentos ao que prescreve o nómos, a cidade deve estabelecer 

três grandes coros, que cantarão e celebrarão em uníssono as crenças morais mencionadas acima, 

exaltando a virtude como o verdadeiro bem supremo. Tais coros, explica o protagonista do 

diálogo, serão consagrados às Musas, a Apolo e a Dioniso. O primeiro deles compreenderá as 

crianças; o segundo, os adolescentes e jovens; o terceiro, os homens com idade compreendida 

entre os trinta e os sessenta anos. Quanto aos cidadãos com idade superior a sessenta anos, uma 

vez que eles não são mais capazes de cantar e dançar, devem se limitar à tarefa de contar mitos 

e histórias nobres às crianças. 

Clínias se surpreende com a proposta do Ateniense de estabelecer um coro 

consagrado a Dioniso, composto de homens de uma idade já avançada.77 O Ateniense replica 

então que, na verdade, toda a discussão desenvolvida por eles até ali tinha em vista o 

estabelecimento desse coro. De fato, segundo ele, foi observado inicialmente que as almas 

jovens são presas de uma agitação irracional e que a música, através do ritmo e da harmonia, é 

a forma primária de disciplinar essa agitação, ordenando as paixões a ela associadas. A música, 

entendida como exercício do canto e da dança, é, por isso, a educação fundamental de todo e 

qualquer indivíduo e é mesmo um elemento que deve se encontrar presente, de certa forma, em 

                                                 
75 Leis, II, 663d-664b. 
76 Cf. OLIVEIRA, 2011, p. 171-172. 
77 Leis, II, 665b. 



57 

 

todas as etapas da vida humana, através das performances corais que ocorrem nas celebrações 

e festivais religiosos. No entanto, prossegue o Estrangeiro, com o passar dos anos, à medida 

que os homens envelhecem, a disposição para cantar e dançar aos poucos diminui. Ou seja, o 

envelhecimento faz com que os homens se tornem mais sérios, rígidos e sisudos, incapazes, 

pois, de dançar e cantar em público de uma forma mais espontânea. 78  Ora, considera o 

Ateniense, é preciso encontrar, porém, uma forma de quebrar essa rigidez da idade e fazer com 

que os homens mais velhos participem das celebrações corais, pois esses homens são, por sua 

sabedoria, a parte melhor e mais persuasiva da cidade. A solução para o problema, conforme o 

protagonista do diálogo, se encontra justamente no uso do vinho. De fato, segundo ele, o vinho 

é uma espécie de remédio (favrmakon) concedido por Dioniso aos homens, a fim de curar o 

excesso de seriedade e de rigidez causado pelo avanço inevitável da idade. Graças ao uso do 

vinho, os homens mais velhos podem, assim, recuperar o ardor e a jovialidade da juventude e 

se dispor a cantar e a dançar novamente em público, com alegria, celebrando a virtude 

juntamente com os demais cidadãos. O Estrangeiro deixa claro, nesse momento de seu discurso, 

que o uso do vinho e a embriaguez por ele provocada são perfeitamente salutares no que se 

refere ao comportamento dos cidadãos mais velhos, mas que esses elementos são nocivos no 

que diz respeito aos mais jovens, isto é, aos rapazes com menos de dezoito anos. De fato, dar 

vinho a esses rapazes, afirma ele, seria como “lançar fogo no fogo” e aumentar excessivamente 

o ardor que eles já possuem naturalmente.79 

Na continuação do diálogo, o Ateniense mostrará, porém, de forma surpreendente, 

que a tarefa mais importante dos membros do coro de Dioniso será não cantar e dançar em 

público os hinos que celebrarão a virtude, mas sim determinar os critérios genuínos que 

regularão a atividade poética e musical na cidade. Ou seja, os membros do coro de Dioniso 

devem se dedicar a uma “Musa superior”80 e exercer a função intelectual de supervisores de 

tudo aquilo que a cidade produz em termos de música e poesia. Como supervisores intelectuais 

e mestres de uma “Musa superior”, esses homens deverão possuir, assim, um saber especial, de 

natureza propriamente filosófica, que ultrapassa a esfera do conhecimento poético comum. O 

discurso desenvolvido pelo Estrangeiro a respeito desse assunto segue a seguinte ordem: a 

música é uma arte mimética ou que produz representações e o exercício correto de uma arte 

mimética ou que produz representações envolve necessariamente o conhecimento de três 

                                                 
78 Leis, II, 665c-e. 
79 Leis, II, 666a-b. 
80 Leis, II, 667a-b. 



58 

 

elementos fundamentais: em primeiro lugar, o conhecimento da natureza do objeto que é 

representado; em segundo lugar, o conhecimento da correção (o*rqovthς) da representação, isto 

é, da sua verossimilhança; e, em terceiro lugar, o conhecimento do valor daquilo que é 

representado, isto é, o conhecimento relativo à qualidade moral da representação.81 Nenhuma 

obra poética e musical que seja produzida sem o conhecimento desses elementos, considera o 

Estrangeiro, pode ser qualificada como boa. Isso significa, portanto, segundo o Estrangeiro, que 

a poesia deve estar subordinada à filosofia, pois todos os elementos indicados acima como 

necessários para a produção da boa música apontam para uma forma de saber que, visando 

alcançar a compreensão da natureza das coisas e do Bem, ultrapassa os conhecimentos 

meramente técnicos no terreno da música. É o que esclarece MORROW, 1993, p. 315: 

 

A “música mais elevada” de Platão vai além da esfera da arte, tal como ela é 

usualmente concebida, e adentra a esfera da filosofia moral e política – o reino 

do Bem, para usar a terminologia da República, que ecoa aqui. Não se trata 

meramente de filosofia da arte (embora esta esteja claramente incluída aí), 

mas de filosofia na sua forma mais ampla. Tal conhecimento mais elevado 

coloca esses mestres da música acima não somente dos cidadãos, mas dos 

poetas; pois, embora um poeta precise conhecer os aspectos técnicos da 

harmonia, do ritmo e da arte da representação, é provável que ele não saiba, 

enquanto poeta, ‘se a representação é nobre ou vil’ (670e). O músico perfeito, 

então, é o filósofo, que sabe como harmonizar não as cordas da lira, mas os 

temperamentos humanos – como Platão havia expressado em seus primeiros 

diálogos.82 

 

 Com as formulações acerca do coro de Dioniso e da sua função de supervisão 

intelectual da música produzida na cidade, o livro II das Leis se encaminha para seu final, 

apontando para a necessidade do conhecimento filosófico como o elemento regulador da 

atividade artística. O ponto central, porém, que resulta dessas reflexões e para o qual 

gostaríamos de chamar a atenção é o fato de que o livro II confirma e leva adiante a concepção 

já apresentada no livro I de que a educação é realmente um fenômeno político crucial, uma 

instituição indispensável para a ordem da cidade, na medida em que ela é o mecanismo principal 

que promove a formação dos cidadãos para a virtude que é o objetivo maior da vida na pólis. 

No contexto do livro II, como vimos, tal educação diz respeito, principalmente, ao treinamento 

dos afetos humanos primários relacionados aos sentimentos de prazer e de dor, no intuito de 

adequá-los às prescrições da lei, treinamento que encontra no poder encantatório da música e 

da poesia seu instrumento mais importante. Ora, como também observamos, é justamente por 

reconhecer na música e na poesia formas de paideía e, portanto, elementos que devem 

                                                 
81 Leis, II, 669a-b. 
82 Tradução nossa. 



59 

 

contribuir de forma decisiva para a formação da virtude ou excelência do cidadão, que Platão 

não hesita em defender a censura e o controle, pelo legislador, das práticas poéticas e musicais 

existentes na cidade. Veremos a seguir, no próximo capítulo, como as Leis determinam um outro 

elemento como decisivo para a virtude e a formação moral dos cidadãos – a religião –, 

elaborando toda uma reflexão acerca do papel fundamental da teologia na vida política e na 

manutenção da moralidade que é essencial para o seu bom funcionamento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



60 

 

CAPÍTULO 3 

Politeía, areté e religião: a função da teologia como fundamento da virtude e do éthos cívico 

na cidade das Leis. 

 

3.1 Religião e moralidade no projeto político-legislativo das Leis. 

 

 A partir das análises empreendidas nos dois capítulos anteriores, acreditamos ter 

evidenciado duas características decisivas do projeto de politeía desenvolvido por Platão em 

seu último diálogo. De fato, graças às investigações e leituras efetuadas, pudemos perceber com 

clareza duas coisas: em primeiro lugar, que Platão, nas Leis, pensa a política a partir de uma 

orientação essencialmente ética e, pensando a política a partir de uma orientação essencialmente 

ética, concebe a cidade e as leis que devem ordená-la como elementos cujo objetivo maior é a 

realização da virtude ou da excelência (a*rethv) humana; em segundo lugar, que, ao estabelecer 

a cidade e as leis que devem regê-la como elementos responsáveis pela excelência humana, o 

filósofo é levado a atribuir à educação (paideiva) um lugar de destaque em seu programa 

político, justamente porque a educação se apresenta como aquela instituição social que, mais 

do que qualquer outra, assume a responsabilidade pela formação do homem, determinando-se 

assim como o medium indispensável para a efetivação da virtude em nossa natureza. Nessa 

perspectiva, que as Leis pretendem explorar exaustivamente e levar às últimas consequências, 

areté e paideía encontram-se, portanto, intimamente interligadas, o que conduz o diálogo à 

necessidade de conceber a educação como uma instituição eminentemente pública ou cívica. 

Conforme observamos no capítulo dois, Platão determinará essa educação cívica, responsável 

pela realização da virtude do cidadão, como um processo de disciplina dos sentimentos que visa 

conformar os afetos dos cidadãos àquilo que prescreve a lei e que encontra na música seu 

instrumento principal. 

No âmbito das Leis, verifica-se, dessa forma, a elaboração de um projeto de politeía 

totalmente comprometido com a promoção da virtude humana e com um determinado ideal 

pedagógico, projeto esse que pensa, por conseguinte, a questão da organização da cidade a partir 

da forma como os homens deveriam viver. Como notamos no começo desta dissertação, trata-

se de um modelo de reflexão filosófica sobre a pólis que une fortemente ética, educação e 

política e que, por isso, se encontra no extremo oposto daquela que será a orientação seguida 

pela filosofia política moderna, a qual, a partir de Maquiavel e Hobbes, abandonará inteiramente 

o princípio da virtude, fundamental no pensamento platônico e clássico, de um modo geral, em 



61 

 

prol da tentativa de elaborar uma compreensão pretensamente mais realista da natureza humana 

e do funcionamento da política.83 

Ora, o que é interessante observar é que, nas Leis, Platão, ao elaborar um projeto de 

politeía com forte orientação moral e pedagógica e comprometido decisivamente com a 

promoção da virtude ou areté, julgará que a religião é uma instituição crucial para a ordem da 

pólis e para o bom funcionamento da vida cívica, visto que, ao seu ver, é a religião que fornece 

aos valores que são a base da educação moral dos homens uma justificação sagrada e divina. A 

ideia platônica parece ser, assim, a de que a religião é um elemento essencial para a 

fundamentação da paideía e da moralidade que se quer implantar na cidade, na medida em que 

é a religião que alicerça, num plano teológico, as leis e os valores através dos quais a paideía e 

a moralidade se realizam. 84  Tal posição faz com que exista, assim, no projeto legislativo 

desenvolvido nas Leis, uma profunda simbiose entre política e religião, o que confere um caráter 

explicitamente teocrático ao modelo de politeía que ele procura descrever. Como observa 

oportunamente OLIVEIRA, 2011, p. 289, em relação a esse aspecto do diálogo: 

 

dizer que o regime político proposto pelas Leis é um regime teocrático 

equivale a dizer que nele política e religião se entrelaçarão de forma essencial 

em todos os âmbitos da vida civil. E, de fato, uma leitura atenta do diálogo 

nos mostra que a religião permeia toda a estrutura social da politeía por ele 

proposta, determinando-se como a instância legitimadora última de suas 

práticas, suas normas e seus valores. Ou seja, a religião possui nas Leis uma 

onipresença inequívoca, revelando-se como a principal instituição da cidade, 

como o fundamento precípuo do ethos comunitário e da moralidade cívica. 

 

 Há, assim, nas Leis a clara proposta de um sistema político teocrático, que une 

fortemente política e teologia, buscando alicerçar tudo aquilo que é prescrito pela lei (o que 

inclui, portanto, a virtude e a educação moral dos cidadãos) no solo da religião.85 Como é fácil 

ver, a solução platônica, mais uma vez, encontra-se no extremo oposto daquela que será a 

orientação do pensamento político moderno, que, adotando um racionalismo radical, procurará 

legitimar as normas morais e sociais não mais a partir de ensinamentos teológicos e religiosos, 

                                                 
83  Deve-se observar que o fato de Maquiavel se utilizar, de maneira massiva, do termo virtù na 

elaboração de sua reflexão sobre a ação do príncipe e dos demais atores políticos não constitui uma 

objeção contra essa afirmação. Com efeito, o uso maquiavélico do termo virtù pouco tem a ver com o 

uso clássico e tradicional. Cf. SKINNER, 1996, p. 154-155. 
84 Sobre a questão da religião nas Leis, ver MORROW, 1993, p. 399-495; STALLEY, 1983, p. 166-178; 

BRISSON, 2003, p. 24-38. 
85 BURY, 1937, p. 315-316, também chama a atenção para esse caráter teocrático do regime político das 

Leis, com as seguintes palavras: “It is, indeed, one striking feature of the Laws that it is so saturated with 

the religious atmosphere. The State is depicted as a Theocracy; its laws are divine ordinances; the 

performance of social duties is doing God service, and civic life is everywhere permeated by religion.” 



62 

 

mas, ao contrário, por meio de princípios que a razão humana descobre em si mesma ou por si 

mesma. A posição moderna, dessa forma, elevando a razão humana à condição de única 

instância genuína de legitimação das normas, terminará por ver na religião institucionalizada 

um elemento descartável da vida social, uma superstição que deve mesmo ser suprimida (vide 

os casos de Holbach, Feuerbach, Marx, Nietzsche e Freud), a fim de que a racionalidade 

humana possa triunfar em todas as dimensões da vida social. 86  Tal é o significado do 

secularismo que, pouco a pouco, veio a dominar a mentalidade filosófica moderna, produzindo 

como seu resultado histórico mais evidente o Estado laico e liberal contemporâneo. 

Pode-se dizer que o Estado laico e liberal contemporâneo é a antítese completa da 

politeía religiosa elaborada nas Leis. De fato, na ótica do projeto teocrático de Platão, a religião 

não é, como acima se viu, um elemento a ser suprimido ou descartado da esfera pública da 

cidade, em prol da busca de uma fundamentação puramente racional das normas políticas e 

morais, mas, pelo contrário, uma instituição social importantíssima, principalmente no que se 

refere à tarefa de justificar e conservar os princípios éticos que asseguram a paideía moral dos 

cidadãos e a boa ordem da pólis. Na perspectiva platônica, tal procedimento de uso da religião 

para fins políticos e sociais seria legítimo porque o filósofo não acreditaria na possibilidade de 

uma completa racionalização dos homens e da sociedade. Ou seja, Platão, ao contrário dos 

iluministas modernos, julgaria que a grande maioria dos homens não pode ser esclarecida e 

verdadeiramente convertida à racionalidade, de forma que é preciso fornecer para esses homens 

uma forma de virtude ou moralidade alternativa e não-racional, que encontra no discurso 

religioso a sua fundamentação principal. 

Como viu OLIVEIRA, 2011, p. 296, dentro desse posicionamento político, 

constata-se que a religião e a teologia são assumidas e valorizadas por Platão não tanto pelo seu 

valor de verdade intrínseco quanto pelo fato de que elas podem ser eficazmente utilizadas pelo 

legislador como instrumentos para legitimar as leis da cidade. Em outras palavras, Platão, nas 

Leis, está interessado, a princípio, não no alcance especulativo ou cognitivo da religião, mas 

em sua utilidade política, isto é, no fato de que é possível utilizar o discurso religioso como 

instrumento que contribua para fomentar a virtude dos cidadãos e conservar o éthos da cidade. 

A religião, nesse caso, aparece como uma forma de “nobre mentira”, ou seja, como uma retórica 

que, apelando para os mitos e as crenças nos deuses, busca persuadir os cidadãos do caráter 

sagrado das leis estabelecidas. A intenção básica de Platão através do uso político da religião 

parece ser precisamente esta: conferir às leis da cidade uma aura de sacralidade, de forma a 

                                                 
86 Sobre isso, ver o artigo de ZILLES, 2008, p. 37-54. 



63 

 

fazer com que os cidadãos as respeitem e as venerem de maneira incondicional. 

Essa preocupação em determinar a religião como instituição política essencial para 

manter a ordem civil já aparece, de certa forma, no começo mesmo do diálogo, deixando claro 

o referencial teológico a partir do qual o Estrangeiro de Atenas e seus companheiros 

investigarão o problema das leis e do regime. De fato, a primeira pergunta que o Estrangeiro 

dirige a Clínias e Megilo é uma pergunta de natureza teológica, relacionada à origem divina das 

leis de Creta e Esparta:  

 

[O Ateniense] – Um deus, forasteiros, ou algum homem é que passa 

entre vós como sendo o instituidor de vossas leis? 

Clínias – Um deus, forasteiro; um deus, para falar com justiça. Entre 

nós foi Zeus; na Lacedemônia, de onde provém este amigo, isso mesmo 

atribuem, quero crer, a Apolo. Estarei certo? 

Megilo – Perfeitamente.87 

 

Como nos mostra muito bem o trecho citado acima (cuja primeira palavra, no texto 

original grego é, não por acaso, qeovς), as Leis partem da concepção de que as normas (novmoi) 

destinadas a reger as cidades não são criadas pelos próprios homens, mas, pelo contrário, 

encontram sua origem nos deuses, o que significa que o legislador humano, nessa perspectiva, 

não é senão um intermediário entre o plano divino e a vida dos mortais. Em outras palavras, o 

legislador humano é um arauto do deus, um veículo da vontade divina e de suas decisões, e é 

como tal que ele deve se apresentar à cidade. Abrindo suas discussões com essa formulação, as 

Leis evidenciam, assim, de forma inquestionável, o espírito radicalmente teológico que as 

anima, delimitando a tarefa legislativa, já desde seus primeiros momentos, como uma tarefa 

eminentemente religiosa.88 

Enquanto tarefa religiosa, a legislação se justifica, pois, por sua referência aos 

deuses, o que confere às normas que dela resultam um caráter sagrado. Levando essa concepção 

às últimas consequências, o Estrangeiro afirmará, pois, com toda força, em um certo momento 

de seu discurso, a necessidade de colocar a virtude e a ordem da cidade sob a tutela da divindade, 

considerando que é preciso proclamar para os colonos que habitarão a colônia que está prestes 

a ser fundada que deus detém o “começo, o meio e o fim de tudo”, sendo acompanhado, em seu 

                                                 
87 Leis, I, 624a. Tradução de NUNES, 1980, com modificações feitas a partir do cotejo com a versão de 

PANGLE, 1980. 
88 É o que observa STALLEY, 1983, p. 166: “It is not by accident that the word theos, ‘god’ is placed 

emphatically at the beginning of the first sentence of the Laws. The Athenian and his companions are 

on a pilgrimage to the cave where Minos was supposed to have received the laws of Crete from no less 

a being than Zeus himself. The message is pretty obvious: law-giving is a religious task and must be 

grounded on an adequate theology.” 



64 

 

séquito, pela “justiça vingadora”. Leiamos agora esta passagem fundamental para a 

compreensão da orientação teológica seguida pelas Leis na elaboração de seu sistema político: 

 

O Ateniense – E a seguir? Admitiremos que os colonos já chegaram, 

e que precisamos arrematar com eles nosso discurso? 

Clínias – Como não? 

O Ateniense – Amigos, lhes diremos, segundo velha tradição, Deus 

tem em seu poder o começo, o meio e o fim de tudo o que existe e, de acordo 

com a natureza, marcha sempre em linha reta. No seu rastro, acompanha-o a 

justiça castigadora implacável dos que se deixam ficar para trás da lei divina. 

Quem almeja ser feliz, deverá acompanhá-la de perto, com gesto humilde e 

bem composto; mas, quem se insurgir, por orgulho, ou se empavonar com suas 

riquezas, honrarias ou beleza física, aliada à mocidade e à tolice, a alma 

inflamada de arrogância, como se não precisasse de superiores nem de guias 

de espécie alguma e fosse capaz de dirigir os outros: esse, abandonado de Deus, 

ficará para trás, e, aliando-se a outros iguais a ele, dará saltos desordenados e 

em tudo produzirá confusão. Para muita gente, parecerá alguém de 

importância; mas dentro de tempo relativamente curto prestará contas com a 

justiça, acabando por arruinar-se de todo, sua casa e a cidade. Diante de tais 

fatos, que deve fazer o homem de senso, ou em que meditar. 

Clínias – Isto, pelo menos, é claro: incorporar-se ao séquito da 

divindade, é no que deve pensar todo homem sensato.89 

 

A retórica religiosa elaborada pelo Estrangeiro e destinada à persuasão dos futuros 

habitantes da cidade defende explicitamente, como se vê, uma concepção rigorosamente 

teocêntrica das coisas, preconizando a visão de que deus é o princípio supremo que fundamenta 

a justiça e a virtude humana. Seguindo essa linha de reflexão e indo mais longe, o protagonista 

da obra afirmará então, de maneira coerente, na continuação da passagem citada, que “deus é a 

medida (métron) de todas as coisas, não o homem, como se diz comumente, seja este quem 

for.”90 Essa proposição é interessante e dotada de grande valor para o leitor das Leis, porque 

nos mostra qual é a intenção fundamental presente nas formulações teológicas elaboradas por 

Platão nas passagens citadas: trata-se de questionar e recusar o relativismo sofístico, que havia 

desenvolvido toda uma concepção política baseada justamente na contestação do valor sagrado 

e divino da lei. De fato, o objetivo dos sofistas com a sua célebre oposição entre lei (novmoς) e 

natureza (fuvsiς) era justamente problematizar a visão religiosa tradicional da legalidade, na 

tentativa de mostrar o caráter convencional e puramente humano das normas sociais.91 O ponto 

de partida dessa concepção sofística parece ter sido a constatação da relatividade sociológica a 

que estão sujeitas as regras políticas, morais e jurídicas: cada sociedade, realmente, possui sua 

visão particular acerca do que é bom, belo, justo e, em conformidade com essa visão, estabelece 

                                                 
89 Leis, IV, 715e-716b. 
90 Leis, IV, 716c. 
91 Cf. GUTHRIE, 1995, p. 57-126. 



65 

 

suas leis e normas, por meio de convenções. A conclusão sofística é que, na medida em que o 

bom, o belo e o justo dependem das convenções estabelecidas por cada sociedade, todos os 

princípios morais e políticos estão sujeitos, pois, à relatividade, não encontrando nenhum 

suporte na ordem objetiva da natureza (fuvsiς), que é a mesma em toda parte. Tal doutrina 

filosófica, como se vê, retira dos nómoi qualquer esteio cósmico ou divino, pretendendo pôr a 

nu o seu caráter meramente humano. É o que Protágoras, por exemplo, afirmou explicitamente, 

levando a visão sofística às suas últimas consequências, num conhecido fragmento, ao defender 

que o “homem é a medida de todas as coisas” (a!nqrwpoς mevtron pavntwn). 

Platão via certamente nesse relativismo sofístico uma postura filosófica perigosa, 

do ponto de vista político, justamente porque tal postura, afirmando de maneira explícita o 

caráter humano das leis, retirava das normas sociais todos aqueles elementos que, 

tradicionalmente, faziam com que elas obtivessem o respeito e a reverência dos homens. O 

relativismo sofístico representava, pois, para Platão uma ameaça para a ordem cívica e um risco 

para a virtude e a educação cívicas. Contra tal perspectiva e em polêmica com os sofistas, ele 

proporá, assim, no contexto das Leis, uma concepção rigorosamente teológica da origem do 

nómos, afirmando que o divino, e não o homem, é a verdadeira medida de tudo e, por 

conseguinte, a fonte de todos os valores que sustentam a cidade.92 Desenvolvendo essa posição, 

Platão, pela boca do Estrangeiro de Atenas, na continuação do texto mencionado, afirmará 

assim que a virtude almejada pela cidade como sua mais elevada meta moral consiste, em última 

análise, no ato de se assemelhar, na medida do possível, ao deus supremo, e o ato de se 

assemelhar ao deus supremo se confunde, segundo ele, com a realização de uma vida de 

temperança, justiça e piedade, a qual requer necessariamente o exercício de todos aqueles atos 

religiosos previstos no culto divino.93 Eis as palavras do Ateniense, que deixam suficientemente 

claro, mais uma vez, o espírito teocrático e religioso que inspira o seu projeto político e 

legislativo: 

 

Para nós, Deus é a medida de todas as coisas, não o homem, como se diz 

comumente, seja este quem for. Assim, para ficar amado de Deus, terá 

necessariamente de tornar-se semelhante a ele, na medida de suas 

possibilidades. De acordo com esse princípio, o que entre nós for temperante 

                                                 
92 Ver JAEGER, 2011, p. 1342. 
93 Utilizamos aqui a expressão “deus supremo” porque as concepções teológicas de Platão, apesar de 

fazerem referência a um princípio divino máximo, não excluem o politeísmo. Isso significa que a 

teologia proposta por Platão, a rigor, não era monoteísta, no sentido mais ortodoxo dessa palavra, 

admitindo uma pluralidade de deuses. Como esclarece STALLEY, 1983, p. 166, comentando esse 

aspecto da teologia platônica, “Plato never seems to worry over the question whether there is one god 

or many”. 



66 

 

será amigo de Deus, por assemelhar-se-lhe, enquanto o intemperante, que não 

se lhe assemelha, é injusto e diferente dele, e assim com tudo o mais, segundo 

o mesmo raciocínio. Observemos que de quanto foi acima exposto se tira a 

seguinte conclusão, a mais bela e mais verdadeira sentença, segundo creio: 

para que o indivíduo virtuoso alcance uma vida feliz, o melhor meio, mais 

belo e eficaz será oferecer sacrifícios aos deuses e entrar sempre em relação 

com eles, por meio de preces e oferendas e todo o conjunto do culto divino; 

para o mau, naturalmente, será o contrário de tudo isso.94 

 

3.2 A lei contra a impiedade (a*sevbeia) e a teoria dos prelúdios legais (prooivmia) como 

estratégia retórica de legitimação do nómos. 

 

Como podemos constatar a partir da análise efetuada acima, na perspectiva inerente 

ao projeto de politeía desenvolvido pelas Leis, a ordem moral da pólis e a virtude dos cidadãos 

aparecem como elementos fundamentados explicitamente na religião. Isso significa que, nas 

Leis, a religião é, antes de mais nada, uma instituição política, ou seja, um sistema público de 

crenças relacionadas aos deuses e ao comportamento dos homens que envolve a existência de 

um culto oficial, do qual os cidadãos devem participar como uma espécie de dever cívico. 

Pensando a política a partir desse ponto de vista teológico, a cidade das Leis colocará assim 

quase tudo que diz respeito ao seu funcionamento sob a tutela da religião – desde o 

estabelecimento do território e a organização urbanística e demográfica, passando pelas práticas 

da vida familiar e pela educação das crianças,95  até a instituição dos órgãos públicos e a 

determinação dos magistrados que vão ocupá-los.96 Um ponto importante que deve ser, porém, 

notado em relação a essa questão fundamental para a compreensão do projeto político das Leis 

é que Platão, ao propor de forma clara a necessidade de uma religião civil como elemento 

                                                 
94 Leis, IV, 716c-e. 
95 Sobre a influência da religião na esfera da educação infantil, BURY, 1937, p. 316, nos fornece as 

seguintes e oportunas observações: “The Divine sanction is invoked to consecrate the rules of the School 

as well as of the home, so that good conduct becomes a form of piety, and all right education religious 

education. The children are to assemble for their lessons at the village temples, and their masters and 

mistresses, as servants of the Law, are ministers of religion. Moreover, the children’s games are inspired 

by a religious motive in so far as they are a training for the singing and dancing of the Choral Festivals 

in honour of the Gods – that spoudaiva paidiav which, as we have seen, is incumbent upon all the 

citizens.” 
96 MORROW, 1993, p. 468, fornece uma excelente síntese dessa importância extraordinária do elemento 

religioso e teocrático nas Leis, com as seguintes palavras: “Religion is not something apart from other 

areas of life; it penetrates them all. It gives authority to the magistrates and the laws they enforce; it 

sanctifies family ties; it is the patron of the arts and crafts; it safeguards contracts and oaths, and the 

rights of strangers and suppliants; it is the partner in all recreation, dance, and song. This religious 

atmosphere in which all life is lived is of tremendous importance, Plato obviously thinks, for the molding 

of character and the training of the sentiments by which the virtues are made secure.” Cf. também 

OLIVEIRA, 2011, p. 293. 



67 

 

indispensável para a ordem da cidade, não pretende se apresentar como o profeta de uma nova 

religião. Pelo contrário, como viram os comentadores, Platão, na elaboração da religião cívica 

que sustentará a politeía das Leis, nada mais faz do que se apropriar de uma boa parte daqueles 

elementos já existentes na religião grega tradicional, submetendo-os, no entanto, a uma 

depuração moral que os tornará adequados ao ideal ético que constituirá a substância do éthos 

da cidade.97 Ou seja, os deuses e as práticas religiosas da cidade das Leis são os deuses e as 

práticas religiosas existentes no mundo grego da época: a única diferença introduzida, a 

princípio, pelo diálogo nesse ponto consistirá no espírito moral diferenciado que atuará por trás 

de tais deuses e práticas religiosas.98 

Independentemente disso, ao propor uma articulação profunda entre política e 

teologia, prevendo o estabelecimento de uma religião cívica que deverá se fazer presente no 

funcionamento de toda a vida política, o projeto de politeía elaborado por Platão nas Leis acaba 

por determinar a impiedade (a*sevbeia) – ou o ateísmo, como diríamos hoje – como um crime 

gravíssimo, cuja realização deve ser, portanto, duramente punida ou penalizada. Trata-se, pode-

se dizer, de um procedimento perfeitamente coerente, considerando-se os princípios de caráter 

teocrático estabelecidos pelo diálogo. De fato, se a religião é reconhecida como um elemento 

essencial para a manutenção da ordem da cidade e se, como tal, ele deve ser estabelecida como 

uma instituição pública, dotada de um culto oficial, do qual todos os cidadãos devem participar, 

a impiedade, entendida como uma ofensa às práticas e crenças religiosas admitidas pela pólis, 

não pode senão ser vista como um comportamento nocivo e perigoso. Adotando essa visão, o 

Estrangeiro, nas Leis, não hesitará em propor, portanto, a elaboração de uma lei específica que 

tratará de todos os atos que podem ser vistos como ofensas à religião pública e aos seus dogmas 

fundamentais (novmoς periV a*sevbeiaς). 

Deve-se dizer, porém, que essa medida legislativa, que prevê a determinação da 

                                                 
97 É o que observa, por exemplo, MORROW, 1993, p. 401: “It is not a new religion that Plato proposes 

for his state, but the old religion, purified of its unwitting errors, and illuminated by a more penetrating 

conception of the meaning of religious worship.” Ver também os comentários de STALLEY, 1983, p. 

167. 
98 Novamente, recorremos aos comentários de OLIVEIRA, 2011, p. 294, que nos fornece as seguintes 

explicações acerca desse ponto: “Mas, poder-se-ia perguntar, se as Leis se limitam meramente a 

assimilar a religião tradicional, onde se encontra sua novidade em termos teológicos? A isso podemos 

responder que o que Platão faz de novo é submeter essa religião grega tradicional, que ele integra de 

forma essencial à estrutura política de sua cidade, a uma profunda reforma moral, com o intuito de torná-

la mais conforme aos ideais éticos que inspiram seu código legislativo. Os deuses da cidade platônica 

serão, sem dúvida, os deuses familiares ao homem grego comum, mas esses deuses se apresentarão 

agora como que moralizados e revestidos de uma nova dignidade: eles deverão se converter em modelos 

de excelência ou de areté para os cidadãos, eles terão de ser, antes de mais nada, justos, verazes, bons.” 



68 

 

impiedade como crime político, não é uma inovação platônica, mas, pelo contrário, uma prática 

comum das cidades gregas da época. De fato, sabe-se, desde pelo menos a grande obra de Fustel 

de Coulanges, que nas cidades gregas do mundo antigo a religião sempre esteve confundida à 

política, assumindo via de regra, em virtude disso, um caráter público.99 É verdade que em um 

determinado momento de sua história a Grécia conheceu a proliferação de toda uma sorte de 

seitas religiosas ligadas à prática dos mistérios, seitas essas que ignoravam o universo político 

e propunham rituais e exercícios religiosos voltados para o desenvolvimento de um misticismo 

pessoal. Uma das manifestações mais conhecidas desse novo fenômeno religioso relacionado 

às práticas de mistério, como também se sabe, foi justamente o orfismo, credo que propunha 

uma visão de mundo marcada por um profundo desprezo pela vida presente e que via a salvação 

do homem na libertação do “ciclo das reencarnações”. No entanto, apesar disso, a religião 

pública, associada às práticas e aos costumes da cidade e oriunda da tradição que remontava 

aos poemas de Homero, jamais perdeu sua força e sua influência sobre o homem grego, tanto 

quanto durou o mundo da pólis. 

É esse fato que explica porque, nas cidades gregas, a impiedade fosse vista como 

um crime, como uma transgressão grave, cuja punição requeria o recurso às penas mais severas. 

O exemplo histórico mais paradigmático no que diz respeito a isso foi precisamente o caso da 

condenação de Sócrates à pena capital, em Atenas, em 399 a. C. De fato, um dos elementos que 

levaram o filósofo à execução foi justamente a acusação de que ele “não acreditava nos deuses 

que a cidade admitia”, “introduzindo novas divindades”, as quais não eram reconhecidas pelo 

culto público.100 Apesar dos esforços desenvolvidos pelo filósofo para refutar tais acusações e 

mostrar sua inocência (registrados magistralmente, como se sabe, na Apologia escrita por 

Platão), ele não conseguiu convencer o tribunal ateniense e acabou sendo mesmo condenado à 

pena máxima. O caso de Sócrates, apesar de paradigmático, não foi, contudo, um episódio 

isolado no que se refere à ocorrência de processos de impiedade no mundo ateniense. Como viu 

MORROW, 1993, p. 471, muitas outras figuras importantes na história de Atenas, como Ésquilo, 

Alcibíades e Protágoras, também foram acusadas desse crime, tendo por isso de se defender e 

se justificar diante dos órgãos de justiça da cidade. Segundo MORROW, ibidem, tal fato 

mostraria a gravidade com que o problema relacionado à questão da asébeia era encarado na 

sociedade ateniense: “a longa lista de processos por a*sevbeia em Atenas, durante os séculos V 

                                                 
99 Cf. MORROW, 1993, p. 399, n. 1: “For the Greek the state was a religious as well as a political 

community”. 
100 Cf. Platão, Apologia, 24b-c; Xenofonte, Memoráveis, 1.1.1; Apologia, 10. 



69 

 

e IV, mostra que os atenienses observavam a impiedade como uma ofensa sujeita à sanção – e 

uma ofensa séria.”101 

Pode-se dizer que Platão, nas Leis, em perfeita conformidade com o éthos de seu 

tempo, adotará essa prática grega, prevendo, no corpo do sistema jurídico organizado para 

regulamentar a vida da futura cidade, uma legislação específica contra a impiedade. É o que 

acontece, realmente, no livro X da obra, onde o Estrangeiro de Atenas, protagonista das 

discussões, após tratar dos crimes relacionados às injúrias físicas e aos danos materiais, passa 

à elaboração da lei acerca da asébeia. O princípio que sustenta o desenvolvimento dessa parte 

de seu discurso legislativo é que a impiedade deve ser compreendida como uma grave ofensa 

contra os deuses da cidade e contra as crenças religiosas que constituem o credo oficial da 

comunidade. Tal ofensa, segundo o Estrangeiro, pode assumir, na verdade, três formas 

específicas: 1) crer que os deuses não existem; 2) crer que os deuses existem, mas não se 

preocupam com os negócios humanos; 3) crer que os deuses existem, se preocupam com os 

negócios humanos, mas podem ser corrompidos por meio de oferendas e sacrifícios. É o que 

ele afirma, de fato, de maneira explícita, nos seguintes termos: 

 

Quem acredita, em consonância com as leis, que os deuses existem, em 

hipótese alguma cometerá de intento qualquer ação ímpia, nem soltará da boca 

expressões blasfemas, o que só poderia fazer numa das seguintes 

contingências: ou por não acreditar, conforme disse, na existência dos deuses; 

ou, e será a segunda hipótese, embora acredite que existam, acham que eles 

não interferem nos negócios humanos; ou, ainda, que são fáceis de dobrar com 

sacrifícios e de conquistar com súplicas.102 

 

 A legislação contra a impiedade, como dissemos, tratará essas formas de ateísmo e 

de heresia como crimes gravíssimos contra a cidade e suas crenças, considerando os homens 

que a elas aderem como elementos nocivos para o éthos da comunidade. Isso significa que o 

ateísmo, nas suas múltiplas manifestações, será compreendido, pelo Ateniense, como uma 

forma perigosa de vício, que deve ser, por isso, combatida todas as maneiras no seio da pólis. 

No entanto, é preciso observar que, na elaboração de semelhante lei, o Ateniense 

julga que o legislador deve, antes de estabelecer o comando proibitivo e determinar as 

respectivas sanções e penas no caso de sua transgressão, redigir um preâmbulo de caráter 

persuasivo que procure convencer os homens tentados pelo ateísmo acerca do caráter errôneo 

de suas crenças. Ou seja, o Ateniense julga que, antes de punir o ímpio, a lei deve procurar 

persuadi-lo de seu comportamento equivocado. Defendendo a necessidade desse prelúdio 

                                                 
101 Tradução nossa. 
102 Leis, X, 884b. 



70 

 

(prooivmion) legal, de caráter persuasivo, como um recurso prévio à ameaça de punição, o 

Estrangeiro de Atenas, na verdade, não está introduzindo uma ideia nova nas discussões, mas, 

pelo contrário, reafirmando um procedimento já advogado por ele em outros momentos do texto 

no que diz respeito à estrutura de todas as normas legais que comporão o código que 

regulamentará a vida da futura cidade. 

De fato, a ideia de que a norma legal teve ter uma estrutura dupla, constituída por 

um preâmbulo, de natureza mais retórica, e por um comando, acompanhado do enunciado das 

penas, é recorrente nas Leis e constitui uma das principais inovações dessa obra em relação à 

questão da legislação.  A passagem fundamental para se compreender esse elemento do diálogo 

encontra-se no livro IV, em um longo trecho em que o Estrangeiro procurará justamente 

delimitar melhor como deve ser a prática do legislador em relação aos cidadãos.103 Percebe-se 

que sua preocupação, no tratamento desse problema, tem a ver com a tentativa de obter do 

cidadão o máximo de adesão possível àquilo que as leis determinam – o que só se torna viável 

se a lei não se restringe à mera coerção. A fim de explicar isso para os seus interlocutores, o 

Estrangeiro comparará então o modo de proceder do legislador ao modo de proceder do poeta 

e do médico. Segundo ele, de fato, enquanto o poeta pode dizer, sobre um único e mesmo 

assunto, coisas contraditórias, sem se preocupar com a coerência, o legislador deve agir de 

maneira inteiramente oposta e se esforçar por manter a mais absoluta coerência, dizendo sempre 

o mesmo sobre as mesmas coisas.104 Porém, acrescenta o Estrangeiro, o fato de o legislador ter 

de ser absolutamente coerente não significa que o seu discurso tenha de ser simples. Para ilustrar 

isso, ele lança mão do exemplo extraído do comportamento de dois tipos radicalmente opostos 

de médicos – o médico de escravos e o médico de homens livres: enquanto o primeiro médico, 

observa o Ateniense, não esclarece seu paciente nem lhe dá maiores explicações sobre o seu 

caso, mas limite-se a prescrever, de forma bruta, violenta e sucinta, um tratamento, o segundo 

age de maneira contrária e, antes de prescrever o tratamento, procura esclarecer o doente e 

convencê-lo da necessidade de seguir a terapia indicada.105 Segundo o Estrangeiro, o legislador, 

na medida em que pretende ser também um educador, deve agir como o médico de homens 

livres e não como o médico de escravos: as leis por ele prescritas para os cidadãos não devem 

ser, pois, simples, compondo-se apenas de um comando e do enunciado da pena, mas duplas, 

contendo, além do comando e do enunciado da pena, um prelúdio (prooivmion) que busque 

                                                 
103 Leis, IV, 718c-723d. Sobre esse passo, ver os comentários de BRISSON, 2003, p. 28-29. 
104 Leis, IV, 719a-e. 
105 Leis, IV, 720a-d. 



71 

 

convencer os cidadãos da legitimidade daquilo que é prescrito. Em outras palavras, na medida 

em que a lei possui uma finalidade pedagógica, ela deve ser constituída por uma adequada 

combinação de persuasão (peiqwv) e força (ou violência) (biva).106 Leiamos, agora, a parte final 

dessa reflexão proposta pelo Estrangeiro acerca da necessidade dos preâmbulos persuasivos: 

 

O fato é que, desde que começamos a conversar e a manhã cedeu lugar ao 

meio-dia, alcançamos este aprazível pouso sem falar em outra coisa a não ser 

de leis; no entanto, somente agora principiamos a entrar no assunto 

propriamente dito, pois tudo o que ficou para trás constitui apenas o proêmio 

às leis. E por que me exprimo desse modo? Pelo desejo de acrescentar a 

observação de que todo discurso, ou melhor, tudo o de que a voz participa 

compõe um prelúdio e, por assim dizer, uma espécie de exercício preparatório 

que vale como exórdio, de grande vantagem para o que se pretende 

desenvolver. É assim que as odes com acompanhamento de cítara, a que 

damos o nome de nomos ou leis, e as outras composições musicais principiam 

sempre por um prelúdio admiravelmente trabalhado. Mas, a respeito das leis 

de verdade, que denominamos de leis políticas, nunca ninguém falou em 

prelúdio, nem nenhum compositor o deu a conhecer, como se, por natureza, 

não devesse existir. Porém, o que nossa conversação de hoje demonstra, me 

parece, é que existem. Conforme vimos, as leis por nós consideradas 

comportam apenas uma dupla redação, mas constam, realmente, de duas 

partes: a lei e o prelúdio à lei. A prescrição que denominamos tirânica e que 

comparamos às dos médicos por nós tidos na conta de escravos, é lei pura; a 

que [foi] mencionada antes e recebeu o qualificativo de persuasiva, porque de 

fato visa a persuadir, corresponde à porção introdutória do discurso. Para que 

o cidadão a quem a lei é destinada receba com simpatia e benevolência a 

prescrição que é a própria lei: eis o que me parece ser o fim a que visava o 

autor do discurso tendente à persuasão. Por isso mesmo, segundo penso, o 

nome que lhe cabe, à justa, é o de prelúdio, não o de razão da lei. Exprimindo-

me desse modo, que mais fora lícito acrescentar? O seguinte: que o legislador 

jamais proponha leis não precedidas de proêmio, o que as deixará tanto mais 

diferentes entre si como diferem os dois métodos mencionados há pouco.107 

 

 A fim de obter o consentimento dos cidadãos e predispô-los à aceitação daquilo que 

a lei prescreve, a norma legal deve, portanto, conter um prelúdio de caráter persuasivo e não se 

limitar à simples coerção. Em outras palavras, as exigências do nómos devem ser precedidas 

pelo trabalho da peithó, trabalho esse que se confunde com uma forma de pedagogia retórica 

que atua sobre os sentimentos e as disposições dos cidadãos.108 É preciso, porém, compreender 

adequadamente a natureza desses prelúdios que as Leis concebem como um elemento 

fundamental para a correta elaboração do código legislativo. Como viram alguns comentadores, 

tais prelúdios não são discursos de caráter racional, que procurariam explicitar, por meio de 

argumentos e demonstrações filosóficas, as razões daquilo que a lei prescreve, mas constituem, 

                                                 
106 Leis, IV, 722a-723d. 
107 Leis, IV, 722d-723b. 
108 Sobre isso, cf. as boas análises de BRISSON & PRADEAU, 2012, p. 85-92. 



72 

 

na maioria dos casos, enunciados puramente retóricos, que, valendo-se de mitos e motivos de 

ordem religiosa, tratam de exortar os cidadãos a obedecer ao nómos e fazer o que ele 

comanda.109  Isso significa que a maioria dos preâmbulos legais do diálogo constitui uma 

estratégia oratória que visa alcançar o consentimento dos cidadãos não por meio do puro lógos, 

mas através do mýthos, não podendo ser vistos, assim, como uma tentativa de racionalizar os 

homens. 

A lei contra a impiedade presente no livro X das Leis é elaborada de acordo com os 

princípios mencionados acima e manifestará, assim, a preocupação de mesclar persuasão e 

coerção em sua estrutura. Como tal, essa legislação conterá, portanto, além do comando e do 

enunciado da pena correspondente, um prelúdio que busca persuadir os ímpios do seu erro. No 

entanto, ao chegar a esse ponto, deparamo-nos com um elemento de importância fundamental, 

porque, à diferença do que ocorre com os outros preâmbulos legais que, como vimos, têm um 

caráter puramente retórico, o preâmbulo à lei contra a impiedade se organizará como uma 

verdadeira demonstração (a*povdeixiς), lançando mão de argumentos filosóficos (lovgoi) que 

tentarão provar, contra o que afirmam os ateus, a existência dos deuses. Isso significa que o 

preâmbulo à lei contra a impiedade possui um caráter sui generis, porque ele é o único 

estruturado de um modo genuinamente filosófico, levando à constituição de uma teologia de 

caráter racional.110  Segundo a explicação elaborada por OLIVEIRA, tal coisa acontece, no 

contexto das Leis, porque o ateísmo é encarado nessa obra como uma postura intelectual mais 

elaborada e sofisticada, resultante de uma visão filosófica do que é a natureza (fuvsiς), e contra 

a qual o discurso religioso tradicional, portanto, parece impotente. Na medida em que o ateísmo 

assim compreendido não pode ficar sem uma resposta, uma vez que ele é uma séria ameaça 

para a ordem da pólis e para a religião cívica que a sustenta, é preciso, pois, adotar, em relação 

a ele, um outro procedimento, que, indo além da teologia popular, recorra às ferramentas 

próprias do lógos. Nos termos de OLIVEIRA, 2011, p. 300-301: 

 

 

                                                 
109 Ver STALLEY, 1983, p. 42-43; BRISSON, 2003, p. 30; OLIVEIRA, 2011, p. 282-286; BRISSON; 

PRADEAU, 2012, p. 90-92. 
110 Cf. MORROW, 1993, p. 477: “In conformity with his principles that the legislator should not be 

content with commands and prohibitions, but must attempt to persuade his citizens, Plato introduces his 

law against impiety with a prelude intended to persuade offenders of the error of their impious beliefs. 

It is the longest of all such preludes in the Laws, and it differs markedly from all the others in professing 

to demonstrate as well as persuade. There are hortatory passages in it, but its main part is concerned 

with the establishment of premises, in the dialectical manner familiar from the other Platonic dialogues, 

and with the drawing of conclusions from them by logical inference.” Ver também, mais uma vez, os 

esclarecimentos de BRISSON, 2003, p. 31. 



73 

 

Uma vez (...) que o ateísmo é uma concepção filosófica derivada de uma 

reflexão madura sobre a natureza (fuvsiς) e as causas da ordem cósmica, o 

legislador terá de adotar em seu tratamento com os ateus um tipo de 

procedimento discursivo diferenciado: ele não poderá se contentar com as 

meras admoestações e exortações próprias à retórica religiosa convencional, 

mas deverá recorrer a argumentos (lovgoi) que se articulem, em alguma 

medida, sob a forma de uma demonstração (a*povdeixiς, e*pivdeixiς) e que, 

apresentando uma visão alternativa da ordem natural, sejam capazes de 

superar a clivagem convencionalista entre nómos e physis. Por outras palavras, 

a defesa da religião tradicional diante dos desafios lançados pelo ateísmo só 

poderá se fazer de uma forma não tradicional. Nesse sentido, podemos dizer, 

então, que na cidade platônica das Leis a teologia civil não é, pois, de modo 

algum suficiente: é preciso que a um ensinamento religioso de caráter popular 

ou retórico suceda a tentativa de constituição de uma teologia justificada 

racionalmente, isto é, uma teologia que, no intuito de persuadir os ateus de seu 

erro intelectual, efetue a demonstração da existência dos deuses, valendo-se, 

na medida do possível, apenas dos recursos argumentativos do lógos. 

 

 Ao ouvir, no diálogo, a proposta do Ateniense de elaborar semelhante lógos, 

refutando as opiniões dos ateus e defendendo os ensinamentos da religião tradicional, Clínias 

reage de maneira entusiasmada, afirmando que esse discurso seria “o mais belo e excelente 

prelúdio para nossas leis”.111 A reação e a resposta de Clínias são importantes, do ponto de vista 

interpretativo, porque elas constituem um elemento literário que mostra muito bem como, nas 

Leis, a questão relacionada ao ateísmo e à contestação da religião é encarada como algo 

extremamente grave, requerendo como tal, para a sua resolução, a elaboração de um lógos 

filosoficamente mais sofisticado. Na seção a seguir, procuraremos examinar os principais 

elementos desse lógos desenvolvido pelo Estrangeiro no livro X das Leis, buscando 

compreender como ele pretendente desconstruir a visão de mundo proposta pelo ateísmo, 

desembocando em uma verdadeira justificação da religião cívica. 

 

3.3 A demonstração da existência dos deuses no livro X das Leis e a condenação da 

impiedade. 

 

 O ponto de partida do Estrangeiro, na elaboração da lei contra a impiedade, é, como 

vimos, a construção de um prelúdio que, recorrendo a argumentos, procurará persuadir os ateus 

ou ímpios do equívoco de sua postura intelectual. O Estrangeiro considera, porém, que, para 

fazer isso de uma maneira correta, é preciso, antes de qualquer outra coisa, estabelecer com 

clareza e de maneira consistente os termos principais da visão de mundo que sustenta a opinião 

dos ímpios. A ideia por detrás desse procedimento parece ser a de que só assim a contestação 

                                                 
111 Leis, X, 887c. 



74 

 

do ateísmo poderá ser vista como algo filosoficamente satisfatório, e não como uma mera 

repreensão retórica, cujo principal apoio encontrar-se-ia nas crenças próprias à piedade 

tradicional. Como mostra o Ateniense, o que caracteriza o ateísmo como visão de mundo é 

justamente o fato de que ele constitui uma certa compreensão do que é, realmente, a natureza 

(fuvsiς), envolvendo, como tal, uma explicação elaborada de como se deu, portanto, a origem 

ou a gênese de todas coisas. Em outras palavras, o ateísmo é, numa primeira abordagem, 

fundamentalmente uma cosmologia, isto é, um lógos que pretende nos fornecer um ensinamento 

verdadeiro acerca da ordem geral do mundo e das causas primeiras que a sustentam. 

Evidentemente, se o ateísmo é assim entendido, percebe-se que a sua refutação envolve 

necessariamente a elaboração de uma visão do que é a natureza ou phýsis radicalmente contrária 

àquela por ele preconizada. Ou seja, à cosmologia proposta pelos ímpios, é preciso opor um 

outro tipo de cosmologia, de caráter não materialista e que abra espaço para o reconhecimento 

dos deuses e de causas divinas na explicação das coisas. 

Estabelecendo esses elementos e dando início à sua exposição do que é o lógos 

defendido pelos ímpios, o Estrangeiro observa que esse lógos encontra-se desenvolvido e 

elaborado em determinados escritos que circulam por várias cidades gregas, mas que inexistem 

em Creta e em Esparta, graças à ordem imposta nessas cidades por um bom regime. Ora, o que 

é próprio de tais escritos, prossegue ele, é a apresentação de uma doutrina que é tida por muitos, 

principalmente pelos mais jovens, como a expressão da mais elevada sabedoria, doutrina que 

atribui a gênese das coisas a três causas principais: a natureza (fuvsiς), a arte (tevcnh) e o acaso 

(tuvch).112 De fato, conforme a explicação proposta pela referida doutrina, as coisas maiores e 

mais belas são produzidas pela ação da natureza e do acaso, ao passo que as coisas menores ou 

mais insignificantes são resultado da arte. Esclarecendo melhor o que isso significa para seus 

interlocutores, o Ateniense observa que, segundo o que afirmam os ímpios, “o fogo, a água, a 

terra e o ar são produto da natureza e do acaso” e que de tais elementos materiais primitivos se 

formaram posteriormente, através das combinações entre o quente e o frio, o seco e o úmido, o 

duro e o mole, os corpos mais complexos, como o sol, a lua e os astros, “totalmente privados 

de vida”.113 A gênese do céu, portanto, se explica, na ótica dessa concepção ateia, por meio da 

mescla mecânica, natural e totalmente fortuita dos elementos físicos. Ora, prossegue o 

Estrangeiro, a partir da formação dos corpos celestes e dos seus movimentos surgem as estações 

do ano e, com elas, as plantas (mundo vegetativo) e os animais. Todo esse processo ocorre, na 

                                                 
112 Leis, X, 886b-888e. 
113 Leis, X, 889b. 



75 

 

opinião dos ateus, enfatiza o Estrangeiro, “sem interferência da inteligência ou de alguma 

divindade ou da arte, mas pela natureza e pelo acaso.”114 A arte aparece apenas em um momento 

posterior, como uma invenção precária de criaturas mortais, restringindo-se à produção de 

divertimentos e simulacros que participam muito pouco da verdade. Na realidade, complementa 

o Estrangeiro, as únicas artes que produzem algo de sério e valioso são aquelas que associam 

sua capacidade à força da natureza, como, por exemplo, a medicina, a agricultura e a ginástica. 

Na linha de raciocínio seguida pelos ateus, a política e seu maior produto, a legislação, 

aparecem como elementos que participam minimamente da natureza, e é por esse motivo que, 

segundo esse raciocínio, suas proposições carecem inteiramente da verdade.115 

Como Clínias não compreende adequadamente o significado das últimas 

proposições, o Ateniense lhe esclarece que o que os ateus afirmam antes de mais nada, a partir 

dos argumentos desenvolvidos antes, é que os deuses não existem por natureza (fuvsei), mas 

apenas graças à arte (tevcnh/) e à lei (novmw/). Sendo assim, a maneira como eles são concebidos 

varia de um lugar para outro, de acordo com a variação das convenções em que se apoiam os 

legisladores. O mesmo se passa com os valores morais (o belo, o justo, o nobre), que, enquanto 

produtos da arte e, portanto, da convenção, não encontram fundamento na natureza e se 

modificam de acordo com a mudança das sociedades.116 

Como se vê pela exposição do Ateniense, o lógos ateu que representa uma ameaça 

para a religião da cidade segue o seguinte desenvolvimento: num primeiro momento, ele 

constrói uma cosmologia rigorosamente materialista, que explica a formação do mundo como 

resultado casual de forças físicas atuando cegamente, sem qualquer intervenção de um desígnio 

ou de uma inteligência, vendo na arte um produto tardio e secundário no processo de gênese 

das coisas; num segundo momento, a partir dos termos da cosmologia materialista estabelecida, 

ele reduz tudo que diz respeito aos valores e à legislação à arte, entendida como frágil produto 

da ação humana, recusando à esfera da política e da moralidade qualquer fundamento na 

natureza. Para o Ateniense, o resultado filosófico da concepção cosmológica proposta pelos 

ateus é, assim, a defesa explícita de uma oposição profunda entre natureza e lei, defesa que 

constitui um grande perigo para a ordem da cidade, uma vez que, afirmando o caráter falso e 

convencional das leis, dos deuses e dos valores que a sustentam, cria a oportunidade para o 

desenvolvimento de atitudes imoralistas, que desprezam os princípios éticos socialmente 

                                                 
114 Leis, X, 889b-c. 
115 Leis, X, 889c-d. 
116 Leis, X, 889e-890a. 



76 

 

admitidos, em nome de uma vida em conformidade com a natureza. Ou seja, o grande perigo 

do ateísmo é a corrupção moral que ele pode produzir, comprometendo, dessa forma, a virtude 

e a educação dos cidadãos. Como explica BRISSON, 2003, p. 35, comentando esse aspecto da 

argumentação do livro X das Leis: 

 

A técnica (tékhne), que é o último produto da natureza (phúsis) e do acaso 

(túkhe), encontra-se aqui, no que diz respeito aos deuses e aos valores, 

assimilada à lei. Tal concepção cria a possibilidade de um conflito entre a 

natureza e a lei, que se encontra do lado da técnica, pois certos valores são 

atribuídos à natureza e outros, à lei. No entanto, enquanto a natureza é a 

mesma em toda a parte, as leis que resultam da técnica diferem conforme as 

legislações. Por conseguinte, os valores são convencionais e, assim, mutáveis, 

já que, tendo eles uma origem, terão um fim. O legislador e os dirigentes da 

cidade não podem pretender possuir uma arte verdadeira, de origem divina. 

Como, então, os cidadãos poderiam sentir-se obrigados por essas leis? Nesse 

contexto, todo projeto de legislação fundado no reconhecimento de valores 

indiscutíveis e, por conseguinte, universais deve ser abandonado logo de saída. 

 

 O discurso proposto pelos ateus representa, pois, um grande perigo para a ordem 

moral da cidade e para a legislação, ameaçando a areté e a paideía tradicionais. O cretense 

Clínias, no diálogo, ao ouvir o término da exposição feita pelo Ateniense dos conteúdos desse 

discurso, dá-se perfeitamente conta disso, manifestando grande perplexidade diante da ousadia 

manifestada pelos ateus ao negar abertamente a existência dos deuses e dos valores: “Que 

doutrina nos expuseste, forasteiro”, diz ele, “e que peste ataca os moços a esse ponto, conforme 

disseste, na vida pública e até mesmo no interior dos lares”.117 Uma vez que grave é a ameaça 

constituída pelo discurso dos ateus, o legislador deve, portanto, tratar de elaborar um 

contradiscurso, que refute as suas teses e prove a existência da divindade, explicitando com isso 

o caráter não convencional dos valores. A estratégia seguida pelo Estrangeiro para alcançar esse 

objetivo consiste em inverter os termos em que o argumento dos ateus foi estabelecido, 

determinando que aquilo que é realmente natural e, portanto, primordial na ordem do mundo é 

não os elementos físicos (água, ar, terra e fogo) e seus movimentos mecânicos, mas sim o 

intelecto e a arte. Em outras palavras, trata-se de elaborar uma cosmologia não materialista, em 

que a phýsis seja identificada com a razão (nou~ς), não com o acaso, evidenciando, dessa forma, 

que o desígnio e a atividade inteligente possuem uma primazia sobre o que é puramente 

material.118 

 Na perspectiva do Ateniense, a elaboração de uma cosmologia desse tipo envolve, 

                                                 
117 Leis, X, 890b. 
118 Cf. STALLEY, 1983, p. 169. 



77 

 

antes de tudo, a demonstração da prioridade da alma (yuchv) e de tudo que diz respeito a ela em 

relação aos corpos (swvmata). Segundo BRISSON, 2003, p. 35, isso significa que o lógos 

desenvolvido pelo Ateniense tentará, pois, fornecer “uma prova de que o movimento ordenado 

do mundo é obra de uma alma dotada de razão”. O ponto de partida de tal lógos é a constatação 

de que no cosmo há, além de coisas em repouso, coisas que se encontram em movimento 

(kivnhsiς). Ora, de um modo geral, o movimento pode ser de dois tipos: 1) o movimento que é 

causa do movimento de outras coisas, mas não de si mesmo, e 2) o movimento que se move a 

si mesmo, ao mesmo tempo em que move outras coisas (o movimento automotor). 119 

Argumenta o Ateniense que o primeiro tipo de movimento, aquele que produz o movimento de 

um outro mas não o seu próprio, não pode ser considerado como o mais primordial (prw~ton). 

De fato, segundo ele, para percebermos isso, basta pensarmos na seguinte hipótese: imaginemos 

uma situação em que todas as coisas do universo caiam na imobilidade; nessa situação, é 

evidente que o primeiro movimento que se manifestará e que romperá a imobilidade geral é o 

movimento que é causa de si mesmo, o movimento automotor, não o movimento oposto, isto é, 

aquele que é causado por um outro. A ideia do Ateniense é, pois, clara: o movimento que se 

move a si mesmo é necessariamente anterior ao movimento que é produzido por um outro.120 

 Levando adiante seu argumento, o Estrangeiro de Atenas faz ver a Clínias, por meio 

de um rápido diálogo, que aquilo que é capaz de se mover a si mesmo é necessariamente algo 

vivo ou animado e que o que é vivo ou animado é, por definição, aquilo que possui uma “alma” 

(yuchv). Aceitos esses pontos, conclui ele, não há, então, como não se admitir que a alma é o 

movimento capaz de se mover a si mesmo, o movimento verdadeiramente automotor.121 E se 

se admite que a alma é o movimento automotor e, como tal, por conseguinte, o movimento mais 

primordial do universo, aquele que é o princípio primeiro (a*rchv) da geração das coisas e de 

todos os demais movimentos, não há como não reconhecer também que ela é, necessariamente 

e por natureza, algo anterior ao corpo, de forma que tudo aquilo que diz respeito à sua essência, 

isto é, pensamentos, memórias, desejos, volições etc., é anterior aos atributos corpóreos: largura, 

comprimento, profundidade, força.122 

Por meio de uma análise do fenômeno do movimento, o Estrangeiro julga ter 

provado, assim, a concepção de que a alma é a causa primeira do movimento do universo e, 

consequentemente, o princípio que detém uma primazia sobre o corpo. Mas, para o protagonista 

                                                 
119 Leis, X, 893c-894c. 
120 Leis, X, 895a-b. 
121 Leis, X, 895c-896a. 
122 Leis, X, 896b-d. 



78 

 

do diálogo, isso ainda não é suficiente. De fato, uma vez que alma, enquanto princípio psíquico, 

pode ser benévola ou maligna, resta determinar que tipo de alma é responsável pelo controle 

dos movimentos observados no universo: a alma boa ou a alma má.123 O Ateniense pretende 

resolver tal questão por meio de um raciocínio, fundado nos seguintes desenvolvimentos: 

1) Os movimentos do céu e dos astros são absolutamente circulares e uniformes; 

2) Os movimentos circulares uniformes são os mais próximos do intelecto (nou~ς) e, por-

tanto, os mais racionais, uma vez que são aqueles que se realizam da maneira mais re-

gular e harmoniosa possível, desenvolvendo-se sempre da mesma maneira e de acordo 

com o mesmo ritmo; 

3) Segue-se daí que os movimentos dos corpos celestes e dos céus são a expressão do 

intelecto, o que significa que a alma que os produz é necessariamente boa. 

4) Dizer que a alma boa, racional, é a causa responsável pelos movimentos do universo, 

significa, para o Estrangeiro, que a divindade de fato existe e que ela é o princípio que 

governa todas as coisas, uma vez que todos os movimentos ordenados existentes no 

cosmo podem ser explicados pela presença dessa psykhé benévola.124 

Mas o Estrangeiro não se detém nessa última proposição: de fato, indo além, ele 

afirma que, na medida em que a boa psykhé é realmente racional, divina e causa de tudo, ela 

não pode deixar de cuidar das coisas humanas, ao mesmo tempo em que se revela como um 

princípio absolutamente justo e inflexível, que não pode ser corrompido por sacrifícios e 

oferendas feitos pelos homens.125 

Com esse argumento, que deverá servir de prelúdio à lei acerca da impiedade, o 

Estrangeiro de Atenas pretende ter refutado a tese ateísta que via a ordem do mundo como 

produto do acaso e da natureza (entendida de maneira puramente materialista) e estabelecido o 

ponto de vista contrário, que vê a ordem do mundo como produto da razão, da alma, do desígnio 

e, portanto, de algo divino. Tal argumento, segundo ele, será dirigido a todos os ímpios que 

habitam a cidade. Ora, prossegue o Ateniense, aqueles ateus que, apesar não serem persuadidos 

pela argumentação, se mostrarem, porém, corrigíveis, deverão, de acordo com a lei, ser 

recolhidos a uma prisão, onde permanecerão presos por cinco anos. Nessa prisão 

(sugestivamente chamada de sophronistérion – “Casa da Volta à Razão”),126 localizada fora da 

cidade, esses ímpios receberão apenas a visita dos membros do Conselho Noturno, órgão 

                                                 
123 Leis, X, 896e-897a. 
124 Leis, X, 897c-899d 
125 Leis, X, 899d-905c. 
126 Ver BRISSON, 2003, p. 37. 



79 

 

intelectual supremo de Magnésia,127 que procurarão educá-los e convencê-los de seu erro por 

meio de argumentos filosóficos. Para o Estrangeiro de Atenas, a lei deve determinar que se, ao 

fim desses cinco anos, algum ímpio não se deixar persuadir e pretender insistir em sua visão 

errônea acerca dos deuses, ele deverá ser considerado como incorrigível e condenado à pena 

capital.128 

Como se vê, a abordagem assumida pelas Leis no tratamento do problema do 

ateísmo é, sem dúvida alguma, radical e rigorosa, principalmente se levamos em conta os 

padrões da sociedade liberal moderna. No entanto, o que nos interessa observar é que essa 

abordagem nos mostra, com suficiente clareza, como, na obra em questão, Platão concebe a 

religião como uma instituição realmente essencial para a ordem da cidade, sem a qual não seria 

possível à cidade, portanto, garantir uma fundamentação mais sólida para as suas leis, sua 

paideía e os seus valores. A aposta platônica é que a religião possui, assim, uma função moral 

e política decisiva, na medida em que ela confere ao nómos e ao éthos de uma pólis um caráter 

sagrado e mesmo divino, assegurando, num plano teológico, a virtude dos cidadãos e a paideía 

moral por eles recebida. Religião, moralidade, educação e política encontram-se, pois, no 

âmbito dessa reflexão, rigorosamente articuladas e é essa articulação que caracterizará de 

maneira expressiva a ordem teocrática própria à politeía descrita nas Leis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
127  Sobre o Conselho Noturno, ver BRISSON & PRADEAU, 2012, p. 145-149. 
128 Leis, X, 908b-909a. 



80 

 

CONCLUSÃO 

 

 Ao chegar ao término desta dissertação, acreditamos ter explorado e elucidado, com 

o devido cuidado analítico, alguns aspectos teóricos relevantes das Leis que, a nosso ver, 

corroboram a proposta de interpretação que adotamos na leitura dessa obra. De fato, como 

afirmamos inicialmente, o impulso fundamental que deu origem às nossas pesquisas foi a 

pretensão de tentar compreender melhor o caráter essencialmente ético e pedagógico do projeto 

político elaborado por Platão em seu último e mais vasto diálogo, as Leis. Dizendo de maneira 

mais precisa, a ambição primordial que orientou nossa investigação consistiu em tentar ver 

como Platão, nas Leis, se esforça para desenvolver uma proposta de politeía ou de organização 

da cidade e de suas leis que, ao estabelecer a realização da virtude ou da excelência humana 

(a*rethv) como o seu objetivo mais elevado, resulta na determinação da educação (paideiva) 

como uma instituição crucial da vida política. Assumindo essa ambição, consagramo-nos, então, 

à leitura desse importantíssimo texto platônico e pudemos ver como, realmente, o pensamento 

político aí articulado, possuindo uma orientação essencialmente axiológica ou moral, promove 

uma profunda e substancial conexão entre as dimensões da política, da ética e da educação. 

Esses elementos, segundo cremos, aparecem já claramente elaborados no livro I das 

Leis, cujos conteúdos foram o objeto de análise de nosso primeiro capítulo. De fato, vimos, na 

parte inicial desta dissertação como Platão, no livro I das Leis, partindo de uma crítica ao caráter 

militarista dos regimes de Creta e Esparta e ao ideal bélico de virtude por eles promovido, chega 

à concepção de que a meta suprema de uma boa politeía e das leis a ela inerentes é não a 

realização de uma forma isolada de excelência (a coragem), mas, ao contrário, a promoção da 

excelência humana completa (pa~sa a*rethv), isto é, a excelência tomada em sua integralidade, 

a qual inclui em si as quatro principais virtudes (sabedoria, temperança, justiça e coragem). 

Levando adiante a análise desse livro, pudemos verificar que, para Platão, a determinação da 

excelência completa como meta da legislação exige que a educação (paideiva) seja 

compreendida como um mecanismo fundamental na estruturação da cidade, uma vez que é por 

meio da educação e de seus procedimentos que os cidadãos são formados para a vida excelente 

ou virtuosa. Isso significa, então, de acordo com o que o livro I nos ensina, que a lei escrita 

(novmoς) pode ser compreendida como um mecanismo pedagógico e que o legislador é, pois, um 

educador. Na seção final desse primeiro capítulo, observamos enfim como Platão compreende 

essa educação para a excelência humana como uma forma de autocontrole ou de domínio da 

razão sobre os afetos, que encontra na lei sua expressão pública e na prática dos banquetes uma 

ocasião singular para o seu aperfeiçoamento. 



81 

 

No segundo capítulo de nossa dissertação, buscando dar continuidade e mais 

consistência à nossa leitura, voltamo-nos para o livro II das Leis, no intuito de ver de que 

maneira, nesse momento da obra, Platão aprofunda sua reflexão sobre as relações entre política, 

educação e legislação. Assim fazendo, pudemos observar como o filósofo, no livro II, partindo 

de uma concepção antropológica sumamente realista, que vê o homem, tomado em sua 

condição mais primitiva, como um ser meramente sensorial e de afetos, concebe a educação 

elementar como um treinamento das sensações de prazer e de dor. Na perspectiva pedagógica 

e antropológica elaborada por Platão nessa parte da obra, educar o homem significa, portanto, 

antes de mais nada, conferir uma disciplina moral às suas paixões, de forma a fazer com que 

ele ame aquilo que deve amar e tenha aversão por aquilo que ele deve odiar. Ademais, vimos 

também, nesse contexto, como Platão, desenvolvendo sua reflexão, considera que a música 

cumprirá um papel decisivo nesse treinamento dos afetos, na medida em que ela, aproveitando-

se do encantamento produzido pela percepção do ritmo e da harmonia, pode atuar sobre as 

paixões humanas e discipliná-las, adequando-as àquilo que a lei prescreve como o mais correto. 

A música aparece, assim, como um instrumento fundamental de paideía e, por conseguinte, 

como uma arte dotada de inequívocas funções morais e políticas. Finalmente, verificamos, na 

última etapa desse capítulo, como o livro II das Leis, ao conceber a música como um 

instrumento de paideía e como uma forma de arte dotada de funções políticas e morais, é levado 

a defender a necessidade de um controle, por parte da cidade, das produções poéticas e musicais 

elaboradas na cidade. O argumento platônico, como vimos, para justificar isso, é que se a 

música é capaz de influenciar decisivamente as paixões humanas e conformar o caráter e a 

sensibilidade dos cidadãos, ela não pode ser abandonada ao capricho dos poetas, mas deve se 

sujeitar ao governo da pólis e aos interesses do legislador. 

Finalmente, no terceiro capítulo deste trabalho, dedicamo-nos à análise de um outro 

elemento fundamental no projeto político das Leis e que é visto por Platão como um instrumento 

indispensável para assegurar a virtude e a educação dos cidadãos, garantindo, assim, o éthos 

responsável pela boa ordem da cidade. Tal elemento é a religião, que, como mostramos no 

referido capítulo, constitui uma instituição decisiva na estruturação do sistema político 

elaborado pelas Leis, encontrando-se presente em todos os âmbitos da vida civil, como a base 

que sustenta e legitima a paideía e a areté dos cidadãos. Desenvolvendo a abordagem desse 

problema, constatamos que o tipo de politeía que Platão propõe nessa obra pode ser 

caracterizado como uma autêntica teocracia, isto é, como um regime que funde de maneira 

substancial política, moral e religião, concebendo a divindade (qeovς) como o verdadeiro 



82 

 

fundamento das leis e valores que regem a cidade. Nessa concepção, como observamos 

igualmente, a crença nos deuses é considerada, portanto, como um fator essencial para 

desenvolver e conservar a moralidade necessária à cidade, aparecendo o ateísmo e a impiedade 

como atitudes intelectuais maléficas para a ordem política, as quais devem, pois, ser punidas 

como crimes extremamente graves. 

Acreditamos que a análise das questões e dos conteúdos mencionados rapidamente 

acima evidencia que as Leis são, de fato, um texto de suma importância para se compreender 

mais adequadamente a reflexão que Platão propõe acerca da cidade, contendo um projeto 

político e legislativo que, assumindo como referencial máximo a virtude ou excelência humana, 

possui uma inequívoca dimensão ética e pedagógica. A nosso ver, no momento de crise que 

agora vivemos, a confrontação de tal reflexão e das questões fundamentais por ela produzidas 

pode ser um procedimento filosófico extremamente salutar e instigante, levando-nos ao 

reconhecimento de que o pensamento platônico conserva, apesar dos séculos, indiscutíveis 

vigor e atualidade. 



83 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

Fontes primárias 

 

ALMEIDA PRADO, Anna Lia de. Platão. A República: [ou sobre a justiça, diálogo político]. 

Tradução; revisão técnica e introdução de Roberto Bolzani Filho. 2a ed. São Paulo, Martins 

Fontes – Selo Martins, 2014. (Coleção Paideia). 

 

BLOOM, Allan. The Republic of Plato. Translated, with notes, an interpretive essay, and a new 

introduction. 2nd ed. New York, Basic Books, 1991. [11968]. (Philosophy and Political Theory). 

 

BLUCK, R. S. Plato’s Meno. Edited with introduction and commentary. Cambridge, 

Cambridge University Press, 2010. [11961]. 

 

BRISSON, Luc. Platon. Apologie de Socrate, Criton. 2e éd. Introductions, traduction et notes. 

Paris, Flammarion, 2005. (Collection GF Philosophie). 

 

______. Platon. Les Lois. I à VI. Paris, Flammarion, 2006. (Collection GF Philosophie). 

 

______. Platon. Les Lois. VII à XII. Paris, Flammarion, 2006. (Collection GF Philosophie). 

 

BRISSON, Luc; PRADEAU, Jean-François. Platon. Le Politique. Traduction, introduction et 

notes. Paris, Flammarion, 2003. (Collection GF Philosophie). 

 

CANTO, Monique. Platon. Gorgias. Traduction, introduction et notes. Paris, Flammarion, 1987. 

(Collection GF Philosophie). 

 

______. Platon. Ménon. Traduction, introduction et notes. Paris, Flammarion, 1993. (Collection 

GF Philosophie). 

 

CASTEL-BOUCHOUCHI, Anissa. Platon. Les Lois (extraits). Traducion, introduction et notes. 

Paris, Gallimard, 1997. (Collection Folio/Essais). 

 

CHAMBRY, Emily. Platon. Œuvres complètes. Tome. VI: La République, livres I-III. Édition 

bilingue: grec ancien, français. Texte établi et traduit; introduction de Auguste Diès. 10e tirage. 

Paris, Les Belles Letres, 2002. [11932]. (Collection des universités de France. Série grecque). 

 

______. Platon. Œuvres complètes. Tome. VII, 1re partie: La République, livres IV-VII. Édition 

bilingue: grec ancien, français. Texte établi et traduit. 11e tirage. Paris, Les Belles Letres, 2002. 

[11931]. (Collection des universités de France. Série grecque). 

 

______. Platon. Œuvres complètes. Tome. VII, 2e partie: La République, livres VIII-X. Édition 

bilingue: grec ancien, français. Texte établi et traduit. 10e tirage. Paris, Les Belles Letres, 2003. 

[11934]. (Collection des universités de France. Série grecque). 

 

CROISET, Alfred. Platon. Œuvres complètes. Tome. III, 2e partie: Gorgias - Ménon. Édition 

bilingue: grec ancien, français. Texte établi et traduit avec la collaboration de L. Bodin. 18e 

tirage. Paris, Les Belles Letres, 2003. [11923]. (Collection des universités de France. Série 

grecque). 



84 

 

DES PLACES, Edouard. Platon. Œuvres complètes. Tome XI, 1re partie: Les Lois, livres I-II. 

Édition bilingue: grec ancien, français. Texte établi et traduit; introduction de Auguste Diès et 

Louis Gernet. 5e tirage. Paris, Les Belles Letres, 2003. [11951]. (Collection des universités de 

France. Série grecque). 

 

______. Platon. Œuvres complètes. Tome XI, 2e partie: Les Lois, livres III-VI. Édition bilingue: 

grec ancien, français. Texte établi et traduit. 5e tirage. Paris, Les Belles Letres, 2003. [11951]. 

(Collection des universités de France. Série grecque). 

 

DIÈS, Auguste. Platon. Œuvres complètes. Tome IX, 1re partie: Le Politique. Édition bilingue: 

grec ancien, français. Texte établi et traduit. 6e tirage. Paris, Les Belles Letres, 2003. [11935]. 

(Collection des universités de France. Série grecque). 

 

______. Platon. Œuvres complètes. Tome XII, 1re partie: Les Lois, livres VII-X. Édition 

bilingue: grec ancien, français. Texte établi et traduit. 4e tirage. Paris, Les Belles Letres, 2003. 

[11956]. (Collection des universités de France. Série grecque). 

 

DIÈS, Auguste; DES PLACES, Edouard. Platon. Œuvres complètes. Tome XII, 2e partie: Les 

Lois, livres XI-XII. Epinomis. Édition bilingue: grec ancien, français. Les Lois, livres XI-XII, 

texte établi et traduit par DIÈS; Epinomis, texte établi et traduit par DES PLACES. 3e tirage. 

Paris, Les Belles Letres, 2003. [11956]. (Collection des universités de France. Série grecque). 

 

FERREIRA, Roberto Leal. Jean-Jacques Rousseau. Emílio, ou, Da educação. Tradução. 4a ed. 

São Paulo, Martins Fontes – Selo Martins, 2014. [11995]. (Coleção Paideia). 

 

GOMES, Carlos Humberto. Platão. Leis. Vol. I. Tradução. Lisboa, Edições 70, 2004. (Coleção 

Textos Filosóficos). 

 

IGLÉSIAS, Maura. Platão. Mênon. Tradução e notas. Edição bilíngue: grego, português. Texto 

estabelecido e anotado por John Burnet. 4a ed. Rio de Janeiro, Ed. PUC-Rio; São Paulo: 

Edições Loyola, 2007. [12001]. (Coleção Bibliotheca Antiqua). 

 

LOPES, Daniel R. N. Platão. Górgias. Tradução, ensaio introdutório e notas. Texto 

estabelecido por John Burnet. São Paulo, Perspectiva: FAPESP, 2011. (Coleção Textos). 

 

NUNES, Carlos Alberto. Diálogos de Platão. Volumes XII - XIII. Leis e Epínomis. Tradução. 

Belém, UFPA, 1980. (Coleção Amazônica. Série Farias Brito). 

 

______. Platão. A República. Tradução. 3a ed. Belém, EDUFPA, 2000. [11973]. 

 

PALEIKAT, Jorge; CRUZ COSTA, João. Platão. Diálogos. Tradução. São Paulo, Abril Cultural, 

1972. (Coleção Os Pensadores). p. 205-269. 

 

PANGLE, Thomas Lee. The Laws of Plato. Translated, with notes and an interpretive essay. 

Chicago, The University of Chicago Press, 1988. [11980]. 

 

PEREIRA, Maria Helena da Rocha. Platão. A República. Tradução, introdução e notas. Lisboa, 

Calouste Gulbenkian, 1996. 

 



85 

 

PINHEIRO, Ana Elias. Xenofonte. Banquete, Apologia de Sócrates. Tradução do grego, 

introdução e notas. Coimbra, Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de 

Coimbra, 2008. (Colecção Autores Gregos e Latinos. Série Textos). 

 

______. Xenofonte. Memoráveis. Tradução do grego, introdução e notas. Coimbra, Centro de 

Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra, 2009. (Colecção Autores 

Gregos e Latinos. Série Textos). 

 

PRADEAU, Jean-François. Platon. Gorgias. Édition bilingue: grec ancien, français. Édition, 

introduction et annotations; traduit par Alfred Croiset. Paris, Les Belles Letres, 1997. 

(Classiques en poche). 

 

PULQUÉRIO, Manuel de Oliveira. Platão. Górgias. Tradução, introdução e notas. 7a ed. 

Lisboa, Edições 70, 2010. (Colecção Clássicos Gregos e Latinos). 

 

SAUNDERS, Trevor Jones. Plato. The Laws. Translated with an introduction. Harmondsworth, 

Penguin Books, 1975. [11970]. (Penguin Classics). 

 

 

Fontes secundárias 

 

BRISSON, Luc. A religião como fundamento da reflexão filosófica e como meio de ação 

política nas Leis de Platão. Kriterion 107 (2003) p. 24-38. 

 

BRISSON, Luc; PRADEAU, Jean-François. As Leis de Platão. Tradução de Nicolás Nyimi 

Campanário. São Paulo, Edições Loyola, 2012. (Coleção Estudos Platônicos). 

 

BURY, R. G. The Theory of Education in Plato's Laws. Revue des Études Grecques 50 (1937) 

p. 504-520. 

 

GUTHRIE, William Keith Chambers. Os sofistas. Tradução de João Rezende Costa. São Paulo, 

Paulus, 1995. (Coleção Filosofia). 

 

HAVELOCK, Eric Alfred. Prefácio a Platão. Tradução de Enid Abreu Dobránsky. Campinas, 

Papirus, 1996. 

 

JAEGER, Werner Wilhelm. Paidéia: a formação do homem grego. Tradução de Artur M. 

Parreira. 5a ed. 2a tiragem. São Paulo, WMF Martins Fontes, 2011. [11986]. (Coleção Clássicos 

WMF). 

 

KOYRÉ, Alexandre. Introdução à leitura de Platão. 3a ed. Lisboa, Editorial Presença, 1988. 

 

LISI, Francisco L. A política platônica: o governo e a cidade. In: FRONTEROTTA, Francesco; 

BRISSON, Luc. (orgs.). Platão: leituras. São Paulo, Edições Loyola, 2011. p. 203-216. 

  

MORROW, Glenn. The Demiurge in Politics: the Timaeus and the Laws. Proceedings and 

Adresses of the American Philosophical Association 27 (1954) p. 5-23. 

 

______. Plato’s Cretan City. A Historical Interpretation of the Laws. Princenton, Princenton 

University Press, 1993. [11960]. 



86 

 

MOUZE, Letícia. Educar o humano no homem: a obra estética e política do filósofo. In: 

FRONTEROTTA, Francesco; BRISSON, Luc. (orgs.). Platão: leituras. São Paulo, Edições 

Loyola, 2011. p. 179-186. 

 

OLIVEIRA, Richard Romeiro. Demiurgia política: as relações entre a razão e a cidade nas 

Leis de Platão. São Paulo, Edições Loyola, 2011. (Coleção Filosofia). 

 

SARTORI, Giovanni. A teoria da democracia revisitada. Vol. II. As questões clássicas. 

Tradução de Dinah de Abreu Azevedo. São Paulo: Ática, 1994. (Série Fundamentos). 

 

SAUNDERS, Trevor J. The Structure of the Soul and the State in Plato’s Laws. Eranos 60 

(1962) p. 37-55. 

 

______. The Socratic Paradoxes in Plato’s Laws. Hermes 96 (1968). p. 421-434. 

 

______. Notes on the Laws of Plato. London, University of London / Institute of Classical 

Studies, Bulletin Suppl. n. 28, 1972. 

 

______. Penology and Escathology in Plato´s Timaeus and Laws. Classical Quarterly 23 (1973) 

p. 232-244. 

 

SCOLNICOV, Samuel. Como ler um diálogo platônico. Hypnos (2003). p. 49-59. 

 

SKINNER, Quentin. As fundações do pensamento político moderno. São Paulo, Companhia 

das Letras, 1996. 

 

STALLEY, Richard F. An Introduction to Plato’s Laws. Oxford, Basil Blackwell, 1983. 

 

STRAUSS, Leo. The City and Man. Chicago; London, The University of Chicago Press, 1992. 

[11964]. 

 

______. Direito natural e história. Tradução de Miguel Morgado. Lisboa, Edições 70, 2009. 

(Colecção Biblioteca de Teoria Política). 

 

ZILLES, Urbano. A crítica da religião na modernidade. Interações - Cultura e Comunidade. v. 

3, n. 4 (2008) p. 37-54. 

 

 

Textos instrumentais (catálogos, léxicos e demais obras de referência) 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. Tradução de Alfredo Bosi. 2a ed. São Paulo: 

Martins Fontes, 1998. 

 

BRANDWOOD, Leonard. A Word Index to Plato. Leeds, Maney & Son, 1976. 

 

______. The Chronology of Plato's Dialogues. Cambridge, Cambridge University Press, 2009. 

 

BRISSON, Luc; PRADEAU, Jean-François. Vocabulário de Platão. Tradução de Cláudia 

Berliner. São Paulo, WMF Martins Fontes, 2010. (Coleção Vocabulário dos filósofos). 

 



87 

 

DES PLACES, Edouard. Léxique de la langue philosophique et réligieuse de Platon. Paris, Les 

Belles Lettres, 1964. 

 

GOBRY, Ivan. Vocabulário grego da filosofia. Tradução de Ivone C. Benedetti. São Paulo: 

WMF Martins Fontes, 2007. 

 

HOUAISS, Antônio. Dicionário Houaiss da língua portuguesa. Rio de Janeiro: Objetiva, 2001. 

 

KONINGS, Johan. Vade-mécum para pesquisa e redação em Filosofia e Teologia. Belo 

Horizonte: FAJE, 2012. Apostila não publicada. Disponível em 

http://faculdadejesuita.edu.br/documentos/documento-DlpgrLT5JHDC2fIs.pdf; acessado 10 

fevereiro 2015. 

 

OLIVEIRA, Richard Romeiro. Grupo de estudos sobre a República de Platão. Faculdade 

Jesuíta de Filosofia e Teologia, Belo Horizonte, mar-jul. 2009. Notas de aula do professor. 

 

______. Seminário sobre as Leis de Platão. Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia, Belo 

Horizonte, ago-dez. 2009. Notas de aula do professor. 

 

______. Curso de Filosofia Social e Política. Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 

ago-dez. 2011. Notas de aula do professor. 

 

PEREIRA, Isidro. Dicionário grego-português e português-grego. 8a ed. Braga: Livraria 

Apostolado da Imprensa, s/d. 

 

REALE, Giovanni. História da Filosofia grega e romana. vol. IX. Léxico da filosofia grega e 

romana. Tradução de Henrique Cláudio de Lima Vaz; Marcelo Perine. São Paulo, Edições 

Loyola, 2014. 

 

SAUNDERS, Trevor Jones. Bibliography on Plato's Laws. Revised and completed with 

additional bibliography on the Epinomis by Luc Brisson. Sankt Augustin, Academia Verlag, 

2000. 

 

SCHÄFER, Christian (org.). Léxico de Platão. Conceitos fundamentais de Platão e da tradição 

platônica. Tradução de Milton Camargo Mota. São Paulo, Edições Loyola, 2012. 

 

DICIONÁRIO da Língua Portuguesa Caldas Aulete, acessível em http://www.aulete.com.br/ 

 

PERSEUS Digital Library, acessível em http://www.perseus.tufts.edu/hopper/ 

 

VOCABULÁRIO Ortográfico da Língua Portuguesa, acessível em 

http://www.academia.org.br/abl/cgi/cgilua.exe/sys/start.htm?sid=23 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.livrarialoyola.com.br/busca2.asp?secao=livros&codsec=21&var1=&var2=SCHAFER,%20CHRISTIAN&var4=&var5=0&var6=&var7=0&var8=0&var9=1&var3=198313


88 

 

ANEXO 

 

Para alcançar a sua mais elevada estatura, o homem tem de viver na melhor das 

sociedades, na sociedade que conduz mais seguramente à excelência humana. A essa sociedade 

os clássicos chamavam a melhor politeia. Com esta expressão indicavam, antes de mais, que, 

para ser boa, a sociedade tem de ser civil e política, tem de ser uma sociedade onde tem de 

haver governo dos homens e não apenas uma administração das coisas. Normalmente, politeia 

traduz-se por “constituição”. Mas quando usam o termo “constituição” num contexto político, 

os homens modernos referem-se quase inevitavelmente a um fenómeno legal, a algo como a lei 

fundamental do país, e não a algo como a constituição do corpo ou da alma. Porém, a politeia 

não é um fenómeno legal. Os clássicos serviam-se do termo politeia por contraposição a “leis”. 

A politeia é mais fundamental do que quaisquer leis; é a fonte de todas as leis. Corresponde 

mais à distribuição factual de poder no seio da comunidade do que às estipulações da lei 

constitucional que dizem respeito ao poder político. A politeia pode ser definida pelas leis, mas 

não tem de o ser. As leis relativas a uma politeia podem ser enganadoras, de forma não 

propositada ou até propositada, quanto ao seu verdadeiro carácter. Nenhuma lei, e por isso 

nenhuma constituição, pode ser o facto político fundamental, porque todas as leis dependem de 

seres humanos. As leis têm de ser adoptadas, preservadas e administradas por homens. Os seres 

humanos que constituem uma comunidade política podem ser “organizados” de modos muito 

diferentes no que diz respeito ao controlo dos assuntos comuns. Politeia refere-se 

primordialmente à “organização” factual de seres humanos na sua relação com o poder político. 

A constituição americana não é a mesma coisa que o modo de vida americano. Politeia 

significa mais o modo de vida de uma sociedade do que a sua constituição. Porém, não se trata 

de um acidente que a tradução insatisfatória “constituição” seja normalmente preferida à 

tradução “modo de vida de uma sociedade”. Quando falamos de constituição, pensamos no 

governo; não pensamos necessariamente no governo quando falamos do modo de vida de uma 

comunidade. Quando falavam de politeia, os clássicos pensavam no modo de vida de uma 

comunidade na medida em que era essencialmente determinado pela sua “forma de governo”. 

Traduziremos politeia por “regime”, a que atribuiremos a acepção mais alargada da palavra tal 

como quando por vezes falamos, por exemplo, do Ancien régime francês. A ligação intelectual 

entre “o modo de vida de uma sociedade” e a “forma de governo” pode ser provisoriamente 

enunciada nos seguintes termos: O carácter, ou o tom, de uma sociedade depende do que aos 

meus olhos é mais respeitável ou mais digno de admiração. Mas ao atribuir o maior respeito a 



89 

 

certos hábitos ou atitudes, uma sociedade reconhece a superioridade, a superior dignidade, dos 

seres humanos que as encarnam da forma mais perfeita. Isso vale por dizer que toda a sociedade 

considera um determinado tipo humano (ou uma determinada mistura de tipos humanos) como 

portador de autoridade. Quando o tipo humano portador de autoridade é o homem comum, é 

perante ele que tudo tem de se justificar; o que não encontra justificação perante o homem 

comum torna-se suspeito ou menosprezado, ou é, na melhor das hipóteses, simplesmente 

tolerado. E mesmo aqueles que não reconhecem esta jurisdição são, apesar de tudo, moldados 

pelos seus veredictos. O que vale para a sociedade governada pelo homem comum vale também 

para as sociedades governadas pelo padre, pelo rico mercador, pelo senhor da guerra, pelo 

gentil-homem, e por aí em diante. Para serem verdadeiramente portadores de autoridade, os 

seres humanos que encarnam os hábitos e atitudes admirados devem ter uma voz decisiva no 

seio da comunidade à vista de todos: têm de formar o regime. Quando os clássicos se 

interessavam principalmente pelos diferentes regimes, em particular pelo melhor regime, 

estavam a sugerir que o fenômeno social primordial é o regime, e que só os fenômenos naturais 

são mais fundamentais do que o regime.* 

 

Fonte: STRAUSS, 2009, p. 118-120. 

                                                 
* Platão, República 497a3-5, 544d6-7; Leis 711c5-8. Xenofonte, As rendas 1.1; Educação de Ciro I.2.15; 

Isócrates, To Nicocles 31; Nicocles, 37; Areopagiticus, 14; Aristóteles, Ética a Nicómaco 1181b12-23; 

Política 1273a40 ss., 1278b11-13, 1288a23-24, 1289a12-20, 1292b11-18, 1295c1, 1297a14 ss.; Cícero, 

República, I.47; Leis, I.14-15, 17, 19; III.2. Cícero indicou a superior dignidade do “regime”, por 

oposição às “leis”, contrastando as circunstâncias em que se desenrolam os diálogos na República e nas 

Leis. As Leis pretendem ser uma continuação da República. Na República Cipião, o jovem, um filósofo-

rei, tem uma conversa com alguns dos seus contemporâneos sobre o melhor regime e que dura três dias; 

nas Leis, Cícero tem uma conversa durante um dia com alguns dos seus contemporâneos sobre as leis 

mais apropriadas ao melhor regime. A discussão na República tem lugar no Inverno: os intervenientes 

procuram o sol (sic); além disso, a discussão tem lugar no ano da morte de Cipião: as coisas políticas 

são analisadas à luz da eternidade. A discussão nas Leis tem lugar no Verão: os intervenientes procuram 

a sombra (República, I.18; VI.8, 12; Leis, I.14, 15; II7, 69; III.30; Deveres, III.1). A título de ilustração 

comparar, inter alia, Maquiavel, Discorsi, III.29; Burke, Conciliation with America, in fine; John Stuart 

Mill, Autobiography (ed. “Oxford World’s Classics”), pp. 294 e 137. 


