UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPERTAMENTO DE FILOSOFIA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

RENATO LIBARDI BITTENCOURT

ARETE, DIKAIOSYNE E EPISTEME: AS RELACOES ENTRE
EXCELENCIA, JUSTICA E SABER NA REPUBLICA DE PLATAO

RECIFE
2016



RENATO LIBARDI BITTENCOURT

ARETE, DIKAIOSYNE E EPISTEME: AS RELACOES ENTRE EXCELENCIA,
JUSTICA E SABER NA REPUBLICA DE PLATAO

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduagdo em Filosofia da Universidade
Federal de Pernambuco como parte dos
requisitos exigidos para 0 processo de
obtencdo do titulo de mestre na area de
concentracdo: Filosofia Prética.

Orientador: Prof. Dr. Richard Romeiro
Oliveira

RECIFE
2016



Catalogacao na fonte
Bibliotecaria Maria Janeide Pereira da Silva. CRB4-1262

B624a

Bittencourt, Renato Libardi.

Arete, Dkaiosyne e Epistéme : o problema das relacdes entre exceléncia
e saber na republica de Platdo / Renato Libardi Bittencourt. — 2016.
821 :30 cm.

Orientador : Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira.

Dissertacao (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de Pos-Graduacio em Filosofia, Recife, 2016.

Inclui Referéncias.

1. Filosofia. 2. Platdo. A Republica. 3. Justica (Filosofia). 3. Exceléncia.
I. Oliveira, Richard Romeiro (Orientador). II. Titulo.

100 CDD (22. ed.) UFPE (BCFCH2017-129)




RENATO LIBARDI BITTENCOURT

ARETE, DIKAIOSYNE E EPISTEME: AS RELACOES ENTRE EXCELENCIA,
JUSTICA E SABER NA REPUBLICA DE PLATAO

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pds-
Graduacdo em Filosofia da Universidade
Federal de Pernambuco como parte dos
requisitos exigidos para 0 processo de
obtencdo do titulo de mestre na area de
concentracdo: Filosofia Prética.

Aprovada em: 14/06/2016.

BANCA EXAMINADORA

Prof°. Dr. Richard Romeiro Oliveira (Orientador)
UNIVERSIDADE FEDERAL DE SAO JOAO DEL-REI

Prof®. Dr. Anastacio de Araujo Borges (Examinador Interno)
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

Prof°. Dr. Danilo Vaz — Curado de Menezes Costa (Examinador Externo)
UNIVERSIDADE CATOLICA DE PERNAMBUCO



Dedico este trabalho a Deus, aos meus amados pais, Leila e Paulo, aos
meus avos na terra e no céeu e a minha amada Marcela, (uz da minha

alma e espirito.



AGRADECIMENTOS

A Deus, O Clemente, O Misericordioso, por guiar minha existéncia em cada momento,

concedendo Sua sublime Luz, Paz, Compaixao e Sabedoria.

A minha amada mae, cujo amor, sabedoria e carater constituem verdadeiros exemplos e
orientacdo para minha vida e para a realizagdo de meus objetivos. Sem ti, nada disso seria

possivel ou faria qualquer sentido.

Ao meu pai, cujo espirito intelectual, amor e carater, me inspiraram a percorrer os caminhos
da Filosofia e a amar 0 conhecimento. Sem esses tracos eu ndo seria nem a metade de quem

Sou.

A Marcela Sarmento, por me conceder a verdadeira felicidade, pelo nosso sagrado amor e
pelo belo exemplo de carater e de vida os quais me inspiram todos os dias a ser um ser
humano ainda melhor do que fui ontem. Agradeco também a sua mée LdUcia, cujo carinho e

acolhimento sdo de fundamental importancia para minha vida.

Aos meus avds maternos e paternos, cujos exemplos de vida e de humanidade me guiaram ao
caminho da compaixdo, do amor incondicional pela vida, presente sublime de Deus, e por

todo o afeto, carinho e conselhos sempre sabios e iluminados.

As minhas tias e tios cujo amor e cujo apoio foram de fundamental importancia para a
construcdo do ser humano que sou hoje. Também agradeco aos meus irmdos cuja distancia
ndo diminui 0 meu carinho. Dentre tantos parentes de sangue ou ndo, gostaria de agradecer,
em especial, a dois grandes homens, Erico Theodorovitz e Fernando Carrazedo, cujos

exemplos de vida séo de grande inspiragéo.

Ao meu irmdo Heitor que, embora tenha partido cedo ao encontro do Amado, se tornou um

anjo no Céu e certamente olha por mim e por toda a familia.

Ao meu orientador Richard Romeiro Oliveira, cujo respeito, paciéncia e dedicagdo me
conduziram ndo apenas ao presente trabalho, mas me forneceram um exemplo de ser humano

e de docente. Sem o seu honroso apoio, nada disso teria sido possivel.

A todos os professores do departamento e, em especial, aos professores Anastacio e Thiago

pela dedicada e fundamental ajuda para a melhoria desse trabalho. Agradeco a cada professor



pela formacdo que tive, tanto em nivel académico quanto humano, assim como também

agradeco a cada funcionario que, ao longo de anos estiveram comigo.

Ao grande amigo e guia espiritual, Abd"Ar-Rashyd, pela orientacdo, companheirismo e
ensinamentos no belissimo caminho do Sufismo. Que O Bem Amado possa lhe cobrir de Luz

cada vez mais. Ya Nwr.

Aos irmdos e irmas sufis da belissima caravana rumo ao Sublime, em especial aos amigos da
Bahia. Também estendo minhas oracdes e votos de paz aos companheiros dervishes presos e

torturados pelos regimes fundamentalistas mundo afora.

Aos grandes mestres espirituais sufis os quais tive a honra de receber suas barakhas, em
especial 8 Mawla Nwr Ali Tabandeh, Sheik Nazim, Dr. Javad Nurbaksh e a sua realeza o Aga
Khan.

Em fim, mas ndo menos importante, a cada amigo, colegas, professores e pessoas que
passaram, fizeram ou fazem parte da minha historia e que, de varias maneiras contribuiram

para a formacdo do um carater.



“Vem, te direi em segredo aonde leva esta danca. Vé como as
particulas do ar e os grdos de areia no deserto givam desnorteados.

Cada dtomo, feliz ou miserdvel, gira apaixonado em torno do Sol”.

Jalal ad-Din Muhammad Rumi



RESUMO

O problema filoséfico fundamental que essa dissertacdo pretende compreender é como Platéo
pensa, no contexto da Republica, as relagdes ente a “Exceléncia” (areté), a “Justiga”
(dikaiosyne) e o “Saber” (epistéme). Ora, analisando o referido didlogo, percebemos que nele
o filésofo efetua, aos poucos, todo um desenvolvimento discursivo que visa instituir uma
conexdo intrinseca entre esses elementos, buscando justificar uma compreensdo
rigorosamente cognitivista da praxis humana que desemboca na tese de que a retiddo do agir
politico e moral s6 é possivel a partir da orientacdo fornecida pela razdo e pelo saber,
principios que se encontram acima das leis escritas e normas convencionais da cidade ou dos
costumes ancestrais do povo da Hélade (representados nas falas dos interlocutores de SAcrates
no dialogo). A questdo da Exceléncia humana ou, no vocabulario grego, da areté, ocupa um
lugar de fundamental importancia no pensamento de Platdo, desde obras da juventude, como
Laques, Carmides ou Eutifron, textos em que o filésofo explora algumas das virtudes téo
idealizadas no mundo helénico, como a moderagdo, coragem, piedade, entre outras. Na
Republica, texto da maturidade e uma de suas mais aclamadas obras, Platdo dard um passo
além e tentard elaborar uma compreensdo mais sistemética dessa questdo, mediante uma
investigacdo dialética acerca do problema da natureza Justica. A escolha platdnica da justica
como objeto principal das investigacdes da Republica constituia um procedimento estratégico.
De fato, a justica era, no mundo grego, concebida como a virtude maxima ou suprema, “a
virtude por antonomasia”, como nos informa Jaeger, que englobava todas as demais.
Consequentemente, uma compreensdo mais satisfatoria da sua natureza promoveria um
entendimento mais consistente do problema da Virtude (tanto no plano das ideias quanto no
plano da préaxis humana). Ora, o filésofo ateniense constroi toda uma argumentagédo
cognitivista, no didlogo, em que o tema da Exceléncia aparece, aos poucos, como inseparavel
do problema do Saber (epistéme). Nesse sentido, pode-se dizer que o esfor¢co de Platdo, na
Republica, se volta inteiramente para a tentativa de mostrar que o Saber constitui o principio
que fundamenta a exceléncia dos homens, exceléncia que, em ultima analise, encontra sua

expressdo maxima na Justica.

PALAVRAS-CHAVE: Platdo. Republica. Justica. Exceléncia. Saber.



ABSTRACT

The fundamental philosophical problem that this dissertation intends to understand is how
Plato thinks, in the context of the Republic, the relations between "Excellence" (areté),
"Justice” (dikaiosyne) and "Knowledge" (epistéme). Now, analyzing this dialogue, we realize
that in it the philosopher gradually develops a discursive development that seeks to establish
an intrinsic connection between these elements, seeking to justify a strictly cognitivist
understanding of human praxis that leads to the thesis that the rightness of action political and
moral is only possible from the guidance provided by reason and knowledge, principles that
are above the written laws and conventional norms of the city or the ancestral customs of the
people of Hellas (represented in the speeches of Socrates' dialogue interlocutors). The
question of human excellence, or the Greek vocabulary of arete, occupies a place of
fundamental importance in Plato's thought, from youth works such as Laques, Carmides or
Eutifron, texts in which the philosopher explores some of the idealized virtues in the world
Such as moderation, courage, piety, among others. In the Republic, the text of maturity and
one of his most acclaimed works, Plato will go a step further and try to elaborate a more
systematic understanding of this question through a dialectical investigation about the
problem of nature. The Platonic choice of justice as the principal object of the Republic's
investigations was a strategic procedure. In fact, justice was, in the Greek world, conceived as
the ultimate or supreme virtue, "virtue by antonomasia,” as Jaeger informs us, which
encompasses all others. Consequently, a more satisfactory understanding of its nature would
promote a more consistent understanding of the problem of Virtue (both in the plane of ideas
and in the plane of human praxis). Now the Athenian philosopher constructs a whole
cognitive argument in the dialogue, in which the theme of Excellence appears, little by little,
as inseparable from the problem of knowing (episteme). In this sense, it can be said that
Plato's effort in the Republic turns entirely to the attempt to show that Knowledge is the
principle that underlies the excellence of men, an excellence that ultimately finds its

maximum expression in Justice .

KEY-WORDS: Plato. Republic. Justice. Excellence. Knowledge.



2.1
2.2
2.3
2.4

3.1
3.2
3.3

4.1
4.2
4.3

SUMARIO

INTRODUGAO . ......cooiiieieieeteeteeeeeeeeeee e es s ses s 11
GENESE E DESENVOLVIMENTO DO PROBLEMA DA JUSTICA

NOS LIVROS T E oot 17
O caréter ético da Republica e a concepgao de justica segundo Céfalo..... 19
A intervencao de Polemarco e sua concepcao sobre a justica..................... 22
A intervencdo de Trasimaco e sua concepg¢ao acerca da justica................. 27

Glaucon e Adimanto no papel de “Advogados do Diabo”: a defesa

retorica da visdo convencionalista da JuStiGa...........cccceveviiinnincicrenenine 34
A VISAO DE SOCRATES ACERCA DA NATUREZA DA JUSTICA... 38
A natureza da justica a partir de um paralelo entre individuo e polis...... 40
Um novo paradigma, a nova Paidéia............ccceeerrrinienennienenieiesiese e 44
As aretai e seu estatuto Na POLIS.........cccevveviiieiiiecee e 52
O PARADIGMA EPISTEMOLOGICO E ETICO DA JUSTICA.......... 57
Investigando mais a fundo a ideia do “bDem”........cccceevercreessnrcsrnnssercsaecssanns 60
Areté, episteéme € eUdaIMONIA..........ccccvveiieiiec e 62

Retorno a questdo acerca de qual seria a vida mais feliz: a do justo ou a

O INMJUSTO. ...ttt 66
A eudaimonia da alma e 0 louvOr & JUSEIGA.........cccceereieerieiseseee e 70
CONCLUSAD. ..ottt 76

REFERENCIAS . ..o oo e et a e e e e e e eran s 79



11

1 INTRODUCAO

A questdo da Exceléncia humana ou, no vocabulério grego, da areté®, ocupa um lugar
de fundamental importancia no pensamento de Platdo, desde obras da juventude, como
Laques, Carmides ou Eutifron, textos em que o fildsofo explora algumas das virtudes t&o
familiares para o mundo helénico, como a moderacao, coragem e piedade, entre outras, até o
ultimo e mais longo trabalho por ele escrito, o dialogo Leis. Na Republica, texto da
maturidade e uma de suas mais aclamadas obras, Platdo dara um passo além e tentara elaborar
uma compreensdo mais sistematica dessa questdo, mediante uma investigacdo dialética acerca

do problema da natureza da Justica.

Como se sabe, no contexto do éthos grego tradicional, tais virtudes encontravam nos
poemas homeéricos sua principal fonte de legitimagdo e perpetuacdo. A poesia homérica era,
de fato, no mundo grego, antes de qualquer coisa, um fenémeno didatico e, portanto, um
instrumento de paideia, funcionando, assim, como o principal veiculo de transmissdo da areté
no ambito da tradicdo. Embora Platdo reconheca essa autoridade homérica na Republica,

»2 ale submetera os

proclamando explicitamente que ‘“Homero foi o educador da Hélade
poemas homéricos, na obra, a severas criticas®, visando propor um modelo alternativo de areté e,

portanto, de paideia, como bem notou Eric Havelock®.

A escolha platdnica da justica como objeto principal das investigacGes da Republica
constituia um procedimento filosofico estratégico. De fato, a justica era, no mundo grego,
concebida como a virtude maxima ou suprema, “a virtude por antonomadsia”, como nos
informa Jaeger®, que englobava todas as demais. Consequentemente, uma compreensdo mais
satisfatoria da sua natureza promoveria um entendimento mais consistente do problema da

virtude (tanto no plano das ideias quanto no plano da praxis humana).

Ora, o filésofo ateniense constroi toda uma argumentacdo cognitivista, no dialogo, em
que o tema da exceléncia aparece, aos poucos, como inseparavel do problema do saber

(epistéme). Nesse sentido, pode-se dizer que o esforco de Platdo, na Republica, se volta

! Ver, GOBRY, 2007, p.25-28.
2 Rep. X, 606e.

3 Ibid., X, 595a-608b

4 HAVELOCK, 1996. p. 20-23.
5 Cf. JAEGER, 1995, p.755.



12

inteiramente para a tentativa de mostrar que o saber constitui o principio que fundamenta a
exceléncia humana, exceléncia que, em ultima anélise, encontra sua expressdo maxima na

justica®.

A tarefa que resta ao intérprete realizar € compreender qual é a natureza desse saber
que Platdo determina como fundamento primordial da acdo justa e virtuosa. Porém, para
tanto, faz-se necessario uma exaustiva e minuciosa analise do referido dialogo, explorando
passagens cruciais para a consecucao desse objetivo, qual seja, o de tentar demonstrar que ha
uma necessidade fundamental do saber para orientar a vida pratica humana, seja no ambito da

esfera privada, seja no ambito da vida em sociedade.

Tal andlise minuciosa, que visa alcancar uma leitura mais consistente da obra,
envolve, na sua base, a compreensdo de que a Republica ndo é um tratado filos6fico
convencional, mas um texto literario e de carater dramético, o qual lan¢a mao, como tal, ndo
apenas de argumentos, desenvolvimentos dialéticos e formulagBes conceituais, mas também
de simbolos e imagens, muitos deles presentes nos proprios personagens e em suas a¢ées no
drama da obra. Os nomes mesmos dos interlocutores de Socrates ja despertam a curiosidade e
o interesse do leitor mais atento; veja-se, por exemplo, o personagem Céfalo, cuja traducéo

aproximada do grego ¢ “cabeca”.

Todavia, isso ndo é tudo. Vale a pena ressaltar também que cada personagem
representa uma visdo de mundo, assim como uma determinada concep¢do do que seria a
prépria justica e sua natureza, como bem percebeu Eric Voegelin e outros tantos
comentadores. Céfalo é o representante da geracdo mais velha, da Grécia tradicional ou
homérica; Polemarco, por sua vez, representa a geracdo intermediaria entre a geracdo mais
velha e a geracdo mais nova que, enfim, tem na figura de Trasimaco o seu porta-voz’. Com
essa gama de visdes particulares, vao surgindo miriades de topicos e temas, 0s quais sdo
exaustivamente examinados pelo personagem Sdcrates, representante da filosofia, e seus

respectivos interlocutores.

Ora, Socrates, apesar da natureza de seu ensinamento ser o reconhecimento da propria
ignorancia, parece, a principio, procrastinar a explicacdo de sua propria posicdo em relagédo a

justica e sua natureza, detendo-se apenas no trabalho de refutar as opinides muitas vezes

6 Cf., por exemplo, Rep.VII, 540 a-b, e 0os comentarios de OLIVEIRA, 2013, p. 131-135.
" Cf. VOEGELIN, 2012, p.107-110.



13

apressadas de seus interlocutores, demonstrando insatisfacdo em relacdo as suas definicGes
acerca da dikaiosyne. Essa insatisfacdo, contudo, ndo esconde por completo a sua viséo sobre
a justica, mostrando paulatinamente e de forma sutil, através de suas criticas e indagacdes
afiadas, que ha um elemento necessario que se encontra em caréncia nas definicdes de seus

interlocutores, a saber, o elemento da epistéme.

Pode-se dizer, assim, levando-se em conta o que se afirmou acima, que a questdo da
justica ganha novos contornos com a Republica de Platdo, pois, como bem observou Oliveira
(2013, p.116-117), o que o filésofo busca estabelecer é uma alternativa as concepcoes
vigentes acerca do fundamento da justica e dos valores politicos a ela subordinados,
promovendo uma reflexdo que ndo apenas vai além da tradicdo sofistica, mas contra o
convencionalismo sofistico, pondo “em xeque” o relativismo moral e juridico resultante da
visdo em voga em sua época. Trata-se, portanto, de mostrar a insuficiéncia de se colocar a
questdo da dikaiosyne como fruto de uma mera legalidade(ou seja, como algo dependente de
um nomos), postura que é bem exemplificada, no dialogo, nas falas do personagem

Trasimaco.

Conforme foi dito acima, o esfor¢o filos6fico do personagem Socrates, nessa aclamada
obra platbnica, é o de desvincular a justica da legalidade instituida e, poderiamos até nos
arriscar a dizer, da propria historia, entendida esta como tudo aquilo que depende do tempo
humano (vicissitudes sociais, politicas, culturais etc.). De fato, veremos, de maneira cautelosa
e paciente, que na concepcdo de justica defendida por Sécrates, a verdadeira Dikaiosyne
encontra seu fundamento e justificativa na prépria natureza humana, isto é, na alma e nas
necessidades morais mais fundamentais do homem, como observou J. De Romilly®. Contudo,
sera apenas a partir de uma determinada passagem do Livro Il que 0 nosso protagonista dara
inicio ao desenvolvimento de uma solugédo para a questdo e ira sugerir acuidade de viséo e
raciocinio na sua abordagem, descrevendo a génese de uma cidade (polis) e,
consequentemente, mostrando a relacdo da justica e da exceléncia com as nossas necessidades
mais basicas, as quais se encontram subordinadas a ideia do bem (agathén) e da felicidade

(eudaimonia)®.

8 Ver, ROMILLY, 1971, p.179-180.
% Sobre essa questdo, Cf. SANTAS, 1999, p.247-274.



14

Esse procedimento de sair do plano do individuo para analisar a justica num plano
maior’®, qual seja, a esfera social, coletiva, foi um procedimento estratégico para se
compreender a referida problematica da Republica, pois aceitas as analogias entre o individuo
e a cidade, a compreensdo desse tema estard também subordinada a essa estratégia. Nao que
seja uma mera estratégia ou mesmo uma manobra eristica da parte de Sdcrates, pois, como é
possivel notar, fica evidente e claro que essa relagdo entre individuo e cidade é uma relacdo
necessaria, sobretudo se observarmos o principio mais que evidente na obra, qual seja, o de
gue ninguém se basta a si mesmo, ndo sendo o ser humano um ser autossuficiente ou

completo, em Gltima instancia.

Essa tentativa de desvincular a ideia de justica do convencionalismo e da legalidade
colocara Sécrates em confronto com toda uma tradicdo oposta as suas inovadoras reflexdes,
principalmente em relacdo ao pensamento sofistico, tdo presente e bem representado, como se
sabe, em varios didlogos platonicos. Contudo, é na prépria Republica que essa corrente de
pensamento sera problematizada de forma mais radical, juntamente com a tradicdo poética
grega, sobretudo Homero e Hesiodo, e boa parte da literatura que serviu de base para a

formacao dessa geracdo convencionalista™'.

Portanto, tendo em vista a profunda e gigantesca complexidade desse didlogo, faz-se
necessario considerarmos a importancia desses diversos elementos, que perpassam desde o0
campo da arte e da poesia, passando pela psicologia, pela metafisica, pela epistemologia e
pela pedagogia, até se alcancar o dominio da ética e da politica, entre outros relevantes
aspectos embutidos nesse drama platénico. Ora, € sabido que cada um desses elementos serve
como base para a compreensdo do todo da obra, porém, 0 nosso intuito € um pouco mais
humilde do que tentar desvendar o significado ultimo da Republica, se é que ha apenas um.
N&o, nossa proposta aqui € mais restrita e consiste em averiguar como Platdo, nessa obra,
problematizando as concepcdes vigentes ou tradicionais no mundo grego da época acerca da
justica, visa alcancar dois objetivos filoséficos fundamentais: por um lado, elaborar uma
teorizagdo acerca do justo em que este é desvencilhado da legalidade e das convencdes sociais
e determinado como um principio objetivo ou existente por si mesmo, encontrando na ordem
mesma da natureza humana seu esteio principal; por outro, demonstrar que 0 justo assim

concebido é o elemento responsavel pela consecucao da exceléncia do homem (areté) e algo

10 Rep. 11, 368e — 369a.
11 Ver JAEGER, 1960, p.341-342.



15

que depende da posse de um saber (epistéme), o que confere ao modelo ético e politico que se

elabora no dialogo um carater cognitivista.

Essa visita critica sobre a tradicdo, realizada pelo personagem Socrates, devemos
esclarecer, acarretard em algumas démarches no curso do didlogo, algumas demasiadamente
longas, ndo cabendo delas uma analise exaustiva, uma vez que os limites impostos a esta
dissertacdo ndo nos permitem investigar minuciosamente a obra toda, sob pena de nosso
trabalho se transmutar em um grande e penoso resumo. Por outro lado, tal critica da parte de
Sécrates em relacdo a tradicdo, a partir da formulacdo de uma posicao cognitivista da praxis e
de sua virtude maxima (a justica), também se constitui como uma afirmacdo do lugar
proeminente concedido a filosofia em meio a pdlis, lugar, porém, que ndo deixa de ser

problematico, como pontua muito bem Allan Bloom*:

“(...) Socrates must show, then, that the philosopher is just and that it
is he, not the poet, who is the one able to treat of political things
responsibly. This is not easy to do since it would appear that the
philosopher calls into question the natural character of justice as a
virtue and that his science of being has no special place for man in it”.

Subordinada a essa questdo estd a visdo politica que o protagonista desenvolve ao
longo do dialogo, qual seja, a de que nem todos os cidaddos sdo aptos ao exercicio do
governo, exercicio que envolve as fungdes de liderar, de legislar, por exemplo. Sua
justificativa se assenta na ideia de que os seres humanos ndo s&o iguais, possuindo almas
diferentes uns dos outros, cada qual com suas inclinagdes particulares, como pode-se observar
nos livros Il e I1l. Socrates tentara demonstrar argumentativamente que a irracionalidade e a
falta de epistéme promovem a divisdo tanto da cidade quanto da alma e que, em contrapartida
a isso, a racionalidade promoveria 0 dominio de si e das paixdes, sendo promotora de unidade

na pélis,da satide do corpo e, sobretudo, da alma™®

Outra importante questdo que merece nossa atencdo é que ndo pretendemos dar uma
palavra final sobre assunto “a”, tema “b” ou questdo “c” da Republica. Nosso intuito é

analisar os conceitos, as sugestdes que 0s personagens nos ddo e as possiveis implicacdes

12 Cf. BLOOM, 1991, p.308.
13 Cf. Rep. 1, 410d — 412a.



16

disso tudo de acordo com nosso entendimento, tendo o cuidado de ndo sermos dogmaticos ou
taxativos, pois é caracteristica dos dialogos de Platdo a apresentagdo de problemas sem
solucdo clara e mediante armadilhas aporéticas, o que é fruto de nossa propria limitacédo
enguanto seres humanos, de forma que ndo é justo nem com o autor nem com sua obra um
tratamento prepotente. Nas palavras de Theodor Gomperz'*: “Sécrates pretendia acima de
tudo convencer a si mesmo e aos demais que 0s mais importantes problemas da vida sé&o
enigmas ainda ndo resolvidos; que as palavras e conceitos usados por todos desde a infancia

sem analise e com confianca sdo na realidade uma rede de contradigdes e confusdes”.

Portanto, longe de pretender contrariar a maxima socratica, pretendemos lancar uma
luz de possibilidades de interpretacdo e hermenéutica, sem, contudo, deixar de pontuar as
questBes que nos parecem mais pertinentes e sélidas. Para tanto, recorreremos ao longo dessa

dissertacdo ao “método analitico™

, procurando, na nossa empreitada, explorar o que aos
nossos olhos e também aos olhos dos comentadores sao os principais elementos filosoficos da
Republica, colhendo, ocasionalmente, informacdes de outros didlogos de Platdo como suporte

e referencial tedrico®®.

Devemos, contudo, antes de prosseguirmos com a andlise da obra, esclarecer alguns
pontos referentes a estrutura dos capitulos da presente dissertacdo: no Primeiro Capitulo
analisaremos como se da a génese e os primeiros desenvolvimentos da discussdo acerca da
justica nos Livros | e Il, explicitando os principais elementos filoso6ficos presentes nas
discussdes de Sdcrates com Céfalo, Polemarco, Trasimaco e os dois irméos de Platdo, a saber,
Glauco e Adimanto.

Um trago comum das concepgdes de justica apresentadas por esses interlocutores de
Socrates é que em todas elas estéd presente um legalismo fundamental (o0 que iremos explicar

mais detalhadamente ao longo da dissertacdo), ou seja, estd presente a visdo de que ser justo

13

consiste apenas em cumprir determinadas regras, preceitos ou normas sociais como: ‘“ndo
29 ¢¢

mentir”, “honrar as dividas”, “fazer bem aos amigos e mal aos inimigos”, “obedecer as leis da

cidade”, entre outros preceitos tradicionais.

1 Cf. GOMPERZ, 2013, p.49.

1> Método que tem por intuito investigar e elucidar, no interior da obra que escolhemos como nosso objeto de
investigacdo, as principais argumentacdes e discussoes filosoficas pertinentes ao nosso problema, observando, ao
mesmo tempo, 0s elementos dramaticos e literarios que nela se apresentam.

'8 Jremos, ao longo da dissertagéo, utilizar a traducio de Maria Helena da Rocha Pereira (Calouste Gulbenkian,

1997) como principal fonte primaria.



17

J& no Segundo Capitulo, tentaremos explicar como Socrates, a partir de um
determinado momento do Livro Il, por oposicéo as concepcdes legalistas ou tradicionalistas
apresentadas por seus interlocutores, avanca sua propria visdo acerca da natureza da
dikaiosyne. Nessa visdo socratica, a justica se nos mostra como uma ordem racional, que
realiza a saude da cidade e da alma do individuo, sendo ela mesma um valor em si, fundada
na prépria natureza humana, € ndo em uma convencao legal, dependente de um regime
politico historico, o que nos permite ver que a mesma se situa, para Socrates, fora do

horizonte do tempo e da historia.

Por fim, no Terceiro Capitulo, trataremos finalmente do problema epistemoldgico
envolvido na questdo da justica, tentando esclarecer de que forma o protagonista do dialogo é
levado a pensar que a dikaiosyne, sendo a exceléncia méaxima da alma e da cidade, depende
do saber (epistéme) e s6 pode ser efetivada, em Ultima andlise, por ele. Com isso, tentaremos
mostrar também que esses elementos (justica e saber) sdo, portanto, indispensaveis para a

exceléncia humana e para o consecutivo alcance ou aquisi¢do da felicidade (eudaimonia).

2 GENESE E DESENVOLVIMENTO DO PROBLEMA DA JUSTICA NOS LIVROS |
E 1l

Como foi dito na introducdo, a Republica de Platdo é uma obra complexa, extensa e
profunda, cuja narrativa, longe de ser aleatéria e desordenada, possui uma cadeia de
proposicdes e eventos dramaticos que nos remetem a uma unidade ou, ao menos, a um fluxo
dotado de certa ordem. Todavia, tal cadeia de proposi¢des e argumentos ndo é fechada,
mostrando-nos a riqueza da obra: polifonia entre os personagens e suas ideias, uma miriade de
interpretacdes, polémicas e questdes ainda hoje ndo resolvidas (se é que as mesmas possuem
uma solucdo definitiva), possivelmente sendo a obra mais estudada e lida desse tdo aclamado

filosofo de Atenas.

Para chegarmos ao objeto de estudo desse capitulo € necessario, de antemao, nos
determos nos detalhes que inauguram o didlogo, a saber, o contexto dramatico da obra e as
devidas pontuacGes sobre as proposices dos personagens. Dessa maneira, poderemos ser fiéis
a metodologia analitica que nos propusemos e, além disso, tal procedimento poderd nos
encaminhar rumo a uma leitura mais sistematica, organizada e cuidadosa em relacdo a obra,

sem, contudo, acabar por tornar-se um grande e tedioso resumo de um dialogo tdo extenso.



18

A Republica inicia-se com o relato narrado pelo personagem Sdcrates que,
acompanhado de um dos irmédos mais velhos de Platdo, Glaucon, fora ao Pireu para assistir a
uma celebracdo religiosa'’. Conta Sécrates que, a caminho de regressar a cidade (pélis)®,
apos ter feito as devidas preces e assistido a cerimonia, fora detido por Polemarco, filho de
Céfalo, o meteco, que enviara um escravo para pedir ao filosofo que o esperasse. Logo
chegam Polemarco e Adimanto acompanhados de outros homens, entre eles Nicérato, filho do

general Nicias.

Nesse ponto inicial da obra, podemos perceber um elemento importante para uma
melhor compreensdo introdutéria do drama: tanto Nicérato quanto Polemarco, segundo a
narrativa corrente, foram a julgamento pelo grupo dos Trinta Tiranos e obrigados a beber
cicuta tal como Sdécrates, posteriormente, quando a democracia ja havia se restabelecido. Por
meio dessa elaboracdo literéria inicial, Platdo nos leva a vislumbrar os limites da pdlis,
induzindo-nos a perceber a complexidade histérica de uma Atenas inflamada por rapidas
sucessdes de regimes politicos e pela influéncia estrangeira, a qual ndo se restringia ao
comeércio, mas que tocava até mesmo no seio da religido, como podemos notar pela referéncia

ao culto de uma deusa estrangeira, proveniente da tracia'®.

No momento seguinte, outra caracteristica do drama se impde. O ato de Polemarco e
seus companheiros em relacdo a Socrates e Glaucon, intimando-0s a se juntarem ao grupo,
sob pena de sofrerem, caso se recusem, os efeitos da forca daqueles que se encontram em

maior numero, nos revela outro problema, qual seja, o choque, a antitese entre a

17 Geralmente, pensou-se que essa cerimdnia era uma celebracdo dedicada & deusa Atena; entretanto, a

referéncia aos tracios foi notada pelos estudiosos desse didlogo e por historiadores especializados,

desembocando na ideia de que essa celebracdo era dedicada a uma deusa tracia conhecida como Bendis, que,
segundo Maria Helena da Rocha Pereira (1997, p.1), se confundia com a deusa grega Artemis.

8 A nosso ver, a tradugéo do termo grego pélis por “cidade” e ndo por “Cidade-Estado” ou “Estado” é o mais
adequado, visto que o termo “Estado” designa, historicamente, uma instituicdo politica decorrente da
modernidade, ndo possuindo, assim, qualquer correspondéncia com o mundo classico, helénico. Sobre o assunto,
ver OLIVEIRA, 2013, p. 18, e também SARTORI, 1994, p. 35. Porém, percebemos que a traducdo da Maria
Helena desconsidera, nesse trecho, que no original a palavra traduzida para “cidade” é “Astd” que designa uma
parte especifica da cidade, mas que ndo compromete nossa leitura.

9 E notavel como a religido era, na Grécia antiga intrinsecamente ligada & vida civil, constituindo assim uma
espécie de Religido Civil ou, como poderiamos também dizer: Civilidade Religiosa. Sobre esse assunto, ver
OLIVEIRA, 2011, p.293, REVERDIN, 1945, p.59 e VERNANT, 1990, p.13-18, 55-68.



19

irracionalidade do “mais forte” (kreitton)®® e a razoabilidade do l6gos. Ora, como ja
afirmamos anteriormente, cada personagem encarna determinadas caracteristicas e conceitos
que se colocam em um movimento dialético ao longo da obra, demonstrando, aos poucos, a
vantagem e a primazia do 16gos e da filosofia sobre a irracionalidade, as paixdes e as opinides

(doxai)

J& na casa de Céfalo, diferentemente do seu filho intransigente, o ancido nos aparenta
demonstrar tanto mais serenidade como também simpatia pela conversa e pelo dialogo,
convidando o filésofo a visita-lo com mais frequéncia no Pireu, uma vez que, devido a idade
avancada, ele ndo podia sair de seu oikos regularmente. O anfitrido da casa também acaba por
expressar que, com a velhice, o gosto pelos prazeres sensoriais vai se esvaindo na medida em
que também vdo aumentando o gosto e o deleite pela conversagdo. Ora, um pouco mais
adiante Céfalo concluiré que a velhice ndo é um mal como muitos pensam, invocando um dito
do poeta Sofocles que afirma que um dos maiores beneficios por ela propiciados aos humanos

é 0 de liberta-los das garras de um tirano selvagem e implacavel: Eros?.

2.1 O caréater ético da republica e a concepcao de justica segundo céfalo

Antes de prosseguirmos é fundamental esclarecermos que, na nossa interpretacdo
acerca da Republica, consideramos essa obra como um trabalho principalmente ético e nao
apenas como um projeto politico, como usualmente costuma se pensar. O que nos leva a essa
conclusdo sdo os motivos que conduzem tanto Socrates quanto seus interlocutores a se
guestionarem acerca de qual vida é a mais feliz (a do justo ou a do injusto), ou seja, 0 que é
central na obra é a questdo da eudaimonia®®, pois, como veremos mais & frente, o projeto
politico do dialogo se configura muito mais como um paradigma consequente do rumo que
tomou a discussdo do que como a elaboragdo de um sistema juridico e institucional detalhado,

elemento muito mais propicio para caracterizar outra obra platénica, as Leis, mesmo que este

2% Sobre o tema do kreitton na Republica, ver, ARAUJO JR, 2011, v.1, p.197-207.
?! Rep. 1, 329a-d.

22 Sabe-se que, no vocabulario grego, a palavra eudaimonia remete ao termo “daimon”, o qual poderia ser
aproximadamente traduzido por “génio”, “divindade tutelar”, de forma que o termo “eudaimonia” nos remete, no
ambito da concepg¢do popular grega, a uma felicidade entendida como um estado de prosperidade e bem-estar
proporcionado pela agdo benfazeja de uma forca divina obscura. Na Republica, Platdo desmontard essa
concepcdo e procurard mostrar que a felicidade é algo que depende em grande medida do préprio homem, na

medida em que ela resulta do trabalho de ordenagéo da alma efetuado com o auxilio do 16gos e do saber.



20

ultimo didlogo ndo possa ser reduzido a um mero compéndio de legislagdo, como afirmam

alguns comentadores contemporaneos®,

Ora, no dialogo Socrates s proporé a questdo da fundacéo da cidade justa numa etapa
ja avancada das discussdes, recorrendo a esse procedimento discursivo (a descricdo da
fundacdo e organizacdo de uma polis justa) como uma mera mediacdo conceitual para ver o
que é a justica na alma. Isso significa que a finalidade do discurso politico da Republica é
tornar possivel uma melhor observacao da realizagdo da justica no terreno do individuo, o que
equivale a dizer que a descri¢cdo da fundacdo e organizacéo da pélis justa ndo €, na Republica,
um fim em si mesmo: trata-se, antes, de uma manobra metodolégica para abordar de forma

mais satisfatdria o que é a justica na alma e na praxis do homem individual.

Dito isso, talvez agora fiqgue mais claro que o movimento do drama da obra volta-se
para a pesquisa acerca da vida mais “eudaiménica”, relacionada consequentemente com o
modo de vida mais excelente, ou seja, 0 modo de vida no qual se cultivam tanto a sabedoria
guanto as demais virtudes, as quais se encontram encerradas naquela que é a maior perfeicdo
moral de todas, a justica. Logo, tentaremos mostrar de maneira clara como, ao longo da obra,
Sécrates, arauto da filosofia, esquematiza essas relagBes necessarias para uma vida feliz, tanto
individual quanto coletivamente, colocando o saber (epistéme) como o fundamento de uma

vida verdadeiramente feliz e justa.

Retornando ao dialogo entre Sdcrates e Céfalo, admirado com o que acabara de
escutar da boca do anfitrido, o filsofo relata que, no intuito de prolongar tal conversacdo com
o0 dono da casa, afirmou que muitos homens talvez ndo dessem credibilidade as palavras do
ancido e afirmassem que € por ele ser um homem rico, com muitas posses e recursos, que
conseguia suportar bem a idade avancada. Ou seja, mais uma questdo antagénica nos aparece:
sdo 0s bens materiais que proporcionam uma vida feliz e tranquila? Tanto Sécrates quanto seu

interlocutor vao juntamente afirmar que ndo é o caso, mas sim o carater (éthos).

Apbs fazer algumas perguntas estratégicas dirigidas a Céfalo, Socrates coloca uma
questdo decisiva para o rumo do dialogo, que logo nos permitird nos debrucarmos sobre o
objeto de nossa investigacdo. Tal indagacdo decisiva questiona qual fora o maior beneficio
proveniente da fortuna, ou da riqueza, para o ancido. Céfalo considera que para compreender
adequadamente o que ele tem a dizer a respeito do assunto é preciso a experiéncia da velhice e

2 Ver, entre outros, OLIVEIRA, 2011, p.15-17 e JAEGER, 1995, p.1295.



21

da proximidade da morte. Com efeito, aludindo a sua idade avancada e também a morte que
se aproxima, o pai de Polemarco se diz preocupado com o mundo do Hades, temeroso de que

0s mitos da infancia, ignorados durante a juventude, sejam verdadeiros.

O ancido, temeroso com a existéncia de um possivel julgamento num plano post
mortem, no submundo infernal, expde sua preocupacdo em ter de l& expiar as injusticas
cometidas em vida. A injustica, pois, nesse contexto seria responsavel por provocar temor nos
homens resultando, entdo, na concepcdo de que o homem injusto ndo poderia alcancar a
felicidade ou a bem-aventuranca. Esse cenario € devidamente explorado por Céfalo, que diz a

Socrates:

“(...) aquele que encontrar na sua vida muitas injusticas atemoriza-Se,
quer despertando muitas vezes no meio do sono, como as criangas, quer
vivendo na expectativa da desgraca ”.

Ao ser questionado, entdo, sobre a justica, Céfalo, porém, como € costume dos
interlocutores de Socrates, ndo apenas nesse dialogo como também nos demais, em vez de
apresentar uma definicdo da justica, elenca maltiplos exemplos do que caracterizaria a vida de
um homem justo. “N&o enganar quem quer que seja”, “ndo mentir, mesmo que de maneira
involuntaria” e “ndo endividar-se, quer seja com homens, quer seja com 0s deuses™: sdo esses
os elementos que, para o anfitrido da casa, constituem a vida do homem justo e, para essa
finalidade, ou seja, para se alcancar a justica, possuir riquezas seria, a seu ver, algo

conveniente.

Percebe-se, através daquilo que manifesta a fala de Céfalo, que este possui uma
concepcdo da justica puramente convencional e legalista, ou seja, para Céfalo, ser justo
consiste simplesmente em cumprir determinadas regras ou preceitos (ndo mentir, ndo dever
nada aos homens ou aos deuses, ndo se apropriar do que ndo é devido

etc.),independentemente da disposi¢cdo moral interior do agente.

Visando aglutinar as crengas de Céfalo numa visdo mais genérica e abrangente,

Sécrates reduz entdo a fala do seu interlocutor a ideia de que a justica, segundo os termos por

2 Rep. 1, 331a. Além disso, através da referéncia a um poema de Pindaro, Céfalo vai explorar o outro lado da
moeda dessa ilustracdo do homem perante a injustica e a justica, afirmando que para um homem justo a vida lhe

seria boa e prazerosa, portanto, feliz.



22

ele propostos, nada mais seria do que restituir aquilo que se tomou e dizer a verdade. Porém,
insatisfeito, o filésofo iluminard a questdo indagando a Céfalo se seria justo restituir armas
emprestadas a um amigo ou a uma pessoa que se encontre em estado de insanidade. Conclui,
entdo, Socrates, que ndo seria, de modo algum, justo restituir as armas ao sujeito que se
tornou insano, ou seja, destituido de suas faculdades intelectuais, nem t&o pouco revelar-lhe

verdades nessa situacdo, nesse estado degradado.

Sendo assim, conclui Sdcrates, a visdo enunciada por Céfalo,de fato, ndo nos fornece
uma verdadeira definicdo da justica, mas apenas uma visdo pré-filoséfica e ndo articulada
conceitualmente do que é o justo, a partir de uma perspectiva tradicional, ou seja, segundo o
filésofo, algo ndo convincente®, portanto, fragil e sem validade, sugerindo que por mais
nobre que tenha sido tal tentativa de apresentacdo do que é a justica, esta carecia de algum
elemento racional que ndao somente a justificasse, mas também que Ihe concedesse maior

legitimidade.

Podemos concluir, a partir dessa passagem supracitada, que Sdcrates, ja no comec¢o do
dialogo, busca reconfigurar a questdo da dikaiosyne em confronto com algumas crencas
existentes na cidade, recusando uma concepcdo do justo dependente do senso comum da
época e de uma determinada tradicdo religiosa e indicando, por meio dessa recusa, que a
justica ndo pode ser reduzida a um mero legalismo que termina por identifica-la com a

simples execucdo de determinados atos e procedimentos.

2.2 Intervencéo de polemarco e sua concepgao sobre a justica

Na sequéncia dessa passagem, de maneira subita, interveio Polemarco, ndo satisfeito
com a conclusédo que Socrates e seu pai haviam chegado acerca da justica. Ora, tal passagem e
intervengdo se inscrevem num momento draméatico do didlogo bastante marcante, a saber,
quando Céfalo, dirigindo-se para a realizacdo de um sacrificio religioso, deixa seu herdeiro

para prosseguir com o dialogo.

Explorando com mais consisténcia essa situagdo dramaética presente no livro | da
Republica, faz-se necessario explicitarmos melhor o que representa, no dialogo, a saida de

cena de Céfalo. O veneravel ancido simboliza na Republica a autoridade da tradicdo, a

% Rep. |, 331d. Socrates entdo conclui: “Portanto, ndo ¢ esta a definicio de justiga: dizer a verdade e restituir

aquilo que se tomou”.



23

autoridade do éthos ancestral, fundado na velha piedade e no temor dos castigos existentes do
Hades. Ao retird-lo do didlogo, quando a questdo acerca da definicdo da natureza da justica é
pela primeira vez explicitamente enunciada no texto, Platdo esta sugerindo que a busca
filoséfica pela natureza do justo exige o rechaco daquilo que Céfalo representa e da

concepcao de justica por ele endossada.

Eis que entra em cena, no didlogo, a geracdo intermediéria entre a do periodo
homeérico (cujo representante era Céfalo) e a do periodo sofistico (cujo representante €
Trasimaco), geracao representada por Polemarco que, para apresentar sua perspectiva acerca
da justica, recorre ao famoso poeta Siménides. Na intencdo de reconfigurar a fala de seu pai,

226 sem, contudo,

Polemarco ira concluir que o justo ¢ “restituir a cada um o que se deve
fornecer uma explicacdo imediata do que queria significar com tal proposi¢do. Todavia,
Sécrates, ndo sem a sua refinada ironia, afirmando ser apenas um ignorante, lanca suas
duvidas quanto ao entendimento das palavras de Simdnides, ao mesmo tempo em que sugere

que seu interlocutor certamente saberia explicar-Ihe tal questéo.

Polemarco, entdo, esclarece que na opinido do poeta supracitado o justo seria sempre
fazer o bem aos amigos e nunca um mal. Socrates, no entanto, intervém e indaga ao seu
interlocutor quanto aos inimigos. Seria entdo justo restituir o que se deve ao inimigo?
Aparentando certa ironia, Polemarco afirma que sim; porém, ele adiciona um elemento talvez
inesperado a discussdo, qual seja, o preceito de que 0 que se deve a um inimigo € sempre 0
mal, o que torna licito o ato de causar mal a um outro, se este outro for um inimigo®’. E uma
caracteristica do discurso de Polemarco, e da sua respectiva geragdo, a marca de um espirito
homeérico e aristocratico, no qual tanto deuses quanto herdis ou nobres (eupatridas) subjugam
seus inimigos infligindo-lhes vinganga, algo que parece encontrar sua antitese radical no

pensamento cristdo desenvolvido posteriormente.

Socrates, porém, discordando do raciocinio de seu interlocutor, ira redirecionar a
proposicéo de Polemarco, confrontado-a com outro raciocinio, o qual, sutilmente, nos permite

vislumbrar a prépria visdo do filésofo acerca da justica®. Sécrates entéo evoca o exemplo de

% Rep. I, 331e.
%’ Rep., |, 332h.
%8 A qual ele ira relacionar com uma ordem natural da vida e que, se fundando na prépria psique humana e nas

diversas relagdes sociais, produz harmonia e beleza para a alma e para a cidade.



24

algumas tékhnai ou profiss@es, deslocando o problema da dikaiosyne de um ambito pessoal

para um patamar de maior amplitude, o social.

Devemos esclarecer que a inten¢do do argumento socratico, fundado na invocacao do
exemplo das artes, & mostrar que para cada ambito de atividade humana existe uma arte
especifica, que sabe melhor do que as outras 0 que é devido ou o0 que convem ao objeto sobre
o qual atua (a medicina, por exemplo, é que melhor sabe o que é devido em relacdo aos
corpos, a agricultura o que é devido em relagdo aos campos, a culinaria o que é devido em
relagcdo a alimentagdo etc.). Ora, isso mostraria que a justiga, entendida como “capacidade de
dar a cada um o que lhe é devido”, ndo possui um campo de atuacdo préprio, que a justica ndo

possui um objeto especifico.

Nesse movimento do didlogo entre Sdcrates e Polemarco, o filésofo indagard, entéo,
sob qual circunstancia seria possivel fazer bem aos amigos e mal aos inimigos, ao passo que
Polemarco prontamente lhe respondera que seria na “guerra”. Porém, recorrendo novamente
as tékhnai, o filésofo encurrala seu interlocutor, gquestionando-o com um contra exemplo
bastante perspicaz, que aponta para o caso de um médico que, por exemplo, seria inGtil para
os sadios, assim como também de um piloto, que seria inGtil em relagdo aqueles que ndo estdo
navegando. Eis que o filésofo questiona se 0 homem justo seria igualmente inatil em tempos
em que ndo haja guerras. Mas Polemarco discorda desse ponto e afirma que o homem justo
também é de grande utilidade em tempos de paz, e, adiciona, tal utilidade se encontra na

agricultura, no comércio e na elaboracgdo de contratos e outros negécios da vida pratica.

Associando a arte do comércio e da negociacdo com uma especie de jogo,
astuciosamente pergunta o filésofo: quem entéo seria mais util nesse jogo: o justo ou aquele
que sabe jogar muito bem? Polemarco entdo responde que é aquele que sabe jogar bem, que é
um bom jogador. Sécrates, aproveitando-se desse argumento, pde “em xeque” a questdo da
utilidade do homem justo tragcada por Polemarco, pois, questiona ele, quem, entdo, seria mais
util para os negdcios sendo um pedreiro para assentar tijolos, ou um tratador de cavalos para a

venda e compra desses animais, um citarista na arte da musica e assim por diante?’.

Sutilmente, Socrates estd tentando demonstrar que ndo ha qualquer vantagem em se
praticar a injustica, mesmo contra quem quer que seja, como poderemos perceber mais

adiante no decorrer dessa discussdo. Todavia, na tentativa de defender seu ponto de vista,

» Rep. I, 333a-c.



25

Polemarco considera que a utilidade desse homem justo se mostraria quando em ocasido de
ter de se fazer um deposito em seguranca. Ora, 0 argumento de Polemarco, como notou
Socrates, poderia facilmente nos levar a pensar que a propria justica ndo seria la coisa muito
Séria, por se prestar apenas para coisas que ndo sdo utilizadas, que ndo dizem respeito as

préticas e assuntos efetivos da polis.

Ainda ndo satisfeito com o rumo da prosa, referindo-se ao que ja haviam discutido
anteriormente, Socrates, através de analogias, chega a outra pergunta, que estd amalgamada a
um contexto dramatico do dialogo no qual iremos nos debrugar. Tal pergunta é a seguinte:
sendo o homem justo habil em guardar dinheiro, ndo o seria também para furta-lo? Polemarco
entdo afirma ter formulado Sdcrates um raciocinio justo (correto), concordando, portanto,
com a colocacdo do filésofo. Eis que surge, entdo, um elemento importantissimo e decisivo
para a compreensao do contexto dramatico e historico no qual o presente didlogo de encontra,
a saber, quando Sdécrates, de maneira genial, conclui, a partir do raciocinio de Polemarco, que

0 justo seria entdo uma espécie de ladrao®.

E ndo é apenas isso: o filosofo propde que seu interlocutor aprendera isso através do
poeta Homero®.. Ao falar isso, Sécrates estd como que denunciando os impactos pedagégicos
da tradicdo do tdo aclamado poeta da Hélade sobre a mentalidade e o comportamento dos
homens, o que poderemos compreender melhor no decorrer de nossa analise. Como ja
dissemos anteriormente, a critica dirigida a Homero, por parte do filésofo, constitui-se
também como uma visao alternativa de educacdo, quando vai propor a censura € 0 controle
das artes, sobretudo da poesia, sem, porém, exclui-las do horizonte da Cidade como bem

notou Villela-Petit®.

O proximo passo de Socrates é o de delimitar as diferengas entre o real e o aparente
acerca de quem consideramos amigos e inimigos, mostrando, nesse jogo dialético, que de toda
forma seria essencial o elemento racional para iluminar nosso julgamento. Porém, nota muito
bem o fildsofo que nem sempre agimos racionalmente e que muitas vezes somos acometidos

por enganos e julgamentos erréneos. Polemarco tentara, de toda maneira, justificar seu velho

%0 Cf. Rep. I, 334a.

31 Socrates faz uma referéncia a Autélico, avd materno do personagem Ulisses da Odisséia. Cf. Odisséia, XIX,
395-396.

% Ver, VILLELA-PETIT, 2003, p.51-71.



26

argumento, tentando defender a utilidade de se fazer mal aos inimigos e bem aos amigos,

porém, eis que Socrates o encurrala com uma visdo mais agucada e politica do problema.

Novamente, o fildsofo recorre as profissfes e sua utilidade para quem recebe seus
beneficios e, conduzindo a discussdo a outro patamar, questiona a seu interlocutor se quem
faz mal a outrem, seja ele quem for (animal ou humano), ndo tornaria esse outrem que recebe
o mal um ser melhor, um homem mais virtuoso, por exemplo. Polemarco recusa essa
possibilidade, reconhecendo que, de fato, ndo se pode tornar alguém melhor praticando contra
ele um mal. A partir disso, o filésofo entdo conclui que assim como um médico, por meio de
sua arte, ndo é capaz de tornar alguém pior, ou da mesma forma que um treinador de cavalos
ndo pode piorar a condicdo do animal sob seus cuidados ao aplicar sobre ele suas técnicas, o

homem justo, ao agir, também néo pode tornar alguém pior, seja ele justo ou injusto.®

Sendo entdo a dikaiosyne uma virtude especificamente humana®, como coloca
Sécrates, e 0 homem justo, bom, segue-se dai, consequentemente, que se 0 homem bom néo
pode ser mau, tal homem que pratica a justica s6 pode ser bom e praticar o bem. Eis ai a
conclusdo a que chega Sdcrates e com a qual Polemarco ira penosamente concordar. Ora,
sendo assim, entdo 0 homem verdadeiramente justo e, portanto, bom ndo poderia prejudicar a
quem quer que fosse e em nenhuma ocasido®. Tal passagem se segue com uma peculiar
ilustracdo de alguns personagens histéricos que, segundo a opinido de Sdcrates, defendiam o
mesmo pensamento que Polemarco defendera no inicio da discussdo: que seria justo fazer
bem aos amigos e mal aos inimigos. Tais personagens sdo 0s seguintes: Periandro, Perdicas,
Xerxes e Isménio de Tebas*®; homens que, segundo o filésofo, consideravam-se muito

poderosos.

Ora, ndo conformado com uma investigacdo, ao que nos parece, ainda superficial,
Sécrates se dispde a continuar a empreitada de investigar a natureza da justica e do homem
justo. Porém, relata Socrates, em muitos momentos do dialogo entre ele e Polemarco,

Trasimaco manifestou nervosismo e procurava tomar parte na conversa; todavia, prossegue o

% Rep. 1, 335b-d.

* Ibid. 1, 335c.

* Ibid. 1, 335€.

% Era comum, na antiguidade, alguns reis se proclamarem divinos, como é o caso do persa Xerxes, filho de
Dario. Periandro teria sido um tirano de Corinto (séc. VII a.C.), Perdicas, provavelmente um Rei macedonio e
Isménio, segundo Xenofonte, um tebano bastante subornado pelos persas. As referéncias sdo da Maria Helena
(1997, p.19).



27

filésofo, nesses momentos Trasimaco era contido pelos amigos que estavam interessados em

escutar o dialogo entre Socrates e Polemarco até o seu término, até seu final.
2.3 A Intervencao de trasimaco e sua concep¢ao acerca da justica

Porém, em decorréncia de uma pausa, estabelecida por ambas as partes, logo apds as
ultimas palavras ditas pelo filésofo, Trasimaco, representante da geracdo dos sofistas, ndo se
contendo, ergueu-se contra os debatedores, de acordo com o relato do proprio personagem
Sécrates, tal qual uma fera com o intuito de dilacera-los®’. Diz ainda Sécrates que tanto ele
quanto Polemarco ficaram espantados com o comportamento animalesco do calced6nio, ao
passo que esse vociferou contra o filésofo afirmando estar ele, Sécrates, tagarelando. Ora, tal
critica por parte do personagem que acaba de entrar em cena se dirige propriamente aos
métodos de investigagdo tdo caracteristicos de Socrates, a saber, a maiéutica e a dialética,
procedimentos que se realizam através de uma alternancia entre perguntas e respostas para se
chegar a algum conhecimento® sobre algum assunto. Acerca desse agucado método socratico,

temos um rico comentario de Claudel®®:

“Sao obras verdadeiramente socraticas que tém por matéria menos as respostas
do que as questdes, mas questdes bem colocadas das quais é impossivel se
desfazer por escapatorias’.

Impaciente em relacdo a Socrates, Trasimaco exige do filésofo que o mesmo dé a sua
propria explicacdo acerca da dikaiosyne. Numa tentativa de apaziguar o jovem sofista, o
filésofo tenta justificar seu método de investigacdo dialético fazendo uma analogia com a
procura do ouro, afirmando que, se erros foram cometidos, tal se deu de forma involuntéria, ja
que a tarefa de desvendar o que seria a justica ndo é coisa facil, mas, antes, algo dificil,
constituindo um procedimento que ultrapassa suas forcas, razdo pela qual eles mereceriam

compaixao e nao irritacdo por parte do intemperante Trasimaco®.

%" Rep.1, 336b.

% Diga-se de passagem: conhecimento discursivo, como se costumou denominar.

% CLAUDEL, 1965, p.45.

“0 Rep.1, 336e-337a. Devemos ressaltar que a justificativa de Sécrates néo surtiu efeito sobre o calceddnio, o qual
soltou um riso sardonico e exclamou que tais justificativas nada mais eram do que a caracteristica “ironia

socratica”, dando a entender a extensdo da fama desse trago t3o caracteristico do filésofo ateniense.



28

Trasimaco, como é costume dos interlocutores sofistas de Socrates, adverte o fildsofo,
na sequéncia do dialogo, que possui uma resposta melhor e mais adequada sobre a questdo da
justica; contudo, acrescenta que soO a revelaria mediante 0 pagamento de certa quantia, o que
nos parece um aspecto habitual da pratica dos denominados sofistas. O filésofo, a primeira
vista, ndo parece ser contrério a remunera¢do do ensinamento, porém, sua critica esta na
transmisséo de um falso conhecimento que certos mestres da sabedoria garantem possuir, mas
que na verdade estdo equivocados, caracterizando-se assim uma espécie de charlatanismo ou

amadorismo maléfico, para ndo dizer injusto®’.

Eis entdo que o calcedbnio afirma ser a justica a conveniéncia (ou a vantagem) do
mais forte (kreitton)*?, exigindo aplausos e elogios da parte do pobre Socrates. Aparentemente
confuso e aturdido, o fildsofo confessa ndo ter compreendido a afirmagdo e solicita um
melhor esclarecimento da parte do seu interlocutor. Em sua explicacdo acerca do que é a
conveniéncia (ou a vantagem) do mais forte, Trasimaco comeca por lembrar a existéncia de
alguns regimes politicos e formas diversas de governo®®. Pois bem, a partir disso, afirma ele
que cada regime politico ou forma de governo estabelece leis (némoi) pensando em seus
proprios interesses e que sdo essas leis (ndmoi) que determinam o que € justo e injusto.
Segue-se dai que a justica consiste simplesmente no que é vantajoso ou conveniente para cada
tipo de governo e de regime politico, o que transforma assim a dikaiosyne em algo
inteiramente relativo a legalidade instituida pelos que dettm o poder em uma cidade e,
portanto, em um principio de caréater inteiramente convencional. As palavras de Trasimaco

sd0 bem claras e expressam muito bem tal pensamento®*:

Certamente que cada governo estabelece as leis de acordo com a sua
conveniéncia: a democracia, leis democraticas; a monarquia, leis
mondarquicas; e 0s outros, da mesma maneira. Uma vez promulgadas essas
leis, fazem saber que é justo para os governos aquilo que Ihes convém, e
castigam os transgressores, a titulo de que violaram a lei e cometeram uma
injustica. (...) Ora estes é que detém a forca. De onde resulta, para quem
pensar corretamente, que a justica é a mesma em toda parte: a conveniéncia
do mais forte.

*! Podemos encontrar essa quest&o acerca da remuneracao dos sofistas também em outros dialogos de Plato, Cf.
Apologia 20a, Cratilo 384b-391b-c, Gérgias 519c, Hipias Maior 282b-e, Laques 186¢, Ménon 91b e Sofista
222a-224a-e.

*2 Rep. I, 338c.

* Nessa passagem (338d) Trasimaco alude a trés exemplos de regimes politicos, a saber, a Monarquia, a
Democracia e a Aristocracia.

* Cf. Rep. |, 338e-339a.



29

Porém, de maneira brilhante, Socrates ird mais uma vez refutar a tese relativista e
convencionalista proposta pelo sofista, retomando seus argumentos desenvolvidos nas
discussOes anteriores. De fato, Socrates vai a) problematizar novamente a questao da cognicéo
como orientacdo para a praxis; b) invocar, mais uma vez, os exemplos das tékhnai; e,
finalmente, c) demonstrar, através desses elementos, a desvantagem e a irracionalidade de se

praticar a injustica, sob pena de prejudicar os interesses da polis.

A defesa de Trasimaco €, a nosso ver, tanto radical quanto aparentemente desesperada,
pois 0 mesmo, apds ser questionado sobre a falibilidade dos que exercem o poder, em uma
tese radical, abstrata e idealista, vai afirmar que o mais forte (kreitton), enquanto tal, ndo se
engana e que Sdcrates, por sua vez, estava de “ma f&” ao questionar acerca da compreensdo
de suas palavras. Nesse mesmo raciocinio, Trasimaco chega mesmo a afirmar que qualquer
profissional ou artifice que cometesse equivocos no exercicio de seu oficio ndo merecia ser
denominado enquanto tal. Com isso, percebemos que o raciocinio do sofista desconsidera os
elementos humanos como a falibilidade, os equivocos de julgamento, entre outras limitacdes

correntes.

Tal desespero da parte do sofista, suspeitamos, decorre de sua prdpria caracteristica
enquanto alguém cuja fama é ser mestre em questdo de debate, mas cuja situacdo no dialogo
Ilhe € desfavoravel a cada passagem. Como bem notou Monique Dixsaut, € notéria a
discrepancia entre o discurso filoséfico de Sécrates, cujo interesse essencial é a busca do ser,
através do 16gos, e o discurso sofista de Trasimaco, cuja principal preocupacao € se sobressair
no debate a qualquer custo, despreocupado a respeito da existéncia efetiva da verdade
(alétheia)®.

Para corroborar essa caracterizacdo do pensamento socratico em relacdo ao interesse
pela busca da verdade e do ser podemos recorrer também a outras passagens de outros
dialogos como, por exemplo, o Fédon, onde Socrates vai afirmar que o objeto de nossos

profundos desejos é a verdade*® e que, aquele que orienta assim a sua busca, é o verdadeiro

* Cf. DIXSAUT, 2001, p.22. As palavras dela expressam com clareza a questdo: “Le dialogue de Socrate avec
um sophiste pose donc d"abord la question de la possibilite d"une rencontre entre deux usages differénts du
discours, découlant de deux conceptions radicalement différentes de ce que c’est que savoir”.

“ Cf. Fédon, 66b.



30

filésofo?” (alethés philésophos). Nessa mesma linha de pensamento, na prépria Republica,
mais a frente, veremos que uma das caracteristicas principais de um filésofo é ser

5948

“apaixonado pelo Ser e pela verdade”™ e que seu proposito maior € “impelir a propria alma

.. . 49
para atingir a verdade em si mesma”".

O clima do diélogo fica cada vez mais acalorado, mas o fildsofo, deixando de lado as
tensbes em relagdo ao seu interlocutor, prosseguira no debate questionando o calceddnio a
respeito da ideia de “vantagem” ou ‘“conveniéncia”. No que, entdo, questiona Socrates,
consistiria a conveniéncia em relacdo as artes praticadas pelos artifices? Seria a ambicdo do
lucro financeiro ou executar os seus propésitos com a maior perfeicdo possivel? O fildsofo,
mais uma vez, recorre aos exemplos do médico e do capitdo que pilota 0 navio e, apds sugerir
que cada um deles possui diferentes conveniéncias, principalmente no que se refere ao caso
do navio, que abarca a conveniéncia dos marinheiros e a do préprio capitdo, questiona a
Trasimaco se essas artes foram feitas para fornecer a cada individuo o que lhe é devido. O
calceddnio consente e afirma que sim; porém, quando Ihe é perguntado se cada uma dessas
artes possui alguma vantagem para além da maior perfeicdo possivel, ele afirma néo

compreender o significado da pergunta do fil6sofo™.

A partir disso, conclui Socrates que, se toda arte busca a perfeicdo, toda arte procura
antes de tudo beneficiar os que a ela se submetem, o que significa dizer que nenhuma arte
procura sendo a vantagem de quem dela necessita, ou seja, arte alguma tem por objetivo sendo
a vantagem do mais fraco. O fil6sofo relata que Trasimaco, com muito custo, concordou com
essa ideia, mas, observando que o sofista ainda estava relutante, continuou a explanar o
raciocinio. Ndo é de se espantar que o sofista estivesse relutante em concordar com as
conclusdes do raciocinio do seu interlocutor, pois isso implicava que seu ponto de vista sobre
a dikaiosyne consistir na conveniéncia do mais forte estava como que se dissipando, pois cada
vez mais o filésofo elucidava que era a conveniéncia dos mais fracos o que fundamentava e

movia as artes, as tékhnai, e, sendo o governante uma espécie de artifice (demiourgés), a sua

" Ibid., 64b.

*8 Rep. VI, 501d.
* Ibid., V11, 562b.
% 1bid., I, 341e.



31

conveniéncia pessoal, consequentemente, seria algo de inteiramente secundario no que se

refere ao exercicio da genuina arte de governar™.

Percebendo que a discussdo sobre a justica havia se invertido, o inconformado
Trasimaco, de maneira astuciosa, reelaborou a questdo recorrendo ao exemplo dos pastores de
ovelhas que, assim como 0s governantes, os mais fortes, visavam nédo as necessidades de seus
suditos, mas tirar proveito de suas ovelhas, engordando-as para depois tosquia-las e comé-las.
Ora, dessa maneira, o sofista tenta expor a Socrates o quanto o filésofo seria ingénuo ao
pensar que a dikaiosyne e a arte de governar visassem a conveniéncia dos mais fracos, dos
subordinados ao governo. Dessa forma, Trasimaco, além de rechacar a ideia de justica como
um principio moral responsavel pela subordinacdo da vantagem prépria ao bem alheio, tenta
estabelecer mais uma vez que o0 justo e o injusto ndo passam de meras convencdes legais
ligadas aos interesses dos mais poderosos, ou seja, que ndo ha uma justica em si, ndo havendo

qualquer vantagem em pratica-la.

Dessa forma, utilizando essa imagem do “pastor de ovelhas”, o calcedonio ira afirmar
que a arte do pastor se assemelha com a arte do governante e que é a sua conveniéncia e ndo a
conveniéncia das ovelhas o objetivo do pastoreio. Ora, Trasimaco volta a concluir e reiterar,
entdo, que a justica ndo passada conveniéncia do mais forte e que 0 homem justo de Socrates
nada mais é do que um simplério sudito que é capaz de sofrer nas garras dos mais espertos e
astutos, sendo esses, por sua vez, os mais felizes. Trasimaco, de maneira radical, chega a
afirmar que o tirano é o homem mais livre e bem-aventurado®?, introduzindo finalmente no
didlogo a questdo por nds mencionada inicialmente acerca de qual seria a vida mais feliz, a do

homem justo ou a do homem injusto.

Se formos procurar mais pacientemente extrair as consequéncias desse pensamento de
Trasimaco, qual seja, a ideia de que a justica consiste apenas na obediéncia as leis e de que
essas, por sua vez, nada mais sdo do que convencoes forjadas pelos homens dotados de poder,
poderiamos chegar a conclusdo de que o sofista subverte todos os valores da moralidade

tradicional, o que ird desembocar num imoralismo que concebe a virtude e a sabedoria como

> Secrates, utilizando seus exemplos anteriores, compara 0 médico e o comandante de navio com o governante
e afirma: “(...) nenhum chefe, em qualquer lugar de comando, na medida em que ¢ chefe, examina ou prescreve o
gue é vantajoso a ele mesmo, mas o que o é para o seu subordinado, para o qual exerce a sua profissdo, e é tendo
esse homem em atengdo, e o que lhe é vantajoso e conveniente, que diz o que diz e faz tudo quanto faz”. Cf. Rep.
1, 342e.
52 H

Ibid. I, 344a-b.



32

meras técnicas que garantem a eficacia na acdo a qualquer custo, reduzindo a justica a um

engodo que s6 produz prejuizo para aquele que a pratica (oikeia blabe).

Afirmando néo estar convencido de que seria melhor praticar a injustica no lugar da
justica, Socrates insiste para Trasimaco explicar melhor sua concepcdo. Assim como fizera
com Polemarco ao tentar definir e explicar anteriormente quem era verdadeiramente “amigo”
e “inimigo”, Socrates tenta persuadir 0 sofista para que este defina quem é verdadeiramente
esse pastor de ovelhas. Ora, raciocina Socrates, a arte do pastor, enquanto pastor e nada mais,
visa apenas ao bem-estar de suas ovelhas. Assim deveria ser também o governo enquanto

governo e nada mais, visando ao bem-estar de seus stditos>>.

No intuito de esclarecer a questdo, o filésofo lembra que ninguém, por vontade
prépria, gostaria de exercer um cargo politico. Prova disso € que quem exerce cargos politicos
exige um salério para realizar tal funcdo, o que nos permite conjecturar que desse servico
nenhuma pessoa tira qualquer vantagem prépria, mas busca antes o beneficio publico, ou seja,
0 beneficio dos suditos. O filésofo aparenta diferenciar dois tipos de tékhnai: uma relativa aos
oficios e a outra relativa aos lucros, sendo esse Gltimo algo que, em si, carregasse a vantagem

pessoal, enquanto que o primeiro envolveria a vantagem coletiva.

Sdécrates, na sequéncia do dialogo, utilizando-se de sua habitual ironia, trata de refutar
essa ideia de que 0 homem justo é um ingénuo, ao passo que o injusto € mais sabio e virtuoso.
Para tanto, o filésofo busca mostrar o quanto os argumentos do seu interlocutor se assentam
em meras aparéncias, e, recorrendo novamente ao exemplo das artes (tékhnai), ilustra como o
homem justo é o verdadeiramente sapiente e virtuoso. Essa refutagéo se inicia pela mesma via
da aparéncia, porém o filésofo questiona o sofista se seriam iguais um mdasico e um néo-
musico, ao que seu interlocutor responde que ndo o sdo; prosseguindo, entdo, Sdcrates
questiona: “qual dos dois é sabio, e qual é ignorante?”*Trasimaco responde que o sabio é o

musico e o ignorante 0 ndo-musico.

Ora, com tal raciocinio e analogia, Socrates, enxergando o ponto fraco do argumento
do sofista, questiona-o se um musico ou um médico possuem o intuito de exceder seus
companheiros de oficio em suas artes. O sofista responde que néo, e SAcrates prossegue com

0 seu questionamento perguntando se 0s sabios tentam exceder a sabedoria de outros sabios.

5 s . . . .
Sécrates, de maneira perspicaz, questiona Trasimaco: “Ora tu pensas que os governantes dos Estados, aqueles
que sdo verdadeiros governantes, governam por prazer?”. Cf. Rep. I, 345e.

 Rep. I, 349%.



33

Novamente Trasimaco nega. Pois bem, com essa resposta o filésofo entdo coloca o seu
interlocutor em severa desvantagem, pois primeiramente Trasimaco associou o injusto com o
sabio e, se 0 injusto sempre quer exceder tanto o sabio quanto o ignorante, como poderia
agora ser o homem sabio aquele que ndo possui o0 intento de exceder outros sabios, mas

somente o ignorante? E notério que o jogo se inverteu®.

O passo seguinte da narrativa nos leva a perceber uma recapitulacdo da parte de
Sécrates, o qual prontamente argumenta acerca da implicacdo de seu raciocinio, qual seja, a
de que anteriormente seu interlocutor classificara a injustica como sendo mais forte e
poderosa que a justica, entretanto, pelo exercicio dialético de Sécrates, chegou-se a ideia de
que a justica é sabedoria (sophia) e virtude (areté) e que, portanto, deveria ser mais forte que

a injustica, por esta se identificar com a ignorancia®®.

Sécrates, na sequéncia do didlogo, também buscara esclarecer a seu interlocutor acerca da
inferioridade da injustica colocando como exemplo a questdo da discérdia, isto é, o exemplo
de que a injustica provoca a discordia e a revolta, tanto para um grupo, uma organizagdo
coletiva, um bando ou mesmo uma cidade inteira, assim como também na alma de um Unico
individuo, fazendo com que o mesmo nao atue de acordo com seus préprios principios. Ora, a
partir desse paradigma colocado pelo fildsofo, fica evidente a impossibilidade de se separar
inteiramente o individuo dos limites da polis, o que nos leva a cogitar que a justica e a
injustica - mesmo existindo por si mesmas, de acordo com o que se atribui a teoria do mundo
inteligivel de Platdo — estdo circunscritas essencialmente nos assuntos politicos, os quais, por
sua vez, estdo inscritos na propria natureza humana e em suas caracteristicas mais

elementares, como esclarece Ivan Gobry®":

“Platdo estabeleceu um elo estreito entre a justica moral e a justi¢a politica,
gragas a nogao pitagérica de harmonia. Moralmente, cada uma das outras trés
virtudes refere-se a uma parte da alma humana; por isso, parecem autbnomas;
é a justica que estabelece o acordo entre as trés (...). Inversamente, a injustica é
um desacordo entre as trés partes da alma e as trés classes da sociedade”.

> Se agora 0 homem bom é o homem sensato e sabio e apenas o ignorante possui o interesse em exceder 0s
demais, assemelhando-se ao homem injusto, entdo o argumento de Trasimaco quanto a vida do individuo injusto
ser a melhor ja comeca a ruir.

% Rep. I, 352a.

5 Cf. GOBRY, 2007, p.42-43.



34

Partindo do raciocinio anterior, Socrates, na sequéncia da passagem 352d, questiona seu
interlocutor se 0 mesmo principio (da concoérdia) ndo poderia ser aplicado a alma e ainda
acrescenta uma suposicdo: a de que seria funcdo prépria da alma superintender, governar,
deliberar e os demais atos da mesma categoria. A conclusao de Socrates, que é bem perspicaz,
é a de que quem quer que possua uma alma ma governara e dirigird mal e quem quer que

possua uma boa alma fara o contrario, governando bem tanto a si mesmo como uma cidade®.

Bem, arremata, entdo, Socrates, para o desgosto de Trasimaco, que se a justica € uma
virtude propria da alma boa e s&, permitindo que a referida alma realize bem a funcdo que lhe
é propria, e a injustica um defeito da alma, impedindo que a alma consume sua finalidade, €
forcoso que se acredite que a alma justa e 0 homem justo vivam bem e feliz, sendo a justica,
portanto, nesse caso, mais vantajosa para quem a possui e que, em 0posi¢do a isso, quem
possui uma alma ma e desprovida de sanidade, ou seja, uma alma injusta, viva mal e infeliz,
ndo havendo nisso qualquer vantagem™. Tal passagem que acabamos de nos deter avanca
uma concepcdo crucial na qual o didlogo culminara mais a diante, a saber: a concepc¢éo de que
a dikaiosyne é o principio que permite a alma efetivar a exceléncia (areté) que Ihe é prdpria e

realizar, dessa maneira, sua saude, ordem e felicidade.

E assim que se d& o desfecho e a conclusdo do Livro | da Republica. O fildsofo, nas
ultimas linhas que encerram o livro primeiro, propde, porém, que o debate ndo alcancou uma
definicdo ou mesmo uma concluséo positiva a respeito daquilo que estavam procurando desde
0 principio, a saber, do que seria a natureza mesma da justica, pois ele e seus interlocutores se
preocuparam primeiramente em determinar se a vida justa é mais vantajosa, mais feliz e mais
sébia do que a vida injusta, antes de saber 0 que é a justica em si mesma. Socrates se compara
a um glutdo que ndo se deteve a saborear um prato, indo ferozmente devorando um prato apds
outro, sem qualquer moderac&o®. Por essa caracteristica aporética do Livro I, boa parte dos
comentadores classificam-no como sendo um dialogo essencialmente socréatico. I1sso acabara

por instigar Glaucon e Adimanto a dar continuidade & investigacdo, tentando aprofunda-la.

2.4 Glaucon e adimanto no papel de “advogados do diabo”: a defesa retérica da visao

convencionalista da justica

%8 Rep. I, 353e.
% Ibid. 1, 354a.
%0 Rep. 354b-c.



35

Para essa empreitada Glaucon propde tomar o lugar de Trasimaco e, para fins
metodoldgicos, retomar e defender os argumentos do mesmo. Ora, é sabido que tal estratégia
da parte de um dos irmaos mais velhos de Platdo tem por objetivo instigar a Socrates para que
este desenvolva sua investigacdo e defenda ainda com mais vigor a justica e condene a
injustica®; de tal forma que para isso Glaucon fara o papel de “advogado do diabo”, usando

aqui uma expressao popular bem conhecida.

Sécrates alegremente concorda em empreender novamente a investigacdo acerca da
justica, agora junto a Glaucon, e logo comeca a ser questionado pelo mesmo. Interpretando o
pensamento corrente do vulgo e dos sofistas, Glaucon comeca por colocar a Sécrates a
questdo referente ao tipo de bem em que poderiamos classificar a Justica. Glaucon propde trés
alternativas: a) seria a justica uma espécie de bem que gostariamos de possuir, ndo por
desejarmos suas consequéncias, mas por estima-lo em si mesmo? b) ou trata-se de algo que
estimariamos como um bem em si mesmo e pelas suas consequéncias? (Socrates afirmara
depois que este € o mais belo dos bens elencados); c) enfim, seria ela uma espécie de
penalidade, mas provida de utilidade, a qual ndo seria estimada por si, mas apenas pelas suas

consequéncias?

A partir disso, Glaucon ira denunciar que, segundo lhe parece, na compreensdo
popular, geralmente se coloca a justica como algo enfadonho e penoso, que requer muito
esforco e a qual s6 poderia ser estimada pelas recompensas e pela boa reputacdo que confere a
quem a pratica. Logo, um dos rumos da analise se dard agora em torno da questdo da
“aparéncia” e suas implicagdes na vida de cada um. Por outro lado, ira se investigar acerca da
origem mesma da dikaiosyne, ou seja, tentara se fazer, paralelamente, uma descricdo referente

a génese deste valor.

O elemento primordial que de fato abre a discusséo acerca da natureza da justica no
Livro II ¢ a explanacdo “teatral” de Glaucon acerca da opinido do vulgo sobre a génese da lei
na cidade. Tal opinido popular sobre o surgimento da lei ou convencdo (némos), da qual
depende a justica, tem 0 seu cerne nas relacdes entre os homens, relacdes essas que se
baseiam na vantagem, na desvantagem, na felicidade e na infelicidade. Ora, levando adiante
seu discurso, afirma Glaucon que, segundo essa opinido, a justica se baseia e tem sua origem
no estabelecimento de um acordo primitivo, numa espécie de “contrato” que os individuos

estipulam e aceitam entre si,para evitar que cada qual seja vitima daquele que é o maior de

®1 1bid. I, 358d.



36

todos os males — sofrer injusticas sem possibilidade de se defender. De fato, prossegue
Glaucon, de acordo com a doxa mencionada,antes da instauracdo da lei e da comunidade
politica, os homens sdo levados naturalmente a buscar suas vantagens e beneficios proprios e
a cometer toda sorte de injusticas para conseguir tal objetivo; no entanto, nenhum homem
pode evitar, nesse estado, ser vitima ele mesmo de uma injustica da parte de outrem. A fim de
sanar esse problema, os individuos estabelecem entdo uma convencdo segundo a qual eles se
comprometem a ndo mais praticar injusticas uns contra 0s outros, sob pena de sofrerem o0s

mais graves castigos, em caso de desobediéncia®.

A origem da justica, de acordo com essa concep¢do, estaria relacionada ao
estabelecimento de um meio termo entre 0 maior bem (praticar injusticas impunemente) e o
maior mal (sofrer injusticas de forma impotente), sendo apenas uma questdo de convencéo
entre os homens que temem um dia vir a sofrer uma injustica da parte de alguém mais astuto.
Ora, Glaucon deixa claro que a natureza do homem nao é alterada por essa convencéo, 0 que
significa que em seu intimo todos os individuos continuam naturalmente mais inclinados a
praticar a injustica do que a justica, mesmo apds o estabelecimento da lei e da ordem politica
% A fim de esclarecer esse ponto, Glaucon lanca mio da histéria do “Anel de Giges”, o
pastor lidio. Em resumo, trata-seda lenda do pastor que achou um anel que tinha o poder de
torna-lo invisivel, o que lhe possibilitou vir a cometer varios estratagemas e se assenhorear do

poder, matando 0 monarca anterior e tornando-se rei®*.

Glaucon ainda levanta mais uma questdo, referente a acdo dos homens justos e
injustos; ora, ele, no seu papel de advogado do diabo, expfe outra questdo a SOcrates: se
houvesse dois anéis iguais ao da lenda de Giges, tanto 0 homem justo quanto o homem injusto

seriam como deuses em relacdo aos demais mortais, sendo extremamente dificil que 0 homem

62 Rep. I, 359a-b. Como se V&, o discurso desenvolvido por Glaucon — que, lembramos mais uma vez, pretende
expressar ndo a sua opinido pessoal acerca da justica, mas a visdo do vulgo ou da populacdo — € elaborado a
partir da assimilagdo do convencionalismo sofistico, vendo no surgimento da justica a constituicdo de um mero
pacto de ndo agressdo e de mutua protecdo, derivado da constatacéo da existéncia de um fato duplo pertencente a
situacdo pré-politica do homem, a saber: por um lado, a impossibilidade em que se encontra a maioria dos
homens de praticar a injustica livremente, sem sofrer qualquer retaliacdo, e, por outro, a dificuldade de se

suportar a injustica que eventualmente nos é infligida, sem poder revidar.

63 Cf. KOYRE, 1988, p. 83
% Ibid. 11, 359d-360b. Mais uma vez podemos perceber nessa passagem narrada por Herédoto e acrescida, na

parte do anel, por Platdo, a influéncia da paidéia homérica, presente no imaginario grego e na Vvisdo
jusnaturalista dos sofistas interpretada por Glaucon. Sobre o0 assunto Cf. VIDAL-NAQUET,2002.



37

justo ndo se corrompesse e atuasse tal como o injusto, apoderando-se, de maneira astuta, dos
bens alheios e fazendo o que bem lhe aprouvesse, sem levar em consideragdo os que sofreram

tais injusticas®.

Glaucon conclui consequentemente que ninguém seria justo voluntariamente ou de
forma espontanea, mas sim por medo®® e que se hipoteticamente alguém que possuisse tal anel
n&o viesse a praticar qualquer injustica seria considerado desgracado e insensato, apesar de o
mesmo individuo, por outro lado, ser elogiado publicamente por motivos de aparéncia. Tal
visdo da humanidade €, de fato, um preltdio do pensamento jusnaturalista da modernidade,

157, A fala de Glaucon

sobretudo no que se refere ao pensamento hobbesiano e de Maquiave
fora tdo eloquente que Sdcrates, na sequéncia do dialogo, afirmou que lhe passara pela mente

desistir de tentar defender a justica devido a forga dos argumentos apresentados.

Entretanto, Adimanto interveio para instigar SOcrates a continuar no pareo da
investigacdo e defesa da dikaiosyne, lembrando ao filésofo que havia ainda de serem
analisados e julgados os argumentos antagbnicos aos de seu irmdo. Contudo, Adimanto de
inicio apenas realiza um acréscimo ao raciocinio do irmdo; tal explanacdo se detém em
elucidar que os homens também sdo levados a pratica da justica a fim de serem reconhecidos
pelo povo como justos, temendo serem descobertos por cometer atos passiveis de execracdo
social. O irmdo de Glaucon ainda acrescenta que, segundo a crenga corrente entre 0 povo, 0S
deuses poderiam conceder boa fortuna aqueles que realizassem sacrificios, os quais, por sua
vez, também poderiam expiar uma injustica cometida e até promover agradaveis

recompensas, como ja havia sido colocado em outros dialogos de Platdo®®.

Mais a frente na explanacdo avancada por Adimanto, 0 mesmo, apos o término de seu

raciocinio, tal como seu irmdo Glaucon, admite que suas palavras ndo séo a expressao de suas

® Ibid. 11, 360c.

% Pois, segundo ele, a justica s6 seria vantajosa no ambito individual, no sentido de protegdo contra os que
praticam injusticas (aqui entendida como um mal). Cf. Ibid., 11, 360d e MENESES, 2012, p.29-39.

%7 A descricéo do ser humano, na visdo dos sofistas, a qual Glaucon se empenha em explanar nesse momento da
Republica, possui ainda outra dimensao, qual seja, a de que, além dos homens tenderem naturalmente a serem
injustos, socialmente louvam a justica para obter boa reputagéo e imagem perante os demais cidadaos. Com isso
o eloguente interlocutor de Socrates prop8e ainda outro questionamento: se seria mais feliz 0 homem injusto,
mas que aparenta ser justo perante seus concidaddos, ou o0 homem de fato justo, mas que, aos olhos dos cidadéos,
parece injusto. Cf. Rep. Il, 361d.

%8 Ver, por exemplo, Fédon, 69c, Gérgias, 523b e no Menexeno, 235c.



38

crengas pessoais e que tudo que disse tinha, portanto, por intuito apenas incentivar Socrates a
contra-argumentar e defender a justica, fornecendo ao filésofo uma espécie de “pintura” ou de
“quadro” moral que representava a sintese entre o relativismo axioldgico proposto pelos
sofistas e determinadas opiniGes populares que circulavam na sociedade grega da época
acerca do justo. A partir disso, Adimanto pede, entdo, a SAcrates para que, apoiado no que
acaba de escutar, se empenhe, com igual vigor, em defender e demonstrar a superioridade da

justica e do homem justo.

O ponto bem observado por Adimanto em sua sUplica a Sécrates € que o fildsofo
deveria ater-se em demonstrar os efeitos que a justica e a injustica produzem em quem as
pratica, deixando a questdo das aparéncias e vantagens sociais de lado, pois se assim ndo o
fizesse, poder-se-ia dizer que o que estava a defender ndo seria a dikaiosyne em si, mas a
reputagio e as aparéncias, o que consequentemente desembocaria em relativismo®.0 filésofo,
enfim, aceita a tarefa e alerta seus espectadores e interlocutores de que a empreitada que estdo
por iniciar requer acuidade de visdo e paciéncia, colocando em cena sutilmente sua
metodologia investigativa e dialética, a fim de, finalmente, escaparem dos perigos dos

raciocinios apressados e das doxai como acontecera exaustivamente no livro I.

3 AVISAO DE SOCRATES ACERCA DA NATUREZA DA JUSTICA

No capitulo anterior, as reflex6es e analises sobre a génese e desdobramentos das
discussbes acerca da justica nos Livros | e Il nos forneceram uma série de informacGes, ndo
apenas importantes, mas, diriamos, fundamentais para a compreensdo do estatuto da Justica
segundo as opinides correntes, tanto entre o vulgo quanto em relagdo aos denominados
sofistas e, finalmente, chegando até o pensamento de Sdcrates que, mui sutilmente, desde o
inicio do Livro 1, j& nos fornecia algumas pistas acerca de suas proprias ideias e concepcdes

acerca do objeto investigado, a dikaiosyne.

O leitor atento certamente se lembrara que, desde a concepcdo de Céfalo até as teatrais
explanacdes de Glaucon e Adimanto, cada pensamento acerca da justica e até mesmo de sua
génese tinha como seu principal fundamento a tradicdo, 0s costumes historicos ou as

convencoes estabelecidas, remetendo, de uma forma ou de outra, a ideia legalista ou

% Rep. 11, 367b-d. Adimanto, assim, convoca Sécrates a defender a justica em si, enaltecendo os efeitos que dela
advém, julgando-a por si mesma e defendendo-a de tal maneira a se provar que ela, a justica, € um bem em si

mesma.



39

protocolar de que a justica consistia em honrar as dividas, ndo mentir, fazer bem aos amigos e
mal aos inimigos, obedecer a conveniéncia dos mais fortes (governantes), respeitar os pactos,
entre outros preceitos e regras similares a essas. No caso de uma certa concepcao popular,
julgava-se que a retiddo do agir moral se pautava pelas tradicées da cidade’®, ndo somente no
que diz respeito as suas leis, mas também no que diz respeito a religido e ao ensinamento dos
poetas, ndo havendo outro principio para justificar suas condutas e compreensdo sobre a

justica do que esses, como bem observou Vernant (2012, p.41-47).

A consolidagéo, porém, dessa compreensdo do vulgo sobre seus valores sociais, como
nos informa Jaeger, atingiu seu apogeu com a ideia consciente de paidéia: “Na pélis do século
IV a. C., o conceito de Paidéia supera a vinculacdo limitada a instru¢do da crianca. Trata-se
de uma reflexdo sobre a formacdo do homem para a vida racional na polis (...). A construgédo
historica deste mundo da cultura atinge seu apogeu no momento em que se chega a ideia

. ~ 971
consciente da educagao”'".

Porém, chega o momento no dialogo em que Socrates, na contramao das visdes de
seus interlocutores, finalmente apresenta suas préprias ideias na investigacdo da justica.
Solicitado para analisar os efeitos que a justica e seu antbnimo provocam no individuo e em
sua alma, a estratégia do filésofo, a fim de esclarecer a questdo, € a de propor uma
comparagdo entre “cidade” e “individuo”, assumindo, como veremos, a premissa de que a
polis é uma ampliacdo do individuo, como bem notou Eric VVoegelin, assemelhando-se a ele
na medida em que estd fundamentada no principio de que ninguém é autossuficiente’.

Vejamos ent&o o comentario de Voegelin®:

“A Republica, embora comece como um didlogo sobre a vida justa do
individuo, pode se tornar uma investigacdo da ordem e desordem na
sociedade, porque o estado da psique individual, em saude ou doenca,
expressa-se no estado correspondente da sociedade”.

"0 Sobre as relagdes entre a origem da sociedade politica e as leis, Cf. VAZ, 1988, p.135-137.

"t Cf. JAEGER, 1995, p.244-246.

"2 Tal viso acerca da condi¢io e natureza humana é colocada por Socrates da seguinte maneira: “(...) uma
cidade tem a sua origem, segundo creio, no fato de cada um de nos nédo ser autossuficiente, mas sim necessitado
de muita coisa. Ou pensas que uma cidade se funda por qualquer outra razdo?”. Cf. Rep. Il, 369b.

3 Cf. VOEGELIN, 2012, p.130.



40

3.1 A natureza da justica a partir de um paralelo entre individuo e polis

Concordando com o ponto de partida do argumento de Socrates, a premissa de que a
dikaiosyne ndo é algo que compete ou se refere apenas ao individuo, mas também a toda a
cidade, Adimanto aceita a base silogistica da investigacdo que ira se desenvolver nas
passagens seguintes. E é importante salientarmos que, se Adimanto ndo houvesse concordado
com o pressuposto socratico acerca da semelhanca do individuo com a cidade, provavelmente
ndo se chegaria as conclus@es que vao se apresentar posteriormente.

Um pouco mais adiante, o filésofo explica a seu interlocutor que, apds a analise da
justica no plano da pélis, o passo seguinte a esse seria 0 de retornar ao individuo, aplicando
nele os mesmos principios e as mesmas conclusdes que concernem ao raciocinio no plano da
cidade, a dimensdo ampliada do individuo. Ap6s o assentimento de Adimanto, o filésofo se
debruga, entdo, a primeiramente investigar qual seria o principio e o fundamento que déo
origem ao surgimento de uma cidade e suas caracteristicas mais préprias, como, por exemplo,

a associacdo entre os individuos e as familias (oikos).

Podemos perceber aqui o seguinte: segundo o raciocinio do qual parte o filésofo, a
natureza da justica é mais facil de ser vista e apreendida, num primeiro momento, no plano da
polis, por ser este mais amplo do que o individuo isolado; porém, a grande questdo aqui é que
a dikaiosyne, de acordo com a sugestdo de Socrates ao longo dessa e das seguintes passagens
da obra, se encontra inscrita primitiva ou originalmente numa ordem natural da psykhé
humana, ou seja, ela constitui antes de tudo um principio que pertence ao ambito da prépria
natureza interna do homem e dos elementos morais e psicolégicos que a constituem. Seja
como for, além da descricdo elementar do que seria uma concepg¢éo basica de cidade, como
uma associacao de individuos, o filosofo destaca também, nessa etapa de seu discurso, que tal
associacao ndo seria baseada apenas num ingénuo e despretensioso agrupamento de pessoas,
mas que possui como engrenagem fundamental a troca mutua de beneficios, pois, como foi
dito anteriormente, as cidades sdo fundadas pelo fato de nenhum ser humano ser
autossuficiente, necessitando dar e receber algo em troca, beneficiando a si e a seus

semelhantes simultaneamente.



41

Assim, estipulados esses principios, 0 proximo passo de Socrates é sugerir a seu
interlocutor que, através de, uma construcdo discursiva ou um exercicio da razdo’™ (16gos),
imaginem a fundacgédo de uma cidade, a fim de analisar minuciosamente seus elementos para,
assim, investigarem também como se da o surgimento da dikaiosyne e seu oposto, bem como
0s respectivos efeitos que ambas produzem na polis. Tal procedimento ja havia sido, de
maneira insatisfatoria, efetuado nas passagens anteriores da obra, quando Socrates e seus
interlocutores buscavam compreender os efeitos e as consequéncias da justica e da injustica

no individuo.

Todavia, assumida a comparacdo entre individuo e cidade, a meta agora ¢é
compreender, de maneira mais cuidadosa, de que forma surge tanto a justica quanto seu
antdbnimo, em meio a estrutura organica da pdlis que Sdcrates e seus interlocutores estdo, por
assim dizer, fundando no discurso. O filésofo ainda arremata seu raciocinio lembrando uma
vez mais a Adimanto que a cidade que comecardo a construir discursivamente tem o seu
principio na caréncia constitutiva que caracteriza os humanos.” Tal énfase nada possui de
gratuito, pois o que se esta fazendo é dar ainda mais solidez ao axioma da necessidade e da
natureza humana em uma visdo cada vez mais particular e caracteristica do pensamento

filosofico de Platio’®.

Socrates, nesse processo discursivo da fundacdo de uma cidade, comeca por elencar as
necessidades humanas, partindo mais basicas e essenciais, como a alimentacdo, habitacdo e
vestuario, passando, em seguida, por necessidades mais sofisticadas, como o0 comércio, 0 uso
de artes relacionadas ao entretenimento, a cosmética e a culinaria, até chegar, finalmente, a
educacdo. Na etapa mais primitiva do processo de fundacdo da pdlis, o filésofo indaga a
Adimanto, porém, qual seria a melhor estrutura operacional a fim de facilitar a vida dos
homens no plano da associacdo politica: cada um dedicar seu tempo ao exercicio de uma
Unica tarefa ou, antes, cada um se entregar a multiplas atividades indistintamente, como, por
exemplo, lavrar 0 campo, costurar sapatos e construir casas. Adimanto atesta a favor de que

seria mais facil e pratico que cada cidaddo desempenhasse apenas uma tarefa, pois isso,

™ Optamos em n&o sequir, nesse caso, a traducéo de Maria Helena do termo 16gos, visto que a mesma o traduziu
no sentido de um “exercicio da mente”. E sabido que o termo possui um sentido muito abrangente, logo, longe
de desmerecer a tradugdo, nosso intuito € o de ndo nos prendermos nesse termo especifico, 0 que poderia
acarretar algumas armadilhas conceituais posteriormente. Cf. PEREIRA, 1997, p.72.

> Rep. 11, 369 b-c.
"® Sobre 0 assunto, Cf. OLIVEIRA, 2006, p.115-143.



42

segundo o raciocinio firmado, garantiria maior destreza no desempenho de cada atividade’’. O
que vem em seguida a essa afirmacao é de extrema importancia para a compreensdo da visao
antropoldgica ou acerca da humanidade sugerida no didlogo por Socrates, pois tal afirmativa,
se aceita como um axioma, trard importantes resultados tedricos no decorrer das analises. De
fato, a conclusdo que o filésofo extraira a partir dai € a de que nenhum homem nasce igual ao
outro, no sentido de possuir uma natureza em comum €, sendo assim, cada um seria mais apto

a executar uma tarefa especifica de acordo com sua prépria natureza’®.

Porém, a medida que Sécrates e Adimanto avangcam no raciocinio proposto, vai
ficando mais claro e evidente para eles que a pdélis que estdo discursivamente fundando
necessita ndo de poucos cidaddos, como foi sugerido anteriormente, mas sim de uma
quantidade mais extensa, pois, a fim de atingir a exceléncia no exercicio das artes, fazem-se
necessarios mais artifices especializados em executar tarefas determinadas ou especificas,
ligadas ao desenvolvimento dos mais diferentes oficios. Ou seja, é a especializacdo, com fins
de tornar a cidade e o trabalho mais excelentes, que causa o aumento populacional e que,
consequentemente, tornaré a cidade cada vez mais complexa, fazendo com que surjam em sua
estrutura, além daquele grupo de homens responsaveis pelas atividades econémicas ou de
subsisténcia, relacionadas ao suprimento dos bens primarios para a manutencdo da
comunidade (os produtores), dois outros grupos (os guardides e 0s governantes) que devem se
responsabilizar pelos exercicios de outras duas fungdes imprescindiveis para a cidade: a
protecdo militar e a administracdo das coisas publicas.

Ora, apos esse esmiucado detalhamento do que seria uma cidade, de sua natureza e dos
processos concernentes a sua fundacdo, Sécrates e Adimanto, sentindo-se preparados para
prosseguir com a tarefa de investigar a natureza da justica, voltam a se deter na questéo de

como se daria o surgimento da mesma e do seu oposto’®, entendida agora no ambito social,

" Rep. 11, 369 e- 370a.

® Tal pensamento acerca da natureza do homem foi bastante criticado na modernidade, sobretudo pelos
pensadores iluministas que acreditavam na igualdade como principio axiol6gico e sustentaculo da lei e da justica
social. Porém, ndo podemos nos esquecer de que essa questdo levantada por Socrates, longe de ser uma
ingenuidade ou um preconceito da parte dele, tem como base a observacdo empirica de que os seres humanos
parecem possuir algumas aptidBes e tendéncias particulares, as quais vdo refletir no seu modo de ser, tanto
particularmente quanto publicamente.

" Rep. 11, 372a.



43

ndo mais no ambito exclusivamente particular, de cada individuo, pois j& se assentiu que o

individuo se assemelha a polis.

Porém, para avancar na investigagdo, devemos notar que a estratégia do filésofo nao
se da sem antes tentar tracar uma psicologia, a qual servira de apoio e fundamento para
entendermos cada movimento e nuance da cidade (espelho ampliado do individuo), onde,
consequentemente, poderemos observar o surgimento da justica e da injustica de uma maneira

mais distinta, como observou Conford®.

Lembremos, primeiramente, que a “alma” é um tema sempre presente nos dialogos de
Plato®, sempre vinculado a discussées de carater ético, politico e mesmo epistemolégico, o
gue nos da uma ideia de sua importancia para compreender outras dimensdes do pensamento
platdnico além da psicologia. Na Republica, os elementos da psique mencionados sdo: 0
desejo (to epithymetikén), o ardor (td thymoeidés) e o intelecto (to logistikdn)®?; esse principio
da triparticdo da alma acompanha e é correspondente as trés classes de cidaddos (produtores,

guardides e governantes) que serdo amplamente descritas ao longo das paginas da Republica.

Socrates mais a frente no dialogo mostrara que, apesar dessa estrutura social, fundada
na caracteristica tripartida da psique do individuo, ainda ha uma coisa muito importante a ser
observada: se quiserem pensar efetivamente um cidadéo verdadeiramente virtuoso, seja qual
for sua classe e oficio, sera necessaria que, em alguma medida, haja nele a parte e elemento
mais nobre da alma, referente ao intelecto e a amizade em relagdo ao saber, uma disposi¢ado
para o conhecimento (epistéme)®. Essa e outras diversas passagens da obra nos sugerem uma

estreita ligacdo entre o saber, a exceléncia e, consequentemente, a justica, sendo, como

8 \Jer, CONFORD, 1945, p.120.Tal interpretagdo acerca da natureza da justica no homem e na cidade carrega
em si dois elementos fundamentais: o primeiro, referente ao individuo, possui seu principio na prépria alma
humana e na ordem que lhe é prdpria; ja o segundo, referente a polis, além de possuir uma fundamentagdo na
esséncia da alma humana, ao manifestar-se numa dimensdo maior, possui uma l6gica orgénica e burocratica, que
depende de estratificacdes funcionais e de uma organizacdo material para realizar a sua exceléncia especifica,
proporcionando maior comodidade e ordem para a comunidade como um todo e para cada cidaddo. Cf.
OLIVEIRA, 2013, p.118-124.

81 Cf. Féd. 105b-107a; Fed. 245c-249d; Tim. 34a-40b; Gor. 523a-527¢; Leis, X, 891e-899d.

2 OLIVEIRA, 2013, p.121.

8 Rep. 11, 376¢. Contudo, devemos esclarecer que essas aretai s6 serdo desenvolvidas, pela grande massa dos

cidaddos, através do habito.



44

afirmamos anteriormente, o saber, por ser o elemento ordenador da alma e da cidade, o

fundamento da praxis reta, justa e eudaimonica.

3.2 Um novo paradigma, a nova paideia

Uma segunda estratégia de SOcrates para analisar a dikaiosyne e a adikia na polis e no
cidaddo é problematizar e investigar o processo pelo qual todo cidad@o seria conduzido a
exercitar e formar sua alma. Tal processo € o que se compreende por paidéia, ou, N0 NOSSO
vocabulério, educacdo,entendida esta como um processo de formacdo moral e de transmissdo
de determinados valores, saberes e costumes inerentes a boa organizagdo e estruturacdo da

sociedade®*.

Os gregos antigos ja eram cientes de que a educacdo como formacdo humana deveria
ser iniciada desde a mais tenra infancia, pois ja naquele tempo sabia-se da facilidade para se
instalar as tendéncias e tracos do carater nesta etapa da vida através do mecanismo da paidéia,
No contexto da sociedade grega tradicional, tal processo se realizava principalmente por meio
da musica (que incluia, em si, naquela época, a poesia, a qual constituia um dos principais
elementos de transmissdo da cultura oral) e da ginastica (visando a formacdo de cidadaos
fortes para os propdsitos militares da polis). Sécrates incorpora essa paideia grega tradicional
no programa educacional que elabora para a cidade que funda por meio do l6gos, valendo-se
dela sobretudo no que diz respeito a primeira e mais elementar formacéo, aquela que tem a
ver com o treinamento das criangas. Contudo, o fildsofo alerta ao seu interlocutor de que, no
caso da paideia musical, haveriam de ensinar primeiramente o tipo de poesia que encerra
algumas verdades, ou seja, aquele que diz respeito as fabulas. A crenca que € assumida até os
dias atuais é a de que as criangas, por nao possuirem maturidade intelectual e suficiente
experiéncia de vida, deveriam aprender por estdrias fantasticas os valores sugeridos pelas

mesmas, isto €, o que chamamos de “verdade mitica”.

O filésofo alerta, referindo-se ao ensino de tais fabulas as criangas, sobre a
importancia e o perigo do conteudo moral dessas estorias, indicando, assim, que se faria
necessario, nessa cidade que estdo fundando no 16gos, a censura e o controle em relacdo ao

que ¢ produzido pelos autores dessas fabulas. Ora, € nessa passagem que o filésofo, segundo o

8 Nesse caso, a paidéia a que os personagens est&o se referindo é a educacéo tradicional da Grécia antiga, ou

seja, a educacao através de dois elementos fundamentais: musica e ginastica. Cf. Rep. I, 376e.



45

seu ponto de vista, condena boa parte das fabulas conhecidas na sua época, sobretudo as de

Hesiodo e Homero, as quais o fil6sofo considera como sendo as mais importantes®.

Nesse intuito de demonstrar os perigos morais da poesia, sobretudo aos ouvidos e
mentes dos mais jovens, além de citar de cor passagens de obras famosas como a Teogonia, a
Iliada e a Odisséia, o filésofo propde que se fizessem as devidas correcbes nas fabulas nelas
contidas. Em nenhum momento é sugerido o banimento radical ou definitivo desses canones
da literatura arcaica, mas sim uma correcdo pedagdgica e conceitual que induza o leitor a
adquirir outra visdo acerca dos deuses e do destino (moira), como nos esclarece Villela-
Petit®:

“Para apreciarmos a posi¢do de Platdo, é bom nos tornarmos mais atentos
gracas a experiéncia dos antrop6logos, ao que representa a palavra dos poeta
dentro de uma sociedade onde prevalece a tradicdo oral. N&o se constitui el
como a referéncia imprescindivel enquanto depositaria dos valores

ensinamentos éticos? A palavra dos poetas tinha entéo tudo a ver com a paideis
isto &, com a educacdo em sentido lato e, portanto, com a formacéo do éthos ”.

O fato paradoxal € que Sdcrates, mesmo rechacando a mentira acerca do
comportamento dos deuses, ndo exclui, por completo, a mentira (pseudos), enquanto recurso
educacional e moral, de sua cidade forjada no plano do discurso. Ora, como ele mesmo
salientou em passagens anteriores, 0 recurso a mentiras, como aquelas que vemos nas fabulas,
seria vantajoso para a paidéia da polis, contanto que essas mentiras fossem de carater nobre
(gennaion)® | isto &, estivessem protegidas por uma verdade moral maior, n&o ultrapassando,
assim, os limites do bom senso, pois, como ele mesmo afirma, as criancas ndo possuem
maturidade o suficiente para compreender certas verdades mais complexas, de forma que a

sua educacdo deve ser pautada pelo uso de fabulas moralmente convenientes ou apropriadas.

% Rep. 11, 377d.

8 Cf. VILLELA-PETIT, 2003, p.51-71. Pois eram os deuses mesmos os maiores referenciais morais e éticos nos
quais o demos se espelhava; se os deuses podem ser vingativos e enganadores, por que também ndo o seriam 0s
homens? A inovacdo socratica se deve ao seu entendimento particular de que a boa ordenagdo politica e a
harmonia tanto social quanto individual, se pautam pala referéncia ao divino, que, por sua vez, ndo poderia ser
responsabilizado por qualquer mal, posto que é perfeito e bom, nao carecendo, inclusive, de modificar-se,
transformar-se. Cf., por exemplo, o contraste dessa visdo de Socrates com lliada, XXIV, 520-530.

8 Cf. Rep. 11, 414 b-d.



46

O procedimento que os personagens estdo realizando, a fim de se investigar a justica,
constitui-se como uma critica cultural de seu tempo, submetendo tradigdes orais e costumes
louvados pela Hélade a severas ponderacfes, sugerindo que toda essa literatura vastamente
citada na discussdo promoveu um relativismo moral e um esvaziamento de valores nos
cidaddos, fato que podemos constatar nas falas de Polemarco e, sobretudo nas de Trasimaco,
representante, na obra, do pensamento sofista. Devemos também salientar que tal
esvaziamento moral, como atesta Voegelin, tem como consequéncia politica a desordem e a

falta de harmonia na p6lis®:

“De repente, parece que a gerag¢do mais velha negligenciou sua tarefa de
construir a substancia da ordem nos homens mais jovens, e uma amena tepidez
e confusdo se transforma em poucos anos nos horrores da catdstrofe social ”.

Na Republica, na medida em que as fabulas poéticas sdo determinadas como o
contetdo principal da educacdo elementar dos cidaddos, estabelece-se a lei segundo a qual
tais fabulas devem ser submetidas a um severo controle por parte da classe governante. Tal
classe, como dissemos antes, surge como um estrato especifico na estrutura da cidade, a partir
da aplicacdo do principio da especializacdo que se instituiu como fundamento do
ordenamento da polis. A visdo socratica é de que, para haver, de fato, harmonia, coeséo,
salde e unidade em meio a polis, faz-se necessario o oficio de uma classe importante de
cidadaos, os quais se responsabilizardo pela administracdo dos negdcios publicos: a classe dos
governantes. O oficio governamental é presidido pelo principio que assemelha o grupo dos
governantes a classe aos medicos, especialistas em identificar e sanar males e doencas no
corpo. Ora, se o filésofo e seus interlocutores consideram a cidade como algo semelhante a
um organismo vivo, compete aqueles que sdo especialistas na arte de tratar e curar e 0

organismo politico, zelar pela satide e bem-estar do mesmo®.

A partir desse elemento, podemos mais uma vez entdo inferir que, no didlogo, nos é
sugerido a todo o momento, através dos exemplos dos artifices e suas tékhnai, que o saber
(epistéme) € o fundamento essencial para a ordenacdo préatica da cidade. Neste sentido, 0s

especialistas, os quais detém saberes especificos, sdo designados de acordo com suas funcbes

8 Cf. VOEGELIN, 2012, p.118.
8 Egse raciocinio é derivado da seguinte fala de Socrates: “Se, de fato, dissemos bem ha pouco, se na realidade,
a mentira é inGtil aos deuses, mas Util aos homens sob a forma de remédio, € evidente que tal remédio se deve

dar aos médicos, mas os particulares ndo devem tocar-lhe”. Cf. Rep. I11, 389b.



47

a compor e formar a estrutura dessa cidade fundada no 16gos. Seguindo ainda com sua linha
de raciocinio, o filésofo sugere, entdo, que, exclusivamente para essa classe, a dos chefes da
cidade ou governantes, a mentira ndo seria algo condenavel ou passivel de reprovacdo. O uso
do pseldos &, assim, uma prerrogativa da elite governamental, sendo uma préatica proibida e

sujeita a punicdes ou castigos no caso das demais classes™.

A luz dessa informagdo, o proximo passo do filésofo, na sequéncia do dialogo, é
pensar e problematizar o papel da temperanca (sophrosyne), entendida ndo apenas como uma
simples moderacdo no comportamento, mas uma virtude deveras elevada que permite ao ser
humano ser o senhor de si mesmo, estabelecendo, dessa maneira a possibilidade de uma
harmonia ainda mais profunda do que a vinculada pelas leis escritas, visto que mora na alma
de quem a possui e a exercita. Porém, para concretizar essa pretensao de promover o exercicio
da temperanca na vida cotidiana dos cidaddos,Socrates comeca por elucidar os meios que

considera eficazes para dar cabo dessa dura tarefa™.

No que concerne a esses mecanismos referentes a promocao da sophrosyne, o filésofo
ndo esta unicamente preocupado com a censura concernente as estdrias, as quais considera
como imorais, sobre as divindades, mas também no que diz respeito, sobretudo, as estorias
que carregam em seu bojo a ideia equivocada sobre a pratica da injustica e a suposta
felicidade gque este ato promoveria. Novamente o filésofo leva o seu interlocutor a revisitar a
“poesia nacional”, por assim dizer, investigando as proposigdes e significados consequentes

de tais discursos.

Esclarecido esse ponto, observando o movimento discursivo de Sdcrates, percebemos
que, longe de tecer uma critica superficial em direcdo aos poetas, ele ira se preocupar em
justificar sua critica de uma maneira mais detalhada e cautelosa. Primeiramente o filosofo ira
abordar o tema da estrutura e do género da poesia, entendida como mimesis, imitag&o,
entretanto, considerada enquanto uma imitacao deveras sagaz e que instiga o publico a formar

opinido a partir delas.

Socrates chega ao ponto de afirmar que os poetas, ao proferirem eloquentemente seus

discursos na primeira pessoa do singular, ao imitarem uma grande e lendaria personalidade,

% Rep. 111, 389¢-d.
% Um desses meios estaria, primeiramente, na censura das poesias e estorias relativas & supostos
comportamentos coléricos e intemperantes da parte dos deuses nas obras dos poetas renomados, fazendo, mais

uma vez, referéncia a Homero.Cf. Rep. 111, 391a; 392a.



48

como um herdi ou um célebre politico, por exemplo, obtém uma espécie de status privilegiado
no meio social, aparentando ser verdadeiros legisladores, como diz a propria fala do filésofo.
E, ao cativar o publico, é como se estivessem exercendo sobre este um encantamento, ou
melhor, um poder, influenciando-o e fomentando crencas que apenas os chefes da cidade

estariam autorizados a criar, elaborar e fomentar como uma espécie de opini&o ptblica®.

Relembrando a Adimanto que ndo é propria a satde e harmonia da poélis a ocupagao
em varios oficios (polypragmosyne), o filésofo também chegara a concluséo de que, além da
necessidade politica de s6 se imitar coisas boas e virtuosas, ndo deveriam os poetas de se
ocupar com varios géneros de poesia e imitacdo, sobretudo as imitacbes baixas, as quais
poderiamos considerar como sendo pertencentes principalmente ao género da comédia, da

satira®,

A regulamentacdo da arte na cidade, partindo desse raciocinio socrético, se pautaria,
entdo, na exclusdo dos elementos que tivessem por caracteristica a multiplicidade; e, como
fica evidente em uma das falas do filésofo, na sequéncia do didlogo, que o movimento de
analisar minuciosamente essas artes e 0s poetas, era motivado a alcancar, por exclusdo, um
ordenamento salutar para a pélis: “Mas, pelo Perro! Sem nos darmos conta disso, purificamos

. . < . 4
de novo a cidade que ha pouco diziamos estar efeminada” %,

Aos poucos, e sutilmente, o filésofo que agora esta a revelar o que aparentam ser
algumas de suas préprias opinifes, tentard demonstrar a seu interlocutor a importancia de
realizar essas regulamentacdes politicas, pautando-se, segundo suas palavras, na nobreza do
caréater, a qual esta associada a inteligéncia, e esta, por sua vez, sendo tida como a responsavel
por modelar o carater na bondade e na beleza. J& podemos comecar a perceber, de maneira
cada vez mais clara no decorrer das passagens da obra, que o filésofo, em seu movimento
discursivo, vai instituindo uma conexao intrinseca entre o intelecto e a virtude da alma, ou que

ele chamou de nobreza da alma.

Instituindo, assim, esse e outros principios, Socrates e seu interlocutor prosseguem
para o desfecho das ideias referentes a educacdo musical dos guardides, chegando ao termo de
que deveriam ser educados e instruidos, desde a mais remota infancia, a amar, com

temperanca, a harmonia, a ordem e a beleza, estabelecendo algumas regras de comportamento

% Rep. 111, 394b; 396b.
% 1bid. 111, 396a-€.
*Ibid., 111, 399e.



49

social que visam ao amor ao belo, passando, logo em seguida, para a anélise da educacgao
corporal, que se da através da ginastica®.

De maneira semelhante a musica, a ginastica também, por sua vez, é pensada como
algo necessario a educacdo dos cidaddos desde a infancia. Porém, antes de tudo, o filésofo
argumenta, conforme lhe parece, que ndo seria o corpo o responsavel pela exceléncia da alma,
mas sim o contrario, que a boa alma, uma alma excelente, possibilitaria a exceléncia do corpo
e seu bom estado. E por esse motivo que, segundo a opinido de Socrates, a primeira etapa da
educacdo deveria ser pela mdsica, a qual, por sua vez, é determinada como a maior

responsével pela formacao elementar da alma®®.

Partindo dai, o passo seguinte que sera realizado pelos personagens € investigar o
regime e os habitos concernentes a essa educacdo fisica sobre a qual estdo, no momento,
debrugados. Ora, para Socrates, esses elementos envolvem o recurso a disposi¢cdes praticas
bem simples, como evitar o uso do alcool (e, portanto, a embriaguez) e a implementacao de

uma dieta alimentar condizente e equilibrada, presidida pela modera¢édo e néo pelo excesso.

Logo, a conclusdo que Sdcrates sugere € a de que a boa educacdo corporal seria aquela
gue mais se assemelhasse a educacao musical que haviam explanado em passagens anteriores,
qual seja, a educacao estruturada pela simplicidade, pois, segundo a crenca socratica, que vem
se evidenciando desde o Livro Il, a multiplicidade gera desarmonia, ao passo que a unidade e
a simplicidade geram o oposto, isto €, harmonia e ordem, tanto no que diz respeito as relagdes

sociais quanto no que tange a alma de cada individuo®”.

O filosofo realiza, dessa forma, uma comparacédo entre a boa musica e a boa ginastica,
ambas pautadas pelo principio da simplicidade, livres dos perigosos excessos que levam a
alma do individuo a falta de virtude. A prova dessas mazelas sociais e da falta de virtude
gerada pela multiplicidade de humores na polis, segundo Socrates, sdo 0 crescimento do

% Rep. 111, 403b-d.

% De fato, para a maioria dos aristocratas gregos (eupatridas), como notaram diversos comentadores, a primazia
do intelecto sobre o fisico era uma opinido bastante comum. Ver, por exemplo, VERNANT, 2012, p. 61-68.
Porém, para sermos justos com a vasta e rica literatura grega, devemos esclarecer que havia também de forma
igualmente clara a ideia de heroismo e valorizacdo da dimensdo fisica, como é o caso da historia do semideus
“Héracles”, o qual foi louvado por cumprir os famosos “Doze Trabalhos”, demonstrando descomunal forca
fisica. Cf. BUNFINCH, 2013, p.227-229.

% Rep. 11, 404e.



50

ndmero de tribunais e de enfermarias, visto que ja ndo possuem justica propria. Ora,
percebemos novamente no dialogo a aparicdo do termo justica (dikaiosyne) para tratar das
coisas referentes ndo apenas a cidade, a esfera pablica, mas também fazendo referéncia ao

individuo, que, por sua vez, também é um cidadao.

Podemos perceber nessa passagem que a dikaiosyne esta, de maneira ainda mais clara,
associada a uma ordem politica que tenha por principio a simplicidade e a exceléncia em sua
administracdo social, a qual, através de classes funcionais, esta estruturada de modo a garantir
as condi¢Bes necessarias para o seu bom funcionamento. Mas detenhamo-nos novamente no

dialogo, a fim de fique mais claro essa concepc¢éo apresentada pelo filésofo.

Ao comparar a ginastica com a musica, o filésofo analisou a medicina como parte
importante da constituicdo dessa poélis fundada no 16gos. Analisando os feitos de Asclépios e
a virtude da propria arte de curar, chega-se a ideia de que o melhor médico ndo seria aquele
que atua tratando apenas o corpo, mas, sobretudo, aquele que cuida da alma. Nesse raciocinio,
0 bom médico é, antes de tudo, alguém que possui uma alma sadia, visto que se sua alma

fosse doente isso lhe impediria de curar, carecendo ele préprio de tratamento médico.

Adimanto questiona, entdo, a Socrates se um juiz, por conta das caracteristicas de que
seu oficio exige (conhecer os mais variados tipos de almas e enfermidades sociais a serem
tratadas) ndo se assemelharia desse modo, a um médico. Todavia, o filésofo o lembra que o
oficio do médico tem uma particularidade bem especifica, que é a de curar o corpo através da
sua boa alma, enquanto que a tarefa mais prépria do juiz seria a de curar as almas atraves da
sua boa alma, ndo lhe sendo conveniente conviver, desde pequeno, com individuos de alma
enferma ou ma nem praticando as mais variadas injusticas para atingir o cume de sua

pericia®.

Apos esse raciocinio, o filésofo ainda leva a cabo a tarefa de distinguir, de maneira
mais cirargica, quem seria esse governante excelente. Apos detidas analises das nuances que
poderiam levar alguém a se desvirtuar de sua areté (no caso, Sécrates analisa primeiramente a
classe dos guardides), o filésofo sugere que aquele que consegue, apos ser testado e provado
desde sua juventude até chegar a idade avancada, permanecer fiel aos principios que

compdem sua virtude, esse sim, de fato, deveria tomar o lugar de chefe.

% Rep. 111, 409a-b. Sécrates destaca a importancia de um juiz nao ter sido influenciado por uma mé educacéo,
ndo convivendo com individuos perversos nem praticando e experimentando a injustica (adikia), sendo, esse tipo

de homem, geralmente, de idade mais avancada, madura.



51

Pois bem, na tentativa de legitimar a ordem social dessa cidade discursiva, Socrates ird
propor que se recorra a um mito, que, por conter um ensinamento moral valido, é por ele
chamado de “nobre mentira”. Tal mito, originario da Fenicia, na visdo socratica, forneceria
uma explicacdo alegorica para justificar a unidade e a estratificacdo da cidade a partir da sua
divisdo em trés classes fundamentais: artesdos (produtores), guerreiros e governantes.
Segundo Sdcrates, de fato, o mito fenicio nos ensina que, embora todos os homens formem
uma mesma raca porque sdo filhos da mesma mée (a Terra), ha neles diferentes aptiddes e
inclinacdes, que correspondem aos diferentes tipos de metais produzidos pela Terra: o ouro, a
prata e o bronze. Visando extrair as consequéncias politicas dessa estdria, SOcrates observara
que 0 mesmo principio vale para a ordem da cidade que estdo a fundar, pois se, por um lado,
o0s cidadaos dessa polis sdo unos porque sdo filhos do mesmo solo e da mesma patria, por
outro lado, eles se distinguem uns dos outros porque a natureza de suas almas os destina a fins

e tarefas diferentes®.

Mas, como a obra deixa evidente inUmeras vezes, para se alcancar de maneira
satisfatoria esse ordenamento politico-social, é indispensavel e essencial o processo de
educacdo nessa polis. Socrates chega a afirmar, neste sentido, que o poder da paidéia seria
superior ao poder das leis, considerando que sem a devida educacdo as leis ndo teriam

100

serventia efetiva™". As palavras de Oliveira (2013, p.120) atestam essa questao:

“A educacgdo, a paidéia, entendida como um mecanismo de modelagem
da alma e de seu éthos, assume, assim, na organizacéo politica proposta
pela Republica uma importancia mais decisiva e originaria do que o
dispositivo legal representado pelo nomos”.

Contudo, na medida em que esse individuo, selecionado através da paidéia, seja
designado para pertencer a uma classe(por exemplo, a dos guardides), este devera viver
segundo um sistema rigoroso, pensado exclusivamente para extrair dele o melhor e 0 mais
excelente comportamento, possibilitando o desabrochar de sua areté. Sobre a educacdo dos
guardides o filésofo argumentara que deverdo habitar e alimentar-se coletivamente, ndo

possuindo bens proprios nem familia (o que alguns chamariam de proto-comunismo).

Todavia, Adimanto, confuso acerca dessa rigida organizacdo dos guardides, questiona
o filésofo se essa classe de cidaddos poderia alcancar uma vida feliz, uma vez que fora

% Rep. 111, 414 b-415c.
100 Rep. 1V, 425 a-e. Cf. GOLDSCHMIDT, 1970, p.88. Ver também BARKER, 2009, p.133.



52

privada de muitas coisas que o senso comum julga proporcionar felicidade aqueles que as
possuem, sobretudo no que se refere aos bens materiais. Contudo, Sdcrates, inaugurando um
novo paradigma politico em se pensar acerca da felicidade, pensa ndo de maneira parcial e
isolada, mas de maneira holistica, levando mais em conta que a real felicidade e a verdadeira
justica ndo poderiam ocorrer apenas em uma classe ou outra, mas deveria ser um principio
organico que atingisse a todos os cidaddos, uns se beneficiando da arte e da exceléncia do

outro'®*,

Ora, aplicando esse mesmo raciocinio ao individuo, poderiamos deduzir que a
verdadeira salde da alma estd no ordenamento do todo, e ndo apenas de alguma de suas
partes. Sendo assim, o0 governo de si mesmo, ou seja, da alma, se daria propriamente pelo
elemento ordenador da mesma, o qual se encontra no intelecto (t0 logistikon), o qual
consequentemente proporcionaria a eudaimonia no individuo que conseguiu atingir a mais

nobre exceléncia de sua alma.

Apds essa estruturacdo educacional e legal, Socrates e Adimanto pensam ter chegado
ao fim do percurso quando coroaram essa cidade com o culto aos deuses, os sacrificios e 0s
demais encargos funebres e religiosos. Porém, de maneira indignada, Glaucon intervém no
didlogo instigando Socrates a cumprir de maneira mais rigorosa sua promessa de analisar a
fundo a justica e a injustica em meio a polis, ressaltando a importancia de se investigar as

quatro virtudes cardeais: sabedoria, coragem, temperanca e justica'®.
3.3 As aretai e seu estatuto na polis
Na continuacdo do diélogo, o raciocinio que se pde a ser investigado € o seguinte: se a

cidade que se elaborou no plano do I6gos esta, de fato, bem fundada, ela deve ser totalmente
boa. E se a cidade é totalmente boa, ela devera comportar, de maneira evidente, as quatro

101 Rep. IV, 420b — 421c. Nesse mesmo raciocinio Sdcrates ainda vai afirmar que, tanto a riqueza quanto a
pobreza sdo nocivos a boa manutencdo da cidade, pois se, por exemplo, um artesdo (um oleiro) enriquece, mui
provavelmente deixara de se ocupar de sua profissdo ou se tornara preguicoso e, por outro lado, se é pobre,
carece de materiais adequados ao seu oficio, prejudicando tanto a sua arte quanto ao ensino da mesma ao seu
filho.

192 irtudes que, segundo PEREIRA, 1997, p.175, ja se encontravam elencadas nas doutrinas pitagéricas e, de

maneira semelhante, nas obras de Pindaro e Esquilo.



53

virtudes elencadas anteriormente, sendo, por isso, sébia, temperante, corajosa e justa.'®

Estabelecido esse ponto, Socrates propde o seguinte principio: se descobrimos onde, na polis,
se encontram sabedoria, coragem e temperanca, aquilo que restar sera 0 que procuramos, isto
é, a justica, a qual sera determinada, assim, por meio do uso de um raciocinio por excluséo.
Sécrates entdo, de modo perspicaz, assumindo cada vez de forma mais evidente o axioma
intelectualista, situa a sabedoria (sophia) como a primeira virtude em importancia, 0 passo

seguinte sendo identificar onde essa virtude esta mais tangivelmente situada.

Mais adiante Sdcrates ird comparar a sabedoria da cidade como se ela fosse uma
espécie de calculo ou ponderacdo, que, por sua vez, seria identificada como uma ciéncia
(epistéme). Por conseguinte, essa epistéme seria a forma excelente de se deliberar bem;
porém, como na cidade existem variadas espécies de saberes, de ciéncias, dever-se-ia destacar
a mais essencial para o devido regimento e manutencdo dessa polis ideal, ndo restando
duvidas que ndo seriam os saberes especificos dos variados oficios, mas sim um saber de

carater global (o que ira se chamar de ciéncia da vigilancia'®*

). Ora, esse assunto ja havia sido
introduzido em passagens anteriores e 0 que se somou disso tudo foi que se concluiu que 0s
melhores representantes dessa caracteristica dentre os cidadaos seriam os guardiBes perfeitos,

sendo esses, por sua vez, um niimero escasso de individuos na cidade'®.

No prosseguimento da analise das virtudes, vem, entdo, a abordagem da coragem, a
qual é identificada como a virtude propria dos guerreiros e definida como uma disposicédo
moral firme ou resoluta, que conserva a reta opinido acerca do que se deve ou ndo temerem
meio as dores, agruras e vicissitudes da vida'®. Em seguida, Sdcrates se debruca sobre a
temperanca, a qual recebera, da parte do filésofo e dos seus interlocutores, uma atengéo
especial. Socrates julga que a moderagdo, ou temperanga, é, de fato, essencial, posto que ela
se assemelha a uma harmonia (tal como a dikaiosyne), constituindo,em nivel individual,um
principio que nos tornaria senhores de n6s mesmos. Uma pessoa temperante, nesse sentido,
seria senhora de si. Porém, essa expressdo: “senhor de si”, levantou a seguinte indagagao:
guem é senhor de si também pode ser, pelo mesmo principio, escravo de si? Mas, como se
trata da mesma pessoa, deve-se perceber que o0 que esta entrando em cena ai € 0 pensamento

de que temos uma alma naturalmente dividida entre impulsos bons e maus, sendo que o

103 Rep. 1V, 427e.
194 Rep. 1V, 428d.Outras tradugdes possiveis e aproximadas seriam: “viver sob observagio, cuidado ou atengio”.

195 1hid., 1V, 428e — 429a.
196 1hid. 1V, 429b-430c.



54

temperante (senhor de si mesmo) dominaria este Gltimo tipo™®’. Logo, somos levados a pensar
que o “escravo de si” € aquele individuo que fora dominado pelas paixdes, ndo possuindo

harmonia em sua alma.

Compreendidas as virtudes mencionadas (sabedoria, coragem e temperanca), chega a
vez do tratamento da justica, momento bastante aguardado nesse drama. E ent&o que Sdcrates,
prontamente, percebendo a situacdo em que haviam chegado, anuncia que, na verdade,
estavam a tratar da dikaiosyne o tempo todo desde que comecgaram a fundar a cidade,
sugerindo que a natureza mesma da justica se confundiria com o principio ordenador
fundamental da bela pdlis (kallipolis), a saber: 0 que determina que nenhum cidad&o se ocupe
de outro oficio que ndo o seu (polypragmosyne), executando, assim, apenas a tarefa especifica

que lhe convém por sua prépria natureza'®

.Ora, o texto nos sugere, portanto, que a natureza
da justica no plano politico se identifica com a regra que estabelece que cada classe deve fazer
apenas o que lhe cabe e cumprir a sua funcdo especifica, 0 que engendra, por sua vez, uma
ordem racional nas estruturas da cidade, ordem racional baseada em uma rigorosa hierarquia,
que subordina produtores e guardides a elite governante, portadora da ciéncia dos negécios da

polis.

Acreditando terem alcancado um conhecimento satisfatorio acerca da natureza da
justica no plano da cidade, o passo seguinte da discussdo sera a retomada da questdo no plano
do individuo. Porém, antes disso, os interlocutores reiteram a ideia de que esse individuo e o
julgamento da justica em seu plano serdo acompanhados sempre pela sua consequente
comparagdo com o plano da cidade, pois afirmam novamente que o individuo se assemelha a
cidade'®. Trata-se, assim, de efetivar uma analise psicolégica que procurard corroborar o
pressuposto de que o saber e a razdo constituem os principios da ordenacdo e da salde, tanto

da pdlis quanto do cidadao.

Pois bem, mantendo-se fiel ao axioma que estabelece a analogia entre a cidade e o
individuo (ou a alma), Socrates considerard que, assim como na comunidade politica existem

trés classes (governantes, guerreiros e produtores/artesdos), também na alma devemos

971hid. IV, 431a-c. Notemos que novamente o elemento intelectual reaparece como um elemento indispensavel
para a moderacdo, assim como para qualquer acdo ou coisa virtuosa. A temperanca € tratada com tanta
reveréncia por parte do filésofo por ser uma virtude que harmoniza e nunca se encontra isolada como a coragem
ou a sabedoria (segundo sua fala no dialogo), Cf. Ibid., 1V, 432a-b.

108 Rep. 1V, 433b. Também a mesma conclusio nos aparece em 434a.

199 1hid., 1V, 435b. Mais precisamente se afirma que o individuo justo se assemelha a cidade justa.



55

identificar trés partes: a intelectiva (ou racional — t0 logistikén), a colérica (ou ardorosa — to
thymoeidés) e a apetitiva (ou desejante — to epithymetikon). Ora, respeitado o principio de que
cada parte, seja da cidade, seja do individuo, deve cumprir apenas a tarefa que lhe é propria,
nisso consistindo precisamente a justica, o filésofo colocara a razdo, uma vez que € sabia,
como a governante da alma, ndo sem antes obter o auxilio da célera (ou “ardor”) que, segundo
as discussdes anteriores, funcionava como aliada do intelecto. Com o auxilio do elemento
ardoroso, o intelecto pode, pois, segundo o que nos € colocado pelo filésofo, subordinar o
elemento concupiscivel, que, por estar vinculado as paixdes corpéreas, seria a forca psiquica

mais preponderante nos individuos em geral.

Aplicando esse raciocinio, conclui-se, assim, que a verdadeira justica seria o principio
que, harmonizando os elementos heterogéneos existentes na alma e na cidade, produz uma
ordem racional eminentemente benéfica, a qual é responsavel pela exceléncia individual e
politica. Ou seja, contra o que pregava Trasimaco, a justica revela-se, ao fim desse argumento,
como a verdadeira causa da saude, da beleza, da virtude e da felicidade tanto da psykhé

quanto da pélis**.

O ponto fundamental que gostariamos de ressaltar a partir dessa conclusdao € que,
nesse momento da Republica, Platdo deixa realmente claro o fato de que a ordem justa gracas
a qual a cidade e a alma alcancam sua constituicdo mais saudavel, virtuosa e feliz nada mais é
do que o resultado do estabelecimento do primado do elemento racional no plano politico e
psiquico, elemento racional este que tem no saber (epistéme, sophia) sua exceléncia principal.
Vemos, aqui, com clareza, a orientacdo cognitivista assumida pela argumentacdo platonica
proposta na Republica, com sua correlata concepcao de que a razdo e o conhecimento sao 0s

principios reguladores da praxis humana politica e individual.

O passo seguinte, depois de satisfeitos com a imagem da justica a qual haviam
chegado, seria 0 de analisar 0 seu oposto, a saber, a injustica. Socrates prontamente afirma ser
forcoso que, sendo o0 oposto da justica, a injustica, no lugar de harmonizar, causa sedi¢des,
tanto na alma do individuo quanto na cidade®**. Para tal anélise, o fil6sofo se pde a dizer que a
injustica poderia ser entendida como uma espécie de enfermidade que se apossa de um
sujeito; ora, como 0 mesmo principio também pode ser aplicado a pdlis (segundo o principio

de semelhanca), Socrates tenta prosseguir o didlogo analisando algumas formas de governo,

10 Rep. 1V, 443a-c.

11 1hid. IV, 444b-c. Sécrates ira comparar a Justica e a injustica com a salide e a doenca.



56

suas constituices e sua degeneracdo (corrupgdo) em comparacdo com o modelo de cidade
ideal ao qual haviam chegado.

Entretanto, Polemarco e Adimanto, indignados com o andamento da investigacao,
julgam que Socrates estaria avancando muito rapido e esquecendo uma parte muito
importante, segundo a opinido deles, a saber, esclarecer melhor e mais profundamente a
constituicdo e detalhes administrativos da polis discursiva fundada ha pouco, como a
procriagdo das mulheres, os casamentos, habitacdo, entre outros detalhes. Sdcrates se vé entéo
constrangido a fornecer esses detalhes que vao ocupar boa parte da obra, sendo essa

considerada como a maior digressdo de toda a Reptblica™*?.

Os topicos dessa grande digressao discursiva acerca da constituicdo da cidade ideal
vao desde a explicacdo do papel das mulheres, através de sua educacdo, a qual, ao menos para
a classe dos guardides, seria igual, visando ao aperfeicoamento da alma e do corpo na masica,
na ginastica, e tendo a guerra como escopo. Além disso, haveria iguais ocupacdes entre
homens e mulheres em se tratando de todas as classes, posto que € possivel encontrar ndo
apenas homens virtuosos e habilidosos na sua arte, mas mulheres também, o que poderia ser
considerado um pensamento bastante visionario do estatuto da mulher no mundo antigo,
como notou Steven Forde'®. Sobre o casamento, a0 menos na classe dos guardides nao
haveria casais fixos e o matrimoénio visaria apenas a reproducdo de cidaddos os mais

excelentes possiveis, de acordo com seus progenitores**.

Vistos tantos detalhes, os interlocutores de Socrates comegcam a se questionar acerca
da possibilidade dessa tal cidade vir a ser uma realidade, duvidando da possibilidade de
implementar efetivamente a constituicdo que lhe é propria. Socrates, porém, mui
inteligentemente, argumenta que o objetivo essencial e maior da discussdo era o de se
investigar e fornecer um paradigma acerca da justica, no intuito de observar a natureza ou
esséncia dessa virtude, ndo importando, assim, se 0 modelo politico usado para tanto seria
possivel de se realizar ou ndo. Para ndo desanimar seus interlocutores, o filésofo propde, no

entanto, que, com moderagdo, paciéncia e bom senso, seria possivel ao menos esclarecer

12 por esse motivo, faz-se necessario passarmos uma espécie de “pente-fino” e tentar extrair cirurgicamente o
essencial dessa longa discusséo a fim de otimizar o tempo e o entendimento do leitor.

3 Cf. FORDE, 1997, p.657-670.

114 Rep. V, 451b — 457d.



57

intelectualmente (no plano do 16gos, do discurso) como se daria essa possibilidade de

efetivacéo da cidade ideal™™.

Observemos o grande mérito intelectual de Socrates que, apesar da imensa digressao
que é, por algumas vezes, forcado a fazer, sempre tem em mente 0 mesmo proposito e
inquietacdo desde o comeco da obra, a saber, a preocupacdo em se investigar a natureza da
dikaiosyne, enquanto seus interlocutores, também com seus méritos proprios, o induzem

sempre a fornecer detalhes que, por algumas vezes, sdo demasiado extensos e cansativos.

Até esse momento do Livro V, Sécrates ja havia revelado algumas de suas concepgdes
proprias acerca do tema da dikaiosyne, porém, é numa determinada passagem desse mesmo
livro que o filésofo ira revelar suas ideias mais profundas acerca das condigcdes necessarias
para existir a verdadeira justica e a verdadeira exceléncia humana, seja no individuo, seja na
cidade. Tal paradigma acerca da justica se confunde com a sua viséo politica da filosofia e
com o seu pensamento de que a esséncia mesma da justica se encontra, em ultima instancia,
no bem (agathon), sendo este bem acessivel mediante o saber, fruto do exercicio dialético da
filosofia. Essa passagem que iremos analisar na sequéncia do préximo capitulo comeca por
instituir, mediante o paradigma do governante filésofo, a necessidade da filosofia como

elemento imprescindivel para a realizag¢do da justiga na polis.

Tal paradigma, devemos esclarecer, serd ndo somente central, mas também decisivo
para a compreensao do nosso problema: as relacGes entre a justica e o saber, sendo este Ultimo
o fundamento para uma vida feliz e virtuosa. Ora, serda mediante uma analise dos efeitos que a
filosofia e 0 saber provocam, seja na cidade, seja, sobretudo, no individuo, que poderemos

compreender o estatuto ético e politico subjacente a Republica.

4 O PARADIGMA EPISTEMOLOGICO E ETICO DA JUSTICA

Para justificar, finalmente, a importancia da filosofia em meio a polis, Socrates fara
uma distingdo conceitual entre o verdadeiro filosofo e o “amante de espetaculos”, isto €, entre
aquele que busca sinceramente a verdade (alétheia) e 0 que ama os discursos, as opinides e as

aparéncias (filodoxos). Tal distin¢do entre esses pares conceituais antagénicos possibilitara a

U5 hid., V, 472¢ — 473c.



58

compreensdo da importancia dos efeitos que a filosofia provoca em quem a exercita em sua
vida. Essa questdo tomara conta da maior parte do Livro V da Republica para, a partir das
conclusdes derradeiras, se pensar detalhadamente a ideia do bem e a necessaria dialética para

a consecucao desse objetivo que todas as almas perseguem (o bem).

Nosso desafio sera, portanto, por um lado, esclarecer, a partir do paradigma do
verdadeiro filésofo, como o saber proveniente da dialética (caracteristica essencial do filésofo
enquanto tal) é fundamental para atingir a ideia do agathon e, consequentemente, se chegar a
eudaimonia (uma vida virtuosa e feliz); por outro lado teremos mais dois desafios: o primeiro
consiste na tentativa de sintetizar o maximo possivel tantas passagens do dialogo até o
derradeiro Livro X; o segundo desafio consiste na meta de esclarecer nossa posicédo de que a
Republica consiste em um paradigma ético, acima do politico, configurando-se mais como um

modelo de orientagéo individual do que uma tentativa de se estabelecer uma cidade ideal.

Corrido um pouco mais da metade do Livro V, logo apds declarar, no plano do 16gos,
no plano do discurso, a intrinseca necessidade da coincidéncia entre o poder politico e a
filosofia (na figura de um governante filésofo), Socrates é levado prontamente a defender sua
proposicéo, a qual se afigurou bastante estranha para 0s outros personagens ouvintes. Ora, de
fato, foi, pela primeira vez, evidenciado com todas as palavras o lugar da filosofia na cidade

(ndo apenas isso, foi afirmada em uma posicado elevadissima, decisiva).

Pois bem, nessa tentativa de justificar a posicdo do governante filosofo, Sdcrates ird
descrever o verdadeiro filésofo. Para tanto, SoOcrates se vale de um jogo de imagens
contraditdrias, isto €, por um lado ele ira descrever o fildsofo por exceléncia e, por outro lado,
ele o distinguird do pseudo-filosofo ou amante de espetaculos, colocando este dltimo como
um amante das partes e ndo da totalidade, um apaixonado pelas aparéncias, enquanto que o
verdadeiro filsofo seria um amante da totalidade, cuja caracteristica cognitiva fosse centrada

para o abstrato, para o essencial, como comenta Havelock**:

“O filosofo nao é um membro de uma escola de pensamentos entre
outras escolas, equipado com doutrinas expressas em formulas
sistematicas, mas, no fundo, um homem com capacidade para o
abstrato”.

16 Cf. HAVELOCK, 1996, p. 482-483.



59

O filésofo por exceléncia, como descreve Sdcrates, deseja a sabedoria em sua
totalidade; ja o filddoxos, se atém na multiplicidade das cores, das vozes, sem, contudo,
apreciar o Belo em si, 0 que por sua vez é apreciado tdo somente pelo filésofo verdadeiro.
Ora, aquele que aprecia a esséncia e a totalidade, aprecia verdadeiramente o conhecimento
(epistéme), enquanto que aquele que aprecia apenas as partes, aprecia as opinides (doxai),
incapaz de enxergar as coisas inteligiveis, essenciais; ao primeiro, SOcrates chama de

verdadeiro filésofo, enquanto que o segundo é denominado de filédoxos™’.

Lembremos que, segundo o raciocinio dos livros anteriores, havia se chegado a ideia
de que o chefe da cidade deveria ser possuidor de um conhecimento de carater global, de uma
visdo do todo da cidade. Ora, quem mais apropriado do que o filésofo para governar tal polis?
Sendo o filésofo detentor da mais elevada epistéme, certamente seu lugar devera ser o de bem
ordenar essa cidade fundada no 16gos, eis a questdo que ird ocupar parte do Livro VI do
dialogo, culminando na problematica da ideia do bem, sendo essa parte da obra considerada
por alguns comentadores como um “ensaio sobre o bem”, como afirma, por exemplo, J. E.

Raven''é,

No prosseguimento do dialogo, através da descricdo e caracterizacdo do verdadeiro
fildsofo e, portanto, também da atividade filosofica, Socrates questionara o seu interlocutor se
a multiddo (demos) € capaz de compreender e aceitar a existéncia do belo em si. Uma vez que
a resposta € negativa, chega-se a conclusdo de que seria impossivel a multiddo, o povo ser
filésofo. A tal conclusdo soma-se outra: a de que certamente essa mesma multiddo venha a

criticar irracionalmente a atividade filosofica®'®.

Socrates, a partir da conclusdo acima, afirmaré a extrema dificuldade de convergéncia
historica entre a filosofia e a cidade, sendo tal convergéncia atribuida a ocorréncia de um
acaso divino, pois nem a multiddo consegue entender a natureza da filosofia e, portanto, do
filésofo, e, por outro lado, o filésofo, conhecendo as armadilhas e desfavores em relacéo a sua
atuacdo perante tal multiddo, ndo ird, por vontade propria exercer qualquer cargo publico na
pélis, como nos esclarece Oliveira’?®: “Para o povo, os fildsofos sdo, assim, totalmente intteis
ou perversos: sua dedicagdo obstinada ao estudo e a contemplagdo parece ndo fornecer

nenhuma contribuicdo real a vida na cidade. J& o filosofo ndo tem outra aspiragdo sendo o

Y7 Cf. Rep. V, 474e — 476e.

18 Cf. RAEVEN, 1965, p.130.
19 Cf. Rep. VI, 494a.

O Cf. OLIVEIRA, 2011, p. 82-83. Sobre 0 assunto, ver também, STRAUSS, 1978, p.124-125.

[N
©

1

N



60

desejo de conhecimento e ndo instaurard, portanto, um regime que o obrigue a abandonar a
sua busca especulativa pela verdade e assumir o onus de governar seus semelhantes. O
filésofo, diz Socrates, justamente em virtude de seu género de vida, é realmente 0 homem
menos atraido pelo poder politico e, portanto, 0 homem menos interessado em se engajar no
governo da polis. Sendo esse o estado de coisas, o divorcio entre a filosofia e acidade parece

ser mesmo insuperavel”.

O passo seguinte no prosseguimento do dialogo é o de se pensar a formacdo dos
guardides'”* da cidade fundada no légos, visando ao mais alto nivel de saber e

conhecimento*?

, isto €, o conhecimento da ideia do bem (agathon), o qual, conforme pontua
J. E. Raven: “(...) é, em primeiro lugar, e com mais evidéncia, a finalidade ou alvo da vida, o
objeto supremo de todo o designio e toda aspiragdo. Em segundo lugar, e mais
surpreendentemente, é a condicdo do conhecimento, o que torna o mundo inteligivel e o
espirito inteligente. Em terceiro, ultimo e mais importante lugar, é a causa criadora que
sustenta todo o mundo e tudo o que ele contém, aquilo que da a tudo o mais a sua prépria
existéncia™?,

Vale salientar que, segundo Sdcrates, na passagem supracitada (505a), a ideia do bem
é a mais elevada das ciéncias e que é gracas a esse bem que a dikaiosyne e as demais virtudes
sdo Uteis e valorosas. Sem essa concepcdo teleoldgica, a temperanca, a coragem, a sabedoria e
outras tantas virtudes perderiam néo apenas o seu valor, mas o seu sentido primordial. Nesse
sentido, como bem notou Jayme Paviani, a educacdo sugerida nas paginas da Republica é
estabelecida e desenvolvida em virtude do bem, porém, para vir a vislumbrar essa ideia do

bem em si, é necessario tracar os caminhos da dialética para a superacio da déxa (opinido)*?*.

4.1 Investigando mais a fundo a ideia do “bem”

Ao longo do Livro VI, podemos perceber um esfor¢o dos personagens para se chegar a
uma definicdo da ideia de bem, contudo, era de se esperar o argumento de Socrates, o qual

121 Cf. Rep. VI, 502 c-d.
122 1bid., VI, 505a. O termo grego referente a esse mais alto nivel de conhecimento é: “Megiston Mathema”.
123 Cf. RAVEN, 1965, p.130.

124 PAVIANI, 2013, p.104.



61

afirma desconhecer a ideia acerca do agathdn, estando ele, portanto, impossibilitado de
afirmar qualquer definigdo acerca do assunto (0 que nos revela mais uma vez a influéncia
socratica em Platdo). Ora, para ndo dar por encerrado a discussdo, 0 que Serd proposto a essa
altura do didlogo é que se tente, ao menos, tracar um esbogo acerca do problema, o qual é
fundamental para a compreensdo ndo apenas da polis justa e virtuosa, mas, sobretudo, dos

caminhos para a verdadeira eudaimonia™?.

Socrates, entdo, recorrerd — devido as dificuldades inteligiveis inerentes ao problema
da esséncia do bem — a analogia acerca da ideia do bem como o Sol e, posteriormente,
chegard a culminancia dessa ideia no Livro VII com a tdo famosa “alegoria da caverna”,
explicando, assim, os caminhos da superacdo das hipoteses e opinides (doxai) para se chegar
ao conhecimento verdadeiro (epistéme), traco essencial do que se compreende por dialética.
Contudo, devemos, de antemdo, alertar acerca do vocabulario utilizado para designar esse
recurso das imagens e alegorias. Sao eles: “eikon” (imagem), relativo a parabola do Sol, e
“eidos” (forma), relativo a realidade por tras das aparéncias, mais presente na “alegoria da

caverna’.

Como bem observou R. L. Nettleship, o conceito de “eidos” ao qual Platdo se refere
pode ser concebido como a “forma” no sentido do principio configurador das coisas presente
na propria realidade, principio que o espirito descobre ou supde existir em toda parte, por
detras das aparéncias das coisas sensiveis que percebemos'?®. Nesse sentido, a dialética seria 0
movimento que levaria o individuo a superar as imagens sensiveis (as opinides e o devir das
coisas), conduzindo-o ao entendimento (diandia) daquilo que é essencial, abstrato e inteligivel

por exceléncia, isto é, como afirma Paviani*?’:

“Para Platdo, o método dialético procede por meio da destruicdo das
hip6teses, a caminho do auténtico principio que é o bem em si. A
episttme é o conhecimento mais alto que se pode alcancar, e nela
estardo envolvidos a inteligéncia (nous) e o entendimento (diandia). A
epistéme ultrapassa a crenca e a opinido (doxa), que compreende a fé e
as conjecturas ou suposi¢fes. Em outros termos, o conhecimento da
epistéme relaciona-se com o ser, e o da doxa com o devir”.

125 Rep. VI, 506a-¢.
126 Cf. NETTLESHIP, 1964, p. 109.

27 PAVIANI, 2013, p. 106.



62

Como afirmamos anteriormente, devido a complexa significacdo da questdo do “bem
em si”, a discussdo toma outra roupagem: a das metaforas e alegorias, o que para alguns
comentadores, como Krémer, denuncia que Platdo ndo chega a definir o bem, nem estabelece
de maneira clara suas relacdes com as virtudes'?®.. Todavia, mesmo com as limitacdes do
didlogo, podemos perceber que, longe de tentar nos fornecer uma teoria pronta, completa e
acabada acerca do assunto, nosso Platdo socratico nos d& algumas pistas e nos convida ao
exercicio proprio da filosofia, que é o questionamento, a davida, a polifonia, como ilustra

Gaiser*?*:

“Pode-se aplicar aos dialogos platdnicos o que Heraclito disse do deus
de Delfos: ‘ Ndo afirma nem esconde, mas da a entender por sinais’ (...)
Sao textos cujo significado s6 se desvela ao leitor por meio da
interpretacdo e do esfor¢o pessoal de assimilagdo”.

Vejamos, pois, como se da o desenrolar do problema do conhecimento para a
compreensdo do estatuto ético e politico da Republica, o que nos permitird uma compreensao
tanto mais profunda quanto conclusiva e sélida, acerca do saber enquanto fundamento para a

virtude (areté), para a justica e, por fim, para a eudaimonia.
4.2 Areté, epistéme e eudaimonia

Na tentativa de ilustrar seu pensamento, como notou Giovanni Reale, Socrates recorre
a metafora do Sol (o bem em si) e o “filho do Sol” (a imagem do bem). Ora, diz Reale que “a
ideia do bem proporciona as coisas conhecidas a verdade, e a quem as conhece a faculdade de
conhecer a verdade, isto €, utilizando essa metafora socratica, a visdo e o visto ndo sdo o Sol,
mas sdo afins ao Sol, como também s&o o conhecimento e a verdade, ndo sdo o bem, mas

afins ao bem”**,

Ja o contetido da outra metafora, ou alegoria, aquele relacionado a imagem da caverna,
nos é apresentado, a nosso ver, mais como um paradigma acerca do individuo virtuoso (o
fil6sofo) e dos efeitos do método dialético. Tal parabola justificaria ndo apenas a importancia

da filosofia para a vida individual, mas também para a esfera publica, ja que o melhor regime

128 Cf. KRAMER, 1989, p.41.
129 GAISER, 1985, p.89.
130 REALE, 2004, p.251. O bem, nesse sentido, supera o conhecimento da beleza e da verdade. Ver também,

Rep. VI, 508e — 509a.



63

deveria ser aquele cujo governo fosse concedido aos mais virtuosos, tanto em termos de

cognigédo quanto em termos morais.

O filésofo, entdo, encerraria as principais caracteristicas para o paradigma dessa polis
justa e virtuosa, justificando, como bem salientou Martha Nussbaum, que seria crucial em
termos de paidéia que essa cidade fundada no 16gos promovesse a conversdo da alma, desde a
infancia, para que a mesma, liberta do dominio dos prazeres corpéreos, pudesse contemplar o
que ha de mais elevado e ndo o contrario**. Nessa linha de raciocinio, podemos compreender
que o paradigma educacional fornecido por Platdo na RepuUblica estd voltado para a ideia
pUblica e privada do agathdn, o que desembocara na tese, segundo Gadamer™*?, de que:

“(...) é possivel concluir que o conhecimento do bem coroard a educagdo
dos guardioes do Estado ideal”.

O bem, sendo o valor e axioma supremo que todos se esforcam por perseguir, seria a
peca chave na conducgdo e efetivacdo da cidade perfeita’®. Ora, através da “alegoria da
caverna” no Livro VII, Sécrates sera levado a afirmar a intrinseca necessidade de se
estabelecer para a ordem da cidade o paradigma do bem, porém, agora amalgamado com

maior evidéncia a figura do filsofo™*

. A figura do filésofo é também igualmente essencial
para a compreensao do seu estatuto na polis, pois, sendo ele o mais habil, por exceléncia, na
arte da dialética, é também, consequentemente, aquele cuja natureza estd mais proxima do
conhecimento do bem, sendo este Gltimo o propdsito de todas as coisas e de nossas acgdes,

como dissemos anteriormente.

Ora, é por ser caracteristica da dialética, ndo apenas o conhecimento do bem*®, mas
também da esséncia de cada coisa™®, que seu papel em meio & pélis serd ndo somente
fundamental, mas também decisivo, pois o ordenamento politico delimitado ao longo de todo

o dialogo culmina na ideia mesmo do agathdn, e este, por sua vez, s6 pode ser contemplado

131 Cf. NUSSBAUM, 2009, p.144.
%2 GADAMER, 2009, p. 69.

133 Cf. PAVIANI, 2013, p.94.

134 Cf. Rep. VII, 540a-e. Ou “filosofa” como reitera Socrates, aludindo n&o haver diferengas substanciais entre
homens e mulheres tanto no quesito moral quanto profissional e politico.

' Ibid., VII, 533b-e.

13 1hid., VII, 534b.



64

por aquele cuja alma superou as aparéncias do sensivel, das sombras da “caverna”, e pode

contemplar a unidade, a luz desse “Sol” descrito tdo magistralmente por Socrates.

Porém, como compreender mais precisamente a ideia desse bem descrito em forma de
alegoria e parabola? E, que implicacdes isso tem em relacdo a questdo da alma do individuo e
da justica na Polis? Bem, para tentarmos responder a esses questionamentos vejamos a
opinido de Reale sobre as observagdes do “problema da multiplicidade” feitas por

Gadamer®™':

“Gadamer observa muito bem que o problema da ‘multiplicidade’ se
associa desde o inicio com o da ‘dualidade’: esta concepgdo esta na base
da estrutura numérica do logos e, portanto das ldeias. O Bem e o Belo
sdo entendidos por Platdo como nimero e como medida, e justamente
nesse sentido também nds devemos entendé-los, se quisermos reler o
nosso filosofo de modo correto”.

Ora, sob a luz desse comentario poderiamos inferir que Platdo nos fornece uma
importante pista para a compreensdo das questfes acima: a) como compreender a ideia do
bem; b) quais as implicacbes desse raciocinio em relacdo ao individuo e a cidade. Sobre a
ideia do bem, a luz dessa informacdo, é necessario que se pense nela enquanto unidade (o
Uno, o Inteligivel) e, aplicando esse conceito de unidade, de acordo com os raciocinios e
conclusdes do personagem Sdcrates, podemos defender a ideia de que, no individuo, a ideia
de “bem” e de “unidade” se expressam pelo dominio de si, através do elemento mais nobre de
sua psique, o légos (t0 logistikon); e, na cidade, essa unidade se expressa no bom
ordenamento das trés classes sociais, cada uma e cada qual desempenhando ndo multiplas
tarefas e artes (polypragmosyne), mas apenas uma Unica tarefa e uma Unica arte (principio da

especializacéo).

Nesse sentido, a dikaiosyne pode ser compreendida como a efetivagdo do bem
(agathon), tanto na alma do individuo quanto nas estruturas da polis. No primeiro caso, 0 bem
faz com que o ser humano tenha o dominio de suas paixdes e seja guiado pela racionalidade;
no segundo, faz com que toda uma comunidade prospere em termos de moralidade, economia
e bem-estar social em geral. Ora, podemos, pois, certamente concluir a partir disso que a
justica, sendo a expressao privilegiada do bem no plano politico e moral, bem que esta

diretamente relacionado com a posse da epistéme e do saber dialético, possui uma inequivoca

137 Cf. REALE, 2004, p.266.



65

dimensdo cognitiva, na medida em que esta referida ao mesmo saber ao qual se encontra

suspensa a apreensdo do agathén.

Tivemos a oportunidade de observar, em momentos anteriores desta dissertagéo, as
inimeras visdes ou defini¢cbes da questdo da justica elaboradas por Céfalo, Polemarco e
Trasimaco, no livro I, e com Glaucon e Adimanto, no livro Il, verificando como cada um
desses personagens, mesmo representando uma certa linha de pensamento, acabava por
reduzir a dikaiosyne a algo cujo fundamento era relativo ao devir histérico, isto é, a algo cujo
fundamento se encontrava num determinado conjunto de costumes e préticas ancestrais ou
mesmo na legalidade escrita, pura e simples (ndmos). A partir dai pudemos acompanhar 0s
principais passos argumentativos da critica de Socrates, arauto da visao filosofica no dialogo,
constatando que para 0 mesmo a justica ndo poderia ser entendida como mero produto da
historia, relacionado as convencdes legais da sociedade ou a uma tradicdo ancestral.

Vimos também como Sdcrates, através da sua argumentacdo, fez nascer uma polis
fundada no horizonte da razdo, do discurso, e como a mesma se instaurou na Republica como
0 mais belo paradigma a ser vislumbrado pelos humanos. Pudemos, a partir dessas analises
conceituais fornecidas pelo rico didlogo, constatar que, longe da pretensdo de definir
cabalmente cada coisa, nosso Platdo socratico se revelou em uma bela polifonia, apesar dos
tantos comentarios acerca da Republica a classificarem, as vezes, como uma obra menos

aporética (menos socratica e mais platonica), fruto da maturidade intelectual do autor.

A essa altura ndo nos parece que Platdo abandonou os ensinamentos caracteristicos de
seu mestre e amigo, pois ndo se definiu com todas as letras o que era esse tdo perseguido
agathon ou as virtudes “em si”. Contudo, Platdo parece nos fornecer varias pistas (através da
teoria das formas) sobre as diversas questfes pesquisadas e se por um lado ele ndo nos
apresenta um conhecimento pronto, por outro lado, suas parabolas e metaforas nos fornecem
ao menos uma Vviséo acerca do nosso objeto de investigacao, tendo, assim, em cada conclusdo
a que chegamos, ndo uma palavra final, mas um raciocinio quase que sugestivo (nunca

definitivo), pois, como diz o ditado platonico: “dificeis sdo as coisas belas”.

Esclarecidos esses pontos, € necessario que retornemos novamente ao dialogo para
concluirmos nossa empreitada analitica. Na medida em que o Livro VII se encerra
demonstrando o paradigma epistemoldgico que envolve as relagdes entre politica e filosofia,

no livro seguinte, 0 passo que Socrates dara sera o de voltar-se novamente para a legislacéo da



66

polis ideal e parte mais uma vez para a comparagéo entre a cidade e o individuo™®, a fim de
demonstrar, de maneira conclusiva, os efeitos da justica e da injustica para a vida humana,
analisando alguns tipos de regimes politicos: timocracia, oligarquia, democracia e tirania

(assim como também o tipo de individuo e alma correspondente para cada regime).

4.3 Retorno a questdo acerca de qual seria a vida mais feliz: a do justo ou a do injusto?

Esse movimento do dialogo, rumo a analise dos quatro tipos de regimes politicos, sera
decisivo para compreendermos e retomarmos a questdo central da Republica: ndo somente
acerca da justica, mas sobre o modo de vida mais feliz, sendo a eudaimonia a questéo central
desse dialogo platénico. A estratégia de Sdcrates consistird em analisar as degeneracdes
desses quatro tipos de governos e, com isso, contrapd-los com o paradigma da cidade ideal
fundada no plano do l6gos (a kallipolis), tanto no que diz respeito ao seu aspecto politico
quanto ao seu aspecto individual e ético. Essa estratégia permitird a verdadeira contemplacao
ndo somente da dikaiosyne, como falamos, mas também em relacdo a vida mais virtuosa e
eudaimonica™®.

Sécrates comecara a analisar, entdo, as degeneracdes dos regimes politicos, desde a
timocracia até a tirania, mostrando as caracteristicas e os efeitos produzidos por cada tipo de
regime politico. Devemos notar que cada regime, como falamos, corresponde a um
paradigma, 0s quais serdo severamente criticados pelo personagem Socrates, o qual 0s
contrapBe sempre ao modelo da kallipolis. Realizando esse procedimento, o filésofo derrubara
a tese de Trasimaco no inicio da obra (a de que a vida tiranica seria a mais feliz), denunciando
ndo apenas as desvantagens intrinsecas a pratica desmedida do poder e da injustica, mas
também realizara uma grande critica a tdo elogiada democracia e a paidéia de sua época

historica.

Vejamos entdo algumas caracteristicas desses regimes e de seus correspondentes
individuos. O primeiro regime politico citado é a timocracia: sua caracteristica principal é a
supervalorizagdo das honrarias e prestigio politico, sobretudo pelos feitos militares. Tal

regime, sequndo Sdcrates se originaria da aristocracia'*® e produz na alma dos individuos uma

138 Cf. Rep. VIII, 543c.
39 1bid. V111, 543d-e.
140 Rep. VIII, 545c-e.



67

desmedida em relacdo as virtudes militares, sobretudo pela paidéia correspondente a esse

regime valorizar muito mais a ginastica do que a masica.

Conforme o didlogo avanga, Sécrates afirma que a timocracia vai se degenerar em
oligarquia, cuja principal caracteristica sera o apreco pelas riquezas e posses de todo bem
material, 0 que ira gerar uma cidade dupla, dividida entre ricos e pobres. Tal sedicdo, além de
desarmonica instigard o apreco dos ricos, enquanto modelo de eudaimonia, e rechacar 0s
pobres, enquanto modelo de mé& fortuna, o que provocara conflitos internos nessa sociedade.
Porém, sua decadéncia se dara pelo 6dio da maior parte da populacéo (o povo), a qual ndo se

vé prosperando.

Notemos que tanto no caso da timocracia quanto da oligarquia, 0 que pautara a
degeneracdo moral da cidade, incluindo os demais regimes (democracia e tirania), e dos
cidaddos, é a subversdo da ordem racional da alma que prevalecia na cidade justa, subversao
que leva os elementos inferiores da psique a tomarem o lugar do logistikon: no caso da
timocracia, a ira, 0 ardor e o desejo de vitoria, isto é, o thymds, prevalecem sobre a razdo; no
caso da oligarquia, da democracia e da tirania, o elemento apetitivo se torna a parte dominante
da alma.Ora, esclarecido esse ponto, percebemos Sdcrates, na sequéncia do dialogo, afirmar
que a oligarquia se degeneraria na democracia: regime cuja liberdade é similar a uma aquarela
com as mais variadas tintas, isto é, um regime cujos cidaddos serdo dos mais variados tipos de
carater e tendéncias (desejos, luxo, apetites e crencas)'*'. Um regime que beira a anarquia e
que se diferencia em muito dos demais regimes pela sua desarmonia politica, fruto de uma
“igualdade desproporcional” (auséncia de hierarquias e de autoridade), o que também ira
gerar ndo apenas frouxiddo de carater e educacdo, mas também dissidéncias na cidade,

causando todo tipo de disputas juridicas e conflitos internos.

Tantos conflitos e desarmonia vao desembocar na tirania e na figura do tirano, o qual
se apodera do afeto do povo revoltado com os andamentos da cidade, os quais também
acusam de oligarcas aqueles que participam mais efetivamente do poder e das decisdes da
polis. O tirano, por sua vez, é a figura mais ambiciosa dentre todos os homens, cujo apetite e
desejo libertino obscurecem qualquer prudéncia de sua parte, obrigando-o a fazer conluios

esCcusos, a assassinar aqueles que um dia o apoiaram e que gozavam de alguma liberdade de

%1 1bid. V111, 561a-€.



68

expressao, tornando o tirano um ser incapacitado de gozar dos lagcos de amizade com quem

quer que seja, sendo, portanto, inimigo de todos'*.

Mais uma vez Socrates demonstra que o desejo irracional e desmedido, aliado a
ambicao cega, 0s quais estdo encerrados nesses regimes paradigmaticos, sé leva a desordem,
falta de harmonia e dissidéncia, seja na alma individual, seja no plano politico-social, ndo
havendo ai qualquer vantagem para quem quer que os pratique. Porém, para dar mais
profundidade e consisténcia a sua analise acerca do tirano, o filésofo distinguird duas classes
de desejos: a) 0s desejos necessarios e naturais e b) os desejos relativos*.

Acerca do primeiro tipo de desejo, os naturais, estes, quando encarados de maneira
sébia e temperante, em nada podem prejudicar. Ja o segundo tipo se refere a desmedida dos
nossos desejos, 0S quais, por sua vez, provocam na alma indmeras perturbacfes e outros
desejos igualmente irracionais. Ora, é através dessa psicologia que Sdcrates ira demonstrar
que o tirano, longe de exercer controle sobre seus desejos, é incapaz, segundo a natureza e a
gravidade de seus apetites, de controlar a si mesmo, sendo ele, por conseguinte, escravo de si

mesmo.

A todo o momento, pois, Sécrates demonstra que a racionalidade, a sabedoria e 0
conhecimento sdo as chaves para nos fornecer salde psiquica, corporal e equilibrio na
conducdo da nossa vida pratica, racionalidade cujo contraponto esta consequentemente no seu
oposto, a irracionalidade: elemento da alma que s6 provoca dissensdo e desarmonia, nao
permitindo ao individuo agir de acordo consigo mesmo, entorpecido pelos préprios sentidos e

apetites descontrolados, como diz as palavras do préprio filésofo**:

“E assim é, meu caro, que o homem se torna rigorosamente um tirano,
quando, por natureza, ou por habito, ou pelos dois motivos, se torna
ébrio, apaixonado e louco”.

O tirano caracterizado por Socrates € justamente a figura, por exceléncia, oposta e
antébnima a figura do filésofo descrito por Sécrates em passagens anteriores do didlogo. Mas

como se chegou a tamanho distanciamento entre um e outro? Alguns comentadores, como

142 Rep. VIII, 567a-¢.
%3 bid., 1X, 571a-d.
144 1bid. I1X, 573c.



69

Nussbaum e Paviani'*® alegam que a intencdo de Platdo a essa altura do dialogo era a de
mostrar as distintas influéncias desses elementos (razdo e irracionalidade) nos respectivos
modos de paidéia. Por um lado temos o sistema ideal de educacdo da kallipolis fundada no
I6gos e, do outro lado, temos alguns exemplos de educacdo incompletos ou desmedidos,
ilustrados pelos quatro regimes analisados por SAcrates, 0s quais, por sua vez, nao atentavam
para uma educacdo virtuosa e harmoniosa (que mesclasse na medida exata, por exemplo,

musica e ginastica).

Sendo assim, a alma doente e perturbada do Tirano (fruto da degeneracdo
democratica) lhe proporcionard uma vida cercada de incertezas, de trapacas, assassinatos e

inimizade de todos os tipos, como descreve Sdcrates**:

“Atravessam toda sua vida sem serem amigos de ninguém, sempre como
déspotas ou como escravos de outrem, sem que a natureza do tirano
possa jamais provar a verdadeira liberdade e amizade”.

Socrates concluird a partir desse raciocinio, que o tirano, tendo em vista as
consideracOes acerca da natureza da justica nas passagens anteriores, se assemelha ao injusto.
Glaucon assente positivamente para esse raciocinio, no qual concluem que o tirano, quanto
mais perverso for, mais desgracada é a sua vida, sendo esta uma vida profundamente
infeliz**’. Logo, somada a essa concluséo sobre a vida infeliz do tirano estara o pensamento
de que a virtude e a felicidade de cada constituicdo ou regime politico estardo em paralela
correspondéncia com o tipo de individuo que a elas se assemelhe, isto €, para um regime

democrético: a felicidade e a sorte do individuo democréatico e assim por diante.

Esse paralelo entre tipos de individuo e de cidade facilitara a comparagéo acerca do
tipo de felicidade que cabera a cada um, permitindo ao filésofo, na sua investigacdo, enxergar
com mais clareza que o modelo ideal de pdlis fundada por ele no légos sera, sem sombra de
duvidas, a mais bela e a mais feliz para se viver, como se percebe na conclusdo desse

pensamento™*®:

145 Paviani, por exemplo, afirma que, no didlogo, “O mal da tirania nasce de diversos inconvenientes
educacionais”. Cf. PAVIANI, 2013, p.140.

146 Rep. 1X, 576a.

"“Ibid. IX, 576b-c.

148 Rep. 1X, 576d-¢.



70

“Sdo exatamente o contrario uma da outra, pois uma é a melhor, a outra
a pior. (...) E é evidente para qualquer pessoa que ndo h& nada mais
desgracado do que a tirania, e nada mais feliz do que a realeza”.

Sendo dessa forma, segundo o raciocinio acima, comparando cidade com individuo,
Sécrates e Glaucon seguem a contemplar e a enumerar a sorte de cada um: a cidade tiranica, o
tirano e os suditos serdo consequentemente os menos livres, pois sdo escravos do desejo
(escravos de si mesmos), vivendo uma vida de temores, ameacas, conspiracdes e violéncia,

sendo, portanto, o tipo de pélise de individuo mais desgracados™*°.

A essa passagem se segue que, comparando os tipos de regimes elencados, da
timocracia a tirania, a kallipolis fundada no 16gos era ndo somente a mais bela e livre, como
seus cidaddos haveriam de ser os mais livres e felizes, uma vez que ndo sdo escravos de
ninguém e nem de si mesmo, sendo esses cidadaos virtuosos 0s mais justos, ao passo que 0s
cidaddos dos outros regimes seriam 0s mais injustos, variando de grau até culminar no pior
deles, a tirania. Ora, conclui-se dai que a vida e o individuo mais feliz sdo os que praticam a
justica, enquanto o mais infeliz € o antbnimo, o injusto, ndo havendo nesse tipo de vida

qualquer valor ou qualquer felicidade real™°.

4.4 A eudaimonia da alma e o louvor a justica

Para demonstrar e conceder maior legitimidade ao seu raciocinio, o filsofo realizara
uma comparacdo entre a divisdo estrutural das trés classes da cidade com as trés partes da
alma humana. Para cada parte da alma, Sdcrates distingue, entdo, trés tipos de prazer e, do
mesmo modo, trés tipos de desejos e poderes. As partes irasciveis e concupisciveis tendem
sempre a quererem dominar, vencer, possuir fama e prestigio; ja a parte racional, amiga do
conhecimento e da aprendizagem, essa ndo se preocupa com essas coisas citadas, mas téo
somente com a verdade (alétheia). Sendo dessa forma, Socrates entdo distingue dessas partes
da alma trés tipos de individuos correspondentes a cada uma: o ambicioso, 0 interesseiro e o

filosofo.

Socrates parte, pois, para o exame de qual desses tipos de individuos leva a vida mais

feliz e agradavel. O interesseiro afirmara que a vida mais agradavel é a do lucro e do dinheiro,

%9 1hid., 1X, 578b — 580a.
150 1hid. I1X, 580c.



71

muito mais que a consagrada as honrarias. J& 0 ambicioso defender& o contrario, que sdo as
honrarias, muito mais do que o dinheiro e o lucro, que fazem de seu modo de vida 0 mais
agradavel. Porém, o filosofo pensa serem esses prazeres, citados ha pouco, frivolos, sendo o
saber a maior e a mais verdadeira riqueza, na medida em que é ele que produz prazeres mais
solidos e duradouros, que ultrapassam aqueles que sdo propiciados pelo dinheiro e pelo
prestigio™*.

A essa altura do didlogo é afirmado com total evidéncia o axioma intelectualista que
preconiza que a vida mais sabia é a vida mais feliz, sendo esta, por sua vez, identificada, em
ultima andlise, com a vida do filésofo, o qual possui uma sabedoria capaz de lhe fazer
experimentar as mesmas honras e deleites de que desfrutam 0s ricos, 0s corajosos e outras
figuras eminentes na cidade. Contudo, o filésofo ird saborear um prazer superior que 0s outros
homens sdo, segundo o raciocinio socratico, incapazes de desfrutar: o prazer da
“contemplagdo do Ser”'*?. Tal prazer é justamente o que caracteriza o filésofo como o mais
feliz dos individuos, e € estimulado por ele que o filésofo, desenvolvendo sua razdo e
participando mais da verdade, chega a realizar a correta ordenacdo de sua alma, o que lhe
torna possivel desfrutar dos prazeres relativos a cada uma das outras partes da psykhé de

forma equilibrada e salutar™>*:

“(...) cumprir em tudo as suas funcoes e ser justa, e colher cada
uma os prazeres que lhes séo préprios, os de melhor qualidade e
os mais verdadeiros possiveis”.

Dessa maneira, Socrates coloca a vida do filosofo como a mais feliz, devido a boa
ordenacdo de sua prépria alma e por participar do conhecimento do Ser e, portanto, da
verdade. Com esses desenvolvimentos, a posi¢do cognitivista que, segundo cremos, é
assumida pela Republica como um principio fundamental no que diz respeito ao trabalho de
compreensdo do problema da exceléncia da praxis humana ganha uma derradeira
fundamentacdo, resultando na afirmacdo vigorosa de que a razdo e o saber s&o,
verdadeiramente, a base da vida mais justa, mais feliz e mais virtuosa. Porém, para finalizar

seu raciocinio e sua comparagdo do justo com o injusto, do filésofo com o tirano, Sécrates

51 1bid. IX, 581a-e.
152 ¢f. Ibid., 1X, 582¢-d.
153 Rep. 1X, 586e.



72

fard no Livro 1X uma Gltima compara¢do, analisando, dessa forma, o grau de felicidade e de

infelicidade de cada individuo de acordo com suas caracteristicas.

Comparando o tirano com o filésofo, Socrates vai afirmar, a partir de seu raciocinio
matematico exposto a partir da passagem 587c, que o filésofo é “setecentas e vinte ¢ nove
vezes” mais feliz do que o tirano e que este, na devida proporcao, é igualmente o mais infeliz
de todos os homens. Tais nimeros, se multiplicados com os seus dias de vida, poderiam
tornar ainda mais espantoso o “calculo eudaimonista” por meio do qual Sdcrates pretende
demonstrar a supremacia da vida filoséfica sobre a vida do tirano — pelo menos é o que se

conclui ao fim desse raciocinio™*.

Contudo, para dar mais consisténcia a essa ultima tentativa de se defender a vantagem
da justica sobre a injustica (e consequentemente da felicidade do homem justo e da
infelicidade do injusto), o filésofo propde a seu interlocutor que retornem a questdo da
“aparéncia” descrita por Glaucon no Livro Il. A essa altura do didlogo, Sdcrates solicita que
pensemos em uma imagem da alma similar a uma quimera ou a um monstro, cuja composi¢ao

fosse a seguinte™>:

“(...) uma criatura monstruosa, composita e policéfala, com cabecas de
animais domésticos e selvagens a toda a volta, e capaz de alterar, ou de
criar por si, todas essas formas. (...) E agora modela outra forma de um
ledo, e outra de um homem; mas que a primeira seja muito maior do que
as outras e a seguir a segunda’”.

O passo seguinte de Socrates é o de reunir essa trés formas em uma unica quimera (em
um unico corpo) e, apos isso, imaginar essa quimera, cobrir a mesma com a forma humana, de
um Unico homem. Sob essa metafora, Socrates ilustra a natureza mesma da alma humana e,
dessa forma, analisa que quem segue 0 caminho da injustica esta como que alimentando as
partes irasciveis e concupiscentes dessa quimera (que € a nossa psique), criando dissidéncia e
desordem na propria alma, enquanto que aquele que louva e pratica a justica, adquire o

dominio de si, ordenando bem a si mesmo e a sua vida, ndo havendo, entdo, qualquer

154 Cf. Rep. IX, 588a-b.
55 |1dem. 1X, 588c-d.



73

vantagem em se louvar ou praticar a injustica'®®. Portanto, quanto ao individuo justo e sua

alma®’:

“(...) a boa forma e o sustento do seu corpo, ndo a orientara para
prazeres animalescos e irracionais, nem vivera inclinado a isso, mas
nem sequer atendera a saude, nem dard importéncia a ser forte,
saudéavel e formoso, se com isso ndo adquirir também a temperanca,
mas em todo o tempo se verd que ele compbe a harmonia do seu
corpo com vista a acertar o acorde de sua alma”.

Glaucon entdo, nesse desfecho do penultimo Livro da Republica, acrescenta que este
individuo é também como uma imagem da cidade fundada no 16gos por eles, ndo havendo
muita possibilidade da mesma ser efetivada no horizonte da historia e do devir humano (pelos
diversos motivos enumerados no comeco desse capitulo). Porém, o filésofo, como numa
tentativa de animar seu interlocutor e amigo, o lembra que o0 mais importante era o paradigma,
0 modelo, o qual poderiamos contemplar no céu e, assim, fundar em ndés mesmos nossa

propria kallipolis. A beleza desse desfecho merece que o citemos integralmente®®®:

“Mas talvez haja um modelo no céu, para quem quiser contempla-la e,
contemplando-a, fundar uma para si mesmo. De resto, nada importa que
a cidade exista em qualquer lugar, ou venha a existir, porquanto é pelas
suas normas, e pelas de mais nenhuma outra, que ele pautara o seu
comportamento”.

O desfecho da Republica se d& com o controverso Livro X, o qual foi considerado por
uma boa parte, sendo a maioria, dos comentadores como um capitulo suplementar ou mesmo
um apéndice, j& que, como notou Pereira®®, a discussdo ja havia sido finalizada com o
contraste da vida do individuo justo e injusto (concluindo ser melhor e mais vantajosa a
pratica da justica), derrubando de uma vez por todas a concepcéo de Trasimaco exposta no
Livro | e retomada no Livro Il. Dessa opinido, acerca do Livro X ser um apéndice,
compartilham os seguintes comentadores: R. L. Nettleship,Goldschmidt, A. D. Woozley, R.
C. Cross e Julia Annas, a qual desferiu uma aguda e severa critica a essa parte da obra

platdnica, classificando-a como um desenvolvimento discursivo confuso e gratuito, localizado

156 Rep. 1X, 589a — 590e.

57 bid., 1X, 591c-d.

138 1bid., 1X, 592b.

159 Cf. PEREIRA, 1997, XXXIV.



74

num nivel muito abaixo do que aquele apresentado em outros momentos da obra, tanto no que

diz respeito ao estilo literario quanto no que diz respeito & sua forca argumentativa'®.

Seja como for, ha também o outro lado da moeda, o qual defende positivamente o
Livro X, mesmo ainda enquanto epilogo, como sendo um espelho em relacdo ao Livro | e
também como um complemento das ideias que possivelmente ficaram incompletas nos Livros
Il até o IX; tal é a posicdo, por exemplo, de Nicholas P. White'®!. Porém, de toda forma, ndo
nos interessa aqui tomar partido quanto a essa questdo, mas tdo somente o compreender o

desfecho da obra e as possiveis implicagdes argumentativas.

A luz dessas informagBes, se considerarmos os argumentos de White, poderemos
perceber que o Livro X retoma uma importante questdo sugerida no Livro V, isto é, se
levarmos em conta que este ultimo Livro pode nos ajudar a compreender um pouco mais
algumas questdes passadas, poderiamos perceber dois elementos importantes e decisivos para
nossa analise: a “psicologia” e a “epistemologia”, elementos esses que nos dardo algumas
pistas relativas ao porqué de o Livro X retomar o problema das formas e a questdo do papel
gue a alma desempenha para alcancar ndo apenas o conhecimento do Ser e do agathdn, mas

também para viver a vida mais justa e virtuosa.

Ora, a rejeicdo da arte mimética nos aparece de maneira bem oportuna, pois a mesma,
se observarmos com cautela, nos sugere uma volta ao problema epistemolégico do Ser,
realizando novamente a distincdo entre o fildsofo e 0 amante de espetéaculos, entre aquele que,
através de sua natureza propensa a dialética, alcancou até onde € possivel ao género
humano®®, o conhecimento do Ser e, por outro lado, o poeta, 0 qual ndo é capaz de
contemplar a verdade por trds das formas, nem é capaz de formar, portanto, cidadaos

verdadeiramente virtuosos e sabios*®,

A outra parte desse Livro corresponde a parte ética e psicoldgica da nossa
investigacdo. Serd nas suas Ultimas passagens que encontraremos na metafora do Mito de Er,
o Panfilio, ndo apenas uma alusdo a teoria da reminiscéncia e da imortalidade da alma, mas,
sobretudo, um elogio da vida daqueles que praticaram a justica em suas vidas, colhendo os

louros da vitéria num mundo post mortem, configurando-se, dessa maneira, como uma das

160 Cf. ANNAS, 1994, p.355.

161 Cf. WHITE, 1979, p.29.

162 Cf. Rep. VI, 500c.

163 Ver, por exemplo, MORROW, 1993, p.307.



75

mais belas narrativas da Republica. Acercado significado dessa pardbola no interior da
Republica, Voegelin nos fornece os seguintes esclarecimentos®*:
“(...) Socrates ndo admite para a boa polis nenhuma poesia, mas ‘hinos
aos deuses e encomios a homens nobres (agathoi’). Ndo temos de
procurar muito longe para encontrar exemplos de ambas as categorias.
O mito do Panfilio, no final do Epilogo, é um hino aos deuses que séo

justos e sem culpa. E a Republica é o encébmio a um homem nobre — a
Socrates”.

Dessa forma, longe de ser, a nosso ver, uma parte obscura da Republica, o Livro X nos
aparece como mais uma bela metafora que, recorrendo a elementos miticos e escatoldgicos,
pretende fornecer um climax religioso a visdo acerca da dikaiosyne e da vida do individuo
justo que a obra pretende veicular; de fato, trata-se da culminancia ou coroamento de uma
extensa e ardua pesquisa, a qual se mostrou sempre rica em polifonia, envolvendo os mais
diversos tdpicos e 0os mais diversos aspectos concernentes a vida humana: ética, psicologia,

politica, epistemologia, educacdo, entre outros elementos complexos.

Sécrates retoma, dessa forma, algumas consideracBes que julga importantes e
essenciais para o seu paradigma da kallipolis. Com isso, ele rejeitara a educacdo pela via da

185 Ora, esse raciocinio

mimesis poética, a qual considera estar trés vezes afastada da realidade
tem como consequéncia ndo apenas a censura da arte na pélis, mas a demonstracdo de que o
estatuto do qual gozam os poetas (tal como legisladores e sabios) é erroneo’®, sendo essa
posicdo de prestigio legitima apenas para os chefes da cidade, detentores de uma visao
politica agucada e, sobretudo, de uma tékhne que € a ciéncia da vigilancia, como foi afirmado

anteriormente na descricéo feita por Sdcrates.

Fica entdo mais evidente a velha disputa entre a filosofia e a poesia, entre a ciéncia
(epistéme) e a opinido (doxa). Essa questdo é, para alguns comentadores®’, uma Gltima defesa
de Platéo contra as questdes levantadas nos Livros Il e 111, as quais ndo foram suficientemente
esclarecidas, havendo nisso uma necessidade de maior fundamentacdo, porém, segundo
Pereira, essa era uma questdo de crucial importancia, visto o estatuto do qual gozava a poesia

no mundo helénico; entdo, embora o epilogo da obra pareca obscuro e aleatorio, Platdo se nos

164 Cf. VOEGELIN, 2012, p.193.

165 Rep. X, 597e.

166 Ver, por exemplo, ADAM, 1965, p.396, e HAVELOCK, 1963, p.12-13.
167 \er, por exemplo, SHOREY, 1968, p.248 e CONFORD, 1945, p.321.



76

mostra mais uma vez em seu vigor analitico e génio literario, como notou Voegelin, ao

analisar o carater metaférico do Mito de Er.

5 CONCLUSAO

Fazendo uma recapitulagdo do que foi analisado exaustivamente até o Gltimo Livro do
dialogo, vimos que a pauta da Republica, longe de abarcar apenas o problema da justica
isoladamente, tinha como meta efetuar uma reflexdo moral mais complexa, investigando a
questdo da felicidade e do bem daquele que age justamente. Para tanto, como também
pudemos ver, a obra toma como ponto de partida de suas reflexdes tanto as concepgdes
tradicionais e mais ortodoxas acerca do assunto, vinculadas ao éthos ancestral (cujos porta-
vozes no texto sdo Céfalo e, em alguma medida, Polemarco) quanto as ideias mais avancadas
e vanguardistas da época (representadas por Trasimaco e pelos discursos de Glaucon e
Adimanto).

Porém, de maneira genial, Socrates, um dos personagens mais polémicos da historia
da filosofia, desafia todas essas concepgdes, confrontando assim, também, a tradicdo e as
crencas morais da pdlis de seu tempo, fazendo, dessa maneira, uma grande critica ndo apenas
cultural, mas, sobretudo, ética. Isso significa que o personagem Sdcrates, na Republica, com
suas analises e questionamentos, busca elaborar um novo paradigma, um novo modelo acerca
da justica, a partir do qual a dikaiosyne vem a ser compreendida, tanto no &mbito politico
guanto no ambito psicoldgico ou da alma individual, como algo que encontra seu fundamento
em uma ordem natural das coisas e da vida humana e que depende, para alcangar sua plena

efetivacdo, do saber e do exercicio efetivo da razdo.

Em nossa analise, pudemos igualmente observar que Socrates apresenta graves
reticéncias quanto a possibilidade de realizacdo historica da cidade justa e bela que ele e seus
interlocutores fundam no discurso e que representaria a expressdo mais perfeita da dikaiosyne
no plano comunitario. Mesmo assim, Sécrates se esforca para demonstrar ndo apenas a
consisténcia, mas também a necessidade de se contemplar seu paradigma politico como um
modelo a ser realizado em nossa praxis e em nossas vidas pessoais, mesmo que tal paradigma

ndo possa existir efetivamente nos limites da historia humana.

De acordo com a leitura que desenvolvemos, a realizacdo desse procedimento envolve,

segundo o filésofo, um caminho que sé pode ser trilhado com o auxilio do saber (epistéme), o



77

qual aparece, assim, como o fundamento da praxis humana verdadeiramente reta, virtuosa e
justa, na medida em que é o saber que nos fornece o controle sobre nés mesmos,

proporcionando saude e beleza a alma e a sociedade.

Tal problemaética tratada como objeto principal do nosso dialogo, a saber: a justica,
mostra-se cada vez mais atual e relevante nos debates contemporaneos, desde a insercao e a
obrigatoriedade - vigente desde as resolucbes do Ministério da Educacao de 2006 e 2007 - do
ensino de Filosofia como disciplina obrigat6ria nas grades curriculares de escolas publicas e
privadas no Brasil, até a ultima clpula da Organizacdo das Nac¢Bes Unidas no final do ano de
2015 — tracando os dezessete objetivos do milénio até 2030 — renovando e restaurando as

questdes mais fundamentais acerca da ética e do exercicio excelente da politica.

Toda essa inovagdo da parte de Platdo constitui ndo apenas um legado passageiro,
transitorio e sepultado em sua época historica, mas representa uma heranca e uma base para
pensarmos o0s valores e as acGes que gostariamos de presenciar e vivenciar no exercicio da
cidadania, no seio da coletividade, a qual reclama por ética, por valores republicanos, por

isonomia e por igualdade de oportunidades.

Pois bem, tardou para aparecer a filosofia, seja como for, na claridade da “agora
brasileira” (da legalidade, da obrigatoriedade), porém, que a partir dessa contribuicdo e de
outros horizontes igualmente respeitaveis, possamos construir também e fundar, nem que seja
para n6s mesmos, a nossa kallipolis, nossa cidade bela, ndo necessariamente idéntica a que
Platdo pensou em sua aclamada obra, mas baseada, sim, nos principios os quais o discipulo de
Sécrates nunca esqueceu: o principio da polifonia, do didlogo e da busca incessante e corajosa
pela verdade, seja ela qual for, esteja ela onde estiver. Concluimos, entdo, que, na Republica,
nos é oferecido um modelo de justica alternativa em relagdo as concepcdes iniciais'®® dos
interlocutores de Socrates, fundamentado no saber e no conhecimento filoséfico (em Ultima
instancia), confirmando nossa suposicao inicial (nossa suspeita) de que Platdo, ao pensar o
problema da dikaiosyne, a coloca como o centro de todas as virtudes (as quais, por sua vez,
sdo expressdes do bem) e como a ponte para se alcancar ndo apenas uma vida reta e virtuosa

(no &mbito pragmatico da polis), mas, sobretudo, eudaiménica, feliz.

Nesse ponto de vista, Gazolla afirma sabiamente que todos os Livros da Republica

mostram, de maneira ora evidente, ora sutil, que Platdo ndo prioriza a constituicdo e a

168 \er, OLIVEIRA, 2013, p.116.



78

estrutura da cidade justa, mas sim a formacdo de possiveis homens justos e acdes justas,
voltando sua reflexdo essencialmente para a esfera ética'®®. Nem todos os leitores, sobretudo
0s menos experientes, conseguem identificar o referido dialogo como essencialmente ético,
pois acabam enxergando as espumas e as ondas do mar, o que estd na superficie e, sem
perceber a grandiosidade do oceano e suas profundezas, realizam uma leitura apressada e
taxativa, concluindo erroneamente, segundo esclarecemos na nossa perspectiva, que a obra é
de carater politico em sua totalidade, ignorando os motivos e pressupostos fundamentais da

organizacéo e da dindmica do dialogo.

Como notou Thomas Szlekék, nunca faltaram leitores e comentarios sobre a extensa
obra platonica pelo seu carater, como dissemos anteriormente, polifénico'’, que dialoga a
todo 0 momento com as questdes mais intrinsecas da humanidade, seja em sua propria época,
seja no medievo, na modernidade ou agora, nesse exato momento. O desfecho e, sobretudo, as
ultimas palavras do didlogo revelam e confirmam mais uma vez a posi¢do que assumimos na
analise dessa magnifica e canbnica obra da histéria do pensamento filoséfico ocidental.

Encerremos nossa analise, entdo, com o belissimo desfecho da Republica, que fala por si

s6t't:

“Foi assim, 0 Gldaucon, que a historia se salvou e ndo pereceu. E podera
salvar-nos, se Ihe dermos crédito, e fazer-nos passar a salvo o rio do
Letes e ndo poluir a alma. Se acreditarem em mim, crendo que a alma é
imortal e capaz de suportar todos os males e todos 0s bens, seguiremos
sempre o caminho para o alto, e praticaremos por todas as formas a
justica com sabedoria, a fim de sermos caros a nés mesmos e aos deuses,
enquanto permanecermos aqui; e, depois de termos ganho os prémios da
justica, como os vencedores dos jogos que andam em volta a recolher as
prendas da multiddo, tanto aqui como na viagem de mil anos que
descrevemos, havemos de ser felizes”.

169 Cf. GAZOLLA, 2009, p.119-120.

170 Cf. SZLEKAK, 2005, p.9.
71 Rep. X, 621c-d.



79

REFERENCIAS

ADAM, James. The Republic of Plato. Edited with critical notes, commentary and appendices
(1902). With a new introduction by D. A. Ress. Cambridge University Press, 2 vols., 1965.

ANNAS, Julia. An Introduction to Plato’s Republic. Oxford University Press (1981, 1991).

Trad. Fr.: Paris Presses Universitaires de France, 1994.

ARAUJO JR, Anastacio Borges de. Os sentidos de Kreitton no Livro | da Republica de
Platdo. In: XAVIER, Dennys Garcia; CORNELLI, Gabrielle (Org.). A “Republica” de
Platdo: Outros Olhares. la.ed. Sdo Paulo, Edi¢des Loyola, 2011, v.1, p.197-207.

BARKER, E. The Political Thought of Plato and Aristotle (1959). New York, Dover
Publications, 20009.

BLOOM, Allan. The Republic of Plato. Translated with notes and an interpretive essay. New
York: Basic Books, 1991 [1968].

BULFINCH, Thomas. O Livro da Mitologia: A Idade da Fabula. Traducdo de Luciano Alves
Meira, 1.ed. Martin Claret, S&o Paulo, 2013.

CLAUDEL, Paul. Lettre a I"abbé Brémond sur l.inspiration poétique. In: Oeuvres en prose,
Pléiade, Gallimard, Paris 1965, p.45.

CONFORD, F. M. The Republic of Plato. New York, Oxford University Press, 1945.

DIXSAUT, Monique. Metamorphoses de la dialectique dans les dialogues de Platon. Paris:
Vrin, 2001. (Bibliotheque D" Histoire de la Philosophie).

FORDE, Steven. Gender and Justice in Plato. In: American Political Science Review, vol.92,

n. 3, p. 657-670. Published by American Political Science Association. September, 1997.

GADAMER, H.-G. A ideia do bem entre Platdo e Arist6teles. Martins Fontes, Sdo Paulo,
20009.



80

GAISER, K. Platone come scrittore filosofico. Saggi sul I"ermeneutica dei dialoghi platonici.
Bibliopolis, Napoles, 1985.

GAZOLLA, R. O cosmos de cada um: o cuidado de si — Consideracgdes sobre o livro IX de A
Republica de Platdo. In: CENCI, A.V.; DALBOSCO, C.A. & MUHK, E.H. (Orgs.). Sobre
filosofia e educacdo: racionalidade, diversidade e formacéo pedagdgica. Passo Fundo: UFP,
2009.

GOBRY, Ivan. Vocabulario grego da filosofia. Traducéo de Ivone C. Benedetti. Ed. Martins
Fontes. S&o Paulo, 2007.

GOLDSCHMIDT, V. Questions platoniciennes. Paris, J. Vrin, 1970.

GOMPERZ, Theodor. Os pensadores da Grécia: historia da filosofia antiga (Tomo II-
Filosofias Socratica e Platdnica). Traducdo de Claudio J. A. Rodrigues. Primeira edicdo, Sdo

Paulo: Icone, 2013 (Colecéo fundamentos da filosofia).

HAVELOCK, Eric. Prefacio a Platdo. Traducdo de Enid Abreu Dobranzsky. Campinas:
Papirus, 1996.

. Preface to Plato. Oxford, Blackwell, 1963.
HOMERO. lliada. Traducdo de Haroldo de Campos. Sdo Paulo: Arx, 2003. Vol. I/ 1.

. A Odisséia. Traducdo de Trajano Vieira, Editora 34, Sdo Paulo, 2012, Segunda

edicéo.
JAEGER, Werner. Paidéia: a formacédo do homem grego. S&o Paulo: Martins Fontes, 1995.

. Praise of Law: The Origins of Legal Philosophy and the Greeks. In: Scripta minora.
Roma, Edizione di Storia e Letteratura, 1960, v.2.

KOYRE, A. Introducio a leitura de Platdo. Traducio Helder Godinho. Lisboa: Editorial
Presenca, 1988.

KRAMER, H. Uber den Zusammenhang Von Prinzipienlehre und Dialektik bei Platon. Zur
Definition des Dialektikers Politeia 534b-c, “Philologus”, 110 (1966), p.35-70; republicado

em: Das Problem der ungerschriebenen Lehre Platons, p.394-448, edicdo italiana: Dialettica



81

e definizione del Bene in Platone. Tradugdo de E. Peroli e introdugdo de G. Reale, Vita e
Pensiero, Mil&o, 1989.

MENESES, Luiz Mauricio Bentim da Rocha. Nova interpretacdo da passagem 359d da
Republica de Platéo. In Kriterion, Belo Horizonte, n® 125, Jun./2012, p. 29-39.

MORROW, G. Plato’s Cretan City: A historical interpretation of the Laws. Princeton,

Princeton University Press, 1993.

NETTLESHIP, R. L. Lectures on the Republic of Plato. London, MacMillan (1987) repr.
1964.

NUSSBAUM, M. C. A fragilidade da bondade — Fortuna e ética na tragédia e na filosofia
grega. Martins Fontes, Sdo Paulo, 20009.

OLIVEIRA, Richard R. Demiurgia politica: as relagdes entre a razdo e a cidade nas Leis de

Platdo. Séo Paulo: Loyola, 2011.

. Pélis e n6mos: o problema da lei no pensamento grego. Sdo Paulo: Loyola, 2013
(colecdo FAJE).

. Areté e vida primitiva: uma comparacéao entre o livro Il da Republica e o livro IlI
das Leis. In Kleos, n.9/10: 115- 143, 2005/6.

PAVIANI, Jayme. As origens da ética em Platdo. Rio de Janeiro, Ed. Vozes, 2013.

PLATON (1950). Oeuvres complétes. Paris: Gallimard (Organizacao, traducdo e notas de L.
Robin e M. J. Moreau).

PEREIRA, Maria H. da Rocha (traducéo, introducdo e notas). A Republica. Lisboa: Calouste
Gulbenkian, 1997.

RAVEN, J. E. Plato’s Thought in the Making. Cambridge University Press, 1965.

REALE, Giovanni. Para uma nova interpretacdo de Platdo: Releitura da metafisica dos

grandes dialogos a luz das “Doutrinas nao-escritas”. Tradu¢do de Marcelo Perine. Edi¢des

Loyola, Séo Paulo, 2004.



82

REVERDIN, O. La religion de La cite platonicienne. Paris, E. de Boccard, 1945.

ROMILLY, J. de. La loi dans La pensée grécque. Des origines a Aristote. Paris, Société
d’édition “Les Belles Lettres™, 1971.

SANTAS, G. X. The Form of the Good in Plato’s Republic. In: FINE, Gail (ed.), Plato 1,
Oxford, 1999, 247-274.

SARTORI, G. A teoria da democracia revisitada. Il: As questbes classicas. Traducdo de
Dinah de Abreu Azevedo. So Paulo, Atica, 1994.

SHOREY, Paul. What Plato Said. The University of Chicago Press, 1968.
STRAUSS, L. The City and Man. Chicago, University of Chicago Press, 1978.

SZLEKAK, Thomas A. Ler Plat3o. Traducio de Milton Camargo Mota. Edices Loyola. Sdo
Paulo, 2005.

VAZ, H. C. de Lima. Escritos de Filosofia Il: ética e cultura. Sdo Paulo, Loyola, 1988.
VERNANT, J.-P. Mythe et religion em Gréce ancienne. Paris, Seuil, 1990.

. Mito e religido na Greécia antiga. Traducdo de Joana Angélica D"Avila Melo. Ed.

Martins Fontes, Il edicdo. Sdo Paulo, 2012.
VIDAL-NAQUET, P. Le monde d"Homere. Paris, Perrin, 2002.

VILLELA-PETIT, Maria da Penha. “Platdo e a poesia na Republica”. In Kriterion n.107,
2003, p.51-71.

VOEGELIN, Erick. Ordem e Historia, v.lll: Platdo e Aristoteles. Tradugdo de Cecilia
Camargo Bartalotti. Edi¢gdes Loyola, Sdo Paulo, 2012.

WHITE, Nicholas P. A Companion to Plato’s Republic. Oxford, Blackwell, 1979.



