
0 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPERTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA  

 

 

 

RENATO LIBARDI BITTENCOURT 

 

 

 

ARETÉ, DIKAIOSÝNE E EPISTÉME: AS RELAÇÕES ENTRE 

EXCELÊNCIA, JUSTIÇA E SABER NA REPÚBLICA DE PLATÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2016 

 

 



1 
 

RENATO LIBARDI BITTENCOURT 

 

 

 

ARETÉ, DIKAIOSÝNE E EPISTÉME: AS RELAÇÕES ENTRE EXCELÊNCIA, 

JUSTIÇA E SABER NA REPÚBLICA DE PLATÃO 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade 

Federal de Pernambuco como parte dos 

requisitos exigidos para o processo de 

obtenção do título de mestre na área de 

concentração: Filosofia Prática. 

Orientador: Profº. Dr. Richard Romeiro 

Oliveira 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2016 

 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

RENATO LIBARDI BITTENCOURT 

 

 

 

 

ARETÉ, DIKAIOSÝNE E EPISTÉME: AS RELAÇÕES ENTRE EXCELÊNCIA, 

JUSTIÇA E SABER NA REPÚBLICA DE PLATÃO 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade 

Federal de Pernambuco como parte dos 

requisitos exigidos para o processo de 

obtenção do título de mestre na área de 

concentração: Filosofia Prática. 

 

 

Aprovada em: 14/06/2016. 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

 

Profº. Dr. Richard Romeiro Oliveira (Orientador) 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE SÃO JOÃO DEL-REI 

 

 

 

 

Profº. Dr. Anastácio de Araújo Borges (Examinador Interno) 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 

 

 

 

Profº. Dr. Danilo Vaz – Curado de Menezes Costa (Examinador Externo) 

UNIVERSIDADE CATÓLICA DE PERNAMBUCO 

 



4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho a Deus, aos meus amados pais, Leila e Paulo, aos 

meus avôs na terra e no céu e à minha amada Marcela, luz da minha 

alma e espírito. 

. 

 



5 
 

AGRADECIMENTOS 

 

A Deus, O Clemente, O Misericordioso, por guiar minha existência em cada momento, 

concedendo Sua sublime Luz, Paz, Compaixão e Sabedoria. 

A minha amada mãe, cujo amor, sabedoria e caráter constituem verdadeiros exemplos e 

orientação para minha vida e para a realização de meus objetivos. Sem ti, nada disso seria 

possível ou faria qualquer sentido. 

Ao meu pai, cujo espírito intelectual, amor e caráter, me inspiraram a percorrer os caminhos 

da Filosofia e a amar o conhecimento. Sem esses traços eu não seria nem a metade de quem 

sou. 

A Marcela Sarmento, por me conceder a verdadeira felicidade, pelo nosso sagrado amor e 

pelo belo exemplo de caráter e de vida os quais me inspiram todos os dias a ser um ser 

humano ainda melhor do que fui ontem. Agradeço também a sua mãe Lúcia, cujo carinho e 

acolhimento são de fundamental importância para minha vida. 

Aos meus avôs maternos e paternos, cujos exemplos de vida e de humanidade me guiaram ao 

caminho da compaixão, do amor incondicional pela vida, presente sublime de Deus, e por 

todo o afeto, carinho e conselhos sempre sábios e iluminados. 

Às minhas tias e tios cujo amor e cujo apoio foram de fundamental importância para a 

construção do ser humano que sou hoje. Também agradeço aos meus irmãos cuja distância 

não diminui o meu carinho. Dentre tantos parentes de sangue ou não, gostaria de agradecer, 

em especial, a dois grandes homens, Érico Theodorovitz e Fernando Carrazedo, cujos 

exemplos de vida são de grande inspiração. 

Ao meu irmão Heitor que, embora tenha partido cedo ao encontro do Amado, se tornou um 

anjo no Céu e certamente olha por mim e por toda a família. 

Ao meu orientador Richard Romeiro Oliveira, cujo respeito, paciência e dedicação me 

conduziram não apenas ao presente trabalho, mas me forneceram um exemplo de ser humano 

e de docente. Sem o seu honroso apoio, nada disso teria sido possível. 

A todos os professores do departamento e, em especial, aos professores Anastácio e Thiago 

pela dedicada e fundamental ajuda para a melhoria desse trabalho. Agradeço a cada professor 

 



6 
 

pela formação que tive, tanto em nível acadêmico quanto humano, assim como também 

agradeço a cada funcionário que, ao longo de anos estiveram comigo.  

Ao grande amigo e guia espiritual, Abd´Ar-Rashyd, pela orientação, companheirismo e 

ensinamentos no belíssimo caminho do Sufismo. Que O Bem Amado possa lhe cobrir de Luz 

cada vez mais. Yâ Nwr. 

Aos irmãos e irmãs sufis da belíssima caravana rumo ao Sublime, em especial aos amigos da 

Bahia. Também estendo minhas orações e votos de paz aos companheiros dervishes presos e 

torturados pelos regimes fundamentalistas mundo afora.  

Aos grandes mestres espirituais sufis os quais tive a honra de receber suas bárakhas, em 

especial á Mawlá Nwr Ali Tabandeh, Sheik Nazim, Dr. Javad Nurbaksh e a sua realeza o Aga 

Khan. 

Em fim, mas não menos importante, a cada amigo, colegas, professores e pessoas que 

passaram, fizeram ou fazem parte da minha história e que, de várias maneiras contribuíram 

para a formação do um caráter. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Vem, te direi em segredo aonde leva esta dança. Vê como as 

partículas do ar e os grãos de areia no deserto giram desnorteados. 

Cada átomo, feliz ou miserável, gira apaixonado em torno do Sol”. 

Jalal ad-Din Muhammad Rumi 

 

 



8 
 

RESUMO 

O problema filosófico fundamental que essa dissertação pretende compreender é como Platão 

pensa, no contexto da República, as relações ente a “Excelência” (areté), a “Justiça” 

(dikaiosýne) e o “Saber” (epistéme). Ora, analisando o referido diálogo, percebemos que nele 

o filósofo efetua, aos poucos, todo um desenvolvimento discursivo que visa instituir uma 

conexão intrínseca entre esses elementos, buscando justificar uma compreensão 

rigorosamente cognitivista da práxis humana que desemboca na tese de que a retidão do agir 

político e moral só é possível a partir da orientação fornecida pela razão e pelo saber, 

princípios que se encontram acima das leis escritas e normas convencionais da cidade ou dos 

costumes ancestrais do povo da Hélade (representados nas falas dos interlocutores de Sócrates 

no diálogo). A questão da Excelência humana ou, no vocabulário grego, da areté, ocupa um 

lugar de fundamental importância no pensamento de Platão, desde obras da juventude, como 

Laques, Cármides ou Eutífron, textos em que o filósofo explora algumas das virtudes tão 

idealizadas no mundo helênico, como a moderação, coragem, piedade, entre outras. Na 

República, texto da maturidade e uma de suas mais aclamadas obras, Platão dará um passo 

além e tentará elaborar uma compreensão mais sistemática dessa questão, mediante uma 

investigação dialética acerca do problema da natureza Justiça. A escolha platônica da justiça 

como objeto principal das investigações da República constituía um procedimento estratégico. 

De fato, a justiça era, no mundo grego, concebida como a virtude máxima ou suprema, “a 

virtude por antonomásia”, como nos informa Jaeger, que englobava todas as demais. 

Consequentemente, uma compreensão mais satisfatória da sua natureza promoveria um 

entendimento mais consistente do problema da Virtude (tanto no plano das ideias quanto no 

plano da práxis humana). Ora, o filósofo ateniense constrói toda uma argumentação 

cognitivista, no diálogo, em que o tema da Excelência aparece, aos poucos, como inseparável 

do problema do Saber (epistéme). Nesse sentido, pode-se dizer que o esforço de Platão, na 

República, se volta inteiramente para a tentativa de mostrar que o Saber constitui o princípio 

que fundamenta a excelência dos homens, excelência que, em última análise, encontra sua 

expressão máxima na Justiça. 

PALAVRAS-CHAVE: Platão. República. Justiça. Excelência. Saber. 

 

 

 



9 
 

ABSTRACT 

The fundamental philosophical problem that this dissertation intends to understand is how 

Plato thinks, in the context of the Republic, the relations between "Excellence" (areté), 

"Justice" (dikaiosýne) and "Knowledge" (epistéme). Now, analyzing this dialogue, we realize 

that in it the philosopher gradually develops a discursive development that seeks to establish 

an intrinsic connection between these elements, seeking to justify a strictly cognitivist 

understanding of human praxis that leads to the thesis that the rightness of action political and 

moral is only possible from the guidance provided by reason and knowledge, principles that 

are above the written laws and conventional norms of the city or the ancestral customs of the 

people of Hellas (represented in the speeches of Socrates' dialogue interlocutors). The 

question of human excellence, or the Greek vocabulary of arete, occupies a place of 

fundamental importance in Plato's thought, from youth works such as Laques, Cármides or 

Eutífron, texts in which the philosopher explores some of the idealized virtues in the world 

Such as moderation, courage, piety, among others. In the Republic, the text of maturity and 

one of his most acclaimed works, Plato will go a step further and try to elaborate a more 

systematic understanding of this question through a dialectical investigation about the 

problem of nature. The Platonic choice of justice as the principal object of the Republic's 

investigations was a strategic procedure. In fact, justice was, in the Greek world, conceived as 

the ultimate or supreme virtue, "virtue by antonomasia," as Jaeger informs us, which 

encompasses all others. Consequently, a more satisfactory understanding of its nature would 

promote a more consistent understanding of the problem of Virtue (both in the plane of ideas 

and in the plane of human praxis). Now the Athenian philosopher constructs a whole 

cognitive argument in the dialogue, in which the theme of Excellence appears, little by little, 

as inseparable from the problem of knowing (episteme). In this sense, it can be said that 

Plato's effort in the Republic turns entirely to the attempt to show that Knowledge is the 

principle that underlies the excellence of men, an excellence that ultimately finds its 

maximum expression in Justice . 

KEY-WORDS: Plato. Republic. Justice. Excellence. Knowledge. 

 

 

 

 



10 
 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO............................................................................................... 11 

2 GÊNESE E DESENVOLVIMENTO DO PROBLEMA DA JUSTIÇA 

NOS LIVROS I E II........................................................................................ 

 

17 

2.1 O caráter ético da República e a concepção de justiça segundo Céfalo..... 19 

2.2 A intervenção de Polemarco e sua concepção sobre a justiça..................... 22 

2.3 A intervenção de Trasímaco e sua concepção acerca da justiça................. 27 

2.4 Gláucon e Adimanto no papel de “Advogados do Diabo”: a defesa 

retórica da visão convencionalista da justiça............................................... 

 

34 

3 A VISÃO DE SÓCRATES ACERCA DA NATUREZA DA JUSTIÇA... 38 

3.1 A natureza da justiça a partir de um paralelo entre indivíduo e pólis...... 40 

3.2 Um novo paradigma, a nova paidéia............................................................. 44 

3.3 As aretaí e seu estatuto na polis..................................................................... 52 

4 O PARADIGMA EPISTEMOLÓGICO E ÉTICO DA JUSTIÇA.......... 57 

4.1 Investigando mais a fundo a ideia do “bem”............................................... 60 

4.2 Areté, epistéme e eudaimonia......................................................................... 62 

4.3 Retorno à questão acerca de qual seria a vida mais feliz: a do justo ou a 

do injusto........................................................................................................ 

 

66 

4.4 A eudaimonia da alma e o louvor à justiça.................................................. 70 

5 CONCLUSÃO.............................................................................................. 76 

 REFERÊNCIAS........................................................................................... 79 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

1 INTRODUÇÃO 

 

A questão da Excelência humana ou, no vocabulário grego, da areté
1
, ocupa um lugar 

de fundamental importância no pensamento de Platão, desde obras da juventude, como 

Laques, Cármides ou Eutífron, textos em que o filósofo explora algumas das virtudes tão 

familiares para o mundo helênico, como a moderação, coragem e piedade, entre outras, até o 

último e mais longo trabalho por ele escrito, o diálogo Leis. Na República, texto da 

maturidade e uma de suas mais aclamadas obras, Platão dará um passo além e tentará elaborar 

uma compreensão mais sistemática dessa questão, mediante uma investigação dialética acerca 

do problema da natureza da Justiça. 

Como se sabe, no contexto do éthos grego tradicional, tais virtudes encontravam nos 

poemas homéricos sua principal fonte de legitimação e perpetuação.  A poesia homérica era, 

de fato, no mundo grego, antes de qualquer coisa, um fenômeno didático e, portanto, um 

instrumento de paideía, funcionando, assim, como o principal veículo de transmissão da areté 

no âmbito da tradição. Embora Platão reconheça essa autoridade homérica na República, 

proclamando explicitamente que “Homero foi o educador da Hélade”
2
, ele submeterá os 

poemas homéricos, na obra, a severas críticas
3
, visando propor um modelo alternativo de areté e, 

portanto, de paideía, como bem notou Eric Havelock
4
. 

A escolha platônica da justiça como objeto principal das investigações da República 

constituía um procedimento filosófico estratégico. De fato, a justiça era, no mundo grego, 

concebida como a virtude máxima ou suprema, “a virtude por antonomásia”, como nos 

informa Jaeger
5
, que englobava todas as demais. Consequentemente, uma compreensão mais 

satisfatória da sua natureza promoveria um entendimento mais consistente do problema da 

virtude (tanto no plano das ideias quanto no plano da práxis humana). 

Ora, o filósofo ateniense constrói toda uma argumentação cognitivista, no diálogo, em 

que o tema da excelência aparece, aos poucos, como inseparável do problema do saber 

(epistéme). Nesse sentido, pode-se dizer que o esforço de Platão, na República, se volta 

                                                           
1
 Ver, GOBRY, 2007, p.25-28. 

2 Rep. X, 606e. 

3 Ibid., X, 595a-608b 

4 HAVELOCK, 1996. p. 20-23.  

5 Cf. JAEGER, 1995, p.755. 



12 
 

inteiramente para a tentativa de mostrar que o saber constitui o princípio que fundamenta a 

excelência humana, excelência que, em última análise, encontra sua expressão máxima na 

justiça
6
. 

A tarefa que resta ao intérprete realizar é compreender qual é a natureza desse saber 

que Platão determina como fundamento primordial da ação justa e virtuosa. Porém, para 

tanto, faz-se necessário uma exaustiva e minuciosa análise do referido diálogo, explorando 

passagens cruciais para a consecução desse objetivo, qual seja, o de tentar demonstrar que há 

uma necessidade fundamental do saber para orientar a vida prática humana, seja no âmbito da 

esfera privada, seja no âmbito da vida em sociedade. 

Tal análise minuciosa, que visa alcançar uma leitura mais consistente da obra, 

envolve, na sua base, a compreensão de que a República não é um tratado filosófico 

convencional, mas um texto literário e de caráter dramático, o qual lança mão, como tal, não 

apenas de argumentos, desenvolvimentos dialéticos e formulações conceituais, mas também 

de símbolos e imagens, muitos deles presentes nos próprios personagens e em suas ações no 

drama da obra. Os nomes mesmos dos interlocutores de Sócrates já despertam a curiosidade e 

o interesse do leitor mais atento; veja-se, por exemplo, o personagem Céfalo, cuja tradução 

aproximada do grego é “cabeça”.  

Todavia, isso não é tudo. Vale a pena ressaltar também que cada personagem 

representa uma visão de mundo, assim como uma determinada concepção do que seria a 

própria justiça e sua natureza, como bem percebeu Eric Voegelin e outros tantos 

comentadores. Céfalo é o representante da geração mais velha, da Grécia tradicional ou 

homérica; Polemarco, por sua vez, representa a geração intermediária entre a geração mais 

velha e a geração mais nova que, enfim, tem na figura de Trasímaco o seu porta-voz
7
. Com 

essa gama de visões particulares, vão surgindo miríades de tópicos e temas, os quais são 

exaustivamente examinados pelo personagem Sócrates, representante da filosofia, e seus 

respectivos interlocutores. 

Ora, Sócrates, apesar da natureza de seu ensinamento ser o reconhecimento da própria 

ignorância, parece, a princípio, procrastinar a explicação de sua própria posição em relação à 

justiça e sua natureza, detendo-se apenas no trabalho de refutar as opiniões muitas vezes 

                                                           
6
 Cf., por exemplo, Rep.VII, 540 a-b, e os comentários de OLIVEIRA, 2013, p. 131-135. 

7
 Cf. VOEGELIN, 2012, p.107-110. 



13 
 

apressadas de seus interlocutores, demonstrando insatisfação em relação às suas definições 

acerca da dikaiosýne. Essa insatisfação, contudo, não esconde por completo a sua visão sobre 

a justiça, mostrando paulatinamente e de forma sutil, através de suas críticas e indagações 

afiadas, que há um elemento necessário que se encontra em carência nas definições de seus 

interlocutores, a saber, o elemento da epistéme. 

Pode-se dizer, assim, levando-se em conta o que se afirmou acima, que a questão da 

justiça ganha novos contornos com a República de Platão, pois, como bem observou Oliveira 

(2013, p.116-117), o que o filósofo busca estabelecer é uma alternativa às concepções 

vigentes acerca do fundamento da justiça e dos valores políticos a ela subordinados, 

promovendo uma reflexão que não apenas vai além da tradição sofística, mas contra o 

convencionalismo sofístico, pondo “em xeque” o relativismo moral e jurídico resultante da 

visão em voga em sua época. Trata-se, portanto, de mostrar a insuficiência de se colocar a 

questão da dikaiosýne como fruto de uma mera legalidade(ou seja, como algo dependente de 

um nómos), postura que é bem exemplificada, no diálogo, nas falas do personagem 

Trasímaco. 

Conforme foi dito acima, o esforço filosófico do personagem Sócrates, nessa aclamada 

obra platônica, é o de desvincular a justiça da legalidade instituída e, poderíamos até nos 

arriscar a dizer, da própria história, entendida esta como tudo aquilo que depende do tempo 

humano (vicissitudes sociais, políticas, culturais etc.). De fato, veremos, de maneira cautelosa 

e paciente, que na concepção de justiça defendida por Sócrates, a verdadeira Dikaiosýne 

encontra seu fundamento e justificativa na própria natureza humana, isto é, na alma e nas 

necessidades morais mais fundamentais do homem, como observou J. De Romilly
8
. Contudo, 

será apenas a partir de uma determinada passagem do Livro II que o nosso protagonista dará 

início ao desenvolvimento de uma solução para a questão e irá sugerir acuidade de visão e 

raciocínio na sua abordagem, descrevendo a gênese de uma cidade (pólis) e, 

consequentemente, mostrando a relação da justiça e da excelência com as nossas necessidades 

mais básicas, as quais se encontram subordinadas à ideia do bem (agathón) e da felicidade 

(eudaimonia)
9
. 

                                                           
8
 Ver, ROMILLY, 1971, p.179-180. 

9
  Sobre essa questão, Cf. SANTAS, 1999, p.247-274. 



14 
 

Esse procedimento de sair do plano do indivíduo para analisar a justiça num plano 

maior
10

, qual seja, a esfera social, coletiva, foi um procedimento estratégico para se 

compreender a referida problemática da República, pois aceitas as analogias entre o indivíduo 

e a cidade, a compreensão desse tema estará também subordinada a essa estratégia. Não que 

seja uma mera estratégia ou mesmo uma manobra erística da parte de Sócrates, pois, como é 

possível notar, fica evidente e claro que essa relação entre indivíduo e cidade é uma relação 

necessária, sobretudo se observarmos o princípio mais que evidente na obra, qual seja, o de 

que ninguém se basta a si mesmo, não sendo o ser humano um ser autossuficiente ou 

completo, em última instância. 

Essa tentativa de desvincular a ideia de justiça do convencionalismo e da legalidade 

colocará Sócrates em confronto com toda uma tradição oposta às suas inovadoras reflexões, 

principalmente em relação ao pensamento sofístico, tão presente e bem representado, como se 

sabe, em vários diálogos platônicos. Contudo, é na própria República que essa corrente de 

pensamento será problematizada de forma mais radical, juntamente com a tradição poética 

grega, sobretudo Homero e Hesíodo, e boa parte da literatura que serviu de base para a 

formação dessa geração convencionalista
11

. 

Portanto, tendo em vista a profunda e gigantesca complexidade desse diálogo, faz-se 

necessário considerarmos a importância desses diversos elementos, que perpassam desde o 

campo da arte e da poesia, passando pela psicologia, pela metafísica, pela epistemologia e 

pela pedagogia, até se alcançar o domínio da ética e da política, entre outros relevantes 

aspectos embutidos nesse drama platônico. Ora, é sabido que cada um desses elementos serve 

como base para a compreensão do todo da obra, porém, o nosso intuito é um pouco mais 

humilde do que tentar desvendar o significado último da República, se é que há apenas um. 

Não, nossa proposta aqui é mais restrita e consiste em averiguar como Platão, nessa obra, 

problematizando as concepções vigentes ou tradicionais no mundo grego da época acerca da 

justiça, visa alcançar dois objetivos filosóficos fundamentais: por um lado, elaborar uma 

teorização acerca do justo em que este é desvencilhado da legalidade e das convenções sociais 

e determinado como um princípio objetivo ou existente por si mesmo, encontrando na ordem 

mesma da natureza humana seu esteio principal; por outro, demonstrar que o justo assim 

concebido é o elemento responsável pela consecução da excelência do homem (areté) e algo 

                                                           
10

 Rep. II, 368e – 369a. 

11
  Ver JAEGER, 1960, p.341-342. 



15 
 

que depende da posse de um saber (epistéme), o que confere ao modelo ético e político que se 

elabora no diálogo um caráter cognitivista. 

Essa visita crítica sobre a tradição, realizada pelo personagem Sócrates, devemos 

esclarecer, acarretará em algumas démarches no curso do diálogo, algumas demasiadamente 

longas, não cabendo delas uma análise exaustiva, uma vez que os limites impostos a esta 

dissertação não nos permitem investigar minuciosamente a obra toda, sob pena de nosso 

trabalho se transmutar em um grande e penoso resumo. Por outro lado, tal crítica da parte de 

Sócrates em relação à tradição, a partir da formulação de uma posição cognitivista da práxis e 

de sua virtude máxima (a justiça), também se constitui como uma afirmação do lugar 

proeminente concedido à filosofia em meio à pólis, lugar, porém, que não deixa de ser 

problemático, como pontua muito bem Allan Bloom
12

: 

 

“(...) Socrates must show, then, that the philosopher is just and that it 

is he, not the poet, who is the one able to treat of political things 

responsibly. This is not easy to do since it would appear that the 

philosopher calls into question the natural character of justice as a 

virtue and that his science of being has no special place for man in it”. 

 

Subordinada a essa questão está a visão política que o protagonista desenvolve ao 

longo do diálogo, qual seja, a de que nem todos os cidadãos são aptos ao exercício do 

governo, exercício que envolve as funções de liderar, de legislar, por exemplo. Sua 

justificativa se assenta na ideia de que os seres humanos não são iguais, possuindo almas 

diferentes uns dos outros, cada qual com suas inclinações particulares, como pode-se observar 

nos livros II e III. Sócrates tentará demonstrar argumentativamente que a irracionalidade e a 

falta de epistéme promovem a divisão tanto da cidade quanto da alma e que, em contrapartida 

a isso, a racionalidade promoveria o domínio de si e das paixões, sendo promotora de unidade 

na pólis,da saúde do corpo e, sobretudo, da alma
13

 

Outra importante questão que merece nossa atenção é que não pretendemos dar uma 

palavra final sobre assunto “a”, tema “b” ou questão “c” da República. Nosso intuito é 

analisar os conceitos, as sugestões que os personagens nos dão e as possíveis implicações 

                                                           
12

  Cf. BLOOM, 1991, p.308. 

13
  Cf. Rep. III,  410d – 412a. 

 



16 
 

disso tudo de acordo com nosso entendimento, tendo o cuidado de não sermos dogmáticos ou 

taxativos, pois é característica dos diálogos de Platão a apresentação de problemas sem 

solução clara e mediante armadilhas aporéticas, o que é fruto de nossa própria limitação 

enquanto seres humanos, de forma que não é justo nem com o autor nem com sua obra um 

tratamento prepotente. Nas palavras de Theodor Gomperz
14

: “Sócrates pretendia acima de 

tudo convencer a si mesmo e aos demais que os mais importantes problemas da vida são 

enigmas ainda não resolvidos; que as palavras e conceitos usados por todos desde a infância 

sem análise e com confiança são na realidade uma rede de contradições e confusões”.  

Portanto, longe de pretender contrariar a máxima socrática, pretendemos lançar uma 

luz de possibilidades de interpretação e hermenêutica, sem, contudo, deixar de pontuar as 

questões que nos parecem mais pertinentes e sólidas. Para tanto, recorreremos ao longo dessa 

dissertação ao “método analítico”
15

, procurando, na nossa empreitada, explorar o que aos 

nossos olhos e também aos olhos dos comentadores são os principais elementos filosóficos da 

República, colhendo, ocasionalmente, informações de outros diálogos de Platão como suporte 

e referencial teórico
16

. 

Devemos, contudo, antes de prosseguirmos com a análise da obra, esclarecer alguns 

pontos referentes à estrutura dos capítulos da presente dissertação: no Primeiro Capítulo 

analisaremos como se dá a gênese e os primeiros desenvolvimentos da discussão acerca da 

justiça nos Livros I e II, explicitando os principais elementos filosóficos presentes nas 

discussões de Sócrates com Céfalo, Polemarco, Trasímaco e os dois irmãos de Platão, a saber, 

Glauco e Adimanto. 

Um traço comum das concepções de justiça apresentadas por esses interlocutores de 

Sócrates é que em todas elas está presente um legalismo fundamental (o que iremos explicar 

mais detalhadamente ao longo da dissertação), ou seja, está presente a visão de que ser justo 

consiste apenas em cumprir determinadas regras, preceitos ou normas sociais como: “não 

mentir”, “honrar as dívidas”, “fazer bem aos amigos e mal aos inimigos”, “obedecer às leis da 

cidade”, entre outros preceitos tradicionais. 

                                                           
14

  Cf. GOMPERZ, 2013, p.49. 

15
 Método que tem por intuito investigar e elucidar, no interior da obra que escolhemos como nosso objeto de 

investigação, as principais argumentações e discussões filosóficas pertinentes ao nosso problema, observando, ao 

mesmo tempo, os elementos dramáticos e literários que nela se apresentam. 

16
 Iremos, ao longo da dissertação, utilizar a tradução de Maria Helena da Rocha Pereira (Calouste Gulbenkian, 

1997) como principal fonte primária.  



17 
 

Já no Segundo Capítulo, tentaremos explicar como Sócrates, a partir de um 

determinado momento do Livro II, por oposição às concepções legalistas ou tradicionalistas 

apresentadas por seus interlocutores, avança sua própria visão acerca da natureza da 

dikaiosýne. Nessa visão socrática, a justiça se nos mostra como uma ordem racional, que 

realiza a saúde da cidade e da alma do indivíduo, sendo ela mesma um valor em si, fundada 

na própria natureza humana, e não em uma convenção legal, dependente de um regime 

político histórico, o que nos permite ver que a mesma se situa, para Sócrates, fora do 

horizonte do tempo e da história.  

Por fim, no Terceiro Capítulo, trataremos finalmente do problema epistemológico 

envolvido na questão da justiça, tentando esclarecer de que forma o protagonista do diálogo é 

levado a pensar que a dikaiosýne, sendo a excelência máxima da alma e da cidade, depende 

do saber (epistéme) e só pode ser efetivada, em última análise, por ele. Com isso, tentaremos 

mostrar também que esses elementos (justiça e saber) são, portanto, indispensáveis para a 

excelência humana e para o consecutivo alcance ou aquisição da felicidade (eudaimonia). 

 

2 GÊNESE E DESENVOLVIMENTO DO PROBLEMA DA JUSTIÇA NOS LIVROS I 

E II 

 

Como foi dito na introdução, a República de Platão é uma obra complexa, extensa e 

profunda, cuja narrativa, longe de ser aleatória e desordenada, possui uma cadeia de 

proposições e eventos dramáticos que nos remetem a uma unidade ou, ao menos, a um fluxo 

dotado de certa ordem. Todavia, tal cadeia de proposições e argumentos não é fechada, 

mostrando-nos a riqueza da obra: polifonia entre os personagens e suas ideias, uma miríade de 

interpretações, polêmicas e questões ainda hoje não resolvidas (se é que as mesmas possuem 

uma solução definitiva), possivelmente sendo a obra mais estudada e lida desse tão aclamado 

filósofo de Atenas. 

Para chegarmos ao objeto de estudo desse capítulo é necessário, de antemão, nos 

determos nos detalhes que inauguram o diálogo, a saber, o contexto dramático da obra e as 

devidas pontuações sobre as proposições dos personagens. Dessa maneira, poderemos ser fiéis 

à metodologia analítica que nos propusemos e, além disso, tal procedimento poderá nos 

encaminhar rumo a uma leitura mais sistemática, organizada e cuidadosa em relação à obra, 

sem, contudo, acabar por tornar-se um grande e tedioso resumo de um diálogo tão extenso. 



18 
 

A República inicia-se com o relato narrado pelo personagem Sócrates que, 

acompanhado de um dos irmãos mais velhos de Platão, Gláucon, fora ao Pireu para assistir a 

uma celebração religiosa
17

. Conta Sócrates que, a caminho de regressar à cidade (pólis)
18

, 

após ter feito as devidas preces e assistido à cerimônia, fora detido por Polemarco, filho de 

Céfalo, o meteco, que enviara um escravo para pedir ao filósofo que o esperasse. Logo 

chegam Polemarco e Adimanto acompanhados de outros homens, entre eles Nicérato, filho do 

general Nícias. 

Nesse ponto inicial da obra, podemos perceber um elemento importante para uma 

melhor compreensão introdutória do drama: tanto Nicérato quanto Polemarco, segundo a 

narrativa corrente, foram a julgamento pelo grupo dos Trinta Tiranos e obrigados a beber 

cicuta tal como Sócrates, posteriormente, quando a democracia já havia se restabelecido. Por 

meio dessa elaboração literária inicial, Platão nos leva a vislumbrar os limites da pólis, 

induzindo-nos a perceber a complexidade histórica de uma Atenas inflamada por rápidas 

sucessões de regimes políticos e pela influência estrangeira, a qual não se restringia ao 

comércio, mas que tocava até mesmo no seio da religião, como podemos notar pela referência 

ao culto de uma deusa estrangeira, proveniente da trácia
19

.  

No momento seguinte, outra característica do drama se impõe. O ato de Polemarco e 

seus companheiros em relação a Sócrates e Gláucon, intimando-os a se juntarem ao grupo, 

sob pena de sofrerem, caso se recusem, os efeitos da força daqueles que se encontram em 

maior número, nos revela outro problema, qual seja, o choque, a antítese entre a 

                                                           
17

  Geralmente, pensou-se que essa cerimônia era uma celebração dedicada à deusa Atena; entretanto, a 

referência aos trácios foi notada pelos estudiosos desse diálogo e por historiadores especializados, 

desembocando na ideia de que essa celebração era dedicada a uma deusa trácia conhecida como Bendis, que, 

segundo Maria Helena da Rocha Pereira (1997, p.1), se confundia com a deusa grega Ártemis. 

18
  A nosso ver, a tradução do termo grego pólis por “cidade” e não por “Cidade-Estado” ou “Estado” é o mais 

adequado, visto que o termo “Estado” designa, historicamente, uma instituição política decorrente da 

modernidade, não possuindo, assim, qualquer correspondência com o mundo clássico, helênico. Sobre o assunto, 

ver OLIVEIRA, 2013, p. 18, e também SARTORI, 1994, p. 35. Porém, percebemos que a tradução da Maria 

Helena desconsidera, nesse trecho, que no original a palavra traduzida para “cidade” é “Astú” que designa uma 

parte específica da cidade, mas que não compromete nossa leitura. 

19
  É notável como a religião era, na Grécia antiga intrinsecamente ligada à vida civil, constituindo assim uma 

espécie de Religião Civil ou, como poderíamos também dizer: Civilidade Religiosa. Sobre esse assunto, ver 

OLIVEIRA, 2011, p.293, REVERDIN, 1945, p.59 e VERNANT, 1990, p.13-18, 55-68. 



19 
 

irracionalidade do “mais forte” (kreítton)
20

 e a razoabilidade do lógos. Ora, como já 

afirmamos anteriormente, cada personagem encarna determinadas características e conceitos 

que se colocam em um movimento dialético ao longo da obra, demonstrando, aos poucos, a 

vantagem e a primazia do lógos e da filosofia sobre a irracionalidade, as paixões e as opiniões 

(doxai) 

Já na casa de Céfalo, diferentemente do seu filho intransigente, o ancião nos aparenta 

demonstrar tanto mais serenidade como também simpatia pela conversa e pelo diálogo, 

convidando o filósofo a visitá-lo com mais frequência no Pireu, uma vez que, devido à idade 

avançada, ele não podia sair de seu oíkos regularmente. O anfitrião da casa também acaba por 

expressar que, com a velhice, o gosto pelos prazeres sensoriais vai se esvaindo na medida em 

que também vão aumentando o gosto e o deleite pela conversação. Ora, um pouco mais 

adiante Céfalo concluirá que a velhice não é um mal como muitos pensam, invocando um dito 

do poeta Sófocles que afirma que um dos maiores benefícios por ela propiciados aos humanos 

é o de libertá-los das garras de um tirano selvagem e implacável: Eros
21

.  

 

2.1 O caráter ético da república e a concepção de justiça segundo céfalo 

 

Antes de prosseguirmos é fundamental esclarecermos que, na nossa interpretação 

acerca da República, consideramos essa obra como um trabalho principalmente ético e não 

apenas como um projeto político, como usualmente costuma se pensar. O que nos leva a essa 

conclusão são os motivos que conduzem tanto Sócrates quanto seus interlocutores a se 

questionarem acerca de qual vida é a mais feliz (a do justo ou a do injusto), ou seja, o que é 

central na obra é a questão da eudaimonia
22

, pois, como veremos mais à frente, o projeto 

político do diálogo se configura muito mais como um paradigma consequente do rumo que 

tomou a discussão do que como a elaboração de um sistema jurídico e institucional detalhado, 

elemento muito mais propício para caracterizar outra obra platônica, as Leis, mesmo que este 

                                                           
20

  Sobre o tema do kreítton na República, ver, ARAÚJO JR, 2011, v.1, p.197-207. 
21

 Rep. I, 329a-d. 

22
  Sabe-se que, no vocabulário grego, a palavra eudaimonia remete ao termo “daimon”, o qual poderia ser 

aproximadamente traduzido por “gênio”, “divindade tutelar”, de forma que o termo “eudaimonia” nos remete, no 

âmbito da concepção popular grega, a uma felicidade entendida como um estado de prosperidade e bem-estar 

proporcionado pela ação benfazeja de uma força divina obscura. Na República, Platão desmontará essa 

concepção e procurará mostrar que a felicidade é algo que depende em grande medida do próprio homem, na 

medida em que ela resulta do trabalho de ordenação da alma efetuado com o auxílio do lógos e do saber. 



20 
 

último diálogo não possa ser reduzido a um mero compêndio de legislação, como afirmam 

alguns comentadores contemporâneos
23

. 

Ora, no diálogo Sócrates só proporá a questão da fundação da cidade justa numa etapa 

já avançada das discussões, recorrendo a esse procedimento discursivo (a descrição da 

fundação e organização de uma pólis justa) como uma mera mediação conceitual para ver o 

que é a justiça na alma. Isso significa que a finalidade do discurso político da República é 

tornar possível uma melhor observação da realização da justiça no terreno do indivíduo, o que 

equivale a dizer que a descrição da fundação e organização da pólis justa não é, na República, 

um fim em si mesmo: trata-se, antes, de uma manobra metodológica para abordar de forma 

mais satisfatória o que é a justiça na alma e na práxis do homem individual. 

Dito isso, talvez agora fique mais claro que o movimento do drama da obra volta-se 

para a pesquisa acerca da vida mais “eudaimônica”, relacionada consequentemente com o 

modo de vida mais excelente, ou seja, o modo de vida no qual se cultivam tanto a sabedoria 

quanto as demais virtudes, as quais se encontram encerradas naquela que é a maior perfeição 

moral de todas, a justiça. Logo, tentaremos mostrar de maneira clara como, ao longo da obra, 

Sócrates, arauto da filosofia, esquematiza essas relações necessárias para uma vida feliz, tanto 

individual quanto coletivamente, colocando o saber (epistéme) como o fundamento de uma 

vida verdadeiramente feliz e justa. 

Retornando ao diálogo entre Sócrates e Céfalo, admirado com o que acabara de 

escutar da boca do anfitrião, o filósofo relata que, no intuito de prolongar tal conversação com 

o dono da casa, afirmou que muitos homens talvez não dessem credibilidade às palavras do 

ancião e afirmassem que é por ele ser um homem rico, com muitas posses e recursos, que 

conseguia suportar bem a idade avançada. Ou seja, mais uma questão antagônica nos aparece: 

são os bens materiais que proporcionam uma vida feliz e tranquila? Tanto Sócrates quanto seu 

interlocutor vão juntamente afirmar que não é o caso, mas sim o caráter (éthos). 

Após fazer algumas perguntas estratégicas dirigidas a Céfalo, Sócrates coloca uma 

questão decisiva para o rumo do diálogo, que logo nos permitirá nos debruçarmos sobre o 

objeto de nossa investigação. Tal indagação decisiva questiona qual fora o maior benefício 

proveniente da fortuna, ou da riqueza, para o ancião. Céfalo considera que para compreender 

adequadamente o que ele tem a dizer a respeito do assunto é preciso a experiência da velhice e 

                                                           
23

 Ver, entre outros, OLIVEIRA, 2011, p.15-17 e JAEGER, 1995, p.1295. 



21 
 

da proximidade da morte. Com efeito, aludindo à sua idade avançada e também à morte que 

se aproxima, o pai de Polemarco se diz preocupado com o mundo do Hades, temeroso de que 

os mitos da infância, ignorados durante a juventude, sejam verdadeiros.  

O ancião, temeroso com a existência de um possível julgamento num plano post 

mortem, no submundo infernal, expõe sua preocupação em ter de lá expiar as injustiças 

cometidas em vida. A injustiça, pois, nesse contexto seria responsável por provocar temor nos 

homens resultando, então, na concepção de que o homem injusto não poderia alcançar a 

felicidade ou a bem-aventurança. Esse cenário é devidamente explorado por Céfalo, que diz a 

Sócrates
24

:  

 

 

 

Ao ser questionado, então, sobre a justiça, Céfalo, porém, como é costume dos 

interlocutores de Sócrates, não apenas nesse diálogo como também nos demais, em vez de 

apresentar uma definição da justiça, elenca múltiplos exemplos do que caracterizaria a vida de 

um homem justo. “Não enganar quem quer que seja”, “não mentir, mesmo que de maneira 

involuntária” e “não endividar-se, quer seja com homens, quer seja com os deuses”: são esses 

os elementos que, para o anfitrião da casa, constituem a vida do homem justo e, para essa 

finalidade, ou seja, para se alcançar a justiça, possuir riquezas seria, a seu ver, algo 

conveniente. 

Percebe-se, através daquilo que manifesta a fala de Céfalo, que este possui uma 

concepção da justiça puramente convencional e legalista, ou seja, para Céfalo, ser justo 

consiste simplesmente em cumprir determinadas regras ou preceitos (não mentir, não dever 

nada aos homens ou aos deuses, não se apropriar do que não é devido 

etc.),independentemente da disposição moral interior do agente.  

Visando aglutinar as crenças de Céfalo numa visão mais genérica e abrangente, 

Sócrates reduz então a fala do seu interlocutor à ideia de que a justiça, segundo os termos por 

                                                           
24

 Rep. I, 331a. Além disso, através da referência a um poema de Píndaro, Céfalo vai explorar o outro lado da 

moeda dessa ilustração do homem perante a injustiça e a justiça, afirmando que para um homem justo a vida lhe 

seria boa e prazerosa, portanto, feliz. 

“(...) aquele que encontrar na sua vida muitas injustiças atemoriza-se, 

quer despertando muitas vezes no meio do sono, como as crianças, quer 

vivendo na expectativa da desgraça”. 



22 
 

ele propostos, nada mais seria do que restituir aquilo que se tomou e dizer a verdade. Porém, 

insatisfeito, o filósofo iluminará a questão indagando a Céfalo se seria justo restituir armas 

emprestadas a um amigo ou a uma pessoa que se encontre em estado de insanidade. Conclui, 

então, Sócrates, que não seria, de modo algum, justo restituir as armas ao sujeito que se 

tornou insano, ou seja, destituído de suas faculdades intelectuais, nem tão pouco revelar-lhe 

verdades nessa situação, nesse estado degradado. 

Sendo assim, conclui Sócrates, a visão enunciada por Céfalo,de fato, não nos fornece 

uma verdadeira definição da justiça, mas apenas uma visão pré-filosófica e não articulada 

conceitualmente do que é o justo, a partir de uma perspectiva tradicional, ou seja, segundo o 

filósofo, algo não convincente
25

, portanto, frágil e sem validade, sugerindo que por mais 

nobre que tenha sido tal tentativa de apresentação do que é a justiça, esta carecia de algum 

elemento racional que não somente a justificasse, mas também que lhe concedesse maior 

legitimidade. 

Podemos concluir, a partir dessa passagem supracitada, que Sócrates, já no começo do 

diálogo, busca reconfigurar a questão da dikaiosýne em confronto com algumas crenças 

existentes na cidade, recusando uma concepção do justo dependente do senso comum da 

época e de uma determinada tradição religiosa e indicando, por meio dessa recusa, que a 

justiça não pode ser reduzida a um mero legalismo que termina por identificá-la com a 

simples execução de determinados atos e procedimentos. 

 

2.2 Intervenção de polemarco e sua concepção sobre a justiça 

 

Na sequência dessa passagem, de maneira súbita, interveio Polemarco, não satisfeito 

com a conclusão que Sócrates e seu pai haviam chegado acerca da justiça. Ora, tal passagem e 

intervenção se inscrevem num momento dramático do diálogo bastante marcante, a saber, 

quando Céfalo, dirigindo-se para a realização de um sacrifício religioso, deixa seu herdeiro 

para prosseguir com o diálogo. 

Explorando com mais consistência essa situação dramática presente no livro I da 

República, faz-se necessário explicitarmos melhor o que representa, no diálogo, a saída de 

cena de Céfalo. O venerável ancião simboliza na República a autoridade da tradição, a 

                                                           
25

 Rep. I, 331d. Sócrates então conclui: “Portanto, não é esta a definição de justiça: dizer a verdade e restituir 

aquilo que se tomou”. 



23 
 

autoridade do éthos ancestral, fundado na velha piedade e no temor dos castigos existentes do 

Hades. Ao retirá-lo do diálogo, quando a questão acerca da definição da natureza da justiça é 

pela primeira vez explicitamente enunciada no texto, Platão está sugerindo que a busca 

filosófica pela natureza do justo exige o rechaço daquilo que Céfalo representa e da 

concepção de justiça por ele endossada. 

Eis que entra em cena, no diálogo, a geração intermediária entre a do período 

homérico (cujo representante era Céfalo) e a do período sofístico (cujo representante é 

Trasímaco), geração representada por Polemarco que, para apresentar sua perspectiva acerca 

da justiça, recorre ao famoso poeta Simônides. Na intenção de reconfigurar a fala de seu pai, 

Polemarco irá concluir que o justo é “restituir a cada um o que se deve”
26

, sem, contudo, 

fornecer uma explicação imediata do que queria significar com tal proposição. Todavia, 

Sócrates, não sem a sua refinada ironia, afirmando ser apenas um ignorante, lança suas 

dúvidas quanto ao entendimento das palavras de Simônides, ao mesmo tempo em que sugere 

que seu interlocutor certamente saberia explicar-lhe tal questão. 

Polemarco, então, esclarece que na opinião do poeta supracitado o justo seria sempre 

fazer o bem aos amigos e nunca um mal. Sócrates, no entanto, intervém e indaga ao seu 

interlocutor quanto aos inimigos. Seria então justo restituir o que se deve ao inimigo? 

Aparentando certa ironia, Polemarco afirma que sim; porém, ele adiciona um elemento talvez 

inesperado à discussão, qual seja, o preceito de que o que se deve a um inimigo é sempre o 

mal, o que torna lícito o ato de causar mal a um outro, se este outro for um inimigo
27

. É uma 

característica do discurso de Polemarco, e da sua respectiva geração, a marca de um espírito 

homérico e aristocrático, no qual tanto deuses quanto heróis ou nobres (eupátridas) subjugam 

seus inimigos infligindo-lhes vingança, algo que parece encontrar sua antítese radical no 

pensamento cristão desenvolvido posteriormente. 

Sócrates, porém, discordando do raciocínio de seu interlocutor, irá redirecionar a 

proposição de Polemarco, confrontado-a com outro raciocínio, o qual, sutilmente, nos permite 

vislumbrar a própria visão do filósofo acerca da justiça
28

. Sócrates então evoca o exemplo de 

                                                           
26

 Rep. I, 331e. 

27
 Rep., I, 332b.  

28
  A qual ele irá relacionar com uma ordem natural da vida e que, se fundando na própria psique humana e nas 

diversas relações sociais, produz harmonia e beleza para a alma e para a cidade. 



24 
 

algumas tékhnai ou profissões, deslocando o problema da dikaiosýne de um âmbito pessoal 

para um patamar de maior amplitude, o social. 

Devemos esclarecer que a intenção do argumento socrático, fundado na invocação do 

exemplo das artes, é mostrar que para cada âmbito de atividade humana existe uma arte 

específica, que sabe melhor do que as outras o que é devido ou o que convém ao objeto sobre 

o qual atua (a medicina, por exemplo, é que melhor sabe o que é devido em relação aos 

corpos, a agricultura o que é devido em relação aos campos, a culinária o que é devido em 

relação à alimentação etc.). Ora, isso mostraria que a justiça, entendida como “capacidade de 

dar a cada um o que lhe é devido”, não possui um campo de atuação próprio, que a justiça não 

possui um objeto específico. 

Nesse movimento do diálogo entre Sócrates e Polemarco, o filósofo indagará, então, 

sob qual circunstância seria possível fazer bem aos amigos e mal aos inimigos, ao passo que 

Polemarco prontamente lhe responderá que seria na “guerra”. Porém, recorrendo novamente 

às tékhnai, o filósofo encurrala seu interlocutor, questionando-o com um contra exemplo 

bastante perspicaz, que aponta para o caso de um médico que, por exemplo, seria inútil para 

os sadios, assim como também de um piloto, que seria inútil em relação àqueles que não estão 

navegando. Eis que o filósofo questiona se o homem justo seria igualmente inútil em tempos 

em que não haja guerras. Mas Polemarco discorda desse ponto e afirma que o homem justo 

também é de grande utilidade em tempos de paz, e, adiciona, tal utilidade se encontra na 

agricultura, no comércio e na elaboração de contratos e outros negócios da vida prática. 

Associando a arte do comércio e da negociação com uma espécie de jogo, 

astuciosamente pergunta o filósofo: quem então seria mais útil nesse jogo: o justo ou aquele 

que sabe jogar muito bem? Polemarco então responde que é aquele que sabe jogar bem, que é 

um bom jogador. Sócrates, aproveitando-se desse argumento, põe “em xeque” a questão da 

utilidade do homem justo traçada por Polemarco, pois, questiona ele, quem, então, seria mais 

útil para os negócios senão um pedreiro para assentar tijolos, ou um tratador de cavalos para a 

venda e compra desses animais, um citarista na arte da música e assim por diante
29

. 

Sutilmente, Sócrates está tentando demonstrar que não há qualquer vantagem em se 

praticar a injustiça, mesmo contra quem quer que seja, como poderemos perceber mais 

adiante no decorrer dessa discussão. Todavia, na tentativa de defender seu ponto de vista, 

                                                           
29

 Rep. I, 333a-c. 



25 
 

Polemarco considera que a utilidade desse homem justo se mostraria quando em ocasião de 

ter de se fazer um depósito em segurança. Ora, o argumento de Polemarco, como notou 

Sócrates, poderia facilmente nos levar a pensar que a própria justiça não seria lá coisa muito 

séria, por se prestar apenas para coisas que não são utilizadas, que não dizem respeito às 

práticas e assuntos efetivos da pólis.  

Ainda não satisfeito com o rumo da prosa, referindo-se ao que já haviam discutido 

anteriormente, Sócrates, através de analogias, chega a outra pergunta, que está amalgamada a 

um contexto dramático do diálogo no qual iremos nos debruçar. Tal pergunta é a seguinte: 

sendo o homem justo hábil em guardar dinheiro, não o seria também para furtá-lo? Polemarco 

então afirma ter formulado Sócrates um raciocínio justo (correto), concordando, portanto, 

com a colocação do filósofo. Eis que surge, então, um elemento importantíssimo e decisivo 

para a compreensão do contexto dramático e histórico no qual o presente diálogo de encontra, 

a saber, quando Sócrates, de maneira genial, conclui, a partir do raciocínio de Polemarco, que 

o justo seria então uma espécie de ladrão
30

. 

E não é apenas isso: o filósofo propõe que seu interlocutor aprendera isso através do 

poeta Homero
31

. Ao falar isso, Sócrates está como que denunciando os impactos pedagógicos 

da tradição do tão aclamado poeta da Hélade sobre a mentalidade e o comportamento dos 

homens, o que poderemos compreender melhor no decorrer de nossa análise. Como já 

dissemos anteriormente, a crítica dirigida a Homero, por parte do filósofo, constitui-se 

também como uma visão alternativa de educação, quando vai propor a censura e o controle 

das artes, sobretudo da poesia, sem, porém, excluí-las do horizonte da Cidade como bem 

notou Villela-Petit
32

. 

O próximo passo de Sócrates é o de delimitar as diferenças entre o real e o aparente 

acerca de quem consideramos amigos e inimigos, mostrando, nesse jogo dialético, que de toda 

forma seria essencial o elemento racional para iluminar nosso julgamento. Porém, nota muito 

bem o filósofo que nem sempre agimos racionalmente e que muitas vezes somos acometidos 

por enganos e julgamentos errôneos. Polemarco tentará, de toda maneira, justificar seu velho 

                                                           
30

  Cf. Rep. I, 334a. 

31
  Sócrates faz uma referência a Autólico, avô materno do personagem Ulisses da Odisséia. Cf. Odisséia, XIX, 

395-396. 

32
  Ver, VILLELA-PETIT, 2003, p.51-71. 



26 
 

argumento, tentando defender a utilidade de se fazer mal aos inimigos e bem aos amigos, 

porém, eis que Sócrates o encurrala com uma visão mais aguçada e política do problema.  

Novamente, o filósofo recorre às profissões e sua utilidade para quem recebe seus 

benefícios e, conduzindo a discussão a outro patamar, questiona a seu interlocutor se quem 

faz mal a outrem, seja ele quem for (animal ou humano), não tornaria esse outrem que recebe 

o mal um ser melhor, um homem mais virtuoso, por exemplo. Polemarco recusa essa 

possibilidade, reconhecendo que, de fato, não se pode tornar alguém melhor praticando contra 

ele um mal. A partir disso, o filósofo então conclui que assim como um médico, por meio de 

sua arte, não é capaz de tornar alguém pior, ou da mesma forma que um treinador de cavalos 

não pode piorar a condição do animal sob seus cuidados ao aplicar sobre ele suas técnicas, o 

homem justo, ao agir, também não pode tornar alguém pior, seja ele justo ou injusto.
33

 

Sendo então a dikaiosýne uma virtude especificamente humana
34

, como coloca 

Sócrates, e o homem justo, bom, segue-se daí, consequentemente, que se o homem bom não 

pode ser mau, tal homem que pratica a justiça só pode ser bom e praticar o bem. Eis aí a 

conclusão a que chega Sócrates e com a qual Polemarco irá penosamente concordar. Ora, 

sendo assim, então o homem verdadeiramente justo e, portanto, bom não poderia prejudicar a 

quem quer que fosse e em nenhuma ocasião
35

. Tal passagem se segue com uma peculiar 

ilustração de alguns personagens históricos que, segundo a opinião de Sócrates, defendiam o 

mesmo pensamento que Polemarco defendera no início da discussão: que seria justo fazer 

bem aos amigos e mal aos inimigos. Tais personagens são os seguintes: Periandro, Perdicas, 

Xerxes e Ismênio de Tebas
36

; homens que, segundo o filósofo, consideravam-se muito 

poderosos. 

Ora, não conformado com uma investigação, ao que nos parece, ainda superficial, 

Sócrates se dispõe a continuar a empreitada de investigar a natureza da justiça e do homem 

justo. Porém, relata Sócrates, em muitos momentos do diálogo entre ele e Polemarco, 

Trasímaco manifestou nervosismo e procurava tomar parte na conversa; todavia, prossegue o 

                                                           
33

 Rep. I, 335b-d. 

34
 Ibid. I, 335c. 

35
 Ibid. I, 335e. 

36
  Era comum, na antiguidade, alguns reis se proclamarem divinos, como é o caso do persa Xerxes, filho de 

Dario. Periandro teria sido um tirano de Corinto (séc. VII a.C.), Perdicas, provavelmente um Rei macedônio e 

Ismênio, segundo Xenofonte, um tebano bastante subornado pelos persas. As referências são da Maria Helena 

(1997, p.19).  



27 
 

filósofo, nesses momentos Trasímaco era contido pelos amigos que estavam interessados em 

escutar o diálogo entre Sócrates e Polemarco até o seu término, até seu final. 

 

2.3 A Intervenção de trasímaco e sua concepção acerca da justiça 

 

Porém, em decorrência de uma pausa, estabelecida por ambas as partes, logo após as 

últimas palavras ditas pelo filósofo, Trasímaco, representante da geração dos sofistas, não se 

contendo, ergueu-se contra os debatedores, de acordo com o relato do próprio personagem 

Sócrates, tal qual uma fera com o intuito de dilacerá-los
37

. Diz ainda Sócrates que tanto ele 

quanto Polemarco ficaram espantados com o comportamento animalesco do calcedônio, ao 

passo que esse vociferou contra o filósofo afirmando estar ele, Sócrates, tagarelando. Ora, tal 

crítica por parte do personagem que acaba de entrar em cena se dirige propriamente aos 

métodos de investigação tão característicos de Sócrates, a saber, a maiêutica e a dialética, 

procedimentos que se realizam através de uma alternância entre perguntas e respostas para se 

chegar a algum conhecimento
38

 sobre algum assunto. Acerca desse aguçado método socrático, 

temos um rico comentário de Claudel
39

: 

“São obras verdadeiramente socráticas que têm por matéria menos as respostas 

do que as questões, mas questões bem colocadas das quais é impossível se 

desfazer por escapatórias”. 

 

Impaciente em relação a Sócrates, Trasímaco exige do filósofo que o mesmo dê a sua 

própria explicação acerca da dikaiosýne. Numa tentativa de apaziguar o jovem sofista, o 

filósofo tenta justificar seu método de investigação dialético fazendo uma analogia com a 

procura do ouro, afirmando que, se erros foram cometidos, tal se deu de forma involuntária, já 

que a tarefa de desvendar o que seria a justiça não é coisa fácil, mas, antes, algo difícil, 

constituindo um procedimento que ultrapassa suas forças, razão pela qual eles mereceriam 

compaixão e não irritação por parte do intemperante Trasímaco
40

. 

                                                           
37

 Rep.I, 336b. 

38
  Diga-se de passagem: conhecimento discursivo, como se costumou denominar. 

39
  CLAUDEL, 1965, p.45. 

40
 Rep.I, 336e-337a. Devemos ressaltar que a justificativa de Sócrates não surtiu efeito sobre o calcedônio, o qual 

soltou um riso sardônico e exclamou que tais justificativas nada mais eram do que a característica “ironia 

socrática”, dando a entender a extensão da fama desse traço tão característico do filósofo ateniense. 

“

S

ã

o

 

o

b

r

a

s

 

v

e

r

d

a

d

e

i

r

a

m

e

n

t

e

 

s

o



28 
 

Trasímaco, como é costume dos interlocutores sofistas de Sócrates, adverte o filósofo, 

na sequência do diálogo, que possui uma resposta melhor e mais adequada sobre a questão da 

justiça; contudo, acrescenta que só a revelaria mediante o pagamento de certa quantia, o que 

nos parece um aspecto habitual da prática dos denominados sofistas. O filósofo, à primeira 

vista, não parece ser contrário à remuneração do ensinamento, porém, sua crítica está na 

transmissão de um falso conhecimento que certos mestres da sabedoria garantem possuir, mas 

que na verdade estão equivocados, caracterizando-se assim uma espécie de charlatanismo ou 

amadorismo maléfico, para não dizer injusto
41

. 

Eis então que o calcedônio afirma ser a justiça a conveniência (ou a vantagem) do 

mais forte (kreítton)
42

, exigindo aplausos e elogios da parte do pobre Sócrates. Aparentemente 

confuso e aturdido, o filósofo confessa não ter compreendido a afirmação e solicita um 

melhor esclarecimento da parte do seu interlocutor. Em sua explicação acerca do que é a 

conveniência (ou a vantagem) do mais forte, Trasímaco começa por lembrar a existência de 

alguns regimes políticos e formas diversas de governo
43

. Pois bem, a partir disso, afirma ele 

que cada regime político ou forma de governo estabelece leis (nómoi) pensando em seus 

próprios interesses e que são essas leis (nómoi) que determinam o que é justo e injusto. 

Segue-se daí que a justiça consiste simplesmente no que é vantajoso ou conveniente para cada 

tipo de governo e de regime político, o que transforma assim a dikaiosýne em algo 

inteiramente relativo à legalidade instituída pelos que detêm o poder em uma cidade e, 

portanto, em um princípio de caráter inteiramente convencional. As palavras de Trasímaco 

são bem claras e expressam muito bem tal pensamento
44

:  

Certamente que cada governo estabelece as leis de acordo com a sua 

conveniência: a democracia, leis democráticas; a monarquia, leis 

monárquicas; e os outros, da mesma maneira. Uma vez promulgadas essas 

leis, fazem saber que é justo para os governos aquilo que lhes convém, e 

castigam os transgressores, a título de que violaram a lei e cometeram uma 

injustiça. (...) Ora estes é que detêm a força. De onde resulta, para quem 

pensar corretamente, que a justiça é a mesma em toda parte: a conveniência 

do mais forte. 

                                                           
41

 Podemos encontrar essa questão acerca da remuneração dos sofistas também em outros diálogos de Platão, Cf. 

Apologia 20a, Crátilo 384b-391b-c, Górgias 519c, Hipias Maior 282b-e, Laques 186c, Mênon 91b e Sofista 

222a-224a-e. 

42
 Rep. I, 338c. 

43
  Nessa passagem (338d) Trasímaco alude a três exemplos de regimes políticos, a saber, a Monarquia, a 

Democracia e a Aristocracia. 

44
  Cf. Rep. I, 338e-339a. 



29 
 

 

Porém, de maneira brilhante, Sócrates irá mais uma vez refutar a tese relativista e 

convencionalista proposta pelo sofista, retomando seus argumentos desenvolvidos nas 

discussões anteriores. De fato, Sócrates vai a) problematizar novamente a questão da cognição 

como orientação para a práxis; b) invocar, mais uma vez, os exemplos das tékhnai; e, 

finalmente, c) demonstrar, através desses elementos, a desvantagem e a irracionalidade de se 

praticar a injustiça, sob pena de prejudicar os interesses da pólis. 

A defesa de Trasímaco é, a nosso ver, tanto radical quanto aparentemente desesperada, 

pois o mesmo, após ser questionado sobre a falibilidade dos que exercem o poder, em uma 

tese radical, abstrata e idealista, vai afirmar que o mais forte (kreítton), enquanto tal, não se 

engana e que Sócrates, por sua vez, estava de “má fé” ao questionar acerca da compreensão 

de suas palavras. Nesse mesmo raciocínio, Trasímaco chega mesmo a afirmar que qualquer 

profissional ou artífice que cometesse equívocos no exercício de seu ofício não merecia ser 

denominado enquanto tal. Com isso, percebemos que o raciocínio do sofista desconsidera os 

elementos humanos como a falibilidade, os equívocos de julgamento, entre outras limitações 

correntes. 

Tal desespero da parte do sofista, suspeitamos, decorre de sua própria característica 

enquanto alguém cuja fama é ser mestre em questão de debate, mas cuja situação no diálogo 

lhe é desfavorável a cada passagem. Como bem notou Monique Dixsaut, é notória a 

discrepância entre o discurso filosófico de Sócrates, cujo interesse essencial é a busca do ser, 

através do lógos, e o discurso sofista de Trasímaco, cuja principal preocupação é se sobressair 

no debate a qualquer custo, despreocupado a respeito da existência efetiva da verdade 

(alétheia)
45

.  

Para corroborar essa caracterização do pensamento socrático em relação ao interesse 

pela busca da verdade e do ser podemos recorrer também a outras passagens de outros 

diálogos como, por exemplo, o Fédon, onde Sócrates vai afirmar que o objeto de nossos 

profundos desejos é a verdade
46

 e que, aquele que orienta assim a sua busca, é o verdadeiro 

                                                           
45

 Cf. DIXSAUT, 2001, p.22. As palavras dela expressam com clareza a questão: “Le dialogue de Socrate avec 

um sophiste pose donc d´abord la question de la possibilite d´une rencontre entre deux usages differénts du 

discours, découlant de deux conceptions radicalement différentes de ce que c´est que savoir”. 

46
 Cf. Fédon, 66b. 



30 
 

filósofo
47

 (alethés philósophos). Nessa mesma linha de pensamento, na própria República, 

mais à frente, veremos que uma das características principais de um filósofo é ser 

“apaixonado pelo Ser e pela verdade”
48

 e que seu propósito maior é “impelir a própria alma 

para atingir a verdade em si mesma”
49

. 

O clima do diálogo fica cada vez mais acalorado, mas o filósofo, deixando de lado as 

tensões em relação ao seu interlocutor, prosseguirá no debate questionando o calcedônio a 

respeito da ideia de “vantagem” ou “conveniência”. No que, então, questiona Sócrates, 

consistiria a conveniência em relação às artes praticadas pelos artífices? Seria a ambição do 

lucro financeiro ou executar os seus propósitos com a maior perfeição possível? O filósofo, 

mais uma vez, recorre aos exemplos do médico e do capitão que pilota o navio e, após sugerir 

que cada um deles possui diferentes conveniências, principalmente no que se refere ao caso 

do navio, que abarca a conveniência dos marinheiros e a do próprio capitão, questiona a 

Trasímaco se essas artes foram feitas para fornecer a cada indivíduo o que lhe é devido. O 

calcedônio consente e afirma que sim; porém, quando lhe é perguntado se cada uma dessas 

artes possui alguma vantagem para além da maior perfeição possível, ele afirma não 

compreender o significado da pergunta do filósofo
50

. 

A partir disso, conclui Sócrates que, se toda arte busca a perfeição, toda arte procura 

antes de tudo beneficiar os que a ela se submetem, o que significa dizer que nenhuma arte 

procura senão a vantagem de quem dela necessita, ou seja, arte alguma tem por objetivo senão 

a vantagem do mais fraco. O filósofo relata que Trasímaco, com muito custo, concordou com 

essa ideia, mas, observando que o sofista ainda estava relutante, continuou a explanar o 

raciocínio. Não é de se espantar que o sofista estivesse relutante em concordar com as 

conclusões do raciocínio do seu interlocutor, pois isso implicava que seu ponto de vista sobre 

a dikaiosýne consistir na conveniência do mais forte estava como que se dissipando, pois cada 

vez mais o filósofo elucidava que era a conveniência dos mais fracos o que fundamentava e 

movia as artes, as tékhnai, e, sendo o governante uma espécie de artífice (demiourgós), a sua 

                                                           
47

 Ibid., 64b. 

48
 Rep. VI, 501d. 

49
 Ibid., VII, 562b. 

50
 Ibid., I, 341e. 



31 
 

conveniência pessoal, consequentemente, seria algo de inteiramente secundário no que se 

refere ao exercício da genuína arte de governar
51

. 

Percebendo que a discussão sobre a justiça havia se invertido, o inconformado 

Trasímaco, de maneira astuciosa, reelaborou a questão recorrendo ao exemplo dos pastores de 

ovelhas que, assim como os governantes, os mais fortes, visavam não às necessidades de seus 

súditos, mas tirar proveito de suas ovelhas, engordando-as para depois tosquiá-las e comê-las. 

Ora, dessa maneira, o sofista tenta expor a Sócrates o quanto o filósofo seria ingênuo ao 

pensar que a dikaiosýne e a arte de governar visassem à conveniência dos mais fracos, dos 

subordinados ao governo. Dessa forma, Trasímaco, além de rechaçar a ideia de justiça como 

um princípio moral responsável pela subordinação da vantagem própria ao bem alheio, tenta 

estabelecer mais uma vez que o justo e o injusto não passam de meras convenções legais 

ligadas aos interesses dos mais poderosos, ou seja, que não há uma justiça em si, não havendo 

qualquer vantagem em praticá-la. 

Dessa forma, utilizando essa imagem do “pastor de ovelhas”, o calcedônio irá afirmar 

que a arte do pastor se assemelha com a arte do governante e que é a sua conveniência e não a 

conveniência das ovelhas o objetivo do pastoreio. Ora, Trasímaco volta a concluir e reiterar, 

então, que a justiça não passada conveniência do mais forte e que o homem justo de Sócrates 

nada mais é do que um simplório súdito que é capaz de sofrer nas garras dos mais espertos e 

astutos, sendo esses, por sua vez, os mais felizes. Trasímaco, de maneira radical, chega a 

afirmar que o tirano é o homem mais livre e bem-aventurado
52

, introduzindo finalmente no 

diálogo a questão por nós mencionada inicialmente acerca de qual seria a vida mais feliz, a do 

homem justo ou a do homem injusto. 

Se formos procurar mais pacientemente extrair as consequências desse pensamento de 

Trasímaco, qual seja, a ideia de que a justiça consiste apenas na obediência às leis e de que 

essas, por sua vez, nada mais são do que convenções forjadas pelos homens dotados de poder, 

poderíamos chegar à conclusão de que o sofista subverte todos os valores da moralidade 

tradicional, o que irá desembocar num imoralismo que concebe a virtude e a sabedoria como 

                                                           
51

  Sócrates, utilizando seus exemplos anteriores, compara o médico e o comandante de navio com o governante 

e afirma: “(...) nenhum chefe, em qualquer lugar de comando, na medida em que é chefe, examina ou prescreve o 

que é vantajoso a ele mesmo, mas o que o é para o seu subordinado, para o qual exerce a sua profissão, e é tendo 

esse homem em atenção, e o que lhe é vantajoso e conveniente, que diz o que diz e faz tudo quanto faz”. Cf. Rep. 

I, 342e. 

52
 Ibid. I, 344a-b. 



32 
 

meras técnicas que garantem a eficácia na ação a qualquer custo, reduzindo a justiça a um 

engodo que só produz prejuízo para aquele que a pratica (oikeía blábe).  

Afirmando não estar convencido de que seria melhor praticar a injustiça no lugar da 

justiça, Sócrates insiste para Trasímaco explicar melhor sua concepção. Assim como fizera 

com Polemarco ao tentar definir e explicar anteriormente quem era verdadeiramente “amigo” 

e “inimigo”, Sócrates tenta persuadir o sofista para que este defina quem é verdadeiramente 

esse pastor de ovelhas. Ora, raciocina Sócrates, a arte do pastor, enquanto pastor e nada mais, 

visa apenas ao bem-estar de suas ovelhas. Assim deveria ser também o governo enquanto 

governo e nada mais, visando ao bem-estar de seus súditos
53

.  

No intuito de esclarecer a questão, o filósofo lembra que ninguém, por vontade 

própria, gostaria de exercer um cargo político. Prova disso é que quem exerce cargos políticos 

exige um salário para realizar tal função, o que nos permite conjecturar que desse serviço 

nenhuma pessoa tira qualquer vantagem própria, mas busca antes o benefício público, ou seja, 

o benefício dos súditos. O filósofo aparenta diferenciar dois tipos de tékhnai: uma relativa aos 

ofícios e a outra relativa aos lucros, sendo esse último algo que, em si, carregasse a vantagem 

pessoal, enquanto que o primeiro envolveria a vantagem coletiva.  

Sócrates, na sequência do diálogo, utilizando-se de sua habitual ironia, trata de refutar 

essa ideia de que o homem justo é um ingênuo, ao passo que o injusto é mais sábio e virtuoso. 

Para tanto, o filósofo busca mostrar o quanto os argumentos do seu interlocutor se assentam 

em meras aparências, e, recorrendo novamente ao exemplo das artes (tékhnai), ilustra como o 

homem justo é o verdadeiramente sapiente e virtuoso. Essa refutação se inicia pela mesma via 

da aparência, porém o filósofo questiona o sofista se seriam iguais um músico e um não-

músico, ao que seu interlocutor responde que não o são; prosseguindo, então, Sócrates 

questiona: “qual dos dois é sábio, e qual é ignorante?”
54

Trasímaco responde que o sábio é o 

músico e o ignorante o não-músico. 

Ora, com tal raciocínio e analogia, Sócrates, enxergando o ponto fraco do argumento 

do sofista, questiona-o se um músico ou um médico possuem o intuito de exceder seus 

companheiros de ofício em suas artes. O sofista responde que não, e Sócrates prossegue com 

o seu questionamento perguntando se os sábios tentam exceder a sabedoria de outros sábios. 

                                                           
53

  Sócrates, de maneira perspicaz, questiona Trasímaco: “Ora tu pensas que os governantes dos Estados, aqueles 

que são verdadeiros governantes, governam por prazer?”. Cf. Rep. I, 345e. 

54
 Rep. I, 349e. 



33 
 

Novamente Trasímaco nega. Pois bem, com essa resposta o filósofo então coloca o seu 

interlocutor em severa desvantagem, pois primeiramente Trasímaco associou o injusto com o 

sábio e, se o injusto sempre quer exceder tanto o sábio quanto o ignorante, como poderia 

agora ser o homem sábio aquele que não possui o intento de exceder outros sábios, mas 

somente o ignorante? É notório que o jogo se inverteu
55

. 

O passo seguinte da narrativa nos leva a perceber uma recapitulação da parte de 

Sócrates, o qual prontamente argumenta acerca da implicação de seu raciocínio, qual seja, a 

de que anteriormente seu interlocutor classificara a injustiça como sendo mais forte e 

poderosa que a justiça, entretanto, pelo exercício dialético de Sócrates, chegou-se à ideia de 

que a justiça é sabedoria (sophia) e virtude (areté) e que, portanto, deveria ser mais forte que 

a injustiça, por esta se identificar com a ignorância
56

. 

Sócrates, na sequência do diálogo, também buscará esclarecer a seu interlocutor acerca da 

inferioridade da injustiça colocando como exemplo a questão da discórdia, isto é, o exemplo 

de que a injustiça provoca a discórdia e a revolta, tanto para um grupo, uma organização 

coletiva, um bando ou mesmo uma cidade inteira, assim como também na alma de um único 

indivíduo, fazendo com que o mesmo não atue de acordo com seus próprios princípios. Ora, a 

partir desse paradigma colocado pelo filósofo, fica evidente a impossibilidade de se separar 

inteiramente o individuo dos limites da pólis, o que nos leva a cogitar que a justiça e a 

injustiça - mesmo existindo por si mesmas, de acordo com o que se atribui à teoria do mundo 

inteligível de Platão – estão circunscritas essencialmente nos assuntos políticos, os quais, por 

sua vez, estão inscritos na própria natureza humana e em suas características mais 

elementares, como esclarece Ivan Gobry
57

: 

“Platão estabeleceu um elo estreito entre a justiça moral e a justiça política, 

graças à noção pitagórica de harmonia. Moralmente, cada uma das outras três 

virtudes refere-se a uma parte da alma humana; por isso, parecem autônomas; 

é a justiça que estabelece o acordo entre as três (...). Inversamente, a injustiça é 

um desacordo entre as três partes da alma e as três classes da sociedade”. 

                                                           
55

 Se agora o homem bom é o homem sensato e sábio e apenas o ignorante possui o interesse em exceder os 

demais, assemelhando-se ao homem injusto, então o argumento de Trasímaco quanto à vida do indivíduo injusto 

ser a melhor já começa a ruir. 

56
 Rep. I, 352a. 

57
 Cf. GOBRY, 2007, p.42-43. 



34 
 

          Partindo do raciocínio anterior, Sócrates, na sequência da passagem 352d, questiona seu 

interlocutor se o mesmo princípio (da concórdia) não poderia ser aplicado à alma e ainda 

acrescenta uma suposição: a de que seria função própria da alma superintender, governar, 

deliberar e os demais atos da mesma categoria. A conclusão de Sócrates, que é bem perspicaz, 

é a de que quem quer que possua uma alma má governará e dirigirá mal e quem quer que 

possua uma boa alma fará o contrário, governando bem tanto a si mesmo como uma cidade
58

. 

Bem, arremata, então, Sócrates, para o desgosto de Trasímaco, que se a justiça é uma 

virtude própria da alma boa e sã, permitindo que a referida alma realize bem a função que lhe 

é própria, e a injustiça um defeito da alma, impedindo que a alma consume sua finalidade, é 

forçoso que se acredite que a alma justa e o homem justo vivam bem e feliz, sendo a justiça, 

portanto, nesse caso, mais vantajosa para quem a possui e que, em oposição a isso, quem 

possui uma alma má e desprovida de sanidade, ou seja, uma alma injusta, viva mal e infeliz, 

não havendo nisso qualquer vantagem
59

. Tal passagem que acabamos de nos deter avança 

uma concepção crucial na qual o diálogo culminará mais a diante, a saber: a concepção de que 

a dikaiosýne é o princípio que permite à alma efetivar a excelência (areté) que lhe é própria e 

realizar, dessa maneira, sua saúde, ordem e felicidade. 

É assim que se dá o desfecho e a conclusão do Livro I da República. O filósofo, nas 

últimas linhas que encerram o livro primeiro, propõe, porém, que o debate não alcançou uma 

definição ou mesmo uma conclusão positiva a respeito daquilo que estavam procurando desde 

o princípio, a saber, do que seria a natureza mesma da justiça, pois ele e seus interlocutores se 

preocuparam primeiramente em determinar se a vida justa é mais vantajosa, mais feliz e mais 

sábia do que a vida injusta, antes de saber o que é a justiça em si mesma. Sócrates se compara 

a um glutão que não se deteve a saborear um prato, indo ferozmente devorando um prato após 

outro, sem qualquer moderação
60

. Por essa característica aporética do Livro I, boa parte dos 

comentadores classificam-no como sendo um diálogo essencialmente socrático. Isso acabará 

por instigar Gláucon e Adimanto a dar continuidade à investigação, tentando aprofundá-la. 

 

2.4 Gláucon e adimanto no papel de “advogados do diabo”: a defesa retórica da visão 

convencionalista da justiça 

 

                                                           
58

 Rep. I, 353e.  

59
 Ibid. I, 354a. 

60
 Rep. 354b-c. 



35 
 

Para essa empreitada Gláucon propõe tomar o lugar de Trasímaco e, para fins 

metodológicos, retomar e defender os argumentos do mesmo. Ora, é sabido que tal estratégia 

da parte de um dos irmãos mais velhos de Platão tem por objetivo instigar a Sócrates para que 

este desenvolva sua investigação e defenda ainda com mais vigor a justiça e condene a 

injustiça
61

; de tal forma que para isso Gláucon fará o papel de “advogado do diabo”, usando 

aqui uma expressão popular bem conhecida. 

Sócrates alegremente concorda em empreender novamente a investigação acerca da 

justiça, agora junto a Gláucon, e logo começa a ser questionado pelo mesmo. Interpretando o 

pensamento corrente do vulgo e dos sofistas, Gláucon começa por colocar a Sócrates a 

questão referente ao tipo de bem em que poderíamos classificar a Justiça. Gláucon propõe três 

alternativas: a) seria a justiça uma espécie de bem que gostaríamos de possuir, não por 

desejarmos suas consequências, mas por estimá-lo em si mesmo? b) ou trata-se de algo que 

estimaríamos como um bem em si mesmo e pelas suas consequências? (Sócrates afirmará 

depois que este é o mais belo dos bens elencados); c) enfim, seria ela uma espécie de 

penalidade, mas provida de utilidade, a qual não seria estimada por si, mas apenas pelas suas 

consequências? 

A partir disso, Gláucon irá denunciar que, segundo lhe parece, na compreensão 

popular, geralmente se coloca a justiça como algo enfadonho e penoso, que requer muito 

esforço e a qual só poderia ser estimada pelas recompensas e pela boa reputação que confere a 

quem a pratica. Logo, um dos rumos da análise se dará agora em torno da questão da 

“aparência” e suas implicações na vida de cada um. Por outro lado, irá se investigar acerca da 

origem mesma da dikaiosýne, ou seja, tentará se fazer, paralelamente, uma descrição referente 

à gênese deste valor. 

O elemento primordial que de fato abre a discussão acerca da natureza da justiça no 

Livro II é a explanação “teatral” de Gláucon acerca da opinião do vulgo sobre a gênese da lei 

na cidade. Tal opinião popular sobre o surgimento da lei ou convenção (nómos), da qual 

depende a justiça, tem o seu cerne nas relações entre os homens, relações essas que se 

baseiam na vantagem, na desvantagem, na felicidade e na infelicidade. Ora, levando adiante 

seu discurso, afirma Gláucon que, segundo essa opinião, a justiça se baseia e tem sua origem 

no estabelecimento de um acordo primitivo, numa espécie de “contrato” que os indivíduos 

estipulam e aceitam entre si,para evitar que cada qual seja vítima daquele que é o maior de 

                                                           
61

 Ibid. I, 358d.  



36 
 

todos os males – sofrer injustiças sem possibilidade de se defender. De fato, prossegue 

Gláucon, de acordo com a dóxa mencionada,antes da instauração da lei e da comunidade 

política, os homens são levados naturalmente a buscar suas vantagens e benefícios próprios e 

a cometer toda sorte de injustiças para conseguir tal objetivo; no entanto, nenhum homem 

pode evitar, nesse estado, ser vítima ele mesmo de uma injustiça da parte de outrem. A fim de 

sanar esse problema, os indivíduos estabelecem então uma convenção segundo a qual eles se 

comprometem a não mais praticar injustiças uns contra os outros, sob pena de sofrerem os 

mais graves castigos, em caso de desobediência
62

. 

A origem da justiça, de acordo com essa concepção, estaria relacionada ao 

estabelecimento de um meio termo entre o maior bem (praticar injustiças impunemente) e o 

maior mal (sofrer injustiças de forma impotente), sendo apenas uma questão de convenção 

entre os homens que temem um dia vir a sofrer uma injustiça da parte de alguém mais astuto. 

Ora, Gláucon deixa claro que a natureza do homem não é alterada por essa convenção, o que 

significa que em seu íntimo todos os indivíduos continuam naturalmente mais inclinados a 

praticar a injustiça do que a justiça, mesmo após o estabelecimento da lei e da ordem política 

63
. A fim de esclarecer esse ponto, Gláucon lança mão da história do “Anel de Giges”, o 

pastor lídio. Em resumo, trata-seda lenda do pastor que achou um anel que tinha o poder de 

torná-lo invisível, o que lhe possibilitou vir a cometer vários estratagemas e se assenhorear do 

poder, matando o monarca anterior e tornando-se rei
64

. 

Gláucon ainda levanta mais uma questão, referente à ação dos homens justos e 

injustos; ora, ele, no seu papel de advogado do diabo, expõe outra questão a Sócrates: se 

houvesse dois anéis iguais ao da lenda de Giges, tanto o homem justo quanto o homem injusto 

seriam como deuses em relação aos demais mortais, sendo extremamente difícil que o homem 

                                                           
62

 Rep. II, 359a-b. Como se vê, o discurso desenvolvido por Gláucon – que, lembramos mais uma vez, pretende 

expressar não a sua opinião pessoal acerca da justiça, mas a visão do vulgo ou da população – é elaborado a 

partir da assimilação do convencionalismo sofístico, vendo no surgimento da justiça a constituição de um mero 

pacto de não agressão e de mútua proteção, derivado da constatação da existência de um fato duplo pertencente à 

situação pré-política do homem, a saber: por um lado, a impossibilidade em que se encontra a maioria dos 

homens de praticar a injustiça livremente, sem sofrer qualquer retaliação, e, por outro, a dificuldade de se 

suportar a injustiça que eventualmente nos é infligida, sem poder revidar. 

63
 Cf. KOYRÉ, 1988, p. 83 

64
 Ibid. II, 359d-360b. Mais uma vez podemos perceber nessa passagem narrada por Heródoto e acrescida, na 

parte do anel, por Platão, a influência da paidéia homérica, presente no imaginário grego e na visão 

jusnaturalista dos sofistas interpretada por Gláucon. Sobre o assunto Cf. VIDAL-NAQUET,2002.  



37 
 

justo não se corrompesse e atuasse tal como o injusto, apoderando-se, de maneira astuta, dos 

bens alheios e fazendo o que bem lhe aprouvesse, sem levar em consideração os que sofreram 

tais injustiças
65

. 

Gláucon conclui consequentemente que ninguém seria justo voluntariamente ou de 

forma espontânea, mas sim por medo
66

 e que se hipoteticamente alguém que possuísse tal anel 

não viesse a praticar qualquer injustiça seria considerado desgraçado e insensato, apesar de o 

mesmo indivíduo, por outro lado, ser elogiado publicamente por motivos de aparência. Tal 

visão da humanidade é, de fato, um prelúdio do pensamento jusnaturalista da modernidade, 

sobretudo no que se refere ao pensamento hobbesiano e de Maquiavel
67

. A fala de Gláucon 

fora tão eloquente que Sócrates, na sequência do diálogo, afirmou que lhe passara pela mente 

desistir de tentar defender a justiça devido à força dos argumentos apresentados. 

Entretanto, Adimanto interveio para instigar Sócrates a continuar no páreo da 

investigação e defesa da dikaiosýne, lembrando ao filósofo que havia ainda de serem 

analisados e julgados os argumentos antagônicos aos de seu irmão. Contudo, Adimanto de 

início apenas realiza um acréscimo ao raciocínio do irmão; tal explanação se detém em 

elucidar que os homens também são levados à prática da justiça a fim de serem reconhecidos 

pelo povo como justos, temendo serem descobertos por cometer atos passíveis de execração 

social. O irmão de Gláucon ainda acrescenta que, segundo a crença corrente entre o povo, os 

deuses poderiam conceder boa fortuna àqueles que realizassem sacrifícios, os quais, por sua 

vez, também poderiam expiar uma injustiça cometida e até promover agradáveis 

recompensas, como já havia sido colocado em outros diálogos de Platão
68

.  

Mais à frente na explanação avançada por Adimanto, o mesmo, após o término de seu 

raciocínio, tal como seu irmão Gláucon, admite que suas palavras não são a expressão de suas 

                                                           
65

 Ibid. II, 360c. 

66
  Pois, segundo ele, a justiça só seria vantajosa no âmbito individual, no sentido de proteção contra os que 

praticam injustiças (aqui entendida como um mal). Cf. Ibid., II, 360d e MENESES, 2012, p.29-39.  

67
 A descrição do ser humano, na visão dos sofistas, a qual Gláucon se empenha em explanar nesse momento da 

Republica, possui ainda outra dimensão, qual seja, a de que, além dos homens tenderem naturalmente a serem 

injustos, socialmente louvam a justiça para obter boa reputação e imagem perante os demais cidadãos. Com isso 

o eloquente interlocutor de Sócrates propõe ainda outro questionamento: se seria mais feliz o homem injusto, 

mas que aparenta ser justo perante seus concidadãos, ou o homem de fato justo, mas que, aos olhos dos cidadãos, 

parece injusto. Cf. Rep. II, 361d. 

68
  Ver, por exemplo, Fédon, 69c, Górgias, 523b e no Menexeno, 235c. 



38 
 

crenças pessoais e que tudo que disse tinha, portanto, por intuito apenas incentivar Sócrates a 

contra-argumentar e defender a justiça, fornecendo ao filósofo uma espécie de “pintura” ou de 

“quadro” moral que representava a síntese entre o relativismo axiológico proposto pelos 

sofistas e determinadas opiniões populares que circulavam na sociedade grega da época 

acerca do justo. A partir disso, Adimanto pede, então, a Sócrates para que, apoiado no que 

acaba de escutar, se empenhe, com igual vigor, em defender e demonstrar a superioridade da 

justiça e do homem justo.  

O ponto bem observado por Adimanto em sua súplica a Sócrates é que o filósofo 

deveria ater-se em demonstrar os efeitos que a justiça e a injustiça produzem em quem as 

pratica, deixando a questão das aparências e vantagens sociais de lado, pois se assim não o 

fizesse, poder-se-ia dizer que o que estava a defender não seria a dikaiosýne em si, mas a 

reputação e as aparências, o que consequentemente desembocaria em relativismo
69

.O filósofo, 

enfim, aceita a tarefa e alerta seus espectadores e interlocutores de que a empreitada que estão 

por iniciar requer acuidade de visão e paciência, colocando em cena sutilmente sua 

metodologia investigativa e dialética, a fim de, finalmente, escaparem dos perigos dos 

raciocínios apressados e das dóxai como acontecera exaustivamente no livro I. 

 

3 A VISÃO DE SÓCRATES ACERCA DA NATUREZA DA JUSTIÇA 

 

No capítulo anterior, as reflexões e análises sobre a gênese e desdobramentos das 

discussões acerca da justiça nos Livros I e II nos forneceram uma série de informações, não 

apenas importantes, mas, diríamos, fundamentais para a compreensão do estatuto da Justiça 

segundo as opiniões correntes, tanto entre o vulgo quanto em relação aos denominados 

sofistas e, finalmente, chegando até o pensamento de Sócrates que, mui sutilmente, desde o 

início do Livro I, já nos fornecia algumas pistas acerca de suas próprias ideias e concepções 

acerca do objeto investigado, a dikaiosýne.  

O leitor atento certamente se lembrará que, desde a concepção de Céfalo até as teatrais 

explanações de Gláucon e Adimanto, cada pensamento acerca da justiça e até mesmo de sua 

gênese tinha como seu principal fundamento a tradição, os costumes históricos ou as 

convenções estabelecidas, remetendo, de uma forma ou de outra,  à ideia legalista ou 

                                                           
69

 Rep. II, 367b-d. Adimanto, assim, convoca Sócrates a defender a justiça em si, enaltecendo os efeitos que dela 

advêm, julgando-a por si mesma e defendendo-a de tal maneira a se provar que ela, a justiça, é um bem em si 

mesma.  



39 
 

protocolar de que a justiça consistia em honrar as dívidas, não mentir, fazer bem aos amigos e 

mal aos inimigos, obedecer à conveniência dos mais fortes (governantes), respeitar os pactos, 

entre outros preceitos e regras similares a essas. No caso de uma certa concepção popular, 

julgava-se que a retidão do agir moral se pautava pelas tradições da cidade
70

, não somente no 

que diz respeito às suas leis, mas também no que diz respeito à religião e ao ensinamento dos 

poetas, não havendo outro princípio para justificar suas condutas e compreensão sobre a 

justiça do que esses, como bem observou Vernant (2012, p.41-47). 

A consolidação, porém, dessa compreensão do vulgo sobre seus valores sociais, como 

nos informa Jaeger, atingiu seu apogeu com a ideia consciente de paidéia: “Na pólis do século 

IV a. C., o conceito de Paidéia supera a vinculação limitada à instrução da criança. Trata-se 

de uma reflexão sobre a formação do homem para a vida racional na pólis (...). A construção 

histórica deste mundo da cultura atinge seu apogeu no momento em que se chega à ideia 

consciente da educação”
71

. 

Porém, chega o momento no diálogo em que Sócrates, na contramão das visões de 

seus interlocutores, finalmente apresenta suas próprias ideias na investigação da justiça. 

Solicitado para analisar os efeitos que a justiça e seu antônimo provocam no indivíduo e em 

sua alma, a estratégia do filósofo, a fim de esclarecer a questão, é a de propor uma 

comparação entre “cidade” e “indivíduo”, assumindo, como veremos, a premissa de que a 

pólis é uma ampliação do indivíduo, como bem notou Eric Voegelin, assemelhando-se a ele 

na medida em que está fundamentada no princípio de que ninguém é autossuficiente
72

. 

Vejamos então o comentário de Voegelin
73

: 

 

 

 

 

                                                           
70

  Sobre as relações entre a origem da sociedade política e as leis, Cf. VAZ, 1988, p.135-137. 

71
 Cf. JAEGER, 1995, p.244-246. 

72
 Tal visão acerca da condição e natureza humana é colocada por Sócrates da seguinte maneira: “(...) uma 

cidade tem a sua origem, segundo creio, no fato de cada um de nós não ser autossuficiente, mas sim necessitado 

de muita coisa. Ou pensas que uma cidade se funda por qualquer outra razão?”. Cf. Rep. II, 369b. 

73
 Cf. VOEGELIN, 2012, p.130. 

“A República, embora comece como um diálogo sobre a vida justa do 

indivíduo, pode se tornar uma investigação da ordem e desordem na 

sociedade, porque o estado da psique individual, em saúde ou doença, 

expressa-se no estado correspondente da sociedade”. 



40 
 

3.1 A natureza da justiça a partir de um paralelo entre indivíduo e pólis 

 

Concordando com o ponto de partida do argumento de Sócrates, a premissa de que a 

dikaiosýne não é algo que compete ou se refere apenas ao indivíduo, mas também a toda a 

cidade, Adimanto aceita a base silogística da investigação que irá se desenvolver nas 

passagens seguintes. E é importante salientarmos que, se Adimanto não houvesse concordado 

com o pressuposto socrático acerca da semelhança do indivíduo com a cidade, provavelmente 

não se chegaria às conclusões que vão se apresentar posteriormente. 

Um pouco mais adiante, o filósofo explica a seu interlocutor que, após a análise da 

justiça no plano da pólis, o passo seguinte a esse seria o de retornar ao indivíduo, aplicando 

nele os mesmos princípios e as mesmas conclusões que concernem ao raciocínio no plano da 

cidade, a dimensão ampliada do indivíduo. Após o assentimento de Adimanto, o filósofo se 

debruça, então, a primeiramente investigar qual seria o princípio e o fundamento que dão 

origem ao surgimento de uma cidade e suas características mais próprias, como, por exemplo, 

a associação entre os indivíduos e as famílias (oikos). 

Podemos perceber aqui o seguinte: segundo o raciocínio do qual parte o filósofo, a 

natureza da justiça é mais fácil de ser vista e apreendida, num primeiro momento, no plano da 

pólis, por ser este mais amplo do que o indivíduo isolado; porém, a grande questão aqui é que 

a dikaiosýne, de acordo com a sugestão de Sócrates ao longo dessa e das seguintes passagens 

da obra, se encontra inscrita primitiva ou originalmente numa ordem natural da psykhé 

humana, ou seja, ela constitui antes de tudo um princípio que pertence ao âmbito da própria 

natureza interna do homem e dos elementos morais e psicológicos que a constituem. Seja 

como for, além da descrição elementar do que seria uma concepção básica de cidade, como 

uma associação de indivíduos, o filósofo destaca também, nessa etapa de seu discurso, que tal 

associação não seria baseada apenas num ingênuo e despretensioso agrupamento de pessoas, 

mas que possui como engrenagem fundamental a troca mútua de benefícios, pois, como foi 

dito anteriormente, as cidades são fundadas pelo fato de nenhum ser humano ser 

autossuficiente, necessitando dar e receber algo em troca, beneficiando a si e a seus 

semelhantes simultaneamente. 



41 
 

Assim, estipulados esses princípios, o próximo passo de Sócrates é sugerir a seu 

interlocutor que, através de, uma construção discursiva ou um exercício da razão
74

 (lógos), 

imaginem a fundação de uma cidade, a fim de analisar minuciosamente seus elementos para, 

assim, investigarem também como se dá o surgimento da dikaiosýne e seu oposto, bem como 

os respectivos efeitos que ambas produzem na pólis. Tal procedimento já havia sido, de 

maneira insatisfatória, efetuado nas passagens anteriores da obra, quando Sócrates e seus 

interlocutores buscavam compreender os efeitos e as consequências da justiça e da injustiça 

no indivíduo. 

Todavia, assumida a comparação entre indivíduo e cidade, a meta agora é 

compreender, de maneira mais cuidadosa, de que forma surge tanto a justiça quanto seu 

antônimo, em meio à estrutura orgânica da pólis que Sócrates e seus interlocutores estão, por 

assim dizer, fundando no discurso. O filósofo ainda arremata seu raciocínio lembrando uma 

vez mais a Adimanto que a cidade que começarão a construir discursivamente tem o seu 

princípio na carência constitutiva que caracteriza os humanos.
75

 Tal ênfase nada possui de 

gratuito, pois o que se está fazendo é dar ainda mais solidez ao axioma da necessidade e da 

natureza humana em uma visão cada vez mais particular e característica do pensamento 

filosófico de Platão
76

. 

Sócrates, nesse processo discursivo da fundação de uma cidade, começa por elencar as 

necessidades humanas, partindo mais básicas e essenciais, como a alimentação, habitação e 

vestuário, passando, em seguida, por necessidades mais sofisticadas, como o comércio, o uso 

de artes relacionadas ao entretenimento, à cosmética e à culinária, até chegar, finalmente, à 

educação. Na etapa mais primitiva do processo de fundação da pólis, o filósofo indaga a 

Adimanto, porém, qual seria a melhor estrutura operacional a fim de facilitar a vida dos 

homens no plano da associação política: cada um dedicar seu tempo ao exercício de uma 

única tarefa ou, antes, cada um se entregar a múltiplas atividades indistintamente, como, por 

exemplo, lavrar o campo, costurar sapatos e construir casas. Adimanto atesta a favor de que 

seria mais fácil e prático que cada cidadão desempenhasse apenas uma tarefa, pois isso, 

                                                           
74

  Optamos em não seguir, nesse caso, a tradução de Maria Helena do termo lógos, visto que a mesma o traduziu 

no sentido de um “exercício da mente”. É sabido que o termo possui um sentido muito abrangente, logo, longe 

de desmerecer a tradução, nosso intuito é o de não nos prendermos nesse termo específico, o que poderia 

acarretar algumas armadilhas conceituais posteriormente. Cf. PEREIRA, 1997, p.72. 

75
 Rep. II, 369 b-c. 

76
 Sobre o assunto, Cf. OLIVEIRA, 2006, p.115-143.  



42 
 

segundo o raciocínio firmado, garantiria maior destreza no desempenho de cada atividade
77

. O 

que vem em seguida a essa afirmação é de extrema importância para a compreensão da visão 

antropológica ou acerca da humanidade sugerida no diálogo por Sócrates, pois tal afirmativa, 

se aceita como um axioma, trará importantes resultados teóricos no decorrer das análises. De 

fato, a conclusão que o filósofo extrairá a partir daí é a de que nenhum homem nasce igual ao 

outro, no sentido de possuir uma natureza em comum e, sendo assim, cada um seria mais apto 

a executar uma tarefa específica de acordo com sua própria natureza
78

. 

Porém, à medida que Sócrates e Adimanto avançam no raciocínio proposto, vai 

ficando mais claro e evidente para eles que a pólis que estão discursivamente fundando 

necessita não de poucos cidadãos, como foi sugerido anteriormente, mas sim de uma 

quantidade mais extensa, pois, a fim de atingir a excelência no exercício das artes, fazem-se 

necessários mais artífices especializados em executar tarefas determinadas ou específicas, 

ligadas ao desenvolvimento dos mais diferentes ofícios. Ou seja, é a especialização, com fins 

de tornar a cidade e o trabalho mais excelentes, que causa o aumento populacional e que, 

consequentemente, tornará a cidade cada vez mais complexa, fazendo com que surjam em sua 

estrutura, além daquele grupo de homens responsáveis pelas atividades econômicas ou de 

subsistência, relacionadas ao suprimento dos bens primários para a manutenção da 

comunidade (os produtores), dois outros grupos (os guardiões e os governantes) que devem se 

responsabilizar pelos exercícios de outras duas funções imprescindíveis para a cidade: a 

proteção militar e a administração das coisas públicas. 

Ora, após esse esmiuçado detalhamento do que seria uma cidade, de sua natureza e dos 

processos concernentes à sua fundação, Sócrates e Adimanto, sentindo-se preparados para 

prosseguir com a tarefa de investigar a natureza da justiça, voltam a se deter na questão de 

como se daria o surgimento da mesma e do seu oposto
79

, entendida agora no âmbito social, 

                                                           
77

 Rep. II, 369 e- 370a.  

78
 Tal pensamento acerca da natureza do homem foi bastante criticado na modernidade, sobretudo pelos 

pensadores iluministas que acreditavam na igualdade como princípio axiológico e sustentáculo da lei e da justiça 

social. Porém, não podemos nos esquecer de que essa questão levantada por Sócrates, longe de ser uma 

ingenuidade ou um preconceito da parte dele, tem como base a observação empírica de que os seres humanos 

parecem possuir algumas aptidões e tendências particulares, as quais vão refletir no seu modo de ser, tanto 

particularmente quanto publicamente. 

79
 Rep. II, 372a. 



43 
 

não mais no âmbito exclusivamente particular, de cada indivíduo, pois já se assentiu que o 

indivíduo se assemelha à pólis. 

Porém, para avançar na investigação, devemos notar que a estratégia do filósofo não 

se dá sem antes tentar traçar uma psicologia, a qual servirá de apoio e fundamento para 

entendermos cada movimento e nuance da cidade (espelho ampliado do indivíduo), onde, 

consequentemente, poderemos observar o surgimento da justiça e da injustiça de uma maneira 

mais distinta, como observou Conford
80

.  

Lembremos, primeiramente, que a “alma” é um tema sempre presente nos diálogos de 

Platão
81

, sempre vinculado a discussões de caráter ético, político e mesmo epistemológico, o 

que nos dá uma ideia de sua importância para compreender outras dimensões do pensamento 

platônico além da psicologia. Na República, os elementos da psique mencionados são: o 

desejo (tò epithymetikón), o ardor (tò thymoeidés) e o intelecto (tò logistikón)
82

; esse princípio 

da tripartição da alma acompanha e é correspondente às três classes de cidadãos (produtores, 

guardiões e governantes) que serão amplamente descritas ao longo das páginas da República.  

Sócrates mais à frente no diálogo mostrará que, apesar dessa estrutura social, fundada 

na característica tripartida da psique do indivíduo, ainda há uma coisa muito importante a ser 

observada: se quiserem pensar efetivamente um cidadão verdadeiramente virtuoso, seja qual 

for sua classe e ofício, será necessária que, em alguma medida, haja nele a parte e elemento 

mais nobre da alma, referente ao intelecto e à amizade em relação ao saber, uma disposição 

para o conhecimento (epistéme)
83

. Essa e outras diversas passagens da obra nos sugerem uma 

estreita ligação entre o saber, a excelência e, consequentemente, a justiça, sendo, como 

                                                           
80

  Ver, CONFORD, 1945, p.120.Tal interpretação acerca da natureza da justiça no homem e na cidade carrega 

em si dois elementos fundamentais: o primeiro, referente ao indivíduo, possui seu princípio na própria alma 

humana e na ordem que lhe é própria; já o segundo, referente à pólis, além de possuir uma fundamentação na 

essência da alma humana, ao manifestar-se numa dimensão maior, possui uma lógica orgânica e burocrática, que 

depende de estratificações funcionais e de uma organização material para realizar a sua excelência específica, 

proporcionando maior comodidade e ordem para a comunidade como um todo e para cada cidadão. Cf. 

OLIVEIRA, 2013, p.118-124. 

81
  Cf. Féd. 105b-107a; Fed. 245c-249d; Tim. 34a-40b; Gór. 523a-527e; Leis, X, 891e-899d.    

82
  OLIVEIRA, 2013, p.121. 

83
 Rep. II, 376c. Contudo, devemos esclarecer que essas aretai só serão desenvolvidas, pela grande massa dos 

cidadãos, através do hábito. 



44 
 

afirmamos anteriormente, o saber, por ser o elemento ordenador da alma e da cidade, o 

fundamento da práxis reta, justa e eudaimônica. 

 

3.2 Um novo paradigma, a nova paidéia 

 

Uma segunda estratégia de Sócrates para analisar a dikaiosýne e a adikía na pólis e no 

cidadão é problematizar e investigar o processo pelo qual todo cidadão seria conduzido a 

exercitar e formar sua alma. Tal processo é o que se compreende por paidéia, ou, no nosso 

vocabulário, educação,entendida esta como um processo de formação moral e de transmissão 

de determinados valores, saberes e costumes inerentes à boa organização e estruturação da 

sociedade
84

. 

Os gregos antigos já eram cientes de que a educação como formação humana deveria 

ser iniciada desde a mais tenra infância, pois já naquele tempo sabia-se da facilidade para se 

instalar as tendências e traços do caráter nesta etapa da vida através do mecanismo da paidéia, 

No contexto da sociedade grega tradicional, tal processo se realizava principalmente por meio 

da música (que incluía, em si, naquela época, a poesia, a qual constituía um dos principais 

elementos de transmissão da cultura oral) e da ginástica (visando à formação de cidadãos 

fortes para os propósitos militares da pólis). Sócrates incorpora essa paideía grega tradicional 

no programa educacional que elabora para a cidade que funda por meio do lógos, valendo-se 

dela sobretudo no que diz respeito à primeira e mais elementar formação, aquela que tem a 

ver com o treinamento das crianças. Contudo, o filósofo alerta ao seu interlocutor de que, no 

caso da paideía musical, haveriam de ensinar primeiramente o tipo de poesia que encerra 

algumas verdades, ou seja, aquele que diz respeito às fábulas. A crença que é assumida até os 

dias atuais é a de que as crianças, por não possuírem maturidade intelectual e suficiente 

experiência de vida, deveriam aprender por estórias fantásticas os valores sugeridos pelas 

mesmas, isto é, o que chamamos de “verdade mítica”.  

O filósofo alerta, referindo-se ao ensino de tais fábulas às crianças, sobre a 

importância e o perigo do conteúdo moral dessas estórias, indicando, assim, que se faria 

necessário, nessa cidade que estão fundando no lógos, a censura e o controle em relação ao 

que é produzido pelos autores dessas fábulas. Ora, é nessa passagem que o filósofo, segundo o 

                                                           
84

 Nesse caso, a paidéia a que os personagens estão se referindo é a educação tradicional da Grécia antiga, ou 

seja, a educação através de dois elementos fundamentais: música e ginástica. Cf. Rep. II, 376e. 



45 
 

seu ponto de vista, condena boa parte das fábulas conhecidas na sua época, sobretudo as de 

Hesíodo e Homero, as quais o filósofo considera como sendo as mais importantes
85

. 

Nesse intuito de demonstrar os perigos morais da poesia, sobretudo aos ouvidos e 

mentes dos mais jovens, além de citar de cor passagens de obras famosas como a Teogonia, a 

Ilíada e a Odisséia, o filósofo propõe que se fizessem as devidas correções nas fábulas nelas 

contidas. Em nenhum momento é sugerido o banimento radical ou definitivo desses cânones 

da literatura arcaica, mas sim uma correção pedagógica e conceitual que induza o leitor a 

adquirir outra visão acerca dos deuses e do destino (moira), como nos esclarece Villela-

Petit
86

: 

“Para apreciarmos a posição de Platão, é bom nos tornarmos mais atentos, 

graças à experiência dos antropólogos, ao que representa a palavra dos poetas 

dentro de uma sociedade onde prevalece a tradição oral. Não se constitui ela 

como a referência imprescindível enquanto depositária dos valores e 

ensinamentos éticos? A palavra dos poetas tinha então tudo a ver com a paideía, 

isto é, com a educação em sentido lato e, portanto, com a formação do éthos”.  

 

O fato paradoxal é que Sócrates, mesmo rechaçando a mentira acerca do 

comportamento dos deuses, não exclui, por completo, a mentira (pseudos), enquanto recurso 

educacional e moral, de sua cidade forjada no plano do discurso. Ora, como ele mesmo 

salientou em passagens anteriores, o recurso a mentiras, como aquelas que vemos nas fábulas, 

seria vantajoso para a paidéia da pólis, contanto que essas mentiras fossem de caráter nobre 

(gennaîon)
87

, isto é, estivessem protegidas por uma verdade moral maior, não ultrapassando, 

assim, os limites do bom senso, pois, como ele mesmo afirma, as crianças não possuem 

maturidade o suficiente para compreender certas verdades mais complexas, de forma que a 

sua educação deve ser pautada pelo uso de fábulas moralmente convenientes ou apropriadas.  

                                                           
85

 Rep. II, 377d. 

86
 Cf. VILLELA-PETIT, 2003, p.51-71. Pois eram os deuses mesmos os maiores referenciais morais e éticos nos 

quais o demos se espelhava; se os deuses podem ser vingativos e enganadores, por que também não o seriam os 

homens? A inovação socrática se deve ao seu entendimento particular de que a boa ordenação política e a 

harmonia tanto social quanto individual, se pautam pala referência ao divino, que, por sua vez, não poderia ser 

responsabilizado por qualquer mal, posto que é perfeito e bom, não carecendo, inclusive, de modificar-se, 

transformar-se. Cf., por exemplo, o contraste dessa visão de Sócrates com Ilíada, XXIV, 520-530.  

87
 Cf. Rep. III, 414 b-d. 

 



46 
 

O procedimento que os personagens estão realizando, a fim de se investigar a justiça, 

constitui-se como uma crítica cultural de seu tempo, submetendo tradições orais e costumes 

louvados pela Hélade a severas ponderações, sugerindo que toda essa literatura vastamente 

citada na discussão promoveu um relativismo moral e um esvaziamento de valores nos 

cidadãos, fato que podemos constatar nas falas de Polemarco e, sobretudo nas de Trasímaco, 

representante, na obra, do pensamento sofista. Devemos também salientar que tal 

esvaziamento moral, como atesta Voegelin, tem como consequência política a desordem e a 

falta de harmonia na pólis
88

: 

“De repente, parece que a geração mais velha negligenciou sua tarefa de 

construir a substância da ordem nos homens mais jovens, e uma amena tepidez 

e confusão se transforma em poucos anos nos horrores da catástrofe social”. 

 

Na República, na medida em que as fábulas poéticas são determinadas como o 

conteúdo principal da educação elementar dos cidadãos, estabelece-se a lei segundo a qual 

tais fábulas devem ser submetidas a um severo controle por parte da classe governante. Tal 

classe, como dissemos antes, surge como um estrato específico na estrutura da cidade, a partir 

da aplicação do princípio da especialização que se instituiu como fundamento do 

ordenamento da pólis.  A visão socrática é de que, para haver, de fato, harmonia, coesão, 

saúde e unidade em meio a pólis, faz-se necessário o ofício de uma classe importante de 

cidadãos, os quais se responsabilizarão pela administração dos negócios públicos: a classe dos 

governantes. O ofício governamental é presidido pelo princípio que assemelha o grupo dos 

governantes à classe aos médicos, especialistas em identificar e sanar males e doenças no 

corpo. Ora, se o filósofo e seus interlocutores consideram a cidade como algo semelhante a 

um organismo vivo, compete àqueles que são especialistas na arte de tratar e curar e o 

organismo político, zelar pela saúde e bem-estar do mesmo
89

.  

A partir desse elemento, podemos mais uma vez então inferir que, no diálogo, nos é 

sugerido a todo o momento, através dos exemplos dos artífices e suas tékhnai, que o saber 

(epistéme) é o fundamento essencial para a ordenação prática da cidade. Neste sentido, os 

especialistas, os quais detêm saberes específicos, são designados de acordo com suas funções 

                                                           
88

 Cf. VOEGELIN, 2012, p.118. 

89
 Esse raciocínio é derivado da seguinte fala de Sócrates: “Se, de fato, dissemos bem há pouco, se na realidade, 

a mentira é inútil aos deuses, mas útil aos homens sob a forma de remédio, é evidente que tal remédio se deve 

dar aos médicos, mas os particulares não devem tocar-lhe”. Cf. Rep. III, 389b. 



47 
 

a compor e formar a estrutura dessa cidade fundada no lógos. Seguindo ainda com sua linha 

de raciocínio, o filósofo sugere, então, que, exclusivamente para essa classe, a dos chefes da 

cidade ou governantes, a mentira não seria algo condenável ou passível de reprovação. O uso 

do pseûdos é, assim, uma prerrogativa da elite governamental, sendo uma prática proibida e 

sujeita a punições ou castigos no caso das demais classes
90

. 

À luz dessa informação, o próximo passo do filósofo, na sequência do diálogo, é 

pensar e problematizar o papel da temperança (sophrosýne), entendida não apenas como uma 

simples moderação no comportamento, mas uma virtude deveras elevada que permite ao ser 

humano ser o senhor de si mesmo, estabelecendo, dessa maneira a possibilidade de uma 

harmonia ainda mais profunda do que a vinculada pelas leis escritas, visto que mora na alma 

de quem a possui e a exercita. Porém, para concretizar essa pretensão de promover o exercício 

da temperança na vida cotidiana dos cidadãos,Sócrates começa por elucidar os meios que 

considera eficazes para dar cabo dessa dura tarefa
91

. 

No que concerne a esses mecanismos referentes à promoção da sophrosýne, o filósofo 

não está unicamente preocupado com a censura concernente às estórias, as quais considera 

como imorais, sobre as divindades, mas também no que diz respeito, sobretudo, às estórias 

que carregam em seu bojo a ideia equivocada sobre a prática da injustiça e a suposta 

felicidade que este ato promoveria. Novamente o filósofo leva o seu interlocutor a revisitar a 

“poesia nacional”, por assim dizer, investigando as proposições e significados consequentes 

de tais discursos. 

Esclarecido esse ponto, observando o movimento discursivo de Sócrates, percebemos 

que, longe de tecer uma crítica superficial em direção aos poetas, ele irá se preocupar em 

justificar sua crítica de uma maneira mais detalhada e cautelosa. Primeiramente o filósofo irá 

abordar o tema da estrutura e do gênero da poesia, entendida como mímesis, imitação, 

entretanto, considerada enquanto uma imitação deveras sagaz e que instiga o público a formar 

opinião a partir delas. 

Sócrates chega ao ponto de afirmar que os poetas, ao proferirem eloquentemente seus 

discursos na primeira pessoa do singular, ao imitarem uma grande e lendária personalidade, 

                                                           
90

 Rep. III, 389c-d. 

91
 Um desses meios estaria, primeiramente, na censura das poesias e estórias relativas à supostos 

comportamentos coléricos e intemperantes da parte dos deuses nas obras dos poetas renomados, fazendo, mais 

uma vez, referência a Homero.Cf. Rep. III, 391a; 392a.  



48 
 

como um herói ou um célebre político, por exemplo, obtêm uma espécie de status privilegiado 

no meio social, aparentando ser verdadeiros legisladores, como diz a própria fala do filósofo. 

E, ao cativar o público, é como se estivessem exercendo sobre este um encantamento, ou 

melhor, um poder, influenciando-o e fomentando crenças que apenas os chefes da cidade 

estariam autorizados a criar, elaborar e fomentar como uma espécie de opinião pública
92

. 

Relembrando a Adimanto que não é própria à saúde e harmonia da pólis a ocupação 

em vários ofícios (polypragmosýne), o filósofo também chegará à conclusão de que, além da 

necessidade política de só se imitar coisas boas e virtuosas, não deveriam os poetas de se 

ocupar com vários gêneros de poesia e imitação, sobretudo as imitações baixas, as quais 

poderíamos considerar como sendo pertencentes principalmente ao gênero da comédia, da 

sátira
93

. 

A regulamentação da arte na cidade, partindo desse raciocínio socrático, se pautaria, 

então, na exclusão dos elementos que tivessem por característica a multiplicidade; e, como 

fica evidente em uma das falas do filósofo, na sequência do diálogo, que o movimento de 

analisar minuciosamente essas artes e os poetas, era motivado a alcançar, por exclusão, um 

ordenamento salutar para a pólis: “Mas, pelo Perro! Sem nos darmos conta disso, purificamos 

de novo a cidade que há pouco dizíamos estar efeminada” 
94

. 

Aos poucos, e sutilmente, o filósofo que agora está a revelar o que aparentam ser 

algumas de suas próprias opiniões, tentará demonstrar a seu interlocutor a importância de 

realizar essas regulamentações políticas, pautando-se, segundo suas palavras, na nobreza do 

caráter, a qual está associada à inteligência, e esta, por sua vez, sendo tida como a responsável 

por modelar o caráter na bondade e na beleza. Já podemos começar a perceber, de maneira 

cada vez mais clara no decorrer das passagens da obra, que o filósofo, em seu movimento 

discursivo, vai instituindo uma conexão intrínseca entre o intelecto e a virtude da alma, ou que 

ele chamou de nobreza da alma. 

Instituindo, assim, esse e outros princípios, Sócrates e seu interlocutor prosseguem 

para o desfecho das ideias referentes à educação musical dos guardiões, chegando ao termo de 

que deveriam ser educados e instruídos, desde a mais remota infância, a amar, com 

temperança, a harmonia, a ordem e a beleza, estabelecendo algumas regras de comportamento 

                                                           
92

 Rep. III, 394b; 396b. 

93
 Ibid. III, 396a-e. 

94
Ibid., III, 399e.  



49 
 

social que visam ao amor ao belo, passando, logo em seguida, para a análise da educação 

corporal, que se dá através da ginástica
95

.  

De maneira semelhante à música, a ginástica também, por sua vez, é pensada como 

algo necessário à educação dos cidadãos desde a infância. Porém, antes de tudo, o filósofo 

argumenta, conforme lhe parece, que não seria o corpo o responsável pela excelência da alma, 

mas sim o contrário, que a boa alma, uma alma excelente, possibilitaria a excelência do corpo 

e seu bom estado. É por esse motivo que, segundo a opinião de Sócrates, a primeira etapa da 

educação deveria ser pela música, a qual, por sua vez, é determinada como a maior 

responsável pela formação elementar da alma
96

.  

Partindo daí, o passo seguinte que será realizado pelos personagens é investigar o 

regime e os hábitos concernentes a essa educação física sobre a qual estão, no momento, 

debruçados. Ora, para Sócrates, esses elementos envolvem o recurso a disposições práticas 

bem simples, como evitar o uso do álcool (e, portanto, a embriaguez) e a implementação de 

uma dieta alimentar condizente e equilibrada, presidida pela moderação e não pelo excesso. 

Logo, a conclusão que Sócrates sugere é a de que a boa educação corporal seria aquela 

que mais se assemelhasse à educação musical que haviam explanado em passagens anteriores, 

qual seja, a educação estruturada pela simplicidade, pois, segundo a crença socrática, que vem 

se evidenciando desde o Livro II, a multiplicidade gera desarmonia, ao passo que a unidade e 

a simplicidade geram o oposto, isto é, harmonia e ordem, tanto no que diz respeito às relações 

sociais quanto no que tange à alma de cada indivíduo
97

. 

O filósofo realiza, dessa forma, uma comparação entre a boa música e a boa ginástica, 

ambas pautadas pelo princípio da simplicidade, livres dos perigosos excessos que levam a 

alma do indivíduo à falta de virtude. A prova dessas mazelas sociais e da falta de virtude 

gerada pela multiplicidade de humores na pólis, segundo Sócrates, são o crescimento do 

                                                           
95

 Rep. III, 403b-d. 

96
 De fato, para a maioria dos aristocratas gregos (eupátridas), como notaram diversos comentadores, a primazia 

do intelecto sobre o físico era uma opinião bastante comum. Ver, por exemplo, VERNANT, 2012, p. 61-68. 

Porém, para sermos justos com a vasta e rica literatura grega, devemos esclarecer que havia também de forma 

igualmente clara a ideia de heroísmo e valorização da dimensão física, como é o caso da história do semideus 

“Héracles”, o qual foi louvado por cumprir os famosos “Doze Trabalhos”, demonstrando descomunal força 

física. Cf. BUNFINCH, 2013, p.227-229. 

97
 Rep. III, 404e.   



50 
 

número de tribunais e de enfermarias, visto que já não possuem justiça própria. Ora, 

percebemos novamente no diálogo a aparição do termo justiça (dikaiosýne) para tratar das 

coisas referentes não apenas à cidade, à esfera pública, mas também fazendo referência ao 

indivíduo, que, por sua vez, também é um cidadão.  

Podemos perceber nessa passagem que a dikaiosýne está, de maneira ainda mais clara, 

associada a uma ordem política que tenha por princípio a simplicidade e a excelência em sua 

administração social, a qual, através de classes funcionais, está estruturada de modo a garantir 

as condições necessárias para o seu bom funcionamento. Mas detenhamo-nos novamente no 

diálogo, a fim de fique mais claro essa concepção apresentada pelo filósofo. 

Ao comparar a ginástica com a música, o filósofo analisou a medicina como parte 

importante da constituição dessa pólis fundada no lógos. Analisando os feitos de Asclépios e 

a virtude da própria arte de curar, chega-se à ideia de que o melhor médico não seria aquele 

que atua tratando apenas o corpo, mas, sobretudo, aquele que cuida da alma. Nesse raciocínio, 

o bom médico é, antes de tudo, alguém que possui uma alma sadia, visto que se sua alma 

fosse doente isso lhe impediria de curar, carecendo ele próprio de tratamento médico. 

Adimanto questiona, então, a Sócrates se um juiz, por conta das características de que 

seu ofício exige (conhecer os mais variados tipos de almas e enfermidades sociais a serem 

tratadas) não se assemelharia desse modo, a um médico. Todavia, o filósofo o lembra que o 

ofício do médico tem uma particularidade bem específica, que é a de curar o corpo através da 

sua boa alma, enquanto que a tarefa mais própria do juiz seria a de curar as almas através da 

sua boa alma, não lhe sendo conveniente conviver, desde pequeno, com indivíduos de alma 

enferma ou má nem praticando as mais variadas injustiças para atingir o cume de sua 

perícia
98

. 

Após esse raciocínio, o filósofo ainda leva a cabo a tarefa de distinguir, de maneira 

mais cirúrgica, quem seria esse governante excelente. Após detidas análises das nuances que 

poderiam levar alguém a se desvirtuar de sua areté (no caso, Sócrates analisa primeiramente a 

classe dos guardiões), o filósofo sugere que aquele que consegue, após ser testado e provado 

desde sua juventude até chegar à idade avançada, permanecer fiel aos princípios que 

compõem sua virtude, esse sim, de fato, deveria tomar o lugar de chefe. 

                                                           
98

 Rep. III, 409a-b. Sócrates destaca a importância de um juiz não ter sido influenciado por uma má educação, 

não convivendo com indivíduos perversos nem praticando e experimentando a injustiça (adikía), sendo, esse tipo 

de homem, geralmente, de idade mais avançada, madura. 



51 
 

Pois bem, na tentativa de legitimar a ordem social dessa cidade discursiva, Sócrates irá 

propor que se recorra a um mito, que, por conter um ensinamento moral válido, é por ele 

chamado de “nobre mentira”. Tal mito, originário da Fenícia, na visão socrática, forneceria 

uma explicação alegórica para justificar a unidade e a estratificação da cidade a partir da sua 

divisão em três classes fundamentais: artesãos (produtores), guerreiros e governantes. 

Segundo Sócrates, de fato, o mito fenício nos ensina que, embora todos os homens formem 

uma mesma raça porque são filhos da mesma mãe (a Terra), há neles diferentes aptidões e 

inclinações, que correspondem aos diferentes tipos de metais produzidos pela Terra: o ouro, a 

prata e o bronze. Visando extrair as consequências políticas dessa estória, Sócrates observará 

que o mesmo princípio vale para a ordem da cidade que estão a fundar, pois se, por um lado, 

os cidadãos dessa pólis são unos porque são filhos do mesmo solo e da mesma pátria, por 

outro lado, eles se distinguem uns dos outros porque a natureza de suas almas os destina a fins 

e tarefas diferentes
99

. 

Mas, como a obra deixa evidente inúmeras vezes, para se alcançar de maneira 

satisfatória esse ordenamento político-social, é indispensável e essencial o processo de 

educação nessa pólis. Sócrates chega a afirmar, neste sentido, que o poder da paidéia seria 

superior ao poder das leis, considerando que sem a devida educação as leis não teriam 

serventia efetiva
100

. As palavras de Oliveira (2013, p.120) atestam essa questão: 

 

 

 

Contudo, na medida em que esse indivíduo, selecionado através da paidéia, seja 

designado para pertencer a uma classe(por exemplo, a dos guardiões), este deverá viver 

segundo um sistema rigoroso, pensado exclusivamente para extrair dele o melhor e o mais 

excelente comportamento, possibilitando o desabrochar de sua areté. Sobre a educação dos 

guardiões o filósofo argumentará que deverão habitar e alimentar-se coletivamente, não 

possuindo bens próprios nem família (o que alguns chamariam de proto-comunismo). 

Todavia, Adimanto, confuso acerca dessa rígida organização dos guardiões, questiona 

o filósofo se essa classe de cidadãos poderia alcançar uma vida feliz, uma vez que fora 

                                                           
99

 Rep. III, 414 b-415c. 
100

 Rep. IV, 425 a-e. Cf. GOLDSCHMIDT, 1970, p.88. Ver também BARKER, 2009, p.133. 

“A educação, a paidéia, entendida como um mecanismo de modelagem 

da alma e de seu éthos, assume, assim, na organização política proposta 

pela República uma importância mais decisiva e originária do que o 

dispositivo legal representado pelo nómos”. 

 



52 
 

privada de muitas coisas que o senso comum julga proporcionar felicidade àqueles que as 

possuem, sobretudo no que se refere aos bens materiais. Contudo, Sócrates, inaugurando um 

novo paradigma político em se pensar acerca da felicidade, pensa não de maneira parcial e 

isolada, mas de maneira holística, levando mais em conta que a real felicidade e a verdadeira 

justiça não poderiam ocorrer apenas em uma classe ou outra, mas deveria ser um princípio 

orgânico que atingisse a todos os cidadãos, uns se beneficiando da arte e da excelência do 

outro
101

.  

Ora, aplicando esse mesmo raciocínio ao indivíduo, poderíamos deduzir que a 

verdadeira saúde da alma está no ordenamento do todo, e não apenas de alguma de suas 

partes. Sendo assim, o governo de si mesmo, ou seja, da alma, se daria propriamente pelo 

elemento ordenador da mesma, o qual se encontra no intelecto (tò logistikón), o qual 

consequentemente proporcionaria a eudaimonía no indivíduo que conseguiu atingir a mais 

nobre excelência de sua alma. 

Após essa estruturação educacional e legal, Sócrates e Adimanto pensam ter chegado 

ao fim do percurso quando coroaram essa cidade com o culto aos deuses, os sacrifícios e os 

demais encargos fúnebres e religiosos. Porém, de maneira indignada, Gláucon intervém no 

diálogo instigando Sócrates a cumprir de maneira mais rigorosa sua promessa de analisar a 

fundo a justiça e a injustiça em meio à pólis, ressaltando a importância de se investigar as 

quatro virtudes cardeais: sabedoria, coragem, temperança e justiça
102

. 

 

3.3 As aretaí e seu estatuto na pólis 

 

Na continuação do diálogo, o raciocínio que se põe a ser investigado é o seguinte: se a 

cidade que se elaborou no plano do lógos está, de fato, bem fundada, ela deve ser totalmente 

boa. E se a cidade é totalmente boa, ela deverá comportar, de maneira evidente, as quatro 

                                                           
101

 Rep. IV, 420b – 421c. Nesse mesmo raciocínio Sócrates ainda vai afirmar que, tanto a riqueza quanto a 

pobreza são nocivos à boa manutenção da cidade, pois se, por exemplo, um artesão (um oleiro) enriquece, mui 

provavelmente deixará de se ocupar de sua profissão ou se tornará preguiçoso e, por outro lado, se é pobre, 

carece de materiais adequados ao seu ofício, prejudicando tanto à sua arte quanto ao ensino da mesma ao seu 

filho.  

102
  Virtudes que, segundo PEREIRA, 1997, p.175, já se encontravam elencadas nas doutrinas pitagóricas e, de 

maneira semelhante, nas obras de Píndaro e Ésquilo.   



53 
 

virtudes elencadas anteriormente, sendo, por isso, sábia, temperante, corajosa e justa.
103

 

Estabelecido esse ponto, Sócrates propõe o seguinte princípio: se descobrimos onde, na pólis, 

se encontram sabedoria, coragem e temperança, aquilo que restar será o que procuramos, isto 

é, a justiça, a qual será determinada, assim, por meio do uso de um raciocínio por exclusão. 

Sócrates então, de modo perspicaz, assumindo cada vez de forma mais evidente o axioma 

intelectualista, situa a sabedoria (sophia) como a primeira virtude em importância, o passo 

seguinte sendo identificar onde essa virtude está mais tangivelmente situada.  

Mais adiante Sócrates irá comparar a sabedoria da cidade como se ela fosse uma 

espécie de cálculo ou ponderação, que, por sua vez, seria identificada como uma ciência 

(epistéme). Por conseguinte, essa epistéme seria a forma excelente de se deliberar bem; 

porém, como na cidade existem variadas espécies de saberes, de ciências, dever-se-ia destacar 

a mais essencial para o devido regimento e manutenção dessa pólis ideal, não restando 

dúvidas que não seriam os saberes específicos dos variados ofícios, mas sim um saber de 

caráter global (o que irá se chamar de ciência da vigilância
104

). Ora, esse assunto já havia sido 

introduzido em passagens anteriores e o que se somou disso tudo foi que se concluiu que os 

melhores representantes dessa característica dentre os cidadãos seriam os guardiões perfeitos, 

sendo esses, por sua vez, um número escasso de indivíduos na cidade
105

.  

No prosseguimento da análise das virtudes, vem, então, a abordagem da coragem, a 

qual é identificada como a virtude própria dos guerreiros e definida como uma disposição 

moral firme ou resoluta, que conserva a reta opinião acerca do que se deve ou não temerem 

meio às dores, agruras e vicissitudes da vida
106

. Em seguida, Sócrates se debruça sobre a 

temperança, a qual receberá, da parte do filósofo e dos seus interlocutores, uma atenção 

especial. Sócrates julga que a moderação, ou temperança, é, de fato, essencial, posto que ela 

se assemelha a uma harmonia (tal como a dikaiosýne), constituindo,em nível individual,um 

princípio que nos tornaria senhores de nós mesmos. Uma pessoa temperante, nesse sentido, 

seria senhora de si. Porém, essa expressão: “senhor de si”, levantou a seguinte indagação: 

quem é senhor de si também pode ser, pelo mesmo princípio, escravo de si? Mas, como se 

trata da mesma pessoa, deve-se perceber que o que está entrando em cena aí é o pensamento 

de que temos uma alma naturalmente dividida entre impulsos bons e maus, sendo que o 

                                                           
103

 Rep. IV, 427e. 
104

 Rep. IV, 428d.Outras traduções possíveis e aproximadas seriam: “viver sob observação, cuidado ou atenção”. 

105
 Ibid., IV, 428e – 429a. 

106
 Ibid. IV, 429b-430c. 



54 
 

temperante (senhor de si mesmo) dominaria este último tipo
107

. Logo, somos levados a pensar 

que o “escravo de si” é aquele indivíduo que fora dominado pelas paixões, não possuindo 

harmonia em sua alma. 

Compreendidas as virtudes mencionadas (sabedoria, coragem e temperança), chega a 

vez do tratamento da justiça, momento bastante aguardado nesse drama. É então que Sócrates, 

prontamente, percebendo a situação em que haviam chegado, anuncia que, na verdade, 

estavam a tratar da dikaiosýne o tempo todo desde que começaram a fundar a cidade, 

sugerindo que a natureza mesma da justiça se confundiria com o princípio ordenador 

fundamental da bela pólis (kallípolis), a saber: o que determina que nenhum cidadão se ocupe 

de outro ofício que não o seu (polypragmosýne), executando, assim, apenas a tarefa específica 

que lhe convém por sua própria natureza
108

.Ora, o texto nos sugere, portanto, que a natureza 

da justiça no plano político se identifica com a regra que estabelece que cada classe deve fazer 

apenas o que lhe cabe e cumprir a sua função específica, o que engendra, por sua vez, uma 

ordem racional nas estruturas da cidade, ordem racional baseada em uma rigorosa hierarquia, 

que subordina produtores e guardiães à elite governante, portadora da ciência dos negócios da 

pólis. 

Acreditando terem alcançado um conhecimento satisfatório acerca da natureza da 

justiça no plano da cidade, o passo seguinte da discussão será a retomada da questão no plano 

do indivíduo. Porém, antes disso, os interlocutores reiteram a ideia de que esse indivíduo e o 

julgamento da justiça em seu plano serão acompanhados sempre pela sua consequente 

comparação com o plano da cidade, pois afirmam novamente que o indivíduo se assemelha à 

cidade
109

. Trata-se, assim, de efetivar uma análise psicológica que procurará corroborar o 

pressuposto de que o saber e a razão constituem os princípios da ordenação e  da saúde, tanto 

da pólis quanto do cidadão. 

 Pois bem, mantendo-se fiel ao axioma que estabelece a analogia entre a cidade e o 

indivíduo (ou a alma), Sócrates considerará que, assim como na comunidade política existem 

três classes (governantes, guerreiros e produtores/artesãos), também na alma devemos 

                                                           
107

Ibid. IV, 431a-c. Notemos que novamente o elemento intelectual reaparece como um elemento indispensável 

para a moderação, assim como para qualquer ação ou coisa virtuosa.  A temperança é tratada com tanta 

reverência por parte do filósofo por ser uma virtude que harmoniza e nunca se encontra isolada como a coragem 

ou a sabedoria (segundo sua fala no diálogo), Cf. Ibid., IV, 432a-b. 

108
 Rep. IV, 433b. Também a mesma conclusão nos aparece em 434a. 

109
 Ibid., IV, 435b. Mais precisamente se afirma que o indivíduo justo se assemelha à cidade justa. 



55 
 

identificar três partes: a intelectiva (ou racional – tò logistikón), a colérica (ou ardorosa – tò 

thymoeidés) e a apetitiva (ou desejante – tò epithymetikón).  Ora, respeitado o princípio de que 

cada parte, seja da cidade, seja do indivíduo, deve cumprir apenas a tarefa que lhe é própria, 

nisso consistindo precisamente a justiça, o filósofo colocará a razão, uma vez que é sábia, 

como a governante da alma, não sem antes obter o auxílio da cólera (ou “ardor”) que, segundo 

as discussões anteriores, funcionava como aliada do intelecto. Com o auxílio do elemento 

ardoroso, o intelecto pode, pois, segundo o que nos é colocado pelo filósofo, subordinar o 

elemento concupiscível, que, por estar vinculado às paixões corpóreas, seria a força psíquica 

mais preponderante nos indivíduos em geral.  

Aplicando esse raciocínio, conclui-se, assim, que a verdadeira justiça seria o princípio 

que, harmonizando os elementos heterogêneos existentes na alma e na cidade, produz uma 

ordem racional eminentemente benéfica, a qual é responsável pela excelência individual e 

política. Ou seja, contra o que pregava Trasímaco, a justiça revela-se, ao fim desse argumento, 

como a verdadeira causa da saúde, da beleza, da virtude e da felicidade tanto da psykhé 

quanto da pólis
110

. 

O ponto fundamental que gostaríamos de ressaltar a partir dessa conclusão é que, 

nesse momento da República, Platão deixa realmente claro o fato de que a ordem justa graças 

à qual a cidade e a alma alcançam sua constituição mais saudável, virtuosa e feliz nada mais é 

do que o resultado do estabelecimento do primado do elemento racional no plano político e 

psíquico, elemento racional este que tem no saber (epistéme, sophía) sua excelência principal. 

Vemos, aqui, com clareza, a orientação cognitivista assumida pela argumentação platônica 

proposta na República, com sua correlata concepção de que a razão e o conhecimento são os 

princípios reguladores da práxis humana política e individual. 

O passo seguinte, depois de satisfeitos com a imagem da justiça à qual haviam 

chegado, seria o de analisar o seu oposto, a saber, a injustiça. Sócrates prontamente afirma ser 

forçoso que, sendo o oposto da justiça, a injustiça, no lugar de harmonizar, causa sedições, 

tanto na alma do indivíduo quanto na cidade
111

. Para tal análise, o filósofo se põe a dizer que a 

injustiça poderia ser entendida como uma espécie de enfermidade que se apossa de um 

sujeito; ora, como o mesmo princípio também pode ser aplicado à pólis (segundo o princípio 

de semelhança), Sócrates tenta prosseguir o diálogo analisando algumas formas de governo, 

                                                           
110

 Rep. IV, 443a-c. 

111
 Ibid. IV, 444b-c. Sócrates irá comparar a Justiça e a injustiça com a saúde e a doença. 



56 
 

suas constituições e sua degeneração (corrupção) em comparação com o modelo de cidade 

ideal ao qual haviam chegado. 

Entretanto, Polemarco e Adimanto, indignados com o andamento da investigação, 

julgam que Sócrates estaria avançando muito rápido e esquecendo uma parte muito 

importante, segundo a opinião deles, a saber, esclarecer melhor e mais profundamente a 

constituição e detalhes administrativos da pólis discursiva fundada há pouco, como a 

procriação das mulheres, os casamentos, habitação, entre outros detalhes. Sócrates se vê então 

constrangido a fornecer esses detalhes que vão ocupar boa parte da obra, sendo essa 

considerada como a maior digressão de toda a República
112

. 

Os tópicos dessa grande digressão discursiva acerca da constituição da cidade ideal 

vão desde a explicação do papel das mulheres, através de sua educação, a qual, ao menos para 

a classe dos guardiões, seria igual, visando ao aperfeiçoamento da alma e do corpo na música, 

na ginástica, e tendo a guerra como escopo. Além disso, haveria iguais ocupações entre 

homens e mulheres em se tratando de todas as classes, posto que é possível encontrar não 

apenas homens virtuosos e habilidosos na sua arte, mas mulheres também, o que poderia ser 

considerado um pensamento bastante visionário do estatuto da mulher no mundo antigo, 

como notou Steven Forde
113

. Sobre o casamento, ao menos na classe dos guardiões não 

haveria casais fixos e o matrimônio visaria apenas à reprodução de cidadãos os mais 

excelentes possíveis, de acordo com seus progenitores
114

. 

Vistos tantos detalhes, os interlocutores de Sócrates começam a se questionar acerca 

da possibilidade dessa tal cidade vir a ser uma realidade, duvidando da possibilidade de 

implementar efetivamente a constituição que lhe é própria. Sócrates, porém, mui 

inteligentemente, argumenta que o objetivo essencial e maior da discussão era o de se 

investigar e fornecer um paradigma acerca da justiça, no intuito de observar a natureza ou 

essência dessa virtude, não importando, assim, se o modelo político usado para tanto seria 

possível de se realizar ou não. Para não desanimar seus interlocutores, o filósofo propõe, no 

entanto, que, com moderação, paciência e bom senso, seria possível ao menos esclarecer 

                                                           
112

 Por esse motivo, faz-se necessário passarmos uma espécie de “pente-fino” e tentar extrair cirurgicamente o 

essencial dessa longa discussão a fim de otimizar o tempo e o entendimento do leitor.  

113
  Cf. FORDE, 1997, p.657-670. 

114
 Rep. V, 451b – 457d. 



57 
 

intelectualmente (no plano do lógos, do discurso) como se daria essa possibilidade de 

efetivação da cidade ideal
115

. 

Observemos o grande mérito intelectual de Sócrates que, apesar da imensa digressão 

que é, por algumas vezes, forçado a fazer, sempre tem em mente o mesmo propósito e 

inquietação desde o começo da obra, a saber, a preocupação em se investigar a natureza da 

dikaiosýne, enquanto seus interlocutores, também com seus méritos próprios, o induzem 

sempre a fornecer detalhes que, por algumas vezes, são demasiado extensos e cansativos. 

Até esse momento do Livro V, Sócrates já havia revelado algumas de suas concepções 

próprias acerca do tema da dikaiosýne, porém, é numa determinada passagem desse mesmo 

livro que o filósofo irá revelar suas ideias mais profundas acerca das condições necessárias 

para existir a verdadeira justiça e a verdadeira excelência humana, seja no indivíduo, seja na 

cidade. Tal paradigma acerca da justiça se confunde com a sua visão política da filosofia e 

com o seu pensamento de que a essência mesma da justiça se encontra, em última instância, 

no bem (agathón), sendo este bem acessível mediante o saber, fruto do exercício dialético da 

filosofia. Essa passagem que iremos analisar na sequência do próximo capítulo começa por 

instituir, mediante o paradigma do governante filósofo, a necessidade da filosofia como 

elemento imprescindível para a realização da justiça na pólis. 

Tal paradigma, devemos esclarecer, será não somente central, mas também decisivo 

para a compreensão do nosso problema: as relações entre a justiça e o saber, sendo este último 

o fundamento para uma vida feliz e virtuosa. Ora, será mediante uma análise dos efeitos que a 

filosofia e o saber provocam, seja na cidade, seja, sobretudo, no indivíduo, que poderemos 

compreender o estatuto ético e político subjacente à República. 

 

4 O PARADIGMA EPISTEMOLÓGICO E ÉTICO DA JUSTIÇA 

 

Para justificar, finalmente, a importância da filosofia em meio a pólis, Sócrates fará 

uma distinção conceitual entre o verdadeiro filósofo e o “amante de espetáculos”, isto é, entre 

aquele que busca sinceramente a verdade (alétheia) e o que ama os discursos, as opiniões e as 

aparências (filódoxos). Tal distinção entre esses pares conceituais antagônicos possibilitará a 

                                                           
115

 Ibid., V, 472c – 473c. 



58 
 

compreensão da importância dos efeitos que a filosofia provoca em quem a exercita em sua 

vida. Essa questão tomará conta da maior parte do Livro V da República para, a partir das 

conclusões derradeiras, se pensar detalhadamente a ideia do bem e a necessária dialética para 

a consecução desse objetivo que todas as almas perseguem (o bem). 

 Nosso desafio será, portanto, por um lado, esclarecer, a partir do paradigma do 

verdadeiro filósofo, como o saber proveniente da dialética (característica essencial do filósofo 

enquanto tal) é fundamental para atingir a ideia do agathón e, consequentemente, se chegar à 

eudaimonia (uma vida virtuosa e feliz); por outro lado teremos mais dois desafios: o primeiro 

consiste na tentativa de sintetizar o máximo possível tantas passagens do diálogo até o 

derradeiro Livro X; o segundo desafio consiste na meta de esclarecer nossa posição de que a 

República consiste em um paradigma ético, acima do político, configurando-se mais como um 

modelo de orientação individual do que uma tentativa de se estabelecer uma cidade ideal. 

Corrido um pouco mais da metade do Livro V, logo após declarar, no plano do lógos, 

no plano do discurso, a intrínseca necessidade da coincidência entre o poder político e a 

filosofia (na figura de um governante filósofo), Sócrates é levado prontamente a defender sua 

proposição, a qual se afigurou bastante estranha para os outros personagens ouvintes. Ora, de 

fato, foi, pela primeira vez, evidenciado com todas as palavras o lugar da filosofia na cidade 

(não apenas isso, foi afirmada em uma posição elevadíssima, decisiva). 

Pois bem, nessa tentativa de justificar a posição do governante filósofo, Sócrates irá 

descrever o verdadeiro filósofo. Para tanto, Sócrates se vale de um jogo de imagens 

contraditórias, isto é, por um lado ele irá descrever o filósofo por excelência e, por outro lado, 

ele o distinguirá do pseudo-filósofo ou amante de espetáculos, colocando este último como 

um amante das partes e não da totalidade, um apaixonado pelas aparências, enquanto que o 

verdadeiro filósofo seria um amante da totalidade, cuja característica cognitiva fosse centrada 

para o abstrato, para o essencial, como comenta Havelock
116

: 

 

 

 

                                                           
116

  Cf. HAVELOCK, 1996, p. 482-483. 

“O filósofo não é um membro de uma escola de pensamentos entre 

outras escolas, equipado com doutrinas expressas em fórmulas 

sistemáticas, mas, no fundo, um homem com capacidade para o 

abstrato”. 



59 
 

O filósofo por excelência, como descreve Sócrates, deseja a sabedoria em sua 

totalidade; já o filódoxos, se atém na multiplicidade das cores, das vozes, sem, contudo, 

apreciar o Belo em si, o que por sua vez é apreciado tão somente pelo filósofo verdadeiro. 

Ora, aquele que aprecia a essência e a totalidade, aprecia verdadeiramente o conhecimento 

(epistéme), enquanto que aquele que aprecia apenas as partes, aprecia as opiniões (doxai), 

incapaz de enxergar as coisas inteligíveis, essenciais; ao primeiro, Sócrates chama de 

verdadeiro filósofo, enquanto que o segundo é denominado de filódoxos
117

. 

 Lembremos que, segundo o raciocínio dos livros anteriores, havia se chegado à ideia 

de que o chefe da cidade deveria ser possuidor de um conhecimento de caráter global, de uma 

visão do todo da cidade. Ora, quem mais apropriado do que o filósofo para governar tal pólis? 

Sendo o filósofo detentor da mais elevada epistéme, certamente seu lugar deverá ser o de bem 

ordenar essa cidade fundada no lógos, eis a questão que irá ocupar parte do Livro VI do 

diálogo, culminando na problemática da ideia do bem, sendo essa parte da obra considerada 

por alguns comentadores como um “ensaio sobre o bem”, como afirma, por exemplo, J. E. 

Raven
118

. 

No prosseguimento do diálogo, através da descrição e caracterização do verdadeiro 

filósofo e, portanto, também da atividade filosófica, Sócrates questionará o seu interlocutor se 

a multidão (demos) é capaz de compreender e aceitar a existência do belo em si. Uma vez que 

a resposta é negativa, chega-se à conclusão de que seria impossível a multidão, o povo ser 

filósofo. A tal conclusão soma-se outra: a de que certamente essa mesma multidão venha a 

criticar irracionalmente a atividade filosófica
119

. 

Sócrates, a partir da conclusão acima, afirmará a extrema dificuldade de convergência 

histórica entre a filosofia e a cidade, sendo tal convergência atribuída à ocorrência de um 

acaso divino, pois nem a multidão consegue entender a natureza da filosofia e, portanto, do 

filósofo, e, por outro lado, o filósofo, conhecendo as armadilhas e desfavores em relação à sua 

atuação perante tal multidão, não irá, por vontade própria exercer qualquer cargo público na 

pólis, como nos esclarece Oliveira
120

: “Para o povo, os filósofos são, assim, totalmente inúteis 

ou perversos: sua dedicação obstinada ao estudo e à contemplação parece não fornecer 

nenhuma contribuição real à vida na cidade. Já o filósofo não tem outra aspiração senão o 
                                                           
117

  Cf. Rep. V, 474e – 476e. 

118
  Cf. RAEVEN, 1965, p.130. 

119
  Cf. Rep. VI, 494a. 

120
  Cf. OLIVEIRA, 2011, p. 82-83. Sobre o assunto, ver também, STRAUSS, 1978, p.124-125. 



60 
 

desejo de conhecimento e não instaurará, portanto, um regime que o obrigue a abandonar a 

sua busca especulativa pela verdade e assumir o ônus de governar seus semelhantes. O 

filósofo, diz Sócrates, justamente em virtude de seu gênero de vida, é realmente o homem 

menos atraído pelo poder político e, portanto, o homem menos interessado em se engajar no 

governo da pólis. Sendo esse o estado de coisas, o divórcio entre a filosofia e acidade parece 

ser mesmo insuperável”. 

O passo seguinte no prosseguimento do diálogo é o de se pensar a formação dos 

guardiões
121

 da cidade fundada no lógos, visando ao mais alto nível de saber e 

conhecimento
122

, isto é, o conhecimento da ideia do bem (agathón), o qual, conforme pontua 

J. E. Raven: “(...) é, em primeiro lugar, e com mais evidência, a finalidade ou alvo da vida, o 

objeto supremo de todo o desígnio e toda aspiração. Em segundo lugar, e mais 

surpreendentemente, é a condição do conhecimento, o que torna o mundo inteligível e o 

espírito inteligente. Em terceiro, último e mais importante lugar, é a causa criadora que 

sustenta todo o mundo e tudo o que ele contém, aquilo que dá a tudo o mais a sua própria 

existência”
123

. 

Vale salientar que, segundo Sócrates, na passagem supracitada (505a), a ideia do bem 

é a mais elevada das ciências e que é graças a esse bem que a dikaiosýne e as demais virtudes 

são úteis e valorosas. Sem essa concepção teleológica, a temperança, a coragem, a sabedoria e 

outras tantas virtudes perderiam não apenas o seu valor, mas o seu sentido primordial. Nesse 

sentido, como bem notou Jayme Paviani, a educação sugerida nas páginas da República é 

estabelecida e desenvolvida em virtude do bem, porém, para vir a vislumbrar essa ideia do 

bem em si, é necessário traçar os caminhos da dialética para a superação da dóxa (opinião)
124

. 

 

4.1 Investigando mais a fundo a ideia do “bem” 

 

Ao longo do Livro VI, podemos perceber um esforço dos personagens para se chegar a 

uma definição da ideia de bem, contudo, era de se esperar o argumento de Sócrates, o qual 

                                                           
121

  Cf. Rep. VI, 502 c-d.  

122
 Ibid., VI, 505a. O termo grego referente a esse mais alto nível de conhecimento é: “Megiston Mathema”.  

123
 Cf. RAVEN, 1965, p.130. 

124
  PAVIANI, 2013, p.104. 



61 
 

afirma desconhecer a ideia acerca do agathón, estando ele, portanto, impossibilitado de 

afirmar qualquer definição acerca do assunto (o que nos revela mais uma vez a influência 

socrática em Platão). Ora, para não dar por encerrado a discussão, o que será proposto a essa 

altura do diálogo é que se tente, ao menos, traçar um esboço acerca do problema, o qual é 

fundamental para a compreensão não apenas da pólis justa e virtuosa, mas, sobretudo, dos 

caminhos para a verdadeira eudaimonia
125

. 

Sócrates, então, recorrerá – devido às dificuldades inteligíveis inerentes ao problema 

da essência do bem – à analogia acerca da ideia do bem como o Sol e, posteriormente, 

chegará à culminância dessa ideia no Livro VII com a tão famosa “alegoria da caverna”, 

explicando, assim, os caminhos da superação das hipóteses e opiniões (dóxai) para se chegar 

ao conhecimento verdadeiro (epistéme), traço essencial do que se compreende por dialética. 

Contudo, devemos, de antemão, alertar acerca do vocabulário utilizado para designar esse 

recurso das imagens e alegorias. São eles: “eikon” (imagem), relativo à parábola do Sol, e 

“eidos” (forma), relativo à realidade por trás das aparências, mais presente na “alegoria da 

caverna”.  

Como bem observou R. L. Nettleship, o conceito de “eidos” ao qual Platão se refere 

pode ser concebido como a “forma” no sentido do princípio configurador das coisas presente 

na própria realidade, princípio que o espírito descobre ou supõe existir em toda parte, por 

detrás das aparências das coisas sensíveis que percebemos
126

. Nesse sentido, a dialética seria o 

movimento que levaria o indivíduo a superar as imagens sensíveis (as opiniões e o devir das 

coisas), conduzindo-o ao entendimento (dianóia) daquilo que é essencial, abstrato e inteligível 

por excelência, isto é, como afirma Paviani
127

: 

 

 

 

 

                                                           
125

 Rep. VI, 506a-e.  
126

  Cf. NETTLESHIP, 1964, p. 109. 

127
  PAVIANI, 2013, p. 106. 

“Para Platão, o método dialético procede por meio da destruição das 

hipóteses, a caminho do autêntico princípio que é o bem em si. A 

epistéme é o conhecimento mais alto que se pode alcançar, e nela 

estarão envolvidos a inteligência (nous) e o entendimento (dianóia). A 

epistéme ultrapassa a crença e a opinião (doxa), que compreende a fé e 

as conjecturas ou suposições. Em outros termos, o conhecimento da 

epistéme relaciona-se com o ser, e o da doxa com o devir”.  



62 
 

 Como afirmamos anteriormente, devido à complexa significação da questão do “bem 

em si”, a discussão toma outra roupagem: a das metáforas e alegorias, o que para alguns 

comentadores, como Krämer, denuncia que Platão não chega a definir o bem, nem estabelece 

de maneira clara suas relações com as virtudes
128

·. Todavia, mesmo com as limitações do 

diálogo, podemos perceber que, longe de tentar nos fornecer uma teoria pronta, completa e 

acabada acerca do assunto, nosso Platão socrático nos dá algumas pistas e nos convida ao 

exercício próprio da filosofia, que é o questionamento, a dúvida, a polifonia, como ilustra 

Gaiser
129

: 

 

 

Vejamos, pois, como se dá o desenrolar do problema do conhecimento para a 

compreensão do estatuto ético e político da República, o que nos permitirá uma compreensão 

tanto mais profunda quanto conclusiva e sólida, acerca do saber enquanto fundamento para a 

virtude (areté), para a justiça e, por fim, para a eudaimonia. 

4.2 Areté, epistéme e eudaimonia 

Na tentativa de ilustrar seu pensamento, como notou Giovanni Reale, Sócrates recorre 

à metáfora do Sol (o bem em si) e o “filho do Sol” (a imagem do bem). Ora, diz Reale que “a 

ideia do bem proporciona às coisas conhecidas a verdade, e a quem as conhece a faculdade de 

conhecer a verdade, isto é, utilizando essa metáfora socrática, a visão e o visto não são o Sol, 

mas são afins ao Sol, como também são o conhecimento e a verdade, não são o bem, mas 

afins ao bem”
130

. 

Já o conteúdo da outra metáfora, ou alegoria, aquele relacionado à imagem da caverna, 

nos é apresentado, a nosso ver, mais como um paradigma acerca do indivíduo virtuoso (o 

filósofo) e dos efeitos do método dialético. Tal parábola justificaria não apenas a importância 

da filosofia para a vida individual, mas também para a esfera pública, já que o melhor regime 

                                                           
128

  Cf. KRÄMER, 1989, p.41. 

129
  GAISER, 1985, p.89. 

130
 REALE, 2004, p.251. O bem, nesse sentido, supera o conhecimento da beleza e da verdade. Ver também, 

Rep. VI, 508e – 509a. 

“Pode-se aplicar aos diálogos platônicos o que Heráclito disse do deus 

de Delfos: ‘ Não afirma nem esconde, mas dá a entender por sinais’ (...) 

São textos cujo significado só se desvela ao leitor por meio da 

interpretação e do esforço pessoal de assimilação”.  



63 
 

deveria ser aquele cujo governo fosse concedido aos mais virtuosos, tanto em termos de 

cognição quanto em termos morais. 

O filósofo, então, encerraria as principais características para o paradigma dessa pólis 

justa e virtuosa, justificando, como bem salientou Martha Nussbaum, que seria crucial em 

termos de paidéia que essa cidade fundada no lógos promovesse a conversão da alma, desde a 

infância, para que a mesma, liberta do domínio dos prazeres corpóreos, pudesse contemplar o 

que há de mais elevado e não o contrário
131

. Nessa linha de raciocínio, podemos compreender 

que o paradigma educacional fornecido por Platão na República está voltado para a ideia 

pública e privada do agathón, o que desembocará na tese, segundo Gadamer
132

, de que:  

 

 

O bem, sendo o valor e axioma supremo que todos se esforçam por perseguir, seria a 

peça chave na condução e efetivação da cidade perfeita
133

. Ora, através da “alegoria da 

caverna” no Livro VII, Sócrates será levado a afirmar a intrínseca necessidade de se 

estabelecer para a ordem da cidade o paradigma do bem, porém, agora amalgamado com 

maior evidência à figura do filósofo
134

. A figura do filósofo é também igualmente essencial 

para a compreensão do seu estatuto na pólis, pois, sendo ele o mais hábil, por excelência, na 

arte da dialética, é também, consequentemente, aquele cuja natureza está mais próxima do 

conhecimento do bem, sendo este último o propósito de todas as coisas e de nossas ações, 

como dissemos anteriormente. 

Ora, é por ser característica da dialética, não apenas o conhecimento do bem
135

, mas 

também da essência de cada coisa
136

, que seu papel em meio à pólis será não somente 

fundamental, mas também decisivo, pois o ordenamento político delimitado ao longo de todo 

o diálogo culmina na ideia mesmo do agathón, e este, por sua vez, só pode ser contemplado 

                                                           
131

  Cf. NUSSBAUM, 2009, p.144. 

132
  GADAMER, 2009, p. 69. 

133
  Cf. PAVIANI, 2013, p.94. 

134
  Cf. Rep. VII, 540a-e. Ou “filósofa” como reitera Sócrates, aludindo não haver diferenças substanciais entre 

homens e mulheres tanto no quesito moral quanto profissional e político. 

135
 Ibid., VII, 533b-e. 

136
 Ibid., VII, 534b. 

“(...) é possível concluir que o conhecimento do bem coroará a educação 

dos guardiões do Estado ideal”. 



64 
 

por aquele cuja alma superou as aparências do sensível, das sombras da “caverna”, e pôde 

contemplar a unidade, a luz desse “Sol” descrito tão magistralmente por Sócrates. 

Porém, como compreender mais precisamente a ideia desse bem descrito em forma de 

alegoria e parábola? E, que implicações isso tem em relação à questão da alma do indivíduo e 

da justiça na Pólis? Bem, para tentarmos responder a esses questionamentos vejamos a 

opinião de Reale sobre as observações do “problema da multiplicidade” feitas por 

Gadamer
137

: 

 

 

 

 

Ora, sob a luz desse comentário poderíamos inferir que Platão nos fornece uma 

importante pista para a compreensão das questões acima: a) como compreender a ideia do 

bem; b) quais as implicações desse raciocínio em relação ao indivíduo e à cidade. Sobre a 

ideia do bem, à luz dessa informação, é necessário que se pense nela enquanto unidade (o 

Uno, o Inteligível) e, aplicando esse conceito de unidade, de acordo com os raciocínios e 

conclusões do personagem Sócrates, podemos defender a ideia de que, no indivíduo, a ideia 

de “bem” e de “unidade” se expressam pelo domínio de si, através do elemento mais nobre de 

sua psique, o lógos (tò logistikón); e, na cidade, essa unidade se expressa no bom 

ordenamento das três classes sociais, cada uma e cada qual desempenhando não múltiplas 

tarefas e artes (polypragmosýne), mas apenas uma única tarefa e uma única arte (princípio da 

especialização). 

Nesse sentido, a dikaiosýne pode ser compreendida como a efetivação do bem 

(agathón), tanto na alma do indivíduo quanto nas estruturas da pólis. No primeiro caso, o bem 

faz com que o ser humano tenha o domínio de suas paixões e seja guiado pela racionalidade; 

no segundo, faz com que toda uma comunidade prospere em termos de moralidade, economia 

e bem-estar social em geral. Ora, podemos, pois, certamente concluir a partir disso que a 

justiça, sendo a expressão privilegiada do bem no plano político e moral, bem que está 

diretamente relacionado com a posse da epistéme e do saber dialético, possui uma inequívoca 

                                                           
137

  Cf. REALE, 2004, p.266. 

“Gadamer observa muito bem que o problema da ‘multiplicidade’ se 

associa desde o início com o da ‘dualidade’: esta concepção está na base 

da estrutura numérica do logos e, portanto das Ideias. O Bem e o Belo 

são entendidos por Platão como número e como medida, e justamente 

nesse sentido também nós devemos entendê-los, se quisermos reler o 

nosso filósofo de modo correto”. 



65 
 

dimensão cognitiva, na medida em que está referida ao mesmo saber ao qual se encontra 

suspensa a apreensão do agathón. 

Tivemos a oportunidade de observar, em momentos anteriores desta dissertação, as 

inúmeras visões ou definições da questão da justiça elaboradas por Céfalo, Polemarco e 

Trasímaco, no livro I, e com Gláucon e Adimanto, no livro II, verificando como cada um 

desses personagens, mesmo representando uma certa linha de pensamento, acabava por 

reduzir a dikaiosýne a algo cujo fundamento era relativo ao devir histórico, isto é, a algo cujo 

fundamento se encontrava num determinado conjunto de costumes e práticas ancestrais ou 

mesmo na legalidade escrita, pura e simples (nómos). A partir daí pudemos acompanhar os 

principais passos argumentativos da crítica de Sócrates, arauto da visão filosófica no diálogo, 

constatando que para o mesmo a justiça não poderia ser entendida como mero produto da 

história, relacionado às convenções legais da sociedade ou a uma tradição ancestral. 

Vimos também como Sócrates, através da sua argumentação, fez nascer uma pólis 

fundada no horizonte da razão, do discurso, e como a mesma se instaurou na República como 

o mais belo paradigma a ser vislumbrado pelos humanos. Pudemos, a partir dessas análises 

conceituais fornecidas pelo rico diálogo, constatar que, longe da pretensão de definir 

cabalmente cada coisa, nosso Platão socrático se revelou em uma bela polifonia, apesar dos 

tantos comentários acerca da República a classificarem, às vezes, como uma obra menos 

aporética (menos socrática e mais platônica), fruto da maturidade intelectual do autor. 

A essa altura não nos parece que Platão abandonou os ensinamentos característicos de 

seu mestre e amigo, pois não se definiu com todas as letras o que era esse tão perseguido 

agathón ou as virtudes “em si”. Contudo, Platão parece nos fornecer várias pistas (através da 

teoria das formas) sobre as diversas questões pesquisadas e se por um lado ele não nos 

apresenta um conhecimento pronto, por outro lado, suas parábolas e metáforas nos fornecem 

ao menos uma visão acerca do nosso objeto de investigação, tendo, assim, em cada conclusão 

a que chegamos, não uma palavra final, mas um raciocínio quase que sugestivo (nunca 

definitivo), pois, como diz o ditado platônico: “difíceis são as coisas belas”. 

Esclarecidos esses pontos, é necessário que retornemos novamente ao diálogo para 

concluirmos nossa empreitada analítica. Na medida em que o Livro VII se encerra 

demonstrando o paradigma epistemológico que envolve as relações entre política e filosofia, 

no livro seguinte, o passo que Sócrates dará será o de voltar-se novamente para a legislação da 



66 
 

pólis ideal e parte mais uma vez para a comparação entre a cidade e o indivíduo
138

, a fim de 

demonstrar, de maneira conclusiva, os efeitos da justiça e da injustiça para a vida humana, 

analisando alguns tipos de regimes políticos: timocracia, oligarquia, democracia e tirania 

(assim como também o tipo de indivíduo e alma correspondente para cada regime). 

 

4.3 Retorno à questão acerca de qual seria a vida mais feliz: a do justo ou a do injusto? 

 

Esse movimento do diálogo, rumo à análise dos quatro tipos de regimes políticos, será 

decisivo para compreendermos e retomarmos a questão central da República: não somente 

acerca da justiça, mas sobre o modo de vida mais feliz, sendo a eudaimonía a questão central 

desse diálogo platônico. A estratégia de Sócrates consistirá em analisar as degenerações 

desses quatro tipos de governos e, com isso, contrapô-los com o paradigma da cidade ideal 

fundada no plano do lógos (a kallípolis), tanto no que diz respeito ao seu aspecto político 

quanto ao seu aspecto individual e ético. Essa estratégia permitirá a verdadeira contemplação 

não somente da dikaiosýne, como falamos, mas também em relação à vida mais virtuosa e 

eudaimônica
139

. 

Sócrates começará a analisar, então, as degenerações dos regimes políticos, desde a 

timocracia até a tirania, mostrando as características e os efeitos produzidos por cada tipo de 

regime político. Devemos notar que cada regime, como falamos, corresponde a um 

paradigma, os quais serão severamente criticados pelo personagem Sócrates, o qual os 

contrapõe sempre ao modelo da kallípolis. Realizando esse procedimento, o filósofo derrubará 

a tese de Trasímaco no início da obra (a de que a vida tirânica seria a mais feliz), denunciando 

não apenas as desvantagens intrínsecas à prática desmedida do poder e da injustiça, mas 

também realizará uma grande crítica à tão elogiada democracia e a paidéia de sua época 

histórica. 

Vejamos então algumas características desses regimes e de seus correspondentes 

indivíduos. O primeiro regime político citado é a timocracia: sua característica principal é a 

supervalorização das honrarias e prestígio político, sobretudo pelos feitos militares. Tal 

regime, segundo Sócrates se originaria da aristocracia
140

 e produz na alma dos indivíduos uma 

                                                           
138

  Cf. Rep. VIII, 543c. 

139
 Ibid. VIII, 543d-e. 

140
 Rep. VIII, 545c-e. 



67 
 

desmedida em relação às virtudes militares, sobretudo pela paidéia correspondente a esse 

regime valorizar muito mais a ginástica do que a música. 

Conforme o diálogo avança, Sócrates afirma que a timocracia vai se degenerar em 

oligarquia, cuja principal característica será o apreço pelas riquezas e posses de todo bem 

material, o que irá gerar uma cidade dupla, dividida entre ricos e pobres. Tal sedição, além de 

desarmônica instigará o apreço dos ricos, enquanto modelo de eudaimonia, e rechaçar os 

pobres, enquanto modelo de má fortuna, o que provocará conflitos internos nessa sociedade. 

Porém, sua decadência se dará pelo ódio da maior parte da população (o povo), a qual não se 

vê prosperando. 

Notemos que tanto no caso da timocracia quanto da oligarquia, o que pautará a 

degeneração moral da cidade, incluindo os demais regimes (democracia e tirania), e dos 

cidadãos, é a subversão da ordem racional da alma que prevalecia na cidade justa, subversão 

que leva os elementos inferiores da psique a tomarem o lugar do logistikón: no caso da 

timocracia, a ira, o ardor e o desejo de vitória, isto é, o thymós, prevalecem sobre a razão; no 

caso da oligarquia, da democracia e da tirania, o elemento apetitivo se torna a parte dominante 

da alma.Ora, esclarecido esse ponto, percebemos Sócrates, na sequência do diálogo, afirmar 

que a oligarquia se degeneraria na democracia: regime cuja liberdade é similar a uma aquarela 

com as mais variadas tintas, isto é, um regime cujos cidadãos serão dos mais variados tipos de 

caráter e tendências (desejos, luxo, apetites e crenças)
141

. Um regime que beira a anarquia e 

que se diferencia em muito dos demais regimes pela sua desarmonia política, fruto de uma 

“igualdade desproporcional” (ausência de hierarquias e de autoridade), o que também irá 

gerar não apenas frouxidão de caráter e educação, mas também dissidências na cidade, 

causando todo tipo de disputas jurídicas e conflitos internos. 

Tantos conflitos e desarmonia vão desembocar na tirania e na figura do tirano, o qual 

se apodera do afeto do povo revoltado com os andamentos da cidade, os quais também 

acusam de oligarcas aqueles que participam mais efetivamente do poder e das decisões da 

pólis. O tirano, por sua vez, é a figura mais ambiciosa dentre todos os homens, cujo apetite e 

desejo libertino obscurecem qualquer prudência de sua parte, obrigando-o a fazer conluios 

escusos, a assassinar aqueles que um dia o apoiaram e que gozavam de alguma liberdade de 

                                                           
141

 Ibid. VIII, 561a-e. 



68 
 

expressão, tornando o tirano um ser incapacitado de gozar dos laços de amizade com quem 

quer que seja, sendo, portanto, inimigo de todos
142

. 

Mais uma vez Sócrates demonstra que o desejo irracional e desmedido, aliado à 

ambição cega, os quais estão encerrados nesses regimes paradigmáticos, só leva à desordem, 

falta de harmonia e dissidência, seja na alma individual, seja no plano político-social, não 

havendo aí qualquer vantagem para quem quer que os pratique. Porém, para dar mais 

profundidade e consistência a sua análise acerca do tirano, o filósofo distinguirá duas classes 

de desejos: a) os desejos necessários e naturais e b) os desejos relativos
143

. 

Acerca do primeiro tipo de desejo, os naturais, estes, quando encarados de maneira 

sábia e temperante, em nada podem prejudicar. Já o segundo tipo se refere à desmedida dos 

nossos desejos, os quais, por sua vez, provocam na alma inúmeras perturbações e outros 

desejos igualmente irracionais. Ora, é através dessa psicologia que Sócrates irá demonstrar 

que o tirano, longe de exercer controle sobre seus desejos, é incapaz, segundo a natureza e a 

gravidade de seus apetites, de controlar a si mesmo, sendo ele, por conseguinte, escravo de si 

mesmo. 

A todo o momento, pois, Sócrates demonstra que a racionalidade, a sabedoria e o 

conhecimento são as chaves para nos fornecer saúde psíquica, corporal e equilíbrio na 

condução da nossa vida prática, racionalidade cujo contraponto está consequentemente no seu 

oposto, a irracionalidade: elemento da alma que só provoca dissensão e desarmonia, não 

permitindo ao indivíduo agir de acordo consigo mesmo, entorpecido pelos próprios sentidos e 

apetites descontrolados, como diz as palavras do próprio filósofo
144

: 

 

 

O tirano caracterizado por Sócrates é justamente a figura, por excelência, oposta e 

antônima à figura do filósofo descrito por Sócrates em passagens anteriores do diálogo. Mas 

como se chegou a tamanho distanciamento entre um e outro? Alguns comentadores, como 

                                                           
142

 Rep. VIII, 567a-e. 

143
 Ibid., IX, 571a-d. 

144
 Ibid. IX, 573c. 

“E assim é, meu caro, que o homem se torna rigorosamente um tirano, 

quando, por natureza, ou por hábito, ou pelos dois motivos, se torna 

ébrio, apaixonado e louco”. 



69 
 

Nussbaum e Paviani
145

 alegam que a intenção de Platão a essa altura do diálogo era a de 

mostrar as distintas influências desses elementos (razão e irracionalidade) nos respectivos 

modos de paidéia. Por um lado temos o sistema ideal de educação da kallípolis fundada no 

lógos e, do outro lado, temos alguns exemplos de educação incompletos ou desmedidos, 

ilustrados pelos quatro regimes analisados por Sócrates, os quais, por sua vez, não atentavam 

para uma educação virtuosa e harmoniosa (que mesclasse na medida exata, por exemplo, 

música e ginástica). 

Sendo assim, a alma doente e perturbada do Tirano (fruto da degeneração 

democrática) lhe proporcionará uma vida cercada de incertezas, de trapaças, assassinatos e 

inimizade de todos os tipos, como descreve Sócrates
146

: 

 

 

Sócrates concluirá a partir desse raciocínio, que o tirano, tendo em vista as 

considerações acerca da natureza da justiça nas passagens anteriores, se assemelha ao injusto. 

Gláucon assente positivamente para esse raciocínio, no qual concluem que o tirano, quanto 

mais perverso for, mais desgraçada é a sua vida, sendo esta uma vida profundamente 

infeliz
147

. Logo, somada a essa conclusão sobre a vida infeliz do tirano estará o pensamento 

de que a virtude e a felicidade de cada constituição ou regime político estarão em paralela 

correspondência com o tipo de indivíduo que a elas se assemelhe, isto é, para um regime 

democrático: a felicidade e a sorte do indivíduo democrático e assim por diante. 

Esse paralelo entre tipos de indivíduo e de cidade facilitará a comparação acerca do 

tipo de felicidade que caberá a cada um, permitindo ao filósofo, na sua investigação, enxergar 

com mais clareza que o modelo ideal de pólis fundada por ele no lógos será, sem sombra de 

dúvidas, a mais bela e a mais feliz para se viver, como se percebe na conclusão desse 

pensamento
148

: 

 

                                                           
145

 Paviani, por exemplo, afirma que, no diálogo, “O mal da tirania nasce de diversos inconvenientes 

educacionais”. Cf. PAVIANI, 2013, p.140. 

146
 Rep. IX, 576a. 

147
Ibid. IX, 576b-c. 

148
 Rep. IX, 576d-e. 

“Atravessam toda sua vida sem serem amigos de ninguém, sempre como 

déspotas ou como escravos de outrem, sem que a natureza do tirano 

possa jamais provar a verdadeira liberdade e amizade”. 



70 
 

 

 

Sendo dessa forma, segundo o raciocínio acima, comparando cidade com indivíduo, 

Sócrates e Gláucon seguem a contemplar e a enumerar a sorte de cada um: a cidade tirânica, o 

tirano e os súditos serão consequentemente os menos livres, pois são escravos do desejo 

(escravos de si mesmos), vivendo uma vida de temores, ameaças, conspirações e violência, 

sendo, portanto, o tipo de pólise de indivíduo mais desgraçados
149

. 

A essa passagem se segue que, comparando os tipos de regimes elencados, da 

timocracia a tirania, a kallípolis fundada no lógos era não somente a mais bela e livre, como 

seus cidadãos haveriam de ser os mais livres e felizes, uma vez que não são escravos de 

ninguém e nem de si mesmo, sendo esses cidadãos virtuosos os mais justos, ao passo que os 

cidadãos dos outros regimes seriam os mais injustos, variando de grau até culminar no pior 

deles, a tirania. Ora, conclui-se daí que a vida e o indivíduo mais feliz são os que praticam a 

justiça, enquanto o mais infeliz é o antônimo, o injusto, não havendo nesse tipo de vida 

qualquer valor ou qualquer felicidade real
150

. 

 

4.4 A eudaimonia da alma e o louvor à justiça 

 

Para demonstrar e conceder maior legitimidade ao seu raciocínio, o filósofo realizará 

uma comparação entre a divisão estrutural das três classes da cidade com as três partes da 

alma humana. Para cada parte da alma, Sócrates distingue, então, três tipos de prazer e, do 

mesmo modo, três tipos de desejos e poderes. As partes irascíveis e concupiscíveis tendem 

sempre a quererem dominar, vencer, possuir fama e prestígio; já a parte racional, amiga do 

conhecimento e da aprendizagem, essa não se preocupa com essas coisas citadas, mas tão 

somente com a verdade (alétheia). Sendo dessa forma, Sócrates então distingue dessas partes 

da alma três tipos de indivíduos correspondentes a cada uma: o ambicioso, o interesseiro e o 

filósofo. 

Sócrates parte, pois, para o exame de qual desses tipos de indivíduos leva a vida mais 

feliz e agradável. O interesseiro afirmará que a vida mais agradável é a do lucro e do dinheiro, 

                                                           
149

 Ibid., IX, 578b – 580a. 

150
 Ibid. IX, 580c. 

“São exatamente o contrário uma da outra, pois uma é a melhor, a outra 

a pior. (...) E é evidente para qualquer pessoa que não há nada mais 

desgraçado do que a tirania, e nada mais feliz do que a realeza”. 



71 
 

muito mais que a consagrada às honrarias. Já o ambicioso defenderá o contrário, que são as 

honrarias, muito mais do que o dinheiro e o lucro, que fazem de seu modo de vida o mais 

agradável. Porém, o filósofo pensa serem esses prazeres, citados há pouco, frívolos, sendo o 

saber a maior e a mais verdadeira riqueza, na medida em que é ele que produz prazeres mais 

sólidos e duradouros, que ultrapassam aqueles que são propiciados pelo dinheiro e pelo 

prestígio
151

. 

A essa altura do diálogo é afirmado com total evidência o axioma intelectualista que 

preconiza que a vida mais sábia é a vida mais feliz, sendo esta, por sua vez, identificada, em 

última análise, com a vida do filósofo, o qual possui uma sabedoria capaz de lhe fazer 

experimentar as mesmas honras e deleites de que desfrutam os ricos, os corajosos e outras 

figuras eminentes na cidade. Contudo, o filósofo irá saborear um prazer superior que os outros 

homens são, segundo o raciocínio socrático, incapazes de desfrutar: o prazer da 

“contemplação do Ser”
152

. Tal prazer é justamente o que caracteriza o filósofo como o mais 

feliz dos indivíduos, e é estimulado por ele que o filósofo, desenvolvendo sua razão e 

participando mais da verdade, chega a realizar a correta ordenação de sua alma, o que lhe 

torna possível desfrutar dos prazeres relativos a cada uma das outras partes da psykhé de 

forma equilibrada e salutar
153

: 

 

 

 

Dessa maneira, Sócrates coloca a vida do filósofo como a mais feliz, devido à boa 

ordenação de sua própria alma e por participar do conhecimento do Ser e, portanto, da 

verdade. Com esses desenvolvimentos, a posição cognitivista que, segundo cremos, é 

assumida pela República como um princípio fundamental no que diz respeito ao trabalho de 

compreensão do problema da excelência da práxis humana ganha uma derradeira 

fundamentação, resultando na afirmação vigorosa de que a razão e o saber são, 

verdadeiramente, a base da vida mais justa, mais feliz e mais virtuosa. Porém, para finalizar 

seu raciocínio e sua comparação do justo com o injusto, do filósofo com o tirano, Sócrates 

                                                           
151

 Ibid. IX, 581a-e. 

152
 Cf. Ibid., IX, 582c-d. 

153
 Rep. IX, 586e. 

“(...) cumprir em tudo as suas funções e ser justa, e colher cada 

uma os prazeres que lhes são próprios, os de melhor qualidade e 

os mais verdadeiros possíveis”.  

 



72 
 

fará no Livro IX uma última comparação, analisando, dessa forma, o grau de felicidade e de 

infelicidade de cada indivíduo de acordo com suas características.  

Comparando o tirano com o filósofo, Sócrates vai afirmar, a partir de seu raciocínio 

matemático exposto a partir da passagem 587c, que o filósofo é “setecentas e vinte e nove 

vezes” mais feliz do que o tirano e que este, na devida proporção, é igualmente o mais infeliz 

de todos os homens. Tais números, se multiplicados com os seus dias de vida, poderiam 

tornar ainda mais espantoso o “cálculo eudaimonista” por meio do qual Sócrates pretende 

demonstrar a supremacia da vida filosófica sobre a vida do tirano – pelo menos é o que se 

conclui ao fim desse raciocínio
154

. 

Contudo, para dar mais consistência a essa última tentativa de se defender a vantagem 

da justiça sobre a injustiça (e consequentemente da felicidade do homem justo e da 

infelicidade do injusto), o filósofo propõe a seu interlocutor que retornem a questão da 

“aparência” descrita por Gláucon no Livro II. A essa altura do diálogo, Sócrates solicita que 

pensemos em uma imagem da alma similar a uma quimera ou a um monstro, cuja composição 

fosse a seguinte
155

: 

 

 

 

 

O passo seguinte de Sócrates é o de reunir essa três formas em uma única quimera (em 

um único corpo) e, após isso, imaginar essa quimera, cobrir a mesma com a forma humana, de 

um único homem. Sob essa metáfora, Sócrates ilustra a natureza mesma da alma humana e, 

dessa forma, analisa que quem segue o caminho da injustiça está como que alimentando as 

partes irascíveis e concupiscentes dessa quimera (que é a nossa psique), criando dissidência e 

desordem na própria alma, enquanto que aquele que louva e pratica a justiça, adquire o 

domínio de si, ordenando bem a si mesmo e a sua vida, não havendo, então, qualquer 

                                                           
154

  Cf. Rep. IX, 588a-b. 

155
 Idem. IX, 588c-d. 

“(...) uma criatura monstruosa, compósita e policéfala, com cabeças de 

animais domésticos e selvagens a toda a volta, e capaz de alterar, ou de 

criar por si, todas essas formas. (...) E agora modela outra forma de um 

leão, e outra de um homem; mas que a primeira seja muito maior do que 

as outras e a seguir a segunda”. 



73 
 

vantagem em se louvar ou praticar a injustiça
156

. Portanto, quanto ao indivíduo justo e sua 

alma
157

: 

 

 

 

 

Gláucon então, nesse desfecho do penúltimo Livro da República, acrescenta que este 

indivíduo é também como uma imagem da cidade fundada no lógos por eles, não havendo 

muita possibilidade da mesma ser efetivada no horizonte da história e do devir humano (pelos 

diversos motivos enumerados no começo desse capítulo). Porém, o filósofo, como numa 

tentativa de animar seu interlocutor e amigo, o lembra que o mais importante era o paradigma, 

o modelo, o qual poderíamos contemplar no céu e, assim, fundar em nós mesmos nossa 

própria kallípolis. A beleza desse desfecho merece que o citemos integralmente
158

: 

 

 

 

 

O desfecho da República se dá com o controverso Livro X, o qual foi considerado por 

uma boa parte, senão a maioria, dos comentadores como um capítulo suplementar ou mesmo 

um apêndice, já que, como notou Pereira
159

, a discussão já havia sido finalizada com o 

contraste da vida do indivíduo justo e injusto (concluindo ser melhor e mais vantajosa a 

prática da justiça), derrubando de uma vez por todas a concepção de Trasímaco exposta no 

Livro I e retomada no Livro II. Dessa opinião, acerca do Livro X ser um apêndice, 

compartilham os seguintes comentadores: R. L. Nettleship,Goldschmidt, A. D. Woozley,  R. 

C. Cross e Julia Annas, a qual desferiu uma aguda e severa crítica a essa parte da obra 

platônica, classificando-a como um desenvolvimento discursivo confuso e gratuito, localizado 

                                                           
156

 Rep. IX, 589a – 590e. 

157
 Ibid., IX, 591c-d. 

158
 Ibid., IX, 592b. 

159
  Cf. PEREIRA, 1997, XXXIV. 

“(...) a boa forma e o sustento do seu corpo, não a orientará para 

prazeres animalescos e irracionais, nem viverá inclinado a isso, mas 

nem sequer atenderá à saúde, nem dará importância a ser forte, 

saudável e formoso, se com isso não adquirir também a temperança, 

mas em todo o tempo se verá que ele compõe a harmonia do seu 

corpo com vista a acertar o acorde de sua alma”. 

“Mas talvez haja um modelo no céu, para quem quiser contemplá-la e, 

contemplando-a, fundar uma para si mesmo. De resto, nada importa que 

a cidade exista em qualquer lugar, ou venha a existir, porquanto é pelas 

suas normas, e pelas de mais nenhuma outra, que ele pautará o seu 

comportamento”. 



74 
 

num nível muito abaixo do que aquele apresentado em outros momentos da obra, tanto no que 

diz respeito ao estilo literário quanto no que diz respeito à sua força argumentativa
160

. 

Seja como for, há também o outro lado da moeda, o qual defende positivamente o 

Livro X, mesmo ainda enquanto epílogo, como sendo um espelho em relação ao Livro I e 

também como um complemento das ideias que possivelmente ficaram incompletas nos Livros 

II até o IX; tal é a posição, por exemplo, de Nicholas P. White
161

. Porém, de toda forma, não 

nos interessa aqui tomar partido quanto a essa questão, mas tão somente o compreender o 

desfecho da obra e as possíveis implicações argumentativas. 

À luz dessas informações, se considerarmos os argumentos de White, poderemos 

perceber que o Livro X retoma uma importante questão sugerida no Livro V, isto é, se 

levarmos em conta que este último Livro pode nos ajudar a compreender um pouco mais 

algumas questões passadas, poderíamos perceber dois elementos importantes e decisivos para 

nossa análise: a “psicologia” e a “epistemologia”, elementos esses que nos darão algumas 

pistas relativas ao porquê de o Livro X retomar o problema das formas e  a questão do papel 

que a alma desempenha para alcançar não apenas o conhecimento do Ser e do agathón, mas 

também para viver a vida mais justa e virtuosa. 

Ora, a rejeição da arte mimética nos aparece de maneira bem oportuna, pois a mesma, 

se observarmos com cautela, nos sugere uma volta ao problema epistemológico do Ser, 

realizando novamente a distinção entre o filósofo e o amante de espetáculos, entre aquele que, 

através de sua natureza propensa à dialética, alcançou até onde é possível ao gênero 

humano
162

, o conhecimento do Ser e, por outro lado, o poeta, o qual não é capaz de 

contemplar a verdade por trás das formas, nem é capaz de formar, portanto, cidadãos 

verdadeiramente virtuosos e sábios
163

. 

 A outra parte desse Livro corresponde à parte ética e psicológica da nossa 

investigação. Será nas suas últimas passagens que encontraremos na metáfora do Mito de Er, 

o Panfílio, não apenas uma alusão à teoria da reminiscência e da imortalidade da alma, mas, 

sobretudo, um elogio da vida daqueles que praticaram a justiça em suas vidas, colhendo os 

louros da vitória num mundo post mortem, configurando-se, dessa maneira, como uma das 

                                                           
160

  Cf. ANNAS, 1994, p.355. 

161
  Cf. WHITE, 1979, p.29. 

162
  Cf. Rep. VI, 500c. 

163
  Ver, por exemplo, MORROW, 1993, p.307. 



75 
 

mais belas narrativas da República. Acercado significado dessa parábola no interior da 

República, Voegelin nos fornece os seguintes esclarecimentos
164

: 

 

 

 

Dessa forma, longe de ser, a nosso ver, uma parte obscura da República, o Livro X nos 

aparece como mais uma bela metáfora que, recorrendo a elementos míticos e escatológicos, 

pretende fornecer um clímax religioso à visão acerca da dikaiosýne e da vida do indivíduo 

justo que a obra pretende veicular; de fato, trata-se da culminância ou coroamento de uma 

extensa e árdua pesquisa, a qual se mostrou sempre rica em polifonia, envolvendo os mais 

diversos tópicos e os mais diversos aspectos concernentes à vida humana: ética, psicologia, 

política, epistemologia, educação, entre outros elementos complexos. 

Sócrates retoma, dessa forma, algumas considerações que julga importantes e 

essenciais para o seu paradigma da kallípolis. Com isso, ele rejeitará a educação pela via da 

mímesis poética, a qual considera estar três vezes afastada da realidade
165

. Ora, esse raciocínio 

tem como consequência não apenas a censura da arte na pólis, mas a demonstração de que o 

estatuto do qual gozam os poetas (tal como legisladores e sábios) é errôneo
166

, sendo essa 

posição de prestígio legítima apenas para os chefes da cidade, detentores de uma visão 

política aguçada e, sobretudo, de uma tékhne que é a ciência da vigilância, como foi afirmado 

anteriormente na descrição feita por Sócrates. 

Fica então mais evidente a velha disputa entre a filosofia e a poesia, entre a ciência 

(epistéme) e a opinião (dóxa). Essa questão é, para alguns comentadores
167

, uma última defesa 

de Platão contra as questões levantadas nos Livros II e III, as quais não foram suficientemente 

esclarecidas, havendo nisso uma necessidade de maior fundamentação, porém, segundo 

Pereira, essa era uma questão de crucial importância, visto o estatuto do qual gozava a poesia 

no mundo helênico; então, embora o epílogo da obra pareça obscuro e aleatório, Platão se nos 

                                                           
164

  Cf. VOEGELIN, 2012, p.193. 

165
 Rep. X, 597e. 

166
  Ver, por exemplo, ADAM, 1965, p.396, e HAVELOCK, 1963, p.12-13. 

167
  Ver, por exemplo, SHOREY, 1968, p.248 e CONFORD, 1945, p.321. 

“(...) Sócrates não admite para a boa pólis nenhuma poesia, mas ‘hinos 

aos deuses e encômios a homens nobres (agathoi’). Não temos de 

procurar muito longe para encontrar exemplos de ambas as categorias. 

O mito do Panfílio, no final do Epílogo, é um hino aos deuses que são 

justos e sem culpa. E a República é o encômio a um homem nobre – a 

Sócrates”. 



76 
 

mostra mais uma vez em seu vigor analítico e gênio literário, como notou Voegelin, ao 

analisar o caráter metafórico do Mito de Er. 

 

5 CONCLUSÃO 

 

Fazendo uma recapitulação do que foi analisado exaustivamente até o último Livro do 

diálogo, vimos que a pauta da República, longe de abarcar apenas o problema da justiça 

isoladamente, tinha como meta efetuar uma reflexão moral mais complexa, investigando a 

questão da felicidade e do bem daquele que age justamente. Para tanto, como também 

pudemos ver, a obra toma como ponto de partida de suas reflexões tanto as concepções 

tradicionais e mais ortodoxas acerca do assunto, vinculadas ao éthos ancestral (cujos porta-

vozes no texto são Céfalo e, em alguma medida, Polemarco) quanto as ideias mais avançadas 

e vanguardistas da época (representadas por Trasímaco e pelos discursos de Gláucon e 

Adimanto). 

Porém, de maneira genial, Sócrates, um dos personagens mais polêmicos da história 

da filosofia, desafia todas essas concepções, confrontando assim, também, a tradição e as 

crenças morais da pólis de seu tempo, fazendo, dessa maneira, uma grande crítica não apenas 

cultural, mas, sobretudo, ética. Isso significa que o personagem Sócrates, na República, com 

suas análises e questionamentos, busca elaborar um novo paradigma, um novo modelo acerca 

da justiça, a partir do qual a dikaiosýne vem a ser compreendida, tanto no âmbito político 

quanto no âmbito psicológico ou da alma individual, como algo que encontra seu fundamento 

em uma ordem natural das coisas e da vida humana e que depende, para alcançar sua plena 

efetivação, do saber e do exercício efetivo da razão. 

Em nossa análise, pudemos igualmente observar que Sócrates apresenta graves 

reticências quanto à possibilidade de realização histórica da cidade justa e bela que ele e seus 

interlocutores fundam no discurso e que representaria a expressão mais perfeita da dikaiosýne 

no plano comunitário. Mesmo assim, Sócrates se esforça para demonstrar não apenas a 

consistência, mas também a necessidade de se contemplar seu paradigma político como um 

modelo a ser realizado em nossa práxis e em nossas vidas pessoais, mesmo que tal paradigma 

não possa existir efetivamente nos limites da história humana. 

De acordo com a leitura que desenvolvemos, a realização desse procedimento envolve, 

segundo o filósofo, um caminho que só pode ser trilhado com o auxílio do saber (epistéme), o 



77 
 

qual aparece, assim, como o fundamento da práxis humana verdadeiramente reta, virtuosa e 

justa, na medida em que é o saber que nos fornece o controle sobre nós mesmos, 

proporcionando saúde e beleza à alma e à sociedade. 

Tal problemática tratada como objeto principal do nosso diálogo, a saber: a justiça, 

mostra-se cada vez mais atual e relevante nos debates contemporâneos, desde a inserção e a 

obrigatoriedade - vigente desde as resoluções do Ministério da Educação de 2006 e 2007 - do 

ensino de Filosofia como disciplina obrigatória nas grades curriculares de escolas públicas e 

privadas no Brasil, até a última cúpula da Organização das Nações Unidas no final do ano de 

2015 – traçando os dezessete objetivos do milênio até 2030 – renovando e restaurando as 

questões mais fundamentais acerca da ética e do exercício excelente da política. 

Toda essa inovação da parte de Platão constitui não apenas um legado passageiro, 

transitório e sepultado em sua época histórica, mas representa uma herança e uma base para 

pensarmos os valores e as ações que gostaríamos de presenciar e vivenciar no exercício da 

cidadania, no seio da coletividade, a qual reclama por ética, por valores republicanos, por 

isonomia e por igualdade de oportunidades. 

Pois bem, tardou para aparecer a filosofia, seja como for, na claridade da “ágora 

brasileira” (da legalidade, da obrigatoriedade), porém, que a partir dessa contribuição e de 

outros horizontes igualmente respeitáveis, possamos construir também e fundar, nem que seja 

para nós mesmos, a nossa kallipolis, nossa cidade bela, não necessariamente idêntica à que 

Platão pensou em sua aclamada obra, mas baseada, sim, nos princípios os quais o discípulo de 

Sócrates nunca esqueceu: o princípio da polifonia, do diálogo e da busca incessante e corajosa 

pela verdade, seja ela qual for, esteja ela onde estiver. Concluímos, então, que, na República, 

nos é oferecido um modelo de justiça alternativa em relação às concepções iniciais
168

 dos 

interlocutores de Sócrates, fundamentado no saber e no conhecimento filosófico (em última 

instância), confirmando nossa suposição inicial (nossa suspeita) de que Platão, ao pensar o 

problema da dikaiosýne, a coloca como o centro de todas as virtudes (as quais, por sua vez, 

são expressões do bem) e como a ponte para se alcançar não apenas uma vida reta e virtuosa 

(no âmbito pragmático da pólis), mas, sobretudo, eudaimônica, feliz. 

Nesse ponto de vista, Gazolla afirma sabiamente que todos os Livros da República 

mostram, de maneira ora evidente, ora sutil, que Platão não prioriza a constituição e a 

                                                           
168

  Ver, OLIVEIRA, 2013, p.116. 



78 
 

estrutura da cidade justa, mas sim a formação de possíveis homens justos e ações justas, 

voltando sua reflexão essencialmente para a esfera ética
169

. Nem todos os leitores, sobretudo 

os menos experientes, conseguem identificar o referido diálogo como essencialmente ético, 

pois acabam enxergando as espumas e as ondas do mar, o que está na superfície e, sem 

perceber a grandiosidade do oceano e suas profundezas, realizam uma leitura apressada e 

taxativa, concluindo erroneamente, segundo esclarecemos na nossa perspectiva, que  a obra é 

de caráter político em sua totalidade, ignorando os motivos e pressupostos fundamentais da 

organização e da dinâmica do diálogo. 

Como notou Thomas Szlekák, nunca faltaram leitores e comentários sobre a extensa 

obra platônica pelo seu caráter, como dissemos anteriormente, polifônico
170

, que dialoga a 

todo o momento com as questões mais intrínsecas da humanidade, seja em sua própria época, 

seja no medievo, na modernidade ou agora, nesse exato momento. O desfecho e, sobretudo, as 

últimas palavras do diálogo revelam e confirmam mais uma vez a posição que assumimos na 

análise dessa magnífica e canônica obra da história do pensamento filosófico ocidental. 

Encerremos nossa análise, então, com o belíssimo desfecho da República, que fala por si 

só
171

: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
169

  Cf. GAZOLLA, 2009, p.119-120. 

170
  Cf. SZLEKÁK, 2005, p.9. 

171
 Rep. X, 621c-d. 

“Foi assim, ó Gláucon, que a história se salvou e não pereceu. E poderá 

salvar-nos, se lhe dermos crédito, e fazer-nos passar a salvo o rio do 

Letes e não poluir a alma. Se acreditarem em mim, crendo que a alma é 

imortal e capaz de suportar todos os males e todos os bens, seguiremos 

sempre o caminho para o alto, e praticaremos por todas as formas a 

justiça com sabedoria, a fim de sermos caros a nós mesmos e aos deuses, 

enquanto permanecermos aqui; e, depois de termos ganho os prêmios da 

justiça, como os vencedores dos jogos que andam em volta a recolher as 

prendas da multidão, tanto aqui como na viagem de mil anos que 

descrevemos, havemos de ser felizes”. 



79 
 

REFERÊNCIAS 

 

ADAM, James. The Republic of Plato. Edited with critical notes, commentary and appendices 

(1902). With a new introduction by D. A. Ress. Cambridge University Press, 2 vols., 1965. 

ANNAS, Julia. An Introduction to Plato´s Republic. Oxford University Press (1981, 1991). 

Trad. Fr.: Paris Presses Universitaires de France, 1994. 

ARAÚJO JR, Anastácio Borges de. Os sentidos de Kreítton no Livro I da República de 

Platão. In: XAVIER, Dennys Garcia; CORNELLI, Gabrielle (Org.). A “República” de 

Platão: Outros Olhares. 1a.ed. São Paulo, Edições Loyola, 2011, v.1, p.197-207. 

BARKER, E. The Political Thought of Plato and Aristotle (1959). New York, Dover 

Publications, 2009. 

BLOOM, Allan. The Republic of Plato. Translated with  notes and an interpretive essay. New 

York: Basic Books, 1991 [1968]. 

BULFINCH, Thomas. O Livro da Mitologia: A Idade da Fábula. Tradução de Luciano Alves 

Meira, 1.ed. Martin Claret, São Paulo, 2013. 

CLAUDEL, Paul. Lettre à l´abbé Brémond sur l.inspiration poétique. In: Oeuvres en prose, 

Pléiade, Gallimard, Paris 1965, p.45. 

CONFORD, F. M. The Republic of Plato. New York, Oxford University Press, 1945. 

DIXSAUT, Monique. Metamorphoses de la dialectique dans les dialogues de Platon. Paris: 

Vrin, 2001. (Bibliothèque D´Histoire de la Philosophie). 

FORDE, Steven. Gender and Justice in Plato. In: American Political Science Review, vol.92, 

n. 3, p. 657-670. Published by American Political Science Association. September, 1997. 

GADAMER, H.-G. A ideia do bem entre Platão e Aristóteles. Martins Fontes, São Paulo, 

2009. 



80 
 

GAISER, K. Platone come scrittore filosofico. Saggi sul l´ermeneutica dei dialoghi platonici.  

Bibliópolis, Nápoles, 1985. 

GAZOLLA, R. O cosmos de cada um: o cuidado de si – Considerações sobre o livro IX de A 

República de Platão. In: CENCI, A.V.; DALBOSCO, C.A. & MÜHK, E.H. (Orgs.). Sobre 

filosofia e educação: racionalidade, diversidade e formação pedagógica. Passo Fundo: UFP, 

2009. 

GOBRY, Ivan. Vocabulário grego da filosofia. Tradução de Ivone C. Benedetti. Ed. Martins 

Fontes. São Paulo, 2007. 

GOLDSCHMIDT, V. Questions platoniciennes. Paris, J. Vrin, 1970. 

GOMPERZ, Theodor. Os pensadores da Grécia: história da filosofia antiga (Tomo II- 

Filosofias Socrática e Platônica). Tradução de Cláudio J. A. Rodrigues. Primeira edição, São 

Paulo: Ícone, 2013 (Coleção fundamentos da filosofia). 

HAVELOCK, Eric. Prefácio a Platão. Tradução de Enid Abreu Dobránzsky. Campinas: 

Papirus, 1996. 

______. Preface to Plato. Oxford, Blackwell, 1963. 

HOMERO. Ilíada. Tradução de Haroldo de Campos. São Paulo: Arx, 2003. Vol. I/ II. 

______. A Odisséia. Tradução de Trajano Vieira, Editora 34, São Paulo, 2012, Segunda 

edição. 

JAEGER, Werner. Paidéia: a formação do homem grego. São Paulo: Martins Fontes, 1995. 

______. Praise of Law: The Origins of Legal Philosophy and the Greeks. In: Scripta minora. 

Roma, Edizione di Storia e Letteratura, 1960, v.2.  

KOYRÉ, A. Introdução à leitura de Platão. Tradução Helder Godinho. Lisboa: Editorial 

Presença, 1988. 

KRÄMER, H. Über den Zusammenhang Von Prinzipienlehre und Dialektik bei Platon. Zur 

Definition des Dialektikers Politeia 534b-c, “Philologus”, 110 (1966), p.35-70; republicado 

em: Das Problem der ungerschriebenen Lehre Platons, p.394-448, edição italiana: Dialettica 



81 
 

e definizione del Bene in Platone. Tradução de E. Peroli e introdução de G. Reale, Vita e 

Pensiero, Milão, 1989. 

MENESES, Luiz Maurício Bentim da Rocha. Nova interpretação da passagem 359d da 

República de Platão. In Kriterion, Belo Horizonte, nº 125, Jun./2012, p. 29-39. 

MORROW, G. Plato´s Cretan City: A historical interpretation of the Laws. Princeton, 

Princeton University Press, 1993. 

NETTLESHIP, R. L. Lectures on the Republic of Plato. London, MacMillan (1987) repr. 

1964. 

NUSSBAUM, M. C. A fragilidade da bondade – Fortuna e ética na tragédia e na filosofia 

grega. Martins Fontes, São Paulo, 2009. 

OLIVEIRA, Richard R. Demiurgia política: as relações entre a razão e a cidade nas Leis de 

Platão. São Paulo: Loyola, 2011. 

______. Pólis e nómos: o problema da lei no pensamento grego. São Paulo: Loyola, 2013 

(coleção FAJE). 

______. Areté e vida primitiva: uma comparação entre o livro II da República e o livro III 

das Leis. In Kléos, n.9/10: 115- 143, 2005/6. 

PAVIANI, Jayme. As origens da ética em Platão. Rio de Janeiro, Ed. Vozes, 2013. 

PLATON (1950). Oeuvres complètes. Paris: Gallimard (Organização, tradução e notas de L. 

Robin e M. J. Moreau). 

PEREIRA, Maria H. da Rocha (tradução, introdução e notas). A República. Lisboa: Calouste 

Gulbenkian, 1997. 

RAVEN, J. E. Plato´s Thought in the Making. Cambridge University Press, 1965. 

REALE, Giovanni. Para uma nova interpretação de Platão: Releitura da metafísica dos 

grandes diálogos à luz das “Doutrinas não-escritas”. Tradução de Marcelo Perine. Edições 

Loyola, São Paulo, 2004. 



82 
 

REVERDIN, O. La religion de La cite platonicienne. Paris, E. de Boccard, 1945. 

ROMILLY, J. de. La loi dans La pensée grècque. Des origines à Aristote. Paris, Société 

d´édition “Les Belles Lettres”, 1971. 

SANTAS, G. X. The Form of the Good in Plato´s Republic. In: FINE, Gail (ed.), Plato 1, 

Oxford, 1999, 247-274.  

SARTORI, G. A teoria da democracia revisitada. II: As questões clássicas. Tradução de 

Dinah de Abreu Azevedo. São Paulo, Ática, 1994. 

SHOREY, Paul. What Plato Said. The University of Chicago Press, 1968. 

STRAUSS, L. The City and Man. Chicago, University of Chicago Press, 1978. 

SZLEKÁK, Thomas A. Ler Platão. Tradução de Milton Camargo Mota. Edições Loyola. São 

Paulo, 2005. 

VAZ, H. C. de Lima. Escritos de Filosofia II: ética e cultura. São Paulo, Loyola, 1988. 

VERNANT, J.-P. Mythe et religion em Grèce ancienne. Paris, Seuil, 1990. 

_____. Mito e religião na Grécia antiga. Tradução de Joana Angélica D´Avila Melo. Ed. 

Martins Fontes, II edição. São Paulo, 2012. 

VIDAL-NAQUET, P. Le monde d´Homère. Paris, Perrin, 2002. 

VILLELA-PETIT, Maria da Penha. “Platão e a poesia na República”. In Kriterion n.107, 

2003, p.51-71. 

VOEGELIN, Erick. Ordem e História, v.III: Platão e Aristóteles. Tradução de Cecília 

Camargo Bartalotti. Edições Loyola, São Paulo, 2012. 

WHITE, Nicholas P. A Companion to Plato´s Republic. Oxford, Blackwell, 1979. 


