
 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

ANAMARIA SOBRAL COSTA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AS DUAS CABEÇAS DE ALEXANDRE: 

Cinema e Teatro em dissonância 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2017 
 



 

 

 

 

ANAMARIA SOBRAL COSTA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AS DUAS CABEÇAS DE ALEXANDRE: 

Cinema e Teatro em dissonância 

 

 

 

 
Tese apresentada à Universidade Federal 

de Pernambuco como parte dos 

requisitos para obtenção do título de 

Doutora em Comunicação Social 

Área de concentração: Comunicação 

Orientador: Prof. Dr. Paulo Carneiro da 

Cunha Filho 

 

 

 

 

 

 

Recife  

2017  



 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecário Jonas Lucas Vieira, CRB4-1204 

 
 

 

  

C837d Sobral Costa, Anamaria  
 As duas cabeças de Alexandre: cinema e teatro em dissonância / 

Anamaria Sobral Costa. – Recife, 2017. 
  248 f.: il., fig.   

 
  Orientador: Paulo Carneiro da Cunha Filho. 
  Tese (Doutorado) – Universidade Federal de Pernambuco, Centro de 

Artes e Comunicação. Comunicação, 2017. 
                           
 

   Inclui referências.  
 
 

     1. Cinema. 2. Teatro. 3. Teatralidade. 4. Cinemativadade. 5. 
Dissonância. I. Cunha Filho, Paulo Carneiro da (Orientador). II. Título. 

 
 

         302.23     CDD (22.ed.)    UFPE (CAC 2017-224) 
       



 

 

 

 

ANAMARIA SOBRAL COSTA 

 

 

AS DUAS CABEÇAS DE ALEXANDRE: Cinema e Teatro em dissonância 

 

 

Tese apresentada à Universidade Federal 

de Pernambuco como parte dos 

requisitos para obtenção do título de 

Doutora em Comunicação Social 

 

 

 

Aprovado em: 12/09/2017. 

 

 

BANCA EXAMINADORA: 

 

 

 

__________________________________________________________ 

Prof. Dr. Paulo Carneiro da Cunha Filho (Orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 

__________________________________________________________ 

Prof. Dr. Rodrigo Octávio d’Azevedo Carreiro (Examinador interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 

__________________________________________________________ 

Prof. Dr. Thiago Soares (Examinador interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 

__________________________________________________________ 

Prof. Dr. Luís Augusto da Veiga Mota Reis (Examinador externo) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 

__________________________________________________________ 

Prof
a
. Dra. Renata Pimentel Teixeira (Examinadora externa)  

Universidade Federal Rural de Pernambuco. 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus pais, : 

Rosilda Inácio de Sobral (In Memoriam) 

Jaime de Melo Costa (In Memoriam), 

Memória gravada na pele. 

Dedico 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

AGRADECIMENTOS: 

Ao meu filho Miguel, minha maior alegria; 

A Ricardo, pelo companheirismo, pelo afeto e pela 

paciência com a minha impaciência. 

Aos meus irmãos, Jaime, Paulo e Tute, pela parceria e 

ajuda em todos os momentos. 

Aos meus sobrinhos, Ana Beatriz, Caio, Heitor, Mateus, 

Dora e Guita, por fazerem a vida melhor, 

A Dona Valderez, pela ajuda durante as minhas lidas 

com esta tese; A Tiane, pelos serviços de irmã, pelas 

Referências etc.; e a Mainá, mesmo de longe; 

A Stella Telles (pelas leituras, pela casa, pelas conversas 

preciosas, por sua inteligência e sabedoria); 

A Marcos Galindo que abriu a casa, o escritório e os 

ouvidos com tanta afetividade;  

Ao meu orientador Paulo, por ter topado participar disto 

aqui, por seu amor ao cinema e por lidar com tudo com 

tanta calma; 

A Rodrigo Carreiro, que me ajudou tantas vezes, com 

enorme generosidade e salvadoras indicações de autores. 

Agradeço extensivamente a “Bobó”, que me mostrava 

formigas e desenhava na minha agenda;  

A Luís Reis, pela disposição em me ouvir, pelas leituras 

atentas e críticas e pelo seu amor ao teatro,      

Aos professores, funcionários e colegas do PPGCOM. 

A minha companheira de orientação Bárbara Gollner que 

eu gostaria que estivesse por aqui agora (In Memoriam) ; 

A Paulo Leonardo por trazer uns exemplos que me 

fizeram pensar; 

A Sérgio Godoy, amigo e orientador de dissonâncias;  

A Camilla e Pedro, Rakuel e Barbosa, Dori e Julien, 

Renata e Felipe, Aline e Denilson, pelos convites feitos a 

Miguel, enquanto eu estava entre Alexandres; 

A minha queridíssima amiga Mariângela Galvão, por ser 

minha grande amiga; 

Ao meu amigo de fé, Quiercles Santana, pelo 

entusiasmo, pelos ouvidos, pelos cafés; 

Aos meus queridíssimos alunos do Curso de 

Interpretação para Teatro do SESC. (Santo Amaro, 

Turmas 2013 e 2016 (Bissextos); Piedade, turmas 2014 e 

2017); 

Aos meus colegas, professores e parceiros nos Cursos de 

Interpretação para Teatro e, especialmente, ao meu 

querido Rodrigo Cunha (Dupla). 

A Diogo, pelo Sumário e pelo entretenimento de filho; 

À toda a minha família e aos amigos   



 

 

 

 

RESUMO  

Comumente descritos como opostos, ou como irmãos e rivais, o cinema e o teatro 

apresentam uma história cheia de conflitos e desconfianças mútuas. Na busca pela 

especificidade das formas – uma tônica do modernismo – um panorama disjuntivo foi se 

criando, a ponto de uma forma ser vista como espelho inverso da outra. Certas falas, 

pensamentos e práticas parecem mostrar que esse antagonismo dura até hoje, quando 

tanto se fala em dissolução de fronteiras. Baseada na ideia de que a proximidade entre 

cinema e teatro (que frequentemente fazem uso de elementos em comum: texto, 

encenação, luz, cenário, figurino, atores etc.) gera uma espécie de tensão identitária, a 

tese investiga alguns dos argumentos normalmente usados para demarcar cinema e 

teatro em campos opostos: o teatro é uma expressão baseada no verbal? O cinema é a 

dança das imagens? O  teatro é o lugar da perspectiva fixa enquanto o cinema é o lugar 

da perspectiva móvel? O cinema está vocacionado às estéticas do real enquanto o teatro 

se afirma preferencialmente enquanto construção? O trabalho propõe a metáfora da 

dissonância para interpretar algumas possibilidades e potencialidades de conjunção 

entre as duas formas, na qual a distinção não é vista como oposição. A dissonância é 

proposta como estética de uma convivência que, mesmo sendo áspera (e por isso 

mesmo), pode produzir formas potentes que desafiam os lugares comuns do cinema e do 

teatro. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Cinema. Teatro. Teatralidade. Cinematividade. Dissonância. 

 

  



 

 

 

 

ABSTRACT  

Usually described as opposites, or as brothers and rivals, cinema and theater have a 

history full of conflicts and mutual mistrust. In the search of the specificity of the forms, 

which is an issue of modernism, a disjunctive panorama has been created until the point 

in which one form is perceived as the opposite reflection of the other. Some claims, 

thoughts and  practices seem to show that this antagonism lasts until today, even though 

so much is said about borders dissolution. Based on the idea that the proximity between 

cinema and theater (that frequently make use of common elements such as text, staging, 

lights, set, costume, actors etc.) creates some kind of identity tension, this thesis 

investigates some of the arguments generally used to demarcate cinema and theater in 

opposite sides: is theater an expression based on verb? Is cinema the dance 

of the images? Is theater the place of static perspective while cinema is the place of the 

mobile perspective? Is cinema inclined to the aesthetics of real while theater affirms 

itself as a construction? This thesis proposes the metaphor of dissonance in order to 

interpret some possibilities and potentialities of conjunction between these two forms, 

in which the distinction is not seen as an opposition. The dissonance is proposed 

as aesthetic of a coexistence that, despite being rough (and hence it), can produce 

powerful forms that challenge the commonplaces of cinema and theater. 

KEY-WORDS: Cinema. Theatre. Theatricality. Cinemactivity. Dissonance. 

 

  



 

 

 

 

RESUMÉE  

Communément décrits comme des opposés ou comme frères et rivaux, le cinéma et le 

théâtre présentent une histoire pleine de conflits et de soupçons mutuels. Dans la quête 

de la spécificité des formes - un dessein du modernisme - un panorama dissociable est 

créé, á tel point qu'une forme pouvait être considérée comme le miroir opposé de l'autre. 

Certains discours, pensées et pratiques semblent montrer que cet antagonisme dure 

jusqu'à aujourd'hui, alors qu'on parle tant de la dissolution des frontières. Selon l'idée 

habituelle que la proximité entre le cinéma et le théâtre (qui utilisent souvent des 

éléments communs : texte, mise en scène, lumière, décor, costumes, acteurs, etc.) 

génère une sorte de tension d'identité, cette thèse étudie certains des arguments utiliser 

pour démarquer le cinéma et le théâtre : le théâtre est une expression basée sur le 

discours verbal ? Le cinéma est la danse des images ? Le théâtre est le lieu de la 

perspective fixe alors que le cinéma est le lieu de la perspective mobile ; Le cinéma est 

orienté vers l'esthétique du réel alors que le théâtre s´affirme préférentiellement comme 

une construction? Ce travail propose la métaphore de la dissonance pour interpréter 

certaines possibilités et potentialités de conjonction entre les deux formes, dans laquelle 

la distinction n'est pas considérée comme une opposition. Cette dissonance est proposée 

comme l´esthétique d'une coexistence qui, même si brutale (et justement pour cette 

raison), peut produire des formes puissantes qui défient les lieux commons du cinéma et 

du théâtre. 
 

MOTS CLEFS : Cinéma. Théâtre. Théâtralité. Cinemactivité. Dissonance. 
 

 

 

  



 

 

 

 

 

SUMÁRIO 

 

1 APRESENTAÇÃO ....................................................................................................  10 

2 PRÓLOGO OU PANORAMA DE UMA DISJUNÇÃO ........................................  25 

3 O MITO DAS ESPECIFICIDADES: MODERNISMO E (ANTI) 

TEATRALIDADES ................................................................................................... 

 

 32 

3.1 Demasiadamente humano .........................................................................................  36 

3.2 Virtuosamente maquínico .........................................................................................  41 

3.3 O crime da lesa-especificidade ou O teatro como entre-espaço ...........................  48 

4 CINEMA E TEATRO: MITO E MATÉRIA DAS IDENTIDADES ....................  65 

4.1 Dos riscos do tempo no Teatro ..................................................................................  71 

4.2 Do passado modelado e presente: O cinema ...........................................................  83 

4.3 Dos tempos impuros das identidades .......................................................................  97 

5 O VERBO É TEATRAL E O CINEMA É A DANÇA DAS IMAGENS? A 

PRETEXTO DO TEATRO FILMADO .................................................................. 

 

104 

5.1 O verbo é teatral? ...................................................................................................... 107 

5.2 O cinema é a dança das imagens? ............................................................................ 119 

5.3 Verbo e Verbo-Imagem: um imaginário copulativo ............................................... 138 

 ENTRE CAPÍTULOS E ENTRE FORMAS ........................................................... 146 

6 DAS PERFORMANCES DO REAL NO CINEMA E NO TEATRO .................. 171 

6.1 A disjunção na via da Realidade .............................................................................. 176 

6.2 Imagens e Performances do Real ............................................................................. 202 

6.3 Uma síntese complexa ................................................................................................ 211 

7 A DISSONÂNCIA COMO ESTÉTICA DE CONVIVÊNCIA .............................. 217 

 REFERÊNCIAS ......................................................................................................... 232 

 REFÊNCIAS DE ESPETÁCULOS ......................................................................... 241 

 REFERÊNCIAS AUDIOVISUAIS .......................................................................... 244 

 

 



10 

 

 

 

1 APRESENTAÇÃO  

  

 Numa noite do início do século XX Serguei Eisenstein observa duas cabeças de 

cera expostas na vitrine de um museu. Elas representam Alexandre, o Grande, aos 25 e 

aos 40 anos (dois tempos num mesmo espaço), e despertam um estranhamento em 

Eisenstein, que tece uma analogia entre os Alexandres, o teatro e o cinema: “sustentei 

que a existência do teatro ao lado do cinema era igualmente absurda, porque o cinema 

era na realidade a idade adulta do teatro” (2002, p. 172). Anos depois, descrevendo essa 

experiência, o cineasta atribui a sua ideia de que o cinema superava todas as outras artes 

a um arroubo de juventude. 

A imagem criada por Eisenstein desses Alexandres não descolou da minha 

cabeça durante o tempo de pesquisa e de criação deste trabalho. Mesmo sendo revista 

por ele como “um arroubo”, ela parecia condensar uma série de estranhamentos e 

tensões mais ou menos latentes quando pomos teatro e cinema frente a frente, como na 

vitrine do museu. Mas que estranhamentos seriam esses? Entendo que a proximidade 

entre as duas formas (que se evidencia a partir do momento em que o cinema percebe 

sua vocação ficcional), interseccionadas pelo uso de elementos como encenação, texto, 

atores, iluminação, figurinos e cenografia, cria uma espécie de zona de tensão.  

De fato, o estudo da história do cinema e do teatro em relação parece comprovar 

essa ideia, mostrando uma série de conflitos históricos e desconfianças mútuas. Esta 

pesquisa surge de uma inquietação perante falas, comportamentos e pensamentos que 

expressam tais desconfianças, categorizando o cinema e o teatro como expressões 

antagônicas, a despeito das inúmeras experiências de hibridação e/ou de trocas e 

influências mais ou menos explícitas. Partindo da observação empírica e passando aos 

debates, às leituras e às apreciações de filmes e de espetáculos de teatro surgiu a ideia 

de que o encapsulamento de determinadas experiências históricas – seccionadas e 

repetidas como mitos fundadores de identidades – fomenta ainda hoje, a ideia de duas 

formas de expressão antitéticas. Por um lado, o registro de determinados teatros é visto 

como exemplo do que seria o teatro como um todo (exagerado, verborrágico, em 

perspectiva fixa etc.), sendo a ideia mesma de teatro frequentemente rejeitada por parte 

dos criadores/pensadores de cinema. Por outro lado, o aspecto industrial do cinema, e a 

acusação de ser mero entretenimento, em contraposição à seriedade/humanidade da arte 

teatral também foram/são professados por parte de alguns criadores de teatro. Mas por 

que, apesar das inúmeras e distintas maneiras de lidar com as ideias do que 



11 

 

 

 

supostamente é (ou deixa de ser) teatro e do que seria (ou deixaria de ser) cinema, 

presentes ao longo da história, esse antagonismo ainda ecoa (segundo pretendo 

demonstrar)? E, sobretudo, por que certos clichês permanecem mesmo entre alguns 

pesquisadores e pensadores dessas formas de expressão (ultrapassando os lugares 

comuns)? Que fundamentos os sustentam?  

Para que se entenda em que perspectiva essas questões foram se formulando, 

faço um recuo, esclarecendo, como se diz na pesquisa acadêmica, “o meu lugar de fala”. 

Boa parte da minha experiência como atriz e, posteriormente, professora e encenadora, 

foi desenvolvida no teatro. Ao longo desse tempo vieram também experiências pontuais 

no cinema: como atriz, produtora de elenco, diretora de produção, assistente de arte e 

diretora de interpretação, sendo essa última uma experiência bem recente (2016). No 

trânsito entre esses meios surpreenderam-me inúmeras atitudes e circunstâncias que 

evidenciavam certo estranhamento entre as formas-teatro e as formas-cinema. Nesta 

apresentação, busco iniciar a reflexão sobre o tema com base em relatos de cenas e de 

falas que presenciei/ouvi no meu cotidiano e que, justamente por parecerem muito 

presentes, instigaram a busca de uma compreensão mais ampla do problema. 

No início da década de 1990, muito antes da formalização desta pesquisa, 

chamaram-me a atenção pessoas vestindo uma camiseta onde se lia: “Vá ao teatro!” e, 

na parte de trás: “mas não me chame
1
”. As camisetas parodiavam uma campanha 

anterior que buscava incentivar o público a ir ao teatro. Na época, surpreendeu-me – 

além da declarada antiteatralidade – o fato de que, dentre as pessoas que vi com a 

camiseta, boa parte era de cinéfilos. Anos depois, ouvi um comentário de um colega 

(cinéfilo), em que este dizia que “o problema do teatro é que tem gente lá”. O mesmo 

comentário, eu ouviria várias outras vezes, praticamente com as mesmas palavras, e 

percebi que se tratava de algo como um bordão/uma máxima.  

 Em 2013, o dramaturgo e professor de teatro Luís Reis defende o caráter e a 

importância desse aspecto público do teatro (o mesmo que o referido comentário 

ironiza), com o texto Vá ao cinema, mas não me chame. Reis comenta o caso da 

referida campanha, denunciando que, por trás de algumas máximas antiteatrais, 

encontra-se uma atitude comodista de “não correr riscos” nem “trabalhar como 

cocriador de nenhum acontecimento artístico”. A polêmica em torno da questão serve 

de introdução às frequentes dicotomias associadas quando se trata de pensar o teatro e o 

                                                 
1
De acordo com o professor Luís Reis, a campanha teve início na década de 1980, no Rio de Janeiro e foi 

encabeçada pelo grupo do programa de TV: Casseta & Planeta Urgente!  



12 

 

 

 

cinema em relação. No caso da contracampanha, a rejeição a uma forma de expressão 

como um todo, e não a esta ou aquela peça/espetáculo especificamente pareceu-me 

curiosa, já que nunca ouvira algo parecido em relação às outras artes. O fato de que essa 

rejeição parecia ganhar ênfase quando se trata do olhar do cinema sobre o teatro era, a 

meu ver, particularmente inquietante já que, pensava eu, as duas formas de expressão 

pareciam ter muito em comum: o hábito de contar histórias (mais ou menos ficcionais); 

de lidar com textos/roteiros; de trabalhar com atores, com figurinos, cenários, música, 

luz; e de serem artes temporais (que se desenvolvem ao longo do tempo, como a 

música). Depois, descobri que essas questões eram tão antigas quanto a história do 

cinema, e que as semelhanças “ilusórias” entre as duas formas de expressão, como diz 

André Bazin (1991, p.83), apenas aumentavam a tensão/a rivalidade entre os 

imaginários das formas-teatro e das formas-cinema. 

 Falas em blogs, discussões informais ou mesmo entrevistas contendo 

comparações por disjunção apontam o quanto de estranhamento está contido entre os 

meios teatral e cinematográfico. As comparações parecem sempre vir com uma 

adversativa, como na música Gerânio, na qual Marisa Monte diz da sua personagem: 

“Vai ao teatro, mas prefere cinema, sabe espantar o tédio” (grifo meu). Ou na peça A 

house in Asia, na qual um personagem – que imita um cowboy de faroeste americano – 

responde a outro – que está preocupado com o modo como um filme aborda um 

acontecimento real: “Um filme é apenas um filme. Se você quer fazer algo sério devia ir 

para o teatro, procurar um desses encenadores modernos, contemporâneos […]. Se quer 

ser um perdedor
2
.” O comentário revela uma autoironia da peça, a qual trabalha com 

estereótipos, transformando-os em imagem e texto e emoldurando-os para apreciação e 

reflexão do público. De certo modo, talvez seja algo parecido o objetivo desta tese. 

 Cenas, falas e experiências se acumulam reforçando a ideia de que o cinema e o 

teatro, principalmente quando tratados em relação, são abordados em uma perspectiva 

dual e disjuntiva – talvez como um hábito adquirido para dissipar a “ilusão” das 

semelhanças. Um rito repetido para reforçar identidades, no qual, afirmar uma, implica 

negar a outra: como torcedores de times rivais ou partidários do cordão azul ou do 

encarnado. Mas haverá algo na materialidade do que quer que venha a ser teatro que 

seja de fato tão díspar do que quer que venha a ser cinema e vice-versa? Trata-se de 

experiências não apenas distintas, mas também opostas? O desejo de sair das 

                                                 
2
O espetáculo do grupo catalão Agrupación Señor Serrano se apresentou no Recife nos dias 14 e 15 de 

janeiro de 2016, dentro da programação do 22
o 
Janeiro de Grandes Espetáculos. A citação é de memória. 



13 

 

 

 

impressões e de entender como e por que essas formas artísticas foram sendo 

desenhadas historicamente como antípodas, formalizou-se como projeto de tese. 

 Em 2013, cursando o primeiro ano do doutorado, a palavra dissonância não saía 

da minha cabeça, e me parecia útil para entender o contexto conflituoso das relações 

entre teatro e cinema. Na música, a dissonância remete ao “encontro de duas notas que 

não se enquadram na harmonia convencional” (ISAACS; MARTIN, 1985, p.104). 

Quanto menor é o intervalo entre duas notas, segundo a teoria da música tonal, maior a 

dissonância do acorde que as contêm. Essa ideia de uma proximidade áspera parecia- 

-me esclarecedora para compreensão do problema. Mas não estava claro, então, se e de 

que forma ela poderia contribuir para a discussão. A dissonância ficou latente. 

 No mesmo ano, uma amiga, Mariângela Galvão, que é produtora de cinema
3
 

comenta: “vou fazer um casting amanhã com uma diretora que não pode nem ouvir a 

palavra teatral”. Ao que comentei: “é sobre isso que trata a minha pesquisa”; e ela: “na 

verdade, todo diretor (de cinema) que eu conheço não pode ouvir a palavra teatral”. O 

comentário me interessou porque parecia dar forma a hábitos, julgamentos e a tal 

dissonância/estranhamento que a meu ver careciam de uma discussão consequente.  

 Abro um parêntese para lembrar que o adjetivo teatral referindo-se a algo 

exagerado, artificial e artificioso ultrapassa em muito o âmbito das formas artísticas, 

sendo de uso corriqueiro na linguagem cotidiana. No próprio teatro essa abordagem 

pejorativa tem lugar baseada em uma variante do termo. Quando se quer dizer que algo 

é exagerado, convencional ou mesmo de uma escola considerada antiga de encenação 

e/ou de interpretação se diz que o espetáculo/ator é muito “teatrão”. Por outro lado, a 

ideia de cinema, aparentemente, só é usada ‘em negativo’ quando há alguma referência 

a um aspecto comercial, a partir do qual a obra em questão é categorizada como 

“pipoca”. Mesmo assim, tal uso me parece pouco comum dentro do teatro, sendo mais 

usado pelo próprio cinema para criticar, rotular ou simplesmente indicar algumas de 

suas vertentes. No teatro, quando o objetivo é desfazer de uma determinada obra, por 

comparação com outro meio – empurrando algo que incomoda para o domínio do outro 

– o jargão diz que tal espetáculo é muito “televisivo” ou que aquela peça parece 

“novela” 
4
.  

No prisma do cinema, o teatral se torna ainda mais pejorativo que no uso 

                                                 
3
Mariângela Galvão trabalha há 20 anos  como produtora de cinema na cidade de Lausanne, na Suíca. 

4
As relações do teatro e do cinema com a televisão suscitam questões que me parecem bastante 

pertinentes à esta discussão. No entanto, pela dificuldade de abarcar mais um imenso conjunto como o 

das formas televisivas, tais questões ficam de fora desta tese, sendo apenas eventualmente mencionadas. 



14 

 

 

 

comum, surgindo frequentemente como antítese do que se quer da estética de modo 

geral e da interpretação do ator de modo específico. Tal ojeriza bate com as queixas, 

comuns entre atores, de que os profissionais vinculados ao cinema raramente 

frequentam as peças locais, desconhecendo mesmo os atores de seu contexto cultural, a 

menos que estes componham o elenco de outros filmes. Razão para outra queixa 

corrente: a de que os elencos de boa parte dos filmes costumam girar em torno dos 

mesmos nomes
5
. Já os diretores de cinema reclamam que muitos atores não 

compreendem as necessidades de interpretação do meio, o que resultaria na indesejada 

overacting. 

  Como corpo em trânsito entre formas artísticas, o ator frequentemente será visto 

como portador de uma teatralidade indesejada e composta por gestos largos, expressão 

facial carregada, voz impostada e excesso de fala. Por isso, muitos cineastas trabalharão 

com “não atores” (atores não profissionais escolhidos por suas semelhanças com ‘a 

personagem’), em busca de uma estética livre dessa teatralidade
6
 (como a diretora citada 

acima). Ante essa demanda, os cursos de interpretação para cinema se multiplicam, 

visando os atores desejosos de uma oportunidade no ecrã. Em tais cursos, repete-se a 

necessidade de uma interpretação específica, em torno das palavras: minimalismo e 

naturalismo. Livros como Fátima Toledo – Interpretar a vida, viver o cinema (Maurício 

Cardoso, 2014) e Como parar de atuar (Harold Guskin, 2014) ganham espaço nas 

prateleiras. Tudo em busca de uma interpretação que não pareça ser o que é. 

 A ânsia por uma interpretação transparente ou mesmo a busca por uma não 

interpretação (ideia do não artifício) conjugam uma antiga cantilena que remonta a 

Platão e à busca pela verdade no mundo das ideias em oposição ao fingimento do 

hypokratis, modo como era conhecido o ator na Grécia antiga. De certa maneira, essa 

vertente parece encontrar no cinema (ou em certo mito/narrativa do cinema) um suporte 

privilegiado, capaz de realizar, em filmes, essas ‘verdades antiteatrais' (a questão será 

abordada mais adiante).   

 No âmbito do teatro os preconceitos se cristalizam em perspectivas que afirmam 

que se alguém quer provar que é ator precisa subir ao palco. Ter uma trajetória no 

cinema e na televisão não seria suficiente se esse ator não se põe à prova do partilhar 

                                                 
5
A escalação dos mesmos nomes (é importante que se diga) não se deve apenas ao desconhecimento de 

outros atores, mas também a algumas estratégias comerciais de filmes que preferem apostar em 

profissionais já testados e aprovados pelo mercado. 
6
No Brasil, essa desconfiança em relação ao ator e mesmo a despreparação /a falta de interesse no que se 

refere à interpretação, abriu espaço à figura do preparador de elenco.  



15 

 

 

 

um mesmo espaço-tempo com o público. Em uma espécie de máxima do apresentador 

Faustão, que afirma que “quem sabe faz ao vivo”
7
, muito se falou de um suposto 

fracasso da atriz Glória Pires no teatro, insinuando que ela não seria uma atriz completa, 

a despeito do sucesso de crítica por seus trabalhos em novelas e filmes.    

 Mas, volto à pergunta: há realmente nas materialidades do cinema e do teatro 

algo que justifique esses antagonismos? Assistir a um espetáculo de cinema é uma 

experiência sensorialmente díspar (e não apenas distinta) daquela que propicia um 

espetáculo de teatro de um modo geral? Em que medida, certo imaginário (dissonante?) 

entre o cinema e o teatro ecoa experiências passadas, generalizando-as e tornando pouco 

permeáveis as trocas possíveis entre as duas formas de expressão? 

 A busca pela especificidade de cada forma artística, espécie de tônica do 

modernismo histórico – fim do século XIX e primeiras décadas do século XX – explica 

parcialmente a afirmação das identidades por distinção. O processo de afirmação 

identitária nas artes certamente vaza a cerca dos movimentos ou das periodizações da 

história, sobrevivendo e se reconfigurando em outros tempos, em outros ‘movimentos’ 

que afirmam, concluem e pensam o teatro e o cinema como intrinsecamente duais 

(como se se tratasse de uma realidade dada). Tais procedimentos e ideias não se 

restringiram ao modernismo e continuam a ser frequentes ainda hoje.  

 Em meados de 2014, durante uma aula da disciplina Análise fílmica, ministrada 

pelo professor Rodrigo Carreiro
8
, surgiu outro fato. Um colega afirma que não gostara 

de um determinado filme de David Mammet porque aquele tinha palavra demais. Ele 

completa a observação dizendo que, talvez, no teatro, a obra se realizasse melhor. 

Imediatamente pergunto: por quê? E percebo que ele se surpreende com o 

questionamento. A fala dele não parecia conter um juízo de valor, nem a intenção de 

atribuir o pior ou o melhor ao teatro ou ao cinema. Ela simplesmente manifestava a 

percepção de que o teatro supostamente é uma expressão centrada na palavra, enquanto 

do cinema, o que se espera é que tenha a imagem como núcleo. 

 A ideia se condensa em uma máxima, frequentemente posta em cursos de 

roteiro, de que, no cinema, a história deve ser contada a partir das imagens e, se essas 

imagens não dão conta dos aspectos fundamentais do filme, você não tem nas mãos um 

roteiro 'de cinema'. “Show, don’t tell”, afirmaria John Ford ou ao menos se atribui a ele 

                                                 
7
 O apresentador Fausto Silva apresenta desde 1989 o programa de auditório Domingão do Faustão que é 

veiculado pela Rede Globo de Televisão.  
8
 Dentro da Pós-Graduação em Comunicação Social da Universidade Federal de Pernambuco. 



16 

 

 

 

essa afirmação. Mas seria isso uma prerrogativa específica do cinema? Na Arte poética, 

Aristóteles já distinguia o teatro como a arte que mostra homens em ação, diferente da 

epopeia, cujo foco é a narrativa. 

Por outro lado, o pensamento de que a palavra é uma prerrogativa do teatro é 

defendido também por algumas pessoas do meio teatral. No entanto, desde os fins do 

século XIX, o teatro intentou livrar-se do domínio do texto, buscando afirmar-se como 

uma arte independente da literatura. Além disso, as formas de teatro tradicionais do 

Japão, da China, da Índia, o teatro medieval europeu, o teatro da crueldade de Antonin 

Artaud (para citar apenas algumas) têm na imagem e nas sonoridades (nem sempre 

expressas em palavras) aspectos fundamentais de suas estéticas. Mas, apesar desses 

teatros e dos ditos teatros moderno e contemporâneo/pós-dramático, aparentemente boa 

parte do(s) cinema(s), continua(m) a conectar a palavra (ou uma quantidade entendida 

como 'demasiada' da palavra) ao teatro/à teatralidade. Comento isso, em uma conversa 

informal, com a professora de linguística Stella Telles, questionando, “por que o verbo é 

sempre ligado ao teatro, para muitos teóricos do cinema, se ele é um domínio da 

literatura”? Ao que ela responde: “O verbo não é um domínio da literatura, o verbo é 

um domínio do humano” (2015). 

 A afirmação pode parecer óbvia, mas foi iluminadora uma vez que, para além 

dos domínios, dos contornos e dos conceitos a partir dos quais moldamos as formas de 

expressão, lidamos, afinal de contas, com um material simbólico muito mais vasto, no 

qual, a separação entre palavra e imagem não faz o menor sentido. E não era uma 

separação que me parecia arbitrária e sem sentido que me incomodava tanto no que 

chamo de “mito dos antagonismos” entre o cinema e o teatro? Não era eu mesma quem 

estava, agora, erigindo uma cerca rígida demais no que se refere ao domínio do verbo/da 

palavra? 

 A reflexão e a constatação dos lugares comuns do que é/não é teatro e cinema 

levaram-me ao conceito de “imaginário”, conforme trabalhado pelo antropólogo Gilbert 

Durand, como um contingente de imagens, de mitos e de símbolos que ativa e é ativado 

por cada elemento que o constitui, sendo, ao mesmo tempo, constituído por ele. 

Evidentemente, o imaginário é constantemente reconfigurado pela experiência histórica. 

Dessa forma, surge a ideia de que é em um recorte de falas e de imagens – de mitos e de 

ritos da história da arte – que está o campo de estudos desta pesquisa. Circunstâncias e 

falas que repetem os antagonismos entre o cinema e o teatro narram o mito das 

especificidades e apontam pistas de como e por que os imaginários do que é cinema e 



17 

 

 

 

do que é teatro foram se desenhando de modo antitético.  

 Da necessidade de entender um pouco mais sobre essas cercas e sobre o quanto 

elas têm e não têm razão de existir; de pensar a respeito de que valores elas nos dizem e 

contra o que elas pretendem nos defender (no que se refere à relação teatro-cinema), 

desenvolveu-se esta pesquisa, cujo objetivo não é dar respostas a título de criar 

definições de que é ou pode ser teatro/cinema, mas problematizar ideias/termos 

vinculados ao teatro (teatral/teatralidade) e ao cinema (cinematográfico/ 

cinematograficidade/cinematividade), os quais, por vezes, parecem limitar o espectro 

das múltiplas formas-cinema e formas-teatro, criando fronteiras e antagonismos que 

ainda me parecem pouco discutidos. Não que haja aqui a pretensão de abolir essas 

fronteiras, mas simplesmente apontar que o material que as demarca talvez seja mais 

sutil do que pensamos: situa-se no nosso imaginário e naquilo que pretendemos 

(im)pertinente ao teatro e/ou ao cinema. 

Na linguagem cotidiana é comum falar/ouvir expressões como, "Fulano é tão 

teatral", ou "aquele pôr do sol estava cinematográfico". Do mesmo modo, é possível 

dizer que determinada música soa teatral ou que um texto ou um romance assemelham- 

-se a um filme que se desenrola na mente do leitor. Tais usos desses termos são um 

indício – o lugar-comum é um indício – de que as ideias de teatral e de cinematográfico 

extrapolam o suporte-teatro e o suporte-cinema, funcionando e muitas vezes 

alimentando uma espécie de imaginário mais ou menos especializado. Tal imaginário, 

no sentido em que o aborda Durand, de museu de imagens e de repertório sensível de 

um indivíduo ou de uma cultura, passa a funcionar como um tipo de perspectiva, 

constantemente alimentada por relatos e imagens de que se pensa ser cinema e de que se 

imagina por teatro. Relatos e imagens que ressaltam os antagonismos entre cinema e 

teatro alimentariam, assim, a sensação de que quanto mais teatro menos cinema e, por 

vezes, quanto mais cinema, menos teatro. É como se o teatral e o cinematográfico 

fossem plasmados não apenas como radicalmente distintos, mas também como opostos 

e fadados a fruições completamente diversas.  

No entanto, não me parece que exista um conjunto de regras apriorísticas à 

linguagem do cinema e outro conjunto apriorístico ao teatro, que sustente boa parte das 

proferidas oposições. Entendo que muitas dessas regras/características, 

costumeiramente tidas como naturais aos meios (a meu ver), não se sustentam ou 

precisam ser bastante relativizadas. Dentre elas: 1- a ideia de que o verbo é um 

componente central do teatro enquanto no cinema ele seria (ou deveria ser) 



18 

 

 

 

necessariamente um acessório; 2- a imagem do teatro como o lugar da perspectiva fixa, 

confinado em uma caixa, enquanto o cinema se exerceria plenamente a partir do 

movimento da câmera; 3- o conceito de que o cinema é um meio vocacionado ao ‘real’ 

ao passo que o teatro estaria vocacionado a algo oposto, ‘o teatral’; 4- a perspectiva de 

que a interpretação no cinema é minimalista/naturalista, ao passo que no teatro haveria 

necessariamente uma interpretação de gesto mais largo.  

Entendo que tais atribuições tidas por vezes como óbvias fazem parte de um 

repertório de experiências/olhares/imaginários do que entendemos como os 

procedimentos (im)próprios ao cinema e/ou ao teatro. No entanto, no processo de 

criação a obra surge da fricção entre esse imaginário e o(s) meio(s) (com todas as 

variáveis que interferem nesse processo) a partir do(s) qual(is) a obra se materializa. As 

distinções, a meu ver, seriam mais substantivas do que adjetivas. Isso quer dizer que 

filmes e espetáculos teatrais são o que são por conta de suas materialidades distintas (e 

não por características que lhes são atribuídas): o cinema como projeção audiovisual de 

imagens e sons montados ou compostos previamente ao momento de sua exibição 

(perspectiva que será tensionada a partir da ideia do Live Cinema); o teatro como 

performance/acontecimento/obra que se exerce no mesmo tempo e espaço em que é 

apreciada(o) (demarcação tensionada pelo chamado teatro virtual). Por si só, essa 

distinção parece mais do que suficiente para que as duas formas acessem 

sensorialidades distintas; possuam contornos visíveis e sejam reconhecidas como 

autônomas. Isso não quer dizer, entretanto, que possamos reduzir a arte e o 

conhecimento do cinema às mídias nas quais os filmes se inserem; tampouco se trata de 

afirmar que o teatro se realiza estritamente no espaço entre o corpo dos atores que se 

dão à cena e no corpo do público que a percebe. Uma série de conexões entre autores, 

criadores, realizadores, espectadores, críticos e pensadores atuam como vetores no 

grande conjunto dos cinemas e dos teatros, muitas vezes, conferindo-lhes atributos que 

por vezes se confundem com a ideia da coisa em si. Atributos esses que, no caso do 

teatro e do cinema, parecem se localizar em campos opostos.        

O objetivo desta tese é refletir sobre as parcialidades, contingências históricas e 

estéticas, consistências e inconsistências de algumas proferidas disjunções entre o 

cinema e o teatro. A hipótese levantada é que as proximidades entre as duas formas de 

expressão sustentam uma espécie de tensão identitária: dessas tensões/medos de ser 

invadido pelo país vizinho que fizeram erguer a muralha da China, o muro de Berlim e 

cogitam o levantamento de um paredão que separe o México dos Estados Unidos da 



19 

 

 

 

América.  Quando domina o sentimento de preservação e a busca por uma identidade 

estável, distinta e bem demarcada, os estranhamentos entre o cinema e o teatro atingem 

seus ápices. Quando, no entanto, essa identidade pretende testar seus limites, colocando- 

-se à prova, buscando novos contornos e afirmando-se mais pelo movimento do que 

pela fixidez, o teatro e o cinema se buscam e se frequentam, enxergando no outro uma 

alteridade capaz de gerar novas configurações. O outro não ameaça, antes, configura-se 

como oportunidade de conhecimento e de experiência.   

Para investigar tal hipótese da tensão por vizinhança e discutir esses movimentos 

disjuntivos e/ou conjuntivos entre cinema e teatro, será necessário abordar também 

procedimentos que fogem às perspectivas dualistas, operando nas possíveis intersecções 

entre os meios. Seriam obras (filmes e espetáculos) que frequentemente põem em xeque 

algumas das características tidas como próprias a cada meio.  

Questões afluentes alimentam o problema central (refletir sobre as tensões 

identitárias entre o teatro e o cinema), dentre elas: como e por que, quando relacionado 

ao cinema, o teatro é tantas vezes visto como um elemento a ser evitado (uma 

impureza)? Que teatro/teatralidade(s) supostamente representa(m) o espelho inverso do 

cinema? Que cinema(s) se afirma(m) como negação do teatro? Como o teatro se torna, 

perante certo imaginário cultural, como o lugar das convenções, das interpretações 

exageradas, do ponto de vista fixo; do confinamento na caixa cênica, da centralidade e 

do excesso da palavra? Em que medida e em quais circunstâncias, o teatro também 

enxerga o cinema como uma ameaça? As experiências de hibridismo (live cinema, os 

usos da projeção audiovisual questionando o status da presença ao vivo do ator e 

mesmo o teatro virtual) apontam uma terceira via da representação em movimento ou 

apontam novas configurações de um devir teatro e de um devir cinema? Algo 

permanece como núcleo identitário dessas formas?  

É possível que muitas das perguntas acima permaneçam em suspenso ao final 

deste trabalho, funcionando aqui mais como impulsionadoras do percurso, do que como 

realidades a serem verificadas e/ou demonstradas. Isso se torna até provável se 

considerarmos que a vastidão do campo, que se configura e reconfigura a cada novo 

autor, criador ou obra estudada, constitui um dos maiores desafios desta pesquisa, a qual 

não tem e nem poderia ter a pretensão de cobrir todas as nuanças da(s) questão(ões). 

Parece-me necessário lembrar que os recortes aqui propostos – a partir do qual serão 

discutidos alguns filmes, peças, fatos, procedimentos, ideias e conceitos de pensadores e 

realizadores que desenharam e desenham um imaginário mais ou menos conflituoso 



20 

 

 

 

entre o teatro e o cinema – é ínfimo diante das incomensuráveis possibilidades do 

cinema e do teatro. Além disso, tais recortes não podem ser mais nem menos do que 

arbitrários: fragmentos de uma história espelhada escolhidos na expectativa de que 

sirvam para, quem sabe, rediscutir e repensar a história do cinema e do teatro em 

relação. Trata-se, em última instância, de uma dança panorâmica impulsionada pela 

reflexão em torno desses meios.  

No espectro teórico, o desejo de ver as formas-teatro e as formas-cinema em 

uma perspectiva menos disjuntiva, questionando o modo esquemático e dual 

frequentemente empregado para relacioná-las, leva a tese a dialogar com a teoria da 

complexidade, que busca abordar seus objetos em caráter sistêmico. Edgard Morin é um 

desses nomes que propõem um olhar pela via da interconexão entre os saberes, os 

objetos e os seres, que será acionado nesta pesquisa. Ainda nesse âmbito, o pensamento 

do sociólogo alemão Niklas Luhmann, propondo o mundo como “um continuum de 

operações, que se fragmenta no momento em que se introduzem cortes artificiais [...]”, 

contribui para discutir as segmentações entre o teatro e o cinema (2011, p.76). 

O aqui frequentemente solicitado conceito de imaginário impõe um diálogo com 

alguns dos seus pensadores, sobretudo com o antropólogo Gilbert Durand. Entendo que 

o instrumental propiciado pelo conceito ajuda a desenvolver uma perspectiva múltipla e 

complexa que me parece necessária à abordagem do mundo simbólico acessado pelo 

teatro e pelo cinema.  

Para pensar as questões relativas à imagem, o filósofo e historiador francês 

Georges Didi-Huberman e sua abordagem de um tempo não cronológico – que se 

complexifica ante sobrevivências de determinadas formas que tornam os presentes 

temporais “um novelo móvel” de outros tempos – constitui uma importante referência 

deste trabalho. Também no âmbito da imagem, será solicitado o pensamento do filósofo 

Gilles Deleuze, sobretudo em sua obra Imagem-Tempo. Deleuze também presta sua 

contribuição no que tange o pensamento sobre as identidades e as formas. 

Além disso, obviamente será necessário dialogar com um escopo de pensadores 

e criadores do cinema (Jacques Aumont, Jacques Ranciére, Serguei Eisenstein, Robert 

Bresson, André Bazin, David Bordwell, Marcel Martin, Christian Metz, Orson Welles, 

Alain Resnais, Jacques Rivette, Lars Von Trier, Ismail Xavier, entre outros); e de teatro 

(Antonin Artaud, Vsevólod Meyerhold, Constantin Stanislávski, Martin Püchner, 

Patrice Pavis, Sílvia Fernandes, Josette Féral, Beatrice Picon-Vallin, Denis Guénoun, 

Jorge Dubatti). Cito, ainda, o trabalho de pesquisadores que se dedicaram em alguma 



21 

 

 

 

medida a pensar as inter-relações entre o teatro e o cinema, como Susan Sontag, os 

franceses Claudine Amiard-Chevrel, Marguerite Chabrol, Tiphaine Karsenti, Jacques 

Aumont, e as brasileiras Gabriela Monteiro e Gabriela Fregoneis.     

Na metodologia as leituras e análises de teorias e críticas pertinentes ao tema, 

bem como a análise de filmes e de peças selecionados, são os meios usados para 

interpretar as dinâmicas e complexidades da relação entre o cinema e o teatro, bem 

como a pertinência/impertinência de enxergá-los como formas em tensão. 

 O percurso de investigação/tese pretende abordar essas questões/problemas, 

agrupando-os nos seguintes capítulos: 1 APRESENTAÇÃO; 2 PRÓLOGO ou 

PANORAMA DE UMA DISJUNÇÃO; 3 O MITO DAS ESPECIFICIDADES: 

MODERNISMO E (ANTI) TEATRALIDADES; 4 CINEMA E TEATRO: MITO E 

MATÉRIA DAS IDENTIDADES; 5 O VERBO É TEATRAL E O CINEMA É A 

DANÇA DAS IMAGENS? A PRETEXTO DO TEATRO FILMADO; ENTRE 

CAPÍTULOS E ENTRE FORMAS; 6 DAS PERFORMANCES DO REAL NO 

CINEMA E NO TEATRO; e 7 A DISSONÂNCIA COMO ESTÉTICA DE 

CONVIVÊNCIA. 

A esta apresentação sucede um prólogo cujo foco é contextualizar parcialmente 

a história da relação cinema e teatro, refletindo e questionando como, nas narrativas das 

"duas artes da representação em movimento" (CHABROL; KARSENTI, 2013, p. 11), 

estas foram vistas como opostas. Não se trata de criar um levantamento exaustivo de 

casos/obras ou do emprego de conceitos: seria impossível pinçar cada citação de críticos 

e/ou criadores do cinema em relação ao teatro/ao cinema, com vistas a um diagnóstico 

de como foram/são pensadas as interconexões entre essas formas de expressão. O 

campo é vasto e proteiforme, pois vai mudar e se reconfigurar a cada novo autor, filme 

ou peça estudados, impossibilitando um mapeamento completo. Trata-se portanto de um 

rápido “panorama de uma disjunção”. Em seguida, a questão do “mito das 

especificidades”, que se discute aqui como espécie de tônica do modernismo, é 

abordada com base em perspectivas declaradamente antiteatrais, como as dos filósofos 

alemães Friedrich Nietzsche e Walter Benjamin e as do crítico de arte norte-americano 

Michael Fried. A ideia é criar uma espécie de constelação teórica que frequentemente 

associa o teatro aos valores do convencionalismo, do exagero e do exibicionismo 

(NIETZSCHE, 2005); do culto e da imperfectibilidade (BENJAMIN, 1987) e de um 

espaço de indefinição que transfere o valor da obra para o público, ameaçando, de 

algum modo às fronteiras das especificidades, dentro das quais, segundo Fried, a arte 



22 

 

 

 

atinge seus valores máximos.  

Recortando um ponto que vejo como nodal a essa história espelhada, o capítulo 

quatro (CINEMA E TEATRO: MITO E MATÉRIA DAS IDENTIDADES) investiga o 

que as teorias do cinema e do teatro entendem como as especificidades dos seus meios. 

Quais as convergências e divergências em torno dos eixos constituintes das identidades 

cinema e das identidades teatro? Existem características comumente associadas, mas 

que não são necessariamente intrínsecas aos meios (como pretendo discutir a respeito 

das oposições verbo vs imagem; teatralidade vs minimalismo – sobretudo no que se 

refere à interpretação; perspectiva estática vs perspectiva móvel? No decorrer dessa 

discussão trago o problema do teatro filmado (capítulo cinco), desde o surgimento do 

film d'art (no período do cinema mudo), até as polêmicas e reações após o surgimento 

do cinema sonoro. Aqui, a busca pelas singularidades tanto no teatro como no cinema 

transformarão o teatro filmado em uma espécie de ferida ou estigma que ainda se 

projeta, segundo entendo, nas relações entre o teatro e o cinema. A frequente associação 

do teatro a uma forma de representação estruturada no verbo, ao passo que o cinema se 

afirmaria como uma espécie de dança das imagens é discutida e questionada como 

forma de um raciocínio esquemático, que me parece simplificar as múltiplas 

configurações do teatro e do cinema. 

Dando continuidade à reflexão, “ENTRE CAPÍTULOS E ENTRE FORMAS” 

discute alguns casos de hibridação, pensando algumas possibilidades de potência em 

torno das conjunções entre cinema e teatro. Em “DAS PERFORMANCES DO REAL 

NO CINEMA E NO TEATRO” são discutidos os modos como o cinema e o teatro se 

afirmaram e se opuseram a partir das imagens do real, refletindo como a impressão de 

realidade e a ‘impressão de teatralidade’ foram vistas como efeitos causados pelo 

cinema e/ou pelo teatro. O conceito de performance bem como o modo de pensar a 

realidade na perspectiva da teoria da complexidade são trazidos à discussão, para pensar 

a problemática separação entre realidade e ficção, e entre realidade e teatralidade. Ao 

capítulo acrescento uma espécie de epílogo que levanta alguns tópicos a respeito da 

questão do ator como corpo anfíbio entre a realidade e a teatralidade.  

Nas considerações finais “A dissonância como estética de convivência”, as 

frentes abertas nos capítulos anteriores são revisitadas na tentativa de responder à 

questão sobre as pertinências e impertinências do teatro e do cinema como espelho 

inverso um do outro. A hipótese de que as tensões entre as duas formas surgem da 

proximidade traz de volta o conceito de dissonância, para pensar o teatro e o cinema 



23 

 

 

 

como formas que não precisam erguer muros defensores de suas identidades para se 

manterem autônomas. Mesmo que soe uma aspereza, uma tensão que vem de uma 

história repleta de momentos conflitantes e mesmo das singularidades de cada forma, a 

busca da alteridade (muitas vezes tida como ameaçadora) pode ser uma via fértil, 

plasmadora de novas-velhas formas de ser teatro e cinema. 

  



24 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O PRAZER DO DIFÍCIL 

O prazer do difícil tem secado 

A seiva em minhas veias. A alegria 

Espontânea se foi. O fogo esfria 

No coração. Algo mantém cerceado 

Meu potro, como se o divino passo 

Já não lembrasse o Olimpo, a asa, o espaço, 

Sob o chicote, trêmulo, prostrado, 

E carregasse pedras. Diabos levem  

As peças de teatro que se escrevem 

Com cinquenta montagens e cenários, 

O mundo de patifes e de otários, 

E a guerra cotidiana com seu gado, 

Afazer de teatro, afã de gente,  

Juro que antes que a aurora se apresente 

Eu descubro a cancela e abro o cadeado. 

W.B. Yeats, trad. Augusto de Campos, 1987 

.  



25 

 

 

 

2 PRÓLOGO OU PANORAMA DE UMA DISJUNÇÃO 

“O filme patinhava numa rançosa teatralidade” (EISENSTEIN, 2002, p. 24); “o 

teatro é um falso amigo; suas semelhanças ilusórias com o cinema […] o lançavam num 

barranco de todas as facilidades” (BAZIN, 1991, p. 83); “o casamento do teatro com o 

cinema só pode levar à morte de ambos”; “o terrível hábito do teatro” (BRESSON, 

1975); “o cúmulo da teatralidade” (BORDWELL, 2013, p.13). Frases e expressões 

como essas poderiam formar um álbum de recortes do teatro 'filmado' pelo cinema em 

seus piores ângulos, ou, parafraseando Bresson, em seu terrível hábito. E esse álbum 

poderia ser estendido indefinidamente, dada à quantidade de material e de pensadores 

que viram/veem na teatralidade uma espécie de ameaça à plena realização do cinema 

como arte. Mas que teatralidade ou que teatro(s) é/são esse(s) que supostamente 

representa(m) o espelho inverso do cinema? E que cinema(s) é/são esse(s) que se 

afirma(m) a partir da negação deste 'teatro'? Esse modo disjuntivo sobrevive ainda hoje, 

após décadas de elogio à hibridação? 

Do outro lado do espelho, também é possível recortar perspectivas 

preconceituosas e redutoras em relação ao cinema por parte de criadores e pensadores 

do teatro. Mas boa parte delas parece se concentrar nos primórdios do cinematógrafo, 

quando muitos disseram que o produto desse invento jamais poderia ser visto como arte. 

Exemplo dessa perspectiva seria a do ator e diretor Sacha Guitry – “especialista das 

posições reacionárias corajosamente assumidas”, e que entendia, de acordo com Jacques 

Aumont, que “a pretensão do cinema em imitar o teatro é insustentável” uma vez que o 

espetáculo cinematográfico não teria, segundo Guitry, nem espírito nem técnica 

(AUMONT, 2011, p. 17). 

Opiniões como as de Guitry (1885-1957) e parte dos preconceitos do teatro em 

relação ao cinema aparentemente foram se dissolvendo à medida em que este se afirma 

como arte autônoma, capaz de ir além de um mero entretenimento para as massas. 

Ainda nos anos de 1920, o encenador alemão Erwin Piscator (1893-1963) passa a usar 

projeções de filmes em seus espetáculos teatrais, objetivando colocar a realidade 

sociopolítica no lugar das histórias de ficção e trabalhando com o cinema em seu 

aspecto documental. De certo modo, em consonância com os objetivos estéticos e 

sociais de Piscator, o também alemão Bertolt Brecht será um exponente no uso das 

imagens audiovisuais no teatro, provocando alterações nas configurações de tempo e de 

espaço dos espetáculos e, sobretudo, na noção de presença, conceito que parece ser uma 

das últimas fronteiras na definição mesma do que é teatro. 



26 

 

 

 

Atualmente, com as possibilidades ofertadas pelas tecnologias digitais – o teatro 

se utiliza largamente de imagens projetadas em movimento, combinando-as àquelas 

produzidas no mesmo espaço e tempo de fruição dos espectadores e gerando, assim, 

inúmeros produtos híbridos que desafiam os conceitos bem demarcados, com territórios 

estrategicamente separados em nome das especificidades. De acordo com Sílvia 

Fernandes, atualmente as formas artísticas passam por uma espécie de crise identitária: 

O teatro contemporâneo partilha com a dança, as artes plásticas e o 

cinema, uma crise de identidade e uma indefinição de estatuto 

epistemológico. Nesse sentido, pode-se falar de experiências cênicas com 

demarcações fluidas de território, em que o embaralhamento dos modos 

espetaculares e a perda das fronteiras entre os diferentes domínios 

artísticos são uma constante (2011, p.11).  

Antes mesmo (e durante) essa crise que resulta em “indefinição epistemológica”, 

o cinema apresentou/apresenta um sem número de cineastas consagrados como Federico 

Fellini, Glauber Rocha, Orson Welles, Lars Von Trier, Roman Polanski, Alain Resnais, 

Jacques Rivette, Jean-Marie Straub, Danièle Huillet, Peter Greenway e muitos outros 

que se contaminaram conscientemente de 'teatralidades', blasfemando, de certo modo, 

contra um mito/narrativa (modernista) fundador(a) de uma pureza cinematográfica. Um 

mito que surge alimentado por um contexto histórico e estético que entende que é na 

especificidade de cada expressão artística que está seu caráter mais ‘genuíno’, questão 

que será discutida adiante (ver capítulo três).  

Falar em contaminação, intercâmbio e mesmo de hibridação entre duas formas 

de expressão/dois sistemas de arte pode parecer óbvio e até uma condição sine qua non 

de tudo o que está vivo e se comunica. No entanto, a despeito dos inúmeros 

intercâmbios entre o cinema e o teatro, o coro do antagonismo – sobretudo, 

aparentemente, do cinema em relação ao teatro soa não apenas em blogs, sites e 

conversas informais, mas também na reflexão de estudiosos do cinema. Cito, como 

exemplo, o professor da Universidade de Chicago, Robert Bird. No artigo Meio e 

Intimidade, de 2013, Bird faz uma crítica ao cineasta russo Alexandr Sokúrov, dizendo 

que a obra do mesmo sofre de um “anacronismo estético autoconsciente” e que, ligando 

esse anacronismo a um lamento pelo império, no caso do filme Arca Russa, Sokúrov 

“arrisca-se a ser considerado como um mero retrógrado, que se utiliza do cinema apenas 

por conveniência”. Bird completa seu raciocínio sugerindo que “as recentes incursões 

de Sokúrov pelo teatro, festivais públicos e ópera sugerem que ele bem pode entender a 

performance ao vivo como um meio mais adequado à sua utopia nostálgica” (2013, p. 

220). 



27 

 

 

 

A afirmação é inquietante e suscita perguntas como: qual a relação da 

performance ao vivo do teatro, por exemplo, com uma utopia nostálgica? Por que uma 

utopia nostálgica seria inadequada aos meios cinematográficos? Parece-me 

surpreendente que uma forma de expressão, já que Bird fala em anacronismo, seja 

associada por si mesma à nostalgia e a uma perspectiva retrógrada do mundo e da arte. 

Mais curiosa ainda me parece a ideia de que formas de expressão que se desenvolvem 

no presente (o teatro, a ópera) sejam associadas ao passado e que uma forma de 

expressão que plasma imagens e sons 'passados' no momento de sua fruição seja 

inadequado às utopias nostálgicas (o cinema). 

Bird não aprofunda ou justifica sua associação, julgando talvez que a analogia 

seja óbvia, uma vez que o cinema é frequentemente associado à modernidade na 

História posterior à revolução industrial; ao passo que o teatro (a ópera não é objeto 

desta pesquisa) é conhecido por confundir-se com a própria história humana. A fala do 

autor reage ao "pouco apreço" que Alexandr Sokúrov teria pelo cinema, quando o 

cineasta afirma que este deveria reportar-se aos cânones da pintura "porque não existem 

outros" (Sokúrov Apud BIRD, 2013, p. 219).  

A pergunta aqui é: perspectivas como as de Robert Bird (motivadas por uma 

espécie defesa do cinema?) podem ser lidas como uma demonstração de que os 

antagonismos históricos entre o cinema e o teatro ecoam ainda hoje – quando as ideias 

de hibridação e de problematização das fronteiras tornaram-se quase uma constante do 

discurso acadêmico, e são uma prática frequente das artes contemporâneas? É curioso 

observar que não é a pintura que o autor de Meio e Intimidade associará à suposta utopia 

nostálgica de Sokúrov, embora tenha sido ela que o cineasta elege como lugar do 

cânone. É inevitável, então, perguntar por que as artes da performance ao vivo são 

escolhidas como polo de oposição entre 'o velho e o novo'?  

O caso serve como introdução ao tema sobre a atualidade e/ou inatualidade da 

querela entre o cinema e o teatro. A imagem talvez soe teatral demais, mas tem sua 

razão de ser quando se trata de discutir se existe uma espécie de imaginário cultural que 

estabelece um fosso ao redor de uma ‘cinematividade’ a ser defendida, razão pela qual 

essa cinematividade será buscada, muitas vezes, como uma antítese da ideia de 

teatralidade (e aqui não me refiro mais estritamente ao artigo de Bird). 

A história do cinema é contada como a história de sua emancipação dos modelos 

teatrais, de acordo com Susan Sontag (1933-2004). Film and Theatre – ensaio escrito 

em 1966 pela autora americana – descreve bem parte da história dessa relação, 



28 

 

 

 

pontuando que, na busca por escapar das 'impurezas da teatralidade', o cinema se 

esforça para sair da “frontalidade teatral”, dos “cenários teatrais” e da “atuação teatral”, 

teoricamente composta por gestos estilizados e exagerados (1966, p. 24). Sontag 

considera esse tipo de visão muito simplista. No entanto, esta perspectiva aparentemente 

continua sendo uma espécie de lugar comum, gerando dicotomias que opõem o teatro ao 

cinema. A afirmação da autora reforça questões citadas na apresentação: por que, 

quando relacionado ao cinema, o teatro, de modo genérico, foi e é tantas vezes visto 

como um elemento a ser evitado? Ou melhor: perante que cinema(s) o teatro assume um 

caráter de impureza? Sob quais perspectivas o teatro é visto como o lugar das 

convenções, das interpretações exageradas, do ponto de vista fixo, do confinamento na 

caixa cênica, da centralidade e/ou do excesso de palavra? Será o teatro uma forma de 

expressão necessariamente exagerada (over), convencional, verborrágica e confinada 

em uma caixa? É possível atribuir essas características ao teatro como quem afirma a 

essência de uma forma de expressão?  

Fugindo do teatro como lugar do falso, do exagerado, do artificial, do 

confinamento espacial, da perspectiva estática em plano geral e da fala excessiva e 

impostada estão os cinemas (e também os teatros
9
) que tentam se plasmar em torno das 

ideias do verdadeiro, do sutil, do real, das perspectivas móveis de espaços abertos, 

construídas em planos e/ou sequências – muitas vezes sem palavras, nos quais o som 

explora ruídos do ambiente ficcional e /ou uma trilha musical. A imagem é tida como 

elemento preponderante, razão pela qual o som é muitas vezes tratado como elemento 

de segunda categoria (5 O VERBO É TEATRAL E O CINEMA É A DANÇA DAS 

IMAGENS? A PRETEXTO DO TEATRO FILMADO).  

O surgimento do cinema como invento/instrumento capaz de captar a realidade 

em movimento constitui um ponto importante, a partir do qual este será atacado e/ou 

defendido, conforme a perspectiva adotada. A vertente pró-cinema está atrelada à visão 

que exalta as máquinas como símbolos do progresso técnico e que veem no meio 

cinematográfico a superação de todas as outras artes (Eisenstein, Benjamin). Outra 

nuança dessa vertente é a que entende que o olho mecânico do cinema ou do 

cinematógrafo, como defende Robert Bresson, pode mostrar o mundo com um mínimo 

de deformação, tornando-se um valioso aliado na busca pela verdade.  

De outro lado, para se precaver dessa concorrência, o teatro se baseia na 

                                                 
9
 A antiteatralidade presente no próprio teatro será discutida em Modernismo e (anti) teatralidades. 



29 

 

 

 

dicotomia entre o original e as cópias, de acordo com Denis Guénoun. No lugar da 

verdade do cinematógrafo, a verdade estaria na presença ao vivo do ator perante o 

público, naquilo que não pode ser captado e reproduzido pela câmera (Idem). Algumas 

perspectivas demarcatórias no teatro chegam a se tornar “essencialistas”, segundo 

Patrice Pavis, e tendem a rechaçar o uso de tecnologias no palco e a negar a ideia do 

teatro como mídia:  

[...] quando se faz referência ao teatro e às mídias, sugere-se, 

implicitamente, não apenas que o teatro não é uma mídia e que ele 

precede e domina estas últimas, mas, sobretudo, que as mídias 

técnicas, as tecnologias novas ou antigas (vídeo, filme, projeção de 

imagens) “invadem” o espaço inviolável da representação, ela própria 

limitada ao desempenho do ator, até a escuta do texto. Esse desprezo, 

essa atitude de defensiva, testemunham uma concepção essencialista 

do teatro, tal como, por exemplo, a de Grotóvski, Kantor, Brook ou 

Mnouchkine
10

 (2010, p. 174). 

Não deixa de ser curioso notar como a verdade torna-se aqui um conceito que se 

busca, ora na objetividade do cinematógrafo em detrimento das “impurezas teatrais” que 

aparentemente maquiariam o mundo, impedindo que o espectador tivesse contato com 

este como ele supostamente é; ora na presença ao vivo do ator perante uma plateia em 

uma busca dos aspectos que não podem ser captados pela câmera. Ao que poderíamos 

perguntar o que não pode ser captado pela câmera? Seria “o estar aí da coisa” 

(GUÉNOUN) do ator que nos pode olhar de volta, assim como nós o olhamos? Uma 

troca invisível de energia entre atores e público? E, ainda, o que seria mostrar o mundo 

como ele é? Excluir a ideia/aparência/o efeito do artifício? Buscar meios (atores, luz, 

texto) que pareçam reais? Curiosamente, esta última foi uma tônica do teatro que se 

pretendeu realista, na virada do século XIX para o século XX. Um teatro que intentou 

criar no espectador a sensação de que este olhava a vida pelo buraco da fechadura, como 

a testemunhar fatos da 'vida' de 'personagens reais'. Tal teatro buscava uma 

interpretação mais orgânica e menos estilizada. Um de seus principais representantes, o 

ator, diretor e professor Constantin Stanislávski (1863-1938) afirma que “O que faz 

desesperar no teatro é o teatro” (SARRAZAC, 2013).   

De modo análogo, Robert Bresson atribui à ideia de cinema aquilo que ele via 

como empecilho à linguagem do cinematógrafo, atribuindo ao primeiro o conceito de 

teatro fotografado:  

O teatro fotografado, o cinema, requer que o encarregado da encenação, o 

diretor, faça os atores representarem a comédia e fotografe esses atores 

                                                 
10

Os nomes citados surgem no cenário teatral na segunda metade do século XX. 



30 

 

 

 

representando a comédia; para em seguida montar as imagens. Teatro 

bastardo ao qual falta aquilo que faz o teatro: presença material de atores 

vivos, ação direta do público sobre os atores (1979, p.13). 

Bresson e Stanislávski são citados aqui como dois criadores que buscaram cortar 

em seus próprios meios/práticas o que lhes parecia impertinente e atravancador ao 

desenvolvimento/renovação do cinema e do teatro respectivamente. No caso de 

Bresson, o chamado ‘cinema’ é um mero registro (reprodução) do teatro, enquanto o 

‘cinematógrafo’ seria um meio para a criação. Em Stanislávski, há uma ânsia por se 

livrar de um teatro que lhe parecia antigo, empolado, estilizado e teatral demais.  

Ambos argumentaram em prol de uma verdade, buscada de modos e em suportes 

distintos, mas que, segundo pretendo demonstrar, aponta que as buscas entre as formas-

cinema e as formas-teatro são muitas vezes análogas, não operando necessariamente por 

disjunção, a despeito do fantasma do enfraquecimento de um meio em função do outro. 

De fato, esta pesquisa se pauta na ideia de que muitas das características e dos modos 

ditos específicos do teatro ou do cinema são de fato escolhas (mais ou menos 

conscientes), contingências impostas pelo processo e pela vida mesma, e ideias de arte 

que fomentam essas escolhas. São agentes de criação – indivíduos compostos por 

valores complexos, ideias, histórias e experiências – em diálogo com um suporte, com 

as materialidades nas quais uma obra passa a se constituir.  

No entanto, se não há um modo ou método a priori de criar teatros e cinemas, a 

ideia de que há especificidades (frequentemente baseadas em oposições no caso do 

cinema e do teatro) tem grande impacto no fazer e no pensar teatro e cinema. Por isso, 

valores, ideias e experiências ligados à busca pela especificidade de cada forma de 

expressão – tida como uma espécie de tônica do modernismo, talvez, de modo análogo 

ao que as pessoas procuram uma identidade dentro da qual se reconheçam – impõe e 

prioriza a demarcação dos campos, buscando uma relativa autonomia de cada forma 

artística em relação às demais. É óbvio que no cinema, “sétima arte”, essa busca é 

intensificada pela condição mesma de algo que surge sob o epíteto do novo/moderno, e 

que, portanto, precisa se distinguir para se estabelecer. Some-se a isso, o fato de que, 

para acontecer, o cinema necessita de um dispositivo maquínico sem o qual seria 

impossível a sua realização. O vínculo com a modernidade na História permeia sua 

narrativa, seus processos de demarcação identitária e as reivindicações para que fosse 

visto como forma de arte. 

A questão do moderno e também do modernismo como movimento das artes 

margeia a discussão e insere outra: o sentimento e as ideias de rejeição ao teatro/à 



31 

 

 

 

teatralidade como forças atuantes na perspectiva modernista. No livro Stage fright: 

Modernism, Anti-theatricality and Drama, Martin Püchner examina a questão, 

buscando os contextos que fortaleceram um antiteatralismo que não ficou restrito a uma 

forma de expressão artística, constituindo-se inclusive como uma demanda do próprio 

teatro. A pesquisa de Püchner me parece importante no sentido em que ela torna a 

discussão mais ampla, buscando entender as razões/os contextos/os valores que 

fundamentam esse antiteatralismo. De acordo com o autor:  

[…] a tentativa de desfazer ou exorcizar o antiteatralismo obscurece o 

fato de que a suspeita pelo teatro desempenha um papel constitutivo no 

período do modernismo, especialmente no teatro e no drama modernistas. 

Ao contrário de simplesmente desconsiderar a crítica modernista ao teatro 

como sendo preconceito infundado, cegueira ou ideologia, devemos, 

porém, perguntar o porquê de ser uma tradição substancial dentro do 

modernismo achar-se necessário definir a si mesmo em contrariedade 

com o teatro. (2013, p. 14).  

O antiteatralismo e os seus porquês serão discutidos em relação à busca 

modernista pela singularidade das artes, tendo em vista as reverberações desse contexto 

dentro das relações entre as formas-teatro e as formas-cinema e a construção de 

antagonismos entre ambas. Para tanto, recorto circunstâncias e pensamentos que ajudem 

a contextualizar o problema e a entender como certas perspectivas, muitas vezes tidas 

como inerentes e mesmo definidoras das formas-cinema e das formas-teatro, 

aparentemente continuam a moldar olhares e imaginários, balizando práticas artísticas, 

pensamentos, teorias e mesmo a apreciação de obras produzidas a partir do suporte 

teatral, cinematográfico e até mesmo fora dele.  

Insisto na imagem da pesquisa como fotofragmento, para reforçar a ideia de uma 

história contada com base em registros que são ínfimos, se comparados aos conjuntos 

de onde vêm: como palavras de um texto, ou uma foto/fotograma/desenho de um 

filme/de uma peça: são pequenos ossos de um bicho/história infinitamente maior.  

As fotos seguintes foram reunidas em torno da busca de cada arte ou expressão 

por algo que lhe fosse específico. Necessidade que, conforme mencionado acima, talvez 

tenha sido ainda mais premente ao cinema, o qual, no princípio do século XX, 

despontava como novo fenômeno. Ora, o foco é um aspecto específico, uma 

circunstância, um criador; ora toma-se distância para produzir um ângulo mais aberto 

das questões.  

 

  



32 

 

 

 

3 O MITO DAS ESPECIFICIDADES: MODERNISMO E 

(ANTI)TEATRALIDADES 

 

 “A arte entra em degeneração à medida que se aproxima da condição de teatro” 

Michael Fried, 2002, p.142 

 

 A busca e a rejeição da teatralidade são melhores compreendidas se pensarmos 

que a virada do século XIX para o século XX é um período em que as diversas formas 

de expressão partem em busca daquilo que lhes é singular, específico e supostamente 

capaz de lhes definir como forma distinta das demais. Ou seja, para se demarcar 

enquanto campo singular, cada forma de expressão precisava ter algo que lhe fosse 

próprio e lhe diferenciasse das demais, princípio que valia tanto para as novas mídias – 

que necessitavam literalmente 'mostrar a que vieram' – quanto às velhas – para as quais 

era fundamental mostrar que não seriam ultrapassadas pelos ascendentes valores da 

modernidade. 

 Exemplo de embate do velho com o novo é o do impacto sofrido pela pintura 

ante a criação da fotografia, a partir do qual a primeira passa a se questionar como 

representação do 'real', fato que impulsiona inúmeras pesquisas (impressionismo, 

expressionismo, cubismo, abstracionismo) que evidenciam sua materialidade: as 

pinceladas, a luz, o movimento – implosões e explosões do impulso mimético.  

 De modo análogo, o teatro teria conhecido, segundo Denis Guénoun, “a irrupção 

brutal e ameaçadora de sua reprodução mecânica: o cinema” (2003, p.67). O autor 

desdobra o raciocínio afirmando que “o cinema ao menos numa das direções abertas por 

seu nascimento, afirma-se como teatro fotografado”. O teatro, por sua vez e conforme 

citado anteriormente, para se precaver contra essa rivalidade teria se apoiado na 

dicotomia entre o original (teatro) e as cópias (rolos de filmes), argumento que, ainda 

segundo Guénoun, não impediu que “a competição entre os dois teatros” se tornasse 

cada vez maior: “esta concorrência incita cada uma das duas artes a afirmar sua 

originalidade. No cinema, ela leva à elaboração de um léxico, de uma sintaxe específica: 

planos gerais, movimentos de câmera, montagem” (2003, p.68); no teatro, o 

aparecimento das imagens filmadas estimula “ao aprofundamento da sua essência”, o 

que faria deste teatro: “a colocação diante do observador do que não é filmável. Isto é: 

de tudo que escapa a qualquer reprodução. Colocação da própria coisa, do “estar-aí da 

coisa”. O teatro torna-se o gesto da mostração […]. O aparecer aí da coisa é sua 

teatralidade” (2003, p.68). Não seria casualidade, portanto, de acordo com Jacques 



33 

 

 

 

Aumont, que tenha se falado tanto sobre teatralidade nos anos de 1920.  

 A busca ou escape dessa fugidia teatralidade não pode, entretanto, ser demarcada 

nas supostas fronteiras entre o teatro e o cinema. O impulso para transformar a natureza 

e “a vontade de teatro” aos quais o teórico e encenador russo Nicolai Evreinov (1879-

1953) associa (nos mesmos anos de 1920) à teatralidade, bem como sua repulsa ou o 

que Martin Püchner chama “pânico de palco” (Stage Fright) habitam ao mesmo tempo 

o cinema e o teatro (além de outras formas artísticas como a música ou as artes 

plásticas) ainda que certas ideias de cinema tenham se misturado a essa antiteatralidade, 

como uma espécie de constituinte identitária ou como um mito fundador. 

 Em seu livro, o professor Martin Püchner toma a trama do filme Stage fright
11

 

(1950), de Alfred Hitchcock, para analisar uma vertente antiteatralista que permeia a 

História e a Estética e que, segundo o mesmo, teria tomado corpo no modernismo. No 

filme, Hitchcock encena a história de um assassinato que se passa no submundo do 

teatro. A viúva da vítima, interpretada por Marlene Dietrich, expressa um luto tão 

construído, tão teatral, que se torna na trama e, possivelmente, também para o 

espectador, a principal suspeita do assassinato.  

 Hithcock joga com a suspeita do teatral. Aproveita essa desconfiança cultural 

para conduzir o olhar do espectador. Este último acompanha a figura de uma jovem 

atriz que passa a investigar o caso por conta própria e que, na trama, funciona como 

contraponto à imagem de Dietrich. De acordo com Puchner:  

Esperando avidamente pela exposição da diva, a audiência caminha em 

direção a outro tipo de armadilha, atraídos pelo inteligente contraste entre 

a atriz imoral, em quem não podemos confiar, pois a atuação se tornou 

sua segunda natureza, e a novata, em quem podemos confiar por sua 

inexperiência de palco. O assassino, porém, não é a diva, mas um 

psicopata que já havia matado antes. Observa-se que o pânico de palco a 

que o filme de Hitchcock se refere não é o medo do ator diante da plateia, 

mas o medo do ator por parte da plateia (p.13). 

 Esse medo do ator/ suspeita do teatral permeia a História na desconfiança do 

Hypokratis (fingidor/respondedor), o ator do teatro grego antigo que usava uma 

máscara, porque visto de longe e porque representava algo maior que um ser humano 

comum (um deus ou um herói mítico). O adjetivo hipócrita, assim como o adjetivo 

cabotino (cômico ambulante), desconecta-se parcialmente de suas designações iniciais e 

passa a indicar basicamente os sentidos pejorativos: alguém que finge ser o que não é e 

                                                 
11

No Brasil, o filme foi chamado Pavor nos bastidores. 



34 

 

 

 

alguém mentiroso e dissimulado, no caso do primeiro; e alguém excessivamente 

vaidoso que chama constantemente a atenção para si, no segundo. 

 O pensamento de Platão e sua suspeita sobre a arte, sobre o Poeta e sobre a 

representação – distante como imitação da imitação da verdade e da essência – é um 

marco de uma vertente contra o teatral e contra o ator – rosto coberto pela máscara, 

corpo que ensaia e se expõe em caráter espetaculoso, libidinoso, performativo. De 

acordo com o pensamento platônico, se a arte é menor que a natureza e a natureza 

menor do que a dimensão das essências – o mundo perfeito das ideias, não é difícil 

pensar que aquele que faz do corpo sua própria obra está mais longe da essência do que 

aquele cuja imitação-arte constitui um objeto fora de si (escultor, pintor, escritor). 

  A busca pela verdade – axiomática para a filosofia antiga e vista como 

problemática, grosso modo, pelas filosofias moderna e contemporânea – é um anseio 

que sobrevive às épocas, aos estilos e às periodizações da história da arte. Negada, 

questionada, relativizada ou vista como uma substância a ser buscada, a ideia da 

verdade permeia valores, ideias, estéticas. Na busca modernista pelo que seria o 

essencial de cada forma artística, essa verdade mistura-se a uma ideia de pureza e de 

essencialidade, a partir da qual a mistura ou dependência de outras formas de expressão 

soa enfraquecedora/ ameaçadora para a afirmação/construção dessas identidades.  

 Didi-Huberman afirma ser “o argumento modernista por excelência, o da 

especificidade” (2010, p. 53), o qual, na pintura, se refletiria “na renúncia à ilusão da 

terceira dimensão”, renúncia que implicaria um “condenar à morte essa pintura mesma 

enquanto prática destinada, seja essa qual for, a um ilusionismo que define sua essência 

e sua história passada” (Idem). O autor defende ainda que:  

O dilema da “especificidade” representa [...], tal como foi posto, um 

dilema de organismos que deviam separar-se absolutamente 

(imaginariamente, agressivamente) para conservar cada qual sua 

identidade fechada e não cindida: a não arte da arte, os objetos espaciais 

da pintura, o antropomorfismo do formalismo ótico etc. (2010, p.73).  

Nessa ideia de uma separação imaginária e agressiva em nome das identidades / 

das especificidades baseiam-se vários movimentos políticos, sociais e artísticos. Para 

ganhar visibilidade e demarcar territórios, o negro se afirma como negro e busca 

narrativas de negritude; o índio procura traços e características que o façam ser 

reconhecido como índio e de modos semelhantes, mulheres, homossexuais e outros 

inúmeros 'conjuntos' alimentam e se alimentam de marcadores identitários (cabelos, 

roupas, narrativas, manifestos e manifestações). De modo análogo, aparentemente, isso 



35 

 

 

 

se passa com as formas artísticas que se afirmam como conjunto, fundando-se em 

narrativas e ações afirmativas.   

 Essa me parece ser uma chave importante para entender parte das narrativas do 

teatro e do cinema em relação, além do modo como o teatro passa a se constituir como 

uma espécie de ameaça a essa especificidade (não apenas dentro da história do cinema), 

de forma que velhos conceitos e preconceitos a respeito do teatro/do teatral parecem se 

reconfigurar e ganhar força no período/nas ideias vinculadas ao modernismo. 

 Além da desconfiança de viés platônico, o teatro aparece em determinadas 

perspectivas como uma combinação de outras artes; um lugar de mistura e de carnação 

do texto: carnação que surge, por vezes, como 'demasiadamente humana', sempre que a 

forma parece trair a ideia inicial do autor/do encenador. E como não trairia, se toda ideia 

que toma forma passa necessariamente por uma 

(trans)formação/contornação/(con)forma-ação? 

 O demasiado humano do teatral articula, ainda, as eventuais ‘imperfeições’ 

inerentes às artes do presente, se entendermos por imperfeição aquilo que não está 

acabado e que, portanto, não pode ser totalmente controlado, pois se desenrola no 

tempo-espaço de sua fruição e, por isso mesmo, incorpora fatalmente os acasos e os 

assaltos do 'real' no cosmos – obra: o estado físico e emocional do ator, a intervenção de 

um bêbado ou de uma barata voadora
12

.  

 A aparente falta de especificidade, a suspeita do teatral como sinônimo do falso 

(do fingidor) e essa vulnerabilidade inerente às artes do presente (teatro, dança, circo, 

ópera, ações performativas) são alguns dos pontos que se articulam nas redes de 

pensamentos e obras que Martin Püchner vincula ao antiteatralismo. Em sua pesquisa 

sobre modernismo, drama e antiteatralidade o autor aponta como alguns dos principais 

críticos modernistas à teatralidade, os filósofos alemães Friedrich Nietzsche (1844-

1900) e Walter Benjamin (1892-1940) e o crítico de artes plásticas norte-americano 

Michael Fried (1939). Entendo que as ideias desses pensadores – materializadas e 

reverberadas em livros, críticas, palestras e obras de arte de modo geral – possuem um 

significativo espectro de influência e são importantes para o entendimento dos ecos e 

das implicações à discussão travada aqui.  

De modos distintos Friedrich Nietzsche e Walter Benjamin apresentam em 

                                                 
12

A atriz Fernanda Montenegro narra o fato de uma barata voadora ter invadido o palco durante uma 

apresentação da peça O amante de Madame Vidal. Perante a comoção que a barata causou no público, o 

ator Otávio Augusto matou a barata e foi aplaudido pela plateia (RITO, 1991, p.76). 



36 

 

 

 

comum uma espécie de saudação dos avanços científicos como capazes de trazer não 

apenas um sonhado progresso na história –  icônica utopia do moderno como ideia de 

superação dos tempos passados – mas também como esperança de correção dos erros 

culturais e sociais humanos.  

 Aparentemente, trata-se de uma espécie de Zeitgeist – do espírito de uma época 

– que busca romper com o obscurantismo do passado, exaltando o novo como um valor 

a priori e entendendo que a tradição aprisiona e atravanca o desejado progresso. Mas 

como os pensamentos de Nietzsche e de Benjamin articulam essa exaltação ao 

“moderno” e à ideia de “razão”, e de que modo isso se transforma (se é que se 

transforma) em narrativas que conjugam um antiteatralismo? 

Essa contextualização será feita a seguir, incorporando também a perspectiva de 

Püchner e a reflexão a respeito de como tais ideias são processadas no âmbito do teatro 

e do cinema. 

 

3.1 Demasiadamente humano 

“Que o teatro não acabe por dominar todas as outras artes, 

Que o comediante não acabe por subornar os puros, 

Que a música não se torne uma arte de mentir” 

Nietzsche, 2007 

 Em Humano, demasiado humano: um livro para espíritos livres – lançado em 

1878 – Nietzsche apresenta 638 aforismos que versam sobre temas como arte, política, 

relações sociais, religião, amor, metafísica, moral. O livro teria marcado, de acordo com 

Paulo César de Souza
13

, o afastamento do filósofo “em relação ao romantismo de 

Richard Wagner e ao pessimismo de Schopenhauer” e a troca de paradigma da arte pela 

ciência. O compositor alemão fora anteriormente louvado por Nietzsche “como o 

grande renovador da cultura alemã” e “possível herdeiro do grego”, numa perspectiva 

segundo a qual cabia à arte “o papel supremo na condução e justificação da vida” 

(NIETZSCHE, 2005, p. 299). O “super-homem”, idealizado por Nietzsche como o 

grande gênio, espécie de messias cultural e intelectual capaz de elevar a sociedade da 

barbárie das massas e do culto “à pobreza” e “à covardia”, associadas pelo filósofo ao 

cristianismo – torna-se demasiado humano? De que modo essa virada no pensamento do 

filósofo alemão conecta-se às discussões pertinentes a esta tese? 

 A admiração de Nietzsche por Wagner transforma-se, com o passar do tempo e 

                                                 
13

Editor e tradutor, ele é o autor das notas, da tradução e do posfácio da edição da Companhia de 

Bolso/Companhia das Letras, utilizada aqui. 



37 

 

 

 

nas dinâmicas impostas ao/pelo pensamento do filósofo, em crítica contundente e 

mesmo em hostilidade declarada, configurando-se como um dos mais conhecidos 

confrontos na história das artes e do pensamento estético. Esse rompimento é deflagrado 

quando da estreia da última ópera de Wagner, Parsifal, na qual, segundo crítica de 

Nietzsche, Richard Wagner, aparentemente o mais vitorioso, mas na realidade “um 

decadente desesperado, prostrou-se bruscamente, desvalido e alquebrado, ante a cruz 

cristã” (Nietzsche Apud BENNET, 2001, p. 242).   

 Defendendo aquilo que chama de “espíritos livres”, que seriam aqueles que não 

se sujeitam às religiões, aos hábitos, às instituições e às tradições, Nietzsche acusa 

Wagner de submeter “a arte dionisíaca” – que apresenta o “gosto pelo terrível”, “o luxo 

da destruição”, da desagregação e da “aniquilação no mal”, uma arte na qual “o absurdo 

e o feio parecem lícitos” – à decadência da “vontade de verdade” e “da necessidade de 

doçura, de paz, de bondade, do que hoje se chama humanidade” (2005).  

 Nessa constelação desenhada por Nietzsche, na qual ele e Wagner são postos 

como antípodas, o filósofo também acusa o compositor de submeter a música (arte que 

ele via como dionisíaca por excelência) ao teatro (demasiadamente humano?), naquilo 

que chamou “música cênica ou gestual”. Isso porque, criticando o modo como as artes 

eram tratadas separadamente e o fato de que as óperas de sua época cuidavam (apenas) 

da música, usando os outros sistemas como meramente ornamentais, Wagner idealizou 

a Gesamtkunstwerk, cuja tradução seria algo como “obra de arte total”. Nesta o 

compositor propõe um casamento perfeito entre a palavra (que ele via como elemento 

masculino) e a música (atribuída ao feminino), no qual o teatro (aspecto cênico da 

ópera) era o meio/amálgama para a combinação destas e de todas as artes, em uma fusão 

das chamadas artes do tempo (música e literatura) às artes do espaço (as artes plásticas), 

presentes na cenografia, nos figurinos, na luz e em todos os aspectos visuais do 

espetáculo. O compositor baseou-se largamente nos mitos para elaborar seus dramas 

musicais e desenvolveu ainda o conceito de leitmotiv
14

 – motivo condutor que surge 

vinculado a um personagem ou assunto, causando um efeito dramático dentro da 

narrativa musical. Wagner criou, ainda, um edifício (Bayreuth) que abrigaria essa obra 

de convergência entre os sistemas, realizando um fosso para a orquestra (o qual ele 

chama de “abismo místico); apagando a luz da plateia e cuidando para que a mesma 

vivenciasse um mergulho na obra que era inusual ao modo de assistir óperas da época.  

                                                 
14

A técnica do leitmotiv foi posteriormente incorporada por outros compositores, pelo cinema, TV e 

outras formas audiovisuais (jogos eletrônicos). 



38 

 

 

 

As ideias e mudanças propostas por Wagner causaram impactos significativos 

na história das artes do espetáculo, sendo incorporadas às expressões teatrais e, 

posteriormente, às cinematográficas. No caso do teatro, a perspectiva de que o 

espetáculo precisa apresentar uma unidade (não se constituindo como vários pedaços 

sobrepostos) prenuncia a ascensão da figura do encenador – que se torna determinante, a 

partir da virada do século XIX para o século XX. Além disso, o apagamento da luz na 

plateia cria uma reconfiguração no modo de se assistir um espetáculo, já que o edifício 

teatral entre os séculos XVI e XIX (com suas frisas e camarotes), somado ao hábito de 

ter no teatro um espaço de socialização, fazia do fato teatral um momento para ver (o 

espetáculo e os outros), mas também para ser visto. Os binóculos enfocavam detalhes 

do que se passava no palco, mas também na plateia, fazendo do público diretor e 

montador de um filme-espetáculo com outras variáveis, além das propostas pela cena 

propriamente dita. Esse ‘apagamento’ parece, portanto, decisivo para criação de outra 

forma de estar em uma sala de espetáculo: uma forma menos pública e mais 

privada/individualizada. Essa relação de mergulho na obra associada à individualização 

do espectador será intensificada com o surgimento do cinema, surgindo ainda outras 

variáveis com o aparecimento da TV, do Vídeo etc. O assunto será retomado adiante. 

Cito, ainda, como legado das ideias de Wagner, o largo uso que o cinema fará do 

leitmotiv, que servirá como base conceitual para composição das “trilhas sonoras” nas 

quais um tema musical é associado a uma determinada personagem/circunstância, 

pontuando frequentemente os momentos de clímax dentro da obra
15

. 

 Certamente as críticas de Nietzsche às propostas de Wagner não surgem pela 

questão específica do apagamento da plateia ou do uso do leitmotiv. As críticas partem 

da acusação mais geral de que o compositor realiza uma “teatrocracia”: “a fé aberrante 

numa preeminência do teatro, num direito natural do domínio do teatro sobre as artes... 

Sobre a arte” (NIETZSCHE, 2007, p. 43). Segundo o filósofo, o teatro “era incapaz de 

alcançar coerência orgânica e deveria, portanto, ser impedido de exercer sua deplorável 

influência sobre as outras artes” (NIETZSCHE, 2007, p. 43).  

Não deixa de ser curioso que a crítica de Nietzsche aponte a incapacidade do 

teatro de atingir essa coerência orgânica, já que era justamente isso que Wagner buscava 

criar por meio da cena: um organismo/ uma obra que conjugasse sinestesicamente todos 

                                                 
15

 A prática pode ser facilmente reconhecida, em algumas trilhas para cinema que se tornaram célebres: 

Star Wars, Psicose, Blade Runner, Indiana Jones, Missão Impossível, Era uma vez no Oeste, entre 

centenas de outros.  



39 

 

 

 

os meios, os quais se fundiriam e se somariam uns aos outros
16

. A rejeição/busca de um 

mesmo valor frequentemente servirá – na história do teatro e do cinema em relação – 

como argumento para a rejeição de uma mídia pela outra. É o caso, por exemplo, de 

quando Bresson, buscando encontrar uma ‘verdade’, rejeita traços do teatro no cinema; 

e também dos inúmeros criadores de teatro que rejeitam a presença de outras mídias em 

cena, procurando a verdade na presença ao vivo do ator perante a plateia. A questão que 

se formula é: até que ponto valores como ‘a verdade’ podem ser vinculados a um 

meio/uma mídia/uma forma de expressão? A pergunta será desdobrada ao longo de toda 

esta reflexão.  

Se Wagner via no teatro a possibilidade de criar um todo orgânico – a 

Gesamtkunstwerk – e Nietzsche entendia que essa coerência era impossível por meio do 

teatro, a perspectiva do segundo parece importante aqui porque é motivada e 

motivadora de um conjunto muito mais amplo de pensamentos e atitudes antiteatrais. 

Estes se insurgem contra certa ideia de ‘teatro’, arrolando críticas as quais, poderíamos 

questionar se são, de fato, pertinentes a boa parte das expressões vinculadas ao teatro.  

Como exemplo desses pensamentos, cito a definição de Nietzsche, a qual afirma 

ser “o teatro” algo “sempre aquém da arte, sempre algo de secundário, algo de 

exagerado, algo de defeituoso, algo de forçado, algo para as massas alienadas” (2007: 

43). Para o filósofo esse “plebiscito contra o bom gosto” torna-se mesmo uma ameaça à 

pureza da música, o que faria do projeto wagneriano demasiado incômodo.  

Boa parte dos termos usados para criticar Richard Wagner deriva do que o 

filósofo entende serem as conexões do primeiro com o teatro. Isso é perceptível quando 

ele afirma que Wagner sacrifica a música a “uma retórica teatral, um meio de expressão, 

de reforço do gesto, de sugestão, de pitoresco psicológico”, acusando-o, ainda, de não 

procurar nada além do efeito, tendo a mesma “ausência de escrúpulo, [...] que todo 

homem de teatro tem” (2007: 33):  

Com isso se torna comediante, tem uma visão diversa do resto dos 

homens: para que uma coisa pareça verdadeira, não é necessário que seja 

verdadeira. A sentença foi formulada por Talma: exprime toda psicologia 

do comediante, exprime – que não se duvide disso – toda a sua moral. A 

música de Wagner nunca é verdadeira (Idem). 

A perspectiva do ator francês Talma tem conexão direta com o pensamento de 

Denis Diderot, exposto em O paradoxo do comediante – e é vista pelo filósofo como 

                                                 
16

 Posteriormente, Eisenstein verá no cinema o meio mais adequado para criação dessa obra de arte total e 

os ecos desses impulsos aparecem nas obras multimídias e inúmeras formas híbridas presentes no 

chamado pós-modernismo. 



40 

 

 

 

algo de imoral. Mais uma vez a pecha de fingidor aparece como suspeita contra o ator e 

a teatralidade. Uma suspeita que, para o filósofo, é constantemente vinculada/agravada 

pela conexão que o mesmo vê entre o teatro e a multidão/ massa. E como o pensamento 

e a escrita de Nietzsche costumam ser enfáticos/arrebatados, sua antiteatralidade é 

manifesta e explícita: 

Que me importa o teatro? [...] Que me importam os jeitos e poses do 

comediante! – Como se pode ver, sou radicalmente antiteatral, tenho o 

fundo da alma contra o teatro, essa arte das massas por excelência, o 

profundo desprezo que lhe vota hoje do fundo do coração todo artista. 

Sucesso no teatro – com isso baixa em minha estima para sempre; 

insucesso – ali ponho os ouvidos à escuta e passo a considerar...  (2007, 

p. 59). 

 A constelação antiteatralista desenhada pelo filósofo equaciona, portanto, a ideia 

de que o sucesso no teatro implicaria algum tipo de comunicação rasteira capaz de 

agradar à massa. Grosso modo, portanto, o teatro seria exagerado, mentiroso, impuro, 

convencional e de mau gosto: algo que se avizinha de uma retórica grosseira que visa 

apenas persuadir/ convencer o público fundando-se em um “pitoresco psicológico”.  

Some-se a tudo isso, o fato de que Nietzsche via na música o meio preferencial 

para a realização de uma sonhada arte dionisíaca, e percebemos quão particularmente 

incômoda deve parecer-lhe a submissão da mesma justamente ao teatro. Sendo este uma 

forma de caráter inexoravelmente público – dependendo dos atores e de sua 

performance perante uma plateia – a inconveniência se torna ainda maior, fazendo-o 

parecer limitador à ideia de liberdade individual do artista, que deveria ser, de acordo 

com Nietzsche, um espírito livre de todas as tradições e convenções.  

 Dentre as interpretações do projeto de Wagner de uma obra de arte total, a ideia 

nietzschiana de decadência e de um exagero advindo dessa música gestual e dessa 

interpretação dos atores alimenta uma narrativa antiteatralista que atribui ao teatro uma 

amarra/convencionalismo e um ranço (antecipando aqui o termo usado por 

Eisenstein)/tradicionalismo  que surgem como empecilhos à realização de um ideal 

artístico. 

 Em perspectivas distintas, vários outros pensadores e artistas realizam analogias 

semelhantes. É o caso do filósofo Theodor Adorno (1903-1969), que teria herdado de 

Nietzsche, segundo Püchner, a crítica a essa “música cênica ou gestual”, direcionando-a 

não apenas contra Wagner, mas também a Stravinsky, a quem acusa de regredir às 

brincadeiras gestuais de crianças (deixando sua música se influenciar pelo balé) e a uma 

mímesis que lembra ao filósofo “macacos que parecem humanos e se apresentam no 



41 

 

 

 

zoológico” (Adorno Apud PUCHNER). Interpretando o pensamento de Adorno, 

Püchner pondera que:  

[...] os macacos e palhaços que simbolizam uma forma atávica de mimese 

são figuras para o ator de baixa qualidade. Quando lemos os ensaios de 

Adorno sobre Brecht e Beckett sob esta luz, fica claro que para ele o 

sucesso do modernismo no teatro depende da habilidade do teatro para 

resistir ao pessoal, o individual, o humano, e o mimético – os quais estão 

todos amarrados aos atores que encenam. Na verdade, Adorno defende 

que a dependência do teatro na individuação é um “fardo insustentável” 

do qual mesmo Brecht sofreu, mas contra o qual ele se rebelou com 

sucesso. Beckett, entretanto, é o dramaturgo que lidou com este fardo 

mais convincentemente, ao atacar implacavelmente a presença de 

“realidade e pessoas” no teatro e por transformar essas pessoas em 

“máscaras vazias” (2013, p.17). 

 “A habilidade do teatro de resistir ao pessoal, o individual, o humano, e o 

mimético” 'amarrada' “aos atores que encenam” e a perspectiva da individuação como 

fardo insustentável são ideias que sintetizam o incômodo contra esse elemento central 

nas chamadas artes presenciais – constituídas a partir da performance de um ou mais 

indivíduos perante a plateia: o ator. Aparentemente o ator é esse elemento 

demasiadamente humano que representa um empecilho à plena realização das ideias 

(modernistas ou não), perante as quais, a adequação aos corpos/ materialidade dos 

performers sofrem fatalmente, segundo essa perspectiva, uma formatação que aparece 

como 'limitadora'. Trata-se aqui do embate eterno entre a ideia e a forma; entre o mundo 

das ideias (platônico) e a realidade material. Um embate dentro do qual o elemento 

humano - dotado de vontade própria e de uma subjetividade e corporeidade afetável por 

inúmeros fatores - é mais ‘resistente’ à plena realização da obra do que a pedra para o 

escultor; afetando e se deixando afetar pelo público. Justamente por isso, o teatro (assim 

como a dança, a ópera, o circo), seria, dentre as artes, o mais afetado pelo que Walter 

Benjamin denominou aura. 

 

3.2 Virtuosamente maquínico 

 

 Em A obra de arte na era da reprodutibilidade técnica, “um manifesto 

antiteatral”, segundo Puchner, Walter Benjamin (1955)
17

 exalta no advento das obras 

reprodutíveis (como a fotografia e o filme) o que chama de perda da aura. Segundo 

Benjamin, a aura surgiria da presença do apreciador/espectador perante uma obra que 

ele percebe como sendo original/única (um quadro, uma escultura, um espetáculo). Esta 

                                                 
17

 O texto foi publicado pela primeira vez em 1936 e, posteriormente, em 1955. 



42 

 

 

 

sensação/emanação da ‘aura’ conectaria a obra de arte a um valor de adoração - mesmo 

que esta não esteja diretamente ligada à magia ou à religião – ocasionando um culto 

secularizado do belo.  

Em sua reflexão, o filósofo entende que a obra de arte que é reproduzida (e não 

apresentada) provoca um abalo na tradição e possui uma estreita ligação com os 

movimentos de massa do período. Segundo Benjamin, o agente mais poderoso desses 

movimentos é o filme, ao passo que: “para a obra de arte que surge integralmente de sua 

reprodução técnica – como o filme – não há maior contraste que o palco” (1955, IX).18 

Enquanto no cinema o ator seria uma espécie de “acessório escolhido pelas suas 

características” (1955, IX)
19

 e o melhor resultado viria “quando se representa o mínimo 

possível” (1955, IX),
20

 no teatro, o ator continua a ocupar um lugar central.  

As considerações de Benjamin parecem relevantes a esta discussão porque 

colocam o teatro e o cinema em pontas opostas (“não há maior contraste”); apontam a 

centralidade do ator como problemática; e parecem sintetizar um pensamento – 

aparentemente dominante no cinema (embora também presente no teatro) – de que 

quanto menos se representa, melhor, mais ‘verdadeiro’ e mais adequado ao meio é o 

resultado
21

.   

Discorrendo sobre as diferenças entre a interpretação do ator e sua relação com o 

público no teatro e no cinema, Benjamin cita a 'adaptação' como uma 

possibilidade/característica do desempenho do ator no teatro, uma vez que este, diante 

de diferentes plateias, pode realizar alterações na sua performance em função das 

reações do público. O gesto do ator apresentado no cinema, ao contrário, seria vestígio 

de um passado perfeito, pois acabado e inalterável, além de mediado pela máquina. A 

mediação do equipamento teria duas consequências, segundo o filósofo:  

Não se espera do equipamento que transmita ao público a actuação do 

actor de cinema, que respeite essa acção na sua totalidade. Sob a direcção 

do operador de câmara, esse equipamento toma constantemente posição 

perante essa mesma actuação. A sequência de cenas que o montador 

compõe, a partir do material que lhe é fornecido, é que constitui o filme 

acabado. Este engloba um determinado número de momentos de acção, 

reconhecidos como tal pela câmera, para não falar de planos especiais, de 

                                                 
18

 O texto consultado não apresenta paginação, mas está dividido em sessões; o indicativo em algarismo 

romano refere-se à sessão. C.f. < https://territoriosdefilosofia.wordpress.com/2014/07/04/a-obra-de-arte-

na-era-da-sua-reprodutibilidade-tecnica-walter-benjamin/>. 
19

 C.f. nota 18. 
20

 C.f. nota 18. 
21

 A questão da representação e dessa interpretação mínima, ou minimalista, como sinônimo de uma 

interpretação própria ao cinema (e outras mídias audiovisuais), bem como suas influências no teatro serão 

retomadas ao longo da tese. 



43 

 

 

 

primeiros planos. Assim, a representação do actor é submetida a uma 

série de testes ópticos. Esta é a primeira consequência do facto de a 

representação do actor de cinema ser apresentada pelo equipamento. A 

segunda assenta no facto de que uma vez que o actor de cinema não 

representa perante o público, não pode adaptar, durante a actuação, o seu 

desempenho à reacção do mesmo, possibilidade reservada apenas ao 

actor de teatro. Por essa razão, o público assume a atitude de um 

apreciador que não é perturbado pelo actor, uma vez que não tem 

qualquer contacto pessoal com ele (1955, VII).
22

 

 A ideia de que o equipamento protege o público da perturbação do ator
23

 (aura), 

desrespeitando a integralidade da atuação, a qual é mediada, ainda, pelo “operador de 

câmera” e pelo montador é celebrada por Benjamin, como uma libertação da tradição, 

do ritual/do culto e também pela conquista, para a obra de arte, do que ele considera um 

atributo decisivo: a perfectibilidade: 

O filme acabado não é produzido de um só jato, e sim montado a partir de 

inúmeras imagens isoladas e de seqüências de imagens entre as quais o 

montador exerce seu direito de escolha – imagens, aliás, que poderiam, 

desde o início da filmagem, ter sido corrigidas, sem qualquer restrição. O 

filme, pois, a mais perfectível das obras de arte (2012: p. 175). 

 O virtuosismo do filme surge, então, das camadas de mediação impostas ao 

objeto que poderia ser passível de culto (o ator). Sua interpretação é mediada pelo 

equipamento conectado ao “operador de câmera” (poderíamos acrescentar também as 

perspectivas do diretor, do diretor de fotografia e do montador, sem contar as 

interferências do diretor de arte, designer de som entre outros profissionais). Sua 

temporalidade/ integralidade é decomposta e montada, fazendo do filme, a princípio, 

uma obra mais controlada pelo (s) seu (s) autor (es), tornando-o, portanto, mais 

“perfectível”.  

 Curiosamente as dinâmicas sociais, culturais e estéticas engendraram outro tipo 

de culto, no que se refere ao ator de cinema – que surge como uma figura de sonho, 

possivelmente ainda mais fetichizada do que sua versão carnal. Talvez pudéssemos falar 

de outra espécie de aura, que não aparece da apresentação do objeto ‘original’ em si, 

mas da apropriação da imagem pelo espectador, que obtém nas projeções do cinema um 

elemento mais maleável a ser incorporado às suas próprias 

projeções/sonhos/imaginário, conforme perspectiva de Edgard Morin, em O cinema ou 

o homem imaginário. Trata-se de mais uma pergunta/vetor a ser considerado ao longo 

da discussão. 

                                                 
22

 C.f. nota 18. 
23

 A ideia de não ser perturbado pelo ator dialoga com a máxima antiteatralista “o problema do teatro é 

que tem gente lá” (ver apresentação). 



44 

 

 

 

 Retomando o ensaio de Benjamin, entendo que ele é simultaneamente eco e 

ecoador de muitas outras perspectivas, uma vez que: A obra de arte na era de sua 

reprodutibilidade técnica é uma referência citada um sem número de vezes, quando se 

trata de pensar o impacto das então novas mídias sobre a obra de arte; e que, ao longo 

de sua argumentação, sugere-se que ele fala em nome de muitas vozes como quando 

afirma que no cinema o ator seria uma espécie de “acessório escolhido pelas suas 

características” e que o melhor resultado viria “quando se representa o mínimo 

possível”.   

 No entanto, chamo atenção para o fato de que, mesmo que o cinema tenha 

possibilitado o celebrado ‘controle’ sobre a obra, ou, seria mais preciso dizer, tenha 

possibilitado um grau aparentemente maior desse controle – tornando a obra mais 

“perfectível” porque mediada – esse desejo de acabamento sobre a forma foi/ é uma 

demanda do próprio teatro. Demanda/desejo que se manifesta fortemente nas tentativas 

de obter controle sobre o corpo do ator.  

Tal objetivo parece claro no trabalho do encenador, teórico russo e ator, 

Vsevolod Meyerhold, quando este desenvolve a ideia da biomecânica – técnica a partir 

da qual o corpo do ator deveria ser treinado para realizar uma poética codificada que 

fugia ao realismo/naturalismo, assemelhando-se esse corpo a uma máquina. Meyerhold 

defendia que a interpretação devia ser totalmente codificada e o espetáculo teatral, um 

cosmos arbitrário que não se deve submeter à premissa de representação do cotidiano.  

O ator e encenador inglês Edward Gordon Craig (1872-1966) apresenta uma 

demanda semelhante, ao idealizar o conceito de supermarionete, segundo o qual o corpo 

do ator deveria corresponder inteiramente às solicitações do diretor. Ao mesmo tempo 

em que afirma essa intenção, Craig aponta a dificuldade de obter controle sobre o ator, 

questionando mesmo se este é um artista: 

Atuar não é uma arte. É, portanto, incorreto se falar do ator como um 

artista. Pois o acidental é um inimigo do artista. A arte é a antítese 

absoluta do caos, e o caos é criado por um amontoamento de vários 

acidentes. A arte se atinge unicamente de propósito. Portanto, fica claro 

que para se produzir qualquer obra de arte podemos trabalhar apenas 

sobre aqueles materiais que somos capazes de controlar. O homem não é 

um desses materiais (2012, s/p). 

 Desenvolvendo seu raciocínio, Craig simula um diálogo entre um ator que 

entende que pode imitar a realidade (objetivo contestado por ele), um músico, um pintor 

e ele mesmo, o qual representaria uma arte “distinta de todas essas”. Neste diálogo, o 



45 

 

 

 

ator explica parte do seu método, argumentando que deveria ter um controle total de sua 

expressão corporal e facial, mas que seria impossível interpretar sem recorrer a um 

mínimo de emoção. Diante disso, o ator é indagado: 

Mas, nunca houve um ator” [...] “que tenha treinado seu corpo da cabeça 

aos pés, que pudesse responder à atividade de sua mente sem permitir que 

as emoções sejam sequer despertadas? Seguramente deve existir um ator, 

digamos um em dez milhões, que tenha conseguido isso?” “Não,” diz o 

ator enfático, “[...] nunca houve um ator que tenha atingido tal estado de 

perfeição mecânica, onde seu corpo fosse completamente escravo de sua 

mente. Edmund Kean na Inglaterra, Salvini na Itália, Rachel, Eleonora 

Duse, todos eles me vêm à mente, mas eu repito que nunca houve um ator 

ou atriz como você descreveu”. O artista então pergunta: “Logo você 

admite que exista um estado de perfeição?” “Mas é claro! Mas é 

impossível; e será sempre impossível”, brada o ator; e ele se levanta – 

quase com uma sensação de alívio. “Isto é o mesmo que dizer, que nunca 

tenha existido um ator perfeito, nunca tenha havido um ator que não 

tenha arruinado sua performance uma, duas, dez vezes, quem sabe cem 

vezes, durante uma noite? [...] Como resposta, o ator pergunta 

rapidamente: “Mas existiu alguma vez uma pintura, ou peça 

arquitetônica, ou uma peça musical que pudesse ser definida como 

perfeita?” “Sem dúvida”, eles responderam. “As leis que controlam 

nossas artes fazem isto ser possível” (Idem).  

No diálogo criado por Craig chamo atenção para a ideia da imperfectibilidade da 

interpretação, que se dá - de acordo com o artista dessa forma “distinta” e ainda não 

nomeada - pelo fato de que o ator seria refém de suas emoções, ao passo que a pintura e 

a música poderiam chegar ao estado de perfeição. Ressalto ainda a ideia de “perfeição 

mecânica” na qual o corpo seria escravo da mente. 

Se em Meyerhold e em Gordon Craig os atores deveriam se aproximar da 

suposta perfeição da máquina, o cineasta francês Robert Bresson idealiza um ator- 

-modelo que não interpreta, mas simplesmente age perante o olho do cinematógrafo. É 

necessário não homogeneizar os projetos desses artistas, mas entendo que, sem ignorar 

as singularidades de cada criador, há uma intersecção entre os mesmos: a celebração do 

elemento maquínico. 

No caso de Bresson, seu ator-modelo deveria agir como uma espécie de 

autômato, escapando às conduções e intencionalidades do ator cuja “menor expressão 

induzida, aumentada pela lupa, evoca os excessos do Kabuki” (BRESSON, 1979, p.23). 

Na perspectiva do cineasta, o maquínico aparece como revestido de uma ideia de 

objetividade, segundo a qual o olho mecânico (o cinematógrafo) pode enxergar “a 

verdade”. Em Bresson, há uma ideia de desvelamento do mundo. Os cuidados da arte do 

cinematógrafo envolveriam a eliminação da ideia de uma construção no que se refere à 



46 

 

 

 

interpretação. Neste ponto, o projeto do cinematógrafo se distancia dos de Meyerhold e 

de Craig, os quais defendiam uma criação evidentemente arbitrária, cuja construção 

aparece em relevo, como que grifada.  

No entanto, parece-me que a demanda de Bresson se aproxima em alguma 

medida dos objetivos de Stanislávski, quando este idealizou um teatro cujo gesto 

parecesse orgânico, fazendo o espectador imaginar que assistia a fatos da vida real. 

Bresson também idealizou, com sua ideia de arte do cinematógrafo, uma forma que 

fosse uma espécie de “janela para o mundo”, negando a ideia mesma da interpretação 

com suas técnicas, as quais, perante o cinematógrafo pareciam-lhe um feixe de 

convenções que soavam teatrais demais.  

Se Stanislávski e Bresson parecem convergir na busca por um efeito de real, há, 

entretanto, uma diferença axiomática em suas metodologias. Stanislávski procura essa 

verdade/esse real, desenvolvendo técnicas de interpretação que auxiliassem o ator a 

construir uma verdade da ficção; ao passo que Bresson pretende que seus atores-modelo 

simplesmente ajam para que o cinematógrafo capte seus movimentos: eles devem se 

livrar de qualquer intencionalidade ou de pensamentos prévios a respeito dos gestos e 

falas das cenas. O cineasta defende a repetição das cenas, para que os modelos possam 

executar automaticamente suas ações: “Nove décimos de nossos movimentos obedecem 

ao hábito e ao automatismo. Subordiná-los à vontade e ao pensamento é antinatural” 

(1979, p.25). 

Aparentemente, na ideia do automatismo e na busca da precisão do 

cinematógrafo, Bresson busca despir de intencionalidades e de códigos prévios aquilo 

que ele pretende descobrir a respeito do mundo. Suas ideias passam pela negação das 

convenções (de interpretação) e pela busca de uma verdade – que se esvairia quando 

misturada ao falso (o teatro ou o cinema, para ele sinônimo de teatro filmado). Para se 

proteger disso, a máquina, símbolo de precisão e de imparcialidade, na perspectiva do 

cineasta, torna-se um elemento primordial dessa desejada poética, a ponto de que este 

irá batizá-la como arte do cinematógrafo.  

O imaginário de Bresson está calcado na ideia de que o(s) meio (s) devem usar 

os recursos que lhes sejam específicos: “O que o cinematógrafo consegue com seus 

próprios recursos não pode ser o que o teatro, a novela e a pintura conseguem com seus 

próprios recursos” (1979, p.16); e ainda: “Dois tipos de película: as que empregam os 

recursos do teatro (atores, encenação etc.) e se valem da câmera para reproduzir; as que 



47 

 

 

 

empregam os meios do cinematógrafo e se valem da câmera para criar” (1979, p.11). 

Portanto, quando Bresson defende que a arte do cinematógrafo precisa evitar os 

recursos teatrais, ele se situa dentro de uma perspectiva de que um meio não deve tentar 

ser o que não é:  

Um filme não pode ser um espetáculo porque um espetáculo exige a 

presença em carne e osso. No entanto, como o teatro filmado, o cinema 

pode ser a reprodução fotográfica de um espetáculo. Contudo, a 

reprodução fotográfica de um espetáculo é comparável à reprodução 

fotográfica de um quadro ou de uma escultura. Mas a reprodução 

fotográfica do São João Batista de Donatello ou De Moça com colar, de 

Vermeer não tem nem o poder, nem o valor, nem o preço dessa escultura 

ou deste quadro. Não as cria. Não cria nada (1979, p.12). 

 A ideia de uma arte ser o que não é; de uma forma que usa os recursos de outra 

forma, parece vincular-se a essa ‘vontade de verdade’, que se plasma na ideia de buscar 

a essência dos meios, de descobrir aquilo que só aquele meio pode expressar. Não deixa 

de ser curioso que, nesse aspecto, Bresson navega na contramão das ideias de Benjamin 

para quem a reprodução assume importância e valor por diminuir, nos espectadores, a 

tentação do culto. Não é este o ponto para Bresson. Para o cineasta, a reprodução 

fotográfica de um espetáculo ofende cinema e teatro, tornando-se a ideia de “teatro 

filmado” um símbolo do que poderia haver de pior entre as duas formas/ já que não é 

uma coisa nem outra.  

Voltando à questão do ator – o corpo em trânsito entre as mídias; imperfectível; 

sujeito às emoções e às vaidades – parece óbvio, perante esse imaginário modernista, 

que esse corpo entremeios deve ser domado, mecanizado, para que responda à vontade 

do encenador – figura em ascensão na virada do século XIX para o século XX. O desejo 

de controle sobre o ator (o qual muitas vezes se confundirá com a própria ideia de 

teatralidade) é uma demanda que ultrapassa os meios (teatral/cinematográfico/operístico 

etc.). Equivale ao desejo de acabamento e de perfeição diante dos quais, os atores de 

teatro, sob determinadas perspectivas, surgem como demasiadamente humanos. Perante 

esse fato, o melhor que poderiam fazer seria tornarem-se virtuosamente maquínicos: 

biomecânicos, supermarionetes e/ou atores- modelos.  

A questão do ator será retomada em diferentes perspectivas  ao longo da tese. 

No próximo tópico, fechando a constelação Modernismo e (anti)teatralidades, tomo 

como ponto de discussão o pensamento do crítico Michael Fried – o qual reverbera 

parte dos pensamentos de Nietzsche e de Benjamin – e serve aqui para articulação de 

outros questionamentos.    



48 

 

 

 

3.3 “O crime da lesa-especificidade”, ou, O teatro como Entre-espaço 

 

 Em 1967 o crítico norte-americano Michael Fried lança uma reflexão sobre a 

arte minimalista intitulada Arte e Objetidade (Art and Objecthood). Nesse e em outros 

ensaios, como Absorção e teatralidade (Absorption and Theatricallity), Fried critica 

trabalhos que ‘dependiam’ do olhar do espectador, em detrimento de um valor que ele 

chama absorção – pretensa capacidade de uma obra de conter em si mesma seus 

sentidos; espécie de plenitude contrária à ‘teatralidade’ que ele vislumbra na arte 

minimal/literalista: 

A sensibilidade literalista é teatral porque, para começar, está interessada 

nas circunstâncias factuais em que se dá o encontro do observador com o 

trabalho literalista. Morris deixa isso claro. Enquanto na arte que a 

precede “o que é para ser experimentado do trabalho encontra-se 

estritamente em seu interior”, a experiência da arte literalista é a de um 

objeto em uma situação que, virtualmente por definição, inclui o 

observador (2002, p.134). 

   Mais uma vez o teatral aparece como articulado à esfera pública, “às 

circunstâncias factuais em que se dá o encontro”. Mas que formas são essas, atreladas 

ao minimalismo/literalismo, abordadas por Fried? Em Arte e objetidade, alguns dos 

nomes mais citados sob o viés literalista são os dos escultores Tony Smith (1912-1980), 

Robert Morris (1931) e Donald Judd (1928-1994) a partir do que estes últimos chamam 

“objetos específicos”. De acordo com o crítico, tanto Morris quanto Judd defendem os 

valores da totalidade e da indivisibilidade dos trabalhos, as quais seriam garantidas pela 

simplicidade das formas. Por esta mesma razão, os literalistas criticariam, sobretudo, a 

pintura modernista, defendendo que “o espaço real é intrinsecamente mais poderoso e 

mais específico do que a tinta sobre a superfície plana
24

” (2002, p.132).  

Destaco a busca da especificidade como um valor em si mesmo. Algo que 

deveria ser perseguido para que um determinado objetivo artístico fosse atingido. 

Embora não caiba aqui uma discussão aprofundada do dilema entre os artistas 

minimalistas e a pintura de um modo geral, não deixa de ser curioso pensar que, para os 

primeiros, a mera superposição de cores sobre a tela fere uma ideia de singleness, 

buscada pelos mesmos em seus ‘objetos específicos’. Neste âmbito, qualquer ideia de 

superposição, de que uma pintura/escultura fosse composta por várias partes era 

indesejada.  

                                                 
24

 Essa valorização do ‘espaço real’ e também do valor da tridimensionalidade aparece articulada, na 

perspectiva minimalista, a um pretendido anti-ilusionismo.  



49 

 

 

 

Fried enxerga na relação dos literalistas com tais objetos (idealmente totalidades 

indivisíveis) “um conceito de presença” o qual, segundo o mesmo, aparece “poucas 

vezes tão acintosamente quanto na declaração de Tony Smith: “Eu não penso nelas 

como esculturas [isto é, nas esculturas que ele “sempre” fez
25

] como esculturas, mas 

como presenças de um certo tipo”” (Apud FRIED: 2002, p.137). O crítico continua seu 

raciocínio defendendo que há um antropomorfismo latente/oculto nessa atitude 

literalista e conclui: “o que está errado com o trabalho literalista não é que ele seja 

antropomórfico, e sim que o significado e, igualmente, o ocultismo de seu 

antropomorfismo
26

 sejam incuravelmente teatrais” (Idem).  

 
Figura 1 - The sculpture, de Tony Smith 

As oposições declaradas entre pintura modernista e o trabalho literalista com os 

objetos específicos têm em comum, de acordo com Fried, “uma sensibilidade já teatral, 

já (o que é pior) corrompida ou pervertida pelo teatro”: 

[...] o que forçou a pintura modernista a eliminar ou suspender sua 

objetidade não foram apenas desenvolvimentos internos a ela, mas a 

mesma teatralidade geral, envolvente, infecciosa, que corrompeu do 

início a sensibilidade literalista, e em cujas mãos os desenvolvimentos em 

questão – e a pintura modernista em geral – são vistas como nada mais do 

que uma modalidade de teatro inconvincente e desprovida de presença 

(2002, p.140).  

Mas o que Fried quer dizer quando afirma teatro ou teatral? Segundo Didi-

Huberman o ‘teatro’ combina, na perspectiva do crítico americano, as ideias da presença 

e do antropomorfismo (2010, p.72), resultando, entretanto, em uma palavra “pouco clara 

enquanto conceito (mais imposta do que posta no texto), mas excessivamente clara, 

                                                 
25

 A observação entre chaves é de Fried. 
26

 Não se trata aqui de esculturas com formas humanas, e por isso a ideia de um antropomorfismo oculto 

ou latente, a partir da ideia de presença atribuída aos objetos/obras. 



50 

 

 

 

quando não excessivamente violenta, enquanto qualificação depreciativa” (Idem).   

 
Figura 2 - Réplica da escultura Cigarette, de Tony Smith. Toulouse, 2013. 

Mais uma vez o teatral surge como ‘antivalor’ na onda de um imaginário que 

resiste à esfera do público. No bojo dos pensamentos e dos valores acionados por Fried 

a ideia de uma forma que, ao invés de reforçar-se, ‘apela’ ao olhar do espectador é o 

eixo de suas queixas contra o teatral. Para o autor, é como se este apelo ao olhar fizesse 

com que a obra baixasse alguns degraus em complexidade, especificidade e plenitude, 

adaptando sua forma à perspectiva (projeção) do olhar do público. Esse atributo parece 

a Fried lançar a obra em um perigoso espaço do ‘entre’: lugar suspeito ao imaginário 

modernista: “Os conceitos de qualidade e valor e – na medida em que eles são centrais 

para a arte, o próprio conceito de arte – só são significativos no interior das artes 

individuais. Aquilo que se encontra entre as artes é o teatro” (FRIED, 2002, p. 142).   

Aquilo que se encontra “entre as artes” evidentemente não se constituiria como 

uma arte em si mesma. E parece tão mais ameaçador porque não se configura. Afinal, se 

o teatro é o lugar do encontro – ‘forma rarefeita’ entre as formas, na qual a conexão 

artista-obra-público surge como mais evidente e ganha mesmo caráter de essência – ele, 

nessa perspectiva, está subentendido em todas as práticas artísticas. Mas submeter-se a 

esse teatro implicaria necessariamente o ‘perder-se’ enquanto valor e enquanto arte, 

descendo à retórica do agradável e/ou simplesmente dependendo do gosto do público?  



51 

 

 

 

A resistência ao público habita o próprio teatro. Talvez poucos tenham 

expressado uma repulsa contra a audiência de modo tão enfático quanto o dramaturgo 

brasileiro Nelson Rodrigues, para quem: “o teatro é a mais incriada das artes” (1993, 

p.247), porque teria uma autoria bastarda que é o público. O maior trágico escreve 

pensando no público. E o que é o público? Segundo Rodrigues: 

A rigor não existe autor dramático absoluto, já que todos aceitam a 

coautoria das duzentas senhoras gordas. Elas não sabem de nada, não 

entendem de nada, não pensam nada. Mas o espetáculo é para elas e, 

repito, feito à sua imagem e semelhança. E, porque existe uma coautoria 

bastarda, o teatro ainda não conseguiu ser arte (1993, p.247). 

Rodrigues evoca, na imagem hiperbólica das duzentas senhoras gordas comendo 

pipocas” (p.248), a sensação de que é absurdo que o artista/ “espírito livre” (Nietzsche) 

se submeta a uma massa aparentemente mais interessada na pipoca do que na obra. (Um 

incômodo análogo será evocado para discutir a ideia de ‘um cinema comercial’). No 

caso do teatro, o dramaturgo aponta o público como coautor indesejado. Depender desse 

(coautor) público (assim como depender dos atores) acarreta, portanto, a aceitação da 

imperfectibilidade (Benjamin), do imprevisto, e, em última instância, da perda do valor, 

no sentido da apreciação e da identidade de uma forma consigo mesma (Bresson, Fried) 

– já que muito se questionou a respeito da especificidade do teatro.  

Também o teórico de cinema David Bordwell toca na questão da identidade das 

artes, afirmando que alguns historiadores teriam abraçado “a ideia (proposta por 

Aristóteles) de que uma forma de arte alcança sua perfeição ao revelar suas qualidades 

essenciais e mais distintas” (2013, p. 24). Aparentemente, o mito/narrativa da 

especificidade/identidade/essencialidade entre as formas é algo que se configura e se 

reconfigura ao longo da história das artes, constituindo-se como um importante vetor no 

“dilema de organismos que deviam separar-se absolutamente (imaginariamente, 

agressivamente) para conservar cada qual sua unidade fechada e não cindida”, repetindo 

a citação de Didi-Huberman (2010, p.73). 

Essa unidade não cindida parece fundamental à perspectiva de Fried, na qual 

destaco algumas intersecções com o pensamento de Nietzsche (discutido 

anteriormente). Dentre elas, a ideia do filósofo de que o teatro era uma espécie de 

influência nefasta à música, transposta, no caso de Fried, para a relação ‘teatro’ - artes 

plásticas/ teatro – todas as artes. Mas se o termo teatro não chega a se estabelecer como 

conceito preciso no texto de Fried, conforme Didi-Huberman, é possível apontar a 

dependência do público, conectada a um suposto enfraquecimento da obra (que passa a 



52 

 

 

 

flertar com a não-arte, na perspectiva de Fried sobre os minimalistas), como uma 

recorrência de sua interpretação pejorativa de um ‘teatro’ ao qual todas as artes, 

inclusive o próprio teatro, deveriam resistir: 

O sucesso, até mesmo a sobrevivência das artes, tem passado 

crescentemente a depender de sua habilidade em eliminar o teatro. Talvez 

seja no interior do próprio teatro, mais do que em qualquer outro lugar, 

que isso se torne mais evidente, onde a necessidade de eliminar aquilo 

que venho chamando de teatro fez-se sentir sobretudo como a 

necessidade de estabelecer uma relação drasticamente diferente com a 

audiência (aqui os textos relevantes são naturalmente Brecht e Artaud). 

Pois o teatro tem uma audiência – ele existe para uma – de um modo que 

outras artes não têm; de fato, isso mais do que qualquer outra coisa é o 

que a sensibilidade modernista considera intolerável no teatro em geral 

(2002, p. 142).    

  Sem dúvida a ideia de “estabelecer uma relação drasticamente diferente com a 

audiência”, bem como os nomes de Bertolt Brecht e de Antonin Artaud ficam aqui como 

pistas do que se quer abandonar/buscar quando nos referimos à legenda: teatro. Mas o 

termo continua a carecer de uma definição mais precisa. 

 Assim como Didi-Huberman, o professor Luís Fernando Ramos ressalta a 

fragilidade do teatro como conceito na obra de Michael Fried. Ramos esclarece que 

Fried retoma uma ideia de antiteatralidade contida no pensamento do filósofo francês 

Denis Diderot, o qual defendia a absorção completa do espectador pela ficção 

dramática. Ramos contextualiza a perspectiva de Fried, relacionando-a ao projeto do 

qual ele retira os termos teatralidade e absorção: 

A recusa da teatralidade ou do teatro se caracterizaria para Fried, sempre 

que a tela se constituísse como um plano ficcional capaz de iludir o seu 

fruidor a ponto de absorvê-lo completamente. Ignorando o projeto de 

Diderot para o teatro, em que o mesmo dispositivo conceitual é acionado 

para propor uma cena ilusionista tão potente, a ponto do espectador 

esquecer-se que está em um teatro, Fried toma a antiteatralidade de 

Diderot, de fato direcionada contra as formas artificiais e atemporais do 

teatro neoclássico francês, ignorando que ela implica num mergulho 

absoluto na ficção dramática, exatamente aquela que será rejeitada pelas 

vanguardas históricas no início do século XX e cuja crise e superação 

será objeto dos criadores mais importantes no teatro dos últimos sessenta 

anos (2013). 

 A citação de Ramos me parece relevante à medida que mostra a transposição 

feita por Fried de uma antiteatralidade que não se direciona ao teatro como um todo, 

mas a uma tradição específica do contexto cultural francês, segundo a qual o teatro 

estava submetido a uma série de convenções em torno da declamação e dos gestos de 

atores vinculados a uma gramática que soava (a Diderot) excessivamente artificial. 

Nesse teatro calcado na palavra, personagens oriundos da mitologia grega 



53 

 

 

 

apresentavam-se com as longas perucas e as pesadas roupas típicas da aristocracia 

francesa do século XVII. Criados domésticos vestiam-se a rigor e nada, no gestual dos 

atores, deveria ferir as regras do bom gosto e da moralidade vigente.  

Como precursor do naturalismo, Diderot combateu essa teatralidade artificiosa 

de um ‘classicismo’ de figurino e cenários barrocos, que teve lugar na França. 

Combateu também a ideia do “ator sensível”, que se deixa “tomar por uma força” que 

não necessariamente estará de volta em todas as apresentações, defendendo a ideia de 

que um ator deve ter absoluto controle de seu papel – ideia que Gordon Craig 

desenvolve a partir do conceito da supermarionete.  

No entanto, Diderot defendeu outra forma de teatralidade, pautada no gênero 

dramático e em sua capacidade de mergulhar o espectador no universo ficcional – 

tendência levada a cabo um século depois pelos defensores do realismo e do 

naturalismo no teatro e reconfigurada de inúmeras formas na perspectiva de criadores e 

teóricos do cinema.  

Curiosamente, a (anti)teatralidade de Diderot, na qual Fried se baseia para 

desenvolver sua crítica aos minimalistas é totalmente distinta da teatralidade buscada 

por Artaud e Brecht, citando aqui os exemplos dados por Fried de nomes do teatro que 

resistiram ao ‘teatro como infecção’, como relação subserviente com a audiência. Tanto 

Artaud quanto Brecht defenderam (embora de modos bem distintos) uma explicitação 

dos meios teatrais, buscando suas especificidades; procurando desvincular-se de uma 

estética que pretendesse dar a ilusão de mostrar a vida real. Também o teatro, no 

contexto modernista (e mesmo depois dele) entoa a canção da especificidade, buscando 

uma espécie de espelho, de uma essência que o definisse enquanto arte, questão a ser 

abordada no próximo capítulo. 

 Por ora, cito mais uma vez Michael Fried em uma ideia que é recorrente quando 

se trata da relação cinema e teatro pela via antiteatralista: aquela que afirma que o 

cinema teria uma espécie de proteção natural como que intrínseca ao suporte, contra 

esse teatro indesejado: 

[...] há uma arte que, por sua própria natureza escapa inteiramente ao 

teatro – o cinema. Isso ajuda a explicar porque os filmes em geral, até os 

mais francamente ruins, são aceitáveis para a sensibilidade modernista, ao 

passo que quase a maior parte da produção de pintura, escultura, música e 

poesia de sucesso não é. Por que o cinema escapa ao teatro – 

automaticamente, por assim dizer – ele oferece um desejável e absorvente 

refúgio para as sensibilidades que estão em guerra com o teatro e a 

teatralidade. Ao mesmo tempo, o caráter automático e garantido do 

refúgio – mais precisamente, o fato de que aquilo que se oferece é um 



54 

 

 

 

refúgio do teatro e não sua condenação – significa que o cinema, mesmo 

o mais experimental, não é uma arte modernista (p.142). 

A ideia do cinema como refúgio e não como condenação do teatro; de um meio 

que escapa automaticamente, mas que não está em guerra com o teatro (e que por isso 

não pode ser modernista) parece-me curiosa e lança outros questionamentos. Se as artes 

plásticas são afetadas pelo ‘teatro’, apelo ao olhar do espectador, o que no cinema o 

protege? Que refúgio é esse? Se o ator de cinema – pressupondo aqui um filme que lide 

com atores/atores-modelos (segundo concepção de Bresson) – não está diante do 

público, podendo sua atuação ser editada e montada, garantindo uma perfectibilidade 

defendida por Benjamin – os objetos/esculturas minimalistas também não são moldados 

diante do público, por mais que o artista projete em seu fazer a necessidade desse olhar. 

E a projeção do olhar (futuro) do espectador de um filme não afeta/pode afetar também 

a criação dos profissionais no cinema? 

Penso que essa ideia de Fried – que desdobra e reconfigura os pensamentos de 

Nietzsche e de Benjamin – não pode ser aplicada se não parcialmente. É claro que as 

condições gerais do dispositivo hegemônico do que chamamos cinema – “[...] 

experiência da visão, mais ou menos solitária, de uma grande imagem movente no 

escuro, impondo-se à nossa atenção sem que possamos agir sobre ela e que engaja mais 

ou menos todo nosso corpo” (AUMONT, 2012, p.01); a experiência de um passado 

‘perfeito’ e já montado quando da fruição do espectador, favorece aquilo que Fried 

defende como elemento primordial à obra modernista: “a absorção”. E parece óbvio 

também que esse apagamento da plateia, preconizado por Wagner, favorece, sim, o 

mergulho individual, e a apropriação do filme pelo espectador, com um mínimo de 

perturbação da obra (ator/filme) por seu fruidor, conforme celebrado por Benjamin. 

Mas isso não me parece ser inteiramente verdade. Se um objeto/escultura pode 

apelar ao olhar do espectador, por que um ator de cinema/uma obra cinematográfica não 

poderia? O olhar para a câmera, no que se refere à interpretação no cinema, adquiriu 

status de quarta parede. A mesma que Diderot supôs vedar a caixa cênica do teatro, 

separando imaginariamente palco e plateia e favorecendo a ilusão de que os atores não 

eram atores, mas pessoas ‘reais’, vivendo seus dramas cotidianos. Mas, assim como o 

teatro em muitas tradições jamais construiu essa hipotética parede entre palco e plateia e 

em outras circunstâncias tencionou conscientemente ‘quebrá-la’ (Piscator, Brecht, 

Meyerhold), nada impede que o cinema também o faça, e que o espectador de um filme 

possa ser interpelado por um olhar que o atinge em seu refúgio (mesmo que esse olhar 



55 

 

 

 

venha do passado). 

 

 
Figura 3 - The Great Train Robbery, de Edwin S. Porter, 1903 

 

 

 
Figura 4 - Limite, de Mário Peixoto, 1931 

 

 

 



56 

 

 

 

 
Figura 5 - Anthony Perkins em Psicose, de Alfred Hithcock, 1961 

 

 
Figura 6 - Jean-Pierre Léaud em A mãe e a puta / La Maman et la Putain, de Jean Eustache, 1973 

  



57 

 

 

 

 

 
Figura 7 - Woody Allen, em Noivo neurótico, noiva nervosa/ Annie Hall, 1977. 

 

 

 
Figura 8 - Mattew Broderick, Curtindo a vida adoidado, de John Hughes, 1986. 

 

 

 

 

 

 

  



58 

 

 

 

 
Figura 9 - Joe Pesci, em Os bons companheiros, de Martin Scorsese, 1990

27
.  

 

 

 
Figura 10 - Di Caprio, em O lobo de Wall Street, também de Scorsese, 2013 

 

 

  

                                                 
27

 A cena faz referência a The Great Train Robbery, quando o ator atira na direção da câmera/público. 

 



59 

 

 

 

 

 
Figura 11 - Deadpool, de Tim Miller, 2016 

 

No espaço da relação, do apelar ao olhar do público, uma face mais ou menos 

precisa do ‘teatro’, recortado em seus piores ângulos, se contorna. No pensamento de 

Michael Fried, Walter Benjamin, Friedrich Nietzsche, Adorno e muitos outros desenha- 

-se um imaginário que enxerga em algumas questões vinculadas ao teatro, ou a uma (in) 

certa ideia de teatro, um valor a ser combatido.  

As ideias de Benjamin e de Nietzsche se distanciam na forma como se 

relacionam à ideia de massa: para Nietzsche, sinônimo de alienação e de mau gosto; 

para Benjamin, a perspectiva de uma desejada dessacralização e democratização. Em 

ambos, porém, o teatro e o ator/comediante surgem como elementos suspeitos, 

agrilhoados a convencionalismos, exageros, a uma retórica impura que surge quando 

um ser humano (ator) pretende afetar o outro (público) que, por sua vez afeta e se deixa 

afetar pelo primeiro.  

Importante ressaltar que essa “suspeita” contra o lugar do entre-autorias (extra) 

vaza os suportes e os meios, atuando mesmo como uma constituinte do próprio teatro, 

dentro do que chamamos aqui de ‘imaginário modernista’. Este, além da resistência 



60 

 

 

 

contra o público e contra as ideias de convenção e de artificialismo, frequentemente 

vinculadas ao teatro, tem como eixo a busca de uma pureza e de uma especificidade que 

se apresenta mesmo entre os literalistas, condenados por Fried como teatrais. Didi-

Huberman comenta a suspeita dos literalistas/minimalistas a respeito da pintura e do 

colocar em relação (cores/partes):   

É impressionante constatar, no argumento das duas cores postas em 

presença num quadro, que o obstáculo a essa especificidade ideal, ou o 

que poderíamos chamar o crime de lesa-especificidade, resida no simples 

colocar em relação partes mesmo abstratas. Pois todo colocar em relação, 

por mais simples que seja, já será duplo e dúplice, constituindo por isso 

mesmo um atentado àquela simplicidade da obra (singleness, palavra que 

significa também probidade) invocada por Judd. Tocamos aqui a segunda 

exigência fundamental reivindicada, ao que parece, pelos artistas 

minimalistas : eliminar todo detalhe para impor objetos compreendidos 

como totalidades, indecomponíveis.” 

Só o vemos tão “especificamente” e tão claramente na medida em que ele 

não nos olha (2010, p.60). 

O mito/a narrativa das especificidades entre as artes conjuga, portanto, as ideias 

de “probidade”/integridade e pureza entre meios contra as ideias da “autoria bastarda” 

do público (segundo Nelson Rodrigues); de uma arte que, por se configurar no espaço 

desse ‘entre’, parecia carecer de especificidade, desconfigurando-se mesmo enquanto 

arte.  

Lembro que essa busca identitária das artes habitou/habita o próprio teatro, o 

qual, confrontado com o surgimento do cinema e pelas suas próprias mutações, também 

entra em guerra contra ‘o teatro’. Cito outra vez Martin Püchner, e sua advertência de 

que as tentativas de exorcizar o antiteatralismo obscurecem, por vezes, “o fato de que a 

suspeita pelo teatro desempenha um papel constitutivo no período do modernismo, 

especialmente no teatro e no drama modernistas” (2013, p.14): 

Mesmo as formas mais duras de antiteatralismo modernista se alimentam 

do teatro e o mantém ao alcance da mão. A resistência registrada no 

prefixo anti, por conseguinte, não descreve um local fora do horizonte do 

teatro, mas uma variedade de posturas através das quais o teatro é 

mantido ao alcance da mão e, no processo de resistência, absolutamente 

transformado (2013, p.14).  

 A observação do autor parece importante e pertinente aqui, pois não toma o 

partido de uma defesa a priori do teatro, percebendo o antiteatralismo não apenas como 

“preconceito infundado”, embora por vezes também o seja, mas também como uma 

necessidade de mudança, uma insatisfação com a forma e com as perspectivas 

matizadas pelas ideias do teatral. Tratar-se-ia, portanto, de uma dinâmica própria dos 

movimentos históricos e estéticos, os quais necessitam reconfigurar formas e ideias em 



61 

 

 

 

articulação com as demandas do tempo, do contexto e das singularidades artísticas de 

cada indivíduo. No modernismo, Püchner identifica duas grandes vertentes, a partir do 

modo como se relacionam com as ideias do teatral. Segundo o autor: 

[...] existe uma tradição dentro do modernismo que pode ser descrita em 

termos de suas várias formas de resistência ao teatro, mas prontamente 

reconheci que há modernismos que não caem na categoria de antitea-

tralismo. Na verdade, defendo que o antiteatralismo modernista encontra 

sua contraparte em uma segunda tradição, que eu chamo de 

(pro)teatralismo. A diferença entre antiteatralismo e (pro)teatralismo não 

é tanto uma dicotomia estável, mas sim uma ferramenta para se analisar 

uma variedade de posições e fenômenos que virão a ser variadamente 

entrelaçadas e interligadas (p.14-15).  

 O pró-teatralismo e o antiteatralismo de que fala Püchner se enovelam. Assim 

como se ligam modernistas e literalistas naquilo que Fried vê ora como 

negação/resistência ao teatro (que deveria ser um valor a priori da arte modernista) ora 

como contaminação – infecção que toma a obra ante a perspectiva do ser olhada – 

abismo do perder-se no entre, do esvair-se no “crime da lesa-especificidade”, do não ser 

nem uma coisa nem outra. 

 Toda essa teia de valores e de encadeamentos está diretamente relacionada às 

mudanças sociais, econômicas, culturais e estéticas as quais, ganhando evidência no 

período renascentista, põem o homem como centro do universo e a ciência como 

detentora da verdade. Nesse Zeitgeist positivista (reverberador e reverberado por 

revoluções – francesas, industriais, socialistas e fascistas) a delimitação clara dos 

conjuntos/conceitos é um valor a priori; o humano que se deseja é aquele de “espírito 

livre” da religião e do gosto medíocre das massas, segundo Nietzsche; o homo sapiens 

científico cujos poderes são potencializados por suas invenções (Homo ex machina) 

combatedoras do Velho (Aura-Deus). E a perfectibilidade da obra deve se articular a tais 

valores, sob pena de cair no sincretismo em que o específico se dissipa.   

  Entendo que, se considerássemos uma imensa teia de pensamentos, valores e 

ideias sobre a arte e sobre a vida, isso que chamo ‘antiteatralismo’ (na esteira de 

Püchner) desempenha, sim, um importante papel ante as perspectivas que enxergam o 

teatro e o cinema prioritariamente sob viés disjuntivo. Trata-se de um vetor importante 

que, como espero ter demonstrado, extravasa em muito os campos específicos do teatro 

e do cinema, habitando a filosofia e a estética, e mesmo a vida de um modo mais amplo 

– pensando na desconfiança de viés platônico sobre o ator/o corpo/o ser que interpreta/ 

finge.  

No entanto, entendo que talvez o aspecto mais relevante para as discussões 



62 

 

 

 

travadas aqui seja mesmo o da distinção. Parece-me que é na aparente proximidade 

entre o teatro e o cinema – no uso de elementos como atores, dramaturgia, cenários, luz, 

figurinos etc. (e que ganham imenso espaço quando o cinema percebe sua vocação para 

produzir ficção) – que residem as maiores tensões entre os dois campos. Trata-se de 

uma tensão identitária, ao que me parece, um impulso para se constituir enquanto forma 

e encontrar visibilidade no mundo sensível.  

 O que chamei aqui de “O mito das especificidades
28

” possivelmente exacerba 

essa tensão, desenhando um panorama onde o contorno se quer bem demarcado, pois a 

singularidade é em si mesma um valor. Entendo, no entanto, que se tal tendência parece 

eclodir na frequência do modernismo
29

, ela se constitui como um impulso que atravessa 

os períodos da história: tensão da forma por existir e por ser reconhecida.      

O cinema surge justamente dentro de um horizonte temporal, filosófico e 

estético que professa e busca essa especificidade como essência; além da ânsia pelo 

novo, pelas ideias de movimento e por um certo progresso que precisa de novas formas 

para se alimentar. Portanto, o antiteatralismo, que ecoa quando de seu surgimento, torna 

a ideia de conjunção com ‘a velha forma’ ainda mais ‘dissonante’. A pretensa 

‘proximidade’ que os elementos de uso comum ao cinema e ao teatro provocam tornam 

a distinção mais urgente.  

Dessa forma, ‘conjugar teatro’, na perspectiva antiteatralista, significaria estar 

agrilhoado: às convencionalidades e cercas que atravancam a livre expressão do artista 

(conforme o poema de Yeats na epígrafe deste capítulo); aos exageros de histriões 

dispostos a quaisquer ‘momices’ pela atenção da plateia, à forma sem forma, 

‘hiperdependente’ do “demasiadamente humano” desempenho dos atores ante os olhos 

do público (massa?). ‘Conjurar teatro’, na perspectiva de uma modernidade que deseja o 

novo, significa submeter-se ao velho, à tradição; sujeição da ciência ao mítico e místico 

valor da aura e do deus. ‘Comungar (com o) teatro’, para quem busca o específico, a 

distinção, o contorno, a plenitude do existir enquanto forma (e não é ‘do teatro, 

evidentemente), significa perder-se, dissipar-se no entre-lugar, abrir uma ferida 

identitária.   

                                                 
28

 Falo de mito, não como uma lenda que nunca existiu no tempo histórico ou como indicação de uma 

‘mera’ fantasia. O termo mito vem para indicar uma narrativa que tem, ao mesmo tempo, lugar no 

‘mundo factual’ (sempre difícil estabelecer esses limites) e nas várias interpretações desse mundo 

(perspectivas inexoravelmente subjetivas). 
29

 A delimitação ‘modernismo’ não se restringe aqui apenas a faixa temporal entre o fim do século XIX e 

as primeiras décadas do século XX, estendendo-se aos momentos em que as ideias modernistas se 

articulam, como o caso de Michael Fried, que professa esses ideias, na segunda metade do século XX. Por 

isso usei a palavra frequência. 



63 

 

 

 

Será que atualmente ainda persistiria esse conjunto de ideias que faz acionar um 

alerta diante do teatro e/ou da teatralidade? Passado mais de um século do advento do 

cinematógrafo e após tantas mutações e reconfigurações no que quer que venham a ser 

as identidades-cinema e as identidades-teatro, existiriam ainda motivações para as 

defesas identitárias? Que valores buscamos, quando tentamos defender uma 

identidade/uma forma de algo que lhe pareça estrangeiro ou infeccioso? O teatro e o 

cinema apresentariam aspectos tão díspares que justifiquem uma frase como a de 

Bresson: “o casamento do teatro com o cinema só pode levar à morte de ambos”? Como 

andam as configurações dessas identidades do teatro e do cinema e até que ponto faria 

sentido hoje o rito de distinção entre as formas de uma maneira geral, e entre o teatro e 

o cinema, de um modo particular?  Sobre essas questões que se pauta o próximo 

capítulo. 

 
Figura 12 - Protetor para identidade, Paulo Bruscky, 1975. 

  



64 

 

 

 

 
Figura 13 - Dom Quixote confronta a tela. Do filme Don.Quixote, de Orson Welles. 

 

 

 
“Escutai, ó paladino, é convosco que estou falando! – insistiu Carlos 

Magno: – Como ousaste não mostrar a face ao vosso rei? 

A voz saiu clara de trás da grade do elmo. 

– Porque eu não existo, sire. 

– Ora, já se viu? – exclamou o imperador. –E então temos agora um 

cavaleiro que não existe! Deixai-me ver-nos. 

Agiliulfo pareceu hesitar ainda um momento. Depois, com mão firme, 

mas lenta, levantou a viseira. O elmo estava vazio. Dentro da 

armadura branca, de iridescente penacho, não havia ninguém. 

– Ora, ora! Vê-se cada coisa! – disse Carlos Magno. – E como fazeis 

para prestar serviço, já que não existis? 

– Com a força da vontade – respondeu Agiliulfo – e fé na nossa santa 

causa!” 

 

Ítalo Calvino, O cavaleiro inexistente, p. 1970. 

  



65 

 

 

 

4 CINEMA E TEATRO: MITO E MATÉRIA DAS IDENTIDADES 

 

 Se falar em identidade é falar da qualidade do que é idêntico e do que faz algo 

ser reconhecido como tal, pensar mito e matéria como componentes dessas identidades 

é pensar os aspectos mais sutis e mais voláteis no desenho dessas identidades, em 

conjunção com os aspectos mais sólidos (mais contornados, mais palpáveis). Afirmar 

uma identidade implica, na maioria das vezes, afirmar aquilo que é próprio e singular 

àquele ser/forma. Mas, evidentemente, se mesmo os corpos mais sólidos estão em 

movimento e podem sofrer transformações (suas partículas realizam movimentos 

invisíveis), as narrativas e interpretações que balizam essas identidades também sofrem 

suas mutações, estando sujeitas a inúmeras condicionantes do pensamento.      

Diferente do período modernista, ou, melhor dizendo, dos pensamentos e 

narrativas vinculados às ideias do modernismo, o que ficou conhecido como pós- 

-modernismo, por vezes intitulado “contemporâneo” (sendo ambos os conceitos 

bastante discutíveis
30

), na contramão da via da essência, da pureza e da especificidade, 

afirma identidades rarefeitas ou simplesmente pautadas mais pelo movimento, pelo 

rompimento de fronteiras e pela hibridação. Para falar de um mundo saturado de 

informação e impactado pelas configurações do universo digital e de um ciberespaço 

(que tornam mais sutis as relações entre ‘real’ e ‘virtual’), tais ideias exibem outras 

práticas e outros modos de pensar as identidades. No mundo das artes, essas práticas e 

pensamentos teriam instaurado: “uma crise de identidade e uma indefinição de estatuto 

epistemológico”, na qual estariam mergulhados o teatro contemporâneo, a dança, as 

artes plásticas e o cinema, de acordo com a pesquisadora Sílvia Fernandes (2011, p.11). 

Nos processos dessa crise, a autora afirma: “[...] pode-se falar de experiências cênicas 

com demarcações fluidas de território, em que o embaralhamento dos modos 

espetaculares e a perda de fronteiras entre os diferentes domínios artísticos são uma 

constante” (Idem). 

 Trata-se de modelos distintos das ideias discutidas no capítulo anterior. Modelos 

                                                 
30

 Difícil definir como um movimento, pensamentos e práticas que se insurgem contra a ideia da 

universalidade e da razão (Michel Foucault); da ciência como produtora de verdades absolutas (Jean- 

François Lyotard) e cuja discussão do próprio nome (pós-modernismo/contemporaneidade) gera inúmeras 

controvérsias, preferindo alguns autores apelar para a ideia de uma “modernidade tardia ou radicalizada” 

(Anthony Giddens) ou de uma “modernidade líquida” (Zigmunt Bauman). Este trabalho não tem a 

pretensão de discutir esses termos, mas de pensar a respeito de algumas dinâmicas de pensamentos sobre 

as artes, que frequentemente são associadas/denominadas como “pós-modernas” ou como “artes 

contemporâneas”.    



66 

 

 

 

que vêm sendo praticados e discutidos há décadas, o que leva à pergunta sobre o sentido 

de falar de uma tensão identitária entre as formas-cinema e as formas-teatro. Afinal, se 

no bojo das ideias ditas pós-modernas são questionadas as possibilidades de apreensão 

do real; se a chamada “arte contemporânea” elege justamente as mutações, buscando 

testar os limites de seus meios e identidades; se os pilares da ciência clássica (lógica, 

ordem e separabilidade) foram duramente atacados nas últimas décadas do século XX 

(MORIN, 1998), seria (ainda) pertinente pensar em sistemas que entram em conflito 

pelo medo de perder seu contorno (separabilidade)? Essa questão me acompanha 

durante todo este trabalho e se configura como um medo de formular perguntas 

anacrônicas ou simplesmente inócuas. Se inúmeras obras e teorias chegam mesmo a 

fazer um elogio da hibridação ou proclamam a ideia de arte em “campo expandido” 

(KRAUSS, 1984), afirmando a abolição ou o esmaecimento de fronteiras, o que sobra 

das narrativas das especificidades?  A resposta, parcial e provisória, que formulo para 

seguir vem da observação (experiência) e também do campo abstrato das ideias e 

conceitos. No campo da experiência, percebo que tanto a narrativa antiteatralista quanto 

a necessidade de demarcação dos meios não estão encerradas em um passado 

modernista e sobrevivem de inúmeras formas. Falas em blogs e sites, práticas e 

discursos (incluindo no campo teórico) dão inúmeros indícios dessa perspectiva, 

conforme defendido na apresentação e no prólogo deste trabalho. No campo das ideias, 

entendo que, independente do que historiadores e estetas chamam “espírito do tempo”, 

ninguém “rompe” simplesmente com suas heranças, imaginários e repertórios de 

símbolos. Assim, mesmo que teorias e práticas proclamem a mistura e a ‘desdefinição’ 

de identidades, preferindo a ideia de “devir” (que enfatiza a mudança dos seres e das 

coisas
31

) à ideia do “ser” que enfatiza a permanência e estabilidade, o elogio da 

                                                 
31

 Na filosofia moderna esse conceito se complexifica. Em Mil Platôs Deleuze e Guattari defendem que: 

“todo devir forma um ‘bloco’, em outras palavras, o encontro ou a relação de dois termos heterogêneos 

que se ‘desterritorializam’ mutuamente. Não se abandona o que se é para devir outra coisa (imitação, 

identificação), mas uma outra forma de viver e de sentir  assombra ou se envolve na nossa e a "faz fugir". 

A relação mobiliza, portanto, quatro termos e não dois, divididos em séries heterogêneas entrelaçadas: x 

envolvendo y torna-se x', ao passo que y tomado nessa relação com x torna-se y'. Deleuze e Guattari 

insistem constantemente na recíproca do processo e em sua assimetria: x não "se torna" y (por exemplo, 

animal) sem que y, por sua vez, venha a ser outra coisa (por exemplo, escrita ou música). Misturam-se 

aqui duas coisas que não devem ser confundidas: a) (caso geral) o termo encontrado é arrastado num 

devir-expressivo, correlato das intensidades novas (conteúdo) pelas quais passa o termo que encontra, em 

conformidade com as duas faces de todo agenciamento (cf. o tema "só se devém animal molecular", MP, 

337); b) (caso restrito) a possibilidade de que o termo encontrado seja por sua vez aquele que encontra, 

como nos casos de co-evolução, de maneira que um duplo devir aconteça de cada lado (cf. o exemplo da 

vespa e da orquídea, MP,17). O devir e, em suma, um dos pólos do agenciamento, aquele em que 

conteúdo e expressão tendem ao indiscernível na composição de uma "máquina abstrata" (daí a 

possibilidade de considerar não metafóricas formulações como: "escrever como um rato que agoniza", 



67 

 

 

 

hibridação coexiste com as narrativas da pureza e da especificidade, assim como o 

antiteatralismo conviveu e convive com o pró-teatralismo (conforme PÜCHNER, p. 

2002). 

Mesmo que durante períodos – recortados e nomeados em prol de sua 

inteligibilidade e visibilidade – certas ideias e procedimentos se tornem mais visíveis e 

emergentes, parecendo eclodir em lugares distintos (zeitgeist), entendo que esses 

movimentos são múltiplos e heterogêneos. O esforço para o conhecimento necessita 

perceber tanto as ‘impurezas’ presentes em cada conjunto quanto as semelhanças e 

características afins que o constituem como um agrupamento. Assim, as periodizações 

da história da arte são vistas aqui mais como uma necessidade de organização da teoria 

do que simplesmente como o fim de um ciclo e início de outro. De certo modo essa 

perspectiva é consonante com a concepção de um “tempo impuro”, defendida por Didi-

Hubermam em A imagem sobrevivente: História da arte e tempo dos fantasmas 

segundo Aby Warburg. No livro, o autor aborda o conceito de 

“sobrevivência”/Nachleben, proposta pelo historiador da arte Aby Warburg para 

defender a ideia de que, ao invés de um renascimento da cultura clássica, seria mais 

pertinente falar de aspectos que ficam latentes (menos evidentes ou mesmo recalcados) 

em determinados períodos, mas que não desaparecem/morrem por completo. De acordo 

com Didi-Huberman:  

A sobrevivência segundo Warburg não nos oferece nenhuma 

possibilidade de simplificar a história: impõe uma desorientação temível 

para qualquer veleidade de periodização. É uma ideia transversal a 

qualquer recorte cronológico. Descreve um outro tempo. Assim, 

desorienta, abre, torna mais complexa a história. Numa palavra, ela a 

anacroniza. Impõe o paradoxo de que as coisas mais antigas às vezes 

vêm depois das coisas menos antigas; assim a astrologia do tipo 

indiano – a mais remota que existe – encontrou um valor de uso na 

Itália do século XV depois de ter sido suplantada e tornada obsoleta 

pelas astrologias grega, árabe e medieval (DIDI-HUBERMAN, 2013, 

p.64). 

 A ideia de uma história tecida (também) por anacronismos é pertinente à 

discussão aqui proposta porque aborda por uma via complexa a questão do tempo, 

assim como pretendo abordar aqui a questão das formas-cinema e das formas-teatro: 

incluindo nos conjuntos separados em nome de sua inteligibilidade e visibilidade, 

elementos estranhos/dissonantes. Assim como um tempo contém outros, considerando 

suas sobrevivências (segundo as perspectivas de Didi-Huberman e de Aby Warburg), 

                                                                                                                                               
(Apud ZOURABICHVILI, 2004, p. 24-25). 



68 

 

 

 

não seriam as formas constituídas também dessas alteridades/impurezas?    

Pensar as conjunções e disjunções entre o teatro e o cinema significa pensar 

sobre esses movimentos do(s) tempo(s) e das formas, refletindo sobre valores e ideias 

que sobrevivem em torno dessas identidades. Valores que ora surgem recalcados ora são 

realçados, num sem número de configurações que envolvem: os contextos de criação 

(formados por indivíduos, objetos, circunstâncias e até acasos); os agentes criadores 

(indivíduos inseridos em vários sistemas); e todas as constelações de ideias e práticas 

que atravessam e constituem meios, contextos e seus agentes. 

Se a narrativa das especificidades vinculada ao modernismo enxerga no teatro 

uma série de valores a serem combatidos, e se o cinema surge nesse horizonte – o 

mesmo em que o teatro persegue os valores que lhes seriam próprios – o que há de 

distinto e de interseccionado entre essas duas formas? Quais as especificidades 

possíveis e capazes de criar um contorno mais ou menos estável do que podemos 

identificar como cinema e do que reconhecemos como teatro? Essas especificidades e 

estabilidades existem? Em que medida? Que características frequentemente atribuídas 

como definidoras ou constituintes das formas-teatro e das formas-cinema podem ser 

repensadas e relativizadas? 

Entendo que o que distingue o que chamamos cinema e teatro são os modos 

como as duas formas se dão a perceber, sua manifestação (formas do passado que se 

transmutam e se presentificam no filme/formas presentes que configuram o espetáculo) 

e materialidade (projeção/corpo). Nesses modos, as temporalidades e espacialidades 

distintas ao teatro e ao cinema parecem ter um papel fundamental, inscrevendo-se 

mesmo nos aspectos que fazem cada meio ser o que é. No teatro, o acontecimento se dá 

em um tempo-espaço partilhado com o espectador – o corpo que expressa e que se 

constitui como obra está frente a frente com os corpos que se dão à fruição deste 

acontecimento – razão pela qual o teatro é tido como uma arte da presença. Já no 

cinema, o tempo e o espaço do filme são esculpidos previamente (parafraseando Andrei 

Tarkóvski). Corpos, objetos, sons e cenários/paisagens são vestígios de 

acontecimentos/criações passados que se projetam em imagens e sons em forma de um 

acontecimento-filme. Parece óbvio que essas distintas temporalidades e materialidades 

acessem o espectador de modos diversos. Por isso, a questão da temporalidade, 

percebida também em seus desdobramentos espaciais, surge aqui como um aspecto 

‘substantivo’ e, portanto, constituinte do que quer que venham a ser as formas-cinema e 



69 

 

 

 

as formas-teatro, no modo como as conhecemos, não deixando de considerar, contudo, a 

relatividade e provável efemeridade dessas afirmações.  

De acordo com essa ideia de que a temporalidade é um fator fundamental 

naquilo que distingue o cinema e o teatro, as formas que ficaram conhecidas como “live 

cinema” e “teatro virtual” – exemplos de práticas que dialogam com as ideias do 

“campo expandido” nas artes – surgem como tensionamentos/dilatações na identidade 

desses meios. Por esse motivo serão incorporadas ao longo das reflexões propostas 

neste trabalho. 

Outro aspecto que chamarei substantivo e que decorre da temporalidade- 

-espacialidade (e/ou vice-versa) é o que concerne às substâncias (compostas por matéria 

e forma, segundo ARISTÓTELES, 2002). O que é a carne do cinema? Como ele se dá a 

perceber? Na lisura da tela a obra é projetada diante dos nossos olhos ou sobre os 

nossos olhos, considerando aqui, conforme defendido por Jacques Aumont, que o 

modelo mental acessado por um filme visto na tela grande, na TV ou no monitor de um 

computador é basicamente o mesmo, desde que não haja interrupção no fluxo do tempo 

(2012). No teatro, essa carnalidade parece mais óbvia: mesmo que sejam usados 

elementos que destaquem a cena (arquitetura, iluminação etc.), a experiência de visão-

audição-percepção do espetáculo é a de um ou mais corpos que estão diante de nós. 

Esses corpos-atores exercem sua presença mesmo quando estão total ou parcialmente 

ocultos (como no teatro de bonecos ou no teatro de objetos). Talvez não estejamos 

distantes de pensar um ator-autômato ou um Mestre das marionetes robô (sendo o 

programador um manipulador à distância?), semelhante aos computadores programados 

para realizar obras plásticas. No entanto, grosso modo, essas diferentes carnações me 

parecem ser um aspecto fundamental nas distinções entre o que usualmente entendemos 

como teatro e cinema. 

Existem ainda outros aspectos/atributos, muitas vezes tidos como intrínsecos às 

formas-cinema e às formas-teatro, que me parecem mais circunstanciais (acidentes, 

como os definiria Aristóteles) do que definidores. Cito como exemplos desses atributos, 

que chamo ‘adjetivos
32

’: a perspectiva de que o teatro é uma expressão eminentemente 

verbal, e oposta ao cinema que seria a “dança das imagens”; a questão do teatro como 

lugar da perspectiva fixa, em oposição ao cinema que se afirma pelo movimento da 

                                                 
32

 São aspectos adjetivos porque podem ou não ser associados àqueles substantivos. Por exemplo, na 

perspectiva deste trabalho, o teatro pode ou não ser uma forma eminentemente verbal. Sendo “verbal” um 

aspecto adjetivo e não constituinte o teatro como forma. 



70 

 

 

 

câmera; a ideia de que o cinema evoca um realismo congênito (Bazin), desdobrado no 

credo de uma interpretação minimalista como “o modo de interpretar para cinema” 

(oposto à “interpretação teatral”); e, por fim, a questão da montagem como 

procedimento fundamental de afirmação do cinema como arte autônoma, quando a meu 

ver ela também faz parte da expressão teatral, e também de outras formas. 

Lembro que este trabalho não tem pretensões ontológicas (como definir o que 

são esses campos tão vastos e em movimento contínuo?). Ou, melhor dizendo, 

debruçar-se sobre as ideias ontológicas implica aqui considerar não apenas seus 

aspectos mais evidentes/visíveis/contornados, mas também seus aspectos mais sutis, 

problemáticos, suas virtualidades, tensionamentos e mutabilidades. Na perspectiva da 

teoria da complexidade busco pensar o teatro e o cinema como dois sistemas que se 

configuram e se conectam entre si, sendo também absorvidos e absorventes de outros 

sistemas. De acordo com Edgard Morin, “pensar a complexidade é respeitar a tessitura 

comum, o complexo que ela forma para além de suas partes”, não deixando “de ser 

capaz de não apenas religar, mas de adotar uma postura em relação à incerteza” (1998, 

p. 12-19).  

Neste capítulo, tento discutir um pouco essas questões, refletindo sobre possíveis 

especificidades/ aspectos substantivos, para, adiante (próximos capítulos), pensar sobre 

os atributos/aspectos adjetivos, frequentemente apontados como elementos intrínsecos e 

que, talvez, possam ser vistos mais como elementos móveis no jogo das identidades 

(aspectos que atravessam várias formas) do que como aspectos definidores nas 

dinâmicas das permanências e das mutações do teatro e do cinema. 

A adoção dos termos ‘substantivos’ e ‘adjetivos’ não se dá com um intuito 

valorativo, mas simplesmente pelo impulso de entender se há um contorno mínimo 

(mesmo que gasoso) que define teatros e cinemas, não deixando, porém, de enfatizar as 

conexões entre essas formas e as virtualidades mesmas desses conceitos. Em certa 

medida, se trata de dizer o óbvio sobre essas duas formas: aquilo que faz com que as 

percebamos enquanto tal; aquilo que se vem dizendo sobre as mesmas. Entendo que 

esse passo é necessário, para que possamos refletir melhor sobre as razões e desrazões 

dos discursos disjuntivos entre cinema e teatro e, sobretudo, para pensarmos os valores 

e condicionantes que configuram o jogo das identidades.  

  



71 

 

 

 

4.1 Dos riscos do tempo no Teatro     

 

No meio de toda a crise identitária e “indefinição de estatuto epistemológico” de 

que fala Sílvia Fernandes (2011), a forma de estar e de se constituir no tempo-espaço 

parece ser um aspecto fundamental se quisermos distinguir cinemas de teatros e vice- 

-versa. Ao menos essa ideia parece estar contida em boa parte dos pensamentos de 

criadores e teóricos do teatro e do cinema. O pensador argentino Jorge Dubatti (1963), 

por exemplo, reconhece que o teatro como as outras artes passa por um momento de 

desdefinição, com o aparecimento de “acontecimentos artísticos fronteiriços desde o 

início do século XX
33

” (2007, p. 14). No entanto, Dubatti afirma que o teatro possui 

uma singularidade, “que é sua estrutura inata” e “que o diferencia de outras formas 

fundadas na representação” (como o cinema, a TV e o jornalismo). Tal característica 

seria “o resgate do convívio” fundado em uma “reunião sem intermediação tecnológica 

– o encontro de pessoa a pessoa em escala humana.” (2007, p.20). 

 A perspectiva de Dubatti, que afirma “o teatro como acontecimento convival” e 

sem intermediação tecnológica, implica o fato de que os espectadores e o acontecimento 

teatral coexistam/partilhem de um mesmo tempo-espaço, sob pena de virmos desfeito o 

convívio, no modo como o autor o configura. Denis Guénoun (1946), outro pensador do 

teatro na contemporaneidade, e que também é encenador, aproxima- 

-se da ideia de Dubatti quando, pensando o impacto que as imagens filmadas têm sobre 

o teatro, deduz que elas o estimulam “ao aprofundamento da sua essência”, a qual seria 

“a colocação diante do espectador do que não é filmável”: 

[...] Colocação da própria coisa, do estar-aí da coisa. O teatro se torna o 

gesto da mostração, na medida em que visa não a forma do objeto 

mostrado, sua figura, seu desenho, sua cor – tudo o que a câmera 

poderia captar e reproduzir indefinidamente – mas na medida em que 

coloca diante do olhar, ali, sob os olhos, a coisa em sua 

fenomenalidade, o apare-cer-aí. O aparecer aí da coisa é sua 

teatralidade”. (2003, p. 68) 

 A perspectiva de Guénoun assemelha-se à de Dubatti na ideia do teatro como 

fenômeno que põe frente a frente “o aparecer aí da coisa” e o espectador, propiciando 

uma convivência/percepção de algo que não seria mostrável pela câmera. Inúmeros 

outros criadores e pensadores sustentam essa ideia do “encontro” como o aspecto mais 

fundamental da expressão teatro. Dentre esses, o diretor polonês Jerzy Grotowski 

                                                 
33

 Tais acontecimentos fronteiriços já emergiam, portanto, durante a eclosão mesma do modernismo, que 

tanto buscou as especificidades.  



72 

 

 

 

(1933-1999) define “o teatro como o que ocorre entre o espectador e o ator”, afirmando 

que “todas as outras coisas são suplementares” (1971, p.18). Grotowski defende a ideia 

de um “teatro pobre”, no sentido de um teatro que deve se ater ao “essencial” que seria 

“o encontro”, no qual o ator oferece ao público o seu trabalho (1971, p. 40). Trata-se 

mais uma vez de uma busca pela especificidade. 

 Entendo que há uma consonância entre os pensamentos de Dubatti, Guénoun e 

Grotowski, a partir da qual o teatro se afirma como arte da presença, como arte que se 

realiza no presente entre o acontecimento-obra-ator e o espectador. Talvez seja esse o 

ponto mais difícil de ser refutado e, portanto, o aspecto mais estável no que se refere às 

identidades-teatro atualmente. No entanto, existem outras artes da presença cujos 

contornos também se reembaralham: a ópera, a dança, o circo e a própria performance, 

a qual se afirma nas últimas décadas baseada em uma efemeridade maior que a do 

teatro, na não separação entre a arte e a vida, em um vínculo mais explícito entre 

“performer” (ator?) e plateia e na ausência ou minimização do texto como eixo fundante 

da obra. As categorizações mais usuais que costumam separar o teatro e a dança, por 

exemplo, são frequentemente atacadas por um sem número de obras que desrespeitam o 

lugar comum do conceito: “bailarinos” reincorporam “a voz” a uma manifestação do 

“corpo” e tratam os textos como um prolongamento de sua dança; atores enfatizam seus 

movimentos no espaço, independente desses movimentos virem ou não acompanhados 

por um texto.  

 A relação com o texto divide os pensadores do teatro. Para Grotowski, o teatro 

pode dispensar o texto, mas não pode dispensar o ator. Para o diretor polonês o texto é 

literatura e chamar aos livros com textos escritos para teatro de “teatro” seria um engano 

(1971, p. 40). Já Denis Guénoun defende que o teatro se funda no jogo de tornar visível 

o invisível, constituindo-se como um verbo que se encarna na cena. O autor francês 

entende que as formas teatrais que não realizam esse jogo se esvaziariam em “pura 

mostração”; “matéria órfã de sua relação fundadora com o sentido”, o qual, para 

Guénoun, seria dado pela palavra (2003, p. 52-53).   

A frequente e controversa conexão entre o teatro e o verbo será retomada no 

próximo capítulo. Por ora, lembro que a simples busca pela essência de um meio/ de um 

ser é uma empresa que tem sido vista com desconfiança e até com certa ironia: os 

termos “essencialista” e “purista” não se tornaram lisonjeiros nas últimas décadas. Por 

isso, mesmo que concordemos que existe um aspecto mais estável do conceito de teatro 

(a instauração de um convívio num mesmo tempo e espaço), não haveria nenhuma crise 



73 

 

 

 

ou indefinição de estatuto se mesmo as afirmações mais difíceis de serem contestadas 

não fossem testadas continuamente até seu quase desfazimento. Esses limites têm sido 

frequentemente postos à prova com o surgimento de veículos/formas de comunicação 

que propõem/impõem outras formas de convívio. Nesse sentido, concordar com 

Dubatti, Guénoun e Grotowski significa deixar de fora do campo “o radioteatro”, “o 

teleteatro” e o chamado “teatro virtual”, no qual o espectador se conecta em 

determinado horário, para assistir a um acontecimento que se desenrola em outro espaço 

(embora quase ao mesmo tempo, excetuando possíveis atrasos na transmissão). Todas 

essas formas, mediadas por um aparato/elementos maquínicos que estariam fora da 

escala humana, frequentemente (mas não necessariamente) mantêm a ideia de um 

acontecimento que se dá ao mesmo tempo (ou quase) em que é percebido pelo 

espectador, ocorrendo, entretanto, em outro espaço. 

Tanto o radioteatro (que adaptou para o rádio várias peças escritas para teatro) 

quanto o que mais tarde se chamou teleteatro (movimento análogo para a TV e 

inspirado no live drama americano) aconteciam prioritariamente “ao vivo”. Esse 

aspecto é ressaltado pela pesquisadora Maria Cristina Brandão de Faria quando ela 

afirma que o conceito de teleteatro mais do que designar “um mero teatro filmado” 

nasce para afirmar “aquilo que a televisão e o teatro têm em comum: a possibilidade de 

construir uma ficção em tempo presente, com os atores atuando ao vivo” (2006, p. 02). 

Entendo que a mesma ideia pode ser relacionada ao radioteatro e também ao “teatro 

virtual”: são formas que interseccionam o teatro/ideias de teatro aos canais/meios de 

comunicação disponíveis: rádio, TV, internet e o próprio cinema. Nessas intersecções, 

mais uma vez, o ponto chave é a interpretação ao vivo. Chamo a atenção, na fala da 

autora, para a expressão “mero teatro filmado”, ideia que parece angariar incômodos por 

todas as partes e que será discutida adiante. 

Não ignoro aqui o fato de que um espectador pode ter contato com uma obra de 

radioteatro, de teleteatro ou de teatro virtual a partir do seu registro (em áudio ou 

audiovisual). Essa forma de contato, na perspectiva de teatro como tempo e espaço 

partilhados entre espectador e obra, já estabeleceria, portanto, outro modo de relação: a 

relação com a memória de um acontecimento teatral. Pensando aqui o conceito como 

“matéria” da identidade, talvez pudéssemos dizer que se trata de um teatro que se 

rarefaz, se gaseifica enquanto conceito de teatro, a partir do momento que se torna 

passado.  

De modo geral, radioteatro, teleteatro e teatro virtual (mesmo que realizados ao 



74 

 

 

 

mesmo tempo em que são apreciados) fogem às perspectivas de “teatro” defendidas por 

Dubatti, Guénoun e Grotowski (além de outros), interpondo entre o convívio “em escala 

humana”, entre “o aparecer-aí da coisa” e o olhar, e entre ator e espectador, os 

dispositivos maquínicos necessários a cada meio. A questão aqui é pensar se e de que 

forma essas mediações afetam uma pretensa identidade-teatro. Não estaríamos falando 

de outros modos de convivência? De convivências mediadas? Mais uma vez recorro a 

Dubatti, quando o autor fala de um “tecnovívio” que difere do simples convívio em 

alguns pontos: 

A grande diferença entre convívio e tecnovívio é justamente tudo aquilo 

que implica a sustação do corpo. Primeiro elemento: 

desterritorialização. Segundo elemento: capacidades na percepção que 

não sejam as naturais em um corpo. Terceiro elemento: supressão do 

vinculo dialógico com o outro, porque o outro pode ou não estar do 

outro lado da intermediação tecnológica. É o que acontece com o 

cinema, por exemplo. No cinema, não há nada do outro lado, há 

imagens projetadas, mas não há diálogo com o ator. No tecnovívio, 

surge uma subjetividade ordenadora do campo das experiências. Além 

de ordenadora, essa subjetividade organiza também uma política muito 

vinculada ao poder e ao mercado. Além disso, como o tecnovívio 

distribui a informação, essa informação pode ser guardada, “enlatada”. 

Ao contrário, quando se está em uma situação de convívio, esta 

experiência não pode ser guardada. A experiência tecnovivial e a 

experiência convivial são muito diferentes (Em MENDONÇA, 2011, p. 

03).  

No teatro, a alteridade se solidifica nos corpos dos atores e nos objetos cênicos. 

Por vezes, o corpo do outro me invade e me constrange, simplesmente por estar ali ou 

por realizar um movimento concreto em minha direção como público. Como a celebrar 

essa carnalidade do teatro, esse corpo territorializado é posto no centro do foco em Para 

dar um fim no juízo de deus (1996 e 2016), texto de Antonin Artaud e encenação de 

José Celso Martinez Correia (ver figuras 14 e 15). Na encenação, a corporeidade dos 

atores é exibida em uma materialidade explícita: esperma, sangue, pelos e fezes. Um 

ator se masturba em um recinto fechado, mas nós o vemos pela projeção de imagens 

transmitidas no momento do espetáculo. O resultado da cena (esperma) é exibido ao 

público, assim como o sangue tirado com seringa, os cabelos cortados e as fezes 

expelidas ao fim de um monólogo. É como se a encenação quisesse demarcar esse 

domínio do corpo, exibindo orgulhosamente aquilo que esse corpo atuante e vivo 

produz, mas que costuma ser visto com nojo ou vergonha. A exibição dos excrementos 

no espetáculo surge, portanto, como forma de militância do corpo que não poderia, 

tendo em vista o propósito dessa exibição/teatralidade recorrer a outra forma que não ao 

teatro/ à performance.  



75 

 

 

 

Abro um parêntese aqui para dizer que a performance, a meu ver, não compõe 

uma outra forma, distinta do teatro. Ela simplesmente exacerba uma teatralidade 

(especificidade) que foi buscada ao longo do século XX, a partir da afirmação de um ato 

efêmero: risco do presente comprimido entre o passado e o futuro; da exaltação dos 

valores da cena (geralmente em detrimento do texto) e que busca uma não separação 

entre arte e vida e entre espectador e plateia.    

   

            

Figura 14 - Pra dar um fim no juízo de deus: as fezes 

 
Figura 15 - Pra dar um fim no juízo de Deus (2016): o sangue 



76 

 

 

 

Seria importante pensar sobre o que pomos dentro ou fora dos conjuntos teatro e 

dos conjuntos cinema? Por que discutir as narrativas de disjunção e/ou de conjunção 

entre eles? Talvez mais importante do que pensar se uma determinada forma é/não é 

teatro/cinema seja pensar as dinâmicas que nos movem a criar esses conjuntos como 

contornos mais ou menos porosos. Pensar como operamos esses conjuntos e os valores 

que movem e são movidos por essas dinâmicas. Quando fala da diferença entre o 

convívio em escala humana e o tecnovívio me parece que Dubatti pretende valorizar a 

ideia desse convívio e da afectabilidade em duas vias. Quando ele afirma que no cinema 

“não há nada do outro lado” poderíamos questionar, respondendo: “claro que existe 

algo: é o filme!”, assim como uma escultura ou um quadro existem ali, no ato de sua 

apreciação. Mas não é disso que trata o pensador argentino. Ele discorre sobre uma 

forma que afeta e se deixa afetar pelo público e, segundo sua perspectiva, isso surge 

como aspecto valorativo do teatro.  

Em inúmeras configurações (desde que mantido como arte convival, na qual 

espectadores e atores partilham certo espaço e tempo) o teatro envolve e está envolvido 

em algum risco: o risco de uma obra que pode (e é) continuamente afetada por 

circunstâncias nem sempre passíveis de serem previstas. Os riscos são os mesmos da 

vida que interfere continuamente no roteiro das ações previstas: a atriz brasileira 

Cacilda Becker sofreu um derrame cerebral e entrou em coma durante uma apresentação 

de Esperando Godot, em 06/05/1969. Isso não estava previsto nos ensaios e não pôde 

ser resolvido pela produção. A morte de Moliére (17/01/1673) tornou-se lendária, 

contando a história que, enquanto ele tossia sangue, o público aplaudia o que julgava ser 

uma brilhante interpretação da personagem Argan, em O doente imaginário. Uma 

situação semelhante foi trabalhada em O último ato (2015), filme dirigido por Barry 

Levinson, no qual Al Pacino interpreta um ator que acredita ter perdido o talento e que 

termina por se matar em cena, enquanto o público delira com sua ‘interpretação’ de Rei 

Lear.    

Mais sutis que a morte, as interações entre atores e espectadores saem do script, 

interferindo constantemente nos espetáculos teatrais. Esse fato ganha maiores 

proporções perante inúmeras obras e teorias que realizam e defendem uma aproximação 

entre cena e espectador, por vezes, buscando uma maior participação (estreitamento do 

convívio?) do público. A quebra da “quarta parede”, linha divisória imaginária que 

separa palco e plateia, não teria sido suficiente e frequentemente os atores descem até a 

área da plateia ou convidam o público a estar no palco. O nome “teatro interativo” se 



77 

 

 

 

proliferou e inúmeros gestos/passos são realizados na busca por trazer o espectador e 

fazê-lo se sentir parte da obra em graus diversos de participação. No espetáculo Nós 

(2017) – texto e direção de Márcio Abreu com o Grupo Galpão – os lugares do público 

são dispostos sobre o palco e, ao final, uma sopa (feita ao longo do espetáculo) é 

distribuída com a plateia, que também pode dançar com os atores ao fim da sessão. 

Também uma sopa é distribuída para alguns espectadores convidados a subir ao palco 

em O avesso do claustro (2016), da paulistana Companhia do Tijolo. Inspirada na 

trajetória política de Dom Hélder Câmara, a peça inclui uma cena de “lava-pés” na qual 

os atores se ajoelham para lavar os pés dos espectadores voluntários. Em Combinado 

(2003), espetáculo do grupo carioca Os dezequilibrados, inspirado nos filmes noir, o 

espectador passa por três mesas para ouvir três versões de um assassinato, sendo 

convidado a solucionar o crime, enquanto come um sushi oferecido pelo espetáculo. Os 

exemplos se multiplicam. 

 
Figura 16 - Teuda Bara, Paulo André, Eduardo Moreira e Antonio Edson em Nós. 



78 

 

 

 

 
Figura 17- O avesso do claustro, Teatro de Santa Isabel, 2017. 

 
Figura 18- Combinado: Letícia Isnard, José Karini, Ângela Câmara, Cristina Flores e Saulo Rodrigues 

Em 2007, numa das apresentações realizadas no Rio de Janeiro de Os sertões – o 

homem I, do Teatro Oficina, um espectador entra no espaço cênico (uma grande 

passarela que passa por entre arquibancadas) e resolve participar do evento: tira a roupa 

e tenta acompanhar as danças e parte das ações. A despeito de algumas tentativas do 

elenco de conduzi-lo de volta à plateia, ele insiste em permanecer ali durante várias 

cenas
34

. No espetáculo Dilacerado (2004), apresentado no Teatro Café Pequeno, no Rio 

de Janeiro, enquanto uma das atrizes narra o momento em que o pai dela (ou de outro 

                                                 
34

 Durante a mesma apresentação me chamou a atenção o fato de o público, no momento em que é citada 

a comparação feita por Euclydes da Cunha entre o sertanejo e o gaúcho, vaiar o gaúcho e aplaudir o 

sertanejo.  



79 

 

 

 

ator/atriz?) fez quimioterapia (a dramaturgia era baseada em depoimentos dos atores, 

mas, por vezes, um ator interpretava o depoimento/experiência de outro), algumas 

pessoas da plateia começam a rir. A reação do público faz a atriz (Letícia Isnard) 

comentar: “Que engraçado, não é? Fazer quimioterapia”? As risadas não param e o 

diretor Ivan Sugahara intervém, subindo ao palco e reclamando do comportamento da 

plateia.  

Nos dois exemplos descritos havia, por parte da encenação, procedimentos e 

discursos para aproximar o público do evento-teatral: Os sertões inicia com uma grande 

roda de ciranda da qual os espectadores participam; no programa do espetáculo 

Dilacerado fala-se de um desejo de interatividade. No entanto, os discursos em direção 

à plateia, proferidos pelos dois espetáculos, aparentemente, não previam àquelas 

reações, que afetaram de modos distintos às duas performances. No caso do espetáculo 

Dilacerado que trabalha depoimentos de casos vividos pelos atores, tendo como base o 

gênero documentário, a exposição tornou-se ainda maior, o que talvez explique 

parcialmente a reação do diretor. Os dois exemplos mostram essa afectabilidade típica 

do teatro, no qual espectador e atores partilham um mesmo tempo-espaço do 

acontecimento. Isso equivale a dizer que essa temporalidade/presencialidade no teatro, o 

distancia da perfectibilidade do cinema, conforme tratada por Benjamim.  

 

 
Figura 19- Letícia Isnard, José Karini (costas) e Saulo Rodrigues, em Dilacerado.



80 

 

 

 

 
Figura 20 - Os sertões – o homem I, do Teatro Oficina Uzyna Uzona 

As artes da presença são de várias maneiras afetáveis e permeáveis a um sem 

número de acasos. A categoria da perfectibilidade como tempo acabado e perfeito, sobre 

o qual o agente criador possui o máximo de controle, não pode ser aplicada ao teatro 

nem às artes presenciais de modo geral. Melhor seria pensar na ideia de que o 

virtuosismo (e não a perfectibilidade) no teatro não passa tanto pela ideia de um 

controle absoluto sobre a obra, mas pela habilidade de atores e criadores (músicos, 

operadores de luz e de som, contrarregras etc.) em lidar com o que vem do acaso, 

incorporando-o rapidamente em favor da obra em questão.   

Se o teatro, naquilo que chamei de aspecto mais sólido do conceito, está pautado 

no convívio num tempo e espaço presentes entre obra e espectador, parece-me que há 

nessa relação algumas sutilezas nem sempre discutidas. Por exemplo: se uma forma-

teatro se pauta prioritariamente em um texto escrito anteriormente (um texto acabado e 

perfeito), submetendo a cena e a relação com o público à realização desse texto, parece- 

-me que há uma inevitável inserção do passado nessa arte do presente. O texto se torna 

um pilar dessa perfectibilidade; um elemento de controle sobre a obra que pretende 

submeter as intervenções do acaso a um sentido anterior.   



81 

 

 

 

Durante um bom tempo (hoje) e em muitos lugares os ensaios de um espetáculo 

teatral iniciavam/iniciam com uma leitura de mesa. Após dissecados os sentidos do 

texto é que os atores se inscrevem no espaço: sua dança sendo guiada pelos sentidos 

propostos pela dramaturgia e pela análise ou interpretação dessa dramaturgia. Essa 

forma de relação implica um uso da temporalidade na qual o presente surge relativizado, 

já que os sentidos da obra foram dados previamente pela mídia-texto. 

O mesmo pode ser dito sobre a dramaturgia cênica, composta tanto pelo uso da 

palavra como por tudo que se inscreve na cena em imagem, som, cheiros e toques. 

Quanto mais fixada está essa coreografia e quanto menos afetável ela for ao convívio 

presencial, maior o peso desse passado acabado no presente da obra. Como alguém que 

chega pronto a um encontro, não se deixando surpreender ou afetar pelo outro. Talvez 

por isso Denis Guénoun afirme que: “o coração do jogo do ator é sempre um certo 

quantum de improvisação” (2003, p. 58). Se esse jogo se fixa, diz o autor, “deixa de ser 

jogo para se esgotar na reprodução mimética” (Idem). Estaríamos falando, então, de um 

jogo executado por uma supermarionete, conforme idealizado por Gordon Craig? Seria 

a prática de um teatro, cuja “reprodutibilidade técnica” se dá, não pela existência de 

cópias que desestabilizam a valorização do original, mas pela repetição perfeita de algo 

definido previamente ao momento do encontro com o espectador? Em algumas das 

perspectivas de teatro abordadas aqui, tal perfectibilidade, ao invés de ser desejável, 

seria um elemento de enfraquecimento da relação obra-espectador: um contato entre 

peles sem poros. 

Talvez por isso, na contramão da perfectibilidade pautada num texto ou numa 

partitura cênica fixada anteriormente, as chamadas artes performativas proponham uma 

temporalidade ainda mais calcada no presente (mais teatro?) que o próprio teatro, 

desamarrando os eixos prévios do texto (geralmente reduzido a um roteiro de 

ações/circunstâncias) e proclamando a deriva da relação entre performer e público no 

momento mesmo em que esta se dá. Presente comprimido que se afirma na identidade 

com o efêmero e na ideia de que cada performance será única, apresentando momentos 

e relações que não podem ser repetidos.    

Poderíamos dizer que essas distintas formas de lidar com o texto (cênico ou 

verbal), são também modos diversos de lidar com o presente no teatro? O primeiro: 

presente submetido e relativizado pela prioridade do texto (elemento acabado); o 

segundo: presente que tenta se comprimir em si mesmo, apagando ou tentando 

(utopicamente) apagar os sentidos e textos prévios/passados? Se a resposta for sim, 



82 

 

 

 

lembro que há ainda outros modos no teatro de lidar com o texto, visto aqui como um 

veículo de temporalidade. Alguns processos de criação abordam o texto de forma 

indireta, trabalhando com improvisos que partem da temática e/ou de um aspecto formal 

da dramaturgia
35

; outros preferem uma dramaturgia que é escrita conjuntamente ao 

processo de construção da cena
36

, entre outros. Nos dois casos, há uma tentativa de não 

se limitar aos sentidos propostos previamente pela dramaturgia, buscando um diálogo 

mais ativo entre o texto e a cena. 

Tais exemplos nos servem para lembrar que mesmo no teatro, naquilo que 

chamamos aqui de aspecto mais sólido do conceito, o convívio no tempo presente é 

mediado por textos-prévios e passados. Provavelmente inexistam convivências não 

mediadas. E essa afirmação não se pretende uma negação da perspectiva de Dubatti, 

tencionando apenas realçar que mesmo o convívio territorializado no tempo e espaço do 

presente está fadado a essa presença do passado e dos textos e dispositivos prévios 

(língua, dramaturgia, convenções e pactos de convivência etc.), tanto no teatro quanto 

na vida.  

Evidentemente essas relativizações não mudam a questão de que o tempo-espaço 

partilhado – presente entre obra e espectador surge aqui como um dos aspectos mais 

estáveis das identidades-teatro. Talvez por isso nenhuma forma tensione tão 

radicalmente a identidade do teatro com o tempo presente e com o convívio não 

mediado entre atores e espectadores quanto à ideia mesma de um teatro virtual. O 

próprio nome parece surgir de uma fricção que impõe/propõe a desterritorialização do 

corpo, em outra configuração de tempo e de espaço, enxertando a virtualidade na 

presença: tempo passado e/ou espaço distinto que necessita da tecnologia das câmeras e 

das transmissões via web para criar o (tecno) convívio.  

A questão é nova e ao mesmo tempo antiga. Conforme discutido, o chamado 

radioteatro já impunha uma desterritorialização do corpo, “Teatro pelos ares
37

” que se 

propaga como onda sonora. Talvez por isso mesmo tenha sido rapidamente considerado 

como outra forma
38

, de modo análogo ao que aconteceu com o teleteatro. 

                                                 
35

 Essa opção geralmente tem como objetivo fazer os atores experimentarem circunstâncias pertinentes 

àquelas trazidas pelo texto/proposta do espetáculo, sem que haja uma predeterminação de falas e ações, 

Abrindo espaço para a criação em cena e evitando uma cristalização da interpretação. 
36

 O pesquisador José Da Costa nomeia essa prática como escritura cênico-dramatúrgica conjugada. 
37

 Alusão ao programa de mesmo nome, comandado entre 1937-1943 pela atriz Cordélia Ferreira (1898-

2000) na rádio Mayrink-Veiga. 
38

 Segundo a pesquisadora Cristina Barros Riego: “O rádio-teatro foi conquistando formas e 

características tão particulares que acabou se afastando das irradiações de peças, para desenvolver 

técnicas específicas tanto de dramaturgia quanto de representação, estabelecendo assim um gênero 



83 

 

 

 

Aparentemente cada nova mídia propicia novas formas de fruição e de relação entre a 

obra e o público. Por isso, dentro do objetivo desta tese de investigar uma possível 

tensão identitária entre o teatro e o cinema, parece necessário o debruçar-se sobre outra 

questão de base: as formas de relação entre obra e público propostas pelo cinema. Que 

implicações os usos do tempo trazem às identidades do cinema? Seria essa 

temporalidade um aspecto substantivo à forma-cinema? 

 

4.2 Do passado modelado e presente: O cinema 

 

O que seria a matéria do cinema? As imagens e sons captados/criados e 

montados, grosso modo, previamente ao momento da sua exibição sob a forma do 

filme
39

? A distância temporal entre espectador e obra (que se apresenta acabada e 

“perfeita”), obviamente implica um controle muito maior sobre o produto final, pois, em 

última instância, as imagens e sons que constituem um filme foram escolhas do diretor, 

do produtor e de sua equipe
40

. Ao assistir um filme, o espectador não pode afetá-lo 

enquanto obra. Poderíamos, sim, pensar que as interações entre a plateia ou mesmo o 

estado do sujeito-espectador quando do momento da sessão influenciam na apreciação 

do filme. O abismo-filme
41

 pode, sim, nos olhar de volta se acionarmos/forem acionadas 

em nós as conexões subjetivas capazes de tornar o filme um espelho. No entanto (no 

âmbito do que se costuma chamar objetivo), o desempenho dos atores será o mesmo
42

 

independente do dia que eles tiveram e da recepção do público: da tosse, das conversas 

e mesmo de alguém que se levante e atire contra a imagem na tela
43

. Afinal não haveria 

ninguém a quem matar, porque não haveria nada ali, segundo o raciocínio de Dubatti, 

que opera a partir da ideia de um vazio: o vazio do convívio em escala humana. No 

entanto, gostaria de pensar essa conexão entre o espectador e o filme também de outro 

modo.  

                                                                                                                                               
independente”. Em: http://www.portalabrace.org/vcongresso/textos/teatrobrasileiro/ 
39

 Como acontecimento não excluo as cenas de animação ou experiências abstracionistas, criadas antes do 

momento em que são vistas pelo público. 
40

 Não raro existem determinações do mercado exibidor que interferem no formato final (duração e corte 

ou inclusão de determinadas cenas).  
41

 Faço alusão à análise de Didi-Huberman em O que vemos, o que nos olha. 
42

 Não desconsidero aqui que mudanças na qualidade da projeção, do som, as condições de recepção e 

mesmo o momento do espectador pudessem causar a sensação de que o filme se torna “outro”, mediante 

essas variantes. Aqui, comparo a obra a ela mesma. 
43

 Refiro-me ao fato de que, em 03/11/1999, um estudante de medicina dispara tiros de uma 

submetralhadora contra a tela e depois contra a plateia em um dos cinemas do shopping Morumbi em São 

Paulo, matando três pessoas e deixando cinco feridas.  



84 

 

 

 

O cinema permite o convívio com o tempo que já foi
44

. Seu surgimento 

representa na história das artes uma oportunidade inédita de contemplação do passado. 

É sua potência de registrar, criar e modelar os tempos em movimento que faz com que o 

cinema propicie uma experiência única ao espectador: a chance de “conviver” com o 

passado, de ver e de perceber o movimento, a voz e as formas de pessoas, de paisagens, 

de cenários e de objetos (reais ou não) que por vezes nem existem mais, ou que 

simplesmente não existem nas circunstâncias exibidas no filme, no momento de sua 

projeção. Não conheceríamos os desempenhos de Charles Chaplin, Marlene Dietrich, 

Buster Keaton, Antonin Artaud, Giulietta Mazina, Marcello Mastroianni e tantos outros 

pelo tempo que deles nos separa. Não conheceríamos a face em movimento da História 

– os monumentais desfiles nazistas e os horrores do holocausto, tantas copas do mundo 

e olimpíadas, as multidões nos shows de rock, comícios e passeatas etc. – sem o advento 

do cinematógrafo
45

.  

Mas, obviamente, nem todo registro audiovisual é visto como cinema. Alguns 

são reportados à esfera do telejornalismo, das telenovelas (apresentadas em capítulos), 

de programas de TV que se apresentam na forma de quadros etc. Há ainda o mundo dos 

jogos e das realidades virtuais e aqueles que compõem instalações e são exibidos em 

museus/galerias/ruas, sendo os últimos associados ao mundo das artes plásticas.  

Geralmente se supõe que no cinema haja uma elaboração que pretende uma 

fruição distinta dessas outras formas. Mas, se lembrarmos dos cinejornais, por exemplo, 

mais frequentes antes do surgimento da televisão, poderíamos nos perguntar se eles não 

seriam, também, “cinema”? E em caso de estarem incluídos nesse conjunto, o que os 

diferenciaria dos telejornais? O meio de veiculação? Antes da proliferação da tecnologia 

digital a fronteira entre cinema e vídeo era bastante praticada. As qualidades resultantes 

de cada formato eram visivelmente diferentes e havia uma hierarquia evidente na qual o 

cinema e a película ocupavam o lugar mais nobre. Com a popularização da tecnologia 

digital, entretanto, essas fronteiras perdem bastante o sentido. 

Se resolvêssemos estabelecer uma fronteira entre os cinejornais (que se 

aproximam do documentário) e os telejornais (geralmente apresentados ao vivo e 

conduzidos por apresentadores e repórteres) apenas pela questão do meio, talvez 

tivéssemos que discordar de Jacques Aumont, quando ele afirma que o modelo mental 

                                                 
44

 André Bazin comenta essa propriedade no ensaio Ontologia da imagem fotográfica (2014, p. 27-34). 
45

 Algo análogo poderia ser dito sobre os atores, lugares e agentes da história contemporâneos, aos quais 

temos pouco acesso pela questão da distância. 



85 

 

 

 

de um filme visto no cinema, na TV ou no monitor é basicamente o mesmo (2012). 

Os cinejornais eram usualmente curtas-metragens e costumavam preceder a 

sessão de um filme longa de ficção, na primeira metade do século XX
46

. Funcionavam 

como fonte de informação, mas não eram a principal atração. Talvez, por isso, pensando 

na perspectiva daquilo a que o mercado exibidor e consumidor conferem mais ou menos 

valor, os cinejornais tenham ficado na periferia do conceito hegemônico de cinema, 

assim como os curtas-metragens ficam praticamente fora do circuito comercial.  

Se pegássemos um programa de auditório como o de Sílvio Santos e/ou de 

Faustão e o colocássemos dentro do dispositivo clássico: em uma tela grande e numa 

sala escura, com o projetor oculto atrás das vistas da plateia, sem comerciais e sem 

interrupção do tempo, isso poderia ser pensado como cinema? Parece que o limite é 

tênue e talvez esteja mais presente na perspectiva de quem exibe um produto e de quem 

o vê – do que propriamente na forma do filme. Mas quanto a essas demarcações, se é 

que importam, elas importam para quê? O que valoramos e ‘desvaloramos’ quando 

colocamos uma forma dentro ou fora de um conjunto como o cinema, por exemplo? 

Deixo a questão em suspenso por ora, para pensar que, na periferia ou no centro do 

conceito, o cinema é uma máquina de memória que registra esses tempos-espaços 

passados, fazendo-os emergirem novamente em sua forma esculpida e (re)criada: o 

filme. Não é uma simples erupção do passado, mas nos dá uma sensação de 

proximidade com ele que é singular. Trata-se da realização de um sonho antigo de ver o 

que já foi, uma demanda cujos indícios talvez possam ser lidos no surgimento do teatro 

de sombras, por exemplo.  

Segundo uma lenda chinesa, inconformado com a morte de sua bailarina 

favorita, o imperador Wu-Ti (121 a. C.) pede a um mago (ilusionista?) chamado Shao 

Wong para revê-la (BERTHOLD, 2000, p. 55). Wong teria esculpido uma silhueta na 

pele transparente de um peixe e, usando uma cortina branca, teria feito a silhueta dançar 

ao som de uma flauta, fazendo o imperador acreditar ver a bailarina no mundo dos 

mortos (ABREU, p. 2014). É curioso pensar que, por mais que a história descreva a 

ação de Wong como um truque, ela causa a impressão, perante o imperador, de estar 

diante da realidade – uma impressão ou efeito frequentemente atribuído(a) ao cinema.  

O teatro de sombras, dentre outras formas, poderia ser visto como um “pré- 

                                                 
46

 Eles não deixam de existir depois desse período. Apenas se tornam menos frequentes. No Brasil, eles 

existiram até a década de 1980.   



86 

 

 

 

-cinema
47

”, uma espécie de ancestral do cinema que é também teatro. Ele conjuga a 

magia e a ilusão de realidade no poder persuasivo de composições audiovisuais 

modeladas em uma carne sutil: as projeções. O corpo do manipulador se manifesta a 

partir dos bonecos/objetos, os quais, por sua vez, não aparecem diretamente, mas por 

via de suas silhuetas em uma espécie de dança da luz e das sombras. Não é difícil pensar 

que essa desmaterialização dos corpos (que estão lá – manipulados e manipuladores –, 

mesmo que ocultos) oferece uma abordagem distinta daquela do teatro de um modo 

geral. Nem a sombra nem o boneco/objeto me olham de modo direto: o que se instaura é 

um jogo especular de presenças e de virtualidades. Um jogo semelhante, talvez, ao que 

acontece entre um filme e seu espectador. Com a diferença de que no filme a projeção é 

o acontecimento (presença) e os seres, lugares e objetos que geraram as imagens e os 

sons captados são vestígios: estão ali virtualmente.  

No cinema, os efeitos de participação suscitados são distintos daqueles 

provocados no público do teatro porque estamos tratando de outra ‘matéria’. Uma 

matéria menos sólida que a carne: uma matéria líquida, que se mistura facilmente ao 

mundo dos sonhos, dos devaneios e da psique humana, fazendo com que o espectador 

sinta a forma do filme, de certo modo, quase como um desdobramento de si mesmo. O 

assunto é tratado por Edgard Morin no livro O cinema ou o homem imaginário, no qual 

o autor afirma que no cinema: “a cinestesia do espetáculo se aprofunda na cinestesia do 

espectador, ou seja, na sua subjetividade, levando às projeções-identificações. A 

ausência de participação prática determina uma participação afetiva intensa: verdadeiras 

transferências acontecem entre a alma do espectador e o espetáculo da tela” (2014, p. 

120). Morin ressalta que o cinematógrafo como espetáculo “criava uma situação 

espectatorial particularmente pura pelo fato de estabelecer a maior segregação física 

possível entre o espectador e o espetáculo” (P. 121).  Essa segregação, entretanto, seria 

compensada por uma mobilização intensa do mundo subjetivo do espectador: 

Quando os poderes das sombras e do duplo se fundem numa tela 

branca, numa sala obscurecida, para aquele espectador afundado em seu 

alvéolo, em sua mônada fechada para tudo, menos para a tela, envolvido 

na dupla placenta, a de uma comunidade anônima e a da escuridão, 

quando os canais de ação são fechados, abrem-se as eclusas do mito, do 

sonho e da magia (2014, p. 122). 

                                                 
47

 No livro Pré-cinemas & Pós-cinemas, Arlindo Machado analisa as muitas formas que precederam o 

que mais tarde chamaríamos cinema que, segundo o autor, apresenta a “hegemonia do modelo narrativo a 

partir de Griffith. Dentre esses pré-cinemas, Machado cita: a lanterna mágica, o teatro óptico (Reynard), 

espetáculos de fantasmagoria, experimentos de decomposição do movimento (Marey e Muybridge) e de 

síntese do movimento (Plateau), entre outros (2011: Preliminares, 01). 



87 

 

 

 

A segregação entre o tempo-espaço do espectador e o tempo-espaço do filme 

acessa a subjetividade de seu público em um modo distinto de engajamento: a imersão 

no mundo fílmico seria também uma imersão na própria psique. Ou seja, além do sonho 

de contemplar “o que já foi”, o surgimento do cinema – sobretudo em sua forma 

clássica “de visão mais ou menos solitária de uma grande imagem movente no escuro” 

(AUMONT, 2012, p. 01) – realiza um enorme passo no desejo de “absorção” – 

qualidade de uma obra que aponta para si mesma, esfumaçando o que acontece fora de 

seu quadro – preconizado por Diderot e que Michael Fried vai pleitear como um valor 

em si mesmo. 

 No entanto, parece-me necessário fazer uma ressalva. Vários pensadores 

contestaram a ideia de que a identificação entre o espectador e a perspectiva do filme 

resulta em uma adesão passiva e em bloco
48

. O espectador de cinema não interrompe 

seu fluxo de pensamentos para se entregar ao filme. Mesmo que o poder de afecção do 

filme e também sua capacidade de absorção sejam enormes, o espectador trava com ele 

um diálogo interno ou mesmo externo (quando emoção e pensamento se tornam fala 

e/ou gesto), podendo mesmo negar sua perspectiva. Lembro um conhecido que foi 

embora na sessão do filme Avatar (2009), argumentando que o filme não estava 

deixando-o pensar. O caso serve, ao mesmo tempo, para pensar o poder de afecção do 

filme e a não passividade do espectador. Se o espectador afirma que o filme não o 

deixou pensar, talvez pudéssemos inferir uma interferência ativa, por parte do filme na 

mente e nos sentimentos desse indivíduo. Simultaneamente, essa interferência lhe 

pareceu impor uma fruição que não lhe agradou, fazendo-o ir embora. Mas se ele foi 

embora é porque o fluxo de seu pensamento-sentimento não cedeu passivamente ao 

filme. 

 Trata-se aí de destacar que o poder de afecção e de persuasão dos filmes de um 

modo geral (que serão infinitamente variáveis, dentro da equação: que filme, que 

espectador e em que condições de exibição) não resulta simplesmente em uma hipnose 

do público. Feita essa ressalva à perspectiva do espectador na placenta (Morin) volto à 

                                                 
48

 Em O espectador no texto: a retórica de No Tempo das Diligências, Nick Browne contesta essa 

perspectiva, argumentando que o filme de John Ford mostra frequentemente as perspectivas que ele quer 

denunciar. O autor usa como exemplo a perspectiva da personagem Lucy, uma “senhora respeitável” que 

ora é mostrada em corpo, ora vemos a partir do seu olhar, o que não resultaria num efeito de adesão a 

Lucy. De acordo com Browne: “Nossos sentimentos como espectadores não são “análogos” aos 

sentimentos e interesses dos personagens. Não somos obrigados a aceitar suas visões de si mesmos ou de 

outros [...]. Ao contrário, nosso ponto de vista sobre a sequência é vinculada mais fortemente à nossa 

atitude de aprovação ou reprovação e é bastante distinto de qualquer ângulo de visão literal ou ponto de 

vista da personagem” (Em RAMOS (Org.), 2005, p. 240).   



88 

 

 

 

discussão das implicações temporais e espaciais nas formas-cinema. 

    A distância de tempo e de espaço entre o acontecimento captado e o 

acontecimento projetado permitiria ao espectador experiências subjetivas de 

circunstâncias as quais dificilmente seriam possíveis de ser vividas, sem que houvesse 

um risco real à sua integridade física. No “tapete voador” (Sadoul apud MARTIN, 

2005: 38) em que se senta o espectador de cinema, ele pode olhar e ouvir (de muito 

perto, de muito longe, de muito alto, de baixo para cima e de tantas outras maneiras) 

imagens e sons que documentam acontecimentos “reais” ou que encenam circunstâncias 

mais ou menos fantasiosas: guerras, o fundo do mar, o espaço, a intimidade de alguém, 

seres sobrenaturais. Isso sem contar as animações e as possibilidades abstracionistas 

(periferia da periferia), frequentemente esquecidas quando discutimos o tema.  

  
Figura 21 - O menino e o mundo, de Alê Abreu, 2013.  

Implícito no efeito do “tapete voador” está um fator importante na distinção 

entre cinema e teatro e que afeta o modo como o filme se manifesta: a capacidade que o 

cinema tem de aumentar ou diminuir muitas vezes uma imagem em relação ao tamanho 

do objeto real
49

. Embora várias trucagens com espelho fossem usadas em espetáculos 

teatrais, o “primeiro plano” que vai até o plano detalhe (enquadrando um elemento 

específico) cria ampliações, enquanto o plano geral pode realizar diminuições
50

 na 

escala de modo mais radical e preciso que os truques com espelhos. Um olho humano 

                                                 
49

 Evidentemente que a pintura, a escultura e a fotografia também apresentam essa possibilidade, mas 

aqui estamos tratando especificamente da diferença entre cinema e teatro. 
50

 Embora o olho humano possa enxergar objetos muito grandes (navio, montanha etc.) a partir de 

determinada distância, o cinema permite uma contemplação de conjunto desses grandes blocos de matéria 

a distâncias distintas daquelas necessárias para ver o objeto real. 



89 

 

 

 

pode ter metros ou dezenas de centímetros (considerando também o tamanho da tela da 

TV e do monitor), enquanto uma montanha precisa ser reduzida para caber na maior das 

telas de cinema. Essa experiência de manipulação das escalas só é possível no teatro por 

meio do uso de projeções audiovisuais, às quais as formas-teatro têm recorrido 

frequentemente para acessar seu público de outras formas. Vale lembrar que, de modo 

mais amplo, a propriedade de ver em escalas distintas àquelas permitidas ao olho 

humano não são específicas do cinema, e sim uma possibilidade obtida a partir da 

mediação dos artefatos maquínicos. A astronomia, a física, a química, a biologia e a 

ciência de um modo geral utilizam fartamente esses recursos para estudar microcorpos e 

também corpos gigantes (em relação às nossas próprias dimensões). No entanto, no que 

se refere ao universo do espetáculo, coube ao cinema a primazia dessas possibilidades.   

 
Figura 22 - Cinema olho (1924), filme de Dziga Vertov 

 
Figura 23 - Um cão andaluz, Luis Buñuel, 1929.  



90 

 

 

 

“O grande plano, que nos parece hoje natural, foi considerado na origem como 

uma audácia expressiva” (2005: 49), diz Marcel Martin (1926-2016). O grande plano, 

também chamado primeiro plano, permite ao espectador, entre outras coisas, mergulhar 

em um rosto humano, criando a impressão de uma aproximação que instauraria uma 

ideia de presença, de acordo com Jean Epstein (1897-1953): 

Entre o espetáculo e o espectador não há qualquer rampa. Não se olha a 

vida, penetra-se nela. Esta penetração permite todas as intimidades. Um 

rosto ampliado pela lente, pavoneia-se, revela a sua geografia fervente... 

É o milagre da presença real, a evidência da vida, aberta como uma 

romã descascada, a vida assimilável e bárbara. Teatro da pele. (Apud 

MARTIN, 2005, p. 48-49) 

É curiosa a associação de Epstein a uma “presença real”, a “uma evidência da 

vida” e a um “teatro da pele”, instaurados pelo cinema, se pensarmos na transmutação 

da matéria e na perspectiva da segregação entre o acontecimento filmado/criado e a 

plateia. A segregação, nesse caso, se refere ao aspecto sólido do corpo e àquela 

desterritorialização de que fala Dubatti. Mas, se “não há rampa” como diz Epstein, 

parece claro que o autor trata de uma presença virtual, que é atualizada pelo poder de 

afecção do filme sobre o público. 

 

 
Figura 24 - Por trás da máscara – 50 anos de Persona

51
, 2016 

   A identidade com o movimento e a capacidade de alterar os modos do olhar 

                                                 
51

 Exposição realizada pelo Itaú Cultural, dentro da 40ª. Mostra Internacional de Cinema de São Paulo 

(2016) 

 



91 

 

 

 

confere ao cinema inúmeras possibilidades plásticas e um enorme poder de persuasão, 

no qual a ubiquidade da câmera exerce um papel decisivo, sendo considerada como uma 

das conquistas mais importantes na afirmação do cinema como arte. Segundo Marcel 

Martin: 

O nascimento do cinema como arte data do dia em que os realizadores 

tiveram a ideia de deslocar o aparelho de filmar no decurso de uma 

cena: as mudanças de planos, das quais os movimentos dos aparelhos 

não constituem senão um caso particular (notemos que na base de 

qualquer mudança de plano há sempre um movimento de câmera, 

efetivo ou mantido virtualmente), estavam inventadas e, por 

consequência, a montagem, fundamento da arte cinematográfica (2005, 

p.37).  

O movimento da câmera e a montagem são frequentemente celebrados como 

aspectos fundamentais na busca de autonomia do cinema, o que geralmente equivale a 

pensar sua libertação do teatro. Sadoul fala sobre esse processo, estabelecendo como um 

marco o ano de 1900, quando G.A. Smith, modificando o ponto de vista da câmera, 

teria realizado esse gesto de libertação: 

Smith completou uma evolução decisiva do cinema. Superou a ótica de 

Edison, que é a do Zootrópico ou do teatro de marionetes, a de Lumiére, 

que é a do fotógrafo amador, animando uma das suas provas, a de 

Meliés, que é a do espectador da plateia. A câmera tornou-se móvel 

como o olho humano, como o olho do espectador ou como o olho do 

herói do filme. A câmera é então uma criatura em movimento, ativa, 

uma personagem do drama. O realizador impõe os diversos pontos de 

vista ao espectador. Abandona-se o palco-tela de Méliès (Apud 

MARTIN, 2005, p.38).  

A ideia de que a mobilidade da câmera aproxima a máquina-artefato do olho 

humano, tornando-a uma personagem/um espectador ativo é destacada aqui. Colando-se 

a essa “criatura em movimento” o espectador se deixa conduzir em um percurso que 

impõe alterações no espaço e no tempo encarnados – aqueles em que se dá a exibição da 

obra – para habitar o tempo-espaço do filme: passado presentificado, corpos líquidos 

que aderem ao corpo-espectador.  

As formas de participação/contemplação/percepção por parte do espectador de 

cinema são, portanto, distintas daquelas propostas pelo teatro em seu conceito mais 

estável (sólido? puro?). Enquanto a copresença (atores-espectadores) naquilo que 

muitos definem como teatro estimula o aspecto convival em escala humana, “’a 

especificidade’ do cinema”, de acordo com Edgard Morin, seria “oferecer uma gama 

potencialmente infinita dessas fugas e encontros: o mundo ao alcance das mãos, com 

todas as fusões cósmicas... e também a exaltação do próprio duplo do espectador [...]” 

(2014, p.139). 



92 

 

 

 

Ao surgir como meio de expressão e como “sétima arte”, o cinema cria uma 

nova configuração no tempo e no espaço – assim como o rádio, a TV, o videocassete, o 

aparelho de DVD e a internet (os últimos em dinâmicas próximas às do cinema, mas 

sujeitas a outros modos, matérias e natureza de projeção) suscitarão outras 

configurações.  

Segundo Jean-Claude Bernadet (1936) a capacidade do cinema de reter um gesto 

e de causar uma “impressão de realidade” como nunca dantes
52

 seriam a base para o 

grande sucesso da Sétima Arte (1980, p.125). Destaco os dois pontos citados por 

Bernadet como importantes à discussão aqui travada. Ressalto que a ideia de retenção 

do gesto indica uma espécie de vitória contra o tempo, a chance de inscrever algo no 

tempo e de não desaparecer completamente (luta contra a morte e contra a desaparição). 

Este, ao que me parece, será um ponto nodal para entendermos parte dos conflitos entre 

cinema e teatro (a serem discutidos no próximo capítulo). O segundo aspecto citado por 

Bernadet é a ideia de uma forte impressão de realidade causada pelo cinema. Citada 

constantemente como uma das características mais fundamentais do cinema como meio 

(vide o “realismo congênito” de que fala Bazin, 2014), ela cria a sensação de que o 

cinema é “uma janela para o mundo”, mostrando a vida com uma interferência mínima 

(quando comparado à pintura, por exemplo), e acrescentando a isso a temporalidade e o 

movimento (em relação à pintura, à escultura e à fotografia).  

Tais características levariam o cinema a atingir aquilo que Christian Metz (1931-

1993) chama “ponto optimum da ficção”, ao passo que o teatro excederia esse ponto. De 

acordo com o autor, “é justamente porque o teatro lida com materiais demasiadamente 

reais que a credibilidade da realidade diegética se enfraquece. E é a irrealidade total dos 

materiais fílmicos […] que possibilita que a diegese adquira alguma realidade” (2010, 

p.26). Ainda de acordo com Metz, o teatro “impõe-se à percepção como um real 

empenhado em fingir o irreal […]. A realidade total do espetáculo é mais forte no teatro 

que no cinema, mas a porção de realidade de que pode dispor a ficção é maior no 

cinema do que no teatro” (p.27). 

  A perspectiva de Metz sugere, portanto, que a virtualidade da imagem 

cinematográfica se adequa perfeitamente à criação de um universo ficcional que 

favorece a imersão do espectador. O teatro, por outro lado, apresentaria “materiais 

                                                 
52 Ressalto que impressão de realidade não está necessariamente relacionada à ideia de realismo, mas à 

capacidade de fazer o espectador imergir no mundo ficcional, por mais fantástico que ele seja. A questão 

será discutida mais adiante na perspectiva comparativa entre teatro e cinema. 



93 

 

 

 

demasiadamente reais”. Metz toca num aspecto que, a princípio, parece paradoxal: a 

realidade (teatro) seria menos crível do que a realidade virtual do filme, no caso de que 

ambos se empenhem na criação de um universo ficcional.  

Se no cinema a sensação de voyeurismo – do observar incógnito o registro de 

ações (ficcionais ou não) que se passam em outro tempo-lugar – é intensificada, 

suscitando no espectador a dinâmica das fugas e dos encontros (Morin), e a forte 

impressão de realidade (Bernadet), conquistada em função dsse ponto optimum da 

ficção (Metz), esse formato (o mais estável da identidade cinema?) está longe de ser 

único, estando o cinema ao longo da sua história permeado por outras formas de 

participação e de presenças, além da contemplação do tempo – passado modelado e 

presentificado no filme. 

Em Pré-cinemas e Pós-cinemas, Arlindo Machado defende um alargamento no 

que seria “o conceito hegemônico” de cinema – geralmente pautado em uma narrativa 

de ficção em longa-metragem
53

. Descrevendo o que seria a fórmula mais usual do 

cinema, Machado afirma que: 

O cinema, tal como o conhecemos hoje, é uma instalação que se 

cristalizou numa forma única: um spot de luz situado atrás da plateia, ao 

atravessar uma película, projeta as imagens ampliadas da película numa 

única tela à frente dos espectadores mergulhados numa sala escura. Essa 

instalação foi planejada pela primeira vez quase quatrocentos anos antes 

de Cristo por Platão, em seu livro A República, mais especificamente na 

sua famosa alegoria da caverna, mas foi generalizada no século 17 por 

Athanasius Kircher, com o seu modelo de espetáculo de lanterna 

mágica. O cinema petrificou esse modelo durante mais de cem anos e 

constitui mesmo um fato surpreendente que durante esse tempo todo 

pessoas de todo o mundo tenham saído de casa todos os dias para ver 

sempre a mesma instalação, ainda que com imagens diferentes 

(MACHADO, s/d). 

A alusão à alegoria da caverna de Platão e a referência à lanterna mágica 

reforçam a ideia de que o cinema realiza uma demanda latente por uma determinada 

forma. Potência que se atualiza quando dispõe dos aparatos técnicos necessários à sua 

realização, já que ele, o cinema, se reporta à produção de uma imagem desencarnada 

que evoca uma observação indireta. As sombras na caverna, a lanterna mágica, o teatro 

de sombras e o filme captado pelas câmeras e posteriormente projetado produzem e 

constroem imagens e não apenas as apresentam em apreciação direta.  

As falas de Machado servem como trampolim para pensar sobre uma identidade- 

-cinema. Identidade cuja evocação faz soar as letras de uma história de luta para se 

                                                 
53

 A duração mínima de um longa-metragem varia conforme o mercado exibidor. No Brasil, a partir de 

setenta minutos um filme é considerado um longa-metragem.  



94 

 

 

 

afirmar como arte, para ganhar contorno, visibilidade e reconhecimento. Provavelmente 

toda busca por identidade é também uma busca política: afirmação daquilo que me é 

singular a partir do qual eu me reconheço e sou reconhecido (a). Provavelmente toda 

busca por identidade é também uma busca afetiva: necessidade daquilo que reconheço 

como (m)eu, sem o qual estariam os indivíduos condenados ao exílio em um mundo 

continuamente estranho onde inexiste o familiar. Talvez por isso a busca por identidade 

seja incessante: contínua busca de chão.  

No entanto, pensando junto à perspectiva da complexidade (daquilo que é tecido 

junto) pergunto até que ponto, mesmo os aspectos que chamo aqui de mais sólidos 

dessas identidades – os aspectos constituídos desses possíveis elementos substantivos 

que fazem com que reconheçamos (sentidos, sentimentos, memória e intelecto) uma 

pessoa, um lugar, um filme e/ou um espetáculo teatral – não seriam também mais 

voláteis do que costumeiramente pensamos? Talvez seja óbvio lembrar que o corpo que 

enxergamos sólido (osso e carne) é também composto de fluido e de gás. Tudo para 

dizer que podemos olhar/perceber um fenômeno em uma gradação infinita entre o ser – 

se afirmarmos os aspectos identitários mais estáveis que fazem algo ser reconhecido 

como tal – e o devir – se preferirmos enfatizar o aspecto do movimento e da mutação 

constantes, segundo o qual o familiar segue se transformando e surpreendendo. 

Na defesa pelo alargamento no conceito de cinema, Arlindo Machado propõe 

acolher nesse conjunto “tanto as suas formas mágicas anteriores quanto as suas formas 

tecnológicas contemporâneas”. O autor defende que “[...] pode haver uma representação 

mais eloquente do movimento, da duração, do trabalho modelador do tempo e do 

sincronismo audiovisual nas formas pré e pós cinematográficas do que nos exemplos 

“oficiais” da performance cinematográfica” (2011, p.09). 

Pensando uma identidade-cinema fundada em seus exercícios, cito também 

Jacques Aumont que assume o encargo de discutir o que resta do dispositivo
54

 

“cinema”, quando existem tantos e diversos usos da imagem audiovisual em movimento 

(os filmes que servem a instalações que são exibidas em museus, os jogos, as realidades 

virtuais etc.). O autor adverte que a existência de um dispositivo canônico 

“provavelmente nunca existiu na realidade”, questionando “a suposição absurda de uma 

                                                 
54

 De acordo com o Dicionário Teórico e Crítico de Cinema o dispositivo ‘cinema’ envolve tanto a 

organização da aparelhagem necessária à produção e projeção do filme para apreciação, quanto o sentido 

freudiano de um dispositivo psíquico. Este sentido de uma organização mental teria sido retomado por 

“Jean-Louis Baudry (1970) e por Christian Metz (1975) para definir o estado psíquico bem particular que 

caracteriza o espectador de cinema durante a projeção” (AUMONT; MARIE, 2012, p. 83).    



95 

 

 

 

imobilidade forçada do espectador”, bem como “a superestimação de sua captação 

imaginária”, frequentemente associadas a um efeito-cinema (2012, p. 02-03). Aumont 

dá como exemplos de modos que fogem ao esquema da projeção na sala escura: o Drive 

In e os projetores de cineclubes “itinerantes ou sedentários”, os quais, de acordo com 

ele, nunca deixaram de se sentir como cinema, para concluir que:  

‘O que resta’ do dispositivo é, então, em certo sentido, abstrato, já que 

não é mais que uma referência mental à ideia de dispositivo, mais do 

que à minha própria experiência: o que continuamos a chamar ‘o 

dispositivo do cinema’ existe hoje, em resumo, tanto quanto existia há 

meio século, porque nem hoje, nem antes, ele é/foi perfeitamente 

respeitado na realidade (AUMONT, 2012, p. 02-03). 

As reflexões de Aumont são citadas aqui como reforço à ideia de que em torno 

dessa identidade mais visível e contornada (que o autor acessa a partir do termo 

dispositivo) existem outras formas, coabitando e esfumaçando esses contornos.  

Trazendo essa ideia para a questão priorizada aqui: a perspectiva do tempo- 

-espaço como instaurador de um modo de convivência entre o espectador e a obra, 

lembro que nos cinemas dos primórdios, as projeções aconteciam constantemente 

associadas a performances ao vivo: a música preenchia o vácuo (para o espectador 

ouvinte) da ausência de som (prática chamada de “live cinema”, ou “cinema ao vivo”) e 

atores por vezes faziam o papel de narradores e mediadores entre o público e a nova 

forma, buscando conferir-lhe inteligibilidade. Além disso, no que se refere à 

perfectibilidade dos filmes, lembro que esta era afetada por exibidores que decidiam 

alterar a ordem de exibição dos rolos, julgando, talvez, que outra ordem conseguisse 

prender/agradar melhor seu público. 

Possivelmente o ato desses exibidores não era visto como nada demais, porque o 

cinema (pensava-se) era apenas uma diversão. A noção de autoria não estava ainda em 

jogo, ou apenas começava a ser esboçada. É com a conquista de um lugar no mundo da 

arte e da comunicação que passa a haver uma identidade a ser defendida, e só se 

defende uma identidade (ao que me parece) quando existe algo que se pretende 

preservar, algo que é, portanto, entendido como um valor.  

Mas que valores atuam como vetores na formação de uma identidade cinema? 

Que pontos se tornam caros a quem busca reconhecer um filme considerando alguns 

aspectos? A impressão de realidade? O ponto optimum da ficção? A matéria líquida do 

filme – imagens e sons – que é apropriada pelo espectador e que se distingue da 

carnalidade do teatro? O efeito de tapete voador? Uma identidade com o movimento e 

com a duração – que lhe põe em um lugar diferente daqueles da fotografia e da pintura? 



96 

 

 

 

Talvez não seja demais pensar que até nos aspectos mais óbvios dessas 

identidades existem elementos menos evidentes que são igualmente formadores das 

mesmas. No que se refere à identidade do cinema com o movimento, por exemplo, 

lembro que naquilo que percebemos na tela como um fluxo de imagens há uma fixidez 

oculta pelos sentidos: em 24 ou em 48 quadros por segundo é nosso cérebro que 

completa o hiato entre uma imagem e outra. O stop motion de algum modo evidencia 

isso e tensiona a ideia mais usual do cinema como imagem em movimento. A técnica 

em que a câmera é desligada e religada continuamente, enquanto bonecos e/ou objetos 

são manipulados, foi desenvolvida como técnica de animação. Ela explicita o fato de 

que o movimento no cinema não é um fluxo natural, um simples índice da realidade, 

mas uma construção capaz de criar uma impressão/um efeito ótico.   

Uma técnica parecida e que também problematiza a identidade do cinema com o 

movimento é o que ficou conhecido como “fotofilme”, no qual pessoas, animais e 

lugares são registrados em fotos, rompendo, assim, com a ilusão de continuidade do 

movimento. Ao evidenciar o hiato entre uma imagem e outra, trazendo ainda a 

sonoridade para sua composição, os fotofilmes instauram uma temporalidade distinta da 

dos filmes habituais. A interrupção no fluxo do tempo é incorporada ao filme, como um 

fora de quadro: explicitação de que um filme se compõe não apenas pelo que mostra, 

mas também pelo que deixa latente
55

.  

Talvez pudéssemos pensar o cinema/o filme como uma composição audiovisual 

em movimento (mesmo que o movimento seja soluçante), modelada previamente ao 

momento em que se projeta diante ou sobre os olhos de seu espectador, presença líquida 

capaz de provocar uma forte impressão de realidade, a partir da qual o espectador 

submerge e emerge no/do mundo fílmico. Essa modelagem prévia confere ao cinema 

aquela perfectibilidade discutida por Benjamin, que aumenta significativamente o grau 

de controle sobre o filme, quando comparado a um espetáculo teatral, por exemplo. 

Tenha como matéria formas e seres que existem/existiram ou formas e seres 

criados; trabalhando no viés do documentário, da ficção ou da problemática dessas 

separações, a matéria e a temporalidade-espacialidade do filme são instauradoras de 

uma forma de participação específica. Essa forma só é possível porque o filme nos dá a 

ver uma evanescência: ele atualiza/dá outra existência a algo que já foi. A matéria (se 

foi sólida) é vista em outro estado. Estado transmutado e modelado previamente. Nessa 

                                                 
55

 Entendo que o mesmo pode ser dito sobre qualquer forma de arte: o que se materializa como forma 

sugere também suas ausências.  



97 

 

 

 

perspectiva, ver um filme seria lançar um olhar oblíquo para uma forma-matéria 

gravada em outra (película-fita-filme).  

Se entendermos esses aspectos como razoavelmente estáveis nas formas-cinema 

(nos modos como as interpretamos e a partir dos quais as reconhecemos), parece-me 

que a questão do tempo-espaço, conforme tentei defender aqui, ocupa um aspecto 

decisivo do que quer que venham a ser as identidades do cinema.   

 

4.3 Dos tempos impuros das identidades 

 

Se tivéssemos que resumir os aspectos ditos aqui mais sólidos/substantivos 

daquilo que chamamos teatro e cinema, atribuiríamos ao primeiro a existência de uma 

performance em um risco de tempo-espaço (presente comprimido) partilhado com o 

espectador; do cinema diríamos que sua capacidade de gravar formas que estão no 

passado, modelando-as e presentificando-as na forma do filme exerce uma forte 

impressão de realidade sobre o espectador. Enquanto o tempo-espaço do teatro impõe 

colocar o espectador na esfera do público e da convivência com uma obra que não 

apenas se dá a ver, mas que me olha de volta, que me afeta e que é afetada por mim; o 

tempo-espaço do filme apresenta maior grau de perfectibilidade e de acabamento, 

compondo uma carne mais sutil, que se liquefaz em projeção e cria uma atmosfera de 

intimidade entre o espectador e o filme. Talvez por isso se diga (já ouvi vários 

comentários nesse sentido) que um filme ruim incomoda menos que um espetáculo de 

teatro mediano
56

. 

Os modos de convívio propostos por essas duas formas são obviamente 

distintos, porque suas matérias e as temporalidades propostas também o são. Isso 

evidentemente faz do ato de se assistir a um filme algo diverso, sim, de se assistir a um 

espetáculo de teatro. Mas seriam esses diferentes modos de convívio um indício/uma 

motivação para o rito de separação entre o cinema e o teatro?   

O ator e encenador Enrique Diaz – que possui trabalhos como A gaivota – tema 

para um conto curto (2006) e Cine_Monstro (2013), nos quais intersecciona a cena ao 

vivo com projeções audiovisuais – comenta essa diferença, não a pensando pela questão 

                                                 
56

 Exemplo dessa perspectiva é a do dramaturgo Bernard-Marie Koltés, o qual afirma: “Não sou um bom 

espectador de teatro. Posso ver mil filmes ruins, acho que há sempre alguma coisa boa para reter; 

enquanto no teatro... Tentam sempre me mostrar o sentido das coisas, que contam, mas a própria coisa é 

mal contada; ao passo que me parece que para contá-la direito que servem os autores e diretores, e para 

nada mais. [...] (Apud RNGAERT, 1998, p. 217).  



98 

 

 

 

da temporalidade, mas pelo que ele chama “ato de comunicação”: 

O teatro é um pouco ameaçador, é estar em contato com o outro. Tanto 

que as pessoas têm medo de ir ao teatro. Quem faz cinema não gosta de 

teatro. Porque tem o constrangimento de ver o amigo ali, tem que falar 

depois. É um ato de comunicação, em que essa interface entre uma 

pessoa e outra está em questão. [...] Na hora em que eu vou ao cinema 

aquele filme é meu. Não tem ninguém me olhando, aquilo é meu
57

. Uma 

coisa é você estar com os seus pensamentos, filmes, músicas. Outra 

coisa é estar na frente da pessoa (2012, p. 56). 

Ao comentar que o espectador se apropria do filme durante a sessão de cinema, 

Diaz toca na questão de uma imersão que não é perturbada pela presença do outro. Mais 

uma vez tratamos da questão da absorção preconizada por Diderot e reiterada por 

Michael Fried, segundo a qual uma obra não deve apontar para nada que esteja fora de 

si mesma. Mas, dessa vez, o viés antiteatralista não surge como rejeição da interferência 

do público na obra, mas como rejeição da obra que interfere/invade seu espectador. A 

fala de Diaz aborda uma atitude comportamental, segundo a qual, “quem faz cinema 

não gosta de teatro”. Se o espectador de cinema está protegido pela situação de 

espectatorialidade “pura”, de que fala Morin, o mesmo não acontece com o espectador 

de teatro, o qual se vê em praça-palco pública(o), junto com o espetáculo.  

A diferença entre as formas de fruição de um filme e de um espetáculo teatral 

parece inegável. O cinematógrafo – junto a tantos outros dispositivos e ideias que 

compuseram a invenção do cinema – realiza uma demanda muito antiga por um modo 

de fruição no qual olhamos e percebemos algo em sua evanescência. As formas criadas 

e/ou captadas pelo filme não estão mais ali, se não em sua transmutação projetada. 

Trata-se de um olhar simultaneamente direto (para o filme) e indireto (para o que foi). A 

presença e a ausência se misturam e as temporalidades também. O filme está presente. 

Mas sua presença evoca as formas captadas/criadas que o compuseram e não estão mais 

ali. Isso não faz do cinema um culto à nostalgia. Mas aponta a existência de um olhar 

oblíquo, para uma temporalidade em várias camadas. 

De certo modo, o mesmo poderia ser dito em relação a qualquer forma de 

criação: escultura, quadro, música e até em relação ao próprio teatro, no sentido de que 

o que contemplamos são formas modeladas previamente ao momento da fruição. A 

pedra deixa de ser pedra para virar outra coisa. O corpo do ator também é outro, em 

certa medida. Porque seus gestos foram modelados previamente, no período dos 

                                                 
57 A perspectiva de Diaz de que o espectador se apossa do filme assemelha-se ao que Edgard Morin 

defende no livro O cinema ou O homem imaginário, no qual ele defende que o cinema apresenta uma 

conexão direta com o inconsciente humano, relacionando-se de forma intensa com a sua imaginação.  



99 

 

 

 

ensaios. Toda forma traz consigo uma inevitável presença do passado que é tão mais 

forte quanto maior for seu grau de perfectibilidade e de acabamento. Por outro lado, 

quanto maior a afectabilidade de uma forma às interferências do público e de outros 

fatores do acaso (uma sirene, um latido, a intervenção de uma barata), mais fundada no 

presente ela estará. 

Evidentemente que o acaso também se inscreve no filme. Um improviso do ator, 

um barulho, um animal e tantos outros elementos podem surgir de fora do script, sendo 

mantidos no corte final. Do mesmo modo, algo previsto no roteiro pode ser cortado ou 

mudado durante a filmagem ou na edição. Mas a inclusão ou os cortes foram decididos 

previamente. São escolhas anteriores ao momento da projeção; memória de um presente 

que já foi. 

Talvez pudéssemos dizer, grosso modo, que o grau de perfectibilidade a partir da 

temporalidade (modelagem prévia) de uma escultura e de um filme ou de um filme e de 

uma música gravada são muito semelhantes. Talvez pudéssemos dizer que o grau de 

afectabilidade de um espetáculo de teatro e de um show de música ao vivo também se 

aproximam. Mas, então, poderíamos perguntar, porque essa relação frequente entre o 

cinema e o passado? E por que especificamente o teatro é escolhido como forma 

antípoda? Por que não se comenta “quem gosta de artes plásticas não gosta de ir ao 

teatro?”, ou, “quem gosta de shows ao vivo não gosta de cinema e de música gravada”? 

Parece que a questão é mais complexa. No que se refere à relação do cinema 

com o passado, entendo que esta se dá pelo fato de que o cinema frequentemente mostra 

pessoas, lugares e seres em movimento, evocando instantes que não estão mais lá. Se o 

cinema fosse todo feito de abstrações ou de formas criadas e não captadas no mundo, 

talvez essa relação fosse mais frouxa. Mas o seu figurativismo em movimento (nos 

casos em que ele o é, e que aparentemente é maioria no conceito hegemônico de 

cinema) talvez potencialize seu caráter de espelho. E nesse viés documental (mesmo 

que seja de uma encenação), as pessoas, os lugares e os seres compostos de luzes e de 

sombras são percebidos em sua evanescência, num olhar oblíquo que parece conter as 

dinâmicas do passar e do permanecer.  

E por que o teatro é escolhido como forma antípoda? Pelo fato de ser uma arte 

presencial? Parece-me que não só. Se a questão da temporalidade-espacialidade como 

instauradora de modos de convívio distintos surge como uma chave para entender os 

aspectos ditos aqui mais sólidos/substantivos das identidades cinema e teatro, ela não 

parece suficiente para explicar tudo. Afinal, se essa fosse a única chave estaríamos 



100 

 

 

 

discutindo um antagonismo entre as obras presenciais (com sua interferência aurática) e 

aquelas que são reproduzidas tecnicamente. Mas o que estamos discutindo são as razões 

e desrazões para o pretenso e frequente antagonismo entre o cinema e o teatro.  

Lembro que assim como o teatro pode deixar seus sentidos e sua expressão 

previamente amarrados – predominância do texto e/ou de uma partitura cênica sobre o 

improviso e as eventuais modificações – antes do encontro com a plateia (presente pré- 

-moldado), o cinema sofre as interferências do presente, se não em uma modificação 

objetiva da obra (em suas formas mais usuais), mas a partir das condições de recepção. 

As exibições dos filmes nos festivais, por exemplo, costumam terminar com aplausos, o 

que usualmente não parece ocorrer em sessões comuns. Provavelmente essa reação é 

decorrente, entre outros possíveis fatores
58

, da presença da equipe de criação do filme. 

Aplaude-se a obra, mas, sobretudo, ao que me parece, aplaude-se em reação à presença 

de seus criadores. Curiosamente o convívio territorializado reporta a um hábito do 

teatro. Talvez por isso, Robert Bresson afirme: “Aplausos durante a película de X. A 

impressão “teatro”, irresistível” (1975, p. 20). 

O presente está a construir, reconstruir e reconfigurar o modo como olhamos o 

passado. As condições de recepção de uma obra-filme estão também em contínuo 

movimento. Se o filme parece encerrado e perfeito (porque previamente acabado) ele se 

transforma a partir da percepção de quem o atualiza. Do mesmo modo, o passado 

ressurge/sobrevive em gestos ensaiados, memória e sentidos definidos previamente ao 

momento do encontro na vida e/ou num espetáculo de teatro.   

Isso não anula o que foi dito sobre as distinções entre as duas formas, mas as 

relativiza. Pensar esses movimentos implica desestabilizar as próprias separações do 

tempo (presente, passado e futuro), adotando aqui uma perspectiva mais complexa, a de 

um “tempo impuro”, como defendido por Didi-Huberman. Por sua vez, desestabilizar o 

estatuto da temporalidade-espacialidade, defendida aqui como instauradora de distintas 

formas de convivência entre o espectador e a obra (cinematográfica e/ou teatral) é 

também desestabilizar o estatuto dessas identidades, que passam a ser pensadas aqui, 

também baseadas em seus aspectos conjuntivos e entrelaçados, de seus aspectos mais 

voláteis e menos encarnados.  

Neste capítulo tentei discutir o que entendo serem os aspectos mais sólidos das 

formas-teatro e das formas-cinema, não para defini-los, mas para refletir sobre o que 

                                                 
58

 A plateia dos festivais supõe boa parte de espectadores que acompanham de modo mais assídiuo àquela 

forma de expressão, no caso, cinéfilos.  



101 

 

 

 

nos faz reconhecer um filme e um espetáculo teatral, que modos de fruição eles 

demandam e, finalmente, para pensar se existe algo na materialidade dessas formas que 

justifique, mesmo que parcialmente, as frequentes prevenções/“Protetores para 

identidade” de um em relação ao outro.   

Se o cinema e o teatro instauram diversos modos de fruição, se apresentam 

temporalidades e espacialidades distintas, assim como distintos são os corpos a partir 

dos quais se dão a ver, e mesmo se determinados espectadores preferirem uma forma 

em detrimento da outra, isso não me parece suficiente para manter o rito do 

antagonismo, mas aponta pistas importantes. 

Proteger uma identidade cinema ou uma identidade teatro talvez implique em 

garantir uma forma de convívio com um meio de expressão; preservar o modo como 

uma determinada forma me toca e uma afecção que quero sentir de novo, cada vez que 

acessar essa forma (espetáculo ou filme). Assim como procurar alguém com quem 

tenho uma relação em qualquer nível parece uma demanda por reconhecimento (rosto, 

corpo, timbre, personalidade). Talvez por isso o mito das especificidades e das 

identidades sobreviva ainda após e/ou no contínuo da modernidade. Talvez por isso 

ainda falemos em erguer muros quando algum povo/forma nos aterroriza com possíveis 

invasões. O bárbaro é aquele que ameaça destruir o império, na forma como o conheço. 

Talvez por isso as formas híbridas continuem a nos desafiar, assim como a ideia mesma 

de miscigenação parecia ameaçadora para os positivistas.  

O muro é erguido para manter aquilo que é próximo fora da minha fronteira. O 

conflito e a fricção surgem dessa proximidade entre formas que não são idênticas, mas 

que têm pontos de contato. A tensão entre o cinema e o teatro, a meu ver, surge porque 

as duas formas se dedicaram a encenar histórias, usando, em suas formas mais usuais, 

vários elementos em comum: atores (mesmo que estes recebam o estranho nome de 

‘não-atores’), texto, iluminação, figurinos, cenários, música e design de som, entre 

outros.      

É dessa proximidade que surge a dissonância, a aspereza e a necessidade de 

demarcação. Nos momentos em que o cinema se viu ameaçado de submissão aos modos 

teatrais (ameaçado de comungar com o teatro: alteridade encarnada, afectabilidade em 

duas vias que traz consigo o risco de um tempo-espaço partilhado e público – ele acende 

um sinal de alerta que denomina “teatro filmado” ou que se estupefata ante a 

possibilidade de ser “Live cinema”. Se é ao vivo é ainda cinema? Ou estamos falando de 

outra forma de convívio proposta por um meio outro? No momento em que o teatro 



102 

 

 

 

sente “a irrupção brutal e ameaçadora de sua reprodução mecânica: o cinema” 

(GUÉNOUN, 2003, p. 67): perfectibilidade e alteridade líquidas, passado transmutado 

que se faz presente e capaz de causar forte impressão de realidade – ele também acende 

seus sinais de alerta: teatro filmado e teatro virtual? Não seriam incompatíveis? Os 

híbridos quando comparados a uma ideia/identidade que se pretende “pura” parecem 

abrir uma ferida no contorno e na estabilidade dessas identidades. Sobre esses híbridos, 

essas feridas e também sobre a relação entre o teatro e o verbo em oposição à relação do 

cinema com a imagem se debruça o próximo capítulo. 

 

 

 

 

 

 

  



103 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Há cruzamentos fecundos, que adicionam as qualidades 

dos genitores, há também híbridos sedutores, mas estéreis, 

há enfim acasalamentos monstruosos que só engendram 

quimeras” (BAZIN, 2014, p. 120) 

 

  



104 

 

 

 

5 O VERBO É TEATRAL E O CINEMA É A DANÇA DAS IMAGENS? A 

PRETEXTO DO TEATRO FILMADO  
 

 

 
Figura 25 - Le Retour d’Ulysse, de André Calmettes e Charles Le Bargy,1909. Cenário de Jules Lemaitre. 

 No capítulo anterior discutimos o que seriam os possíveis aspectos mais 

estáveis/substantivos das formas-cinema e das formas-teatro, que foram sintetizados a 

partir das diferentes temporalidades, materialidades e modos de acessar o espectador. 

Neste capítulo a questão do verbo como eixo da expressão teatral em oposição à ideia 

do cinema como expressão fundada na imagem e no movimento é tratada como um 

aspecto adjetivo, ou seja, como uma característica que pode ou não estar vinculada às 

formas-cinema e às formas-teatro, mas que, na perspectiva deste trabalho, não as define 

como tais. 

Essa discussão será travada a partir do que ficou conhecido como “teatro 

filmado”, esse híbrido que parece o próprio “crime da lesa-especificidade” e ainda um 

pouco mais. Diferentemente de quando o cinema recorre conscientemente aos signos do 

teatro sem deixar de usar seus próprios recursos (o que Bazin chama sobreteatralidade) 

e da ideia relativamente recente do “filme de teatro” (tradução independente de um 

espetáculo teatral a partir dos recursos fílmicos), o dito “teatro filmado” parece se tornar 

uma espécie de ferida identitária do cinema e também do próprio teatro. Grosso modo, 

na perspectiva do cinema, o teatro filmado significaria uma submissão dos meios 

cinematográficos ao teatro, o que resultaria em filmes que mostram em perspectiva 

estática e relativamente distanciada, a movimentação de atores, frequentemente com 



105 

 

 

 

poucos cortes. Do outro lado do espelho as pessoas de teatro comentam a perda de 

potência do gesto/da obra teatral registrada pela lente da câmera, reiterando a ideia de 

que o teatro só pode ser apreciado ao vivo: sua filmagem reduz-se a um vestígio do 

acontecimento teatral. 

Mas se o teatro filmado é uma ferida identitária, como proposto aqui, como ela 

se abre?  Entendo que a confusão se inicia – e isso ainda reverbera – pelo fato de que o 

cinema surge como uma incrível potência documental. Voltamos à questão da 

temporalidade discutida no capítulo anterior, mas considerando outro enfoque. Se o 

cinema passa a registrar a vida num fluxo aparente, ele passa a ser associado ao próprio 

fluir do tempo; ao “esculpir o tempo” (TARKÓVSKI, 1998); à imagem-tempo 

(DELEUZE, 2007) e ao “reter do tempo”. Esse aparente reter do tempo e a ideia de 

poder retornar a ele, ou, ao menos, de voltar a contemplá-lo em certa instância, tem um 

impacto social e estético que é difícil mensurar. Por outro lado, o teatro, a dança e as 

artes cênicas de um modo geral são caracterizados por sua efemeridade. Enquanto um 

quadro/uma escultura/um livro/um filme podem sobreviver após a vida mesma de seus 

criadores, as artes performativas (no que se refere estritamente ao fenômeno em si/ao 

instante da apresentação) dificilmente se estendem por mais do que algumas horas.  

Obviamente o surgimento do cinema é o vislumbre de um registro até então 

inédito na história. Daí ao ponto em que o mesmo passa a registrar – além da chegada 

de um trem e da refeição de uma criança – espetáculos teatrais, é um passo. Ante um 

desejo de ficção, o cinematógrafo se volta à forma mais antiga, objetivando, entre outras 

coisas, encenar histórias. 

Mas, no princípio do cinema, ainda não era o Verbo. À exceção dos letreiros do 

cinema mudo, pertencentes também ao domínio da imagem, este só apareceria no final 

dos anos de 1920, com o invento do cinema sonoro. Antes disso, muitos entendiam que 

o cinema não passava do fruto de uma engenhoca; ao passo que o teatro detinha o 

estatuto da palavra e de “arte séria”. Nesse momento, teriam surgido “duas ideias que 

permaneceram no imaginário cinematográfico por muito tempo”, de acordo com Yves 

São Paulo: a ideia do cinema como a sétima arte, que seria capaz de fundir todas as 

outras; e uma ideia “contrária à primeira” de um “cinema puro” que deveria buscar suas 

especificidades (2015, s/p). 

Na busca pela singularidade, emerge a imagem do cinema como dança das 



106 

 

 

 

imagens e/ou como “escrita da luz”,
59

 em contraponto à ideia/tradição de um teatro 

ocidental (sobretudo o francês) fortemente calcado na palavra. Assim o verbo se torna, 

na corrida pelas especificidades, uma espécie de viés de distinção e de demarcação 

identitárias. Aparentemente, como acontece nos mitos de origens/de criação de povos e 

de culturas, tais ideias passam a fazer parte de uma narrativa/ de um imaginário que 

associa o verbo ao teatral e afirma o cinema como dança das imagens.  

Trata-se de uma narrativa enraizada na experiência. Mas até que ponto essas 

demarcações ainda têm razão de ser? Até que ponto a ferida (ainda aberta?) do teatro 

filmado – dessas imagens estranhas, de uma expressão deslocada de seu contexto 

estético e de apreciação – atua, segundo pretendo demonstrar, como um 

elemento/memória fomentador(a) de antagonismos e de raciocínios esquemáticos, os 

quais, para distinguir, recorrem a dicotomias que vêm de longe? Por que oposições entre 

o Verbo/a Palavra e a Imagem; entre o falso e o verdadeiro; entre a cópia e o real; o 

velho e o novo; o orgânico e o maquínico; o convencional e o espontâneo/discordante 

são frequentemente empregadas quando se trata de pensar o teatro e o cinema em 

relação? Até que ponto essa perspectiva dicotômica é útil ao pensamento das “duas artes 

da representação em movimento” (Chabrol; Karsenti, 2013, p. 11)?  

Parece-me que a necessidade de distinção – que foi fundamental para que o 

cinema descobrisse seus meios e para que o teatro buscasse potências em suas 

peculiaridades – cria um leitmotiv que repete as notas da separação, obscurecendo, por 

vezes, a complexidade e os modos como se configuram as formas-teatro e as formas-

cinema. 

 A projeção desses esquematismos aparece em características comumente usadas 

para distinguir o teatro e o cinema, dentre as quais estão as ideias de que o teatro é uma 

expressão que se apoia no verbo/palavra e o cinema é o território da imagem. Essas 

associações dispostas como uma dicotomia entre Verbo vs Imagem e Teatro vs Cinema 

parecem se misturar às narrativas de identidade desses campos, balizando contornos de 

supostas especificidades. Mas será que existe algo que aproxime o teatro da palavra (o 

verbo é teatral?) e faça do cinema “a dança das imagens”? Será que esses dois e imensos 

conjuntos cabem nessas associações? 

 Tais questões são contextualizadas e discutidas, neste capítulo, a partir da ideia 

do “teatro filmado” como imagem/memória que permanece a causar estranheza e 

                                                 
59

 Baseada na ideia de Ricciotto Canudo, que via o cinema como uma arte pintada com o pincel de luz 

(ARISTARCO, 1961). 



107 

 

 

 

desconfiança, quando se trata de pensar o teatro e o cinema em relação.    

 
Figura 26 - A concha e o clérigo, de 1928. Roteiro: Antonin Artaud, direção: Germaine Dullac. 

 

5.1 O verbo é teatral? 

 

O cinema dos primeiros tempos experimenta a remediação do teatro, quando, 

intentando alçar à condição de arte séria, passa a filmar peças naquilo que ficou 

conhecido, a partir de 1908, como Film d'art – nome da produtora criada em Paris que 

passaria a designar esse tipo de teatro filmado (ou fotografado, como diz Guénoun). Em 

tais filmes, porém, o cinema serve basicamente para registrar as performances de 

grandes atores da época. Apesar do nome, segundo Claudine Amiard-Chevrel, o film 

d'art não era uma fórmula artística do cinema, mas de um teatro já gasto e interessado 

apenas em explorar comercialmente o novo filão aberto pelo cinematógrafo (1990, p. 

20-21). 

 Entendo que a questão do teatro filmado – já que o film d'art é o teatro filmado 

do cinema mudo – toca em um ponto fundamental da querela cinema e teatro: a questão 

de um gesto/interpretação/encenação pensado(a) para um dispositivo e transposto para 

outro de uma forma mais ou menos direta, o que gera tanto um estranhamento sobre o 

gesto, quanto um incômodo pela subserviência do olhar cinematográfico que teria 

apenas mostrado espetáculos teatrais, grosso modo, em perspectiva estática e plano 

geral. Busco aqui discutir as faces da teatralidade na perspectiva do teatro filmado, essa 

legenda que virou sinônimo do pior cinema. 



108 

 

 

 

Começo contextualizando o surgimento do Film d'art, a partir da companhia que 

lhe deu o nome, e que foi fundada por Charles Pathé (1863-1957) em fevereiro de 1908. 

O objetivo de Pathé era adaptar dramas históricos e, conforme dito anteriormente, 

conferir seriedade à arte do cinematógrafo, atraindo o público aristocrata e burguês. O 

filme de estreia da Cia., L’assassinat Du Duc de Guise – dirigido e interpretado por 

André Calmettes (1861–1942) e Charles Le Bargy (1858–1936) – fez tanto sucesso que 

a fórmula passou a ser imitada por muitos, tornando o nome da companhia sinônimo de 

um gênero que adaptava romances/peças, transformando-os em filmes com perspectiva 

fixa (câmera parada em plano geral) e com elenco, cenários (frequentemente pintados) e 

figurinos de teatro (FILMREFERENCE, s/d). 

 

Figura 27 - L’assassinat Du Duc de Guise, 1908. 

Tratava-se, portanto, de uma seriedade baseada em duas formas de arte já 

estabelecidas: o teatro e a literatura, sendo a ausência de som parcialmente compensada 

pelas telas com frases escritas (que informam o espectador dos aspectos principais da 

intriga) e a execução da música ao vivo, que podia variar a cada apresentação
60

.  

Comentando a respeito do film d'art e do que o cinema teria herdado do teatro, 

                                                 
60

 Diferente da forma que ajudou a criar (o film d’art), L’assassinat Du Duc de Guise teve uma trilha 

sonora especialmente composta para o filme. 



109 

 

 

 

Jacques Aumont afirma: 

Da arte teatral […] o que passou […] para o cinema foi a interpretação do 

ator (e, por conseguinte, a relação ao menos indireta, e às vezes alusiva, a 

um texto). As primeiras tentativas ocorreram pouco antes de 1910, 

simultaneamente dos dois lados do Atlântico, como, entre outros, o film d'art 

francês (em que se apresentaram grandes nomes do teatro francês) e o 

emprego sistemático de atores de teatro nos filmes de Griffith para a 

Biograph. As convenções de interpretação, próximas da pantomima […] 

perduraram até o fim da época muda. Quanto à relação com o texto, ela foi 

manifestada pela importância dos letreiros e diálogos escritos, que foram 

sempre percebidos como signos de teatralidade (portanto combatidos como 

tais pelos defensores do cinema “puro”) (2012, p.284). 

  A fala de Aumont toca em vários aspectos importantes às questões propostas por 

esta tese: o uso dos atores “de teatro”; “as convenções de interpretação, próximas à 

pantomima”; a alusão ao “cinema puro”, e o incômodo dos adeptos deste cinema com 

os letreiros. Tais pontos serão discutidos ao longo do trabalho. Mas o primeiro a ser 

abordado é a questão dos letreiros. É notável que estes sejam considerados “signos de 

teatralidade”, já que, à primeira vista, buscam dar conta do que seria o aspecto literário 

da obra, justamente um aspecto contra o qual boa parte do teatro (desde a virada do 

século XIX para o XX até hoje) se insurgiu e se insurge ainda, buscando afirmar 

prioritariamente os valores da cena e não do texto.  

Mas aqui, insisto nesse ponto, parece dominar a visão de um modo específico de 

teatro – o de um teatro ocidental baseado na ideia de que o autor dramático é o criador 

do espetáculo teatral. E, sim, trata-se de um teatro que frequentemente confunde ou 

limita a arte do ator à do declamador, fazendo com que muitas escolas de interpretação 

se concentrassem em ensinar a arte do bem dizer. Por essa razão, o lugar de referência 

para formação dos atores em Paris por muito tempo se chamou Conservatório Nacional 

de Música e Declamação, de acordo com Odete Aslam (2003, p.05).  

É também a ideia desse teatro Ocidental pautado na palavra, que realiza um 

corte entre as expressões do teatro e da dança, fomentando uma ideia/imaginário de que 

o ator é aquele que tem o domínio sobre a fala, “o gramofone que recita um texto”, no 

dizer irônico de Meyerhold (apud ASLAM, 2003); enquanto o bailarino é aquele que 

domina o movimento, mas não tem licença para falar.   

Atualmente, no meio ao “embaralhamento das formas espetaculares” 

(FERNANDES, 2011, p. 11), essas demarcações tão fixas parecem fazer pouco sentido 

e tampouco fazem sentido se pensarmos nas formas orientais ou mesmo no contexto do 

teatro europeu que já punha em xeque a centralidade do texto antes, durante e depois do 

surgimento do cinema. Na busca pelas especificidades, o teatro buscou a sua nos valores 



110 

 

 

 

da cena, insurgindo-se contra a primazia do gênero dramático como forma/fórmula 

textual e mesmo contra a textualidade como eixo central do espetáculo.  

A afirmação dos valores cênicos foi preponderante na busca de uma teatralidade 

que faz emergir a função do encenador no teatro. A ascensão do encenador como o 

criador do espetáculo teatral é contemporânea aos primórdios do cinema e atesta a 

importância crescente dada ao aspecto cênico no teatro ocidental. De acordo com Sílvia 

Fernandes:  

A celebração sem precedentes da teatralidade, que ficou conhecida como 

re-teatralização do teatro, sem dúvida é caudatária da emergência desse 

poderoso criador, que reúne as funções de compositor, poeta, diretor e 

teórico “da obra de arte total”. Gordon Craig, Appia e Meyerhold são 

pioneiros no esforço de composição de uma arte relativamente 

independente do texto dramático, tornando-se os principais modelos da 

teatralidade centrada no moderno diretor teatral (2011, p. 14).  

 

 
Figura 28 - O inspetor geral, de Gogol. Direção de Meyerhold, de 1928. 

O ator e encenador russo Vsevolod Meyerhold (1874-1940), um desses pioneiros 

no uso consciente do termo teatralidade, segundo Fernandes, defende que a literatura 

dramática é boa apenas para a leitura, argumentando que essa vertente não deveria 

impedir “o ascenso de peças verdadeiramente teatrais” (2002, p. 206). Seu conceito de 

biomecânica e a sua busca por uma poética cênica corpórea, que se assume em seus 

arbítrios, em suas deliberações ao criar formas, influenciou grandemente às pesquisas 

teatrais subsequentes e também o cinema de Serguei Eisenstein. Este, mesmo em sua 

busca pelas especificidades do cinema, fará grande uso das técnicas aprendidas com 

Meyerhold, dentre as quais o teatro Kabuki japonês e a Commedia dell'arte exerceram 

forte influência. 

Em defesa de uma cena liberta da literatura, Meyerhold afirma que: “As cenas 



111 

 

 

 

mais tocantes nos mistérios franceses do século XIV e do começo do XV eram mudas. 

As movimentações dos personagens explicavam o conteúdo do espetáculo muito melhor 

do que os abundantes discursos em verso ou em prosa
61

” (2012, p. 193). Seria forçado 

interpretar, nas palavras de Meyerhold, ideias próximas daquelas defendidas no período 

do cinema mudo? Sua biomecânica poderia mesmo nos lembrar uma dança e/ou uma 

pantomima, na qual os movimentos e os gestos se sobrepõem à fala, pois, segundo ele, 

“o público conhece os pensamentos e as motivações de um ator por seus movimentos” 

(Apud ASLAN, 2003, p. 147). 

  
 Figura 29 - O corno magnífico. Cenário de Liubov Popova e direção de Meyerhold 

Contemporâneo de Meyerhold, o ator, encenador e poeta francês Antonin Artaud 

(1898-1948) é um dos nomes mais proeminentes na busca pelo específico do teatro. 

Baseando-se em expressões do teatro e da dança orientais, como o Teatro de Bali, ele 

defende que “o domínio do teatro não é psicológico, mas plástico e físico” (1987, p. 93), 

localizando o “especificamente teatral” naquilo que não está contido nos diálogos. 

Artaud questiona enfaticamente a prática textocêntrica do teatro no Ocidente e defende 

a ideia de um teatro que é poesia no espaço. Para tanto, o teatro teria que romper com a 

sujeição ao texto e “reencontrar a noção de uma espécie de linguagem única a meio 

caminho entre o gesto e o pensamento” (1987, p. 114), argumentando, ainda, que: 

[…] aquilo que o teatro ainda pode extrair da palavra são suas 

possibilidades de expansão fora das palavras, de desenvolvimento no 

                                                 
61

Os mistérios eram formas teatrais que surgiram na baixa idade média e encenavam grandes passagens 

da Bíblia, misturadas a narrativas profanas. A imagem da Boca do Inferno, de onde atores que 

interpretavam demônios saíam, frequentemente acompanhados de animais, segundo relatos, causava 

grande impacto no público, independente do elemento textual usado, por vezes, pela figura de um 

narrador. 



112 

 

 

 

espaço, de ação dissociadora e vibratória sobre a sensibilidade. [...] É 

aqui que intervém, fora da linguagem auditiva dos sons, a linguagem 

visual dos objetos, movimentos, atitudes, gestos, mas com a condição de 

que se prolonguem seu sentido, sua fisionomia, a mistura de tudo isso até 

a formação de signos[...]. Tendo tomado consciência dessa linguagem no 

espaço, linguagem de sons, gritos, de luzes, onomatopéias, o teatro deve 

organizá-la constituindo com os personagens e os objetos verdadeiros 

hieróglifos, servindo-se do simbolismo deles e de suas correspondências 

com relação a todos os órgãos e em todos os planos (p.114-115). 

 Artaud também propõe a ideia de um “teatro da crueldade”, criado para 

“devolver ao teatro a noção de uma vida apaixonada e convulsa”. Tal teatro deve ser “de 

rigor violento, de condensação extrema dos elementos cênicos” (1987, p. 154); 

abandonando “as utilizações ocidentais da palavra” (1987, p. 116). Posteriormente, 

André Bazin propõe a ideia de um “cinema da crueldade” defendendo valores análogos 

aos meios cinematográficos.  

 A obra e o pensamento de Artaud representam aqui o esforço para encontrar no 

teatro, aquilo que seria especificamente teatral – um esforço para se libertar da literatura 

dramática como eixo da expressão no teatro. Mas Artaud não é, na história do teatro, um 

caso isolado de afirmação do cênico (que inclui inoxeravelmente a imagem) em 

detrimento do verbal. 

 As correntes estéticas: do surrealismo (à qual Artaud foi vinculado e da qual foi 

depois expulso), do expressionismo (Max Reinhard, Sternheim, Ernst Toller, Georg 

Keiser, Frank Wedekind), e, posteriormente, do teatro épico (Piscator e Bertolt Brecht) 

e do teatro do absurdo (Beckett, Ionesco, Genet) são exemplos de vertentes que 

valorizaram a cena e a imagem, mesmo que por intermédio da palavra, apesar da 

palavra e mesmo que por valorização dessa palavra.  

 
Figura 30 - Na página anterior: Peça de Reinhard.   



113 

 

 

 

 

 
Figura 31- Peça de Reinhard. As massas de luz e de sombra criam outros sentidos, que se somam à 

dimensão textual 

 

 
Figura 32 - Encenação de Piscator. A espacialidade confere outros sentidos à temporalidade do texto. 

Em Ato sem palavras (escrito em 1956), o dramaturgo Samuel Beckett vai ao 

extremo de escrever um texto que descreve ações a serem inscritas em uma 

espacialidade (que representa “um espaço deserto” com uma “luz intensa” e na ação de 

um ator que lida com objetos (como cubos e árvores) e sonoridades (assobios vindos de 

cima, da esquerda ou da direita), os quais simplesmente surgem no palco. Trata-se de 

um texto escrito (desenhado?) para se realizar como cena, como imagem e como som.  

  



114 

 

 

 

Pela palavra, o dramaturgo busca a dimensão cênica, visualidades e sonoridades 

que propõem ao público estímulos distintos daqueles da dimensão semântica de um 

texto.   

Ainda no teatro ocidental e excetuando os movimentos das vanguardas, a farsa, a 

pantomima, os autos jesuíticos e os mistérios medievais têm na visualidade um caráter 

determinante de suas formas. Além disso, o teatro oriental (japonês, chinês, hindu, 

balinês etc.) – que influencia fortemente o teatro ocidental do século XX – costuma 

apresentar uma visualidade não apenas exuberante, mas que é frequentemente 

codificada, possuindo uma significação ativa dentro do complexo cênico. Num 

espetáculo de dança-teatro Kathakali, por exemplo, a predominância do preto indica os 

demônios femininos, caçadores e moradores das florestas; o verde no rosto indica os 

heróis, e bigodes vermelhos anunciam seres destrutivos. Para o espectador dessa forma- 

-teatro
62

, a identificação das personagens se realiza no momento mesmo em que elas 

entram em cena, a partir da imagem. 

Em todas essas formas-teatro elencadas aqui a imagem está longe de ser 

ilustração e/ou ornamento para uma textualidade puxada pela palavra. A imagem produz 

sentidos e sensações sem os quais ficaria difícil compreender a obra/espetáculo.  

 
Figura 33 - Apresentação de Teatro Noh  

                                                 
62

 Poderíamos questionar em que medida essas formas cabem na ideia de teatro, conceito surgido no 

ocidente. Mas entendo que assim como o conceito – que designava o local do público no anfiteatro/ o 

lugar de onde se vê –  já sofreu inúmeras mutações,  passando a designar a obra de autores e o trabalho 

dos atores e diretores, as formas audiovisuais baseadas em performances apreciadas ao vivo  fazem 

também  parte desse grande e multifacetado conjunto que chamamos teatro.   



115 

 

 

 

 

 
Figura 34 - Ator da Ópera de Pequim 

 
Figura 35 - Ator de Kathakali 

  



116 

 

 

 

Tais formas e movimentos do teatro como arte eminentemente calcada na cena e 

não na palavra são reconhecidos pelo semiólogo Roland Barthes (1915-1980) que 

definiria a teatralidade como sendo: “[...] o teatro menos o texto”, e ainda: “uma 

espessura de signos e de sensações que se edifica em cena a partir do argumento escrito, 

é aquela espécie de percepção ecumênica dos artifícios sensuais, gestos, tons, distâncias, 

luzes, que submerge o texto sob a plenitude de sua linguagem exterior” (Apud PAVIS, 

2001, p. 372).  

 Da tentativa de Barthes de responder à problemática pergunta a respeito do que é 

teatralidade, destaco o fato de que mesmo que a espessura de signos se edifique baseada 

em um argumento escrito, este se apresenta submerso pelos aspectos visuais e sonoros 

(independentemente de os mesmos estarem ou não inseridos em um código semântico).  

Seria possível citar ainda o conceito de teatro pós-dramático do pensador alemão 

Hans-Thies Lehmann, uma das mais frequentes referências quando se trata de pensar o 

teatro moderno e/ou contemporâneo (pós-dramático). Como o próprio nome indica o 

teatro pós-dramático afirma o teatro além do “drama” e do elemento textual que, por 

vezes, confunde-se com a ideia do que é teatro/teatral: 

No teatro pós-dramático, a respiração, o ritmo e o agora da presença 

carnal do corpo tomam a frente do lógos. Chega-se a uma abertura e a 

uma dispersão do lógos de tal maneira que não mais necessariamente se 

comunica um significado de A (palco) para B (espectador), mas dá-se por 

meio da linguagem uma transmissão e uma ligação “mágicas”. Artaud foi 

quem primeiro concebeu essa noção. No entanto, já para ele não se tratava 

da simples alternativa “a favor ou contra o teatro”, mas de uma mudança 

da hierarquia: abertura do texto, de sua lógica e de sua arquitetura 

opressiva, a fim de reconquistar para o teatro sua “dimensão de 

acontecimento” (DERRIDA) (LEHMANN, 2007, p. 246). 

Os exemplos são infindáveis no que se refere a perspectivas e práticas que não 

têm no texto um aspecto central da expressão-teatro. E se existe a já referida vertente 

que se apoia em um núcleo textual de gênero dramático, esta corresponde a uma parcela 

do teatro – justamente a mesma da caixa cênica à italiana – que não pode ser tomada 

pelo conjunto todo. 

O curioso então é que, segundo a perspectiva de alguns pensadores do cinema, o 

teatro frequentemente permanece atrelado ao texto, constituindo-se como “o templo do 

ator, da atriz e da palavra”, enquanto o cinema seria “o templo da imagem e do som”, 

segundo o cineasta brasileiro Evaldo Mocarzel (2014, s/p). Dizendo de outro modo, 

René Clair (1898-1981) defende que o teatro e o cinema deveriam ser claramente 

separados, argumentando, em 1950, que: “No teatro, a palavra conduz a ação, enquanto 



117 

 

 

 

a óptica possui importância secundária. No cinema, o primado cabe à imagem, e a parte 

falada e sonora aparece em segundo lugar. Fico tentado a dizer que um cego não 

perderia dinheiro indo ao teatro, e um surdo, ao cinema
63

” (Apud BERTHOLD, 2004, p. 

524).  

Tentador pensar essa perspectiva de Clair atualmente, quando a busca por 

acessibilidade demanda a tradução da imagem em palavra (no caso da audiodescrição) e 

da palavra oralizada em um novo código (as libras), o que também embaralha o que 

tradicionalmente pensamos como filme, espetáculo teatral. Quais as diferenças, no 

trabalho de audiodescrição ou de tradução em libras, entre um filme ou um espetáculo? 

O corpo do ator e a imagem projetada se distinguem de que formas ao serem traduzidos 

em outros códigos? Embora pareçam pertinentes tais perguntas ficarão em suspenso por 

falta de espaço no escopo desta tese.  

Ainda a respeito do vínculo entre a palavra/o verbal ao teatral Jacques Aumont 

fala da teatralidade do “primeiro cinema”, período que iria, segundo o autor, “desde a 

invenção dos irmãos Lumiére até a chegada e o estabelecimento do sonoro”. Diz 

Aumont: 

[...] em vez de seguir sua tendência como arte da imagem em movimento, 

o cinema veio fazer concorrência ao teatro no terreno deste e envolveu-se 

na busca de meios de transmissão do sentido que, direta ou indiretamente, 

se inserem no verbal. A reação crítica contra essa teatralidade adquiriu 

muitas formas e favoreceu ora um valor poético próprio à imagem em 

movimento (a fotogenia, por exemplo), ora tentativas mais ou menos 

inspiradas no naturalismo, como os filmes mudos sem entretítulos – 

desde Scherben (Lupu Pick, 1921) a O último homem (Der Letzte Mann) 

(Murnau, 1924 ) – , ora ainda a expressividade própria da imagem como 

na corrente proteiforme do expressionismo” (2012, p.33-34). 

 As citações exemplificam, mesmo que superficialmente, que a despeito das 

inúmeras faces do teatro moderno e contemporâneo (aludindo apenas os períodos mais 

recentes), o teatro continua a ser vinculado ao verbo, na ótica de pensadores e 

realizadores de cinema
64

. E essa suposta conexão do teatro com o verbal é um dos 

pontos frequentemente usados para demarcar oposições entre as duas formas. Tais 

oposições, entretanto, por vezes me parecem calcadas em visões esteticamente 

reduzidas a respeito do que são e do que podem ser os cinemas e os teatros, como se 

houvesse uma renovada necessidade de demarcar com base em esquemas as faladas 

                                                 
63

Tais perspectivas se refletem na própria realidade do mercado cinematográfico – no qual os 

profissionais da imagem têm salários significativamente maiores que os profissionais do som. 
64

A rigor, trata-se de um lugar comum, baseado na experiência do teatro dramático. Esse lugar comum, 

frequentemente também separa o teatro e a dança, a partir da argumentação de que o ator tem o dom da 

fala, enquanto o bailarino teria o dom do movimento. 



118 

 

 

 

especificidades. 

 Mais quais as razões para isso? Por que a imagem de um teatro calcado no texto 

e mesmo, por vezes palavroso/verborrágico perdura nas narrativas de distinção entre o 

cinema e o teatro? Evidentemente tal associação ecoa a experiência de uma cultura com 

certo tipo de teatro. Essa querela foi palco de uma luta do próprio teatro para se afirmar 

como “arte autônoma”. Ou Meyerhold não reforçaria a ideia de um “verdadeiramente 

teatral” e Artaud não diria “ganhar consciência para ressuscitar” (sugerindo que o teatro 

ocidental, centrado na palavra/discurso lógico estava morto). 

 Não pretendo aqui incorrer na simplificação de dizer que o lugar que o verbo 

ocupa e desocupa no teatro é um consenso. O lugar do texto é um dos assuntos mais 

frequentes para acalorados debates. Mas me parece impossível ignorar que ao longo de 

todo o século XX inúmeros movimentos no teatro se afirmaram a partir dos valores 

cênicos. E talvez seja justamente daí que nos deparemos com uma tensão. Ao que me 

parece, não seria simplesmente por usar textos pensados para o teatro que o cinema se 

submeteria a ele. Mas é quando usa a encenação: interpretação, maquiagens, cenários, 

luz etc., que o estranhamento acontece. A tradução literal compromete a poesia, porque 

não a atualiza como criação na outra língua/no outro meio. Se eu crio um espetáculo 

para um espaço de 50 lugares e o transporto para um de 500, entendo que muito terá que 

ser recriado, ou, no mínimo, adaptado à nova espacialidade. Não quero dizer com isso 

que os deslocamentos sem efetivas “adaptações” não possam ser proveitosos, buscando 

sentidos justamente de uma aparente inadequação. É o caso, por exemplo, do célebre 

mictório de Duchamp. E também de inúmeros experimentos em dramaturgia, que 

transportam romances, contos, poemas, discursos e outros materiais textuais não- 

-dramáticos para a cena, tirando proveito justamente dos possíveis estranhamentos que 

esses transplantes possam causar.  

  Mas aparentemente não foi o que aconteceu com o teatro filmado. As imagens 

do film d’art e/ou dos filmes sonoros vinculados à legenda do teatro filmado parecem se 

projetar continuamente, grudando na retina de um imaginário que fotografa 

gestos/maquiagens pensados para um meio e transpostos para outro; da palavra que 

manca (falta) ou que sobra, assumindo a face de Quasímodo – é quase teatro, mas não 

chega a ser; mas tampouco se constitui como cinema; incômodo lugar do entre; espaço 

de indefinição, o qual, segundo certa perspectiva, implica a perda do 

valor/especificidade/identidade.  “Quase modo” que deforma por não se delimitar. 

 



119 

 

 

 

5.2 O cinema é a dança das imagens? 

 

Como já dito, no princípio do cinema, ainda não era o Verbo. Suas narrativas 

fundadoras falam de um reino das imagens puras – a dança de um trem, pulando em 

quadros, trabalhadores saindo das fábricas, retratos da vida doméstica e também o 

cinema do “teatrógrafo
65

” de Meliés e a dança descalça de Isadora Duncan. Esses 

cinemas serão associados a um período de inventividade, quando tudo é criação, tudo é 

descoberta e afirmação da nova forma. Com a chegada do som, tais ideias de cinema 

sofrem um impacto, uma desterritorialização. Enquanto se adaptava à nova tecnologia, o 

cinema adota o teatro como fonte privilegiada de histórias, incorporando, muitas vezes, 

também a sua perspectiva. A incorporação do elemento sonoro aumenta o grau de 

proximidade e consequentemente a zona de atrito entre identidades que se pretendem 

bem demarcadas. 

Por isso, além do citado film d'art, o período imediatamente posterior à invenção 

do cinema sonoro recorta um momento significativo da relação cinema e teatro. De 

acordo com Jacques Aumont, os anos de 1930 se caracterizaram como o período em que 

mais foram feitas adaptações de peças de teatro. Aumont considera que essa prática 

deflagra uma querela entre os defensores do teatro – como o ator e encenador Sacha 

Guitry o qual usa o cinema para, “antes de tudo, registrar um testemunho da encenação 

e da dicção que aprovara para as suas próprias peças” (2011, p. 29) – e os defensores do 

cinema – os quais defendiam a pureza da imagem e viam na centralidade da palavra 

uma submissão e um retrocesso do cinema aos modos teatrais. Segundo o autor: 

[…] o teatro filmado é atacado por todos: por aqueles que têm saudades 

do “cinema puro”, feito para os olhos e não para os ouvidos, por aqueles 

que acham que o cinema só adapta peças de terceira categoria, por 

aqueles (por vezes, os mesmos) que se alegram por o ver evitar as 

grandes obras, que só poderia desnaturar. A causa é conhecida: o cinema 

não é o teatro, o teatro filmado é cinema inferior (2011, p. 15-16). 

A fala de Aumont reforça a tese da ferida identitária: “o teatro filmado é cinema 

inferior” e abre espaço para discutir ideias e vertentes que buscaram o cinema como 

uma “dança das imagens” e/ou como uma escrita da luz, fugindo às convenções das 

velhas histórias, pautadas em intrigas e personagens-tipo e que pareciam muito distantes 

da ânsia por esse “cinema puro, feito para os olhos e não para os ouvidos”. 

                                                 
65

 Meliés narra que após ser desencorajado pelos Lumière em seu projeto de usar o cinematógrafo para 

realizar espetáculos (o argumento era de que o aparelho tinha fins científicos), ele compra uma máquina 

similar, criada pelo inglês Robert William Paul. A máquina se chamava teatrógrafo.  



120 

 

 

 

 
Figura 36 - Couer fidele, de Jean Epstein,. 1923. 

Em Bonjour Cinéma, Jean Epstein (1897-1953), cineasta vinculado ao 

impressionismo francês, defende que a ação dramática no cinema seria um erro, que “a 

verdadeira tragédia está em suspenso” e ainda que “o cinema é verdadeiro”, mas “uma 

história é uma mentira” (Apud RANCIÉRE, 2013, p. 07). Epstein busca na 

contemplação de objetos “o charuto fuma como uma ameaça na garganta do cinzeiro” 

aquilo que extrai sua potência por estar latente. Sua fala converge em certa medida com 

a imagem construída por Canudo, em 1911, do cinema como uma escrita feita com um 

pincel de luz e também com os demais buscadores do “cinema puro”, como os cineastas 

franceses Louis Delluc (1890-1924) e Germaine Dulac (1882-1942), que pretendiam 

libertar a imagem do texto. Os movimentos surrealista (Buñuel, Man Ray) e 

expressionista também se afinavam às vertentes que buscavam na imagem em 

movimento (diante da qual a palavra surge como empecilho) sua potência de expressão. 

No chamado “período mudo”, os filmes que aconteciam com um mínimo de 

letreiros eram comemorados como uma conquista do cinema em busca de sua 

identidade: A última gargalhada, de Murnau (1924); O nascimento de uma nação 

(1914) e Intolerância (1915), de Griffith; e ainda os filmes de Charles Chaplin e de 

Buster Keaton, entre outros, são exaltados por se resolverem como filmes a partir das 

imagens, usando pouquíssimos letreiros.  



121 

 

 

 

 
Figura 37 - A última gargalhada, Murnau, 1924 

Com a chegada do cinema sonoro, os partidários do “cinema puro” temem que 

todas essas descobertas se percam, caindo os filmes na tentação da palavra e dos modos 

teatrais. De fato, a quantidade de manifestos e de reações adversas é impressionante. 

Segundo Jacques Aumont a polêmica do cinema falado teria suscitado “duas posições 

bem opostas, uma atribuindo a responsabilidade do filme ao roteirista-dialogista 

(Pagnol) e outra ao conjunto diretor-câmera-montador (é a posição de todos os 

manifestos contra o cinema falado: Eisentein, Pudovkin, Alexandrov, Clair, Chaplin” 

(2012, p. 233). 

Dentre os manifestos citados, Declaração: Sobre o futuro do cinema sonoro, 

também conhecido como “o manifesto do assincronismo”, dos cineastas soviéticos 

Sergei Eisenstein, Vesevolod Pudovkin (1893-1953) e Grigori Alexandrov (1903-1983) 

de 1928 alerta para o perigo do cinema sonoro, afirmando que o uso “de dramas muito 

refinados e outras interpretações fotografadas de um gênero teatral” incorreria em uma 

perda de potência do cinema como arte. Eles chamam atenção para o risco de perder as 

conquistas em prol de uma língua universal a partir das imagens, defendendo, ainda, 

que somente se tratado como um novo elemento da montagem e se usado o contraponto 

entre as informações visuais e auditivas, o som pode ser produtivo ao cinema 

(EISENSTEIN, 2002, p.225-227). 



122 

 

 

 

Aquilo que os três cineastas chamam “método polifônico” precisaria evitar uma 

adesão inerte do som a uma peça visual. Se, por outro lado, o som funcionar como um 

novo elemento da montagem, ele passa a significar uma potencialização do cinema 

como meio. De acordo com o manifesto, a tentativa de resolver histórias complexas 

“apenas” pelos meios visuais poderia fazer o diretor “recorrer a extravagantes estruturas 

de montagem”, incorrendo por vezes em “falta de significado e decadência reacionária”. 

Os cineastas complementam, afirmando que: “O MÉTODO POLIFÔNICO de construir 

o cinema sonoro não apenas não enfraquecerá o CINEMA INTERNACIONAL, mas 

fará com que seu significado tenha um poder sem precedentes e alcance a perfeição 

cultural” (Idem).      

As afirmações mostram que, mesmo que “o manifesto do assincronismo” esteja 

vinculado àqueles “contra o cinema falado”, como diz Aumont, ele está longe de ser 

contra o cinema sonoro, desde que esse som acrescente, dialogue e por vezes até se 

contraponha à imagem, reforçando a preponderância da montagem – vista pelos 

cineastas como recurso específico (e por isso um marcador identitário) do meio 

cinematográfico. 

De modo análogo ao defendido pelos cineastas soviéticos, os encenadores 

Vsevolod Meyerhold, Bertolt Brecht, Antonin Artaud, Jerzy Grotowski (citando apenas 

alguns dos principais nomes), pensaram o uso da sonoridade no teatro de um modo que 

esta agregue significação à obra, pensando além da emissão das palavras e mantendo 

uma conexão com a imagem que não significa ser subserviente a ela, podendo, 

inclusive, contradizê-la. Esse último recurso foi largamente utilizado por Bertolt Brecht 

e os partidários de um teatro dialético, que pretendia mostrar, na contradição entre 

imagem e som, as contradições da vida social. Assim como a visualidade foi buscada 

como um atributo fundamental do caráter cênico da teatralidade, a sonoridade é vista 

como um elemento chave para envolver o espectador por meio dos sentidos.  

Tratam-se aparentemente de buscas /poéticas que objetivavam, segundo Jacques 

Ranciére, uma “escrita da opsis” – capacidade da obra de acessar o espectador pela via 

sensorial
66

 – que inverteria o privilégio aristotélico dado ao Muthos – ao aspecto 

narrativo de uma intriga/do contar uma história. A ideia será desdobrada mais à frente, 

mas, por ora, volto às polêmicas suscitadas quando do nascimento do cinema sonoro e o 

aparente impacto que este causa no imaginário do cinema como arte.    

                                                 
66

 Esse desejo manifesta-se também nas tentativas de trazer cheiros/aromas ao espetáculo.  



123 

 

 

 

A quantidade de manifestos e de alarmes indicam, aparentemente, o medo de 

perder: os caminhos trilhados na busca por uma língua das imagens; uma (ideia de) 

identidade como forma “autônoma”; o vínculo com o novo que prometia liberdade 

contra um universo de convenções, entre outros valores associados às ideias do cinema 

puro. Voltamos mais uma vez à narrativa das especificidades e ao mito das identidades. 

Afinal, segundo David Bordwell: “os críticos havia muito tinham equiparado os poderes 

“legítimos” de um meio e os seus poderes “exclusivos”” (2013, p. 46).  

Entendo que a narrativa das especificidades por vezes defende fronteiras que me 

parecem difíceis de serem sustentadas na dinâmica da vida/da arte, recorrendo 

frequentemente a raciocínios esquemáticos na busca pela distinção/singularidade. 

Quando falo em narrativa não pretendo dissolver a ideia em si mesma de que existem 

especificidades inerentes aos meios teatral e cinematográfico e identidades, a partir das 

quais nossos sentidos reconhecem certos contornos nessas formas (temporalidades, 

corpo-matéria, formas de fruição). No entanto, como defendido anteriormente, esses 

contornos parecem ser, no mínimo, bem mais frágeis do que usualmente os pensamos. 

A atitude de “reconhecimento das possibilidades e limitações de uma mídia”, 

conforme defendido por Bordwell, parece ter sido “central para avaliar os seus assuntos, 

temas e recursos expressivos” (BORDWELL 2013, p.46). O mesmo autor considera que 

“tais reflexões estiveram no cerne da teoria estética da virada do século e permaneceram 

cruciais para os debates sobre o modernismo em todas as artes” (Idem) e, por isso, “a 

história básica afirma que os filmes sonoros provocaram uma reversão ao modo 

“teatral” do cinema e uma perda de valores visuais” (2013, p. 57). 

Parece importante ressaltar que essa perda dos valores visuais não se dá pela 

mera incorporação da palavra aos filmes, mas também por uma contingência técnica do 

equipamento necessário para realização dos primeiros filmes sonoros, que dificultava a 

mobilidade da câmera. Obviamente, isso teria favorecido uma perspectiva mais estática, 

a qual mais uma vez, parece um retrocesso ao teatral. A dança das imagens se torna 

menos movimentada e mais palavrosa.  

“Quando a fala se apoderou da película, foi um grande banzé. [...] Os 

intelectuais, os literatos, os fervorosos do teatro triunfavam insolentemente” (Arnoux 

Apud AUMONT, 2006, p.15). “Uma vaga de filmes que não passava de uma imitação 

insípida das representações teatrais” invade a cena cinematográfica e “o teatro filmado 

passou a ser o estigma dos inícios do cinema sonoro”, de acordo com Jacques Aumont 

(Idem). O autor destaca, porém, a posição menos apocalíptica de René Clair que viu no 



124 

 

 

 

teatro filmado a possibilidade de um novo gênero que poderia ser legítimo desde que 

“não travasse o desenvolvimento do verdadeiro cinema” (Idem). Em 1970, entretanto, 

Clair pondera que sua profecia não teria se cumprido. E o estigma do teatro filmado – 

por motivos já discutidos, ligado ao verbo – aparentemente continua.  

Décadas depois do surgimento do cinema sonoro, títulos de filmes como Um 

filme falado, dirigido por Manoel de Oliveira em 2003 e O cinema falado, dirigido em 

1986 por Caetano Veloso parecem brincar com a ideia de um oximoro ou de um falso 

paradoxo entre o filme e a fala. Os títulos tocam nesse imaginário disjuntivo, de velhos 

conflitos que parecem perdurar, mas também provocam a conjunção entre elementos 

que soam dissonantes. 

No que se refere à polarização entre Cinema Mudo e Cinema Sonoro, André 

Bazin faz uma reconfiguração que me parece importante quando afirma que seria mais 

entre os criadores “que acreditam na imagem” e os “que acreditam na realidade” que se 

encontram as distinções entre poéticas (Apud AUMONT, 2012, p.48). Em um 

movimento que também esfumaça a linha divisória entre o antes e o depois do cinema 

sonoro, Jacques Aumont considera que “mesmo que o cinema mudo tenha sido “uma 

arte da imagem” isso não o impediu de desenvolver “os elementos dramatúrgicos que 

deviam ser reinvestidos, sem modificações, no cinema falado [...]” (Idem). E 

complementa, afirmando que, por outro lado: “houve, depois de 1930, cineastas que 

confiaram mais nas virtudes expressivas da imagem, da montagem e do gesto do que em 

uma narratividade sentida como teatral demais (foi, em muitos aspectos, o caso de um 

filme tão falante como Cidadão Kane)” (Ibidem).  

 
Figura 38 - Cidadão Kane, de Orson Welles, de 1941 



125 

 

 

 

Lembro que a tentativa de criar um pensamento que se articula a partir das 

imagens, mesmo que tenha encontrado no cinema um meio privilegiado para sua 

realização – no qual as imagens podem ser montadas, fundidas, tratadas – é um desafio 

trans-mídia, que não envolve apenas uma especificidade do cinema, mas uma “ideia de 

arte”, como defende Jacques Ranciére em A fábula cinematográfica.  

 A fábula – vinculada à palavra e conceituada por Aristóteles como progressão de 

uma intriga pautada em ações encadeadas e que compreenderia prólogo, 

desenvolvimento (complicação) clímax e desenlace é discutida por Ranciére como algo 

que pode ou não ser trabalhado pelo cinema. Ela não é um elemento estranho ao 

cinema, nem tampouco o sonho da língua das imagens foi estranho ao teatro, sendo 

também perseguido pela pintura e até, em última instância, pela própria literatura 

quando esta pretende descrever quadros com palavras e/ou explorar a forma das 

palavras na página (como na poesia concreta).  

Comentando o texto de Bonjour cinéma, Ranciére argumenta que “a tragédia em 

suspenso” proposta por Epstein, na qual os objetos ganham vida e a latência é mais 

potente do que a ação manifestada, sucessiva e encadeada (princípio do gênero 

dramático) não é uma prerrogativa do cinema como meio, mas é “própria do momento 

estético do cinema, mais do que da especificidade de seus meios técnicos”. Segundo 

Ranciére:  

O cinema como ideia da arte preexistiu ao cinema como meio técnico e 

como arte particular. A oposição da “tragédia em suspenso”, que revela a 

textura íntima das coisas às convenções da “ação dramática”, serviu para 

opor a jovem arte cinematográfica à velharia teatral. No entanto, é do 

teatro que o cinema a recebeu. Foi no seio do teatro que essa oposição foi 

inicialmente colocada, na época de Maeterlinck e de Gordon Craig, de 

Appia e de Meyerhold. Foram dramaturgos e diretores de teatro que 

opuseram o suspense íntimo do mundo às peripécias aristotélicas. Foram 

eles também que ensinaram a extrair essa tragédia do corpo das velhas 

intrigas (2013, p.11-12). 

Essa escrita da opsis, que pretende criar a obra /o espetáculo para além do logos 

e da intriga, surge como uma espécie de horizonte estético ou Zeitgeist que 

busca/buscou tomar formas tanto no meio teatral quanto no cinematográfico. Os 

criadores simbolistas buscaram frequentemente correspondências e sinestesias que 

borravam as fronteiras entre as artes, fazendo a poesia se enfatizar como música e 

sugestão de imagem; e as imagens (cenários, figurinos, corpos) adquirirem potência e 

movimento pelos complexos jogos de luz e de sombra (possíveis graças à recém- 

-descoberta luz elétrica). 



126 

 

 

 

 
Figura 39 - Cenografia de Gordon Craig para Hamlet, do Teatro de Arte de Moscou, 1912. 

 
Figura 40 - Cenário de Adolphe Appia para Orpheu Hellerau  



127 

 

 

 

 
Figura 41 - Löie Fuller em Serpentine’s dance. 

Os cenários e figurinos de Edward Gordon Craig e de Adolphe Appia buscam 

explorar todas as possibilidades desses contrastes entre luz e sombra, pensando o ator 

no espaço e conferindo um papel preponderante à imagem. Se lembrarmos, ainda, o 

sucesso da Serpentine’s Dance, da atriz e dançarina americana Löie Fuller (1862-1928), 

além de todas as suas coreografias criadas a partir da exploração dos efeitos luminosos 



128 

 

 

 

sobre o movimento de tecidos que estendem os movimentos do corpo, veremos que o 

desejo por uma dança/língua das imagens/da luz habita o período do surgimento e da 

afirmação do cinema como arte.  

A importância dada à imagem e ao movimento é análoga à pesquisa da 

sonoridade como algo que vai além da palavra e está inserida na busca por uma poética 

da opsis. No entanto, a imagem de uma expressão estática, verborrágica e exagerada 

sobrevive como vinculada ao teatral, alimentando dualidades e estranhamentos.  

Recortando a desconfiança do cinema em relação ao teatro, a pesquisadora 

Claudine Amiard-Chevrel entende que o estreitamento do prisma a respeito do que é 

teatro é uma das causas que alimentam o antagonismo entre o mesmo e o cinema. De 

acordo com a autora: 

Le conflit théâtre/ cinéma apparait quasiment dès la naissance du cinéma, 

parce que le cinéma se situe d'abord par rapport aux spectables existants 

et que le théâtre em est le lieu institutionnel. Il est remarquable que le 

seul théâtre auquel le cinéma emprunte alors (cadrage au cadre de scène, 

fermeture de l'espace à droite et à gauche, disposition frontale des 

acteurs) soit l'espace le plus courant, la boîte cubique à l'italienne. Cela 

sert d'argument méprisant à bien des historiens du cinéma qui ignorent 

superbement des expériences et des recherches du théâtre de ce temps, ou 

mentionnent em courant les autres formes de spectacle. De là naîtront des 

rivalités et des confusions. (1990, p.19) 

 A fala de Amiard-Chevrel parece-me importante porque aponta a existência de 

outras formas de espetáculo, de outras espacialidades e teatralidades que ficaram 

frequentemente à margem da história contada na perspectiva do cinema, a qual, 

aparentemente, cristalizou um modo específico do fazer teatral, “um teatro já gasto”, 

citando mais uma vez a pesquisadora francesa. Acontece que, precedendo e se 

desenvolvendo em paralelo ao cinematógrafo, e depois se recriando, sob influência do 

novo meio, as formas-teatro fogem do cenário pintado de fundo, buscando explorar 

criativamente a relação entre o corpo do ator e um jogo de luzes, cores e sombras; o que 

Gordon Craig chama “palco cinético” (no teatro simbolista). Este se utiliza de screens, 

“espécies de anteparos que devem poder ser manejados à vontade e permitir uma fluidez 

das formas e volumes, fluidez que a luz, cortando as linhas retas, suavizando os 

volumes, arredondando os ângulos ou, ao contrário, pondo-os em evidência, tornaria 

absoluta” (AUMONT Apud MONTEIRO, 2011, p. 26). A partir da invenção dos 

screens, potencializados pelo uso da luz, Craig entende que teria inventado o que ele 

chama “o quinto palco”. De acordo com a pesquisadora Gabriela Monteiro: 

O palco cinético de Craig ou quinto palco (os outros são: os tablados da 

commedia dell’arte, o anfiteatro grego, o espaço medieval e o palco 



129 

 

 

 

italiano) reflete a necessidade de apropriação da profundidade da cena 

como forma de repensar o espaço e desdobrá-lo em outros, esvaziando-o 

de sua materialidade arquitectural, aprisionada na “caixa de ilusão”, 

aproximando-se do que, mais tarde, irá o cinema investigar, a partir de 

um outro viés, quando descobre a profundidade de campo e a perspectiva 

como técnicas de aprimoramento para se alcançar a sensação de 

profundidade tão almejada. Além da tentativa de modificar o palco 

italiano, espaço majoritário das encenações à época, começa a haver uma 

exploração de outros espaços: o espaço da rua, do circo, dos museus e, 

por outro lado, a tentativa de modificar e unir tais espaços em um único, 

como por exemplo o Grosses Schauspielhaus (Grande Teatro) de Berlim, 

um velho circo reformado por Reinhardt, após a Primeira Guerra 

Mundial, em XX, com o objetivo de levar o grande público para o teatro. 

A relação com o espectador é valorizada através da aproximação entre 

palco (picadeiro) e platéia disposta como se estivesse em um teatro de 

arena (2011, p. 26-27). 

   

 

 
Figura 42- Grosses Schauspielhaus, Berlim, 1920 

  



130 

 

 

 

 
Figura 43 - Tablado-palco de Commedia dell’arte. Quadro de Peter Van Bredael. 

 

 
Figura 44 - Anfiteatro: Odeon de Herodes Ático, construído em 161 D.C, Atenas. 

  



131 

 

 

 

 
Figura 45 - Espaço medieval 1: Paixão de Valenciennes encenada nas ruas.  

 
Figura 46 - Espaço medieval 2: “Assalto ao inferno”, com carro-palco.   

 
Figura 47 - Teatro de Santa Isabel, no Recife. Exemplo de palco italiano. 



132 

 

 

 

 

 
Figuras 48 e 49 - Acima e abaixo, esboços de cenários de Gordon Craig. 

 

 



133 

 

 

 

 
Figura 50 - BR-O3, do Teatro da Vertigem. Vista do barco, onde estão os espectadores. 

 

 
Figura 51 - Apocalipse 1,11, do Teatro da Vertigem. Foto: Edouard Fraipont. 



134 

 

 

 

 
Figura 52 - Paraíso Perdido, Teatro da Vertigem.  

As falas de Amiard-Chevrel e de Monteiro exemplificam parte da pesquisa 

teatral que se desenvolvia nos primeiros tempos do cinematógrafo (e que se desdobra 

até hoje), ajudando a desconstruir algumas ideias a respeito do teatral como 

confinamento na caixa cênica, como se teatral por excelência fosse o palco à italiana. 

Algumas imagens acima mostram exemplos de espacialidades, nas quais a relação 

frontal e estática do espectador com o espetáculo (perspectiva à italiana) é apenas uma 

das possibilidades. Trata-se de um ponto importante, pois, existem inúmeras pesquisas 

que foram e são travadas em ambos os campos, não sendo a priori e irremediavelmente 

uma razão para oposições. Ou seja, se ao cinema incomodou o confinamento na caixa 

cênica, esse incômodo também estava presente entre criadores do teatro que buscaram 

outras formas de espacialidades. Da mesma forma, a submissão a um argumento 

literário foi um inimigo na busca das artes da representação em movimento por suas 

especificidades: o teatro em busca da teatralidade; o cinema em busca de uma 

cinematograficidade/cinematividade.  

Tais falas nos levam novamente ao pensamento de que, mais do que uma 

especificidade inerente aos meios, existem ideias de arte, parafraseando Ranciére, que 

se realizam em distintos suportes. O mesmo autor, refletindo a respeito do sonho de 

uma dança das imagens, pondera que:  

[…] fora da fiel fortaleza do cinema experimental, a realidade do cinema 



135 

 

 

 

traiu, há muito tempo, a bela esperança de uma escrita da luz, opondo a 

presença íntima das coisas às fábulas e a velha arte das histórias. Tornou-

se sua mais fiel guardiã[...] Colocou-os a serviço da restauração de toda 

ordem representativa que a literatura, a pintura e o teatro haviam 

solapado. Restaurou as intrigas e os personagens típicos, os códigos 

expressivos e as velhas forças do pathos, e até a estrita divisão em 

gêneros. A nostalgia acusa, então, a involução do cinema, atribuída a dois 

fenômenos: o corte do cinema falado, que anulou as tentativas da língua 

das imagens; a indústria hollywoodiana, que reduziu os criadores 

cinegrafistas ao papel de ilustradores de roteiros baseados, para fins de 

rentabilidade comercial, na padronização das intrigas e na identificação 

com as personagens” (2013, p. 09). 

O velho hábito de contar e de encenar histórias sobrevive, mas também é 

reconfigurado o tempo todo, dentro-fora do teatro e do cinema. Mas se pensarmos no 

teatro-dança, no Butoh japonês, no teatro de formas animadas, nas artes performativas, 

em diversos filmes de animação e mesmo nas vertentes do cinema que continuam 

buscando uma poética eminentemente visual, talvez seja possível dizer que o sonho da 

dança das imagens não apenas deixou um legado de descobertas ao cinema e ao teatro 

como parece sobreviver na procura das potências da imagem; em um sem número de 

poéticas, irremediavelmente marcadas pelas danças da luz e das sombras e que se 

desenham na intenção de outras sensorialidades – menos marcadas pelo Logos e pelas 

codificações da linguagem.  



136 

 

 

 

 
Figura 53 - Kazuo Ohno, 1996 

 



137 

 

 

 

 
Figura 54 - Pina Bausch, em Café Müller. 



138 

 

 

 

Os espectros dessas sensorialidades da imagem, mas também do som e da 

palavra coexistem em inúmeras possibilidades do contar/dançar uma intriga com/sem o 

suporte do verbo; de dançar/contar imagens sem/com uma articulação com as palavras. 

Mais ou menos recalcados ou realçados eles se relacionam em um sem número de 

disjunções e intersecções; diálogos (mais ou menos ásperos) dentro dos quais a 

separação dualista entre palavra e imagem parece uma cama de Procusto – bandido da 

mitologia grega, que fazia deitar suas vítimas em uma cama/medida arbitrária que lhes 

era imposta. Se elas, as vítimas, sobravam (eram maiores que a cama) tinham as partes 

excedentes cortadas. Se faltavam, seus braços e pernas eram amarrados a cavalos que 

corriam em direções opostas, causando fatalmente um dilaceramento.  

 

5.3 A Imagem-Verbo e o Verbo-Imagem: Um Imaginário copulativo 

 

Na busca por afirmação identitária o cinema une o seu estatuto de ser como 

forma, à questão da imagem em movimento, mesmo que esse movimento seja feito em 

hiatos – como os filmes em stop motion e os fotofilmes. E é óbvio que as perspectivas 

que associam o cinema prioritariamente à imagem têm uma razão de ser, se 

imaginarmos que ir ao cinema e encontrar uma tela que não exibe imagens em 

movimento, nos remeteria a experiências de quaisquer outras formas (fotografia, 

pintura, radioteatro, instalação sonora, audição musical etc.) que não a cinematográfica. 

Mas, pergunto, e se fôssemos ao teatro e encontrássemos apenas palavras, sem o suporte 

da imagem, admitindo a possibilidade de uma sala completamente escura, ou a 

existência de um palco vazio, que passa a significar muito mais pelo que não mostra? E 

se, em ambos os casos, as vozes dos atores chegassem até o público por terem sido 

gravadas (radioteatro? ‘Cinema cego’?) ou mesmo transmitidas ao vivo por atores cujos 

corpos permanecem ocultos (‘teatro cego’?)? Não haveria, nas duas circunstâncias, uma 

tensão entre a experiência do que entendemos como teatro e como cinema, com a 

retirada da Imagem, da visualidade como componente expressivo? 

Se, por outro lado, as palavras fossem retiradas radicalmente, de um filme ou de 

um espetáculo de teatro (mesmo que o público estranhasse a ausência do verbo) entendo 

que o impacto não seria tão forte quanto o da retirada da imagem desses suportes, e o 

público reconheceria sem tanta dificuldade aqueles fenômenos como cinema e teatro
67

. 

                                                 
67

 Em De Íris ao Arco-íris, espetáculo para crianças dirigido pelo pernambucano Jorge de Paula (2013), o 

diretor inicia o espetáculo em silêncio, mantendo-o por cerca de 20 minutos. O propósito é aproximar as 



139 

 

 

 

A prática, aliás, não chega a ser incomum. No teatro, a existência milenar da 

pantomima, por exemplo, (grosso modo, uma história contada sem palavras) atesta a 

busca de uma expressão basicamente calcada na visualidade
68

, o que não quer dizer que 

deixe de se referir a uma dimensão verbal ausente. Muito usada nos circos-teatro da 

Roma antiga – nos quais a distância entre o público e a arena pedia gestos largos e 

dificultava o acompanhamento de textos mais elaborados – a pantomima e os números 

mais livres dos atores dos mimos (acrobacias, prestidigitação, canto, dança e improviso) 

eram preferidos às apresentações de espetáculos de enredo complexo. Também a dança-

teatro ou o teatro-dança, o teatro de bonecos, de objetos (de formas animadas), de 

sombras, além de outras formas já citadas, afirmam o teatro como imagem e som. 

Retomando a ideia de René Clair de que um cego não perderia dinheiro indo ao 

teatro e que um surdo não perderia dinheiro indo ao cinema, entendo que a mesma 

contém certo sentido, se pensarmos nas formas-teatro e nas formas-cinema que 

permanecem (?) hegemônicas no imaginário do que é teatro (representação de um texto 

dramático em um espaço fechado e em perspectiva estática) e cinema (uma história 

contada prioritariamente a partir das imagens e com grande liberdade de perspectiva). 

No entanto, pensando nos imensos e complexos conjuntos de teatros e de cinemas, a 

conclusão não me parece tão simples.  

Penso, por exemplo, em muitos dos criadores de teatro e de cinema que 

teorizaram e buscaram uma relação mais plena e menos ilustrativa entre a imagem e o 

som e/ou a palavra – na qual não há uma submissão de um elemento ao outro. Ao 

contrário da ideia de mera complementariedade ou de acompanhamento, é no 

conflito/na inter-relação entre a palavra e/ou sonoridade e a imagem, entre o que se 

ouve e o que se vê, que se fundam algumas poéticas. O conjunto da encenação é visto 

como uma espécie de cosmos no qual cada elemento é pensado em conjunto, mas não 

repete as mesmas notas do outro. 

Dentre esses criadores do teatro e do cinema, cito os nomes de Vsevólod 

Meyerhold, Serguei Eisenstein, Antonin Artaud, Bertolt Brecht Jerzy Grotowsky, Peter 

Brook, Eugênio Barba, Huo Hsao-Hsien dos cineastas japoneses das primeiras gerações 

(o próprio Kurosawa, acusado de ocidentalização remete-se em vários filmes aos teatros 

Noh e Kabuki) como alguns dentre os muitos que receberam notória influência do teatro 

                                                                                                                                               
plateias ouvintes, da sensação dos não ouvintes, buscando criar uma reflexão por parte do público. 
68

 No entanto, a pantomima frequentemente se refere a uma história contada em palavras, razão pela qual 

os gestos tentam ‘compensar’ a ausência do verbo. 



140 

 

 

 

oriental, também no que se refere às (inter-relações/entrelaçamentos entre os elementos 

do espetáculo (teatral e cinematográfico). Por via indireta, influenciados pelas ideias de 

Artaud, de Brecht e do próprio cinema soviético, inúmeros cineastas e diretores de 

teatro buscaram criar perspectivas que complexificam/ampliam o espectro de 

possibilidades entre os elementos do espetáculo, por vezes realçando as múltiplas 

formas de ser/estar do ator, da luz, da música, dos objetos, do texto, da câmera e dos 

cortes (no caso do cinema). 

Comentando uma visita de uma companhia de teatro Kabuki, Eisenstein exalta a 

capacidade do teatro japonês de considerar cada elemento teatral como instâncias 

significantes, objetivo defendido por ele no mencionado manifesto sobre o cinema 

sonoro. O cineasta lembra que “Meyerhold já pinçou tudo de útil do teatro japonês” 

(2002, p.27), comentando que, em tal teatro, se encontra algo de inesperado: “uma 

junção do teatro Kabuki com as investigações extremas do teatro, onde o teatro é 

transformado em cinema. E onde o cinema sobe esse mais recente degrau de seu 

desenvolvimento sonoro” (2002, p.28).  

A ideia de que o Kabuki e o teatro de um modo geral podem ser cinema de 

acordo com a perspectiva de Eisenstein – a mesma que suscitou a afirmação sobre as 

cabeças de Alexandre no museu, e que se desdobra na ideia de que o cinema e o teatro 

não tinham razão para existir ao mesmo tempo, porque o cinema era a idade adulta do 

teatro – remetem a uma ideia de arte que Eisenstein associa ao cinema. Segundo essa 

ideia, os procedimentos do Kabuki deveriam ser buscados pelo teatro e/ou pelo cinema 

de seu tempo, tratando “Som-movimento-espaço-voz” não como paralelos ou meros 

acompanhantes uns dos outros, mas “como elementos de igual significância” (2002, 

p.28): 

Isso é dominado pelo Kabuki com perfeição. E nós também – cruzando 

por nossa vez os sucessivos Rubicões que fluem entre o teatro e o cinema 

e entre o cinema e o cinema sonoro – igualmente precisamos dominar 

isto. Podemos aprender com os japoneses a dominar este novo sentido 

necessário. Tão claramente como o impressionismo deve muito à gravura 

japonesa, e o pós-impressionismo à escultura negra, do mesmo modo o 

cinema sonoro ficará não menos agradecido aos japoneses (2002, p. 31). 

 Tomo aqui esse pensamento de Eisenstein, que afirma que a cultura japonesa já 

possuía em si (e não apenas em seu teatro) a prática de lidar com a imagem e com os 

conceitos a partir da montagem. Em Fora de quadro, ele chama a atenção para a escrita 

figurativa japonesa, dos hieróglifos Huei-i, “copulativos” (2002, p.36). A 

imagem/conceito advém da ideia de que esse tipo de hieróglifo combina dois hieróglifos 



141 

 

 

 

mais simples, produzindo, não uma simples soma, mas um produto: “como um valor de 

outra dimensão, outro grau; cada um, separadamente, corresponde a um objeto, a um 

fato, mas sua combinação corresponde a um conceito” (2002, p.36). 

 Essa operação realizada nessa espécie de hieróglifo aparece para Eisenstein 

como uma chave para a poética defendida por ele no cinema, porque aplicaria uma 

montagem entre elementos, resultando em uma terceira coisa, que não pode se reduzir 

nem a uma soma nem a uma mera síntese. Os hieróglifos copulativos me permitem 

também abordar, ao mesmo tempo, as relações entre o verbo e a imagem; as conexões e 

desconexões entre o teatro e o cinema.  

Assim como acontece nessa vertente da escrita japonesa – na qual, vale lembrar 

o código escrito guarda um vestígio do que pretende significar – as relações de um 

indivíduo com o mundo simbólico parecem-me operar nesse modo copulativo. Mesmo 

quando, em nome das separabilidades, buscamos as formas e/ou os elementos puros, 

esses cortes muitas vezes mal conseguem maquiar um chão comum ao que se pretende 

diferente. Niklas Luhmann (1927-1998) defende uma ideia parecida, afirmando que: “O 

mundo está constituído por um continuum de operações, que se fragmenta no momento 

em que se introduzem cortes artificiais que correspondem às realidades parciais da 

física, química, biologia, psicologia, sociedade” (2011, p. 76). Mais uma vez se trata de 

pensar o modo como os sistemas, tempos, meios e identidades se interconectam e se 

relacionam: pensar o corte, o contorno e a autonomia dentro desse continuum é como 

pensar a ação dos corpos na inércia, ou seja, apagando os choques, os atritos e as 

intersecções que ocorrem inexoravelmente no mundo.  

Ou seja, mesmo se pretendermos trabalhar específica ou prioritariamente um 

determinado elemento: palavra e/ou imagem, em última instância, as linhas desse 

novelo não podem ser desatadas ou separadas completamente. Ao puxar um fio, as 

linhas, já embaralhadas, resultam em fio de fios. O pensamento humano parece 

combinar as qualidades da temporalidade àquelas da espacialidade em redes de fios-

novelos, nas quais a imagem é conectada a palavras que lhe agregam sentidos, valores e 

sensações, assim como a palavra/o verbo é invadida (o) por constelações de imagens 

(sem falar em outras sensações que se enovelam). Aparentemente o pensar-imaginar é 

copulativo. É no âmbito e no esforço por formular os discursos que os elementos são 

separados, categorizados e muitos fios são percebidos/enfocados como um só. De 

acordo com Gilbert Durand: 

As imagens, não importa a que regime pertençam, ao contato com a 



142 

 

 

 

duração pragmática e com os acontecimentos, organizam-se no tempo, ou 

melhor, organizam os instantes psíquicos em uma “história”. Imergem, 

então, dessas estruturas discursivas do imaginário, certos hábitos 

retóricos inerentes à narrativa como, por exemplo, a hipotipose, e certos 

princípios, como o da causalidade, que une um sucedente a um 

consequente que, entretanto, é “outro”. Como Lèvi-Strauss havia 

constatado, a narrativa, histórica ou mítica, é “sistema” de imagens 

antagonistas, assim como a seriação causal [...] (1988, p.78). 

As narrativas do teatro e do cinema que procuram afirmar suas identidades como 

formas de expressão autônomas constroem suas histórias e necessitam de suas “imagens 

antagonistas”, as quais irão negar para se afirmar como arte/ser/cosmos. Por isso, o 

“teatro filmado” se tornou esse estigma, narrativa de uma forma menor e 

despotencializada, teatro-tempo encapsulado e que não é nem teatro nem cinema, 

parecendo, apenas, o incômodo registro de um espaço entre, um híbrido estéril ou 

mesmo monstruoso. 

No entanto, o que se pretende questionar aqui é a própria secção entre a palavra 

e a imagem, as quais são vistas, na perspectiva proposta por este trabalho, como um 

complexo/um novelo no qual mesmo que eu comunique pássaro ou , outras 

pontas imbricadas se apresentam como harmônicos necessários e indissociáveis ao 

processo de cognição-imaginação. Este, como os hieróglifos Huei-i une infinitos 

elementos simples em outras infinitas possibilidades conectivas, em outros complexos 

de significação.  

Traçando uma analogia, entendo que o casamento do teatro com o cinema só 

leva “à morte” e ao enfraquecimento de ambos quando um dos elementos é visto 

simplesmente como complementar ou coadjuvante do outro. Se a imagem é vista como 

mero ornamento da palavra e/ou vice-versa; se o cinema é usado como mero registro 

para transplantar uma mise-en-scéne pensada para o meio teatral. Como na tradução da 

poesia, o gesto literal transforma o objeto traduzido em um Frankenstein. Se, ao 

contrário, esse gesto poético se mantém em estado de criação o casamento deixa de ser 

trágico, podendo gerar híbridos férteis.  

Entendo que a ferida do teatro filmado possivelmente continue a doer se falamos 

de um lugar que procura isolar os elementos/meios, buscando ideias de pureza 

vinculadas às afirmações identitárias. No entanto, se a relação entre meios e entre 

formas articulam seus elementos, assim como Eisenstein afirma que o Kabuki faz com 

os elementos do espetáculo, o resultado não é a despotencialização (da imagem pela 



143 

 

 

 

palavra, do cinema pelo teatro e/ou do teatro pelo cinema) de um pelo outro, mas um 

gesto de criação, um diálogo entre instâncias, meios, seres, identidades que se 

friccionam e que se reconfiguram.  

A forma de teatro retida pelas lentes do cinema e vista sob a legenda do teatro 

filmado não é “o teatro”, mas simplesmente uma forma específica de teatro (contra a 

qual o próprio teatro se insurgiu), deslocada em seu tempo, em seu espaço e em seu 

meio. O cinema não se enfraquece em nada com o advento do som/da palavra (que já 

era imagem nos letreiros do cinema mudo). Suas possibilidades de interação/de cópula 

entre esses elementos (palavra e imagem; teatro e cinema) é infindável. 

A perspectiva da fusão entre as artes (entre os elementos), defendida antes por 

Wagner em seu projeto da obra de arte total acontece, em última instância, no modo 

como apreendemos o mundo e criamos obras e discursos que o alimentam. Entendo que 

o discurso da especificidade foi/é importante para que cada meio tenha ciência de suas 

potencialidades/ de suas materialidades. Tal discurso está vinculado a um espectro de 

valores muito mais amplo e que reflete as mudanças econômicas, filosóficas, sociais e 

estéticas que se articulam em nomes como positivismo, modernismo, cientificismo, 

entre outros. 

No entanto, o esforço por distinguir, nomear, conceituar (próprio do que se 

costuma entender como o pensamento científico) não precisa incorrer em uma disjunção 

antagonista. Um escultor sabe as propriedades da madeira como Matéria-prima e 

entende que aquelas são distintas das do ferro. Nem por isso tratará esses fazeres como 

opostos, observando apenas as implicações de cada meio/matéria sobre a técnica e a 

sensorialidade de quem a vê. Não precisa operar por oposição, mas apenas perceber as 

peculiaridades. 

Obviamente o teatro e o cinema abordam seus espectadores com base em 

temporalidades e materialidades distintas. Mas daí às afirmações de que existem 

procedimentos apriorísticos a cada meio, o passo me parece grande demais. Não existe 

(ao que me parece) um modo/uma dosagem de palavra e/ou de imagem mais adequado 

ao cinema/ao teatro. Existem projetos artísticos em relação com as materialidades dos 

seus meios. Existem agentes de criação que manipulam os elementos desses meios, em 

nome da pureza e/ou da mistura e da hibridação; em nome do ato em si de criar, ou de 

algo de que não se tem consciência ou não se pode nomear. São os valores, objetivos, 

imaginários em conexão com as materialidades da luz, dos atores das cenografias e/ou 

locações, textos/roteiros friccionados durante os processos de criação que geram 



144 

 

 

 

formas-cinema e formas-teatro, em espectros infinitos de possibilidades.    

Um filme pode ser verborrágico e 100% falado, se assim o quiserem seus 

criadores, tanto quanto um espetáculo pode ser “ato sem palavras”. Percebo que as 

perspectivas que associam aprioristicamente o verbo ao teatro e o cinema à imagem, 

ecoam determinadas experiências com essas formas de expressão, mas precisam 

esfumaçar esses contornos, sob pena de se tornarem simplórias e cegas às mutações das 

mesmas. Teatro sempre foi imagem e som: em alguns momentos mais imagem 

(pantomimas); em outros se apoiando mais no texto (teatro europeu); e em outros ainda 

combinando seus elementos de modo complexo, segundo o qual nenhum destes se 

submete ao outro (conforme o teatro japonês, os teatros de matriz brechtiana e/ou 

artaudiana etc.). Quanto ao cinema, se ele tem na imagem em movimento seu eixo 

fundador, é importante lembrar que a dimensão do Logos, da palavra, do verbo não 

estava totalmente ausente mesmo no período mudo (como não está em qualquer 

indivíduo obra que existam dentro de um contexto linguístico
69

): além dos letreiros, 

muitas vezes os filmes eram dublados ao vivo, por atores presentes durante a projeção 

dos filmes, ou atores-narradores, como o Benshi, no Japão.  

De modo análogo à questão da dicotomia entre o verbo e a imagem (mesmo que 

de forma mais breve), procurei demonstrar que a visão estática e fixa associada ao 

teatro, também deve ser relativizada, uma vez que várias formas de expressão teatral 

realizaram/realizam outras espacialidades para fomentar a relação obra-espectador. Em 

algumas, como nos mistérios medievais, espetáculos de rua e/ou espetáculos realizados 

em outros espaços (galpões, hospitais, residências etc.) se usou e se usa o trânsito do 

espectador que olha-ouve-percebe o espetáculo em perspectiva movente. 

Obviamente que a perspectiva de mobilidade da câmera, no cinema, encontra 

muito menos limites para se realizar. Da sequência de abertura de Os pássaros, de 

Hitchcock – subjetiva da visão de um pássaro em pleno voo, passando pela perspectiva 

do anjo, em Asas do desejo, de Win Wenders, até as vistas internas do corpo humano 

(utilizadas pela medicina conforme função prevista pelos irmãos Lumiére), a ubiquidade 

da câmera concedeu ao cinema um mundo infinito de possibilidades com a imagem.   

No entanto, assim como o intervalo entre dois números, na matemática, também 

é infinito, tal escala de possibilidades não me parece suficiente para afirmar o cinema 

como imagem em oposição ao teatro. A disjunção nessa perspectiva opositiva me 

                                                 
69

 CHOMSKY. 



145 

 

 

 

parece exagerada e sem razão de ser. Teatro e cinema são territórios da imagem e do 

som. As distinções palpáveis entre os dois campos me parecem ser mais substantivas 

(dos meios e das sensorialidades que eles acessam) do que adjetivas: verbal/imagético; 

estático/móvel, real/teatral etc. 

 

 
Figura 55 - Bruno Ganz, em Asas do desejo, de Win Wenders. 

 

 
Figura 56 - Paraíso perdido, Teatro da Vertigem. 

  



146 

 

 

 

ENTRE CAPÍTULOS E ENTRE FORMAS 

 

Se a profecia de Clair a respeito de o teatro filmado virar um novo gênero não se 

cumpriu, segundo sua própria perspectiva, talvez seja porque as narrativas de proteção 

identitária precisem de um termo para apontar o híbrido monstruoso. O termo “teatro 

filmado” realiza assim a função de apontar o filho que não se quer: registro passivo de 

uma encenação feita para o teatro, mas que está desprovida da presença, da 

corporeidade e da afectabilidade em duas vias do teatro; tempo encapsulado ou “teatro 

em conserva” que não sofre a modelagem e a criação prévias à sua atualização como 

filme, diluindo o poder de absorção e a impressão de realidade, frequentemente 

associados ao cinema. 

Por isso, segundo André Bazin, “[...] foi aparentemente com razão que a 

expressão “teatro filmado” se tornou o lugar-comum do insulto crítico” (2014, p. 115).  

Se o termo aponta essa despotencialização das duas formas e o casamento que leva à 

morte de ambos (BRESSON), a profecia de Clair não poderia se cumprir, senão sob 

outro(s) nome(s), que designasse(m) diálogos mais bem sucedidos entre o cinema e o 

teatro. Quando o cinema passa a usar seus próprios meios, modelando as imagens e sons 

captados a partir das inúmeras possibilidades plásticas da câmera e da montagem, 

mesmo que a ação mostrada remeta ao teatro, dificilmente ela será considerada teatro 

filmado. Por sua vez, o teatro busca e foge do cinema desde o surgimento do mesmo, 

ora se aproximando com mais entrega e menos ressalvas ora se distanciando (ou 

pensando se distanciar) e vendo o novo meio como ameaça. Dos híbridos-cinema que se 

inscrevem junto ao teatro e dos híbridos-teatro que se inscrevem junto ao cinema, há 

uma série de formas as quais reconstroem dia a dia as ideias fatalistas a respeito dessa 

conjunção. Filmes que usam o elemento teatro para gerar composições distintas 

daquelas que usualmente evocam a fórmula: interpretação minimalista, espaços abertos, 

câmera móvel, figurinos e cenários/locações que causem uma “impressão de realidade”; 

filmes montados e projetados ao vivo (o live cinema) e que se constroem sobre uma 

performance (de atores e/ou de seu montador e criador); espetáculos que se criam 

fundando-se em tempos e materialidades híbridos (corpo e projeção); obras do chamado 

“teatro virtual” que se utilizam de câmeras e recursos da web para instaurar outras 

formas de (tecno)convívio; e o chamado filme de teatro
70

,  que registra um espetáculo 

                                                 
70

 Deixando claro que há inúmeras formas as quais, mesmo cabendo nessas legendas, são distintas dentro 

do mesmo grupo, não sendo tão homogêneas entre si. Só para citar um exemplo, dentro da categoria Live 



147 

 

 

 

teatral usando toda a liberdade dos recursos fílmicos, são formas que compõem uma 

constelação de híbridos que se multiplicam e se reconfiguram continuamente, gerando 

obras, por vezes, difíceis de serem categorizadas. 

Neste entre capítulos o objetivo é criar, mesmo que rapidamente, um panorama 

com alguns desses filhos possíveis dos casamentos entre o cinema e o teatro. Não se 

trata aqui de pensar em dívidas de uma forma para com a outra, mas de pensar que da 

aspereza mesma dessa inter-relação podem surgir formas potentes, as quais, assim como 

os hieróglifos copulativos de que nos fala Eisenstein, produzem sentidos e/ou 

sensorialidades distintas daquelas propostas pelas formas-teatro e pelas formas-cinema 

que gravitam em uma ideia de pureza. É a desconfiança mútua construída na história 

dessa relação – a teatrofobia de alguns cinemas e as abordagens puristas de alguns 

teatros (“midiafobia” que parece olhar o audiovisual com especial desconfiança) – que 

me faz propor a metáfora da dissonância como uma estética do convívio entre “irmãos e 

rivais”. Um convívio que não elimina as diferenças entre os meios, mas que realiza, 

baseado nessa estranheza, outros modos de espetacularidade.  

Se a maior proximidade entre sons ou dentro de um mesmo som soa áspera e 

conflituosa perante a harmonia da escala tonal, produzindo o efeito de dissonância na 

música, é essa proximidade distante entre o teatro e o cinema – com suas histórias de 

antagonismos e seus ritos de proteção identitária – que pode, a meu ver, gerar obras que 

se desloquem das tonalidades cinema e das tonalidades teatro às quais estamos mais 

acostumados. Lembro, entretanto, que a dissonância não surge como um efeito que se 

dá fundando-se em qualquer conjunção entre cinema e teatro. Difícil dizer que qualquer 

relação entre ambos causaria um efeito de aspereza, de estranheza, de dissonância. O 

que é dissonante aqui pode não ser em outro local que possui outros hábitos e 

experiências estéticas, e pode não ser amanhã, se os ouvidos se acostumam a ouvir certa 

conjunção entre as formas. Isso também será variável de pessoa a pessoa e dependendo 

do momento e do repertório dessa pessoa até então. Alguém habituado a assistir cinema 

e teatro, possivelmente (e só possivelmente) estranhará menos um híbrido entre as duas 

formas. Alguém preocupado com a identidade e o contorno dessas formas, possuindo 

uma relação afetiva com alguma delas e buscando sensações próximas àquelas já 

vivenciadas no contato com essa ou aquela, possivelmente (e só possivelmente) resista e 

desconfie mais do híbrido porque esse híbrido me coloca, como espectador, em outro 

                                                                                                                                               
Cinema cabem as experiências com formas abstratas com manipulação ao vivo de luzes e de sonoridades, 

às experiências em torno de uma história que é transmitida e editada ao vivo. 



148 

 

 

 

lugar, diferente da afectabilidade à qual busco quando compro um ingresso para ir ao 

teatro e/ou ao cinema.  

A dissonância é, portanto, uma metáfora de leitura para falar de uma sensação, 

de um feixe de sensações. Quanto mais habituados ao rito da pureza, mais dissonante 

nos soará o híbrido: mais quasímodo, mais entre lugares, mais “crime da lesa-

especificidade”. Do mesmo modo, quanto mais acostumados a uma determinada 

conjunção, mais natural ela nos parece e, consequentemente, menos dissonante. 

Vamos, então, a essa micro genealogia das filiações teatro-cinema e cinema-

teatro buscando percebê-las em suas eventuais dissonâncias.   

 

Dos filhos do cinema com o teatro 

“O teatro filmado espera o Jacques Copeau que fará dele um teatro cinematográfico”. 

André Bazin, 2014, p.198.   

O mesmo André Bazin que lança o alerta ao cinema, dizendo ser o teatro um 

falso amigo – porque o põe no risco das facilidades – percebe possibilidades mais 

proveitosas nessa ligação, chegando a escrever ensaios intitulados Por um cinema 

impuro – em defesa da adaptação e Cinema e Teatro, nos quais defende o uso de 

romances e de textos escritos para teatro, como base para os roteiros de filmes; 

propondo, também, o uso de uma teatralidade que não se esconda como tal, mas que 

também não ignore a contribuição de uma mise-en-scène cinematográfica, realizando o 

que ele propõe como “teatro cinematográfico”. O autor lembra que “a tela modificou, 

com efeito, nosso senso da verossimilhança na interpretação” (2014, p.196-197), 

argumentando, ainda, que “não há peças que não possam ser levadas à tela, qualquer 

que seja seu estilo, contanto que se saiba imaginar a reconversão do espaço cênico para 

os dados da mise-en-scène cinematográfica [...]” (2014, p.198). 

Quando propõe o termo “teatro cinematográfico” Bazin procura outro nome para 

o que ele por vezes chama um bom teatro filmado, que realizaria a encenação de uma 

peça por meio do cinema. Ao comentar o filme Henry V (1944), de Laurence Olivier, 

ele o descreve como “um filme histórico sobre o teatro elisabetano” o qual “de modo 

algum” seria realmente “um teatro filmado” (1991). Ele também afirma que o filme se 

situa “em ambos os lados da representação teatral, aquém e além do palco. E, no 

entanto, Shakespeare é seu prisioneiro, e o teatro também, cercado de todos os lados 

pelo cinema” (1991: 133). A relação teatro-cinema surge em outra perspectiva. 

Parto da reflexão de Bazin para pensar que o texto de Shakespeare, se foi escrito 



149 

 

 

 

para o teatro, não determina o teatro em si mesmo. Ao menos não o teatro como 

realização de um encontro no mesmo espaço-tempo entre a obra-teatro e os seus 

espectadores. Poderíamos falar que o texto escrito para teatro compreende o teatro em 

potência sendo, talvez, mais determinantes para realização do teatro como ato, os 

modos, os suportes e os elementos usados para encenar essa história. Nessa perspectiva, 

o texto de Shakespeare pode sugerir uma teatralidade, sim, se associarmos a esta o 

sentido de construção e de artifício, em contraste com o que parece ‘natural’, mas aí 

estaríamos nos referindo ao teatro como usado no senso comum: como sinônimo de 

algo artificialmente construído. No entanto, trata-se de uma noção do teatral que não é 

necessariamente a do teatro como forma de expressão, já que o teatro também se 

contrapõe, em algumas de suas mutações, a essa ideia de teatralidade, como 

mencionado no capítulo 1. Poderíamos, então, falar de uma teatralidade existente em 

certo período – entre os séculos XVI e o XVII – na Inglaterra. Um texto construído para 

ser dito num espaço específico, com uma métrica definida e que se enfatiza como poesia 

e construção, destoa do que usualmente associamos ao falar cotidiano e ao “efeito de 

real” (BARTHES, 1972), comumente atribuídos ao cinema. Nesse sentido, o texto 

remete a uma forma-teatro existente num certo tempo-espaço e que parece sobreviver 

nas inúmeras montagens das obras de Shakespeare realizadas a cada ano. Mas se Bazin 

não trata Henry V como teatro filmado é porque sua mise-en-scène recorre aos recursos 

próprios ao cinema, dentre os quais a movimentação da câmera e a montagem assumem 

papéis fundamentais. No entanto, se pensarmos que um texto escrito com a finalidade- 

-teatro contém o teatro virtualmente e que o teatro está ali como potência e como ideia 

que interfere no modo como o autor compõe aquela forma, a primeira afirmação deste 

parágrafo precisa ser relativizada. Um texto escrito para teatro não determina o teatro 

em ato, mas pode evocá-lo como potência e como virtualidade. Em Henry V, assim 

como em Hamlet do mesmo Olivier, talvez seja possível falar de uma sensação de 

dissonância, com base em uma sobreposição de mise-en-scènes. O teatro se materializa 

não apenas nas palavras pensadas para serem ditas e ouvidas segundo certo modo de 

convívio, mas também nos signos de sua encenação (interpretação, evocação de uma 

história etc.), ao mesmo tempo em que cercado pelo cinema, atualizando-se como filme 

não apenas por se materializar nesse suporte, mas porque busca compor-se como (ideia 

de) cinema.   

Os inúmeros filmes realizados com base em textos de Shakespeare estabelecem 

também incontáveis formas de relação entre o cinema e esse teatro potencial. Em vários 



150 

 

 

 

casos eles se realizam como obras de atores-diretores que buscam as possibilidades de 

encenação do cinema para trabalhar as proposições dramatúrgicas de Shakespeare: 

Laurence Olivier (Ricardo III, Hamlet, Henry V), Orson Welles (MacBeth, Othello, 

Falstaff
71

, O mercador de Veneza
72

), Kenneth Branagh (Henry V, Muito barulho por 

nada, Hamlet, Amores perdidos, Como você quiser) Al Pacino (Ricardo III – um 

ensaio), Ralph Fiennes (Coriolanus) entre tantos outros. Além disso, vários diretores 

experimentaram trazer a dramaturgia de Shakespeare para o mundo dos filmes: Akira 

Kurosawa (Trono manchado de sangue e Ran), Roman Polanski (MacBeth), Franco 

Zeffirelli (Romeu e Julieta, Hamlet), George Cukor (Romeu e Julieta), Julie Taymor (A 

tempestade, Titus), Paul Mazursky (A tempestade), Peter Greenway (A última 

tempestade/ Prospero’ s Book), Paolo e Vitorio Taviani (César deve morrer). A lista é 

interminável e aparentemente Shakespeare é o autor mais filmado no mundo. Reportar-

se a ele é reportar-se a um legado cultural que se desenvolveu no teatro (assim como a 

tragédia grega, a tragédia francesa e outras formas de dramaturgia), mas não implica ser 

menos cinema, como há muito constatou Bazin. 

Existem também filmes cuja ação principal decorre em torno do teatro, ou seja, 

adotam o teatro como tema: A malvada (MANKIEWICZ, 1951), Opening Night 

(CASSAVETES, 1977), Adeus minha concubina (KAIGE, 1993), Tio Vânia em Nova 

York (MALLE, 1994), Tiros na Broadway (ALLEN, 1994) entre tantos outros, mas que, 

a princípio, pouco têm a ver com os modos e a mise-en-scène do teatro.  Entendo que 

tais filmes provocam pouca ou nenhuma tensão entre as formas-cinema e as formas- 

-teatro, porque o tema não predetermina, a princípio, a estética de um filme. São filmes 

sobre teatro, como poderiam ser sobre futebol, religião, pintura etc. Os possíveis 

estranhamentos me parecem se dissolver em boa parte porque o teatro é abordado como 

uma realidade que se quer mostrar, mas não haveria, grosso modo, a adoção de um 

modo de fazer nesses filmes que remeta a um modo de fazer ‘do’ teatro.  

No entanto, trata-se de uma linha tênue entre o mostrar/representar algo e o 

adotar um modo que remeta à forma que se mostra, reinventando-se para melhor 

mostrar. Já tirei alguns nomes da lista acima porque me lembro desse ou daquele 

aspecto que parece extrapolar a abordagem do teatro como tema. Muitas dúvidas 

                                                 
71

 Baseado na personagem de Sir John Falstaff, presente nas peças Henry IV, Henry V e As alegres 

comadres de Windsor. 
72

 Produzido para televisão e interrompido por conta de um corte de verba, o filme ficou inacabado até 

que seus negativos e o roteiro inicial com as notas do diretor foram encontrados. Reconstruído de modo a 

se aproximar do projeto de Welles, o filme foi lançado no Festival de Veneza de 2015 (2015, Festival de 

Veneza terá abertura com dois filmes "perdidos" de Orson Welles).  



151 

 

 

 

persistem, incluindo aí os documentários sobre processos teatrais. Com as 

transformações vividas pelos documentários há algumas décadas, torna-se comum o 

desejo de variar o modo de fazer, para pensar, sentir e mostrar um objeto que não é 

tratado mais como algo separado do sujeito que o mostra. Quando a encenação de um 

filme adota modos que remetem a um ou mais elementos associados ao teatro (espaço, 

texto, presença do público dentro do filme, gestos mais largos do que a dita 

interpretação minimalista entre outros) me parece que se amplia a possibilidade de 

dissonância no modo como proposto por esta tese: como uma aspereza que torna 

potente uma forma híbrida, que fala de heterogeneidade e de um convívio conflituoso 

entre as formas. É óbvio que ao elencar essas características atribuídas ao teatro ou ao 

cinema essa eventual dissonância surge apenas perante um imaginário disjuntivo, o qual 

estranha ver esse ou aquele elemento naquele meio.  

Se pensarmos, por exemplo, nos vários filmes de Méliès – realizados 

basicamente em estúdio e em perspectiva frontal ao mesmo tempo em que desenvolvem 

técnicas que viriam a ser importantes para a chamada linguagem cinematográfica (corte, 

sobreposições de imagens, fade in e fade out etc.) – poderíamos pensar em dissonância? 

Méliès encontra no cinema um meio fértil para desenvolver suas trucagens e seus 

números de ilusionismo. Ele continua uma pesquisa que já realizava no teatro ao fazer 

importantes descobertas para o novíssimo meio. Penso que para o espectador do seu 

tempo, para o qual tudo era descoberta, não cabe falar em dissonância. Se tudo ainda 

estava por se desenvolver não havia ainda identidade a se preservar (ou ao menos isso 

ainda não estava tão consolidado). É a partir do momento em que vão se amalgamando 

uma série de ideias de cinema, a partir das quais o teatro é uma espécie de impureza, 

que seus filmes podem nos parecer dissonantes e estranhos.  

MacBeth (WELLES, 1948), Marat Sade (BROOK, 1967), Othon (HUILLET; 

STRAUB, 1970), 8 e ½, Satyricon, E la nave va (só para citar alguns de FELLINI, 

1963, 1969 e 1983), Hitler, um filme da Alemanha (SYBERBERG, 1977), O baile  e A 

viagem do Capitão Tornado (SCOLA, 1983 e 1990), Dogville e Manderlay (TRIER, 

2003 e 2005), A última tempestade e O bebê santo de Macon (GREENWAY, 1991 E 

1993), Arca russa (SOKÚROV, 2002), A pele de Vênus (POLANSKI, 2013), Amar, 

beber e cantar (RESNAIS, 2014) além de muitos outros usam signos associados ao 

teatro como elementos de estranhamento ou de fricção no modo mais usual de se pensar 

cinema. Eles parecem justamente explorar essa tensão identitária entre cinema e teatro, 

construindo uma identidade fundada em um diálogo com a alteridade-teatro.  



152 

 

 

 

Os cenários, claramente construídos, em MacBeth, Marat Sade, Hitler, um filme 

da Alemanha, A viagem do Capitão tornado, Dogville, Manderlay, A última 

tempestade, O bebê santo de Macon e Amar, beber e cantar ostentam os aspectos de 

construção e de encenação, como a apontar que a vida é por si só performática. A 

aproximação com o teatro nesses filmes é consciente e tira desse hibridismo boa parte 

de suas forças. A alusão aos cenários/aos locais ‘de teatro’ surge frequentemente para 

apontar as muitas camadas de construção, de ficção, de hipocrisia e de encenação que 

compõem a vida em sociedade. O estupro da personagem Grace, interpretada por Nicole 

Kidman em Dogville, parece muito mais violento, porque as paredes que encobririam 

essa violência são invisíveis. Mas as pessoas não veem nem ouvem nada e continuam a 

levar suas vidas. Assim como Manderlay, Dogville é contado em capítulos, com 

letreiros que aludem àquela teatralidade apontada por Jacques Aumont no período dos 

filmes mudos. Fortemente influenciados por uma estética brechtiana que expõe os 

urdimentos da encenação para tornar o espectador consciente do quanto a realidade é 

arbitrária, construída e cheia de contradições, os filmes de Trier instauram um novo 

vigor aos preceitos de Brecht. Este vigor me parece vir da conjunção mesma dessas 

ideias de teatro – de uma história do teatro a partir dos efeitos de distanciamento/de 

estranhamento pretendidos por Brecht – com a realização de um filme que utiliza da 

ubiquidade da câmera e de uma interpretação minimalista/naturalista que nos permite 

uma aproximação e identificação as quais possivelmente tornam ainda mais forte a 

denúncia da crueldade humana feita por Trier, em seus filmes. Essa potência, ao que me 

parece, surge da conjunção entre as formas-teatro e as formas-cinema.  

No teatro, os cenários que se expõem como construção e não como ‘realidade’ 

(não simulam casas ou cidades como as encontramos mais usualmente, àquelas nas 

quais moramos e que são parecidas com as casas e cidades que imaginamos que as 

pessoas poderiam morar) são muito mais frequentes. O pacto que se estabelece ou que 

se pretende estabelecer com o público muitas vezes adota essa ludicidade: não apenas 

porque não possui recursos para fazer diferente ou por se tratar de uma contingência do 

teatro como forma, mas por uma escolha estética. A princípio, portanto, tal 

procedimento não surpreenderia um espectador acostumado às formas-teatro. E se o faz 

com o espectador habituado às formas-cinema é porque ali ainda seria pouco usual. 

 Voltemos um pouco no tempo para falar que o MacBeth de Welles parece ser 

um marco de um diálogo consciente entre as duas formas, escapando assim ao estigma 

do híbrido monstruoso. Rodado em estúdio, com baixo orçamento e em meio às paredes 



153 

 

 

 

de um castelo-cenário de papel-machê, que dificilmente seria visto como ‘realista’; com 

elenco, texto e um diretor-ator com estreita relação com o teatro, MacBeth aponta 

continuamente para esse lugar-teatro, dentro do qual o espectador de cinema pode se 

surpreender e mesmo se estranhar. É óbvio que todo esse contexto repercute no corpo- 

-interpretação dos atores do Mercury Theatre
73

, treinado para uma espetacularidade 

teatral e plasmado pela fotografia de John Russel, segundo a perspectiva de Welles. Este 

usará amplamente a profundidade de campo, a câmera no chão – que distorce e agiganta 

a figura das personagens, além do barroquismo em preto e branco, com grandes 

contrastes entre luzes e sombras que já caracterizava sua obra anterior
74

. A mise-en-

scène se compõe nesse diálogo. Poderíamos, talvez, pensar que o filme de Welles pode 

ser lido pela metáfora da dissonância: ele parece impor um estranhamento, apontando 

modos de uma forma tão próxima e tão distante quanto o teatro, expondo o caráter de 

jogo de uma interpretação que parece longe do minimalismo, ao mesmo tempo em que 

passa longe de uma teatralidade inconsciente da câmera (sobretudo na interpretação do 

próprio Welles). Tudo isso num período historicamente tão próximo da onda do teatro 

filmado surgida com o advento do cinema sonoro.           

O filme de Welles (que dividiu a crítica) se inscreve sobre a teatralidade, não 

deixando de desenvolver simultaneamente, uma ‘cinematividade’ própria. Uso aqui o 

termo cinematividade para pensar os movimentos desenvolvidos pelo cinema, então já 

com meio século, em prol de uma encenação peculiar, que envolve necessariamente 

uma contradança entre o que se mostra (atores, paisagens, cenários, objetos), seja esse 

mostrar consciente ou não, e aquilo que mostra/registra as imagens e sons que farão 

parte do filme: a câmera e os gravadores. O termo não pretende falar de uma essência 

dentro da perspectiva de uma identidade fixa, mas sugere apenas os usos dos elementos 

e das características próprias ou que simplesmente remetem ao universo fílmico. E que 

características seriam essas? A forma de convívio com um tempo que se complexifica, 

ao tornar virtualmente atuais registros majoritariamente feitos no passado; a enorme 

capacidade de manipulação da imagem e do som (aumento e diminuição das escalas, 

fusões e efeitos especiais, a ubiquidade da câmera), a dita impressão de realidade que se 

exerce, paradoxalmente, a partir da própria irrealidade dos materiais fílmicos, segundo 

Metz. Quando buscada pelo teatro, a imagem líquida em seu fluxo aparente – 

                                                 
73

 Grupo de teatro estadunidense fundado em 1937 por Welles. Além das produções teatrais, o grupo 

realizou programas e séries de rádio, tendo  o seu elenco participado de vários dos filmes de Welles.   
74

 Orson Welles (1915-1985) já tinha dirigido os longas metragens Cidadão Kane, Soberba, Jornada do 

pavor, O estranho e A dama de Xangai (BAZIN, 2005, p.125).   



154 

 

 

 

inaugurada pelo cinema e constituinte também de outras formas (jogos, programas de 

televisão, instalações etc.) – é evocada para dar testemunhos, para criar paisagens e 

ambientes que expandem o espaço cênico, para instaurar duplicações e efeitos de 

espelhamentos da figura do ator, criando sobreposições de tempos e de espaços e 

sensorialidades que se constroem nesse entrelugar. 

Essas cinematividades seriam, portanto, ações e características configuradas e 

reconfiguradas a cada nova atividade das formas-cinema, ganhando novos contornos a 

cada contato com outros sistemas ou mesmo com base em seus movimentos internos. 

Essas cinematividades evidentemente também serão exploradas pelo teatro, que vai 

aproveitar tais características de inúmeras maneiras.  

Greenway explora uma teatralidade barroca em filmes como O Bebê santo de 

Macon e A última tempestade
75

. Além da profusão de signos visuais e da ostentação da 

espetacularidade que desenha cenários e figurinos, a artificialidade da interpretação 

talvez seja a causadora dos maiores estranhamentos nos seus filmes. Falas escandidas, 

salmodiadas e ditas com dificuldade tornam mais espinhosa a digestão dessas obras. E 

se pensarmos que mesmo nas formas teatrais esses modos de inflexão não são tão usuais 

assim
76

, é possível supor o grau de incômodo provocado pela estética proposta por 

Greenway, autor de declarações polêmicas como a de que “o cinema está morto” ou de 

que o que temos assistido ao longo da história do cinema é uma sucessão de textos 

ilustrados (GREENWAY, 2012, s/p). Não pretendo entrar aqui no mérito de sua 

apocalíptica declaração. Assinalo apenas que seus filmes me parecem, sim, falar de uma 

convivência incômoda e indigesta entre meios
77

, extratos sociais e indivíduos. A 

dissonância em seus filmes parece atingir mesmo um grau de violência. O atrito parece 

alto e o estranhamento no ato de fruição também.      

Em Hitler, um filme da Alemanha, Syberberg trata o fenômeno do Nazismo na 

perspectiva de uma grande encenação: teatral e operística, porque mostrada e montada 

dentro de um galpão, com cenários, caracterizações e interpretações que se exibem 

como tais. Não há maquiagem para deixar transparentes essas construções. Não há 

maquiagem para deixar transparente a maquiagem. Ou ao menos é esse o jogo que se 

                                                 
75

 Várias dessas observações podem ser estendidas a outros filmes do diretor. Destaco esses dois porque 

nos mesmo a evocação à teatralidade parece ainda mais explícita.    
76

 Mesmo quando explora a emissão do texto como música, como massa sonora, deixando o aspecto 

lógico informativo em segundo plano (como sugerido por Artaud) as formas teatrais não necessariamente 

partem  
77

 Formado em artes visuais as experiências de hibridação de Greenway comumente tem nessa 

visualidade um eixo fundante. A hibridação em seus filmes não se limita às relações cinema e teatro.  



155 

 

 

 

quer construir dentro do filme. E isso parece expor as engrenagens a partir das quais o 

fenômeno Hitler emergiu. Como Bertolt Brecht propõe com seu teatro épico. 

Em Marat Sade, Peter Brook encena a peça A Perseguição e Assassinato de 

Jean-Paul Marat encenado pelos internos do Hospício de Charenton sob direção do 

Senhor de Sade, de 1963, escrita por Peter Weiss. Semelhante à circunstância vivida por 

Welles, Brook tinha um orçamento baixo e pouco tempo para realização do filme, razão 

pela qual optou por se basear na encenação do texto que havia feito no teatro, em 1964. 

A tradução para o filme não esconde o ponto de partida teatral: maquiagens, figurinos e 

interpretações parecem nos dizer dessa estranha forma deslocada. O recurso é somado à 

proposição inicial do texto de Weiss, no qual o Marquês de Sade é o diretor do 

espetáculo encenado pelos loucos e encarcerados de Charenton. O caráter 

metalinguístico do filme e da peça aborda camadas e camadas de encenação, de 

encarceramento, de loucura e de violência. Os atores se reportam continuamente às 

câmeras, o espaço cênico é delimitado por grades, materializando a circunstância 

daquela compulsória habitação, bem como do assassinato de Marat (cercado por 

inúmeras formas de assujeitamento). Mas talvez a referência mais gritante ao teatro no 

filme de Brook seja a presença do público que assiste a tudo de fora das grades, mas que 

também é representado por personagens (o diretor do hospício, sua mulher e sua filha) 

que assistem, do lado de dentro, à mise-en-scène dos detentos. A câmera que entra e sai 

desse espaço cênico – encarcerada e livre das grades do hospício – realiza talvez o 

teatro cinematográfico preconizado por Bazin.  

 
Figura 57 - Marat Sade, de Peter Brool, 1967. 

 



156 

 

 

 

 
Figura 58 - O Bebê santo de Macon. 

 

Figura 59 - A última tempestade. 

Mas o conceito mais recente de “filme de teatro” é o nome que parece ter 

vingado para falar dos vários casos de parceria entre o teatro e o cinema, nas quais o 

cinema cria livremente seus filmes, com base em um espetáculo teatral. De acordo com 

a pesquisadora Beatrice Picon-Vallin “o filme de teatro participa de urna resistência 

compartilhada com o cinema contra a uniformização do audiovisual” (2008, p.161).  

No Brasil a prática se multiplica com as facilidades trazidas com as tecnologias 

digitais. Uma onda de filmes de teatro e/ou documentários sobre os processos de 

espetáculos se desenha. O Teatro Oficina Uzyna Uzona é um dos pioneiros nos 



157 

 

 

 

processos de parceria com o cinema e formas que dele derivam: como aquilo que o 

grupo chama webserie cinematográfica, na qual um espetáculo como As bacantes, 

filmado em vários dias de apresentações, é apresentado em seis capítulos. Na sessão 

‘Vídeo/Kinema’, no site do grupo, é possível ter acesso a alguns desses produtos 

desenvolvidos em conjunção com o cinema e suas ramificações.   

Uma prática interessante trazida pelo Oficina, no quesito conjunção teatro e 

audiovisual, é a figura do ‘Kinoatuador’, que nada mais é do que o cinegrafista 

incorporado à obra: um cinegrafista-ator. A presença e as significações desse 

kinoatuador, um “centauro-dançarino”, na forma como o grupo o apresenta, é pensada 

desde a fase de elaboração dos roteiros dos espetáculos. Não vem depois, simplesmente 

para registrar o espetáculo. Antes, é parte integrante do mesmo, realizando suas ações, 

vestindo figurinos e produzindo imagens que são vistas em tempo real (já que os 

espetáculos do grupo trazem constantemente esse hibridismo) e/ou posteriormente, 

como filmes de teatro, webseries etc. Esse hibridismo é uma marca do grupo, 

transformando “o teatro em um terreiro eletrônico aberto a novas tecnologias que serão 

pensadas e deglutidas antropofagicamente” (TEATROOFICINA, s/d). 

Vários outros grupos de teatro em parceria com cineastas interessados em 

experimentar com o meio produziram essas obras híbridas que chamamos “filme de 

teatro”, implodindo e transbordando a noção de teatro filmado. Seria o filme de teatro o 

teatro filmado que dá (ou pode dar) certo? O híbrido que escapa à pecha de bastardo?  

Ainda de acordo com Picon-Vallin:  

O filme de teatro participa das novas estratégias criadoras do "entre-

dois", nas quais a arte de hoje multiplica o número daqueles que trafegam 

de um território para o outro. [...] Quando ele se torna uma obra e não é 

apenas um trabalho de documentação, o filme de teatro é um filme, sem 

dúvida, mas dá testemunho – por intermédio dos atores – das duas artes: 

de seu encontro, não de sua fusão (2007, p.162). 

A fala de Picon-Vallin toca em pelo menos um aspecto importante para a 

estética da convivência, proposta aqui a partir da metáfora da dissonância. Não se trata 

de uma fusão, simplesmente. As características, elementos e procedimentos que 

remetem a cada uma das formas permanecem perceptíveis nesse encontro. Trata-se, 

portanto, de uma estética do heterogêneo, para a qual a história conflituosa entre cinema 

e teatro reforça o que talvez fosse apenas uma distinção. Um acorde soa dissonante 

porque as notas próximas parecem ‘atritar’. Quando há fusão não percebemos atrito ou 

diferença. 



158 

 

 

 

Parece importante falar que o teatro em distintas configurações, fazendo ou não 

uso de projeções, também se inscreve sobre e com a cinematividade, fazendo alusão a 

signos e métodos que nos remetem à experiência do cinema. Cortes entre cenas, 

emendas e recortes feitos a partir da luz lembram os processos de montagem de um 

filme, os planos e os enquadramentos que dirigem o olhar do espectador a detalhes 

como um rosto ou mesmo como um objeto de cena. Além disso, a exploração da 

imagem em movimento no teatro é inegavelmente marcada pelo século do cinema. 

Gerações e gerações de diretores e atores se formam e se alimentam das mise-en-scènes 

cinematográficas e das estéticas do audiovisual de modo mais amplo. 

 
Figura 60 - Vaga Carne, 2016. Texto, direção e interpretação: Grace Passô. 

Ainda não é tão comum, no Brasil, a experiência de espetáculos que trazem os 

filmes para o palco, não apenas como adaptação de um roteiro, mas como busca, 

referência e alusão às formas cinematográficas. No entanto, há algumas experiências 

que merecem ser mencionadas. 

A diretora Celina Sodré (1954) realiza em 2001, o espetáculo Happy New Lear, 

entrelaçando a tragédia Rei Lear, de Shakespeare, ao filme 2001: Uma odisseia no 

espaço, de Stanley Kubrick. Em Sacrifício de Andrei (2007) Sodré projeta o filme O 

sacrifício, de Andrei Tarkovski, por sobre o corpo dos atores, criando uma estrutura de 

duplos entre corpo e projeção, entre teatro e cinema. Os oito atores do filme aparecem 

misturados aos oito atores em cena, sendo possível, segundo a pesquisadora Dinah 



159 

 

 

 

Cesare:  

[...] distinguir uma qualidade de direção de fotografia de cinema no 

trabalho de Celina, pela conjugação das superfícies materiais e virtuais 

que se tornam algo do processo imaginativo de ambas, como uma 

imagem interior exposta, uma exposição dos quadros e sequências 

imagéticas que estruturam, quase que milimetricamente, o pensamento 

dos personagens (Filme Cultura, p.56).  

Vários outros grupos e diretores vêm experimentando com essas 

espetacularidades. No espetáculo A gaivota: Tema para um conto curto (2006), o 

diretor Enrique Diaz combina cenas ao vivo da atriz Mariana Lima (nas quais ela 

interpreta uma atriz) a cenas de filmes e novelas nos quais ela interpreta outros 

personagens. No monólogo Cine Monstro (2013), no qual dirige (junto com Márcio 

Abreu) e atua, Diaz traz o audiovisual como uma espécie de realização do psiquismo de 

13 personagens, projetadas em uma tela panorâmica, as imagens e sons materializam o 

mundo conflituoso dessas personagens. O espetáculo começa numa sala escura, na qual 

o público ouve: “o filme vai começar”.    

Um dos trabalhos mais relevantes para pensar, no Brasil, as possíveis e mesmo 

desejáveis (a meu ver) conjunções entre o teatro e o cinema é o da também carioca 

Christiane Jatahy. A diretora trabalha no viés do encontro ou do vértice (aludindo ao 

nome de sua companhia) entre as duas formas, expondo os dois meios a uma 

afectabilidade mútua e fermentadora de modos que se criam justamente com base nessa 

relação. Atualmente Jatahy encena, na sala Richelieu, na Comédie Française, o 

espetáculo A regra do jogo. O trabalho é um híbrido entre teatro e cinema que 

homenageia e referencia o filme homônimo de Jean Renoir, realizado em 1939. A 

diretora diz que fez essa escolha por se tratar de uma obra icônica, que teria mudado o 

cinema francês. O filme, segundo Jatahy: 

É cinema, mas parece teatro. Os personagens atravessam os planos como 

num balé de entradas e saídas. Renoir queria flertar com o teatro, fazer 

algo próximo a Molière, Marivaux e a Musset, que é o autor da peça 

(“Caprices de Marianne”) que inspirou o seu filme. Então me vi diante de 

um filme icônico, de um cineasta icônico que se inspirou numa peça que 

faz parte do repertório da casa. O conceito se fechou. Se foi o teatro que 

inspirou Renoir a fazer seu filme, hoje é o filme que inspira e habita o 

teatro. As duas linguagens se entrelaçam num grande tributo ao cinema 

de Renoir e também ao teatro, através da presença dos atores. Então era 

preciso fazer uma peça e um filme juntos e trazê-los de volta para esse 

teatro, e nessa sala [...]. (JATAHY, 2017, s/p). 

Em vários outros trabalhos Jatahy vem dissecando e produzindo sentidos 

fundados em diálogos entre o teatro e o cinema, cujas possibilidades são testadas a cada 



160 

 

 

 

novo espetáculo: Corte seco (2009), Júlia (2011), E se elas fossem para Moscou? 

(2014) e A floresta que anda (2016) exploram de formas diversas as operações do 

olhar/representar que se tece em uma espetacularidade no mínimo dupla. Mas, assim 

como os hieróglifos copulativos produzem sentidos que extravasam a justaposição das 

partes que o compõem, não é possível reduzir o trabalho de Jatahy a uma justaposição 

entre as formas.  

  Corte Seco se constrói a partir das imagens de câmeras de segurança, mostrando 

em cena o quanto a vida na sociedade atual está cercada de olhos (o panóptico, de 

Foucault) e é mediada pelos recursos audiovisuais. Alguns momentos importantes da 

história (como um atropelamento) são vistos pelos monitores que nos mostram o que 

está fora da caixa cênica (o lado de fora do teatro), mas que se presentifica pela imagem. 

Além disso, a diretora junto a sua equipe de imagem e de som está no palco, 

‘montando’ o espetáculo que pode ser cortado em lugares diferentes, tornando-se outro, 

a cada apresentação. As ações desenvolvidas obedecem ao comando da diretora que 

avisa: corta!, fazendo os atores retomarem o trabalho de outro ponto. 

Júlia apresenta uma obra ainda mais entremeada, tendo sido chamada de peça- 

-filme por parte da imprensa, o trabalho combina cenas pré-gravadas e o chamado 

cinema ao vivo/Live cinema à presença cênica dos atores. As formas-teatro e as formas-

cinema são apresentadas em constante relação – dobradas, contrapostas, expostas em 

seus mecanismos – apontando ao espectador o quanto de heterogêneo cabe no ato de 

olhar/de perceber aquilo que se apresenta e/ou que representa algo que ali não está.  

No espetáculo representar é uma compulsão das personagens: Jélson representa 

um romantismo que ele não tem, Júlia representa uma segurança que não esconde sua 

fragilidade e todas essas performances são captadas pela câmera. A convivência com a 

câmera como um elemento cotidiano representa, por sua vez, o outro que se quer 

seduzir, persuadir, dominar. A intimidade e a 'naturalidade' (performatividade?) com 

que os atores-personagens encaram a exposição remetem à relação do exibicionista com 

seu voyeur (do ator com o público). No entanto, assim como na relação entre Júlia e 

Jélson, o prazer se mostra incapaz de dissolver a solidão, o prazer de ser visto é 

indissociável da saturação do palco/do cansaço perante a exposição constante e a 

vigilância do público/da câmera (mais uma vez o panóptico). Impossível não pensar na 

proliferação dos reality shows e na obsessão atual pelas selfies, pela espetacularização 

da vida. 

E se elas fossem para Moscou? põe teatro e cinema em espaços contíguos. O 



161 

 

 

 

público escolhe de que perspectiva quer ver o espetáculo: a do teatro ou a do cinema? 

Se escolher a perspectiva do teatro ele se depara com uma ação na qual o filmar o outro 

ou a si mesmo fazem parte indissociável da ação. No aniversário de Irina: depoimentos 

e registros do momento são parte do celebrar. O cinegrafista é personagem (assim como 

nos espetáculos do Oficina). Mas, num dado momento, os atores somem e ficamos com 

a presença da imagem audiovisual projetada. Se tiver escolhido a perspectiva do 

cinema, o espectador será apresentado a um filme produzido e montado ao vivo (logo 

ali, no vizinho teatro). A atenção e imersão ao mundo projetado na tela é surpreendida 

por vozes que vêm de trás. As três atrizes assaltam assim o espectador do filme, falando 

sobre o presente e de certo modo impondo uma outra espetacularidade. No palco ao 

lado, a ausência das atrizes é preenchida por uma grande imagem movente, num 

ambiente nem tão escuro, aludindo aqui à fala de Aumont: “uma grande imagem 

movente no escuro” (2012, p.01).  

A floresta que anda constrói o ambiente de uma galeria: há um bar e o público é 

convidado a ver-ouvir as ações (inspiradas em MacBeth) que pretendem discutir o modo 

como o sistema político e o poder atuam na vida das pessoas. Quatro telas mostram 

depoimentos (registrados na cidade em que o espetáculo se apresenta naquele momento) 

de pessoas que tiveram suas vidas atravessadas pelas coerções do poder. Realidade e 

ficção se misturam, assim como em boa parte da obra de Jatahy, a qual demandaria uma 

discussão de maior fôlego do que cabe na estrutura desta tese. Seu trabalho é citado aqui 

como exemplo da enorme potencialidade existente nesse “entre dois”, como diria Picon- 

-Vallin. Dissonante? Talvez, se pensarmos num convívio que não busca produzir um 

amálgama, mas produz uma estética na qual o liso e o rugoso, a projeção e o corpo, a 

imagem líquida em dimensões diferentes (grandes telas ou monitores de TV) e a 

imagem carnal com seus riscos e afectabilidades materializam os conflitos existentes na 

sociedade de um modo geral. A convivência entre o teatro e o cinema não busca anular 

a diferença, as características próprias entre o teatro e o cinema. Tampouco os coloca 

em territórios antagônicos.       

Em seus espetáculos Jatahy fez uso frequente do chamado Live Cinema. A 

expressão teria surgido ainda nos primórdios do cinema referindo-se ao 

acompanhamento musical feito ao vivo na época do cinema mudo. Atualmente, o termo 

designaria, de acordo com a pesquisadora e cineasta Mia Makela: 

[...] uma criação simultânea de som e de imagem em tempo real, feita por 

artistas da imagem e do som que colaboram em igualdade de condições 



162 

 

 

 

para elaboração de conceitos. Os tradicionais parâmetros da narrativa 

cinematográfica são expandidos para uma concepção mais ampla do 

espaço cinematográfico, cujo foco não é mais a construção fotográfica da 

realidade, como vista pelo olho-câmera, nem as formas lineares de 

narração. O termo Cinema passa a abranger todas as formas de 

configuração da imagem em movimento, começando com a animação de 

imagens pintadas ou sintetizadas (MAKELA, 2008, s/p).
78

 

 A prática do Live Cinema pode ou não resultar em híbridos com o teatro. 

Quando o faz, isso por vezes acontece em uma via que pode fugir às expressões 

apontadas acima como pertencentes ao espectro do conceito. E se elas fossem para 

Moscou? e outras formas parecidas são descritas como Live Cinema e se baseiam em 

uma narrativa. É importante frisar, portanto, que o conceito fala de uma expansão no 

modo como usualmente enxergamos o cinema, mas não necessariamente abandona os 

parâmetros anteriores. Ao menos não naquilo que vem sendo praticado e nomeado pelos 

artistas como tal. Para se ter uma ideia as curadorias da Mostra Live Cinema, 

organizada pelo Oi Futuro no Rio de Janeiro entre 2008 e 2015, falam na  “relação entre 

imagem, performer, projeção, espaço e público”, definindo o acontecimento como: 

“plataforma de lançamento de performances audiovisuais inéditas, além de campo de 

experimentação e intersecção de linguagens e tecnologias” (OI FUTURO, 2013). Elas 

não excluem a ideia de performances baseadas em uma narrativa, mas a relação com o 

texto (no que se refere ao uso da palavra) se não é posta de lado conscientemente, 

parece ocupar um lugar secundário. O próprio Greenway, cujo incômodo com os filmes 

que apenas ilustram um texto foi citado anteriormente, veio a experimentar com a nova 

forma, que surge, talvez, como uma nova configuração do sonho da dança das imagens. 

Com uma diferença fundamental. Essa dança agora também é do som, que não é mais 

visto como elemento indesejado ou de segunda importância, mas como co-protagonista 

da obra.   

 Afunilando a discussão para o objetivo aqui proposto, entendo que se há a 

captação e a transmissão em tempo real da performance de atores/performers, que será 

percebida pelo público sob forma de filme, nos deparamos com uma espécie de junção 

entre teatro e cinema. O espectador percebe o evento a partir da imagem líquida do 

cinema – recortado pelos enquadramentos em todas as perspectivas possíveis à câmera e 

segundo a tal impressão de realidade dos materiais fílmicos, mas a questão do risco 

inerente às artes presenciais é herdada pela nova forma, cuja perfectibilidade passa a ser 

                                                 
78

 O material consultado foi encontrado na internet e não apresenta paginação. C.f. 

<http://miamakela.net/TEXT/text_PracticeOfLiveCinema.pdf>. 

http://www.oifuturo.org.br/evento/vi-mostra-live-cinema/
http://miamakela.net/TEXT/text_PracticeOfLiveCinema.pdf


163 

 

 

 

também afetada. E mesmo que a mediação da câmera crie uma separação entre atores e 

espectadores o partilhar do tempo parece trazer em si mesmo um caráter- 

-teatro. A princípio, não vejo como falar em dissonância decorrente dessa junção. Cada 

obra traz consigo um contexto único que pode ou não tornar pertinente sua leitura pelo 

viés dessa metáfora. Se assistirmos um filme encenado e transmitido ao vivo, mas nada 

alude ao teatro, a um imaginário e/ou a uma prática teatral, dissolve-se o caráter 

heterogêneo e a alusão à convivência entre formas distintas, e não me parece viável 

falar em dissonância.   

 Mais do que um convívio entre formas distintas que passa a compor um objeto 

heterogêneo e dissonante, o Live Cinema dialoga com o conceito de performance. 

Forma que já nasce híbrida e cujas aproximações de distâncias do teatro merecem um 

capítulo a parte (ver o próximo). 

 Por fim, o teatro virtual. A forma que se autodenomina como teatro refere-se a 

obras que podem ser acessadas via web, consistindo geralmente de encenações 

transmitidas ao vivo ou mesmo pré-gravadas e acessadas a qualquer momento em 

algum site. No Brasil, as companhias paulistanas Teatro para Alguém e Phila7 são os 

nomes mais citados nos estudos sobre o assunto. O slogan da primeira é: “Se você não 

vai ao teatro, o Teatro para Alguém vai até você”. De acordo com a atriz e fundadora da 

companhia, Renata Jesion (2009), ela estava cansada de apresentar espetáculos para 

plateias vazias, quando decidiu ampliar o alcance dos trabalhos, produzindo-os em outro 

formato. Jension diz que a pergunta que houve mais frequentemente é: isso é teatro?  

Já a Phila7 é um coletivo de profissionais vindos de áreas diferentes e surgiu 

com o objetivo de combinar o corpo presencial e as imagens virtuais. Em 2006, com 

Play on Earth a companhia reuniu três elencos em três continentes diferentes, 

apresentando os espetáculos em New Castle, Singapura e São Paulo. Cada cidade 

acompanhou o que era encenado nas duas outras via web, de modo que era criado “um 

quarto espaço imaginário” composto da cena ao vivo e das imagens dos outros espaços 

projetadas nos telões (PHILA7 -GAG, s/d). O site do Teatro para Alguém saiu do ar, 

mas o Phila7 continua sua trajetória, mesclando performance e tecnologia.  

 Há ainda uma outra concepção proposta pelo pesquisador brasileiro Marco 

Aurélio Pinotti Catalão para o termo Teatro virtual. O autor defende que a ideia de que 

teatro é o momento da apresentação – no qual atores e espectadores partilham o mesmo 

tempo-espaço, conforme discutido no capítulo quatro – fecha demasiadamente a 

perspectiva sobre um evento multifacetado. Segundo o autor:  



164 

 

 

 

Expandindo o campo do teatro para antes de sua realização cênica, como 

projeto e processo criativo, e para depois, sob a forma dos diversos 

elementos discursivos (comentários, críticas, relatos) ou iconográficos 

(fotografias, gravações, sobras de cenários e figurinos) que o ampliam, 

propagam, dispersam, deformam e transformam, libertamo-nos de uma 

imagem excessivamente restrita, que não é capaz de fazer jus à 

multiplicidade de experiências do teatro contemporâneo. (2016, p. 94) 

 Teatro virtual seria, assim, tudo que cerca o teatro, que o fomenta e que dele se 

desdobra. Essa expansão parece falar de uma identidade que se abre para incorporar os 

processos que as engendram e que preexistem às circunstâncias que fazem um ser ou 

uma obra assumir um contorno específico.  

A galeria das virtualidades e cinematividades do teatro e das teatralidades do 

cinema é infindável. Dissonantes ou não suas formas vão muito além do teatro filmado. 

Várias delas – como a obra de Jatahy, os filmes de Trier, de Brook, de Syberberg – 

parecem dizer (cada uma em sua singularidade) que a realidade (seja lá o que ela for) é 

híbrida, performática, impura. Também todas essas formas híbridas, elencadas de modo 

demasiadamente rápido aqui, parecem dizer de uma convivência fértil e potente, não 

pela eliminação da diferença e do conflito, mas justamente por causa deles. É das 

tensões identitárias entre cinema e teatro que algumas dessas formas constroem seu 

apelo à sensibilidade de seus espectadores. É desse estranhamento, desse entre lugar, da 

referência mais ou menos explícita a esse conflito, que uma possível dissonância, que 

uma possível beleza pode emergir. Como dito anteriormente, não é qualquer conjunção 

entre teatro e cinema que nos remete à perspectiva da dissonância. Mas aquelas que 

compõem formas heterogêneas, nas quais a conjunção em si mesma pode ser causa de 

estranheza. 

No capítulo que segue este lugar do entre discuto ainda um último aspecto 

apontado como régua de distinção entre cinema e teatro: a “impressão de realidade”, 

frequentemente associada ao cinema em contraposição à ideia de que o teatro estaria 

vocacionado a uma transfiguração do real. Mas quais são essas imagens/impressões de 

realidade para os quais o cinema estaria supostamente vocacionado? E que 

transfigurações seriam essas que caberiam preferencialmente ao teatro, segundo tais 

perspectivas? É possível sustentar uma demarcação de território entre o cinema e o 

teatro fundada nesse viés? 

 

  



165 

 

 

 

GALERIA DE HÍBRIDOS 

 

 
 

 

 
Figuras 61 e 62 -  A House in Asia, Agrupacion Señor Serrano, 2016 

 

 

 

 

 



166 

 

 

 

 
 

 

 
Figuras 63 e 64 - A floresta que anda, com a atriz Júlia Bernat, 2016 . 

 

 



167 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
Figuras 65 e 66 - Júlia, 2011. Atores: Júlia Bernat e Rodrigo dos Santos. Foto: Pierre Borasci. 

Foto acima: divulgação. 

 

 



168 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
Figuras 67 e 68 - Cine Monstro, Direção: Enrique Diaz e Márcio Abreu. Interpretação: Enrique 

Diaz 

 



169 

 

 

 

 

 

 

 

 

| 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 69 – Mosaico de filmes. De cima para baixo, em sentido horário: 8 e ½ (1963, Fellini), A última tempestade 

(1991, Peter Greenway), MacBeth (1948, Orson Welles), Hitler, um filme da Alemanha (1978, Syberberg), 

Dogville (2003, Lars Von Trier), Satyricon (1969, Fellini) e Marat Sade (1967, Peter Brook) , no centro. 

] 

 

 
 

 

 

 

 

“Cinema-verdade? Prefiro o cinema-mentira. A mentira é 

sempre mais interessante do que a verdade”. 

Federico Fellini, 1971. 

  



170 

 

 

 

 

 
 

Figura 70 – Mosaico de peças. De cima para baixo, em sentido horário: Nós (Márcio Abreu), E se elas fossem para 

Moscou? (Christiane Jatahy), O ano em que sonhamos perigosamente (Grupo Magiluth), BR-3 (Antônio Araújo), Real 

(Grupo Espanca), Arrufos (Grupo XIX) e no meio, do lado esquerdo, Cabeça, um documentário cênico (Felipe Vidal). 

 

 

 
“Não é teatro que queremos, mas realidade. A realidade ainda é 

o maior teatro” (Erwin Piscator, 1968, p.329) 

 

  



171 

 

 

 

6 DAS PERFORMANCES DO REAL NO CINEMA E NO TEATRO 

 

“Tudo é santo, tudo é santo, tudo é santo! Não há nada de natural na natureza 

[...] Quando a natureza for simplesmente natural, tudo estará acabado e começará 

qualquer coisa outra”, diz o centauro Quíron, no filme Medea (1969), de Píer Paolo 

Pasolini (1922-1975). O centauro fala a um Jasão
79

 criança e adolescente, explicando a 

realidade na perspectiva do divino. Mais à frente, perante um Jasão adulto, a 

personagem aparece como homem comum, e refaz seu discurso, dizendo: “Talvez você 

ache que além de mentiroso sou demasiadamente poético, mas para o homem antigo 

mitos e rituais são uma realidade concreta”.
80

 Ainda mais adiante Quíron aparece 

duplicado. É centauro e é homem. Jasão pergunta ao Quíron humano:  

Jasão: É uma visão? 
Quíron: Se é, é você que a produz. Nós dois estamos dentro de você. 

Jasão: Mas eu conheci um só centauro. 

Quíron: Não, conheceste dois. Um sacro, quando eras criança. E outro 

dessacralizado, quando eras adulto. [...] Ele não fala porque sua lógica é 

muito diferente da que conhecemos. Mas posso falar eu por ele. [...] Além 

do seu cálculo e da sua interpretação, você ama Medeia.[...] 

Jasão: [...] A que me serve saber disso? 

Quíron: De nada, é a realidade.  

Jasão: E por que você me diz isso? 

Quíron: Porque nada impede ao antigo centauro de inspirar sentimentos e 

nada impede a mim, o novo centauro, de expressá-los (PASOLINI, 

1969). 

Quíron o centauro está mudo, mas permanecerá inspirando sentimentos a serem 

expressos por Quíron o homem. Pasolini interpreta assim, a coexistência entre os 

mundos míticos, simbólicos e subjetivos e os mundos racionais, analíticos, nos quais o 

Logos é a chave de interpretação. Nesse diálogo uma visão faz emergir uma realidade 

que a personagem Jasão quer ocultar. A questão do real ganha complexidade e 

espessura. O mito e a poesia não se reduzem, no filme, à realidade ou à irrealidade. O 

exemplo serve para introduzir a gigantesca e problemática questão do real no campo da 

estética e da filosofia. Tarefa ambiciosa e interminável que vem sendo abordada de 

formas distintas por inúmeras culturas no tecido da história. E é justamente pela 

impossibilidade de discuti-la tão brevemente, que a questão será tratada aqui apenas no 

intuito de abordar um dos argumentos mais frequentes para distinguir, e até localizar em 

campos opostos, o cinema e o teatro: aquele que diz que o cinema é um meio 

                                                 
79

 Jasão personagem da mitologia grega que teria sido criado pelo centauro Quíron, professor e filósofo de 

muitos reis e heróis segundo a mitologia.  
80

 Tradução da autora. 



172 

 

 

 

vocacionado às estéticas do real (esse pluralismo será desdobrado mais à frente) ao 

passo que o teatro seria o reino do falso (instâncias antiteatralistas e usos do senso 

comum) ou o reino do lúdico (perspectivas que afirmam a teatralidade como um valor 

em si mesmo), no qual os entremeados da realidade e da encenação (como construção 

criadora sobre e com a realidade) fazem parte de um grande pacto com a plateia. 

Esse viés de distinção entre cinema e teatro parece ser frequentemente 

pensado-praticado, e a pergunta que faço aqui é: até que ponto ele é um aspecto 

substantivo, a partir do qual o cinema está atrelado às imagens do real e o teatro a uma 

estética que se estabelece com base em outras convenções? Embora essa resposta seja 

bem óbvia: é claro que o cinema lida e sempre lidou com estéticas distintas daquelas 

que buscam um “encontro” com o real, usando o termo de Jacques Aumont (2012), 

também é evidente que o teatro como tantas outras formas já buscou representar e 

mesmo ser esse ‘real’. Entendo que o foco da disjunção entre as duas formas segundo o 

viés da realidade está naquilo que se desdobra quando relacionamos o cinema à 

representação e/ou à impressão da realidade e o teatro a algo oposto, que 

frequentemente chamamos teatralidade. Mas que desdobramentos são esses e em que 

abordá-los nos ajudaria a pensar a questão-eixo desta tese (essa tensão identitária entre 

cinemas e teatros)? 

No cotidiano das formas-teatro e das formas-cinema as separações sob viés da 

irrealidade/realidade costumam ser operadas segundo ideias de que o cinema lida ou, 

preferencialmente, deveria lidar com locações ‘reais’ – muitas vezes em espaços 

abertos; fundado em textos, figurinos e objetos que possam causar um “efeito de real” 

(BARTHES, 1972) e com atores que se expressem com base em uma interpretação 

minimalista (que não demonstre seus artifícios) ou mesmo com ‘não atores’, ou seja, 

pessoas cujas vidas pareçam a tal ponto com o mundo pretendido pela ficção que 

possam atuar como elas mesmas perante as câmeras. A imagem de um teatro confinado 

na caixa cênica e no qual o gesto do ator necessita ser largo o suficiente para ser 

percebido pela plateia ao mesmo tempo em que sua voz precisa estar suficientemente 

impostada para ser ouvida pela “velhinha que está na última fila” é o contraponto da 

imagem do cinema como descrito acima. Do mesmo modo, maquiagem, objetos, 

cenários e figurinos precisam seguir a lógica da espacialidade e do meio a partir do qual 

se inscrevem e são percebidos: se tem que ser visto em um teatro de 800 lugares um 

objeto cênico dificilmente será miúdo ou ficaria perdido nessa espacialidade.  

No entanto, a despeito desse lugar comum ter, sim, um lastro na experiência e 



173 

 

 

 

mesmo nas características de cada um desses meios – a proximidade da câmera e dos 

microfones permite que gestos e objetos mínimos sejam muito bem percebidos, e a 

construção de salas menores e dos chamados espaços alternativos (que trazem o público 

para perto), embora não seja tão recente
81

, vem ganhando mais espaço nas últimas 

décadas
82

 – parece importante discutir que as formas-teatro e as formas-cinema não 

podem ser demarcadas de modo tão simplista. Não é tão raro que o cinema procure 

formas de interpretação e mesmo apele a formas estéticas que extravasam o senso 

comum das estéticas realistas, assim como não é inusitada no teatro a tentativa de 

encontrar algo que denominamos realidade. Aparentemente a aproximação ou 

distanciamento das estéticas do real depende mais dos objetivos dos autores de uma 

obra em relação com uma determinada forma, do que de um meio que traria consigo, a 

priori uma vocação para essa ou para aquela estética, ou, relativizando a proposição 

anterior, talvez determinado meio se afine com certos efeitos de real, ao passo que outro 

meio provoque mais facilmente outros efeitos, apelando a outras imagens do real.   

O que quero dizer com isso é que certos pressupostos comumente afirmados a 

respeito do que é ou deixa de ser do teatro ou do cinema – segundo uma suposta 

separação entre o real e o teatral – precisariam (ao que me parece) ser bastante 

relativizados. É o caso da interpretação, por exemplo. O que seria uma interpretação ‘de 

cinema’ e uma interpretação ‘de teatro’? O cinema explora muitas vezes de forma 

consciente os usos de uma interpretação mais larga (comumente chamada overacting), 

de maquiagens pesadas, de ambientes fechados, e de figurinos e de cenários que evocam 

um imaginário que chamamos ‘teatral’, e quando o faz geralmente tem como objetivo 

grifar o tanto de performance ou de teatralidade que existem naquilo mesmo que 

chamamos de real. Como a dizer que “o efeito câmera
83

”, tão estudado pelos 

documentaristas, faz parte da vida mesma. A vida performa e é repleta de artifícios e de 

camadas de encenação, os quais podem passar mais ou menos despercebidos, 

                                                 
81

Os teatros ‘de câmara’ existem pelo menos desde a Roma Antiga: Sêneca realizava leituras 

dramatizadas de seus textos para pequenos grupos. No Renascimento, alguns nobres tinham pequenos 

teatros em seus castelos. O teatro também esteve presente em saraus e reuniões informais em espaços 

menores.    
82

Embora não tenha dados para afirmar isso como uma tendência, na cidade do Recife, para se ter uma 

ideia, as salas de teatro menores parecem ter se tornado mais frequentes: o Teatro Joaquim Cardozo (50 

lugares, fundado em 1980), o Teatro Arraial (94 lugares, fundado em 1997), o Teatro Marco Camarotti   

(capacidade máxima de 150 pessoas, reformado e rebatizado em 2010 ), o Teatro Hermilo Borba Filho 

(até 150 lugares, inaugurado em 1987), além dos espaços-sede de grupos como O Poste – Soluções 

luminosas, Compassos, Cênicas Cia de Repertório, Fiandeiros, Magiluth, Coletivo Lugar Comum, entre 

outros que funcionam também como espaço de apresentações.  
83

 Refere-se à interferência no comportamento daquele ou daquela que se sabe observado e registrado 

pelas lentes da câmera.  



174 

 

 

 

dependendo das convenções e dos hábitos da vez
84

.  

Do outro lado do espelho, o teatro, ao longo de sua história, reconfigura-se 

continuamente em novos e velhos desejos de realidade. Até mesmo a busca da 

teatralidade, a partir da qual se pretendia libertar da ditadura realista (vista como 

burguesa e limitadora) e que à primeira vista parece oposta às estéticas do real, evoca 

uma suposta realidade identitária que aposta na essência dos meios, conforme discutido 

anteriormente
85

. Mas em outros contextos e perspectivas a ideia de essência passa a ser 

vista com ceticismo. Assim como os gregos riem da Medeia que pede em desespero que 

eles busquem uma árvore, um eixo (axis mundi
86

), para que o chão não desabe sob seus 

pés (PASOLINI, 1969), o ‘pós-moderno’, embebido em suas próprias crenças, ri da 

crença modernista na pureza dos meios e da ideia mesma de uma estabilidade 

identitária. Isso tudo para dizer que a pesada maquiagem no teatro hindu talvez 

represente uma realidade simbólica que pareça bem concreta às pessoas daquele 

contexto, e não uma irrealidade/um artifício do qual descreio porque não me parece 

verossímil. Assim, a sala de estar de uma família burguesa do século XIX (e tão comum 

nos chamados dramas realistas) possui apelo de realidade porque está presente no 

cotidiano daqueles espectadores, aponta algo que para eles é um referente-mundo. 

Nossas imagens de realidade estão diretamente ligadas às nossas crenças e hábitos.  

Mas as muitas forças presentes nos processos da história impõem mudanças na 

configuração das formas tanto quanto estas alimentam as mudanças nos processos da 

história. O que tinha apelo de realidade nos realismos do entre séculos (XIX-XX), com 

uma estrutura dramatúrgica pautada no gênero dramático, torna-se ilusionismo. A 

teatralidade e a cinematividade
87

 como plenitudes identitárias/realidades dos meios soa 

como utópica, ou, fora da topografia, num outro mapa e segundo uma outra 

compreensão de real. Atualmente as ideias de ficção e de realidade parecem ser vistas 

sob um viés mais permeável e menos disjuntivo, funcionando quase como componentes 

de um mesmo e complexo organismo.   

                                                 
84

 Talvez por isso ‘o antigo’ no cinema – mesmo que devotado à intenção da realidade – por vezes nos 

pareça teatral: porque explicita gestos, convenções, métodos, técnicas e tecnologias, os quais ganham 

maior opacidade com o passar dos tempos.     
85

 O teatro épico abre mão da ilusão de realidade para expor as estruturas do teatro e os métodos a partir 

dos quais o espetáculo se monta. Os atores são atores: não são a personagem. Em certa medida, essas 

práticas se pretendem mais realistas que o realismo do chamado drama burguês. 
86

 Em latim: centro ou eixo do mundo. O conceito se refere a um lugar a partir do qual os mundos 

humanos e os divinos se conectam (ELIADE, 1992, p.38).  
87

 Lembro que o específico cinematográfico até onde sei não consagrou um nome que o designe. Trabalho 

aqui a ideia da cinematividade para pensar elementos, características e formas que nos remetem aos 

processos das formas-cinema. 



175 

 

 

 

Talvez as nossas crenças e hábitos tenham se reconfigurado a ponto de nos fazer 

duvidar bastante dos binários opostos. Talvez por isso tenha surgido esta tese. Porque a 

ideia de que teatro e cinema são formas opostas (e não apenas distintas) não me parece 

ter lastro na ‘realidade’ e sim em um rito de proteção identitária que ecoa ideias de 

oposição. Mas aí voltamos à questão deste capítulo: não tem lastro segundo que 

realidade? Se a separação entre ficção e realidade vem sendo continuamente 

problematizada e questionada, como afirmar isso? E se por vezes parece tão óbvio que o 

cinema não se limita ao objetivo de encontrar o real já que o mundo da fantasia ganha 

enorme força com os recursos fílmicos, assim como o teatro não está fadado nem a 

encontrar nem a desencontrar esse real (procurando-o no drama, no espaço, nos 

figurinos, na negação da personagem) seria pertinente abordar o problema sob esse 

enfoque?   

Parece-me que outro ponto importante da discussão é uma confusão entre 

impressão de realidade e as várias formas que buscaram e buscam encontrar o real. Se o 

cinema causa impressão de realidade por conta da irrealidade mesma dos materiais 

fílmicos, atingindo o tal ponto optimum da ficção, como defende Metz (2010), não 

importa se o filme deseja ou não encontrar esse real (segundo essa perspectiva) pois ele 

causaria (pelo fato de ser um filme) essa impressão, sendo o automatismo da câmera o 

atributo do testemunho mais fiel
88

. E se o teatro excede esse ponto porque sua realidade 

corpórea é maior que a ficção, ainda segundo Metz (2010), falamos, afinal, de algo que 

é subjetivo. Trata-se de uma ‘impressão’ de realidade causada pela capacidade imersiva 

dos filmes, de sua materialidade líquida, do seu dispositivo enfim. Essa impressão 

também poderia se chamar ilusão, caso estivéssemos tratando os elementos da discussão 

numa perspectiva prioritariamente disjuntiva. Mas o objetivo aqui é discutir o quão 

precárias me parecem ser essas disjunções. Não discordo de Metz quando ele discute 

esse ponto optimum em torno de um ideal de ficção. Ao mesmo tempo, ampliando 

novamente a questão para as divisórias mais usuais, pergunto: como ficam essas 

características em obras nas quais a separação entre real/ficcional ou entre real/teatral se 

torna mais problemática – tensão constantemente explorada pelos documentários que 

passam a ver suas personagens ‘reais’ também como atores e atores profissionais como 

                                                 
88

 O assunto já foi discutido à exaustão, desde os primórdios do cinema quando se questionava se o 

resultado de algo produzido por uma máquina poderia ou não ser considerado arte. Há muito já se 

mostrou e demonstrou que a autoria dos filmes mesmo quando se quer fazer transparente realiza uma 

intervenção direta sobre o filmado: enquadrando, cortando e montando esse mundo fotografado, segundo 

seus próprios critérios.   



176 

 

 

 

pessoas comuns? Como se sustenta essa dualidade em um panorama filosófico que 

pensa a identidade de modo mais processual e dinâmico do que estático e essencial, 

enxergando a realidade sob outros paradigmas? E com a emergência do conceito de 

performance (que abala demarcações de vários meios)? Circunstancialmente, tentarei 

discutir o quanto essas perspectivas impactam a forma de se enxergar a interpretação e o 

uso/não uso de atores profissionais no cinema e no teatro.  

Mas antes de chegar a essas questões traço uma panorâmica em torno das 

disjunções entre teatro e cinema sob viés da realidade, dos realismos e de suas 

impressões. 

 

6.1 A disjunção na via da realidade  

 

A questão do real no teatro (como em outros meios) suscitou e suscita ainda 

várias polêmicas. Dos movimentos que buscam uma expressão denominada realista 

àqueles que proclamam o fim dessa estética em nome de uma teatralidade, passando por 

obras que não aludem (diretamente) à questão e por aquelas que problematizam o 

ser/não ser realista/realidade como as que se acercam do conceito de performance. Na 

virada do século XIX para o século XX nomes como Stanislávski e André de Antoine se 

empenharam em buscar formas que deveriam se aproximar da vida, livrando-se do 

aspecto de artifício, das inflexões vocais empoladas e de gestos que lhes soavam 

excessivamente convencionais. Ambos, dentre outros, se esforçaram por criar formas- 

-teatro que trouxessem essa impressão de realidade, influenciando sensivelmente as 

ideias sobre interpretação e encenação. Mas, curiosamente, como já mencionado, os 

críticos do realismo no teatro batizam essa matriz estética como ilusionista, defendendo 

que, ao fingir e propor que uma encenação/interpretação seja tomada por realidade, a 

obra em questão ilude seu espectador, escondendo os arbítrios e artifícios que compõem 

toda criação. 

Os nomes de pensadores e criadores como Bertolt Brecht, Erwin Piscator, 

Vsevòlod Meyerhold e Antonin Artaud foram citados anteriormente como alguns dentre 

os quais, na primeira metade do século XX, tentaram criar um teatro assumidamente 

teatral, que se expõe como jogo e como encenação. Brecht defende que o teatro deixe 

suas engrenagens à mostra (urdimento, coxias) e que o ator se apresente como tal, 

comentando mesmo alguns aspectos da personagem, ao invés de encarná-la, como no 

imaginário romântico ou realista. Essas estéticas, que estão vinculadas ao modernismo 



177 

 

 

 

no teatro, juntamente ao teatro da crueldade de Artaud, se contrapõem ao ilusionismo do 

dito teatro realista parecendo buscar uma ‘verdade’ ausente no realismo que lhes 

precede, uma vez que assumem que são construções, não fingindo ser o que não são. O 

procedimento tinha como objetivo mostrar que a realidade e as engrenagens sociais são 

também construções e podem ser modificadas. Curioso notar que tanto as estéticas de 

matriz realista quanto aquelas que se lhe contrapõem, no teatro, parecem buscar algo 

parecido mesmo que por modos diferentes. Algo que podemos chamar realidade, 

verdade, mundo, vida (entre outros nomes) e que é ao mesmo tempo concreto e fugidio 

o bastante para suscitar boa parte das questões da filosofia e da arte, sem que se chegue 

a uma conclusão razoável do que seja.  

Os pensamentos e métodos de Brecht foram desdobrados por vários cineastas, 

sobretudo nos cinemas novos/ nas nouvelles vagues que se desenvolveram entre as 

décadas de 1960 e 1970, mas não apenas no período. Em Introdução à teoria do 

cinema, “a presença de Brecht” é notada em cineastas como Orson Welles, Jean-Luc 

Godard, Alain Resnais, Marguerite Duras, Glauber Rocha, a dupla Straub-Huillet, 

Dusan Makavejev, Fassbinder, Tomás Gutiérrez Alea, Alain Tanner, Nagisa Oshima, 

Ivan Sen, Ritwik Ghatak, Herbert Ross e Haskell Wexler (STAM, 2003, p. 168). Por si 

só o assunto daria várias teses. Aqui lembro que a fermentação dessa influência 

engendrou trabalhos com características bastante distintas entre si, mas que possuem em 

comum um atravessamento de questões políticas e uma crítica ao cinema mainstream. 

Parece-me que muitas das obras desses cineastas podem ser lidas pela metáfora da 

dissonância, muito embora a simples influência das ideias de Brecht não resulte em 

alusão direta ao teatro. Cada obra precisaria ser analisada de modo singular. Também 

vale lembrar que se as ideias de Brecht fermentaram em tantas formas-cinema, isso em 

nada indica submissão ao teatro. A conjunção não quer dizer submissão. E quando há a 

‘impressão de teatralidade’, trata-se de uma teatralidade que não abre mão dos recursos 

fílmicos: a tal teatralidade do cinema, de que fala Deleuze, a qual só o cinema pode 

desenvolver.  

Para falar dessa teatralidade do cinema Deleuze cita o conceito de gestus, criado 

por Brecht, o qual o teria tornado “a essência do teatro, irredutível à intriga ou ao 

assunto” (DELEUZE, 2007, p.230). O gestus seria ainda “o desenvolvimento das 

atitudes nelas próprias, e, nessa qualidade, efetua uma teatralização direta dos corpos, 

frequentemente bem discreta, já que se faz independentemente de qualquer papel” 

(P.231). Deleuze fala de um “cinema de atitudes e posturas” que teria sido desenvolvido 



178 

 

 

 

no período da nouvelle vague. Comentando os filmes L’amour par terre (1984) e 

L’amour fou, de Jacques Rivette, o autor afirma: “parece que as personagens 

ricocheteiam na parede do teatro, e descobrem atitudes puras tão independentes do 

papel teatral quanto de uma ação real, embora em ressonância com ambos”, concluindo 

que: “Rivette inventa uma teatralidade do cinema completamente diferente da 

teatralidade do teatro (até mesmo quando o cinema se serve deste como referência)” 

(2007, p.233). 

Essa teatralidade de que fala Deleuze é, portanto, também uma cinematividade 

que combina o caráter documental do cinema, sua impressão de realidade e todos os 

recursos específicos de sua mise-en-scène às referências mais ou menos explícitas de 

um fazer teatral encenado/estilizado. Aos exemplos de Deleuze poderíamos acrescentar 

a estilização dos discursos e da morte de Corisco (interpretado por Othon Bastos), em 

Deus e o diabo na terra do sol (ROCHA, 1964), com seus frequentes olhares para a 

câmera e as cenas em que as personagens Rosa e Dadá (Yoná Magalhães e Sonia dos 

Humildes) se arrastam pelo chão, como evocadoras de uma teatralidade (da vida e de 

uma prática teatral) que desloca a percepção do público dos modos mais usuais de se 

fazer filmes, ao mesmo tempo em que realizam uma teatralidade do cinema. Também 

em Terra em Transe (ROCHA, 1967) a convulsão dos eventos do mundo parece se 

transfigurar em teatralidade. Na luta entre o político conservador Porfírio Diaz (Paulo 

Autran) e o jornalista Paulo (Jardel Filho) que sonha com a revolução, ninguém acredita 

que são reais as tapas do jornalista no político. A ópera da trilha, combinada com o som 

de tiros, dá o tom de clímax, de intensidade (ultrateatralidade?), as interpretações 

buscam os gestos grandes (principalmente Autran). O olhar direto para a câmera 

interpela o espectador (mesmo que este seja ainda virtual no momento da filmagem): 

“Está vendo o que é o povo?”, diz o personagem Paulo, tapando a boca de Jerônimo 

(José Marinho), candidato representante da classe operária.  

Em A idade da terra (1980) esses procedimentos parecem se tornar ainda mais 

frenéticos. Para falar da realidade nos países de terceiro mundo o diretor trabalha 

imagens alegóricas (os cristos), cenas de danças e de carnaval das quais vemos borrões 

ou flashes rápidos, textos proferidos de modo inflamado e um discurso do próprio 

Glauber a respeito do como ele pensou o filme no dia do assassinato de Pasolini. Os 

figurinos, a câmera, a gestualidade e a vocalidade dos atores fazem desse cinema a 

explosão de um real tectônico (subterrâneo, recalcado) que emerge condensado em 

teatralidade.  



179 

 

 

 

Nos filmes de Glauber Rocha o elemento-teatro aparece como resistência de um 

cinema que não se quer homogêneo. Não se trata de uma submissão a uma outra forma. 

Ao contrário, trata-se de construir uma obra que é áspera, cortante, e diria mesmo 

dissonante, uma vez que se compõe nesse território de fricção, trazendo procedimentos 

que associamos mais frequentemente ao teatro: comunicação direta com o espectador, 

interpretação larga e estilizada, movimentações ‘ensaiadas’ e eventualmente figurinos 

alegóricos, ao mesmo tempo em que é plenamente cinema. A câmera é inquieta e 

trabalha a profundidade de campo, os closes, as panorâmicas horizontais e verticais (em 

Deus e o diabo); ela também gira e explora frequentemente espaços abertos e luz 

natural, marcando uma presença quase imperativa (como a do próprio cineasta). O som 

entra como elemento significante produtor de sentidos e não de redundâncias – como 

defendido no manifesto de Eisenstein, Pudovkin e Alexandrov e também por Brecht e 

Artaud – ele pode estar em ‘dessincronia’ e realizar invasões sonoras de um ambiente ao 

outro. Tudo parece ser dissonante nos filmes de Glauber Rocha e a recorrência ao 

imaginário do teatral potencializa ainda mais o caráter agônico e a singularidade desse 

cinema. 

 
Figura 71 -Terra em transe,1967. Paulo Autran como Porfírio Diaz 

 

 



180 

 

 

 

 
Figura 72 - Sonia dos Humildes, Othon Basthos e Maurício do Valle (Deus e o diabo na terra do sol, 

1964)  

 

 
Figura 73 - Norma Bengel em A idade da Terra, 1980. 

O teatro foi usado incontáveis vezes no cinema como metáfora, como arena que 

concentra os conflitos do mundo e os expõe. “El gran teatro del mundo”, peça de 

Calderón de la Barca que sintetiza a imagem da vida como teatro – encontra na tela um 

outro palco: Noite de estreia (Cassavetes, 1977), A pele de Vênus (Polanski, 2012), 

César deve morrer (dos Taviani, 2012), A viagem dos comediantes (Angelopoulos, 

1975), Depois do ensaio (Bergman, 1984), Olmo e a gaivota (Lea Glob e Petra Costa, 

2015), Tio Vânia em Nova York e incontáveis outros títulos. 

Em A chinesa (1967) Godard parece trazer o teatro: no caráter lúdico do cenário-



181 

 

 

 

apartamento: com estantes repletas de livros vermelhos, mas também estrategicamente 

marcado pelo azul e pelo branco (e pelo arco-íris do personagem de Kirilov antes do 

suicídio). O teatro aparece na interpretação: os jovens ensaiam, encenam e brincam de 

fazer a revolução, como a se prepararem para a revolução ‘real’. A personagem de Jean- 

-Pierre Léaud é um ator brechtiano e revolucionário. Ele representa em certa medida as 

influências do teatro francês: há várias citações a Brecht e a referência de que seu pai 

trabalhara com Artaud. Os personagens depõem para a câmera e, na maior parte do 

tempo, estão fechados em um único ambiente, usando consideravelmente a palavra 

como veículo de expressão-ação. Tudo parece respirar teatro no filme desse que é 

considerado um dos maiores nomes do cinema. Godard faz soar notas que não se 

enquadram na harmonia do cinema tradicional. O teatro surge como elemento de 

estranhamento, como nota dissonante que denuncia o caráter de encenação do grande 

teatro do mundo. Guillaume pergunta quem são os personagens da guerra do Vietnam. 

Respondem: os americanos. Ele põe óculos com bandeiras dos E.U.A. nas lentes, 

trocando de bandeira, cada vez que um novo personagem é citado: os russos, os 

chineses. Guillaume, o ator, lembra ainda que há os outros, os espectadores: gente como 

a da França, e põe os óculos franceses e os ingleses, finalizando com um gesto para a 

câmera, mandando entrar a encenação da guerra. 

 
Figura 74 - A chinesa, 1967. A encenação da guerra.  



182 

 

 

 

 

 

 
Figura 75 - A chinesa: Aula sobre o espetáculo da guerra 

 

 Figura 76 - A chinesa: o palco-tela da revolução 

A chinesa termina com uma afirmação: “certo, é uma ficção, mas me aproximou 

do real” (GODARD, 1967), pensamento que Godard reafirma, dizendo que “todos os 



183 

 

 

 

grandes filmes de ficção tendem ao documentário, como todos os grandes 

documentários tendem à ficção [...] e quem opta a fundo por um encontra 

necessariamente o outro no fim do caminho” (GODARD, 1985, p. 144).  

Talvez o elemento mais dissonante quando se trata de juntar o cinema e o teatro 

seja mesmo o ator: o modo como interpreta um papel, mesmo que esse papel seja o de si 

mesmo. Se algo nesse corpo alude ao teatro, ou se, no teatro, algo alude ao cinema, logo 

pensamos em termos de excesso e/ou de falta, segundo as medidas supostamente ideais 

a cada meio.  

Nas teatralidades do cinema, uma interpretação que alude ao teatro, por vezes 

soará como um grito, como algo que vaza da medida que associamos ao cotidiano ou ao 

real. Federico Fellini foi um desses que gritou por várias vezes com efeitos de 

teatralidade combinados a um cinema autoconsciente de seus meios. O teatro grita no 

corpo volumoso de Seraghina – como a condensação de uma memória de infância que 

dança, volumosa e com olhos muito abertos. Também em 8 e ½ (1963), a teatralidade é 

o devaneio da personagem Guido que encena uma vida idílica em um filme-teatro com 

todas as mulheres de sua vida. As personagens são alegóricas e a câmera de Gianni di 

Venanzo dança com elas, chegando a um momento de clímax com A cavalgada das 

Valquírias, de Wagner: som de uma insurreição que Guido tenta conter com o chicote. 

A crise da personagem-cineasta (declaradamente um duplo de Fellini) abre o canal para 

os passeios entre as realidades do sonho, do devaneio, da ficção e da memória. 

Em Satyricon (1969), talvez uma das obras mais criticadas de Fellini, a 

teatralidade grita para denunciar a bizarrice do império romano. As interpretações são 

histriônicas (e parecem sê-lo ainda mais por conta da dublagem); os rostos apresentam 

camadas pesadas de maquiagem, os cenários e os figurinos emolduram a galeria de tipos 

que caracterizaram a obra de Fellini e passeiam pela trajetória do personagem Encolpio 

(Martin Potter). A interpretação dos atores emoldurada por todos os elementos 

anteriormente citados parece criar esse deslocamento-estranhamento que proponho aqui 

ser dissonante.  

Em E La nave va (1983), o teatro é o mundo da ópera e o ego de suas divas que 

disputam a atenção do público. Também são: os cenários construídos em estúdio e o 

imenso rinoceronte transplantado para o navio-palco tela. A teatralidade em Fellini é o 

sonho e o devaneio de um cinema que se rebela ante a prerrogativa de mimetizar um 

referente-mundo. Não é teatro que submete o cinema a uma outra forma, mas que se 

refere à própria vida como algo que não cabe em certas medidas do real.    



184 

 

 

 

 

 
Figura 77 - 8 e ½: o sonho de Guido 1 

 
Figura 78 - 8 e ½, 1963. O sonho de Guido 2 



185 

 

 

 

 

 
Figura 79 - Satyricon: máscaras sobre máscaras, 1969. 

 
Figura 80 - E la nave va, 1983. 

Falar da teatralidade desses cinemas não anula, entretanto, a ideia da impressão 

de realidade como uma sensação produzida pelos materiais fílmicos. Lembro o caso do 

rei da Inglaterra que pensa ter se visto em uma encenação filmada de sua coroação 

(MORIN, 2014, p.120). O poder de persuasão do mundo fílmico reforça essa impressão 

de realidade e vice-versa. Não foi à toa que desde o surgimento do cinema o teatro 

utiliza filmes em suas encenações como forma de trazer o mundo/ a realidade ao palco. 

Erwin Piscator (1893-1966) foi um dos pioneiros nesses usos cunhando a expressão 

“drama documentário”. O encenador alemão de base marxista fugiu do gênero 



186 

 

 

 

dramático, sendo, junto a Bertolt Brecht, um dos defensores de um teatro épico. Em seu 

desejo de modificar a realidade a partir da arte, Piscator fez uso constante do cinema, 

cujas imagens em movimento tinham para ele peso documental (testemunhavam cenas 

de guerra e de personagens históricas, da vida dos trabalhadores). Aparentemente esse 

uso não era meramente ilustrativo, segundo declaração do encenador a respeito do seu 

espetáculo Apesar de tudo (1925): “As duas artes se reforçavam mutuamente e resultava 

disso, em certos momentos, um frenesi como eu raramente vivi no teatro” (1968). A 

conjunção cinema e teatro iria se aprimorando e lapidando uma estética desenvolvida 

pelo encenador:   

Com o tempo se formava nos meus espetáculos um novo estilo de jogo, 

duro, sem ambiguidade e desprovido de sentimentalidade. E ao mesmo 

tempo se impunha uma nova concepção do papel do ator face a face com 

seus personagens, que rompia não somente com a caricatura, o esboço 

excessivamente exterior das personalidades, mas também com a pintura 

de personalidades, onde se ia até as ramificações da alma, à maneira de 

Kayssler. Se eu tivesse de qualificar esse estilo, eu o chamaria de neo- 

-realista (não confundir com o estilo naturalista dos anos 90) [...] (1968). 

 

 
Figura 81 - Sturmflut, Berlim, 1926. Direção: Erwin Piscator. 

 



187 

 

 

 

 
Figura 82 - Peça de Piscator 

Chamo atenção para essa nova concepção do papel do ator apontado por 

Piscator. A observação parece importante porque muitas vezes o ator com suas técnicas, 

artifícios e teatralidades será visto como empecilho para a realização dessas estéticas do 

real, sendo mesmo relegado em vários momentos da história do cinema (NACACHE, 

2005). Outro ponto na fala de Piscator que destaco é a ideia de um novo realismo, o que 

nos remete à perspectiva de que tais movimentos dificilmente podem ser vistos no 

singular. 

Quase oitenta anos depois desses experimentos, e com objetivo diverso do 

documental, a diretora Bia Lessa dirige Casa de boneca (2002), a partir do texto Casa 

de bonecas do norueguês Enrik Ibsen. No teatro do Centro Cultural Banco do Brasil, no 

Rio de Janeiro, o público era apresentado a um vídeo projetado em uma tela branca, que 

fechava a boca de cena
89

. Ao fim, à guisa de epílogo, a atriz Betty Goffman é revelada 

por uma luz que atravessa a tela, realizando uma cena de aproximadamente cinco 

minutos. A respeito de suas escolhas para Casa de boneca diz Lessa: "Acho que não 

                                                 
89

 Área que demarca a extremidade do palco depois da qual se inicia a área da plateia. 



188 

 

 

 

saberia montar esse texto só no teatro por causa de seu realismo" [...], "por isso levei a 

maior parte para o cinema, onde me senti mais à vontade para criar" (FRANCO, 2002). 

A associação de Lessa entre o cinema e o realismo reforça a aparente separação 

entre cinema e teatro, a partir da qual o cinema estaria vinculado às instâncias do real, 

ao passo que o teatro estaria conectado a um mundo no qual a encenação e a 

interpretação seriam mais explícitas. Outra fala que corrobora essa perspectiva é a do 

dramaturgo francês Bernard-Marie Koltés (1948-1989) que afirma: “Sempre detestei 

um pouco o teatro porque o teatro é o contrário da vida; mas sempre volto para ele e 

gosto dele porque é o único lugar que se diz que não é a vida” (Apud RYNGAERT, 

1998, p.216). 

A fala de Koltés parece dizer de distintos desejos do real: o desejo pela vida 

perante a qual o teatro seria um seu oposto; o desejo por uma verdade que se instaura 

quando o teatro diz “não sou a vida”. O gostar ou detestar se desloca por atração às 

ideias de vida e de verdade (assumir que não é a vida tornaria o teatro mais perto da 

verdade e da vida?). Importante lembrar que nem todo teatro diz/disse que não é/era 

vida. Koltés fala de uma forma-teatro na qual o gesto (tomando o termo de modo amplo 

que envolve todas as escolhas e materializações desse teatral) quer ser visto, percebido e 

admirado pelo público como construção. O artifício não é o oposto indesejado do 

natural, mas é sinônimo da própria arte, e, sobretudo, da arte do ator. Trata-se da longa 

construção identitária que vê nas vertentes não realistas algo como uma essência do 

teatro. A questão lembra um preconceito de certas perspectivas teatrais com o realismo 

– associado por algumas vertentes às perspectivas burguesas, ilusionistas, artisticamente 

limitadas ou bitoladas às formas dos principais meios de comunicação (como o dito 

cinema comercial e a televisão). Difícil dissecar de modo tão apressado um espectro que 

é tão amplo, mas já presenciei inúmeras falas e práticas que condenam os realismos e 

minimalismos da interpretação no teatro. Em alguns cursos dos quais participei como 

aluna e como professora os semestres voltados para a interpretação brechtiana ou com 

base nos pensamentos de Artaud pareciam ser comemorados numa espécie de 

sentimento de “ah, finalmente estou no teatro”. Comemoração realizada em detrimento 

do semestre baseado na interpretação realista, com base em Stanislávski. Outra 

discussão que já presenciei trazia questionamentos a respeito do fato de que a primeira 

matriz estudada nas escolas de interpretação é a realista
90

. O questionamento partia do 

                                                 
90

 As disciplinas de interpretação comumente seguem a seguinte ordem: interpretação realista; 

interpretação de matrizes brechtianas, interpretação baseada nas técnicas de Artaud, Grtotowski e 



189 

 

 

 

pressuposto que as matrizes realistas eram tratadas como uma espécie de fundamento, 

pleiteando a priorização das estéticas do teatral.  

Trata-se de outra face da perspectiva disjuntiva em torno do real, segundo a qual 

o teatro não apenas não estaria vocacionado a esse real, mas também não deveria 

priorizá-lo ou mesmo evocá-lo. A ideia de uma teatralidade diversa das ideias de 

realidade não se restringe, portanto, ao senso comum nem ao mundo da teoria. Antes, 

parece uma perspectiva bem enraizada nas práticas do teatro e do cinema. Assim, o real 

emerge ante as formas-cinema e as formas-teatro que desejaram contemplar o mundo e 

a vida com um mínimo de intervenção, como oposto ao teatral. Não é de qualquer 

‘irrealidade’ que se trata, mas daquela que ostenta um artifício em seu ato de 

comunicação, uma grandiloquência nos gestos, nas inflexões e na expressão. 

Lembremos do luto construído de Marlene Dietrich, em Stage Fright, de Hithcock, 

como alusão da teatralidade em oposição à verossimilhança, conforme discutido por 

Martin Püchner (ver capítulo 1). 

 Mas “O que resta da relação de proximidade – mesmo fantasiada – que unia o 

filme ao real?”, pergunta-se Jacques Aumont (2012, p.01). Dos pré-cinemas aos pós- 

-cinemas os processos, ideias, conceitos, dispositivos, filmes e agentes criadores que 

compõem esse imenso conjunto a que chamamos cinema experimentaram inúmeras 

configurações. No meio dessas mutações, o fato de que o cinema registra algo que passa 

em frente às suas câmeras (segundo os recortes, enquadramentos, filtros, lentes) e 

dentro do raio de captação dos seus microfones (quando falamos na imagem e no som, 

gravados mecanicamente na película) lhe confere uma enorme potência documental. 

Daí à ideia de que o cinema seria a forma que pode expressar com maior eficácia aquilo 

que chamamos realidade foi um passo. A conexão do cinema com o real ou com uma 

“impressão de realidade”, como defende Bernadet (1980, p.125) parece ter um papel 

fundante em suas narrativas e mesmo em muitas de suas configurações. Isso se deve a 

algumas daquelas características discutidas no capítulo dois, como a sensação de que ele 

retém o tempo, confundindo-se, talvez, com a própria vida.  

As associações entre o cinema e o real e/ou a verdade permeiam sua história e 

suas narrativas identitárias. André Bazin fala de um “mito do realismo integral” no 

cinema defendendo que “o mito diretor da invenção do cinema” seria “a realização 

daquele que domina confusamente todas as técnicas de reprodução mecânica da 

                                                                                                                                               
Eugênio Barba. 



190 

 

 

 

realidade que apareceram no século XIX, da fotografia ao fonógrafo. [...]” (2014, p.39).  

Epstein afirma: “o cinema é verdade; uma história é uma mentira” (Apud RANCIÈRE, 

2012, p. 18). Para Marcel Martin a imagem fílmica é “antes de tudo, realista, ou melhor, 

dotada de todas as aparências (ou quase) de realidade” (2005, p. 28). O cineasta Andrei 

Tarkovski engrossa o coro defendendo que o cinema (“primeira forma de arte a nascer 

em decorrência de uma invenção tecnológica”) “foi o instrumento de que a humanidade 

necessitava para ampliar seu domínio sobre o mundo real” (1998, p. 95). No livro 

Formas de Vida: a arte moderna e a invenção de si Nicolas Bourriaud afirma que o 

cinema apresentou aos artistas a possibilidade de representar o real para além de 

qualquer mediação linguística. Assim, a influência do cinema na Arte Moderna incidiria 

muito mais sobre os meios da Arte do que sobre o modo de representação. Dessa forma, 

o cinema teria viabilizado a expressão da realidade por meio da própria realidade pois 

“preso ao real para todo sempre, sua essência reside no presente” (2011, p. 35). 

 As citações demonstram que a fascinação pelo cinema como meio vocacionado 

ao real persiste e se desdobra, adaptando-se a cada mudança nas tecnologias do 

audiovisual: do cinematógrafo dos Lumiére, passando pelas pesadas câmeras (dos 

primórdios do cinema sonoro), pelo Super 8, pela imagem eletrônica (o vídeo) até os 

meios digitais, com os quais o acesso à produção audiovisual se tornou tão fácil. Os 

registros de momentos cotidianos
91

 perpassam essa história-memória que reuniu e reúne 

famílias em torno deste ‘cinefenômeno’. Atualmente, a infinidade de arquivos nos 

celulares, computadores e câmeras digitais, somada à facilidade de produzir e de 

veicular esses produtos audiovisuais via web é facilmente percebida no fenômeno dos 

youtubers, no qual adolescentes e até mesmo crianças realizam programas veiculados 

em um canal específico. Estaríamos falando, talvez, de uma realidade derivada do 

cinema, a qual tanto este quanto o teatro não tardaram em aproveitar de forma que 

filmes e espetáculos exploram a presença dessas imagens em nossas vidas cotidianas. 

Filmes de ficção, documentários e falsos documentários de Found Footage – com 

“enredos ficcionais que utilizam deliberadamente procedimentos estilísticos e/ou 

narrativos normalmente associados ao documentário, muitas vezes com a intenção de 

enganar o espectador quanto ao caráter ontológico de suas imagens e sons” 

(CARREIRO, 2013, p. 226) – e espetáculos de teatro exploram as possibilidades de 

                                                 
91

 A refeição do bebê (1895, de Louis Lumiére) já mostra essa utilização do novo meio: registrar 

momentos da vida em família, do cotidiano de uma cidade etc. Com o passar do tempo esses registros 

fílmicos parecem ganhar ainda mais importância, porque viram uma via de acesso à memória, uma 

evocação e espécie de sobrevivência do passado.  



191 

 

 

 

significação dessas imagens ‘caseiras’ para produzir o citado efeito de real. 

E o que seria esse efeito? Referindo-se a descrições na obra de certos escritores, 

Roland Barthes defende que certos objetos (“o barômetro de Flaubert” ou “a porta de 

Michelet”) cujas presenças não têm exatamente importância para a progressão da 

intriga, passam a produzir esse efeito de real justamente por sua ausência de significado: 

[...] não dizem mais que isto: somos o real; é a categoria do “real” (e não 

seus conteúdos contingentes) que é então significada; ou melhor, a 

própria carência do significado em proveito do único referente torna-se o 

próprio significante do realismo: produz-se um efeito de real, fundamento 

desse inverossímil inconfessado que forma a estética de todas as obras 

correntes da modernidade. (1972, p.43)    

Tentando traduzir as palavras de Barthes: se algo está ali simplesmente por estar, 

não parecendo ser arbitrariamente posto com a intenção de significar, esse algo passaria 

a causar esse efeito de real. Está ali como a própria vida está. Sua significação, se esta 

existe, frequentemente nos escapa. Talvez seja algo parecido com o que Barthes 

descreve que eventualmente possa causar um efeito de realidade quando nos deparamos 

com imagens como aquelas que simplesmente estão lá, em nosso cotidiano, como o 

barômetro de Flaubert e a porta de Michelet seriam presenças de outros espaços e de 

outros tempos.   

As imagens cuja aparente precariedade ganha tonalidades de real justamente por 

não serem (ou não parecerem ser) realizadas por profissionais (cuja intervenção 

supostamente os levaria a tratar, enquadrar ou mesmo montar essas imagens e sons) se 

tornam recursos de filmes, de telejornais, de espetáculos. “O apelo realista” aludindo 

aqui o artigo da pesquisadora Ilana Feldman permeia a história das artes, assumindo 

configurações diversas porque também diversas são as perspectivas do que é ou deixa 

de ser o real. Segundo Feldman, as narrativas audiovisuais (cinema, TV e internet) 

estariam renovando seus códigos realistas apelando “cada vez mais intensamente a 

produção e dramatização da realidade” (2008, p. 61).    

Como se vê na proliferação de reality shows, imagens amadoras 

utilizadas pelo telejornalismo, acontecimentos não ficcionais 

incorporados pela teledramaturgia e toda sorte de flagras picantes, 

flagrantes policiais e vídeos caseiros disponíveis na internet, além de 

inúmeros títulos do cinema brasileiro mainstream dos últimos anos (co-

produzido pela Globo Filmes em parceria com as majors) e de um cinema 

contemporâneo prestigiado no circuito de festivais internacionais, essas 

operações narrativas, marcadas, sobremaneira, por um apelo realista, 

reduzem muitas vezes a imagem a sua indicialidade, vascularizando pelo 

corpo social o boom de um tipo de “realismo” vinculado à impressão de 

autenticidade das imagens amadoras (2008, p.62). 

No documentário Pacific (2009) temos um exemplo desse apelo, pois o diretor 



192 

 

 

 

Marcelo Pedroso trabalha com base em autorregistros feitos pelos passageiros do navio 

que deu nome ao filme. Mas se as imagens amadoras acrescentam essa camada de real 

ao filme, as cenas que este mostra tornam-se espantosas justamente pelo grau de 

espetacularização presente em nosso cotidiano. Talvez não seja exagero dizer que 

algumas das cenas filmadas não seriam consideradas realistas se estivessem em uma 

peça ou em um filme. A teatralidade (essa que é da vida antes de ser de uma forma de 

expressão) e o caráter performático transbordam. Imagens que mostram passageiros 

posando para fotos; a passageira que abre as cortinas de sua janela e se deita na cama, 

simulando poses glamourosas; o passageiro que adota uma persona-apresentador – com 

inflexões e gestos que se exibem continuamente – parecem dizer que a vida está cheia 

de overacting. 

Em Serras da desordem Andrea Tonacci utiliza o registro que os índios fazem 

de si mesmos. Já em Doméstica (2012) Gabriel Mascaro entrega algumas câmeras a um 

grupo de adolescentes que conviviam há anos com pessoas que trabalhavam em suas 

casas. O amadorismo desses registros dá o tom de uma intimidade que dificilmente seria 

sentida com enquadramentos, luz, captação de som e recursos técnicos usuais de uma 

produção profissional. Os efeitos de real se produzem na sensação desses registros que 

nos parecem muito familiares e pouco construídos.   

No teatro, os espetáculos de Christiane Jatahy fazem uso constante de recursos 

semelhantes: as imagens dos circuitos internos de TV, em Corte seco e as filmagens e 

autorregistros feitos na festa de aniversário de Irina em E se elas fossem para Moscou? 

exploram a familiaridade com a produção de imagens como um elemento fundamental 

de suas criações.  

Em Conjugado (2004) Jatahy não explora exatamente o recurso das imagens que 

parecem amadoras, mas joga com a linguagem do documentário como testemunho. A 

diretora realizou entrevistas com pessoas que viviam sozinhas na cidade do Rio de 

Janeiro, criando um filme-documentário que era exposto ao fim da peça. Os 

depoimentos eram exibidos em uma videoinstalação: uma espécie de totem de aparelhos 

de televisão. Neste caso, sobre o que seria familiar a montagem nos impõe um 

estranhamento: não é uma TV, mas um totem. As imagens ali exibidas ressignificam o 

que o espectador acabou de assistir: fragmentos encenados da vida de uma mulher 

solitária, nos momentos em que ela está em casa e que a vemos por entre persianas. Mas 

essa solidão é real, ou temos a impressão de que o é, ao ouvirmos os depoimentos 

audiovisualmente registrados.  



193 

 

 

 

Os usos das imagens caseiras ou mesmo de imagens e circunstâncias que 

associamos ao real são vários e se prestam a distintos efeitos de real e/ou de teatral, no 

entanto, conforme citado anteriormente, mesmo quando se trata de obras de ficção, 

costuma-se atribuir ao cinema, um caráter indicial, com enorme força de representação 

(evocação daquilo que não está mais ali). Gravados, filmados e marcados na sua pele, 

em seu suporte (película, fita), estariam os vestígios de um acontecimento real, mesmo 

que essa realidade seja a de uma encenação. É fato que as interferências feitas na 

película desde os primórdios do cinema (desenhos, colagens, trucagens) relativizam essa 

característica. E com a chegada da tecnologia digital essa indicialidade se torna mais 

tênue, pois fica fácil não apenas enxertar um elemento na imagem, mas também apagar 

(os microfones ou boons podem até invadir o quadro já que serão apagados na pós- 

-produção), sendo possível ainda criar personagens que só existem como imagem 

(Mestre Yoda, de Star Wars) ou trazer um ator morto de volta à cena (a aparição de 

Peter Cushing, morto em 1994, em Rogue One (2016)).  

Outra característica que contribui consideravelmente para causar essa impressão 

de realidade é a proximidade que a câmera pode chegar daquilo que ela mostra. Quando 

o que ela mostra são atores isso permite (por vezes exige) que os gestos sejam mínimos 

e que o tom de voz seja baixo, pois eles serão perfeitamente captados em suas sutilezas. 

A sensação de que vemos algo que não necessariamente queria se mostrar é mais forte. 

O minimalismo criaria assim esse efeito de real, com sua aparência de simplesmente 

estar ali, diante da câmera, sem demonstrar o efeito da câmera sobre o gesto.  

E como dito anteriormente as salas e espaços menores e mais intimistas ainda 

não fazem parte do que pensamos ser o teatro mais hegemônico e mais usual. Boa parte 

das salas de espetáculo do fim do século XIX para o início do XX (quando o teatro, a 

ópera e a dança fazem parte da vida social das elites econômicas, demandando salas 

grandes e luxuosas) ou dos teatros feitos nas feiras e cabarés (que precisavam concorrer 

com uma série de informações sonoras e visuais próprias desses ambientes) impunham 

gestos mais largos e impostação de voz que chegassem a todas as fileiras, camarotes e 

balcões, e também aos transeuntes ou frequentadores alcoolizados de bares, festas e 

cabarés. É evidente que esse gesto teatral soa deslocado ao ser captado por uma câmera 

que está relativamente próxima. O mesmo vale para maquiagem, figurinos, cenários, luz 

e para os demais elementos do espetáculo que parecem excessivos quando vistos de 

perto.  

Sobre esse teatro que surge deslocado perante certa ideia de cinema e de 



194 

 

 

 

realidade cito (mais) um relato de Eisenstein. Ao contar sua última experiência no teatro 

– o espetáculo Máscaras de gás, realizado em parceria com Tretiakov, entre 1923 e 

1924 – o cineasta a descreve como um fracasso porque segundo ele: “o diretor teve a 

maravilhosa ideia de produzir uma peça sobre uma fábrica de gás numa verdadeira 

fábrica de gás” (2012, p.19). A princípio a afirmação soa estranha, já que o fato de a 

encenação ter ocorrido em uma fábrica, em si mesmo, não parece capaz de explicar o 

fracasso da produção que é analisado do seguinte modo: 

Como percebemos mais tarde, os verdadeiros interiores da fábrica 

nada tinham a ver com nossa ficção teatral. Ao mesmo tempo, o 

charme plástico da realidade da fábrica se tornou tão forte que o 

elemento de realidade despontou com força nova – tomou as coisas 

em suas próprias mãos – e finalmente esse elemento teve de sair de 

uma arte que ele não podia dominar (EISENSTEIN, 2012, p.19). 

 
Figura 83 - Máscaras de gás, de Eisenstein e Tretiakov 

A fábrica como emergência da realidade não seria compatível com o teatro, 

segundo a perspectiva de Eisenstein. Atualmente a ideia pode soar curiosa se pensarmos 



195 

 

 

 

nas inúmeras produções de espetáculos que saem dos espaços fechados e 

convencionalmente pensados para o teatro e buscam, muitas vezes, espaços públicos 

que propõem outras espacialidades que agreguem à cena outras significações. Volto a 

citar o exemplo do grupo de Teatro da Vertigem e de seus espetáculos O paraíso 

perdido, O Livro de Jó, Apocalipse 1,11 e BR-3 encenados, respectivamente, em igrejas, 

hospitais, espaços relacionados ao sistema prisional e em um barco-palco que se 

desdobra e inclui as margens do rio Tietê, em São Paulo. O Grupo XIX de Teatro 

ocupou casarões antigos abandonados em Hysteria e Hygiene. No Recife o espetáculo 

Abelardo e Heloísa dirigido por Carlos Carvalho ocupou o espaço, então abandonado, 

onde hoje funciona o shopping Paço Alfândega. O movimento de Teatro domiciliar 

/teatro em casa (também no Recife) explora o espaço doméstico e intimista para 

estabelecer outras formas de relação com o público.  

Recentemente o grupo paulistano Kunyn propõe em Orgia ou de como os corpos 

podem substituir as ideias uma passagem por vários espaços. Para contar as 

experiências do dramaturgo argentino Turio Carella (1912-1979) na cidade do Recife 

nos anos de 1960 (registradas em seus diários
92

), o espetáculo inicia em um apartamento 

onde atores e público bebem vinho e os atores escolhem uma mulher da plateia para 

‘ser’ a esposa de Carella, durante sua festa de despedida; em seguida, a ação vai às ruas, 

enquanto o público ouve trechos dos diários em aparelhos de MP3; há cenas em uma 

praça (no Recife, o Parque 13 de maio) na qual os três atores encontram outros, que se 

misturam às pessoas do lugar; por fim, o público é conduzido em um carnavalesco 

cordão de isolamento até um espaço fechado no qual a personagem é torturada pelo 

regime militar brasileiro, que suspeita que o argentino tem envolvimento com o governo 

de Cuba. Os militares ameaçam Carella para que ele não revele as torturas sofridas, caso 

contrário o conteúdo dos seus diários, narrando suas aventuras sexuais com homens, 

seria exposto. Essa última cena é a única que apresenta um cenário construído para o 

trabalho, com estruturas feitas de lâmpadas de led que simbolizam – no excesso de luz, 

na nudez e na ação dos atores – a opressão vivida por Carella.   

Em Orgia os espaços ‘reais’ são uma parte fundamental da dramaturgia, baseada 

nas memórias de uma personagem real que teve que publicá-las como ficção para se 

proteger. Como pensar as usuais disjunções sob viés dos realismos/teatralismos em um 

espetáculo como esse? Falando muito próximo do público ou distante com a ajuda dos 

                                                 
92

 As memórias de Carella foram publicadas no Brasil, em 1968, como ficção, na qual o autor adota um 

pseudônimo. Foram traduzidas por Hermilo Borba Filho, com o nome Orgia.   



196 

 

 

 

aparelhos de MP3, corpos, gestos e inflexões não são grandiloquentes, mas também não 

se intimidam em vestir saias coloridas e máscaras no meio da praça. As imagens da 

realidade e da ficção se fundem. Parece haver uma influência muito clara das artes 

perfomativas, e, se ali puséssemos uma câmera, o filme talvez não acusasse overcating 

nem gestos estilizados, nem perspectiva estática.       

 
Figura 84 - Orgia. Festival de Teatro de Curitiba, 2016. No centro, o ator Paulo Arcuri. Foto: Annelise 

Tazetto/Clix.  

  



197 

 

 

 

 

 

 
Figura 85 - Orgia. Recife, Parque 13 de Maio, 2017. Foto: Lucas Emanoel  

 

 

 
Figura 86 - Orgia: Parque Trianon, SP, 2016. Foto: divulgação. 

  



198 

 

 

 

 

 
Figura 87 - Hysteria, Direção: Luiz Fernando Marques, Grupo XIX, 2007. 

 

 

 
Figura 88- Arrufos. Direção: Luiz Fernando Marques, Grupo XIX de teatro, 2009. 

 



199 

 

 

 

 
Figura 89 - Plínio Maciel, em Na beira. Direção: Rodrigo Dourado. Recife, 2016  

 

 
Figura 90 - Hilda Torres, em Mulher independente. Direção: Jorge Clésio. Casa Outrora, Recife. 

  



200 

 

 

 

 
Figura 91 - O livro de Jó. Direção: Antônio Araújo. Teatro da Vertigem, 1995. 

  



201 

 

 

 

Deveríamos pensar essas formas-teatro como impregnadas por uma perspectiva 

cinematográfica? Talvez sim. Lembrando a afirmação de Bazin de que o cinema 

modificou a nossa percepção de verossimilhança na interpretação (2014, p.196-197), 

poderíamos acrescentar que o cinema aguça no teatro um novo-velho desejo pelos 

espaços abertos e por outras impressões de realidade/teatralidade. Além disso, a 

despeito das perspectivas antagonistas, a troca e a colaboração entre os dois meios 

sempre conviveu com os ritos de pureza. E inúmeros artistas de cinema e de teatro se 

formaram nesse intercâmbio, como nos fala Beatrice Picon-Vallin: 

Muitos cineastas nutriram-se de seu trabalho no palco, que alternavam 

com o trabalho por trás das câmeras naturalmente – Visconti, Bergman, 

casos exemplares -, ou por força das circunstâncias – do exílio, por 

exemplo, como foi o caso de Pintilie. Hoje o cinema se tomou a memória, 

o vivido, a um só tempo pessoal, quase íntimo, e coletivo, comum, de 

várias gerações de diretores de teatro, que formaram sua sensibilidade e 

aprenderam urna parte de sua profissão e de sua arte nas salas de cinema. 

No início, também o teatro representara um reservatório de formas, de 

situações e de mitos para os cineastas, particularmente para aqueles, 

dentre os que produziam nos EUA, que tinham emigrado da Europa para 

o Novo Mundo (2008, p.152). 

Essa memória fílmica, sem dúvida, é uma enorme influência no “Século do 

cinema”, conforme título do livro de Glauber Rocha. O modo como enxergamos a 

imagem e o som dificilmente seria o mesmo após tantas décadas de imersão no mundo 

líquido que torna o olhar-ouvir uma atividade com incrível capacidade de absorção. 

Voltando ao relato de Eisenstein, lembro que ao enxergar o cenário real como algo que 

não cabia no teatro, o cineasta se referia àquela forma específica que fora composta para 

a caixa cênica. Poderíamos também pensar se o gesto, os figurinos e a maquiagem na 

referida encenação foram pensados para aquele espaço ou se foram simplesmente 

enxertados nele. Mais do que dizer que o espaço real não era da conta do teatro, talvez 

devêssemos pensar se o todo daquela encenação foi criado em conjunção com esse 

espaço. Entre um gesto de um ator que está no Teatro de Santa Isabel e o daquele que 

está no Teatro Joaquim Cardozo (50 lugares) deve haver uma diferença de modulagem 

ou ele possivelmente não expressará o que pretende. Cada projeto, cada espaço, cada 

realidade demandam modulações que estão muito além das categorizações real/teatral.  

As oposições entre realidade e ficção; verdadeiro e falso; ser e parecer 

reverberam, portanto, quando tratamos das costumeiras disjunções entre o teatro e o 

cinema. Na perspectiva de que o cinema mostraria (ou deveria mostrar) o mundo de 

modo muito próximo ao que “ele é”, o teatro parece expor um mundo maquiado ou 

“fake”, de acordo com a linguagem corrente. Mas há ainda outra perspectiva, mais usual 



202 

 

 

 

entre as pessoas que fazem teatro, segundo a qual a realidade e/ou verdade se dariam 

pela presença ao vivo dos atores perante o público. O contato e a partilha do mesmo 

tempo e espaço entre obra e espectadores seriam os elementos dessa realidade no teatro 

e do teatro, esteja ou não a obra em questão vinculada a uma estética realista. 

Trata-se, portanto, de perspectivas distintas do que seria essa realidade/ verdade, 

ou, de diferentes efeitos de real. Na perspectiva do teatro, seu caráter público, presencial 

faz do corpo e da expressão do ator em contato com o público no mesmo tempo-espaço 

seu território identitário: sua verdade e realidade. No caso do cinema, essa verdade é 

frequentemente evocada a partir da ideia de que este mostra (ou pode mostrar), com um 

mínimo de distorção a vida, o mundo e a realidade. Razão pela qual muitos diretores 

recorrem aos chamados não-atores, grosso modo, pessoas que possuem características 

muito próximas as das personagens evocadas no filme e cujo objetivo é agir diante das 

câmeras, a partir das circunstâncias dadas pelo roteiro. 

No entanto, como vimos neste tópico, as práticas do teatro e do cinema não 

podem ser reduzidas a esta ou aquela categoria. Mesmo que por vezes repitamos 

determinadas características como a realizar ritos identitários: “o cinema é realista”, “o 

teatro deve ser teatral” a realidade dessas formas é muito mais diversa, complexa e 

desafiadora. Os efeitos de real são muitos, os de teatralidade também e muitas vezes 

para se produzir um efeito de real, podemos desnudar a teatralidade presente no 

cotidiano e para produzir o efeito de uma teatralidade menos opaca, recorro a figurinos, 

espaços e interpretação que pareçam mais próximos de algo que se pareça, perante certo 

público, ao cotidiano.    

No próximo tópico busco discutir algumas imagens do real para continuar a 

discussão a respeito das afinidades e distâncias do teatro e do cinema com nossas 

impressões de realidade.   

 

6.2 Imagens e Performances do Real 

“Não presumo que vocês sejam como eu vos represento. Já disse que vocês 

também não são aquele um tal como o representam para vocês próprios, mas 

muitos ao mesmo tempo, segundo todas as vossas possibilidades de ser e os 

acasos, as relações e as circunstâncias. Então, que mal é que eu vos fiz? 

Vocês é que me fazem mal, julgando que eu não possa ter outra realidade 

fora da que vocês me dão e que é apenas vossa, acreditem, uma ideia que 

vocês fizeram de mim, uma possibilidade de ser como vocês a sentem, como 

vos parece, como intimamente a reconhecem possível, já que daquilo que eu 

posso ser para mim, não só não podem saber nada, como eu mesmo nada 

posso saber”. 

Luigi Pirandello, Um, Nenhum e Cem mil, 2001 



203 

 

 

 

A mera pretensão de sintetizar aqui as configurações da realidade na filosofia e 

na estética é temerária porque demanda a construção de um conhecimento muito mais 

vertical sobre o assunto do que o que foi desenvolvido, bem como também um espaço 

que não cabe nesta tese. Diante dessa impossibilidade o que resta é trabalhar com alguns 

fragmentos, com algumas imagens desse (s) real (is), selecionando elementos que 

sirvam minimamente à discussão das disjunções entre teatro e cinema.  

Para começar parto da perspectiva da realidade como um continuum (teoria da 

complexidade) que dificilmente poderia tratar as ideias de ficção, de sonho, de loucura 

ou de devaneio como irrealidades a priori. Nessa perspectiva os cortes e cicatrizes que 

impomos à carne desse real, simultaneamente palpável e impalpável, refletem os limites 

da nossa própria percepção e as categorizações às quais recorremos em nossas tentativas 

de entender o mundo. Nossas imagens de realidade estão/ estiveram presentes nos 

elementos da natureza
93

; na mudança (Heráclito) e na permanência (Parmênides); no 

mundo abstrato das ideias e da razão (Platão, Descartes, Hegel etc.); num real 

apreensível pela experiência sensorial (Aristóteles, Avicena, Locke, Hume); num 

mundo perceptível na articulação entre sensibilidade e entendimento (Kant); na 

compreensão de um real passível de mensuração e liberto da metafísica (Heidegger); na 

busca de um ‘real’ fundado em sua representação mimética (Auerbach); no apontar do 

abismo existente entre o mundo e sua representação ou entre as palavras e as coisas 

(Foucault); na denúncia de um mundo de simulacros e de simulações, no qual as 

representações sufocam a realidade-mundo (Baudrillard); no real que emerge a partir do 

trauma (Lacan); no real como abjeto – aspecto que me é inerente, mas do qual preciso 

me livrar (Kristeva); num real como efeito da arte (Barthes). 

As imagens e corpus desses reais são inesgotáveis, mas, aparentemente, as 

operações mais usuais do conceito opõem uma constelação que combina as ideias de 

realidade-verdade-vida a uma outra composta de irrealidade-ficção-sonho etc. No 

Dicionário de Filosofia a primeira acepção de realidade seria: “o modo de ser fora da 

mente humana ou independentemente dela”, conceito que se contrapõe ao de 

irrealidade, o qual se vincula ao que está na mente, mas ainda não foi incorporado às 

coisas ou atualizado (ABBAGNANO, 2007, p. 842). O conceito opera nossa 

necessidade de distinguir aquilo que se manifesta no mundo físico daquilo que faz parte 

do mundo subjetivo. Talvez resida nessa problemática localização do que está fora e/ou 

                                                 
93

 Falo das teorias a respeito de como a vida teria iniciado. Para Tales de Mileto, a vida teria começado na 

água; para Anaxímenes de Mileto, o princípio teria se dado no ar.   



204 

 

 

 

dentro da mente humana que esteja um dos entraves para um mapeamento desse real, 

isso, é claro, para as perspectivas que creem nessa possível demarcação.  

No campo da estética os debates se debruçam sobre as possibilidades e 

dificuldades de representação da realidade. As teorias da Mímesis assumiram um papel 

preponderante no Ocidente buscando compreender os impulsos de representar o mundo 

com base em sua imitação. O conceito adquire caráter pejorativo em Platão para quem a 

arte é cópia do mundo que por sua vez é cópia de um mundo mais perfeito (o mundo 

das ideias). Com Aristóteles o sentido de cópia se desloca para um sentido de criação: 

na tentativa de imitar o mundo, o artista inevitavelmente cria. Tempos depois 

Schopenhauer verá “o mundo como vontade e representação”, sendo esta representação 

o resultado da vontade e do desejo de conhecimento. Mas a teoria da representação teria 

tido um pretenso fim – com a ascensão de obras modernistas que rompem com a 

representação direta do mundo sensível para trabalhar com imagens abstratas 

(abstracionismo), com desconstruções/reconstruções desse referente-mundo e 

considerando imagens subjetivas da realidade (cubismo, surrealismo, expressionismo, 

impressionismo). Esses movimentos de suposta ruptura com o real se criaram em 

conjunção contínua com certo horizonte das ideias – a epistéme, os conceitos, os valores 

vigentes em seus contextos históricos. A descoberta do inconsciente por Freud, o estudo 

do mundo dos sonhos (Jung) e da loucura (Foucault) fomentam fortes impactos em 

nossas imagens do mundo.  

Um universo de duplos se proliferou na literatura, no cinema, no teatro e nas 

artes plásticas como a representar/apresentar
94

 um real desdobrado, dizendo da 

coexistência entre realidades (sonho, devaneio, embriaguez, loucura). O psiquismo 

organiza e substitui, em parte, aquilo que no mundo antigo e medieval era da ordem do 

espiritual, em uma necessidade, talvez, de conciliar a ciência com as searas do invisível, 

geralmente rebeldes às categorizações. As teorias do imaginário ganham espaço 

(Bachelard, Durand, Maffesoli, Corbin) e essa subjetividade impregna as formas de 

representar o mundo e a realidade, em obras que passam a incorporar as visões de 

‘dentro’ como forma de apreender/criar outras camadas de real.   

Essas mudanças na concepção de realidade fomentam e são fomentadas pela tal 

crise da representação (nas grandes narrativas do mundo e nas artes, quando será 

questionada a necessidade de representar o real). A consciência de uma cisão entre a 

                                                 
94

 Tomando aqui a obra como realidade. 



205 

 

 

 

representação e o mundo – tematizada no célebre As palavras e as coisas, de Foucault – 

leva muitas das formas artísticas a se debruçarem em uma autorreflexividade (um 

dobrar-se sobre suas materialidades e sobre seus métodos) como a tentar algo, talvez, 

mais palpável que o referente que estaria ‘fora’ da obra mesma.  As materialidades, os 

métodos e os processos artísticos passam a ser incorporados e pensados no interior 

dessas obras, as quais tematizam sua própria diferença em relação ao referente-mundo 

(como nos teatros épicos e nos filmes das nouvelles vagues, citados acima). 

Nas últimas décadas tem se falado em uma volta do real. Em busca do real 

perdido, de Alain Badiou, fala que na sociedade atual a perspectiva do real é usada de 

forma impositiva, em uma ideia de que a realidade é a economia/o mercado. O autor 

questiona essa prática-pensamento argumentando quão arbitrárias e mutáveis seriam as 

leis dessa economia. Debatendo sobre o que chama “anedota da morte de Moliére
95

”, 

Badiou chega à conclusão que “só se chega ao real desmascarando-o”, e afirma que “a 

máscara deve ser arrancada enquanto semblante, mas, a fim de chegar ao real nu – 

desmascarado –, é preciso também reconhecer a nudez da máscara, é preciso levar em 

conta o fato de que a própria máscara exige que a tenham por real” (2012, p. 16-17). 

      
Figura 92 – Óleo sobre tela, de René Magritte  

                                                 
95

 O ator e dramaturgo Jean Baptiste Poquelin, mais conhecido como Moliére, morreu durante a 

apresentação de seu espetáculo O doente imaginário , fato que leva Badiou a pensar o real como algo que 

frustra a representação (2017, p. 15-16). 



206 

 

 

 

A necessidade de reconhecer a realidade da máscara, “sua nudez”, equivale a 

dizer que é da ordem da realidade o performar/performatizar. A emergência da 

performance como conceito no campo antropológico e como forma de expressão 

(performance art) no campo das artes e da cultura (já que uma de suas bandeiras é a não 

separação entre arte e vida) parece dizer da demanda por falar de nossas interações 

mediadas, em uma sociedade em que o persuadir e o seduzir o outro são tanto uma 

questão instintiva quanto uma necessidade de sobrevivência.  

Para Richard Schechner o conceito de performance está baseado na ideia do 

“comportamento restaurado”, segundo o qual estamos sempre ensaiando as ações que 

repetimos em diferentes eventos :  

Performances marcam identidades, dobram o tempo, remodulam e 

adornam o corpo, e contam estórias. Performances – de arte, rituais, ou da 

vida cotidiana – são “comportamentos restaurados”, “comportamentos 

duas vezes experenciados”, ações realizadas para as quais as pessoas 

treinam e ensaiam. Assim, fica claro que, para realizar arte, isto envolve 

treino e ensaio. Mas a vida cotidiana também envolve anos de treino e de 

prática, de aprender determinadas porções de comportamentos culturais, 

de ajustar e atuar os papéis da vida de alguém em relação às 

circunstâncias sociais e pessoais. (2006, p.28-29).  

No sentido antropológico, portanto, a performance se refere a esses 

comportamentos aprendidos e ensaiados – não mais num sentido do falso, do hipócrita, 

mas no sentido de um impulso natural (que se assemelha à ideia de Evreinov de 

teatralidade), de agir sobre o outro. Já o conceito de performance como arte se refere às 

formas que se destacaram nos anos de 1960 e de 1970  e que se aproximam do 

happennig, questionando a institucionalização da arte e problematizando as fronteiras 

bem demarcadas entre realidade e ficção, entre vida e arte e entre os diversos meios de 

expressão. O campo da performance como arte vem ganhando enorme espaço desde 

então e boa parte das artes ditas contemporâneas têm sido permeáveis a essa influência.  

No campo do teatro Hans-Thies Lehmann fala do estreitamento das relações 

entre o teatro e a performance, afirmando que: 

[...] é possível entender o teatro pós-dramático como uma tentativa de 

conceitualizar a arte no sentido de propor não uma representação, mas 

uma experiência do real (tempo, espaço, corpo) que visa ser imediata: 

teatro conceitual. A imediatidade de toda uma experiência compartilhada 

por artistas e público se encontra no centro da “arte performática” (2007, 

p.223).  

Comentando ainda a respeito da relação teatro-performance, diz Lehmann: 

A performance se aproxima do teatro ao explorar estruturas audiovisuais 

elaboradas, ao expandir o uso das tecnologias midiáticas e ao alargar seus 

processos no espaço e no tempo. Já o teatro experimental se “encurta” 



207 

 

 

 

sob a influência de ritmos de percepção mais acelerados, não mais se 

orientando pelo desdobramento psicológico das ações e dos personagens, 

ele pode se contentar com apresentações de uma hora ou menos. Do 

ponto de vista das artes plásticas, a arte performática se afirma como 

expansão da representação da realidade em imagem ou objeto por meio 

da dimensão temporal. Duração, instantaneidade, simultaneidade e 

irrepetibilidade se tornam experiências temporais em uma arte que não 

mais se limita a apresentar o resultado final de sua criação secreta, mas 

passa a valorizar o processo-tempo da constituição de imagens como um 

procedimento “teatral” (2007, p.224).   

A performance radicaliza a efemeridade que já era característica do teatro. E um 

dos modos de fazê-lo é deixando de lado os textos prévios e acabados como eixo de sua 

expressão. As artes da performance costumam recorrer a roteiros que marcam pontos 

pelos quais a ação deve passar, sendo que boa parte desse percurso estaria à deriva da 

relação público-performer. Um dos exemplos mais significativos para falar disso é a 

performance Rhytim 0 (1975), de Marina Abramovic, na qual a performer expõe 72 

objetos sobre uma mesa, colocando-se à disposição do público durante seis horas, para 

que este usasse os objetos no corpo da artista do modo que desejasse. Nesse período, 

Abramovic teve a roupa rasgada e uma arma apontada para seu pescoço entre outros 

flagelos e alguns afagos. O evento se converteu em uma espécie de experimento 

antropológico e ao mesmo tempo nos faz pensar até que ponto o público não se sentia 

‘convocado’ a usar os objetos expostos como algo que foi proposto por quem escolheu 

as regras do jogo: a própria artista. Outro dado interessante é que possivelmente este 

não seria um dos exemplos mais citados para falar do assunto se o corpo da artista não 

se tivesse tornado vítima da ação do público e do próprio jogo. A relação parece 

perversa, o sucesso da ação é decorrente da flagelação do corpo da performer, que se 

oferece em sacrifício. 



208 

 

 

 

     
Figura 93 - Imagens de Rhytim 0, 1974. 

Rhytim 0 serve para falar de uma característica importante da performance que 

tem forte influência sobre o teatro contemporâneo é a ideia de que o ator não seria mais 

aquele que representa um papel, mas o corpo que afeta e é afetado pelo público. Trata- 

-se de pensar mais em uma presença que se avizinha de uma não-atuação (ao menos no 

sentido tradicional dessa atuação), o ator não está ali como personagem, mas como 

pessoa que performa diante de outras pessoas. A separabilidade entre o que é real e o 

que é ficcional se torna bem mais difícil. Cito Lehman outra vez quando ele diz que “o 

ideal da arte performática é um processo real, que impõe emoções e acontece aqui e 

agora” (2007, p. 227).     

Em Segunda pele (2016), espetáculo-performance do pernambucano Coletivo 

Lugar Comum, a atriz-performer Maria Clara Camarotti expõe seu corpo nu e as 

cicatrizes de uma cirurgia para redução de peso. Contando suas experiências e os 

preconceitos sofridos por ser considerada acima do peso, Camarotti afirma que aqueles 

cortes começaram nos olhares dos outros. O texto dito foi escrito por ela com base em 

experiências vividas. Passou por uma construção e por ensaios. Não era um real que 

brota no aqui e agora de sua apresentação, mas tampouco me parece possível falar dele 

como ficção. Talvez aquelas cenas estejam mais próximas dos comportamentos 

restaurados de que fala Schechner (2003): a ação foi ensaiada e construída, assim como 

a vida o é, podendo, contudo, ser destruída/reconstruída/desconstruída a cada nova 

afecção. 



209 

 

 

 

Outro espetáculo que usa um procedimento parecido é Luzir é negro (2016), do 

grupo Teatro de Fronteira. Dirigido por Rodrigo Dourado a partir das vivências do ator- 

-performer Marconi Bispo, o espetáculo não tem um texto escrito, mas um roteiro a 

partir do qual Bispo narra suas vivências, seu convívio com o pai e com a mãe (imagens 

projetadas em fotografias) e os preconceitos sofridos por ser negro, homossexual e 

praticante do candomblé. O trabalho inclui uma intervenção do diretor que entrevista 

Bispo, perguntando-lhe a respeito de suas experiências no mercado publicitário e no 

cinema; algumas participações da plateia, como o momento em que esta é convocada a 

dar depoimentos sobre situações de preconceito, ou como o da reconstituição de uma 

peça publicitária na qual Bispo descobre que ganhou menos que um colega que realizou 

o mesmo trabalho, provavelmente por ter sido categorizado como “peão”, enquanto o 

outro era “engenheiro”. Combinando memórias familiares e íntimas às denúncias 

sociais de situações de preconceito, o trabalho também faz problemática a divisão entre 

realidade e ficção, tornando o conceito de performance, talvez, mais operativo para 

interpretá-lo. 

Em Cabeça: um documentário cênico (2016) o dramaturgo e diretor carioca 

Felipe Vidal constrói seu espetáculo em torno do lançamento, em 1986, do disco 

Cabeça de dinossauro, dos Titãs. Tomado como marco na vida dos oito atores, o disco 

é a plataforma a partir da qual eles contam memórias pessoais e mencionam fatos que 

ocorriam no país e no mundo, entre uma e outra execução das treze músicas do disco, 

interpretadas e tocadas ao vivo. As imagens projetadas de fotos e de algumas cenas 

relacionadas aos fatos narrados complementam o caráter de testemunho encenado. 

Práticas análogas se multiplicam em inúmeros espetáculos, os quais, além da 

influência das artes da performance, se autodenominam como “teatro documentário”. O 

drama documentário de Piscator assume novas configurações, nas quais a imagem 

audiovisual em movimento e/ou as fotografias frequentemente prestam testemunho das 

realidades que a obra quer buscar. Conceituando o termo, Patrice Pavis filia o teatro 

documentário ao drama histórico e afirma o quanto a influência dos meios de 

comunicação impulsiona uma reação contra a manipulação dos fatos, o que levaria essas 

formas-teatro a manipular também os fatos “para fins partidários” (1999, p. 387).  

Talvez a profusão de espetáculos que se autodenominam documentários ecoe 

essa volta do real e o apelo realista, citados acima. A influência e referência ao cinema 

são explícitas. E esse cinema muitas vezes comparece na presença audiovisual projetada 

de cenas da vida dos atores/performers, de circunstâncias e espaços mencionados, e 



210 

 

 

 

mesmo de filmes que compõem essa memória.       

No âmbito do cinema o debate em torno da tênue separabilidade entre o real e o 

ficcional, por vezes desdobrado em objetivo e subjetivo, também é recorrente. Isso é 

bastante perceptível, a partir das mutações sofridas pelo documentário nas últimas 

décadas. Percebendo que os critérios da imparcialidade, resguardados por uma voz em 

off  que costura entrevistas e imagens captadas, não são o bastante para mostrar 

determinados movimentos desse real, o documentário abre mão do mito de uma 

objetividade pura (própria do cientificismo positivista) para incorporar a opacidade de 

seus métodos. A ausência da voz-imagem do sujeito que se debruça sobre um 

tema/objeto/sujeito, ao invés de garantir essa imparcialidade, é percebida como um 

mascarar dessa realidade. Denunciado o ilusionismo do mito da objetividade 

(movimento que se aproxima do teatro épico e das nouvelles vagues) resta desmascarar 

a máscara enquanto semblante, como defende Badiou.  

Muitos dos mais significativos documentários brasileiros das últimas décadas 

incorporaram suas opacidades, expondo suas autorias e discutindo questões que 

permaneceriam sob o tapete nos métodos do documentário clássico. Como Eduardo 

Coutinho (1933-2014) nos mostraria as porosidades entre o real e o ficcional em Jogo 

de cena (2007), se não montasse a estrutura a partir da qual algumas atrizes interpretam 

depoimentos de mulheres que viveram aquelas histórias, jogando também com atrizes 

menos conhecidas (o que nos deixa em dúvida de quem realmente é a dona daquela 

experiência)? O diretor abre o seu olho-câmera para a realidade da própria 

interpretação, ao mostrar Fernanda Torres dizendo que não conseguiu interpretar o 

texto-depoimento que tinha sido designado a ela e também quando mostra Andrea 

Beltrão não contendo o choro ao interpretar a memória de uma mulher que perdera o 

filho. Perguntada por Coutinho se ela tinha programado aquele choro, a atriz responde 

que não, que queria ter feito como “a personagem real” que, segundo as palavras da 

mesma, teria sido impressionantemente “estoica”. O efeito do depoimento daquela 

mulher atingiu, portanto, ‘a pessoa real’ da atriz, a qual, neste momento, deixa de 

desempenhar o seu papel, expondo sentimentos que a assaltaram, que a pegaram de 

surpresa durante o seu fazer. Expostas em suas fragilidades ( e por terem sofrido o efeito 

de real no depoimento daquelas mulheres), as atrizes oferecem, além da própria 

interpretação, um depoimento. Em Jogo de Cena a interpretação surge, portanto, como 

algo a ser observado, como referente-mundo, como uma instância do real. 

Também Santiago (2007) a voz autoral e os urdimentos do próprio 



211 

 

 

 

documentário precisaram ser expostos para que uma determinada realidade fosse 

encontrada. Como pensar esse filme sem a voz do diretor (João Moreira Salles), que se 

surpreendeu em seu próprio autoritarismo, negando olhos e ouvidos do seu filme ao que 

o seu entrevistado (simultaneamente objeto e sujeito) queria mostrar? Se João Moreira 

Salles não tivesse se flagrado em uma condução coercitiva da pessoa que ele se 

dispusera a mostrar, e se não tivesse tido a coragem de se mostrar também (expor os 

andaimes da obra), provavelmente os aspectos mais reveladores do filme ficariam 

ocultos em nome de uma objetividade (ilusória?) sob a forma de narração em off. 

Segundo Bill Nichols (1942), desnudando o processo de produção, os 

documentários das últimas décadas apenas tornam explícito aquilo que já estava 

implícito: “os documentários sempre foram formas de representação, nunca janelas 

transparentes para a realidade; o cineasta sempre foi um participante-testemunha e um 

ativo-fabricado de significado, um produtor de discurso cinematográfico e não um 

repórter neutro e onisciente da verdade das coisas” (Apud DA-RIN, 2004, p. 170).  

Se o documentário e mesmo os filmes que partem, grosso modo, de uma ficção 

tornaram-se tantas vezes autorreflexivos, expondo seus urdimentos e suas encenações 

para abordar o espectador, de modo a mostrar não apenas o quadro, mas também a 

perspectiva, os jogos de cena, e as teatralidades inerentes a esse real; se muitas formas- 

-teatro buscam os espaços reais (abertos, públicos, fechados, intimistas) fazem uso de 

interpretações minimalistas, de depoimentos e memórias dos atores e se avizinha da 

performance, aproximando-se mesmo de uma não-atuação, o que resta da oposição mais 

ou menos fantasiosa que separava o teatro e o cinema sob o viés da realidade?  

 

6.3 Uma síntese complexa 

 

Além das problematizações trazidas pelo mundo das formas, as noções de 

tempo, de espaço, de identidade e de realidade vêm ganhando uma pluralidade de 

sentidos com as chamadas ciências da complexidade. No ensaio Filosofia natural do 

objeto complexo, o físico carioca Luís Alberto de Oliveira afirma que a emergência de 

um novo objeto na ciência estaria ligada “a renovação e substituição de uma série de 

noções que usávamos, na cultura da modernidade, para operar o que chamamos 

realidade” (2003, p.191). Dentre essas noções que teriam entrado em crise, Oliveira 

destaca: o tempo cronal e a ideia de indivíduo finalizado. No quesito tempo, de acordo 

com o autor, teria havido a substituição da noção do “tempo global, exterior, universal e 

único (herdada do Tempo Absoluto proposto por Newton) [...] pela de um leque de 



212 

 

 

 

temporalidades, uma tessitura de modos de temporalização que se imbricam uns aos 

outros de forma a produzir o campo de consistências que costumamos chamar de 

mundo” (2003, p. 192). No que se refere ao indivíduo este deixaria de ser o foco e o 

eixo das pesquisas, passando a ser considerado: “uma realidade relativa, uma certa fase 

do ser, que supõe antes dele uma outra realidade, pré-indiviual; e que mesmo após a 

individuação não existe isoladamente por si só” ( 2003, p.193). O resultado de todos 

esses abalos no modo como concebemos o mundo seria que: 

O que estamos acostumados a chamar realidade – o domínio dos 

indivíduos existentes – teria ganho espessura, a espessura de um real 

virtual, um substrato de potencialidades. O real atual, personificado pelos 

corpos substanciais estáveis, sucedendo instantaneamente ao longo de 

uma infindável linha cronal e representado por um espectador plenamente 

cognoscente, repousaria sobre esse outro real tectônico, esse oceano 

inferior que suportaria e daria as condições de possibilidade da própria 

existência: dito de outro modo, o existir se apoiaria sobre um “pré-

existir” (2003, p.195, grifo do autor) 

Pensar as identidades e as imagens do real na via da complexidade é pensar que 

muitas das formas que enxergamos bem separadas e das categorias que supomos 

estarem bem demarcadas se relacionam continuamente com aquilo que está fora dessa 

demarcação: o real manifesto está em comunicação com esse oceano que lhe nutre e 

pré-existe. Se o que é sólido se desmancha no ar, segundo a célebre frase de Marx, o 

que é impalpável também ganha concretude. A ficção, o sonho, o devaneio e as 

encenações nossas de cada dia são partes inalienáveis desse real, que é reconfigurado 

continuamente. Cada nova mídia instaura outras formas de convívio e inscreve novos 

desenhos nessas paisagens de realidade e de identidade e são ao mesmo tempo 

impulsionadoras e reflexos dos nossos imaginários do real.  

Diante de todos os impactos causados pelo convívio com um ciberespaço, com 

suas formas de relação via web, pelos jogos e as realidades virtuais e com as 

intervenções no corpo humano (próteses, marcapassos, transplantes, plásticas que 

redesenham face e corpo) poderíamos perguntar se e de que modos as imagens das 

realidades e/ou das irrealidades podem demarcar o cinema e o teatro em territórios 

distintos. Desdobrando a questão, pergunto se o imbricamento entre o que se supunha 

separado (real/irreal) reforça a ideia da convivência entre o cinema e o teatro (tanto em 

suas formas híbridas quanto sob formas separadas, mas com muitos pontos de contato). 

Além desse contato e dessas fricções entre os dois campos serem um dado de 

‘realidade’, uma constatação perante a existência de tantos híbridos, podemos também 

enxergar essas conjunções como produtoras de estéticas do heterogêneo, como a 



213 

 

 

 

dissonância aqui proposta. 

Pensar as formas-cinema e as formas-teatro dentro dessas paisagens e segundo a 

perspectiva da complexidade é pensá-las como dois imensos oceanos de possibilidades 

que emergem como os materiais com os quais temos contato: espetáculos, filmes, 

performances, produtos híbridos, provocantes de impressões de realidade e /ou de 

teatralidade.  Das disjunções entre o real e o teatral, ou, entre uma estética que fornece 

uma “impressão de realidade” (BERNADET, 1980, p.125), e outra que seria “um real 

empenhado em fingir o irreal” (METZ, 2010, p.27), podemos falar em características 

que lhes são constituintes segundo o viés da realidade? Se “a realidade total do 

espetáculo é mais forte no teatro que no cinema, mas a porção de realidade de que pode 

dispor a ficção é maior no cinema do que no teatro” (METZ, 2010, p.27) teríamos aí 

uma característica substantiva, que parece resistir às mutabilidades das várias formas-

cinema e das diversas formas-teatro? 

Parece-me que há, sim, nessa materialidade líquida dos filmes, nesse vínculo 

simultaneamente real e fantasiado com um caráter indicial, com sua capacidade de 

mostrar-representar-criar o referente-mundo/ os muitos referentes-mundos, uma 

característica própria ao cinema. E há nessa característica algo que confere enorme 

poder de persuasão a essas testemunhas-filmes: ganhem elas o nome documentário, 

ficção, docuficção ou nos colocando embaraçados ante a dificuldade de categorizá-los. 

Parece-me que há, sim, no teatro – e mesmo nos espetáculos que não interpelam 

diretamente o público, buscando criar uma ilusão ou impressão de realidade – um traço 

que o afirma a partir do encontro entre corpos mais ou menos mediados, e no qual os 

riscos e a afectabilidade do estar em público estão sempre presentes
96

 e talvez essa 

realidade seja um dos maiores efeitos do teatral.  

Mas, volto a repetir, não me parece pertinente tratar a questão como simples 

vocação ou falta de vocação para a realidade e /ou para a teatralidade. São distintos os 

efeitos do real e são distintos os efeitos do teatral e estes podem ser combinados em 

variáveis infinitas pelos processos-teatro e pelos processos-cinema, em que pesem as 

singularidades de cada meio. Não se trata de opor a transparência e a opacidade de uma 

encenação, nem de contrapor uma interpretação do cinema (minimalista) a uma 

interpretação de teatro (larga e explícita como máscara). Como continuar afirmando isso 

em meio a tantas formas que não cabem nessas demarcações? 

                                                 
96

 Trata-se do vínculo entre o teatral e o público discutido no capítulo anterior. 



214 

 

 

 

No espectro dos teatros que se criam em relação às ideias/apelos de realidade 

estão: os espetáculos que procuravam/procuram compor cenários como excertos do 

mundo no palco (reverberando o impulso historicista surgido nos fins do século XIX); 

as formas teatrais que buscam espaços cuja significação agrega valor de realidade à 

obra; os inúmeros trabalhos que trazem uma interpretação intimista ou minimalista, 

esfumaçando o caráter de artifício (teatro domiciliar
97

); aqueles que utilizam histórias 

vividas pelos atores como eixo dramatúrgico; algumas das formas que usam o teatro 

para intervir na realidade (como o Teatro do Invisível
98

, de Augusto Boal); ou mesmo 

naqueles que incorporam os procedimentos da performance  e nos quais os performers 

não representariam personagens, mas viveriam circunstâncias efêmeras comumente 

sobre territórios híbridos entre os meios, numa busca por implodir as separações entre 

realidade e ficção. E mesmo que se argumente que a performance não é teatro seria 

difícil negar o quanto suas práticas influenciam as práticas do teatro contemporâneo. 

Nos espectros dos cinemas que se compõem junto aos efeitos da teatralidade 

falam Méliés, Murnau, Welles, Renoir, Bergman, Resnais, Rivette, Straub-Huillet, 

Cukor, Yasujiro Ozu, Cassavetes, Fellini, Polanski, Rohmer, Trier, Greenway, 

Eisenstein, Cukor, Ettore Scola, Fassbinder, Carmelo Bene, os irmãos Taviani, Ghatak, 

Sacha Guitry entre tantos outros. Dentre tantas teatralidades do cinema, o teatro pode 

emergir como erupção de um real recalcado na interpretação, na encenação que se 

explicita como tal, em estruturas narrativas que lembram a construção de uma peça de 

teatro, em figurinos ou mesmo em posicionamentos de câmera que trabalham com 

profundidade de campo e planos sequências, de modo a nos lembrar, o tempo 

aparentemente não trucado do espetáculo.  

As impressões de teatralidade e de realidade se combinam em um continuum 

complexo. Um organismo que ora vemos como um corpo bem delimitado, ora 

enxergamos híbrido como o centauro de Pasolini. Corpos de uma teatral realidade que 

me assaltam (suor e pulsação); corpos filmados de um real que se teatraliza e se projeta 

(imagens e sons). São múltiplos, anfíbios e dissonantes os corpos do real.        

 

                                                 
97

 No Recife essa prática ganha espaço em 2014, quando espaços como o Teatro de Quinta, da atriz 

Márcia Cruz, o Três de Copas (Flávia Gomes, Kellen Linck e Ricardo Maciel) e Casa Outrora (Jorge 

Clésio) entre outros trazem espetáculos intimistas realizados para poucos espectadores e buscando um 

apelo distinto do teatro institucionalizado. Os grupos Teatro de Fronteira e Hazzô também participaram 

ativamente desse movimento.  
98

 Consiste na realização de uma cena em espaços públicos nos quais os passantes não são informados que 

se trata de uma encenação. Acreditando ser aquilo realidade os espectadores seriam levados a refletir 

sobre determinado assunto ou questão. 



215 

 

 

 

 

 
Figura 94 - “Talvez isso não seja uma peça. Talvez não seja um filme também. Ou talvez sejam as duas 

coisas ao mesmo tempo” 

E se elas fossem para Moscou?, Christiane Jatahy, 2014. 

Atrizes: Isabel Teixeira e Júlia Bernat  

 

  



216 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DISSONÂNCIA 

 

Encontro de duas notas que não se enquadram na harmonia 

convencional. No período áureo da música tonal, esse choque, 

utilizado para dar sabor à música, era logo resolvido dentro das 

regras da harmonia. A música mais moderna, de Debussy em 

diante, emancipou as dissonâncias, na mesma medida em que 

abandonava o conceito de tonalidade, e a isso corresponde uma 

tolerância cada vez maior do ouvido moderno em relação ao que 

outros séculos consideraram “dissonante”. Nesse sentido, é melhor 

ver na dissonância um ponto de tensão (e portanto de dinamismo)” 

(ISAACS; MARTIN, 1985, p.104). 

  



217 

 

 

 

7 A DISSONÂNCIA COMO ESTÉTICA DE CONVIVÊNCIA   

A dissonância fala de um encontro entre duas notas que não se casam 

perfeitamente entre si. Há uma aspereza, uma quase desafinação que faz estranhar o 

ouvido habituado a certas tonalidades/modalidades de intervalo. E essa aspereza é tanto 

maior quanto maior é a proximidade dos intervalos na escala. A história da música 

ocidental mostra momentos em que se acreditou que essa tensão devia ser rapidamente 

resolvida e ‘harmonizada’, mas também mostra que os efeitos de dissonância, com o 

passar do tempo e das mutações das formas, são incorporados ao sentido da harmonia. 

Aos acordes consonantes (concordantes) são acrescidos os acordes dissonantes (que 

fazem soar uma tensão e instauram uma espécie de instabilidade dentro do cosmos 

sonoro), os quais confeririam mais dinâmica à música.  

Proponho interpretar o cinema e o teatro como dois imensos contingentes que 

eventualmente podem soar dissonantes quando apresentados em conjunção. Trazida 

aqui como metáfora, como imagem para interpretar a história conflituosa do teatro e do 

cinema em relação, essa dissonância não é um efeito que pode ser medido ou uma 

categoria que possa simplesmente ser aplicada a qualquer intersecção entre cinema e 

teatro. Assim, como a sensação sonora de dissonância varia conforme os hábitos 

musicais de cada cultura, de cada tempo – e mesmo de cada indivíduo –, a sensação de 

aspereza perante as conjunções entre cinema e teatro também será bastante variável. A 

pertinência e/ou impertinência de interpretar as relações entre o teatro e o cinema com 

base nessa metáfora precisa(m) ser avaliada(s) caso a caso.  

Em que pese essa relativa imprecisão, falar em dissonância me parece útil para 

operar a ideia de uma convivência tensa e, por isso mesmo, produtora de movimento e 

potencialmente provocadora de uma reinvenção das identidades mais usuais do cinema 

e do teatro. A dissonância fala de uma estética do heterogêneo e também da beleza de 

fazer uma forma encarar outras formas, que em princípio seriam uma espécie de ruído, 

um desestabilizador de sua identidade (As duas cabeças de Alexandre que se fitam).  

A hipótese da tensão identitária se reforçou ao longo da pesquisa. Em seus 

processos de construção e desconstrução o fato de cinema e teatro possuírem tantos 

elementos em comum – atores, encenação, texto, iluminação, música e design de som, 

cenários e locações (reais e/ou construídos) – cria uma extensa zona fronteiriça entre 

eles, zona esta que obviamente aumenta seus pontos de fricção. Ao mesmo tempo as 

materialidades do cinema e do teatro são bem distintas. O modo como cada uma dessas 

formas acessa seus espectadores, também.  



218 

 

 

 

O cinema inaugura outro modo de convívio com a imagem e o som em 

movimento. Sua materialidade líquida e sua capacidade plástica de mexer com as 

escalas das imagens, e de estar em todos os lugares (os olhos-ouvidos da câmera 

mostram o corpo por dentro, os corpos celestes, o fundo do oceano) lhe confere uma 

enorme capacidade de persuasão-absorção. Além disso, o cinema é memória. É a 

capacidade de contemplar ‘o passado’ – seja ele colhido ‘diretamente’ da vida ou 

mediado por uma encenação. Os filmes mexeram com nossas ideias de verossimilhança 

(BAZIN, 2005) e foram/são comemorados como instrumentos ímpares para captar o 

real ou causar uma impressão de realidade. 

No teatro os corpos (dos atores e dos espectadores) se apresentam sólidos, 

territorializados (DUBATTI, 2007), ao menos no aspecto mais estável de sua 

identidade. Esse encontro demasiadamente humano se dá sob os riscos do tempo 

presente (comprimido entre o passado e o futuro), em uma afectabilidade em duas vias: 

da cena para o público, do público para a cena. O “apare-cer aí da coisa” (GUÉNOUN, 

2003, p. 68) e sua fenomenalidade são a realidade e a identidade das formas-teatro em 

seu sentido mais usual. Nesse encontro estão pautadas as belezas, os incômodos e as 

afecções do que chamamos teatro. 

Se esses são os aspectos mais estáveis das formas-cinema e das formas-teatro 

não podemos esquecer que mesmo esses aspectos são tensionados por formas que 

forçam uma espécie de torsão nessas identidades. As animações realizadas com 

desenhos, pinturas, bonecos e objetos (à exceção dos fotofilmes feitos com base em 

imagens ‘reais’) se descolam da identidade-cinema como fotografia em fluxo da 

realidade. O caráter de criação de mundos se exacerba e distancia esses cinemas do 

atributo de uma indicialidade mais explícita. Os filmes em stop motion evidenciam os 

hiatos presentes no fluxo (aparente) do ser cinema. O Live Cinema se desloca rumo às 

artes presenciais, aproximando o cineasta do performer, do VJ/DJ que manipula e 

modela imagens e sons ao vivo. Nessa borda da identidade-cinema o caráter de 

perfectibilidade conquistado pelos filmes se abre aos riscos do presente, criando outra 

forma de conexão com o público que se funda nesse caráter presencial. Além disso, há 

inúmeros outros experimentos com a imagem em movimento que nos provocam a 

pensar outras identidades-cinema, como as instalações audiovisuais, por exemplo. 

Já o teatro é constantemente questionado com o aparecimento de novas mídias, 

que instauram outros modos de convívio/tecnovívio (DUBATTI, 2007). A questão 

aparece ao longo de toda a sua história: o teatro de sombras (espécie de híbrido com o 



219 

 

 

 

cinema), o teatro de objetos e o teatro de bonecos já trazem uma espécie de mediação 

que torna algo indireta a relação ator-plateia. Com o radioteatro essa mediação se 

radicaliza: o teatro se torna onda sonora, mantendo um vínculo com o espectador a 

partir do tempo da transmissão ao vivo e de uma referência à dramaturgia. O teleteatro e 

o teatro virtual constituem outras formas de tensionamento, outros modos de buscar o 

convívio, mantendo algo que remete às formas-teatro: o desdobramento de uma imagem 

presente em outro espaço, o texto, as ideias de interpretação e de encenação, etc. 

Notórias aqui a mediação da câmera e a influência do cinema na fruição de uma 

imagem que se torna líquida nas telas da TV e/ou do computador.  

Não deixa de ser curioso pensar os tensionamentos que acontecem no interior 

mesmo (por mais problemática que seja essa separabilidade) das identidades-teatro e 

das identidades-cinema também pela metáfora da dissonância. Independente de as 

enxergamos em relação. Se pensarmos que uma única nota emite harmônicos – 

espectros de som que dão corpo àquela unidade – que lhes são consonantes e 

dissonantes, chegamos à ideia de que as identidades não são puras, mesmo quando as 

olhamos no interior de seu recorte. Cada indivíduo e cada forma de expressão se 

constituem como processos que dialogam com suas alteridades mesmas, dentro de um 

leque de temporalidades que poriam a existência em conexão com seu preexistir 

(OLIVEIRA, 2003) e com outros sistemas (LUHMANN, 2011). Os harmônicos 

(dissonantes e consonantes) seriam uma discordância de si mesmo, espécie de 

identidade fantasmática ou, em outras palavras, de uma alteridade virtual, espectral, no 

interior das identidades mesmas.  

Entendo que o teatro e o cinema se constituíram, um em relação ao outro, como 

a materialização dessa alteridade. Das proximidades e distâncias – reais e/ou 

imaginárias entre essas formas – constrói-se essa tensão identitária, segundo a qual 

caminhar em direção ao outro poderia significar o perder-se. E teria sido essa tensão 

identitária que demandou e demanda os ritos de proteção identitária, e as operações por 

disjunção.  

Da necessidade de se construir e de se manter como identidade, foram/são 

atribuídas características que seriam inerentes ao cinema ou ao teatro, algumas das quais 

busquei relativizar e problematizar ao longo desta tese, como a ideia de que o teatro é 

uma forma prioritariamente verbal em oposição ao cinema que se sonhou como escrita 



220 

 

 

 

da luz,
99

 a imagem do teatro como lugar da perspectiva fixa em oposição ao cinema 

(caracterizado pela ubiquidade da câmera), a perspectiva de que o cinema está 

vocacionado a encontrar a realidade enquanto o teatro seria o terreno do lúdico e do 

teatral, e a percepção de que existe uma forma de interpretar para cinema que se opõe à 

forma (no singular) de interpretar para teatro. Traço a seguir uma síntese das 

problematizações propostas neste percurso.  

Na luta pela especificidade dos meios, tão presente no modernismo, o cinema 

busca se afirmar como forma autônoma e passa a ver no teatro uma impureza 

(SONTAG, 1966), uma alteridade ameaçadora. Os antiteatralismos presentes ao longo 

da história e que emergiram com força no período modernista encontram no cinema um 

meio privilegiado para se precaver contra o teatro, contra a aura do ator (BENJAMIN, 

2012), contra uma arte que não seria arte pela imperfectibilidade (CRAIG, 2012), e 

contra o caráter público do teatro (NIETZSCHE, 2007; FRIED, 2002). Sonhando com 

um reino das imagens puras, o cinema viu nos letreiros do período do cinema mudo, na 

interpretação dos atores (pautadas na pantomima, na farsa e pensadas para outra 

espacialidade), nos cenários teatrais e na perspectiva fixa, os elementos de uma 

indesejável teatralidade. Com o advento do cinema sonoro – que aproxima ainda mais 

uma expressão da outra –, a zona de tensão aumenta. O estigma do teatro filmado passa 

a compor uma espécie de ferida identitária na história do cinema e do teatro em relação. 

Na perspectiva do cinema teria sido um retrocesso ao teatral; na perspectiva do teatro, o 

fantasma de uma despotencialização, um preço pago na luta contra a efemeridade. 

Ao mesmo tempo abalado e fascinado pela “irrupção brutal e ameaçadora de sua 

reprodução mecânica [..] ” (GUÉNOUN, 2003, p. 67), o teatro afirma sua 

‘originalidade’ (oposta ao caráter de reprodutibilidade dos filmes) na presença física do 

ator. Instituindo-se no tempo-espaço presente e partilhado com o público, algumas 

vertentes do teatro adquirem certa midiafobia, negando o fato de ser ele mesmo, uma 

mídia (PAVIS, 2010). Na procura por sua essência, impregnada por diversos desejos de 

revolução, o teatro vai se negar como mímesis do real, afirmando seu caráter de 

construção e de ludicidade. Também na luta por afirmar essa teatralidade o teatro se 

desenha como forma independente da literatura. O desejo por uma escrita da opsis 

habitou e habita também o teatro. 

O teatro sempre foi imagem, como tentei demonstrar no capítulo cinco. Se há 

                                                 
99

 Cf. nota 61. 



221 

 

 

 

uma tradição do teatro ocidental que esteve centrada na palavra, inúmeras outras formas 

conjugaram e conjugam uma teatralidade bem distinta. A máxima “show, don’t tell”, 

defendida nos cursos de roteiro para cinema, já estava presente na Arte Poética, de 

Aristóteles, que defendia que a tragédia devia ‘mostrar’ homens em ação, diferente da 

epopeia, pautada em narrativas. Os mimos e pantomimas, o teatro medieval, o teatro 

épico, o teatro da crueldade, os muitos teatros do Oriente (Nô, Kabuki, Ópera de 

Pequim etc.), o teatro-dança, o teatro pós-dramático, entre outros, têm na visualidade 

uma porção fundamental de suas composições. E se pensar um cinema sem imagem 

pareceria absurdo vale lembrar que o verbo e a sonoridade não estiveram tão ausentes, 

mesmo no período do cinema mudo
100

. Além dos mencionados letreiros (aos quais 

Aumont atribui uma teatralidade) havia as narrações e as trilhas sonoras produzidas ao 

vivo, sendo essa a origem do termo Live cinema. 

Entendo que a ferida do teatro filmado foi aberta, não pela ausência ou presença 

da palavra, mas porque o cinema se reduziu, em alguns desses filmes, a registro passivo 

de determinadas formas das quais o próprio teatro quis se livrar 

(AMIARD-CHEVREL,1990). Por vezes parece que essa ferida permanece aberta, 

ecoando a teatralidade da perspectiva fixa, dos gestos grandiloquentes e de uma 

verborragia estruturante, o que acentua a desconfiança entre as formas. Assim como no 

auge da música tonal a dissonância precisava ser convertida em ‘harmonia’, a ideia de 

teatro deveria ser varrida do território cinema, para que uma desejada identidade como 

forma pudesse acontecer. Seria preciso que fossem realizados filmes os quais correram 

potencialmente vários dos riscos de ser teatro filmado, como o MacBeth de Welles e o 

Hamlet de Olivier, mas que não se reduziram a ele, para que se vislumbrassem outras 

perspectivas. Atualmente, os chamados filmes de teatro incorporam a necessidade de 

traduzir o material teatro em seu encontro com o filme. O cinema não se encolhe para 

ser mero registro. Criando livremente a partir do teatro, ele daria testemunho de um 

outro encontro. De acordo com Beatrice Picon-Vallin:  

Quando ele se torna uma obra e não é apenas um trabalho de 

documentação, o filme de teatro é um filme, sem dúvida, mas dá 

testemunho – por intermédio dos atores – das duas artes: de seu 

                                                 
100

 No capítulo que discute a associação do verbo ao teatral tentei abordar de modo menos disjuntivo a 

própria separação entre imagem e palavra Mesmo que esteja ausente enquanto manifestação em uma 

determinada forma, a palavra é uma dimensão do humano, como afirmou Stella Telles (2015), ao que 

poderíamos acrescentar que a imagem também. Mesmo em uma pintura seria difícil pensar a ausência 

absoluta dessa dimensão verbal assim como é difícil pensar a ausência das imagens na literatura ou na 

música, por exemplo. Potencialmente ou virtualmente o verbo e a palavra provavelmente habitam todas 

as formas. 



222 

 

 

 

encontro, não de sua fusão (2008, p.162). 

Os filmes de teatro dificilmente estariam dentro da harmonia convencional dos 

filmes e/ou espetáculos. Parecem trazer uma potência dissonante por ser o encontro 

entre cinema e teatro, justamente ali onde o teatro é mais ele mesmo: durante sua 

performance perante um público. A memória do teatro filmado é mais direta. Vai 

depender da habilidade dessa criação fílmica, a transformação de um possível ruído em 

dissonância. De qualquer modo, os casos de intercâmbio são cada vez mais numerosos. 

O desejo de documentar o teatro passa a ser um interesse mútuo. No Brasil cineastas 

como Evaldo Mocarzel (BR-3, 2006), Tadeu Jungle (Cacilda!, Evoé – o retrato de um 

antropófago, em codireção com Elaine César), entre outros teriam voltado seu interesse 

para essa forma, na qual Peter Brook é uma referência (Marat/Sade, 1967; Rei Lear, 

1971; Mahabharatta, 1989).  

Do mesmo modo como tentei desconstruir a imagem do teatro como expressão 

fundada no verbo posta em oposição ao cinema como reino das imagens – pautada na 

polarização entre palavra e imagem –, tentei demonstrar que a imagem do teatro como 

lugar da perspectiva fixa também deveria ser relativizada. Como forma pautada nos 

corpos sólidos e no presente compartilhado com a plateia, parece óbvio que essa 

mobilidade do teatro será bastante reduzida em relação aos filmes. Mas a questão está 

longe de se reduzir à perspectiva fixa. Em primeiro lugar porque, perante a boca de 

cena, o espaço aberto do palco (mesmo que estejamos falando da caixa cênica italiana) 

permite ao espectador conduzir o seu olhar para este ou aquele detalhe, mesmo que o 

olho-câmera não tenha, em princípio, a possibilidade de se aproximar e aumentar ou 

diminuir o objeto enquadrado. Por isso quando se fala, no cinema, em produzir maior 

atividade no espectador, os cineastas usarão a profundidade de campo – oferecendo uma 

abertura na perspectiva do que é visto. Em segundo lugar, como discutido 

anteriormente, seria temerário reduzir as formas-teatro aos espetáculos que ocorrem 

dentro do palco italiano. Dei inúmeros exemplos de formas como os mistérios 

medievais, alguns espetáculos feitos na rua, espetáculos que propõem um percurso do 

espectador por espaços distintos, e muitas das formas do teatro contemporâneo 

(influenciadas pelo cinema) que utilizam espaços abertos, espaços públicos, o interior 

de casas e apartamentos, em um sem número de espacialidades diferentes.  

No cinema Yasojiro Ozu, Agnés Varda, Manoel de Oliveira, Béla Tarr, Hou 

Hsiao-Hsien, Abbas Kiarostami, entre tantos outros, por vezes usarão uma câmera quase 

fixa que se demora em alguns planos, realizando movimentos mínimos e/ou bastante 



223 

 

 

 

lentos. Não diria que o procedimento em si mesmo pode aludir a uma ideia de teatro. 

Mais uma vez seria necessária uma análise caso a caso. A questão é pensar que a 

ubiquidade da câmera pode incluir também sua quase fixidez. Os cineastas nos 

convidam a permanecer mais tempo em uma porção de imagens e de sons, como a 

propor uma temporalidade diferente do frenesi de imagens e sons com os quais somos 

bombardeados no dia a dia. É óbvio que o uso frequente dos planos fixos não anula a 

perspectiva do cinema como movimento, mas, talvez, simplesmente a tensione.  

Tais exemplos nos lembram de que determinadas características usualmente 

atribuídas ao teatro e/ou ao cinema não podem ser confundidas como qualidades 

inerentes e definidoras dessas formas, mas simplesmente como elementos que podem 

ou não fazer parte das mesmas. O teatro se move além da perspectiva fixa e o cinema 

pode se demorar bastante em uma. Não se tratam de aspectos substantivos, segundo a 

nomenclatura proposta nesta tese, mas de atributos que podem ou não fazer parte dessas 

formas.  

Por fim, a ideia de que o cinema seria um meio vocacionado a encontrar a 

realidade ou “às vezes o real” (AUMONT, 2012), enquanto o teatro seria um meio 

marcado pela teatralidade e pelas estilizações do gesto, é discutida.  

Segundo Jacques Aumont, a ideia do encontro entre o cinema e o real teria 

nascido “[...] grosso modo, depois da segunda guerra mundial, na crítica europeia e, 

sobretudo, francesa” (2012, p.13), estando essa ideia “no coração de uma estética do 

cinema – uma estética particular, mas que teve um impacto enorme” (AUMONT, 2012, 

p.13). Se essa perspectiva tem forte impacto sobre o cinema e se muitas formas-teatro 

buscaram sua essência em uma teatralidade distinta da representação direta do real, não 

é difícil imaginar que isso pôs as duas formas em dois fronts. Some-se a isso o fato de 

que a espacialidade da maioria das casas de espetáculo, das ruas e o contexto dos 

cabarés – por muito tempo locais onde se concentravam as apresentações teatrais – 

impunham uma gestualidade larga e fica fácil entender o porquê de tanto se falar em 

uma interpretação teatral, que seria oposta à interpretação do cinema. 

Por isso o ator, o corpo anfíbio entre os meios, será um dos pontos mais 

dissonantes na história da relação entre cinema e teatro. Na ânsia por encontrar certa 

imagem de realidade e de se proteger contra um indesejável teatro o cinematógrafo 

muitas vezes verá o ator com desconfiança a ponto de, segundo Jacqueline Nacache, 

ter-se acreditado que ele não é da conta do cinema (2005). No livro O ator de cinema – 

a pesquisa mais sólida que encontrei sobre o assunto –, Nacache discute como o ator foi 



224 

 

 

 

visto no meio como “empecilho” e afirma que um dos grandes fantasmas do cinema 

seria “fazer representar, não os atores, mas as pessoas; povoar o filme não com corpos 

de empréstimo, mas com corpos verdadeiros, jazida de vida sob controle da arte” (2005, 

p. 122). 

Mas como realizar esses cinemas do real com atores profissionais, cujos corpos 

foram vistos tantas vezes como uma espécie de encarnação da teatralidade? O desejo 

por colher fatias de realidade demanda dos cineastas a busca por ideias de interpretação 

que pareçam distintas das imagens do teatral. Lev Kulechov (1899-1970) defende a 

ideia de um ator-modelo, cujas expressões se tornam significantes, sobretudo, dentro do 

contexto em que se apresentam.
101

 Bresson vai retomar esse termo, argumentando que a 

menor expressão induzida pelo ator, quando aumentada pela lupa do cinematógrafo, 

evocaria os excessos do Kabuki (1975, p.23). Também é de Bresson a frase que afirma 

que “um ator está no cinematógrafo como em um país estrangeiro: não fala a língua” 

(1975, P.12). Hithcock tornou famosa a frase “todos os atores deveriam ser tratados 

como gado” (TRUFFAUT; SCOTT, 2004, p.140) e, retomando as ideias de Kulechov, 

ele argumenta que “o ator não deve fazer nada em um filme [...]. Deve ter uma atitude 

calma e natural – o que, aliás, não é tão simples assim – e deve aceitar ser utilizado e 

soberanamente integrado no filme pelo diretor e pela câmera” (Hithcock Apud 

AUMONT, 2004, p. 126).  

Eisenstein afirma que o auge da verdade, no palco, “aparece gritante na tela 

como caretas epiléticas, ou o tipo mais inacreditável de atuação exagerada” (2012, p. 

173), defendendo que, mesmo os maiores mestres do palco transformassem essa 

teatralidade em “uma vitalidade genuína na tela” (2012, p. 173). Para Antonioni “o ator 

de cinema não precisa compreender, mas simplesmente ser” (1961, s/p)
102

. O cineasta 

defende que o diretor deve revelar o mínimo de suas intenções, pois “o ator é uma 

espécie de Cavalo de Tróia na cidadela do diretor” (1961, s/p). Antonioni argumenta 

que o ator de cinema não deveria usar a inteligência, mas a imaginação e a intuição, e 

conclui suas reflexões com o seguinte trecho: 

                                                 
101

 As experiências em que o cineasta filma o rosto de um ator (que deveria ser “o mais inexpressivo 

possível” (AUMONT, 2012, p. 93), alternando-o com planos que mostram: uma comida, uma criança e 

um corpo de mulher, levariam o público a ver na mesma expressão: fome, ternura e desejo, conforme a 

associação entre os planos. A experiência ficou conhecida como Efeito Kulechov.   

102
 O texto Reflexões sobre o ator de cinema foi publicado originalmente na revista Film Culture, nº 22-

23, verão de 1961. Tradução de Rodrigo de Oliveira. O meu acesso foi por meio do site  

http://www.contracampo.com.br/88/artantonionireflexoes.htm, que não apresenta numeração de páginas. 

http://www.contracampo.com.br/88/artantonionireflexoes.htm


225 

 

 

 

Eu me pergunto se existe realmente um grande ator de cinema. O ator que 

pensa demais é levado pela ambição de ser grande. É um obstáculo 

terrível, que o faz correr o risco de eliminar grande parte da verdade de 

sua atuação. 

Eu não preciso pensar que tenho duas pernas. Eu as tenho. Se o ator 

busca compreender, ele pensa. Se ele pensa, encontrará dificuldade em 

ser humilde, e a humildade constitui o melhor ponto de partida para a 

conquista da verdade.  

Ocasionalmente, um ator é inteligente o bastante para superar suas 

limitações naturais e encontrar o caminho apropriado para si mesmo – 

isto é, ele usa sua inteligência inata para aplicar o método que acabei de 

descrever. 

Quando isso acontece, o ator tem as mesmas qualidades de um diretor 

(1961, s/p). 

A perspectiva de Antonioni, muito embora se dirija especificamente ao ator de 

cinema, remete à ideia de que a desconfiança a respeito do ator – mesmo que tenha 

chegado a momentos extremos no cinema – atravessa os meios. Essa desconfiança 

catalisa a precaução contra o fingidor, uma suspeita contra o corpo que se exibe (o 

cabotino), uma precaução contra aquele que me olha de volta (no caso do teatro) e, 

sobretudo, o embate entre as ideias e as formas. O ator é o corpo sólido sobre o qual 

alguém (diretor, autor) pretende realizar uma ideia. E se esse corpo não for plástico o 

suficiente, ou verdadeiro o bastante, de acordo com certo ideal, ele se torna um entrave. 

Esse embate se materializa frequentemente no jogo de forças entre atores e diretores 

mesmo no teatro. Lembro a perspectiva de Gordon Craig
103

 de que apenas quando se 

convertesse em uma marionete passível de ser completamente conduzida pelo diretor, o 

ator seria de fato um artista. Também não deixa de ser curioso que Craig tenha revisto 

sua afirmativa ao se deparar com as formas do teatro hindu (codificadas no livro Natya 

Sastra) na qual os atores dominam milimetricamente cada parte do corpo. E quando o 

diretor Antunes Filho afirma preferir os atores iniciantes para compor o elenco do seu 

Centro de Pesquisa Teatral não estaríamos falando do desejo de compor uma forma 

sobre um território ‘virgem’ e mais maleável? Antunes rejeita a teatralidade que seria 

prévia àquela teatralidade que ele quer construir. O conflito é entre ideia e forma, entre 

diretor e ator. Não é à toa que Antonioni destaca o ator inteligente o bastante para 

atingir a verdade (no modo como ele a descreve) como tendo as mesmas qualidades de 

um diretor. 

O desejo de encontrar a realidade e de escapar da teatralidade fará o cinema por 

vezes recorrer a atores não profissionais (uma matéria mais dócil para ser esculpida?), 

                                                 
103

 Conforme discutido no capítulo três, p. 36-37. 



226 

 

 

 

categoria que pode ser subdividida, segundo o Dicionário teórico e crítico de cinema 

(AUMONT; MARIE, 2012, p.24), em outras subcategorias: a do ator amador (usada por 

Jacques Rozier e Eric Rohmer), a daquele “que desempenha seu próprio papel (as 

“pessoas reais”, utilizadas por Godard [...])”, ou as personagens do cinema direto como 

os pescadores de Saint-laurent em Pour la suite du monde, de Pierre Perrault). Dos 

Lumiére, passando pelos filmes documentários, pelo neorrealismo italiano, pelos 

atores-modelo, até hoje, o uso dos ‘não atores’ reflete a busca pelo real ou simplesmente 

pelos efeitos de real. No Brasil, a preparadora de elenco Fátima Toledo defende que o 

ator não finja ser uma personagem, mas que viva as emoções demandadas diante da 

câmera. Toledo trabalhou em filmes que se tornaram marco no uso de atores não 

profissionais
104

: Pixote – a lei do mais fraco (BABENCO, 1980), Cidade de Deus 

(MEIRELLES, 2002), Mutum (KOGUT, 2007).   

Também o desejo de encontrar a verdade impulsiona nos cineastas e diretores a 

ideia de surpreender o ator para obter um resultado fundado em um sentimento ‘real’. A 

técnica pode levar a circunstâncias bastante delicadas, despertando um debate ético (até 

onde se deve ir para se captar a realidade?) que não tem como caber aqui
105

. Em todo 

caso, quando recorre aos atores profissionais o minimalismo seria o tom da 

interpretação capaz de produzir os efeitos de real desejados. Ele teria como objetivo 

causar a impressão de que os atores são pessoas que estão simplesmente ali. Como o 

barômetro de Flaubert, eles não pretenderiam significar. O efeito câmera, que também 

poderíamos chamar de efeito palco e mesmo do efeito ‘alguém me olha’ seria 

indiferente aos atores versados na arte do minimalismo. Por isso, os cursos de 

interpretação para cinema se multiplicam, visando à demanda de atores ansiosos por 

uma oportunidade na ‘grande tela’. 

Recentemente, uma matéria no jornal Diário de Pernambuco discutiu uma falta 

de diálogo entre o teatro e o cinema na cidade, mostrando como os antagonismos e 

                                                 
104

 Pixote e Cidade de Deus tiveram desdobramentos bem diferentes. Fátima Toledo narra a tentativa de 

Fernando Ramos, que interpretara o Pixote de continuar a atuar. O menino chegou a participar de uma 

novela, mas contava ser perseguido pela imagem de bandido, na rua e na emissora de televisão 

(CARDOSO, 2014). Já o elenco de Cidade de Deus, do qual boa parte vinha de favelas do Rio de Janeiro, 

acabou tendo melhor sorte. Os atores Douglas Silva, Jonathan Haagensen, Darlan Cunha, Leandro 

Firmino, entre outros, fizeram vários trabalhos na TV, após o lançamento do filme. 
105

 Cito como exemplo desse campo conflituoso a polêmica cena de O último tango em Paris 

(BERTOLUCCI, 1972) na qual o personagem de Marlon Brando usa manteiga durante relação sexual 

com a personagem de Maria Schneider. A atriz afirma que se sentiu humilhada e “um pouco violada” 

porque não sabia do uso da manteiga. Bertolucci diz: "Não contei (a Schneider) o que ia acontecer porque 

queria que a sua reação fosse a de uma garota, não a de uma atriz", o diretor diz que se sentiu mal em 

relação à atriz, embora não se arrependa de ter feito a cena ('O Último Tango em Paris' e outras 6 

polêmicas cenas de sexo no cinema, 07 dez. 2016). 



227 

 

 

 

desconfianças parecem atuais. A queixa partia, sobretudo, de atores que reclamam da 

falta de oportunidade nos filmes locais. A jornalista Isabelle Barros escreve que:  

[...] O teatro e o cinema, em Pernambuco, parecem estar em dois mundos 

diferentes, com uma barreira invisível que impacta diretamente no que se 

vê nas telas. De um lado, estão atores locais que se queixam de não 

conseguir espaço em produções do audiovisual pernambucano [...] e, de 

outro, estão diretores que não assistem os espetáculos locais em cartaz, e 

preferem trabalhar com rostos já testados em outros filmes (BARROS, 

2017, s/p). 

Na mesma matéria, o ator Samuel Santos afirma que alguns diretores apontam 

no exagero de linguagem dos atores de teatro uma possível dificuldade. Já o produtor 

Marcos Castro fala que por vezes há também preconceito dos atores contra o cinema e a 

TV (BARROS, 2017). Ainda soam ruidosos entre si os processos que chamamos teatro 

e os processos que chamamos cinema. A questão também precisaria de um 

aprofundamento bem mais consequente, mas por ora, limito-me a discutir alguns 

pontos. 

Em primeiro lugar, se o cinema alterou nossa percepção de verossimilhança 

(BAZIN, 2014, p. 196-197), o teatro não fica impune a esse impacto. Em suas muitas 

reconfigurações, inclusive no que concerne à espacialidade, não é raro ver espetáculos 

que recorrem às formas minimalistas de interpretação. O teatro, como todas as formas 

de expressão, também se comoveu com o desejo de real, talvez na mesma medida em 

que o problematizou. A emergência da performance vai explorar a ideia de experiências 

reais, compartilhadas entre o performer e seu espectador (noção que também fica 

problematizada já que esse espectador muitas vezes é convocado a tomar parte em 

algumas ações). Procurando-o no texto, em cenários que deveriam representar lugares 

reais, em cenários construídos pela vida mesma (não montados especificamente para 

uma produção), na interpretação dos atores e em cada um de seus elementos, o teatro 

buscou o real. Falando especificamente da interpretação no teatro, parece-me que seu 

espectro é grande demais. O minimalismo, longe de ser excluído desse espectro, é 

constantemente explorado em espaços pequenos e intimistas.  

Tampouco me parece possível reduzir a interpretação no cinema à faixa de 

frequência do minimalismo. Orson Welles, Glauber Rocha, Federico Fellini, Jean-Luc 

Godard, Alain Resnais, Peter Greenway, algumas personagens de Sokúrov (como o 

Mefistófeles, de Fausto, ou o homem de preto, de Arca russa), dentre tantos outros, 

exaltam, de distintos modos, o caráter construído na interpretação de seus atores. Se as 

separabilidades mesmas entre o que é real e o que é ficção, entre o que é o mundo 



228 

 

 

 

manifesto e o que é o mundo virtual/subjetivo, tornaram-se problemáticas e se os 

próprios documentários passam a explorar isso – discutindo as camadas de encenação 

de que a vida mesma se compõe –, como sustentar a univocidade de uma interpretação 

para cinema? Para denunciar a máscara que se faz passar por semblante (ou a nudez da 

máscara, segundo BADIOU, 2017) e para discutir o quanto a vida não se dissocia do 

efeito câmera-palco-olhar do outro, o cinema e o teatro recorrem aos efeitos do teatral, 

não mais como um efeito oposto, mas como algo que nos fala de realidades 

subterrâneas, recalcadas, dos harmônicos e dos espectros consonantes e dissonantes que 

compõem essas realidades. 

O real atual se relaciona e se constitui a partir do real virtual, segundo as 

ciências da complexidade (OLIVEIRA, 2003). As faces do real se tornam múltiplas, 

pertencentes a várias temporalidades e presentes nos distintos estados da matéria. 

Entendo que os efeitos do real e do teatral são distintos no teatro e no cinema a partir 

dos modos que suas materialidades acessam seus espectadores, mas isso não causa uma 

oposição, a meu ver, mas apenas uma singularidade. No teatro a realidade do espetáculo 

seria mais sólida, enquanto no cinema os materiais fílmicos favoreceriam a realidade da 

ficção (METZ, 2010) que eu traduziria como a realidade do filme. Essas materialidades 

apelam aos espectadores de modos distintos porque distintas são suas texturas e suas 

afecções. A exceção dessa constituição e dessas materialidades dos dois meios, boa 

parte dos elementos que lhes são atribuídos me parecem ser aspectos adjetivos. Podem 

ou não compor as formas-cinema e as formas-teatro, não sendo necessariamente 

inerentes a cada uma. 

No entanto, se um filme ou espetáculo usa ou não determinados elementos que 

fazem parte de um imaginário do que é ou deixa de ser cinema e teatro, em algumas 

composições isso pode causar efeitos de dissonância. Seria o caso de alguns filmes de 

Peter Greenway que apresentam interpretações que seriam consideradas teatrais pelo 

próprio teatro e que, ao se deslocar daquilo que comumente vemos como interpretação 

para cinema, cria um estranhamento/movimento naquela forma. De forma semelhante, o 

uso de uma espacialidade fechada e claramente construída nos filmes de Lars Von Trier, 

de Brook, de Resnais, de Syberberg, entre outros, pode causar a sensação de 

dissonância. Os figurinos, as caracterizações e boa parte das interpretações dos filmes 

de Fellini, o teatro tomado como espaço que intensifica os conflitos da vida (Cassavetes, 

em Opening Nigh, 1977) e que encena aspectos da história (ANGELOPOULOS, em A 

viagem dos comediantes, 1975 e SOKÚROV, em Arca russa, 2002) entre tantas outras 



229 

 

 

 

formas de aludir ao teatro, pode causar sensação de dissonância no interior da 

identidade dos filmes. O uso desses elementos associados ao teatro, não significam, 

porém, submissão ou esmaecimento da identidade cinema. Antes, talvez sejam 

testemunhos de sua maturidade, como afirma Bazin (2005) a respeito dos usos bem 

sucedidos do teatro em alguns filmes. O elemento-teatro serve ao cinema como 

alteridade dissonante, como metáfora das encenações da vida, como alusão a outra 

matéria-forma.  

De modo análogo o cinema e as ideias de cinema adentraram o teatro, causando 

em suas identidades significativas torsões. Fascinado pelas imagens audiovisuais, o 

teatro testa seus limites como arte presencial, trazendo as projeções de filmes, as alusões 

ao cinema e, em alguns casos mais radicais, até a substituição do ator por sua presença 

mediada. Em 1955 Jacques Polieri dirige Uma voz sem ninguém, de Jean Tardieu, na 

qual o público é apresentado às vozes gravadas desses atores e também a jogos de 

sombras e de luzes (PICON-VALLIN, 2008). Em 1956, em La sonate et le trois 

monsieurs, também de Tardieu, Polieri trabalha com o cineasta americano Hy Hirsch, 

usando efeitos de anamorfose para filmar os atores, os quais são postos em dessincronia 

com seus duplos filmados (PICON-VALLIN, 2008). Imagino o estranhamento (um 

efeito de dissonância?) causado nesses espetáculos a partir do momento que eles 

problematizam a presença do elemento usualmente tido como estruturador das 

identidades-teatro: o ator.  

Seriam inúmeros os exemplos de duplicação e de casos em que o cinema surge 

como materialidade, como elemento de culto, ou mesmo como instrumento, para 

questionar o estatuto do ator. Os casos de hibridação também são muitos. Citei no 

trabalho as experiências de Christiane Jatahy, de Enrique Diaz, do Teatro Oficina, dos 

Dezequilibrados, entre outros. O cinema também marca presença, no teatro, na profusão 

de espetáculos que se auto intitulam documentários.  

Pronunciando os ritos da pureza e/ou da hibridação, as trocas entre cinema e 

teatro sempre existiram, mesmo que, por vezes, os ritos de pureza tenham recalcado 

essa relação. De acordo com Beatrice Picon-Vallin: 

Os empréstimos e, sobretudo, as trocas, as interações entre as duas artes 

são infinitamente numerosos, ricos, às vezes evidentes, freqüentemente 

subterrâneos, discretos. O teatro evoluiu ao mesmo tempo que o cinema 

se desenvolvia, movimentando-se com ele, abrindo-se a algumas de suas 

propostas ou resistindo a elas; por seu lado, cineastas como Losey e 

Visconti se interessavam de perto pelas experiências que tinham abalado 

a cena mundial, outros se inspiravam nas práticas teatrais que lhes eram 



230 

 

 

 

mais próximas no tempo e no espaço", Tais interações - que dizem 

respeito a todos os campos, tanto artísticos (encenação, atuação. escrita, 

cenografia) quanto técnicos (luz, som) e que se modificam conforme as 

épocas - constituem para os historiadores das duas artes um vasto campo 

que, por conta do antagonismo acima evocado, permaneceu praticamente 

inexplorado (PICON-VALLIN, 2008, p. 152-153). 

Entendo que os ritos de pureza identitária por muitas vezes desenharam, e 

desenham ainda, abismos entre o teatro e o cinema de modo a fazer com que um 

desenhe o outro como seu inverso. Uma antiteatralidade presente no cinema e também 

no teatro (PÜCHNER, 2002) levou a rejeição de certas ideias de teatralidade, impondo a 

busca por novas formas de interpretação, de escrita, de encenação etc. No entanto, como 

tentei demonstrar ao longo desta tese, boa parte dos antagonismos descritos entre teatro 

e cinema vêm, ao que me parece, da tensão oriunda dessa proximidade, dessa ‘Faixa de 

Gaza’ identitária. Essas tensões desenhadoras de abismos fazem, como na vida, com 

que criemos ‘muros de proteção’, na ilusão de deixar o ruído fora da harmonia de uma 

identidade ou de um país.  

Grandes filmes e espetáculos de teatro foram feitos sob o signo da pureza, da 

hibridação ou à revelia deles. Efeitos potentes de real, de teatral e de outras potências 

não categorizadas aqui foram realizados com ‘não atores’, com atores profissionais, 

com pessoas que simplesmente fizeram parte em algum momento de um filme ou de 

uma peça. Não pauto esta argumentação simplesmente em um critério de grandeza. A 

incorporação da dissonância é proposta aqui como defesa de uma estética do 

heterogêneo. Fazer o cinema e o teatro soarem juntos não implica a certeza de realizar 

grandes filmes ou espetáculos. Tampouco representa o arrefecimento de uma identidade 

em prol da outra, mas simplesmente fazer soar uma tensão, instaurando um movimento 

que torce as identidades mais estáveis e incorpora o diferente, o heterogêneo e o 

dissenso, não sob o signo da rivalidade, mas da singularidade.  

A rigor esta não seria uma conclusão. Ao menos não uma conclusão para afirmar 

a dissonância como algo bem demarcado, que encontraremos nessas ou naquelas 

condições. Esta é uma proposta de convívio porque defende que as identidades bem 

demarcadas, as essências que o modernismo buscou para cada meio, a separação entre o 

verbo e a imagem, a cerca entre realidade e ficção e entre realidade e teatralidade são 

vistas também em suas conectividades. Não proponho uma indistinção: o cinema e o 

teatro me parecem meios indiscutivelmente diversos, mas também possuem inúmeros 

pontos de contato; comungam de várias ideias de arte que se manifestaram em 



231 

 

 

 

diferentes meios e podem mesmo ser aliados contra as estéticas da eugenia, da 

homogeneização e da pureza. 

A ideia da dissonância me pareceu pertinente para pensar o teatro e o cinema em 

relação, porque ao invés de vê-los como as duas cabeças de um Alexandre que não 

deveriam coexistir, segundo pensamento do jovem Eisenstein, essa coexistência, esse 

soar junto é capaz de gerar uma outra forma de potência. O dinamismo e a tensão 

presentes na metáfora da dissonância não se afinam com as formas homogêneas ou com 

aquelas às quais já estamos muito habituados. O teatro e o cinema poderiam significar, 

um para o outro, o grão da voz que resiste às notas de uma identidade sintética. Um 

movimento em direção à alteridade. Estética e ética da convivência. 



232 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo, Martins Fontes, 2007. 

 

ABREU, Nilo Guitry. O teatro de sombras: a arte milenar do Oriente. Disponível em: 

<http://tempoperpetuo.blogspot.com.br/2014/03/teatro-da-sombras-criatividade-

mil.html>. Acesso em 25 de mar. 2017. 

 

ÁDAMS, Marcelo.  EISENSTEIN: Do teatro ao cinema, a busca pela teatralidade. 

Cena em movimento, n.4, UFRGS. Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas, 

Instituto de Artes. Disponível em: http://seer.ufrgs.br/cenamov . 

 

AMENGUAL, Barthélemy. Théâtre et cinema, Clefs pour le cinema. Paris, Seghers, 

1971, p. 119-134. 

 

AMIARD-CHEVREL, Claudine. Frères Ennemis ou Faux Frères? (Théâtre et Cinéma 

Avant Le Parlant). In: Théâtre et cinema anées vingt. Tome I. Équipe “Théâtre 

moderne” de L’UPR 12 DU C.N.R.S.  Responsable: Claudine Amiard-Chevrel. France, 

1990. 

 

ANTONIONI, Michelangelo. Reflexões sobre o ator de cinema. Disponível em: 

<http://www.contracampo.com.br/88/artantonionireflexoes.htm>. Acesso em 08 de ago. 

2017. 

 

ARISTARCO, Guido. História da teoria do cinema, v. 1. Lisboa: Arcádia, 1961. 

 

ARISTÓTELES. Arte Retórica e Arte Poética. Rio de Janeiro, Ediouro. 

 

_____________. Metafísica. Tradução de Giovanni Reale. Vol. II. São Paulo: Edições 

Loyola, 2002. 

 

ARTAUD, Antonin. O teatro e seu duplo. São Paulo: Editora Max Limonad LTDA, 

1983. 

 

_______________. Linguagem e vida. São Paulo, Perspectiva, 2014. 

 

ASLAM, Odete. O ator no século XX. São Paulo, Perspectiva, 2003.  

 

AUMONT, Jacques. O cinema e a encenação. Lisboa: Texto & Grafia, edição especial 

para as Livrarias Saraiva do Brasil, 1ª ed., 2011. 

 

_______________. O olho interminável: cinema e pintura. São Paulo, Cosac & Naif, 

2004. 

 

_______________. Que reste-t-il du cinema? / Permanências. Paris : J. VRIN, 2012. 

Tradução: Douglas Deó. 

 

_______________. As teorias dos cineastas. Campinas-SP, Editora Papirus, 2004. 

 

AUMONT, Jacques; MARIE, Michel. Dicionário teórico e crítico de cinema. 5ª ed. 

http://tempoperpetuo.blogspot.com.br/2014/03/teatro-da-sombras-criatividade-mil.html
http://tempoperpetuo.blogspot.com.br/2014/03/teatro-da-sombras-criatividade-mil.html
http://seer.ufrgs.br/cenamov


233 

 

 

 

Campinas-SP: Papirus, 2012. 

 

BACHELARD, Gaston. A poética do espaço. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

 

BADIOU, Alain. Em busca do real perdido. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2017. 

Coleção Filó. 

 

BARROS, Isabelle. Atores pernambucanos questionam suposta falta de papeis de 

destaque em filmes locais. Diário de Pernambuco: caderno Viver, Recife, 07 de mai. 

2017. Disponível em: 

<http://www.diariodepernambuco.com.br/app/noticia/viver/2017/05/07/internas_viver,7

02605/atores-pernambucanos-questionam-suposta-falta-de-papeis-de-destaque-

em.shtml>. Acesso em: 20 de jun. 2017. 

 

BARTHES, Roland. Lo Obvio Y Lo obtuso. Disponível em: 

<https://docs.google.com/file/d/0BzH20_Ds87woY3ZwRHlJRjI1OG8/edit?pli=1>. 

Acesso em: 02 de jul. 2014. 

 

BARTHES, Roland; GENETTE, Gérard; KRISTEVA, Júlia; TODOROV, Tzevedan; 

BREMOND, Claude.  Literatura e semiologia: pesquisas semiológicas. O efeito de real. 

Petrópolis: Editora Vozes Ltda., 1972. 

 

BAUDRILLARD, Jean. Simulacros e Simulação. Lisboa: ANTROPOS, 1991. 

 

BAZIN, André. O cinema: ensaios. São Paulo: Editora Braziliense, 1991. 

 

_______________. Orson Welles. Rio de Janeiro: Zahar, 2005. 

 

_______________. O que é o cinema? São Paulo: Cosac & Naif, 2014. 

 

BBC Brasil. ´O último tango em Paris´ e outras 6 polêmicas cenas de sexo no cinema. 

07/12/2016. Disponível em: <http://www.bbc.com/portuguese/internacional-

38234372.>. Acesso em: 16 de mar. 2017.  

 

BENJAMIN, Walter. Magia e Técnica, Arte e Política: ensaios sobre literatura e 

história da cultura. São Paulo: Brasiliense, 1987. 

 

 _______________. A obra de arte na era da sua reprodutibilidade técnica. 1955. 

Disponível em: https://territoriosdefilosofia.wordpress.com/2014/07/04/a-obra-de-arte-

na-era-da-sua-reprodutibilidade-tecnica-walter-benjamin/>. Acesso em: 15de ago. 2014 

 

BENNET, Henry. Dionísio contra o pessimismo romântico. In: FEITOSA, Charles; 

CASANOVA, Marco Antonio; BARRENECHEA, Miguel Angel; DIAS, Rosa (Orgs.). 

Assim falou Nietzsche III: para uma filosofia do futuro. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2001. 

 

BERNADET, Jean Claude. O que é o cinema? Coleção Primeiros passos. São Paulo: 

Editora Brasiliense, 1980. 

 

BERTHOLD, Margot. História mundial do teatro. São Paulo: Perspectiva, 2004. 

 

http://www.diariodepernambuco.com.br/app/noticia/viver/2017/05/07/internas_viver,702605/atores-pernambucanos-questionam-suposta-falta-de-papeis-de-destaque-em.shtml
http://www.diariodepernambuco.com.br/app/noticia/viver/2017/05/07/internas_viver,702605/atores-pernambucanos-questionam-suposta-falta-de-papeis-de-destaque-em.shtml
http://www.diariodepernambuco.com.br/app/noticia/viver/2017/05/07/internas_viver,702605/atores-pernambucanos-questionam-suposta-falta-de-papeis-de-destaque-em.shtml
https://docs.google.com/file/d/0BzH20_Ds87woY3ZwRHlJRjI1OG8/edit?pli=1
https://territoriosdefilosofia.wordpress.com/2014/07/04/a-obra-de-arte-na-era-da-sua-reprodutibilidade-tecnica-walter-benjamin/
https://territoriosdefilosofia.wordpress.com/2014/07/04/a-obra-de-arte-na-era-da-sua-reprodutibilidade-tecnica-walter-benjamin/


234 

 

 

 

BIRD, Robert. Meio e intimidade. In: SAVINO, Fábio; FRANÇA, Pedro (Org.). 

Alexander Sokúrov: poeta visual. Rio de Janeiro: Banco do Brasil, Ministério da 

Cultura, Zipper Produções, 2013. 

 

BORDWELL, David. Sobre a história do estilo cinematográfico. Campinas, SP: 

Editora da Unicamp, 2013. 

 

BOURRIAUD, Nicolas. Formas de vida: a arte moderna e a invenção de si. São Paulo: 

Martins Fontes, 2011. 

 

BRESSON, Robert. Notes sur le cinématographe. Paris: Éditions Gallimard, 1975. 

 

CALVINO, Ítalo. O cavaleiro inexistente. Rio de Janeiro: Editora Expressão e Cultura, 

1970.  

 

CAMPOS, Augusto. Linguaviagem. São Paulo: Cia das Letras, 1987. 

 

CARDOSO, Maurício. Fátima Toledo – Interpretar a vida, viver o cinema. São Paulo: 

Editora Liber Ars, 2014. 

 

CARREIRO, Rodrigo. A câmera diegética: legibilidade narrativa e verossimilhança 

documental em falsos found footage de horror. Significação: Revista de Cultura 

audiovisual, São Paulo, v.40, n. 40, p. 224-244, 2013. 

 

CARVALHO, Edgar de Assis; MENDONÇA, Terezinha (Orgs.). Ensaios de 

complexidade 2. Porto Alegre: Sulina, 2003.  

 

CESARE, Dinah. Um visual de temporalidades: Influências do cinema e das 

proposições temporais das imagens no teatro contemporâneo. Filme Cultura, n.56, p. 

36-40, jun. 2012. 

 

CHABROL, Marguerite; KARSENTI, Tiphaine (Orgs.). Théâtre et cinema: Le 

croisement des imaginaires. Rennes, França: Presses Universitaires de Rennes, 2013. 

 

CHOMSKY, Noam. Novos horizontes no estudo da linguagem e da mente. São Paulo, 

Editora UNESP, 2005.  

 

CINEMA UOL. Festival de Veneza terá abertura com dois filmes "perdidos" de Orson 

Welles. Disponível em: 

<https://cinema.uol.com.br/noticias/redacao/2015/08/07/festival-de-veneza-tera-

abertura-com-dois-filmes-perdidos-de-orson-welles.htm?cmpi>. Acesso em: 05 de jan. 

2017. 

 

CRAIG, Edward Gordon. O ator e a supermarionete. Sala Preta. São Paulo, v. 12, n. 1, 

2012. Disponível em: <http://www.revistas.usp.br/salapreta/article/view/57551/60596>. 

Acesso em: 15 abr. 2015.  

 

DA-RIN, Silvio. O espelho partido: tradição e transformação do documentário. Rio de 

Janeiro: Azougue Editorial, 2004.  

 



235 

 

 

 

DELEUZE, Gilles. A imagen-tempo. São Paulo: Brasiliense, 2007. 

 

DIDI-HUBERMAN, Georges. O que vemos, o que nos olha. São Paulo: Editora34, 

1998. 

 

___________________. A Imagem Sobrevivente: História da arte e tempo dos 

fantasmas segundo Aby Warburg. Rio de Janeiro: Contraponto, 2013. 

 

___________________. O que torna o tempo legível é a imagem: entrevista. [2010]. 

Lisboa: Revista de Filosofia e da Imagem em Movimento, n. 1. Entrevista concedida a 

Susana Nascimento Duarte e Maria Irene Aparício. 

  

DUBATTI, Jorge. Filosofia del Teatro I: convívio, experiência, subjetividade. Buenos 

Aires: Atuel, 2007. 

 

______________. Conexões: Entrevista com Jorge Dubatti: entrevista. [2011]. Porto 

Alegre: Revista Cena, n.10. entrevista concedida a Renato Mendonça. Disponível em: 

<http://seer.ufrgs.br/index.php/cena/issue/view/1480/showToc>. Acesso em: 11 de mar. 

2017. 

 

DURAND, Gilbert. A imaginação simbólica. São Paulo: Cultrix, Editora da 

Universidade de São Paulo, 1988. 

 

_______________. As estruturas antropológicas do imaginário. São Paulo: Martins 

Fontes, 2002. 

 

EISENSTEIN, Sergei. A forma do filme. Rio de Janeiro: Zahar, 2002. 

 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

 

ELIAS, Érico. Fotofilmes: ou o paradoxo das imagens estátcas em movimento. 2015. 

Disponível em: <https://medium.com/paraty-em-foco/fotofilmes-4ad21a3dcb27>. 

Acesso em: 04 de abr. 2017.  

 

EVREINOV, Nicolai. El teatro y la vida. Buenos Aires: Leviatã: s/d. 

 

FARIA, Maria Cristina Brandão de. Teleteatro: fenômeno singular da televisão 

brasileira. In: Congresso Multidisciplinar de Comunicação para o Desenvolvimento 

Regional – UNESCOM – Cátedra Unesco 10 anos, 2006, São Bernardo do Campo. 

Anais... São Bernardo do Campo: Universidade Metodista de São Paulo, 2006. 

Disponível em: <http://encipecom.metodista.br/mediawiki/images/6/61/GT2-

_CELACOM-_02-_Teleteatro-_Maria_Cristina.pdf>. Acesso em: 15 de mar. 2017.  

 

FELDMANN, Ilana. O apelo realista. Revista FAMECOS, Porto Alegre, n.36, p. 61-68, 

ago de 2008. 

 

FELLINI, Federico. Revista L’arc, n.45, 1971. Disponível em: 

<.https://www.pensador.com/frase/NzY1MQ/>. Acesso: 15 de jul. 2017. 

 

FÉRAL, Josette. Além dos limites: teoria e prática do teatro. São Paulo: Perspectiva, 

https://medium.com/paraty-em-foco/fotofilmes-4ad21a3dcb27


236 

 

 

 

2015. 

 

FERNANDES, Sílvia. Teatralidade e performatividade na cena contemporânea. 

Repertório, Salvador, n. 16, p. 11-23, 2011. 

 

FILMREFERENCE. Silent-Cinema-1895-1929. Enciclopédia Filmreference online. 

Disponível em: <http://www.filmreference.com/encyclopedia/Criticism-

Ideology/France-SILENT-CINEMA-1895-1929.html>. Acesso em: 25 de mar.2014. 

 

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas: Uma arquelogia das ciências humanas. 

São Paulo, Martins Fontes, 2000. 

 

FRANCO, Marcella. Bia Lessa relê Ibsen em “filme-peça” “Casa de Boneca”. Folha 

de São Paulo, São Paulo, 29 de abr. 2002. Disponível em: 

<http://www1.folha.uol.com.br/folha/ilustrada/ult90u23429.sht>. Acesso em: 18 de 

mar. 2017. 

 

FRIED, Michael. Arte e Objetidade. Revista do Programa de Pós-Graduação em Artes 

Visuais EBA-UFRJ, Rio de Janeiro, pp. 130-147, 2002.  

 

GODARD, Jean-Luc. Godard por Godard. Paris: Éditions de l’Étoile, 1985. 

 

GUÉNOUN, Denis. A exibição das palavras: Uma ideia (política) do teatro. Rio de 

Janeiro: Teatro do Pequeno Gesto, 2003.  

 

GUINSBURG, J. Stanislavski e o Teatro de Arte de Moscou: do realismo externo ao 

tchekhovismo. São Paulo: Perspectiva, 2001. 

 

GUSKIN, Harold. Como parar de atuar. São Paulo, Perspectiva, 2014. 

 

ISAACS, Alan; MARTIN, Elizabeth. Dicionário de música. Rio de Janeiro, Zahar, 

1985. 

 

JATAHY, Christiane. Christiane Jatahy estreia adaptação de ‘A Regra do jogo’ em 

Paris: Entrevista. [03 de fev. 2017]. Rio de Janeiro: O Globo. Entrevista concedida a 

Luiz Felipe Reis. Disponível em: 

<https://oglobo.globo.com/cultura/teatro/christiane-jatahy-estreia-adaptacao-de-regra-

do-jogo-em-paris-20865774>. Acesso em: 19 de jun. 2017. 

 

JEISON, Renata. Teatro virtual: entrevista. [17 de jun. 2009]. Revista TPM, versão 

online. Entrevista concedida a Flora Paul. Disponível em: 

<http://revistatrip.uol.com.br/tpm/teatro-virtual>. Acesso em 15 de mar. 2017. 

 

KRAUSS, Rosalind. A escultura no campo ampliado. Gávea, Rio de Janeiro, n. 1, p. 

87-93, 1984. 

 

KRISTEVA, Julia. Poderes de la perversión. Cidade do México: Siglo Veintiuno, 2008. 

 

LEHMANN, Hans-Thies. Teatro pós-dramático. São Paulo: Cosac & Naif, 2007.  

 

http://www.filmreference.com/encyclopedia/Criticism-Ideology/France-SILENT-CINEMA-1895-1929.html%20Em%2001/11/2014
http://www.filmreference.com/encyclopedia/Criticism-Ideology/France-SILENT-CINEMA-1895-1929.html%20Em%2001/11/2014
https://oglobo.globo.com/cultura/teatro/christiane-jatahy-estreia-adaptacao-de-regra-do-jogo-em-paris-20865774
https://oglobo.globo.com/cultura/teatro/christiane-jatahy-estreia-adaptacao-de-regra-do-jogo-em-paris-20865774


237 

 

 

 

LUHMANN, Niklas. Introdução à teoria dos sistemas. Petropólis: Editora Vozes, 2011. 

 

MACHADO, Alvaro. Alexandr Sokúrov. São Paulo: Cosac & Naif, 2002.  

 

MACHADO, Arlindo. Pré-cinemas e Pós-cinemas. Campinas: Papirus Ed, , 2011. 

 

__________________. Cinema e arte contemporânea. Z Cultural: Revista do Programa 

Avançado de Cultura Contemporânea. Artigo especial publicado no site da revista, s/d. 

Disponível em: <http://revistazcultural.pacc.ufrj.br/cinema-e-arte-contemporanea-de-

arlindo-machado/>. Acesso em 13 de abr. 2017.  

 

MAKELA, Mia. The Practice Of Live Cinema. Media Space Journal, 2008. Disponível 

em: <http://miamakela.net/TEXT/text_PracticeOfLiveCinema.pdf>. Acesso em: 01 de 

jul. 2017. 

 

MARTIN, Marcel. A linguagem cinematográfica. Lisboa: Dinalivros, 2005. 

 

METZ, Christian. A significação no cinema. São Paulo: Editora Perspectiva, 2010. 

 

MICHAUD, Philippe-Alain. Filme: por uma teoria expandida do cinema. Rio de 

Janeiro: Contraponto, 2014. 

 

MIMOSO-RUIZ, Duarte. Théâtre et cinema dans l’æuvre de Luis Buñuel: D’ “Hamlet” 

à L’Age d’or. In: Théâtre et cinema années vingt, Tome II. França: L’Age D’Homme, 

1990. 

 

MONTEIRO, Gabriela Lírio Gurgel. Teatro e cinema: uma perspectiva histórica. 

ArtCultura, Uberlândia, v.13, n. 23, p. 23-34, jul.-dez. 2011. 

 

MORIN, Edgard. O cinema ou O homem imaginário: Ensaio de antropologia 

sociológica. São Paulo: É Realizações, 2014. 

 

_______________. Complexidade e liberdade. Associação Palas Athena, São Paulo, n. 

67, p. 12-19, 1998. Disponível em: 

<https://eleuterioprado.files.wordpress.com/2010/07/baixar-aula-1.pdf. >. Acesso em 06 

de mai. 2015. 

 

NACACHE, Jacqueline. O ator de cinema. Lisboa: Editora Texto & Grafia, 2012. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. Humano, demasiado humano: Um livro para espíritos livres. 

São Paulo: Cia. Das Letras, 2005. 

 

_______________. O caso Wagner: Um problema para músicos. Trad. Notas e Posfácio 

de Paulo César de Souza. São Paulo: Cia das Letras, 2007.  

 

_______________. Nietzsche contra Wagner: O dossiê de um psicólogo. Trad. Notas e 

Posfácio de Paulo César de Souza. São Paulo, Cia das Letras, 2007. 

 

OI FUTURO. VI Mostra de Live Cinema. 2013. Disponível em: 

<http://www.oifuturo.org.br/evento/vi-mostra-live-cinema/>. Acesso em: 29 de abr. 

http://miamakela.net/TEXT/text_PracticeOfLiveCinema.pdf
http://www.oifuturo.org.br/evento/vi-mostra-live-cinema/


238 

 

 

 

2017. 

 

OLIVEIRA, Luiz Alberto de. Filosofia natural do objeto complexo. In: ASSIS 

CARVALHO, Edgard de; MENDONÇA, Terezinha (Orgs), Ensaios de Complexidade 

2. Porto Alegre: Sulina, 2003. 

 

OLIVEIRA, Vanessa Teixeira de. Como encarnar demônios. Folhetim, Rio de Janeiro, 

n. 30, p. 44-61, 2013.  

 

OLIVEIRA JÚNIOR, Luiz Carlos. A mise en scène no cinema: Do clássico ao cinema 

de fluxo. Campinas, SP: Papirus, 2013. 

 

PARDO, Ana Lúcia (Org.).  A teatralidade do humano. São Paulo: Edições SESC-SP, 

2011. 

 

PAVIS, Patrice. Dicionário de Teatro. São Paulo, Perspectiva, 2001. 

 

___________. A encenação contemporânea: origens, tendências, perspectivas. São 

Paulo: Perspectiva, 2010. 

 

PHILA7-GAG. Texto de apresentação do canal. s/d. Disponível em: 

<https://vimeo.com/user5016102/about>. Acesso em 17 de mai. 2017. 

 

PICON-VALLIN, Béatrice. Le cinema, rival, partenaire ou instrument du théâtre 

meyerholdien? In: Théâtre et cinema années vingt, Tome II. França: L’Age D’Homme, 

1990. 

 

______________. A cena em ensaios. São Paulo: Perspectiva, 2008. 

 

PIRANDELLO, Luigi. Um, Nenhum e Cem mil. São Paulo: Cosac & Naif, 2001. 

 

PISCATOR, Erwin. Teatro político. Rio de Janeiro, Editora Civilização Brasileira, 

1968. 

 

BRUSCKY, Paulo. Protetor para Identidade. In: Itaú Cultural. Enciclopédia Itaú 

Cultural de Arte e Cultura Brasileiras. Disponível em: 

<http://enciclopedia.itaucultural.org.br/obra33595/protetor-para-identidade>. Acesso 

em: 06 de Abr. 2017. Verbete da Enciclopédia. ISBN: 978-85-7979-060-7 

 

PÜCHNER, Martin. Stage fright: Modernism, Anti-theatricality and Drama. Baltimore, 

MD (EUA). The Johns Hopkins University Press, 2002.  

 

RAMOS, Fernão Pessoa (Org.). Teoria contemporânea do cinema Vol. II: 

Documentário e narratividade ficcional. São Paulo: Editora Senac, 2005. 

 

RANCIÉRE, Jacques. As distâncias do cinema. Rio de Janeiro: Contraponto, 2012. 

 

______________. O espectador emancipado. São Paulo: Editora WMF/Martins Fontes, 

2012. 

 

https://vimeo.com/user5016102/about


239 

 

 

 

______________. A fábula cinematográfica. Campinas, SP: Papirus, 2013. 

 

REIS, Luís A. V. P. Vá ao cinema, mas não me chame. Jornal Ponte Giratória, Recife, 

p.2, 14 de mai. 2013. 

 

RITO, Lúcia. Fernanda Montenegro em O exercício da paixão. Rio de Janeiro: Rocco, 

1991. 

 

RIVETTE, Jacques. Le temps déborde: entrevista.[set. 1968]. Cahiers du cinema, 

n.204, p. 6-21. Entrevista concedida a Jacques Aumont; Jean-Louis Comolli; Jean 

Narboni; Sylvie Pierre. 

 

RODRIGUES, Nelson. O óbvio ululante: primeiras confissões. São Paulo: Companhia 

das Letras, 1993.  

 

ROUBINE, Jean-Jacques. A linguagem da encenação teatral- 1880-1980. Rio de 

Janeiro: Zahar, 1982.  

 

SÃO PAULO, Yves. Por um cinema puro.  Disponível em: 

<http://sigacena.blogspot.com.br/2015/06/por-um-cinema-puro.html>. Acesso em 19 de 

set. 2016. 

 

SARAIVA, Leandro. A montagem soviética. In: MASCARELLO, Fernando (Org.). 

História do cinema mundial. Campinas, SP: Papirus, 2012. 

 

SARRAZAC, Jean Pierre. A invenção da teatralidade. Sala Preta, São Paulo, v. 13, n.1, 

2013. Disponível em: <https://www.revistas.usp.br/salapreta/article/view/57531/68222> 

Acesso em: 29 abr 2014 

 

SCHECHNER, Richard. O que é performance? O percevejo: revista de teatro, crítica e 

estética, Rio de Janeiro, ano11, n.12, p. 25-50, 2003.  

 

SÉMOLUÉ, Jean. Bresson ou O ato puro das metamorfoses. São Paulo: É Realizações, 

2011. 

 

SONTAG, Susan. Film and Theatre. The Tulane Drama Review, v. 11, n. 1, p. 24-37, 

outono 1966. Disponível em: 

<https://monoskop.org/images/9/94/Sontag_Susan_1964_Film_and_Theatre.pdf>. 

Acesso em 28 de fev. 2014. 

 

STAM, Robert. Introdução à teoria do cinema. Campinas, SP: Papirus, 2003. 

 

TARKOVSKI, Andrei. Esculpir o tempo. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 

 

TEATRO OFICINA. Vídeo/Kinema. Texto de apresentação do site, s/d. Disponível em: 

<http://teatroficina.com.br/videos>. Acesso em: 01 de jul. 2017.  

 

THIVAT, Patrice-Laure. Bertolt Brecht: La forme épique au théâtre et au cinema. In: 

Théâtre et cinema années vingt, Tome I. França: L’Age D’Homme, 1990. 

 

https://www.revistas.usp.br/salapreta/article/view/57531/68222
http://teatroficina.com.br/videos


240 

 

 

 

TRUFFAUT, François; SCOTT, Helen. Hithcock Truffaut: entrevistas. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2004. 

 

WISNIK, José Miguel. O som e o sentido: uma outra história das músicas. São Paulo: 

Cia das Letras, 1989. 

 

XAVIER, Ismail. O olhar e a cena: Melodrama, Hollywood, Cinema Novo, Nelson 

Rodrigues. São Paulo: Cosac & Naif. 2003. 

  



241 

 

 

 

REFERÊNCIAS DE ESPETÁCULOS 

 

ABRAMOVIC, Marina. Rhytim 0. [Performance]. 1974.  

 

ABREU, Márcio. Nós. [Espetáculo de teatro]. Grupo Galpão, 2016. 

 

ARAÚJO, Antônio. Paraíso perdido. [Espetáculo de teatro]. Teatro da Vertigem, 1992. 

 

_______________. O livro de Jó. [Espetáculo de teatro]. Teatro da Vertigem, 1995. 

 

_______________. Apocalipse 1, 11. [Espetáculo de teatro]. Teatro da Vertigem,1998. 

 

_______________. BR-3.  [Espetáculo de teatro]. Teatro da Vertigem, 2003. 

 

BORGES, Gustavo; CASTRO, Marcelo. Real. [Espetáculo de teatro]. Grupo Espanca, 

2015. 

 

CARVALHO, Carlo. Abelardo e Heloísa. [Espetáculo de teatro]. Remo Produções. 

 

CLÉSIO, Jorge. Mulher independente. [Espetáculo de teatro]. 2014. 

 

COLETIVO LUGAR COMUM. Segunda pele. Espetáculo-performance. Recife, 2016. 

 

CORREIA, José Celso Martinez. Pra dar um fim no juízo de Deus. [Espetáculo de 

teatro] 2016 e 1997. 

 

__________________________. Os sertões. [Espetáculo de teatro], 2005. 

 

DE PAULA, Jorge. De Íris ao arco-íris. [Espetáculo de teatro]. 2013. 

 

DIAZ, Enrique. A gaivota – Tema para um conto curto. [Espetáculo de teatro]. Cia. Dos 

Atores e convidados, 2006. 

2006. 

 

____________. Cine monstro. [Espetáculo de teatro]. 2013. 

 

DOURADO, Rodrigo; BISPO, Marconi. Luzir é negro. Espetáculo-performance. Teatro 

de Fronteira, 2016. Ator-performer: Marconi Bispo. 

 

DOURADO, Rodrigo. Na beira. Espetáculo de teatro, 2016. 

 

EISENSTEIN, Sergei; TRETIAKOV. Máscaras de gás. [Espetáculo de teatro]. 1923-

1924.  

 

JATAHY, Christiane. Julia. Espetáculo teatral e audiovisual. Rio de Janeiro, 

Companhia Vértice. Disponível em: 

<http://christianejatahy.com.br/project/julia#galleryhttp://christianejatahy.com.br/projec

t/julia#gallery>. Acesso em 19 de nov. 2015. 

 

_________________. E se elas fossem para Moscou? Espetáculo em teatro e em Live 



242 

 

 

 

Cinema. Companhia Vértice, 2014. 

 

_________________. A floresta que anda. Espetáculo em teatro e Instalações 

audiovisuais. Companhia Vértice, 2016. 

 

_________________. A regra do jogo. Companhia Vértice e Comédie Française, 2017. 

 

_________________. Conjugado. Companhia Vértice, 2004. 

 

_________________. Corte seco. Espetáculo de teatro com imagens de circuito interno 

de TV. Companhia Vértice, 2009. 

 

LIMA FLOR, Dinho; MERCADANTE, Rodrigo. O avesso do claustro. [Espetáculo de 

teatro]. 2016, 170’. 

 

MARQUES, Luiz Fernando. Hygiene. [Espetáculo de teatro]. Grupo XIX, 2005. 

 

______________________. Hysteria. [Espetáculo de teatro]. Grupo XIX, 2007. 

 

______________________. Arrufos. [Espetáculo de teatro]. Grupo XIX, 2009. 

 

______________________. Orgia ou de como os corpos podem substituir as ideias. 

[Espetáculo de teatro].Teatro Kunym, 2016. 

 

MEYERHOLD, Vsévolod. Do teatro. São Paulo: Iluminuras, 2012. 

 

_____________________. O corno magnífico. [Espetáculo de teatro]. 1922. 

 

_____________________. O inspetor geral. [Espetáculo de teatro]. 1928. 

 

PASSÔ, Grace. Vaga carne. [Espetáculo de teatro]. 2016,50’. 

 

PISCATOR, Erwin. A Letter to the Weltbühne. Reimpressão. World Theatre v. 17, 

1968. 

 

____________. Sturmflut. [Espetáculo de teatro]. 1926. 

 

SERRANO, Àlex; PALACIOS, Pau; DORDAL, Ferran (criação) e SOLER, Jordi 

(criação de vídeo). Uma casa na Ásia (A house in Asia). Espetáculo multimídia 

(videoprojeções, manipulação de vídeo em tempo real, videojogos, e performance). 

Agrupación Señor Serrano, 2015. 

 

SODRÉ, Celina. Happy New Lear. [Espetáculo de teatro].2001. 

 

____________. Sacrifício de Andrei. [Espetáculo de teatro]. 2007.  

 

SUGAHARA, Ivan. Vida, o filme. [Espetáculo de teatro].2002-2003.  

 

_______________. Combinado. [Espetáculo de teatro]. 2003. 

 



243 

 

 

 

______________. Dilacerado. [Espetáculo de teatro].2004. 

 

VIDAL, Felipe. Cabeça, um documentário cênico. [Espetáculo de teatro documentário]. 

110’.  

 

WAGNER, Pedro. O ano em que sonhamos perigosamente. [Espetáculo de teatro]. 

Grupo Magiluth, 2015.  



244 

 

 

 

REFERÊNCIAS AUDIOVISUAIS 

 

ABREU, Alê. O menino e o mundo. [Filme de animação]. 2013, 80’. 

 

ALLEN, Woody. Noivo neurótico, noiva nervosa. [Filme]. 1977, 93’.  

 

_____________. Tiros na Broadway. [Filme]. 1994, 98’. 

 

AL PACINO. Ricardo III, um ensaio. [Filme]. 1996, 118’. 

 

ANGELOPOULOS, Theodorus. A viagem dos comediantes. [Filme]. 1975, 230’. 

 

BABENCO, Hector. Pixote, a lei do mais fraco. [Filme]. 1980, 127’. 

 

BRANNAGH, Kenneth. Henry V. [Filme]. 1989, 137’. 

 

___________________. Muito barulho por nada. [Filme]. 1993, 107’. 

 

___________________. Hamlet . [Filme]. 1996,242’. 

 

___________________.Amores perdidos. [Filme]. 2000,93’. 

 

___________________. Como você quiser. [Filme]. 2006,127’. 

 

BROOK, Peter. Marat/Sade. [Filme]. 1967. Filme, 100’. 

 

____________. Rei Lear. [Filme].1971, 137’. 

 

____________. Mahabharatta. [Filme]. 1989, 171. 

 

BUÑUEL, Luís; DALI, Salvador. Um cão andaluz. [Filme]. 1929, 17’. 

 

CALMETTES, André; Le BARGY, Charles. L’assassinat Du Duc de Guise. 

[Filme].1908. 

 

___________________________________. Le Retour d’Ulysse. [Filme]. 1909. 

 

CARVALHO, Walter; JARDIM, João. Janela da alma. Documentário. 2001, 73’. 

 

CASSAVETES, John. Noite de estreia. [Filme]. 1977, 144’. 

 

COUTINHO, Eduardo. Jogo de cena. [Filme]. 2007, 107’. 

 

CUKOR, George. Romeu e Julieta. [Filme]. 1936, 124’. 

 

DULAC, Germaine. A concha e o clérigo. [Filme]. 1928, 31’. 

 

EISENSTEIN, Sergei. A greve (Stachka). [Filme]. 1925, 82’. 

 

________________. Ivan, o terrível ( Ivan Groznyy I). [Filme]. 1944, 103’. 



245 

 

 

 

 

EISENSTEIN, Sergei; ALEKSANDROV, Grigori. O encouraçado Potemkin. [Filme], 

1925, 75’. 

 

________________. O velho e o novo: a linha geral (Staroye i novoye). [Filme]. 1929, 

121’. 

 

EPSTEIN, Jean. Couer Fidèle. [Filme]. 1923.  

 

EUSTACHE, Jean. A mãe e a puta (La Maman et la Putain). [Filme]. 1973, 217’. 

 

FELLINI, Federico. E La nave va. 1983. [Filme], 132’. 

 

________________. Satyricon. 1969. [Filme], 129’. 

 

________________. 8 e ½. 1963. [Filme], 138’.  

 

FIENNES, Ralph. Coriolanus. [Filme]. 2011, 118’. 

 

GARETH, Edwards. Rogue One – a Star Wars Story.[Filme]. 2016, 134’. 

 

GODARD, Jean-Luc. História (s) do cinema (Histoire (s) du Cinéma: Toutes les 

Histoires). [Filme]. 1988, 266’. 

 

__________________. A Chinesa. [Filme]. 1967, 99’. 

 

GREENWAY, Peter. A última tempestade. [Filme]. 1991, 119’. 

 

________________. O bebê santo de Macon. [Filme]. 1993, 122’.  

 

________________. O cinema está morto. Entrevista à revista Veja, 2012. Disponível 

em:  

<http://veja.abril.com.br/tveja/arquivo/peter-greenaway-o-cinema-esta-morto/>. Acesso 

em: 25 de mar. 2017. 

 

GRIFFITH, D.W. O nascimento de uma nação. [Filme]. 1915, 190’. 

 

_____________. Intolerância. [Filme]. 1916, 163’. 

 

HITHCOCK, Alfred. Psicose. [Filme]. 1961, 98’. 

 

________________. Os pássaros (The birds). [Filme]. 1963, 119’. 

 

HUGHES, John. Curtindo a vida adoidado. [Filme]. 1986, 103’. 

 

JUNGLE, Tadeu. Evoé – O dossiê de um antropófago. [Filme documentário]. 2011, 

110’. 

 

JUNGLE, Tadeu; CÉSAR, Eliane. Cacilda!. DVD. 1990, 294’.  

 

http://veja.abril.com.br/tveja/arquivo/peter-greenaway-o-cinema-esta-morto/


246 

 

 

 

KAIGE, Chen. Adeus minha concubina. [Filme]. 1993, 171’. 

 

KOGUT, Sandra. Mutum. [Filme]. 2007, 95’.  

 

KUROSAWA, Akira. Trono manchado de sangue. [Filme]. 1957, 110’. 

 

_________________. Ran. [Filme]. 164’, 1985. 

 

LEVINSON, Barry. O último ato. [Filme]. 2015, 112’. 

 

MALLE, Louis. Tio Vânia em Nova York. [Filme]. 1994, 119’. 

 

MANKIEWICZ, J. L. A malvada/ All about Eve. EUA, 1951, 130’. 

 

MASCARO, Gabriel. Doméstica. [Filme]. 2012, 75’. 

 

MAZURSKY, Paul. A tempestade. [Filme]. 1982, 140’. 

 

MENY, Jacques. A mágica de Meliés. [Filme documentário]. França, 2000. Três 

episódios de 48’.  

 

MEIRELLES, Fernando. Cidade de Deus. [Filme]. 2002, 130’. 

 

MILLER, Tim. Deadpool. [Filme]. 2016, 108’. 

 

MOCARZEL, Evaldo. Cinema e Teatro. Disponível em: 

<http://cadernodecinema.com.br/blog/cinema-e-teatro/>. Acesso em 10 de mai. 2014. 

 

________________. BR-3. [Filme]. 2006, 140’. 

 

MOREIRA SALLES, João. Santiago.[Filme documentário]. 2007, 79’. 

 

MURNAU, F.W. A última gargalhada. [Filme].1924, 85’. 

 

OLIVEIRA, Manoel. Um filme falado. [Filme]. 2003, 95’. 

 

OLIVIER, Laurence. Henry V. [Filme]. 1944, 137’. 

 

________________. Hamlet.[Filme]. 1948, 153’.  

 

________________. Ricardo III. [Filme]. 1955, 161’.  

 

PASOLINI, Pier Paolo. Medea. [Filme]. 1969, 110’. 

 

PEDROSO, Marcelo. Pacific.[Filme documentário]. 2011, 72’. 

 

PEIXOTO, Mário. Limite. [Filme]. 1931, 120’. 

 

POLANSKI, Roman. Deus da carnificina (Carnage). [Filme]. 2012, 79’. 

 



247 

 

 

 

________________. A pele de Vênus (La Vénus à la Fourrure). [Filme]. 2013, 96’. 

 

________________. MacBeth. [Filme]. 1971, 140’. 

 

PORTER, Edwin S. O grande roubo do trem. [Filme] 1903, 18’. 

 

RESNAIS, Alain. Amar, beber e cantar. [Filme]. 2014, 108’. 

 

_____________. O ano passado em Marienbad. [Filme]. 1961, 94’. 

 

_____________.Hiroshima mon amour. [Filme]. 1959, 92’. 

 

ROCHA, Glauber. Deus e o diabo na terra do sol. [Filme]. 1964, 125’. 

 

______________. Terra em transe. [Filme]. 1967, 111’. 

 

______________. A idade da terra. [Filme]. 1980, 140’. 

 

SCOLA, Ettore. A viagem do Capitão Tornado. [Filme]. 1990, 132’. 

 

____________. O baile. [Filme]. 1983, 110’. 

 

SCORSESE, Martin. Os bons companheiros. [Filme]. 1990, 148’. 

 

________________. O lobo de Wall Street. [Filme].2013, 180’.  

 

SOKÚROV, Alexandr. Arca russa. [Filme]. 2002, 97’. 

 

_________________. Moloch. [Filme]. 1999, 103’. 

 

_________________. Taurus (Telets). [Filme]. 2001, 100’. 

 

_________________. O sol (Solnze). [Filme]. 2005, 110’. 

 

_________________. Fausto (Faust). [Filme]. 2012, 134’.  

 

STRAUB, Jean-Marie; HUILLET, Danièle. Othon. [Filme]. 1970, 88’. 

 

SYBERBERG, Hans-Jurgen. Hitler, um filme da Alemanha. [Filme]. 1978, 442’. 

 

TARKOVSKI, Andrei. Andrey Rublyov. [Filme]. 1966, 205’. 

 

TAVIANI, Paolo; TAVIANI, Vittorio. César deve morrer. [Filme]. 2012, 76’. 

 

TONACCI, Andrea. Serras da desordem. [Filme documentário] . 2006,135’. 

 

TRIER, Lars von. Dogville. [Filme]. 2003, 178’. 

 

_____________. Manderlay. [Filme]. 2005, 139’. 

 



248 

 

 

 

VELOSO, Caetano. O cinema falado. [Filme].1986, 112’. 

 

VERTOV, Dziga. Cine-Olho. [Filme] .1924, 78’. 

 

WELLES, Orson. Cidadão Kane.[Filme]. 1941, 119’. 

 

______________. MacBeth. [Filme]. 1948. 92’. 

 

______________. Othello. [Filme]. 1951, 90’. 

 

______________. Falstaff. [Filme]. 1965, 113’. 

 

______________. O mercador de Veneza. [Filme inacabado]. Lançamento póstumo no 

Festival de Veneza, 2015.  

 

WELLES, Orson ; FRANCO, Jésus. D. Quixote. [Filme inacabado]. Lançamento 

póstumo, em 1992. 116’. 

 

WENDERS, Win. Asas do desejo. [Filme]. 1987, 127’. 

 

ZEFFIRELLI, Franco. Romeu e Julieta. [Filme].1968, 138’. 


