
 
 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

DEPARTAMENTO DE LETRAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS 

 

 

 

 

 

Ingrid Fernanda Rodrigues 

 

 

 

 

 

 

 

OS SELVAGENS DA ÓPERA: José de Alencar e Carlos Gomes, a criação 

literária e musical no romantismo brasileiro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2015 

 



 
 

 
 

INGRID FERNANDA RODRIGUES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

OS SELVAGENS DA ÓPERA: José de Alencar e Carlos Gomes, a criação 

literária e musical no romantismo brasileiro 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Letras, da Universidade Federal de 

Pernambuco, como requisito para a obtenção do 

grau de Mestre em Teoria da Literatura , sob a 

orientação da Professora Drª Ermelinda Maria de 

Araújo Ferreira. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2015 



 
 

 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
         
 
 

Catalogação na fonte 
Bibliotecário Jonas Lucas Vieira, CRB4-1204 

 
 
 
 
 

 

  

R696s Rodrigues, Ingrid Fernanda  
 Os selvagens da ópera: José de Alencar e Carlos Gomes, a criação 

literária e musical no romantismo brasileiro / Ingrid Fernanda Rodrigues. – 
Recife, 2015. 

  122 f.: il., fig.  
 

  Orientadora: Ermelinda Maria Araujo Ferreira. 
  Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 

Centro de Artes e Comunicação. Letras, 2017. 
                           

   Inclui referências e anexos.  
 
 

     1. Romantismo. 2. Ópera. 3. Libreto. 4. Selvagem. 5. Identidade 
nacional. I. Ferreira, Ermelinda Maria Araujo (Orientador). II. Título. 

 
 
 
         809     CDD (22.ed.)    UFPE (CAC 2017-222) 
       





 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao meu esposo Leon e ao meu 

filho Benjamin, por serem a 

música que embala meu coração... 

 

 



 
 

 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Este trabalho é fruto de um amor incondicional por literatura e música. Amor que me 

motivou embarcar numa aventura além mar em busca de um sonho. Esta jornada, foi o meu 

propósito durante esses dois longos anos, foi o que me manteve firme num momento muito 

delicado em minha saúde. Por este motivo, devo minha eterna gratidão a todos que colaboram 

comigo nesta aventura. Gostaria de agradecer a todos os meus professores da Universidade de 

Pernambuco, eles deram a base da minha vida acadêmica e fizeram aumentar em mim a 

paixão pela literatura. Ao meu amigo e professor Jacinto dos Santos eu sou grata por todo 

carinho durante a graduação e todo apoio para que eu seguisse meus sonhos na academia. 

Obrigada por me apresentar o Selvagem da ópera e pelo suporte nesta jornada. Minha querida 

professora Avanilda Torres, obrigada pelas tardes e noites doces como MEL, instruiu em mim 

a pesquisa e levantou meu espírito crítico. Grata a disponibilidade e prontidão do professor 

Josivaldo Custódio, que com a disciplina do teatro e o seu amor pela literatura de cordel 

estava criando uma pesquisadora de outro tipo de libretos. Queria agradecer a Lícia Sirch, 

diretora do Conservatório Giuseppe Verdi em Milão, sem me conhecer, nem falar meu idioma 

me deu todo material que precisei durante minha viagem a Itália Grazie per il vostro generoso 

contributo.  

 Gostaria de agradecer aos professores do Programa de Pós Graduação em Letras da 

Universidade Federal de Pernambuco: Lourival Holanda, Anco Márcio, Antony Cardoso e 

Ricardo Postal. Vocês contribuiram com minha formação, moldando-me para que chegasse 

até aqui. Meu carinho especial à professora Maria do Carmo Nino, que se apaixonou pelo 

Selvagem à primeira vista e sempre com observações pontuais, me ajudou nessa construção. 

Meu agradecimento ao professor/ músico/ poeta Marcos d´Morais  da UFAL, que me 

acompanha desde a graduação e mostrou música e literatura como diálogos possíveis. 

Obrigada Sherry Almeida pela arguição com questões pontuais que me fizeram voltar a 

refletir na minha escrita. Meu coração transbordante de carinho e gratidão a minha amiga e 

orientadora Ermelinda Ferreira, foram dois anos de puxões de orelha, de duras correções, de 

arguições a cada orientação. Mas também foram dois anos de carinho, de compreensão e de 

muito aprendizagem, Ermelinda você é linda no nome e na alma, obrigada por me podar esse 

tempo todo, por me dar “ mão amiga e braço forte” sei que esse nosso encontro foi especial e 

peço que o Todo Poderoso retribua tudo com bênçãos sobre sua vida. 



 
 

 
 

Aos meus amigos do PPGL, mestrandos e doutorandos, obrigada por compartilharem 

comigo deste momento tão único: Cassiana Grigoletto, Bruno Piffardini, Ricardo Nonato, 

Joanita Baú, Patrícia Tenório, Fernando Ivo e minha diva amada Wanessa Loyo. Vocês são 

maravilhosos cada dia foi aprendizado. Agradecer a Diva, Jozaías, Luís e toda a equipe do 

PPGL que sempre me socorreram quando precisei, vocês são incríveis! Minha gratidão aos 

meus queridos Dark de Hölderlin (desculpem a piada interna) Érika Bandeira, Mirella Izídio, 

Thiago Pininga, Hudson Silva e Vinícius Gomes. Vocês tornaram esses anos 

maravilhosamente divertidos. Amo vocês. Nicius, obrigada pela parceria acadêmica 

UPE/UFPE, nossas almas se encontraram  na academia, e nos tranformou em amigos 

entusiatas do outro. 

Quero agradecer a minha mãe Ryelma Rodrigues, por me dar suporte em tudo que eu 

precisei todos os anos da minha vida, pelas orações, pelos remédios na hora certa, pelos chás 

quentinhos e pelas xícaras de leite gelado. Esta conquista é nossa mamãe. Eu te amo muito. 

Quero agradecer a minha família, por serem constantes em oração por mim. Durante este ano 

em que minha saúde faltou, sei que transbordou o amor. Quero que se orgulhem de mim e 

aviso que quero ir mais longe ainda. Agradecer aos meus amigos que oraram por mim ou que 

me apoiaram de alguma forma. Esse carinho foi essencial para me manter centrada. Agradecer 

ao meu melhor amigo, parceiro e amado Leon, por carregar esse fardo ao meu lado,  por me 

acompanhar em todas as aventuras,  pelas noites em claro. Obrigada por se perder e me ajudar 

a me encontrar em Milão, obrigada pela compreensão e por todo amor do mundo. Meu amor, 

você sonhou comigo o mesmo sonho e caminhamos juntos na mesma direção. 

Deus, obrigada por tua fidelidade em minha vida, obrigada pelas pessoas maravilhosas 

que colocaste ao meu lado durante esses dois anos de mestrado. Obrigada pela sabedoria, pela 

saúde e pela calma que me deste em cada momento necessário. Obrigada Deus, por me 

permitir viver esse momento, creio que nada que eu realizei se faria sem tua permissão. Na 

contramão das correntes eu creio em ti, sei que sou um milagre. Que nessa nova jornada eu 

possa ser útil a ciência, a sociedade, aos meus futuros alunos. Que o mundo se encha de 

música, literatura e poesia. Que a Selvageria dos dias se converta em uma ópera bailado bem 

orquestrada, ritmada e com mais finais felizes. 

  



 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Poesia é a Palavra em estado de música. 

José Miguel Wisnik 

 



 
 

 
 

RESUMO 

 

O Romantismo brasileiro foi uma era de reconhecimento da identidade nacional e a libertação 

criativa de vários artistas brasileiros. Na literatura, José de Alencar e seu índio Peri, 

anunciavam ao mundo um selvagem brasileiro com a bravura de qualquer homem branco 

civilizado. Na música, o mesmo Pery, representado na ópera de Carlos Gomes  tornou-se 

símbolo da “selvageria” e talento musical do Brasil. Essa “Selvageria” aqui representada não 

está ligada ao primitivo ou ao incivilizado, nos referimos a busca do homem romântico 

brasileiro as suas próprias raízes, a exclusão do racionalismo copista, em virtude da 

espontaneidade dos afetos que libertam o que há de mais verdadeiro no homem. Trazemos 

também análise do libreto da ópera genuinamente Brasileiro, Noite de São João, que sintetiza 

figuras do nosso folclore e tem a leveza do amor romântico puro e inocente.  Utilizando o 

romance O Selvagem da ópera, de Rubem Fonseca como roteiro, traçamos um paralelo 

criativo entre música e literatura como artes irmãs na criação da ópera Il Guarany. E um 

paralelo entre o próprio Peri/Pery um com a liberdade de criação literária e o outro com a 

responsabilidade dos palcos ao redor do mundo. Reacendendo o mito do “selvagem 

brasileiro”, com exemplo na literatura modernista do insurgente Macunaíma, este trabalho é 

um estudo sobre a identidade nacional durante o romantismo, a recusa da cópia, a liberdade 

criativa e a formação do caráter do povo brasileiro através da literatura e da ópera como 

gênero híbrido e transcendental. 

 

Palavras Chaves: Romantismo. Ópera. Libreto. Selvagem. Identidade Nacional. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

ABSTRACT 

 

The Brazilian Romanticism was an era of recognition of national identity and the creative 

release of several Brazilian artists. In the literature, José de Alencar and his Indian Peri, 

announced to the world a Brazilian wild with the bravery of any civilized white man.   In 

music, the same Pery, represented in the opera of Carlos Gomes became a symbol of 

"savagery" and musical talent of Brazil. This "Savagery" represented here is not linked to the 

primitive or uncivilized, refers to the pursuit of Brazilian romantic man their own roots, 

deleting the copyist rationalism, because of the spontaneity of affection releasing what is most 

true in man. Also brings analysis of genuinely Brazilian opera libretto, Noite de São João, 

which summarizes figures of our folklore and has the lightness of romantic pure and innocent 

love. Using the novel O Selvagem da ópera, of Rubem Fonseca as the script, we draw a 

parallel between creative music and literature as sister arts in the creation of the opera Il 

Guarany. And a parallel between Peri / Pery the first one with freedom of literary creation and 

the other with the responsibility of stages around the world. Reigniting the myth of the 

"Brazilian wild" with example in modernist literature of Macunaíma insurgent, this work is a 

study on national identity during the romanticism, the refusal of the copy, the creative 

freedom and the formation of the character of the Brazilian people through literature and 

opera as hybrid and transcendental genre. 

 

Key Words: Romanticism. Opera. Libretto. Wild. National Identity. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

ÍNDICE DE FIGURAS 

 

Figura 1. Construção da Torre de Babel ............................................................................................... 15 

Figura 2. Escritor José de Alencar (à esquerda), Capa da primeira edição de seu romance de O 

Guarany (à direita) ................................................................................................................................. 46 

Figura 3. A liberdade guiando o povo. .................................................................................................. 47 

Figura 4. A Europa, sustentada por África e América .......................................................................... 50 

Figura 5.  (À esquerda) O nascimento de Vênus, (à direita) Moema .................................................... 59 

Figura 6. Vênus (à esquerda) e Iracema (à direita). .............................................................................. 60 

Figura 7. Prefácio de A Noite de S. João .............................................................................................. 71 

Figura 8. Dedicatória de Elias Alvares Lobo a José de Alencar ........................................................... 72 

Figura 9. Maestro Carlos Gomes (acima) e Cartazes de Il Guarany (abaixo) ....................................... 81 

Figura 10. Cenários da Casa de D. Antonio de Mariz e do Aposento de Ceci. Da ópera Il Guarany de 

Carlos Gomes, apresentada no Teatro Alla Scala de Milão em 1870. ................................................... 84 

Figura 11. Figurinos originais de Peri e Ceci para a Ópera de Carlos Gomes. ..................................... 86 

Figura 12. Partituras de Il Guarany, originais escritas a punho pelo Maestro Carlos Gomes. .............. 89 

Figura 13. Capa da primeira partitura para piano forte, com as marcações vocais de Il Guarany, ainda 

pela Casa Lucca. ..................................................................................................................................... 89 

Figura 14. Edições originais do libreto de Il Guarany pela Casa Lucca. Imagens do acervo autorizadas 

pelo Conservatório de Milão (2013) ...................................................................................................... 90 

Figura 15. Edições originais do libreto de Il Guarany pela Casa Lucca. À esquerda, 2ª edição de 1871, 

à direita 1ª edição de 1870. Imagens do acervo autorizadas pelo Conservatório de Milão (2013) ........ 90 

Figura 16. Últimos dias de Carlos Gomes, de Domenico de Angelis e Giovanni Capranesi.  (1899) 100 

Figura 17. Capa da primeira partitura para piano forte, com as marcações vocais de Il Guarany, ainda 

pela Casa Lucca. ................................................................................................................................... 117 

Figura 18. Partituras de Il Guarany, originais escritas a punho pelo Maestro Carlos Gomes. ............ 118 

Figura 19. Edições originais do libreto de Il Guarany pela Casa Lucca. À esquerda, 2ª edição de 1871, 

à direita 1ª edição de 1870.................................................................................................................... 119 

Figura 20. Edições originais do libreto de Il Guarany pela Casa Lucca. ............................................ 120 

Figura 21. Capa original da Sinfonia de Il Guarany, G. Riccordi. ...................................................... 121 

Figura 22. Noite de São João, autoria de José de Alencar, música de Elias Alvares Lobo e regência de 

Carlos Gomes. ...................................................................................................................................... 122 

Figura 23. Capa de A Noite no Castello, de Carlos Gomes. ............................................................... 123 

 

 

file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887741
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887741
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887743
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887744
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887745
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887746
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887747
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887749
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887749
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887751
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887752
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887752
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887753
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887753
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887754
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887754
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887756
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887756
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887757
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887758
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887758
file:///C:/Users/Felipe/Desktop/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO/IFRP%202015%20-%20DISSERTAÇÃO.docx%23_Toc494887759


 
 

 
 

 

ÍNDICE DE TABELAS 

 

Tabela 1. Personagens de A noite de S. João. ............................................................................ 73 

Tabela 2. Lista de personagens de Il Guarany e distribuição de vozes. ..................................... 85 

Tabela 3.Enredo da Ópera Il Guarany. ...................................................................................... 87 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO: ENTRE O BRASIL E A ITÁLIA UMA SELVAGEM  

INVENTANDO ÓPERA.............................................................................................12 

2 ÓPERA: O GÊNERO IMAGO MUNDI...................................................................15 

2.1 O PURISMO CRÍTICO E AS ARTES MESTIÇAS....................................................16 

2.2 ÓPERA: UMA BABEL DE LINGUAGENS...............................................................19 

2.3 A LITERATURA SOBE AO PALCO..........................................................................20 

2.4 O LIBRETO OPERÍSTICO..........................................................................................23 

2.5 ROMANTISMO E PÓS ROMANTISMO NA ÓPERA ITÁLIA................................26 

2.6 A ÓPERA ALEMÃ.......................................................................................................27 

2.7 A ÓPERA FRANCESA................................................................................................29 

2.8 ÓPERA: A ARTE DO FUTURO, IMAGO MUNDI...................................................31 

3 O SELVAGEM NA BASE DO PENSAMENTO IDENTITÁRIO NACIONAL..34 

4 JOSÉ DE ALENCAR: O SELVAGEM POR TRÁS DA PALAVRA....................46 

4.1 SOBRE O ROMANTISMO:  O GUARANI ( ROMANCE)........................................47 

4.2  PRIMEIROS ACORDES DO ROMANTISMO NO BRASIL.....................................50 

4.3  O ROMANCE O GUARANI DE JOSÉ DE ALENCAR.............................................57 

4.4 A NOITE DE SÃO JOÃO: OS PRIMEIROS PASSOS DA ÓPERA BRASILEIRA..55 

5 CARLOS GOMES: O SELVAGEM POR TRÁS DA BATUTA...........................68 

5.1 DO ROMANCE À ÓPERA: O GUARANI, DE JOSÉ DE ALENCAR, NA  

TRADUÇÃO IL GUARANY, DE ANTONIO SCALVINI PARA A ÓPERA  

DE CARLOS GOMES..................................................................................................69 

5.1.1  Il Guarany de Carlos Gomes.........................................................................................69 

5.2  DA ÓPERA AO ROMANCE, RUMO AO CINEMA: O SELVAGEM DA  

ÓPERA, NA PERSPECTIVA DA SÉTIMA ARTE, POR RUBEM FONSECA........78 

5.2.1  Vida e obra de Rubem Fonseca.....................................................................................79 

5.2.2  O Selvagem da Ópera....................................................................................................83 

6 RALLENTANDO: DA CAPO AO FINE..................................................................90 

6.1 POSLÚDIO...................................................................................................................95 

REFERÊNCIAS..........................................................................................................96 

ANEXOS....................................................................................................................104 



 
 

 
 

 



12 
 

 
 

1 INTRODUÇÃO:  ENTRE O BRASIL E A ITÁLIA UMA SELVAGEM 

INVENTANDO ÓPERA 

 

O processo de criação deste texto foi como compor uma nova ópera. Cada nota/palavra 

vinha, através dos sons que se harmonizavam diante de mim. Cada leitura se transformava 

num grande ato conduzido em minha própria mente. Os personagens principais: Carlos 

Gomes e José de Alencar faziam um dueto afinado. Gomes como Tenor, com sua história 

emergente, vontade de crescer de se firmar. O renegado exaltado, o grande astro ressentido. 

Gomes entra em cena e faz sua grande ária, conta sua história, emociona o público. Como 

todo bom tenor, tem explosão dentro de si, um brado retumbante e inquieto. Durante suas 

récitas eu ficava sem ar, nos momentos em que Gomes cantava, mesmo sendo regente, eu 

conseguia admirá-lo orgulhosa de minha escolha. Nesta ópera, Alencar é um barítono 

reconfortante, com sua voz melodiosa me dando suporte para encontrar tudo que eu 

procurava. A versatilidade de Alencar me impressionava a todo instante, por descobrir que ele 

era capaz de fazer coisas inimagináveis. Os graves dele eram o fazer literário, conhecido de 

todos e o senso comum de ótima qualidade, mas seus agudos me aguçavam, uma vontade de 

fazer música, uma vontade de servir e acima de tudo a capacidade de harmonizar. A “voz” de 

Alencar era um presente a minha plateia, era o equilíbrio que eu precisava para toda essa 

composição/drama funcionar do jeito que estava se formando dentro de mim.  Não tinha como 

não usar esse barítono em minha ópera particular. Meu personagem secundário favorito é 

Rubem Fonseca com seu realismo rasgado dançava em minha ópera imaginária, fez o 

prelúdio nessa composição intersemiótica e intercontinental. Ele serviu como menestrel. Ele 

me convenceu que a ideia daria certo, ele me apresentou os fatos e fez com que me 

apaixonasse pela história do Gomes, fez com que eu pesquisasse, fez com que eu me tornasse 

a selvagem da ópera. 

  Os personagens estavam prontos, a melodia em andamento, mas eu precisava dar conta 

da parte teatral. Quando o público vai ao teatro assistir uma ópera, antes dos músicos darem a 

primeira nota o que se observa é o cenário. Fui atrás de meu cenário, parti atrás dos pés de 

Carlos Gomes e me vi em Milão. Sai do plano ideológico, juntei passaporte, passagens, uma 

agenda para anotações e fui. Cheguei lá em Janeiro de 2013, do aeroporto peguei um trem e 

fiquei imaginando o que Gomes sentiu ao fazer esse mesmo percurso 143 anos antes. Será que 

ele tinha medo? Como ele fazia pra se comunicar? Será que os italianos o viam como 

aborígene? Eu senti as pessoas me observarem, pelo tom de minha pele e pelo meu sotaque 



13 
 

 
 

todos sabiam que eu não pertencia aquele lugar. Eu era exótica. Gomes era exótico? Era 

estranho? Era diferente? No romance de Rubem Fonseca eu li que ele se sentia excluído. Mas 

para saber como se sente um “selvagem” no mundo civilizado, apenas se tornando uma.  

Fui andando do Duomo até o Teatro Ala Scalla, foi um trajeto curto, poderia ter sido mais 

rápido se não fossem a quantidade de ambulantes que queriam me vender pulseiras para entrar 

no Duomo, mesmo eu claramente andando na direção oposta. Pensei que Gomes não teve esse 

problema, no século XIX não deveria existir esses vendedores, no século XIX talvez não 

vissem turistas como fonte de renda. O que fazia um brasileiro lá então? Em frente ao Scalla 

senti um arrepio enorme, eu não estava com medo, estava emocionada.  Estava em frente ao 

santuário onde a arte brasileira estreou numa época onde aos brasileiros só era dado o direito a 

copiar. Estava diante do palco onde o exótico, o indomesticado, o brasileiro foi aplaudido de 

pé e ovacionado. No teatro, ao lado de Verdi e Donizetti, o busto do nosso Carlos Gomes, 

eternizado como maestro Italiano da ópera romântica. E foi aí que vi que meu cenário estava 

numa perspectiva errada. Itália não. Brasil. Mas ninguém que eu perguntei sabia informar 

nada. Nada sobre a importância dele, nada do fato dele ser brasileiro, nada. Saí de mãos 

vazias, entretanto, com a mente muito cheia. No outro dia fui procurar o Conservatório de 

Milão, o lugar para onde Gomes foi mandado pela Imperatriz Tereza Cristina com finalidade 

de estudar música. O local agora se chama Conservatório Giuseppe Verdi. O nome do músico, 

ídolo de Gomes.  

O conservatório Giuseppe Verdi hoje é uma instituição de ensino tão respeitada quanto 

foi outrora, entrei pelos portões e fui transportada para 150 anos antes, e voltei a minha ópera 

imaginária, onde meu Tenor Gomes entra no conservatório pela primeira vez, desde a esquina 

já ouvia o som dos instrumentos, eu fui recebida por um violoncelista, que se exibia para sua 

própria estante ensaiando para uma audição que teria em breve, ele se esforçou para entender 

meu português e explicar num sotaque italianado onde eu poderia encontrar a biblioteca e lá 

as partituras antigas. A diretora do conservatório me recebeu com alegria, durante a gestão 

dela nunca tinha recebido estudantes brasileiros e nem tampouco qualquer outro estudante 

interessado em Carlos Gomes. A ópera IL Guarany era conhecida, amada e reproduzida, mas 

o maestro nada, o Brasil nada. Ela me permitiu tocar nos escritos originais do maestro, me 

senti perto dele. Li as partituras de próprio punho, suas próprias correções. Vi as primeiras 

impressões dos libretos, ainda editorados pela casa Lucca. Respirei o mesmo ar que um dia 

ele respirou, antes empoeirado, agora devidamente catalogado, organizado e moderno. 

Mesmo com um espaço de tempo tão grande senti que dividia o espaço físico com ele. 



14 
 

 
 

Descobri que estava no caminho certo, era ele. E essa história tinha que ser reproduzida. 

Minha ópera deveria ser exposta. Ele era o protagonista que eu sonhava e eu jamais iria 

arrepender-me. Essa ópera é sobre o não lugar do artista brasileiro no mundo. Essa ópera é a 

vontade de fazer arte e a realidade a sua volta. Essa ópera é o romantismo querendo reagir 

numa época em que ninguém liderava, apenas seguia. A Itália era o berço da ópera, rainha dos 

libretos e maioria nas récitas. (O italiano é a língua da ópera, que me perdoem Wagner e 

Mozart). Mas eu não queria saber da supremacia operística italiana, queria a selvageria dos 

trópicos, queria os novos modelos, queria a inquietude e o calor do meu país. Queria achar o 

berço de Carlos Gomes, queria achar as raízes da selvageria romântica que me consumia. 

Logo, meu cenário não era ali, era no Brasil 

De volta ao meu Brasil, descobri que muito de Gomes estava em Campinas, sua terra 

natal. E outra parte no estado do Pará, onde faleceu. Mas minha mala já estava cheia de 

música, então eu fugi de São Paulo e Carlos Gomes. Resolvi ir atrás de José de Alencar. 

Aeroporto de Fortaleza direto para praia de Iracema, a virgem dos lábios de mel mais famosa 

da literatura. A estátua dela no meio da cidade não auxiliava na memória dos Cearenses. 

Quem foi Iracema? Um ou outro respondia. Percebi que o Artista é negligenciado em 

qualquer lugar e em sua terra a dor deve ser maior. Era o que eu precisava, minhas malas 

estavam completas, só me restava sentar e escrever. Escrever/compor, compor e solfejar, 

solfejar e cantarolar/argumentar. Romantismo porque foi o movimento mais díspare que já 

ouvi falar e a dissonância me atrai. Misturar conservadorismo com a inovação, o espírito 

individual e livre com o coletivo fraterno.  

Minha ópera/texto não pode ser ouvida por ouvidos além dos meus, entretanto, meu 

desejo é que como os quadros de Delacroix, seja “ uma festa para os olhos”. A união de tantas 

linguagens distintas que contém a ópera configura a ela o carácter de uma obra de arte total. O 

drama realizado através da cooperação entre todas as artes: Música, teatro, artes plásticas, 

unidos tentando representar o mundo. Convido o leitor/plateia a entrar comigo na selvageria 

romântica desses dois brasileiros. Que fizeram da arte seu ofício e de sua pátria a bandeira 

para suas criações. 

 

 

 

 



15 
 

 
 

2 ÓPERA: O GÊNERO IMAGO MUNDI  

  

Figura 1. Construção da Torre de Babel 

 

Bruno Spinello – acervo do Museo dell'Opera del Duomo, Pisa (Itália) 

 

Literatura e música possuem sistemas de signos específicos destinados a conduzir a 

mensagem comunicativa por meio da produção de efeitos estéticos (sonoros ou visuais) 

peculiares aos seus meios. Entretanto, esses sistemas podem se interligar em composições 

híbridas, e até mesmo encontrar significação em aspectos técnicos, semióticos e cognitivos 

que não lhes sejam próprios. Contudo, mesmo com todos esses fatos, estudar as relações entre 

diferentes códigos artísticos exige do pesquisador bastante disposição para enfrentar 

resistências teóricas que complicam a proposta da aproximação. Felizmente, isto não significa 

que essas tentativas não sejam válidas e que não possam render bons frutos.  

A arte das palavras lida com um complexo jogo de combinações sintáticas e semânticas 

destinadas a produzir uma beleza que impressiona cognitivamente o receptor, à medida em 

que ele decifra esses arranjos através da leitura. Na música temos outro tipo de linguagem, de 

tal forma que os efeitos estéticos ocorrem mediante a alternância entre os sons e o silêncio, 

impressionando o sujeito sobretudo pela audição.  

Música e poesia, porém, utilizam valores similares provenientes da métrica, da rima, do 

ritmo, da técnica e do esforço do artista. Não são poucas as produções acadêmicas que 



16 
 

 
 

tematizam as relações existentes entre a literatura e a música, não deixando dúvidas da 

viabilidade e pertinência dessa investigação. A semiótica, enquanto ciência da linguagem que 

opera com a articulação dos signos que extrapolam o verbal, fornece respaldo para o estudo 

aproximativo das artes.   

 

2.1 O PURISMO CRÍTICO E AS ARTES MESTIÇAS  

  

Entretanto, o melhor argumento em defesa dos estudos intersemióticos de literatura e 

música reside na realidade e no desafio que nos fazem as próprias obras. A modernidade 

assistiu ao enfraquecimento das fronteiras entre as artes, determinado pelos próprios textos, 

que ensaiam em seus campos experimentalismos diversos de “contaminação” com outras 

semioses: a poesia concreta, a música atonal e a performance são apenas alguns exemplos de 

artes limítrofes, que invadem territórios alheios e questionam o conceito de “pureza” nas 

artes. Há gêneros artísticos, porém, que já nascem mestiços e impuros, para os quais a noção 

de fronteiras é estranha e mesmo impossível. É o caso do teatro, que opera a fusão de vários 

elementos, trabalhando com o espaço, o tempo, o texto escrito, o texto oralizado, a encenação, 

a música, as artes plásticas, enfim: uma forma complexa e essencialmente dialógica. Mais 

recentemente, o cinema também surge de um entrecruzamento de signos: verbal, visual, 

auditivo, cinético, diferenciando-se do teatro pela fantasmagoria resultante de seu novo e até 

então insuspeitado suporte tecnológico.   

Neste capítulo, dissertaremos brevemente sobre a ópera como um dos mais “mestiços” 

entre os gêneros. O termo ópera provém do latim opera, plural de opus (“obra”), sugerindo 

que esta combina as artes de canto coral e solo, recitativo e balé, em um espetáculo encenado. 

Trata-se, portanto, de uma composição dramática em que se combinam música instrumental e 

canto, com a presença ou não de um diálogo falado. Os cantores são acompanhados por um 

grupo musical, que em algumas óperas pode ser uma orquestra sinfônica completa. O drama é 

apresentado utilizando os elementos típicos do teatro, tais como cenografia, vestuários e 

atuação. No entanto, a letra da ópera (conhecida como libreto) é normalmente cantada, em 

lugar de ser falada. A este momento chamamos de “recitativos”, que se dividem com as árias, 

que são as canções propriamente. Poder-se-ia dizer, então, que a ópera é o casamento perfeito 

entre a música e o teatro, onde eles se complementam em espaços que nem sabiam que 

precisavam ser preenchidos.   

Na música, a passagem do tempo é audível através de elementos puramente sonoros. Tais 

elementos existem apenas para o ouvido, e todos os auxílios musicais à nossa percepção real 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Orquestra_sinf%C3%B4nica
http://pt.wikipedia.org/wiki/Orquestra_sinf%C3%B4nica
http://pt.wikipedia.org/wiki/Orquestra_sinf%C3%B4nica
http://pt.wikipedia.org/wiki/Teatro
http://pt.wikipedia.org/wiki/Teatro


17 
 

 
 

do tempo são eliminados e substituídos por experiências tonais na imagem musical da 

duração. Entretanto, os elementos da literatura não são apenas os sons, uma vez que, na 

poesia, as palavras não se destinam meramente aos ouvidos, mas também à percepção visual 

da leitura. Quando palavras e música se conjugam na canção, diz Brown, “a música engole 

não apenas as palavras, mas até mesmo as estruturas literais das palavras”. (BROWN apud 

BOTAFOGO, 2004, p. 21)  

O som expressa mais do que as palavras, porque nossa compreensão do que ouvimos não 

parte apenas do texto, mas da junção do que o outro diz com a nossa concepção de mundo e a 

concepção que fazemos do outro. Isto é, nossa concepção de sentido se dá não apenas daquilo 

que ouvimos, mas daquilo que podemos compreender e apreender a partir destes sons. Hans 

Koellreuter(1987) afirma que o homem é um ser musical. Toda atividade humana, voluntária 

ou involuntariamente, produz sons: a natureza está repleta deles. Quando os sons se 

combinam em alternâncias simétricas, compassadas e rítmicas, nós fazemos música. Bohumil 

Med (1996) afirma que a música não é apenas uma manifestação artística; é também uma 

ciência, pois faz parte de um trabalho elaborado e requer uma técnica rebuscada, que interfere 

diretamente na execução e na reprodução do trabalho final que chega ao público. O 

compositor que leva a sério o seu trabalho artístico é um transformador, capaz de captar e 

processar aspectos da realidade à sua volta a fim de traduzi-los em música.  

No Brasil, o gênero que mais exemplifica esse hibridismo entre literatura e música é a 

canção. Na mistura entre a letra e a partitura há um casamento sonoro que não permite aos 

ouvidos diletantes ou profissionais dissociar a música da letra. Ao ouvir o instrumental de 

uma canção, a letra invade automaticamente a memória. Quando executamos todas as vozes 

existentes na partitura, que corresponde a instrumentos diferentes em cada pauta musical, 

estamos executando o contraponto, que equivale à execução simultânea de todas essas vozes. 

Numa relação simples, para que possamos compreender as semelhanças entre um texto 

literário e uma composição musical, podemos relacionar cada notação musical isolada a uma 

letra, vogal ou consoante. Cada frase melódica poderia ser comparada a uma sentença. E a 

execução completa do pentagrama seria a leitura de um texto. Cada código tem seu 

significado dentro de cada linguagem específica. Assim, no campo musical, temos ainda 

figuras musicais que representam as pausas e as respirações. São elas que conferem um 

caráter mais dinâmico à execução musical. “O texto, portanto, equivale à partitura musical; a 

leitura equivale a sua execução. A obra não é, porém, apenas o texto executado: é preciso 

ouvil-o também.” (KOTHE, 1981, p. 17)  



18 
 

 
 

Quando mergulhamos no mundo musical, percebemos os múltiplos significados que a 

concepção da letra de uma canção pode trazer. Ela é dependente da sua formação melódica e 

harmônica. Em síntese, melodia é a leitura das notas soltas horizontalmente, e harmonia é a 

leitura verticalizada da obra. Os efeitos estéticos da música variam de acordo com o gênero 

musical a ser executado; nas melodias clássicas, cada estilo é marcado de acordo com a época. 

No caso da ópera, a história da sua origem segue paralela ao avanço da escrita e da 

modernização dos arranjos musicais. Além de literatura e música, a ópera bebe da fonte do 

teatro ritualístico grego.  

Segundo Christiansen, (2007) e Cross (1983), a ópera surgiu no início do século XVII, na 

Itália, para definir as peças de teatro musical às quais se referia com formulações universais 

como dramma per música (drama musical) ou favola in música (fábula musical) – espécie de 

diálogo falado ou declamado acompanhado por uma orquestra. Devido ao seu local de 

origem, a maior parte das óperas é encenada em latim ou italiano. Suas origens remontam às 

tragédias gregas e aos cantos carnavalescos italianos do século XIV.  

A primeira obra considerada uma ópera, data aproximadamente do ano 1594 em 

Florença, no final do Renascimento. Chamava-se Dafné e foi escrita por Jacopo Peri e 

Rinuccini para um círculo elitista de humanistas florentinos, conhecido como a “Camerata”. 

Dafné foi uma tentativa de reviver uma tragédia grega clássica, como parte do amplo resgate 

da antiguidade que caracterizou o Renascimento. Um trabalho posterior de Peri, Eurídice – 

escrita para as bodas de Henrique IV e Maria de Médicis, em 1600 – foi a primeira ópera a 

sobreviver até a atualidade. Final do século XIX, Wagner tentou resgatar esse modelo de 

tragédia clássica, através da Arte total. O gesamtkunstwerk
1
 visava unir todas as formas de 

arte existentes e através da narrativa criar uma nova visão de mundo ao próprio mundo. O 

teatro grego tinha muito desse fato, Wagner mais tarde se utilizou disso dando igual 

importância a música e ao drama, como veremos mais detalhadamente. A ópera, partindo do 

conceito de Wagner visava apresentar ao homem a imagem do mundo, em sua universalidade. 

 

 

 

 

 

                                                           
1
 Gesamtkunstwerk do romantismo Alemão, criado por Wagner parte do conceito de igualdade entre as artes. Onde todas as 

manifestações artísticas tem o mesmo valor e devem vir em conformidade dentro da ópera.  



19 
 

 
 

2.2 ÓPERA: UMA BABEL DE LINGUAGENS  

 

A ópera nos aparece, essencialmente, como um espetáculo musical a ser interpretado por 

solistas, pelo coro e acompanhada por uma orquestra; porém ela não se realizaria sem o 

contributo de todas as demais artes envolvidas. A composição musical a que se denomina 

ópera é criada em torno de um enredo ou argumento literário, e destina-se a guiar e conduzir a 

representação dos atores de um drama, constituindo um elemento semanticamente importante 

na organização das cenas que devem compor uma narrativa com princípio, meio e fim. A 

apresentação dos atores, que também podem ser dançarinos e que são necessariamente 

cantores, é guiada pelo libreto, texto que – como o drama no teatro e o roteiro no cinema – 

representa a base da ópera, fornecendo sua matéria, seu conteúdo e, ao lado da partitura 

musical, sua substância.   

A parte escrita da ópera contém a história a ser encenada – mais comumente, embora não 

obrigatoriamente (há libretos originais) – adaptada de um texto literário na forma dialógica 

necessária à encenação das personagens. A peculiaridade dessa encenação é que ela é cantada, 

e não dita. Os recitativos são desenvolvidos onde os diálogos cantados demonstram o 

virtuosismo dos cantores. Isso envolve a complexa articulação de vozes educadas e treinadas 

para atingir efeitos específicos, através de uma técnica rebuscada que permite a máxima 

extração do som do aparelho vocal do cantor, uma vez que precisa ser ouvida em todo o 

recinto do teatro, suplantando a orquestra, que fica posicionada no fosso à frente dos cantores, 

criando um verdadeiro paredão sonoro instrumental. O trabalho vocal lida com toda a 

musculatura do corpo, e pode ser considerado um verdadeiro exercício físico, que demanda 

um preparo e um amadurecimento comparáveis aos de um instrumentista. Para o cantor, o 

corpo é o seu instrumento. Há grande variedade de vozes: entre as masculinas, tenor, barítono 

e baixo; entre as femininas, soprano, mezzo e contralto, conforme vão do agudo ao grave. 

Cada extensão, porém, tem as suas derivações: o tenor, por exemplo, pode ser ligeiro, lírico 

ou dramático; o soprano pode ser coloratura, lírico, dramático, spinto, etc.   

Mas a ópera também é o espaço das artes plásticas, envolvendo a cenografia, que abrange 

desde a engenharia e a arquitetura dos teatros até o design e a decoração do palco; a criação 

dos cenários, com todos os seus elementos, e dos figurinos. Segundo Nelson José Urssi:   

A cenografia, síntese histórica e tecnológica do ato projetivo cênico, abrange todo o 

processo de criação e construção do evento estético – espacial e da imagem cênica. 

O cenógrafo utiliza-se de elementos como cores, luzes, formas, linhas e volumes 

para solucionar as necessidades apresentadas pelo espetáculo e suas matizes poéticas 

em diversos meios e fins. Foi considerada, primordialmente, como suporte visual à 

dramaturgia. (URSSI, 2006, p. 14)  



20 
 

 
 

A ópera como novo estilo dramático a partir do século XVI revivia a aura do drama 

antigo, com o equilíbrio entre a música, a poesia e o teatro. Os cenários, inicialmente em 

trompe l’oeil
2
, simulando a tridimensionalidade, eram a representação do espaço idealizado e 

evoluíram à mobilidade e ao ilusionismo da cenografia dos múltiplos painéis onde 

perspectivas faziam a visão do espectador mergulhar no palco. A nova maquinaria cênica 

oferecia possibilidades mais ricas do que o habitual cenário da Renascença, e materializava as 

características do melhor período do teatro barroco.  

  

2.3 A LITERATURA SOBE AO PALCO  

  

Claudio Monteverdi (1567-1643) foi um compositor, maestro e cantor italiano que teria 

fornecido a base para a estrutura da ópera nos dias de hoje.  Destacou-se como compositor de 

madrigais e óperas, tendo sido um dos responsáveis pela passagem da tradição polifônica do 

Renascimento para um estilo mais livre, dramático e dissonante, baseado na monodia  e nas 

convenções do baixo contínuo e da harmonia vertical, que se tornaram as características 

centrais da música dos períodos seguintes, o Maneirismo e o Barroco. (CHRISTIANSEN, 

2007)  

Monteverdi é considerado o último grande madrigalista, certamente o maior compositor 

italiano de sua geração, e um dos grandes operistas de todos os tempos, além de uma das 

personalidades mais influentes de toda a história da música do ocidente. Não inventou nada 

novo, mas sua elevada estatura musical deriva de ter empregado recursos existentes com uma 

força e eficiência sem paralelos em sua geração, e integrado diferentes práticas e estilos em 

uma obra pessoal rica, variada e muito expressiva, que continua a ter um apelo direto para o 

mundo contemporâneo, ainda que ele não seja exatamente um compositor popular nos dias de 

hoje.   

Monteverdi trabalhou num período de crise de valores estéticos. Até pouco antes de ele 

nascer, toda música séria do Renascimento era produzida dentro do universo da polifonia, 

uma técnica que combina várias vozes mais ou menos independentes num tecido musical 

intrincado e denso, de forte base matemática e com regras rígidas para composição, que 

estavam alicerçadas em fundamentos éticos.  

                                                           
2
 Derivado da expressão francesa “Engana o olho” é um recurso visual que cria uma ilusão de ótica, usado 

primeiramente na arquitetura.  É normalmente utilizado para otimizar os espaços e criar uma sensação de 

visualizar objetos e formas que de fato não existem. Nos cenários é um recurso valoroso pois auxilia a cena e 

impressiona o público, evita gastos exessivos com a cenografia.  

http://pt.wikipedia.org/wiki/1567
http://pt.wikipedia.org/wiki/1567
http://pt.wikipedia.org/wiki/1643
http://pt.wikipedia.org/wiki/1643
http://pt.wikipedia.org/wiki/1643
http://pt.wikipedia.org/wiki/Compositor
http://pt.wikipedia.org/wiki/Compositor
http://pt.wikipedia.org/wiki/Maestro
http://pt.wikipedia.org/wiki/Maestro
http://pt.wikipedia.org/wiki/Maestro
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cantor
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cantor
http://pt.wikipedia.org/wiki/Italianos
http://pt.wikipedia.org/wiki/Italianos
http://pt.wikipedia.org/wiki/Italianos
http://pt.wikipedia.org/wiki/Madrigal
http://pt.wikipedia.org/wiki/Madrigal
http://pt.wikipedia.org/wiki/Madrigal
http://pt.wikipedia.org/wiki/Madrigal
http://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%93pera
http://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%93pera
http://pt.wikipedia.org/wiki/Polifonia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Polifonia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Polifonia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Renascimento
http://pt.wikipedia.org/wiki/Renascimento
http://pt.wikipedia.org/wiki/Renascimento
http://pt.wikipedia.org/wiki/Renascimento
http://pt.wikipedia.org/wiki/Disson%C3%A2ncia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Disson%C3%A2ncia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Monodia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Monodia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Monodia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Baixo_cont%C3%ADnuo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Baixo_cont%C3%ADnuo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Baixo_cont%C3%ADnuo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Harmonia_(m%C3%BAsica)
http://pt.wikipedia.org/wiki/Harmonia_(m%C3%BAsica)
http://pt.wikipedia.org/wiki/Harmonia_(m%C3%BAsica)
http://pt.wikipedia.org/wiki/Maneirismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Maneirismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Maneirismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Barroco
http://pt.wikipedia.org/wiki/Barroco
http://pt.wikipedia.org/wiki/Hist%C3%B3ria_da_m%C3%BAsica
http://pt.wikipedia.org/wiki/Hist%C3%B3ria_da_m%C3%BAsica
http://pt.wikipedia.org/wiki/Hist%C3%B3ria_da_m%C3%BAsica
http://pt.wikipedia.org/wiki/Renascimento
http://pt.wikipedia.org/wiki/Renascimento
http://pt.wikipedia.org/wiki/Renascimento
http://pt.wikipedia.org/wiki/Polifonia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Polifonia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Composi%C3%A7%C3%A3o_musical
http://pt.wikipedia.org/wiki/Composi%C3%A7%C3%A3o_musical
http://pt.wikipedia.org/wiki/Composi%C3%A7%C3%A3o_musical


21 
 

 
 

O contexto para as transformações articuladas por Monteverdi foi o conflito entre o 

mundo católico e os protestantes, que em meados do século XVI estava atingindo as 

proporções de uma guerra religiosa. Para combater os protestantes, o papado lançou o 

movimento da Contrarreforma, onde a música sacra desempenhava um papel importante 

como instrumento de propaganda da fé ortodoxa. Entretanto, durante a Contrarreforma, a 

polifonia também foi reformada, pois até então o interesse principal dos compositores jazia na 

música e não no texto, e se por um lado as missas polifônicas das gerações anteriores 

produziam um efeito psicológico de majestade e tranquilidade, por outro suas palavras não 

podiam ser compreendidas, pois estavam imersas em um tecido contrapontístico tão cerrado, 

onde várias vozes cantavam palavras diferentes ao mesmo tempo, que seu significado se 

perdia para o ouvinte. Segundo a lenda, a polifonia esteve perto de ser banida do culto, se não 

fosse Palestrina demonstrar, através de sua Missa papae Marcelli, composta em 1556, que ela 

podia sobreviver e ao mesmo tempo tornar o texto inteligível.  

O propósito da Contrarreforma, no que dizia respeito à música, era conferir 

inteligibilidade à composição, sem deixar de suscitar uma resposta emocional no ouvinte – 

pois muitos então viam a polifonia como excessivamente intelectual e fria. Para atender a 

essas novas necessidades, além da simplificação da polifonia, outros músicos trabalharam 

numa linha inteiramente diversa, dedicando-se a resgatar a monodia, ou seja, o canto ou 

recitativo solo acompanhado por um baixo de simples sustentação harmônica, o chamado 

baixo contínuo, que se estruturava verticalmente em acordes, e não mais em linhas 

horizontais, como fazia a música polifônica tradicional. O baixo contínuo permitia ainda dar 

uma atenção principal à ilustração do texto, e trabalhar com uma liberdade de improviso 

inexistente na polifonia, possibilitando a introdução de ritmos e cromatismos exóticos.  

A primeira grande obra de Monteverdi não contemplou os temas sacros, baseando-se no 

teatro grego de Ovidio. L’Orfeo conta a história de amor entre Orfeo e Eurídice. A primeira 

encenação data do começo do século XVII e ainda restam partituras e partes do libreto. A 

representação tenta passar ao público a mesma emoção da leitura dos épicos. O teatro grego 

foi o fundamento para a estruturação da ópera, na preparação tonal, separação dos atores, na 

divisão de voz e na idealização do recitativo.  

“Tal como nas antigas tragédias gregas, o coro desempenhava o papel principal, 

enquadrando os monólogos e diálogos dos solistas com uma série de madrigais e danças.” 

(CHRISTIANSEN, 2007 p. 22). A diminuição do uso dos coros foi um recurso para enaltecer 

as personagens principais. No caso de L’Orfeo, a divisão de voz indicava a importância das 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Cat%C3%B3lico
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cat%C3%B3lico
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cat%C3%B3lico
http://pt.wikipedia.org/wiki/Protestantes
http://pt.wikipedia.org/wiki/Protestantes
http://pt.wikipedia.org/wiki/Papado
http://pt.wikipedia.org/wiki/Papado
http://pt.wikipedia.org/wiki/Papado
http://pt.wikipedia.org/wiki/Contra-Reforma
http://pt.wikipedia.org/wiki/Contra-Reforma
http://pt.wikipedia.org/wiki/Propaganda
http://pt.wikipedia.org/wiki/Propaganda
http://pt.wikipedia.org/wiki/Propaganda
http://pt.wikipedia.org/wiki/Monodia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Monodia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Monodia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Recitativo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Recitativo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Recitativo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Recitativo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Baixo_cont%C3%ADnuo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Baixo_cont%C3%ADnuo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Baixo_cont%C3%ADnuo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Baixo_cont%C3%ADnuo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Acorde
http://pt.wikipedia.org/wiki/Acorde
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ritmo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ritmo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ritmo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cromatismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cromatismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cromatismo


22 
 

 
 

personagens dentro do enredo. O papel desempenhado pela voz é de extrema importância no 

desempenho do drama, pois ela evoca os sentimentos das personagens. Não era comum a 

participação de mulheres no teatro, o que obrigava os homens a representar todos os papéis, 

inclusive os femininos, para os quais eram muito valorizados os castrati.
3
   

A segunda ópera atribuída a Monteverdi também é baseada na mitologia grega, Il Ritorno 

D’Ulisse in Patria, e traz vários aspectos diferentes para o espetáculo, acrescentando o 

elemento do humor à encenação. A ópera como entretenimento ocupava cada vez mais espaço 

em Veneza, determinando mudanças em sua estruturação e orquestração. O libreto foi criado 

com base nos livros XIII ao XXIII da Odisséia de Homero, para dar mais agilidade à trama. O 

drama foi a grande fonte da ópera. Da agonia barroca à peça cantada, a ópera vai-se 

adequando aos enredos propostos. Na ópera Il Ritorno D’Ulisse in Patria, observa-se a 

divisão entre coros e solistas. O coro deixa de ser, portanto, a força motriz que era em 

L’Orfeo, assumindo os solistas uma maior proeminência em termos musicais e dramáticos. 

Ao se modernizar, a ópera estabelece uma separação mais clara entre recitativos (na forma de 

discursos) e árias (canções). O papel de Penélope (mezzo-soprani) é notável pelas frases 

curtas e irregulares, utilizadas para expressar a sua perturbação emocional; é apenas no belo 

dueto final com Ulisses (barítono) que a sua música se torna mais suave e mais expansiva em 

termos líricos.   

As óperas que sucederam as produções de Monteverdi, apesar de não terem raizes 

mitológicas, ainda preservavam o espírito dramático. Mais tarde, houve algumas subdivisões 

que não trouxeram prejuízo às raizes da ópera, apenas mais versatilidade, abrindo 

possibilidades para os novos compositores que surgiriam nos séculos seguintes.   

 

 

 

 

                                                           
3
 Castrato (plural castrati) é um cantor masculino cuja extensão vocal corresponde em pleno à das vozes 

femininas, seja de soprano, mezzo-soprano ou contralto. Esta faculdade numa voz masculina só é verificável na 

sequência de uma operação de corte dos canais provenientes dos testículos, ou então por um problema 

endocrinológico que impeça a maturidade sexual. Consequentemente, a chamada “mudança de voz” não ocorre. 

A castração antes da puberdade (ou na sua fase inicial) impede a libertação para a corrente sanguínea dos 

hormônios sexuais produzidas pelos testículos, os quais provocariam o crescimento normal da laringe masculina 

(para o dobro do comprimento), entre outras características sexuais secundárias, como o crescimento da barba. 

Quando o jovem castrato chega à idade adulta, o seu corpo desenvolve-se, nomeadamente em termos de 

capacidade pulmonar e força muscular, mas a sua laringe não. A sua voz adquire, assim, uma tessitura única, 

com um poder e uma flexibilidade muito diferentes, tanto da voz da mulher adulta, como da voz mais aguda do 

homem não castrado (contratenor). Por outro lado, a maturidade e a crescente experiência musical do castrato 

tornavam a sua voz marcadamente diferente da de um jovem. O termo castrato designa não só o cantor, mas 

também o próprio registro da sua voz.  

http://pt.wikipedia.org/wiki/Vocal
http://pt.wikipedia.org/wiki/Vocal
http://pt.wikipedia.org/wiki/Vocal
http://pt.wikipedia.org/wiki/Soprano
http://pt.wikipedia.org/wiki/Soprano
http://pt.wikipedia.org/wiki/Soprano
http://pt.wikipedia.org/wiki/Soprano
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mezzo-soprano
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mezzo-soprano
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mezzo-soprano
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mezzo-soprano
http://pt.wikipedia.org/wiki/Contralto
http://pt.wikipedia.org/wiki/Contralto
http://pt.wikipedia.org/wiki/Voz
http://pt.wikipedia.org/wiki/Voz
http://pt.wikipedia.org/wiki/Voz
http://pt.wikipedia.org/wiki/Test%C3%ADculo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Test%C3%ADculo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Maturidade_sexual
http://pt.wikipedia.org/wiki/Maturidade_sexual
http://pt.wikipedia.org/wiki/Castra%C3%A7%C3%A3o
http://pt.wikipedia.org/wiki/Castra%C3%A7%C3%A3o
http://pt.wikipedia.org/wiki/Castra%C3%A7%C3%A3o
http://pt.wikipedia.org/wiki/Puberdade
http://pt.wikipedia.org/wiki/Puberdade
http://pt.wikipedia.org/wiki/Puberdade
http://pt.wikipedia.org/wiki/Horm%C3%B4nios_sexuais
http://pt.wikipedia.org/wiki/Horm%C3%B4nios_sexuais
http://pt.wikipedia.org/wiki/Horm%C3%B4nios_sexuais
http://pt.wikipedia.org/wiki/Horm%C3%B4nios_sexuais
http://pt.wikipedia.org/wiki/Laringe
http://pt.wikipedia.org/wiki/Laringe
http://pt.wikipedia.org/wiki/Barba
http://pt.wikipedia.org/wiki/Barba
http://pt.wikipedia.org/wiki/Voz
http://pt.wikipedia.org/wiki/Voz
http://pt.wikipedia.org/wiki/Voz
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tessitura
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tessitura
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tessitura
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mulher
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mulher
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mulher
http://pt.wikipedia.org/wiki/Contratenor
http://pt.wikipedia.org/wiki/Contratenor
http://pt.wikipedia.org/wiki/Termo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Termo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Termo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cantor
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cantor
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cantor


23 
 

 
 

2.4 O LIBRETO OPERÍSTICO  

  

O libreto é a raiz da criação de toda ópera, o primeiro passo de qualquer grande 

composição. Christiansen (2007) fala da importância dos libretos (do italiano: pequenos livros 

que continham as adaptações musicalizadas de uma história) para a realização do espetáculo: 

os textos eram encomendados aos “libretistas” (adaptadores ou criadores) pelos maestros, pois 

sem eles não era possível iniciar a composição da música nem orquestração da ópera.   

Há compositores como Richard Wagner
4
, que produzem libretos originais, eles produzem 

a história, sendo letra e música de sua própria autoria, entretanto, a criação dos libretos, na sua 

versão mais conhecida, consiste na adaptação de um texto literário já existente. O libreto se 

assemelha a uma peça teatral, no qual são demarcadas as falas das personagens, bem como a 

divisão dos atos e das cenas. As primeiras óperas surgiram da adaptação das tragédias gregas. 

Com o passar dos anos, as adaptações focalizaram os enredos de grandes romances. Assim, a 

ópera foi se atualizando, convocando ao palco os grandes textos representativos dos vários 

períodos literários e musicais ao longo da história.   

A centralidade do libreto, porém – tal como ocorreu com o texto dramático e ainda ocorre 

com o roteiro cinematográfico – nem sempre foi reconhecida. Muitos maestros não davam a 

devida atenção aos libretistas, não reconhecendo devidamente o valor do seu trabalho. Às 

vezes, faziam encomendas a vários libretistas simultaneamente, ficando com aquela versão 

que mais lhes agradava. Por vezes, o libretista necessitava fazer vários ajustes no produto 

final para que o libreto se adequasse melhor à obra que estava surgindo. Alguns maestros, 

mais cuidadosos, procuravam manter o mesmo libretista, a fim de assegurar uma 

uniformidade em suas obras; porém a questão autoral não era respeitada nem considerada.   

Linda Hutcheon (2006) afirma que a adaptação é um fenômeno de ubiquação em todas as 

linguagens artísticas e também está diretamente ligada à questão da intersemiose. O processo 

de adaptação dos enredos, sejam eles mitológicos, históricos ou romanescos é tão importante 

quanto o processo de criação da própria obra original, por se tratar de uma tradução – uma 

transcriação criativa – que precisa ser inteiramente repensada e adequada ao novo meio onde 

será encenada. Não existe uma adaptação “legítima” ou “fiel”, assim como não é possível 

uma tradução literal e absoluta. Cada obra criada a partir de outra é necessariamente uma 

leitura da primeira, contaminada com a perspectiva, a visão de mundo, os horizontes de 

expectativa e as intenções de seu leitor.   

                                                           
4
  Um exemplo clássico de autoria do libretista Richard Wagner é sua ópera Der Ring des Nibelungen.  



24 
 

 
 

Assim, embora não valorizado como deveria, o libreto tem, por princípio, um estatuto de 

gênero, por definir o conteúdo da ópera. A composição musical, teatral e cenográfica que 

constituem o espetáculo estão diretamente ancoradas ao conteúdo textual do libreto, que 

funciona como um mapa do espetáculo, orientando toda a produção. A relação entre forma e 

conteúdo não pode ser definida, portanto, por uma dicotomia. Investigar onde começa uma 

obra e onde termina a outra equivale a tentar descobrir a própria natureza da arte. O poder de 

expressão do produto que está sendo fabricado está na fusão de forma e conteúdo: uma 

espécie de amálgama. Segundo Cecília Salles (2004) o autor de uma obra está presente no 

todo da obra. Não será encontrado em nenhum elemento separado do todo, e menos ainda no 

conteúdo da obra, se estiver isolado do todo. 

A maior parte dos maestros não são libretistas; não estão capacitados, portanto, para as 

exigências de uma produção literária. Sua formação é musical. Apesar disso, há várias 

exceções, como Arrigo Boito (1842-1918), que atuou em ambas as áreas. Boito, 

curiosamente, não foi um maestro excepcional, mas seus libretos são de grande importância: 

 
Boito foi responsável pelo início do processo de renovação do texto para o drama 

lírico peninsular. Seus dois trabalhos mais significativos nessa área são, 

evidentemente, Otello e Falstaff, que escreveu para Verdi, dois modelos de gênero, 

em que se realiza o raro milagre da perfeita fusão poema/música. (COELHO, 2002 

p. 29)  

  

O libreto é, portanto, o pai dessa interseção entre artes: é o primeiro gesto, é a sílaba antes 

da nota, é a linha antes do compasso. É notação literária, antes de notação musical. Apesar de 

não ser necessariamente de autoria do maestro, o libreto traduz a alma da composição. É o 

que se quer representar. Nada se concretizaria sem a criação do mesmo. O libreto é a base; a 

música é o ornamento. Deste casamento intersemiótico, surge uma filha: a ópera. Esta cresceu 

e se modificou, com várias faces e modelos representativos. Em quatro séculos de existência, 

a ópera preservou seus parâmetros de teatro cantado, modernizando-se e aprimorando-se de 

acordo com seu compositor e o seu lugar de origem. Não foi apenas na Itália que a ópera se 

popularizou; em muitos outros países da Europa ela ganhou adeptos que contribuíram 

grandemente para o seu sucesso e perpetuação, trazendo inovações em sua estrutura, 

sobretudo musical, além de agregar (ou sedimentar) a participação de outras artes. 

A ópera é uma arte combinada. “A música, escrita pelo compositor para ser percebida 

pelo ouvinte, necessita de um intermediário, ou melhor, de um intérprete. A música não é 

apenas uma arte, mas também uma ciência.” (MED, 1996, p. 9). Essa combinação de arte, 

ciência, teatro e literatura sofreu vários processos de transformações e subdivisões. O teatro 



25 
 

 
 

falado iniciado no século XVI deu origem  principalmente a três tipos de ópera: Ópera Seria, 

Ópera Buffa e Opereta.   

A Itália é o berço da ópera, mas os rebentos desta arte escolheram diferentes cantos da 

Europa para se desenvolver. O alemão Friederic Handel fez o caminho inverso. Viajou até a 

Itália para aprender todas as inovações que este novo estilo apresentava. A ópera séria, do 

ponto de vista técnico musical, trazia árias mais extensas, para poder dar voz ao sentimento 

expresso pelos cantores. Era necessário muita emoção e desgaste vocal e as arias da capo
5
 

normalmente utilizavam castrati nas suas apresentações, pela resistência necessária para tal. 

Era um festival de virtuosismo dos solistas, com enredos muito trágicos e longos, além de 

uma orquestra maior e muito mais variada.  

Com o passar dos anos, viu-se a necessidade de um enredo mais leve e ágil, com temas 

burlescos e personagens cômicos. Assim, surgiu a ópera buffa nos Intermedi das óperas 

sérias, para causar divertimento ao público. Os temas giravam em torno de traições, relações 

extra-conjugais, rivalidade entre patrões e empregados, entre outros assuntos que chegavam 

mais próximo do espectador. E fizeram bastante sucesso. 

Contudo, mesmo tratando-se de um gênero considerado “menor”, não se pode depreciar 

os grandes nomes e as grandes óperas cômicas. Le Nozze Di Figaro
6
, de autoria de Mozart, é 

uma das mais importantes e populares óperas de que se tem conhecimento. Don Giovani
7
 

também é um exemplo de ópera buffa que caiu no gosto popular, mas que não abriu mão da 

sua erudição e da pompa na sua composição, na escolha dos cantores e na orquestração:  
 

Musicalmente falando, esta é a ópera mais negra de Mozart. A soturnidade gótica 

dos primeiros compassos da abertura define desde logo o tom, com suas escalas 

cromáticas ascendentes e as suas erupções de trombone (um instrumento 

exclusivamente associado à majestade vingativa do comendador) e, um pouco por 

toda a partitura, existe sempre uma corrente de inquietação e ambiguidade 

harmônica. (CHRISTIANSEN, 2007, p. 64)  
  

As operetas, pequenas óperas, são enredos mais ligeiros e dotados de um estilo operístico 

mais leve. Mais recitativa que cantada, surgiu na França do século XIX e trouxe mais leveza e 

agilidade ao cenário da ópera. A Ópera Ballo é o tipo de ópera que tem o acompanhamento de 

bailarinos e dançarinos, podendo ser séria ou cômica. E os bailarinos não precisam ser 

necessariamente os cantores. É a adição de mais uma arte a este gigantesco hibridismo 

denominado ópera.  

                                                           
5
 Da capo, do começo. As árias da capo utilizavam uma melodia primeiro, seguida de uma melodia contrastante 

com a primeira. Posteriormente repete-se a primeira melodia.    
6
 As Bodas de Fígaro. Música de Wolfgang Amadeus Mozart (1786) e Libreto de Lorenzo da Ponte.  

7
 Don Giovani, libreto de Lorenzo da Ponte e música de Mozart (1787).  



26 
 

 
 

2.5 ROMANTISMO E PÓS ROMANTISMO NA ÓPERA ITÁLIA 

 

Do nascimento da ópera no início do século XVII a sua consolidação artística no século 

XIX houve uma série de transformações quanto a forma de apresentação,Rossini, Belini e 

Donizeti, foram grandes nomes da época do romantismo final do século XVIII Entretanto, o 

maior nome da ópera Italiana foi Giuseppi Verdi, que transitou do Romantismo até o pós-

romantismo sempre mantendo a qualidade de suas óperas e surpreendendo com suas últimas 

produções no fim da vida. A questão do romantismo dentro das óperas é tanto política e social 

como musical, e esses fatores externos às artes são os grandes motivadores das composições, 

porque a arte representa o espírito da sociedade na qual está inserida. 

No Início do século XIX a Itália estava fragmentada, as manifestações artísticas deste 

século possuíam um caráter de unificação do país. O desejo dos artistas era através de suas 

composições demostrar o espírito de Estado nacional. A Grande ópera Italiana vinha neste 

espírito romântico, onde a união da Itália, estava presente nas composições. A Itália é 

inquestionável berço de ópera, como dito anteriormente e Giuseppe Verdi poderia ser o 

embaixador. Suas óperas refletem o que havia no interior do povo italiano, ou o que havia no 

interior dessa nação que começava a se formar. Com a coroação do Rei Vittório Emanuelle, 

pode-se dizer que esse processo de unificação teve fim, e o regente dos acontecimentos foi o 

próprio Verdi, conduzindo do ponto de vista artístico e fazendo de suas óperas a voz do 

sentimento da nação italiana. Conforme menciona Lauro Machado Coelho (2002). 

Nenhum artista reflete melhor, em sua obra a pureza dessas ideias que Giuseppe Verdi 

que, durante cinquenta anos, domina de forma inconteste o panorama musical 

mediterrâneo. De 1842, data da estreia do Nabucco no Scalla, até 1870 – pouco antes 

de a entrada de Vittório Emanuele em Roma( 2.7.1871) colocar um ponto final no 

processo de unificação- é ele o senhor absoluto do palco lírico em seu país.  E suas 

óperas espelham com intensidade não só os anseiso que animaram o Risorgimento,  

mas também , e principalmente, a esperança que tinham todos os envolvidos nesta luta 

de que uma vez livre e unificada, a Itália ingressasse numa fase de desenvolvimento. 

(Coleho, 2002, p.17) 

 

 O pós romantismo italiano tem relação com este momento político que passou após a 

unificação. Houve um processo de muita corrupção no governo da Itália e incentivo ao 

belicismo para retomada de regiões ainda não dominadas. A Itália estava livre dos invasores, 

mas não estava livre de si mesma. Com a economia capenga, e a insatisfação crescente, os 

intelectuais, que antes haviam dado tudo de si pela unificação nacional em prol de uma pátria 

melhor para os Italianos, sentiram-se traídos e buscavam um resgate a suas próprias raízes. 



27 
 

 
 

Esse movimento deu início a Scapigliatura
7
, que entre seus adeptos estavam Arrigo Boito, 

Criador de Mefistófeles e Condesa de Malfei. Ambos amigos e mentores do compositor 

Carlos Gomes. Que chegou na Itália nesse processo de revolta intelectual. 

Não apenas a Itália ascendeu na criação de ópera no século XIX, dois outros grandes 

correntes de ópera floresceram, culminando nas obras dramáticas dos compositores da Itália, 

Alemanha e França. É fato que a ópera italiana prosseguiu numa sucessão ininterrupta durante 

o romantismo através das obras de Rossini, Bellini e Donizetti, atingindo o auge de sua 

expressão mais plena nas óperas de Giuseppe Verdi. A ópera romântica alemã, que recebeu o 

seu primeiro impulso com as óperas de Beethoven, Webere Schumann transformou-se, 

através dos dotes únicos de Richard Wagner, num tipo especial de ópera, denominado, pelo 

compositor, “drama musical” Arte totalizadora que coloca todos as artes trabalhando em 

conjunto, sem nenhuma arte se sobrepor a outra. Já a ópera francesa, que durante muitos anos 

representou uma luta entre a veia nacional da “opéra comique” e o estilo um tanto híbrido e 

pretensioso da “Grand Opéra” de Paris, foi rejuvenescida nos últimos anos do século pelo 

aparecimento de um movimento genuinamente nacional, representado pelas óperas líricas de 

Gounod, Massenet e outros.  

A única ópera dramática, “Carmen”, uma obra de Bizet, que fez a sua aparição nesta 

altura, está muito avançada em relação ao nível geral deste movimento e não criou uma escola 

de ópera na França propriamente dita.  

 

A ÓPERA ALEMÃ 

  

Gustave Kobbé (1887-1918) fala que a ópera alemã não deve em nada a qualidade das 

óperas italianas e tem em Wagner  um dos maiores compositores de óperas de todos os 

tempos. Existe um vácuo na descrição da evolução da ópera alemã entre Weber e Wagner, 

porque apesar de talentosos e competentes, muitos compositores nesse meio tempo não são 

mais conhecidos nos dias de hoje. Um dos traços distintivos na ópera de Wagner foi a forte 

influência mútua entre música e literatura. A forma artística compósita da ópera presta-se bem 

a traduzir a conjugação de tais influências, e, uma vez que a Alemanha foi o país onde o 

romantismo floresceu mais vigorosamente, a ópera alemã encarna alguns dos 

                                                           
7 “O nome desse movimento vem do título do romance La Scapigliatura e il  6 Febbraio, publicado em 1862, por 

Carlo Righetti, sob o anagrama de  Cleto Arrighi. O romance exaltava o envolvimento dos estudantes 

contestadores- cujos cabelos longos e revoltos eram a forma de exibir sua revolta-, no levante de 6 de Fevereiro 

de 1853, contra a dominação austríaca . (Machado, 2002 p.19) 



28 
 

 
 

desenvolvimentos e ramificações mais audaciosos deste movimento. A Alemanha não tinha, 

ao invés da Itália, uma longa e florescente tradição lírica, contribuindo este fator também para 

favorecer a experimentação. O antecessor imediato da ópera romântica alemã foi o 

“Singspiel
8
”, de que “A Flauta Mágica

9
” de Mozart representa talvez o expoente máximo. 

 

Emanuel Schikaneder, diretor de um pequeno teatro popular e amigo franco maçom de 

Mozart , propõe-lhe então realizar uma nova ópera alemã. Entrega-lhe um libreto 

inspirado numa lenda oriental, que ele procurou impregnar de filosofia maçônica, 

confiando que Mozart extrairá dali uma ópera que atrairá multidões, no espírito de 

singspiel mas também da Zauberoper (ópera mágica) , gênero muito em voga em 

Viena no fim do século dezoito. Alguns meses mais tarde, A Flauta mágica em Viena, 

mas Mozart já se encontra muito doente. Ele morre em Dezembro de 1791. 

(SUHAMY, 2001 p.48) 

 

 

 No início do século XIX o “Singspiel”, graças, em parte, à influência da ópera francesa 

da mesma época, foi acolhendo cada vez mais elementos românticos, ao mesmo tempo que 

mantinha ou acentuava até as suas características especificamente nacionais. A ópera que 

assinala definitivamente o nascimento da ópera romântica alemã é, no entanto, “Der 

Freischütz”, de Weber, estreada em Berlim em 1821. Ela ilustra aquelas que viriam a ser as 

características fundamentais da ópera alemã, nas quais as intrigas baseiam-se em episódios da 

história medieval, em lendas ou contos de fadas.  

Em consonância com as tendências literárias contemporâneas, a história envolve criaturas 

e acontecimentos sobrenaturais, de preferência num cenário natural selvagem e misterioso, 

mas inclui também cenas da vida humilde dos campos e das aldeias. Os incidentes 

sobrenaturais e o cenário natural não são tratados como fatores secundários, fantásticos ou 

decorativos, mas com a maior seriedade, como elementos indissoluvelmente ligados ao 

destino dos protagonistas humanos. As personagens humanas não são consideradas como 

meros indivíduos; são, em certo sentido, agentes ou representantes das forças sobrenaturais, 

boas ou más, de forma que a vitória final do herói simboliza o triunfo das potências angélicas 

sobre as potências demoníacas. Já a vitória é, muitas vezes, interpretada em termos de 

salvação ou redenção – concepção que talvez constitua um prolongamento do tema da 

libertação, que tanta importância teve na ópera dos primeiros anos do século. Pelo lugar de 

                                                           
8
 Singspiel no alemão (brincadeira cantada)é um subgênero de ópera alemã que substitui as árias por momentos 

falados e cujas as temáticas são folclóricas. Alegorias mais populares. 
9
 A flauta mágica de Mozart trata-se de um singspiel em dois atos. Suhamy (1992) conta que o libreto foi 

baseado em três óperas já existentes e que foi uma tentativa de Mozart se reenguer após atingir o estado de 

miséria.   



29 
 

 
 

destaque que dá ao pano de fundo natural e espiritual da ação, a ópera alemã difere 

profundamente da ópera francesa e italiana da mesma época.  

Como mencionado anteriormente, o Drama encabeçado por Wagner, tem um carácter 

mais catalisador em suas influências artísticas. Wagner resgata o papel do drama dentro da 

ópera e sua preocupação com a criação das histórias folclóricas é uma afirmação do seu 

conceito de Gesamtkustwerk. A teoria torna-se a prática e essa obra de arte colectiva é capaz 

de libertar. Wagner era o compositor de suas músicas e autor dos seus libretos, a arte total em 

suas óperas cede iguais pesos e dão o tom de equidade nas suas adoráveis composições. 

  
O homem como artista pode ser totalmente satisfeito somente na união de todas as 

variedades de arte na obra de arte coletiva, em todas as individualizações de sua 

capacidade artística ele não é livre, não totalmente quanto ele pode ser, na obra de arte 

coletiva ele é livre, totalmente quanto ele pode ser. O verdadeiro objetivo da arte é 

universal, cada qual animado por um verdadeiro impulso artístico que procura 

alcançar, através do desenvolvimento completo de sua capacidade individual, não uma 

glorificação de uma capacidade individual, mas a glorificação na arte da humanidade 

em geral. (WAGNER. In STRUNK, 1998) 

 

 

O estilo e a forma musical têm, naturalmente, muitos pontos de contato com a ópera de 

outros países, mas a utilização de melodias simples, folclóricas, de cariz marcadamente 

alemão, constitui um elemento novo. Mais importante ainda é o recurso à harmonia e à cor 

orquestral para efeitos de expressão dramática. Esta ênfase nas vozes internas da textura (por 

oposição à tônica italiana na melodia) pode ser considerada como o equivalente musical da 

ênfase que o libreto alemão dá ao clima, ao cenário e ao significado oculto do drama.  

   

2.7 A ÓPERA FRANCESA 

  

Conforme Christiansen (2007)  os princípios de Liberté, egalité e fraternité, defendidos 

pela revolução de 1789 trouxeram mudanças significativas no gosto dos Parisienses. A ópera 

francesa é um emaranhado de influências, em 1752 era a ópera buffa que causava frenesi, com 

suas óperas bailados de Lully e Rameneau. No  final do século XVIII André Grétry e Etiene 

Mehul compuderam o estilo que viria a ser chamado de Ópera comique
10

. 

 

A ária estática dava lugar a interacções musicais mais dinâmicas. Foi utilizado o 

diálogo falado entre os diversos números, e os enredos deixaram de se confinar aos 

dilemas de personagens aristocráticas ou mitológicas, em vez disso, e com inspiração 

parcial na filosofia de Rousseou,  a acção abraçou cenários exóticos e efeitos 

                                                           
10 Foi criado com o objetivo de fazer paródias operísticas. Em seu repertório havia muito da comédia italiana e 

também da ópera séria.  



30 
 

 
 

sobrenaturais, debruçando-se sobre os feitos e aventuras de pessoas normais (os 

salvamentos heróicos foram particularmente populares – um conceito utilizado por 

Beethoven em fidélio). (CHRISTIANSEN, 2007 p. 253)  

Crescendo no século XIX, hoje se afirma que Paris foi a capital mundial da ópera deste 

século. Um encanto que se apressou da mistura do nacionalismo com todas as influencias 

estrangeiras. A “Grande ópera” se expalhou em todos os lugares da França. E fixou-se na 

Ópera de Paris, no Palais Garnier onde fica até a data de hoje, com deslumbrantes 

apresentações que encantam Franceses e turistas do mundo inteiro. Com o passar dos anos, o 

caráter revolucionário da ópera se perdeu, mas ficou caricaturado como fórmula para este tipo 

de ópera, com espetáculos cênicos mais marcados que a beleza musical. A grande ópera era 

uma coreografia muitíssimo bem ensaiada.  

 
Recorrendo a episódios da história europeia, normalmente ligados à luta contra a 

tirania religiosa ou política, uma “Grande Ópera” parisiense passava normalmente por 

um conjunto de pontos predeterminados: um longo interlúdio de bailado (muitas vezes 

desligado por completo da acção dramática); um desfile; um duelo ou batalha; uma 

inundação, incêndio ou cataclismo do gênero; um grande dueto de amor e um longo e 

ruidoso esemblé, com todas as pessoas que coubessem no palco – tudo amontoado nos 

três actos centrais de um total de cinco, para que as pessoas mais finas, que chegavam 

tarde ou saíam antes do fim, não perdessem os pontos altos da sessão. 

(CHRISTIANSEN, 2007 p. 254)  

 

Muitas das grandes óperas de Paris foram compostas por compositores estrangeiros, 

dentre eles os italianos Rossini e Donizetei. A fórmula grandiosíssima da Grande ópera era 

um atrativo para os grandes teatros e a alta sociedade francesa. A classe média  se satisfazia 

com as árias e o sentimentalismo mais discretos. O compositor de maior sucesso no estilo da 

ópera comique foi Giacomo Meyerbeer um alemão de origem judaica, que compunha com o 

libretista francês Eugène Scribe, Meyeber era como um grande diretor de Hollywood nos dias 

de hoje, juntando muito dinheiro para realizar suas grandes superproduções criou Les 

Huguenots e Le Propet. O Compositor alemão Richard Wagner não compartilhava desse 

caráter festivo de seu conterrâneo o que alguns historiadores apontam como uma relação 

pouco animosa. Causando algum desconforto nos grandes teatros. Esse estilo grandioso veio 

ruir na década de 70 deste século. Quando Wagner “venceu” o território e tornou-se influência 

para os jovens compositores. “ Drama musical contínuo, livre de barreiras entre o recitativo e 

a ária, ou entre canção e discurso” (CHRISTIANSEN, 2007 p.255)  

A ópera francesa de maior prestígio e uma das mais conhecidas até o dia de hoje, 

incontestavelmente é a Ópera Carmem escrita por Georges Bizet (1875) o jovem compositor 

faleceu três meses após o suposto fracasso daquela que seria sua obra-prima. A ópera Carmem 

chocou o público parisiense da época pondo uma cigana como protagonista (soprano 



31 
 

 
 

principal) e com a apresentação de um final drástico. O Cenário é uma praça em Sevilha e a 

década é 1820. Carmem é inovadora e o caráter cigano é um dos diferenciais.  

Carmem foi de fato, moderadamente bem recebida. Paris era, até certo ponto, fria por 

diversas razões. Não o era no idioma convencional operístico da época. O uso de Bizet 

da melodia continuamente fluente levou os críticos a acusá-los de “Wagnerianismo”, 

contra quem havia violento preconceito na Paris daquela época. A ópera também não 

tinha um final feliz. Além disso, as plateias parisienses disseram ainda que ficaram 

chocadas com o caráter cigano da própria Carmem. (CROSS, 1983 p. 126) 

 

 

Apresentada originalmente no idioma Francês a ópera é baseada na novela de Merimé. 

O libreto foi produzido por  Henri Meilhac e Ludovic Halévy, a transgressão que a 

personagem traz só foi compreendida meses mais tarde, quando apresentada em Viena e 

ferozmente aplaudida por grandes nomes como 

Wagner, Brahms, Tchaikovsky e Nietzsche. Carmem é uma história de amor proibido entre 

uma cigana e um oficial, que termina em tragédia. Não apenas a história é cativante, como a 

composição é digna de um brilhantismo excepcional. A morte do Bizet, segundo Cross (1983) 

ocorreu devido a estafa por excesso de trabalho e não de desgosto, como alguns historiadores 

gostam de afirmar. Bizet tinha noção de seu bom trabalho e da qualidade de sua obra. Sobre a 

composição melódica tomamos nota de Cross:  

 
O preludio começa com o vigoroso ritmo refletindo a festiva atmosfera da tourada do 

último ato. Então, soa o vibrante refrão da “Canção do Toureador”. Esta é seguida 

pelo sombrio motivo do destino de Carmem, o denominado “motivo do destino”. 

Justamente aí, há um crescendo orquestral que é seguido por um coro explosivo. Há 

uma dramática pausa e a cortina se abre. (CROSS, 1983 p. 127)  

 

2.8 ÓPERA: A ARTE DO FUTURO, IMAGO MUNDI  

  

O mundo inteiro falava a mesma língua, com as mesmas palavras. Ao 

emigrar do oriente, os homens encontraram uma planície no país de Senaar, e aí se 

estabeleceram. E disseram uns aos outros: ‘Vamos construir uma cidade e uma torre 

que chegue até o céu, para ficarmos famosos e não nos dispersarmos pela superfície 

da terra’. Então Javé desceu para ver o que os homens estavam construindo, e disse: 

‘Eles são um povo só e falam uma só língua. Isso é apenas o começo de seus 

empreendimentos. Agora, nenhum projeto será irrealizável para eles. Vamos descer 

e confundir a língua deles, para que um não entenda a língua do outro’. Javé então 

os espalhou pela superfície da terra e eles pararam de construir a cidade. Por isso, ela 

recebeu o nome de Babel.  

Gênesis, 11, 1-9  

 

Como um reflexo da torre de Babel – antes da enigmática e de modo algum bem 

intencionada intervenção de Javé –, a ópera seduz não apenas por sua notável habilidade 

dialógica, capaz de congregar diferentes linguagens artísticas, intercambiando-as mutuamente 

http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Henri_Meilhac&action=edit&redlink=1
http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Ludovic_Hal%C3%A9vy&action=edit&redlink=1
http://pt.wikipedia.org/wiki/Wagner
http://pt.wikipedia.org/wiki/Brahms
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tchaikovsky
http://pt.wikipedia.org/wiki/Nietzsche


32 
 

 
 

e fazendo-as soar em consonância; mas sobretudo por sua impressionante habilidade de reunir 

sobre o palco uma infinidade de talentos humanos, realizando-se como o resultado de uma 

vasta produção coletiva e colaborativa, mestiça e desterritorializada, onde cada indivíduo 

contribui generosamente com a sua pequena parte para a realização da grande obra que se 

expressa como uma imensa cosmogonia dramática, metafigura utópica de um mundo movido 

pela compreensão e pela boa vontade, destinado tão somente a produzir encantamento e 

êxtase. Literatura, música, pintura, teatro, dança – todas essas artes se misturam neste espelho 

decaído da misteriosa torre bíblica do Gênesis, desafiando a autoridade deste Criador que 

parece temer a força que representa a união de suas criaturas. 

Richard Wagner, que além de compositor escrevia libretos e participava de suas 

encenações, deixou-nos textos teóricos importantes como A obra de arte do futuro (1850) e 

Ópera e Drama (1851), em que propõe a noção de “obra de arte total” – gesamtkunstwerk –, a 

síntese de todas as artes. Conceito que define o drama, a arte total, como a união de música, 

literatura, arquitetura e pintura com uma intenção única: oferecer ao homem a imagem do 

mundo: Imago Mundi. O lugar onde este acontecimento maravilhoso se realiza é a cena 

teatral, e a obra de arte universal que ele engendra seria a ópera.  

Antes de Wagner, Wolfgang Amadeus Mozart afirmou, em A flauta mágica (1791), ato I, 

cena 19: “Se a virtude e a justiça espalharem a glória pelo caminho dos grandes, então a terra 

será um reino celeste, e os mortais, semelhantes aos deuses”. Dentre os seus pares, Mozart foi 

provavelmente aquele que se notabilizou pela compreensão da ópera como uma atividade 

alquímica e iniciática, devido à unidade a que o gênero parece naturalmente conduzir, 

mediante a articulação da diversidade de seus meios, a partir da unidade de propósitos de 

todos os esforços particulares que arregimenta em seu projeto. Não por acaso, suas óperas 

foram concebidas como verdadeiros rituais, possuindo vários níveis de percepção e de 

significado. Em novembro de 1791, pouco antes de morrer, Mozart compôs uma pequena 

cantata de despedida, “Em alta voz anuncia nossa alegria”, deixando aos homens dispersos 

sobre a superfície da terra uma mensagem de esperança de um temp(l)o de solidariedade – 

que misteriosamente chama de “Hoje” –, quando já não haverá confusões e desentendimentos, 

e todas as artes ecoarão como uma e mesma língua:   

 

Em alta voz anuncia nossa alegria  

O alegre soar dos instrumentos.  

O coração de cada Irmão sente  

O eco destes muros.  



33 
 

 
 

Portanto, consagremos este lugar,  

Pela cadeia de ouro da fraternidade,  

E com verdadeira humildade de coração,  

Hoje, o nosso Templo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



34 
 

 
 

3 O SELVAGEM NA BASE DO PENSAMENTO IDENTITÁRIO NACIONAL  

 

No colorido exótico do índio americano, o olhar romântico enxerga o viço e a 

completude da natureza. Aí situa-se um verdadeiro Eldorado para o Romantismo, que 

se lança, sobretudo pela imaginação, à aventura geográfica e histórica, explorando 

estas terras do maravilhoso e do ignoto, na procura do primitivamente elementar e 

inconsciente, porque nele não existiria ainda a cisão, o fracionamento que os 

românticos encontram (desencontrando-se) na cultura do seu tempo. Com o espírito 

romântico começa, portanto, não apenas como interesse histórico, arqueológico ou 

etnológico, essa busca do “primevo” e do “original”, que ainda é a nossa e que nos 

coloca na sua esfera de irradiação.  

Anatol Rosenfeld e J. Guinsburg, O Romantismo  
 

  

  
Foi o índio que nos ensinou a rir de todos os sistemas e de todas as teorias. 

Criar um sistema em nome dele será substituir a nossa intuição americana e a nossa 

consciência de homens livres por uma mentalidade de análise e de generalização, 

característica dos povos já definidos e cristalizados. A continuação do caminho 

histórico tupi só se dará pela ausência de imposições temáticas, de imperativos 

ideológicos. O arbítrio mental não pode sobreporse às fatalidades cósmicas, étnicas, 

sociais ou religiosas.  

Menotti del Picchia, Nhengaçu verde amarelo ou  

   Manifesto do Verde-amarelismo 
  

 

Nunca fomos catequizados. Fizemos foi Carnaval. O índio vestido de 

Senador do Império. Fingindo de Pitt. Ou figurando nas óperas de Alencar cheio de 

bons sentimentos portugueses.  

 Oswald de Andrade, Manifesto Antropófago 

 

 

Ao escrever Macunaíma na primeira metade do século XX no Brasil, Mário de Andrade 

propunha-se a trazer para literatura a própria cultura brasileira, num projeto nacionalista 

crítico e amadurecido  como ainda não havia ocorrido em movimentos anteriores, como o da 

Inconfidência Mineira no século XVIII e o do Indianismo romântico do século XIX.  

Macunaíma, o irônico “herói sem nenhum caráter”, nativo originário de um processo de 

mestiçagem branca, negra e autóctone, retratado como preguiçoso, malandro, esperto e 

sobrevivente, é destituído – na sua moralidade flutuante, fruto de hibridismos étnicos e 

culturais, e de uma memória histórica de abuso e violência – de qualquer “caráter” 

reconhecível pelas culturas dominantes. Sua “selvageria” não advém tanto de uma atitude 

rebelde, muito menos nobre e ativa, mas antes de um sentimento e de uma postura de recusa. 

“Prefiro não ser o que traçaram para mim” – parece dizer Macunaíma, como o copista 

Bartleby, de Melville, diria a seu diligente patrão: “Prefiro não trabalhar”. “Prefiro não 



35 
 

 
 

copiar”. É na recusa da “cópia” – a imitação dos modelos –, associada ao reconhecimento de 

sua inevitabilidade, que Macunaíma se reconhece, pela primeira vez, como fruto de uma 

simbiose formativa, abraçando com bom humor suas peculiaridades e excentricidades, e 

revelando um gérmen de consciência sobre o seu próprio valor, ainda desconhecido do 

brasileiro imerso na mentalidade pós-colonialista especular e subserviente. Ao lado da boneca 

de pano Emília, alter-ego de outro grande visionário modernista da geração de 22, Monteiro 

Lobato, Macunaíma poderia dizer: “Eu sou a Independência ou Morte!”. Segundo Luiz Costa 

Lima (1975):  

 

O espaço em que Macunaíma se move é o espaço mitificado das diversas 

regiões do Brasil; mas o tempo da aventura do mítico personagem, imperador da 

Amazônia, é o tempo estratificado do inconsciente coletivo – reserva dos arquétipos 

psicológicos do povo. Macunaíma, entretanto, trazia dentro de si uma outra 

linguagem, que melhor captamos desde a leitura cinematográfica de Joaquim Pedro de 

Andrade: a linguagem da paródia, da popular gozação. Pois a tal ponto Mário de 

Andrade aprofundava a visão das raízes, que um resultado inesperado transparecia: a 

veia cínica vinha corroer a empostação doutoral, a ironia arrebentava o 

sentimentalismo, a crítica sem meta, o ufanismo. O mimético se desloca para a 

paródia e assim Macunaíma transita, sem o aval de seu criador, para o terceiro espaço 

literário, o da linguagem parodística. (COSTA LIMA, 1975, p. 70).  
  

Fruto de uma irreverente leitura sobre a recepção das influências estrangeiras na 

mentalidade do brasileiro, e de uma longa meditação sobre seus desdobramentos na 

constituição de um povo que se deseja autônomo, o etnomusicólogo Mário de Andrade 

propõe-se a reunir e a encenar, no romance, a cultura popular espalhada nos quatro cantos da 

imensa terra Brasilis, percorrendo cada espaço e vivenciando cada transformação. Linda 

Hutcheon (1985) discursa sobre a paródia como uma constante, presente em todas as 

manifestações artísticas modernas, sobretudo após o século XX. No que se refere à 

Macunaíma, sua imitação ocorre como reflexo da alma "não civilizada”. Alma que não se 

atém as regras sociais. Macunaíma é uma subversão à singularidade do romantismo. Segundo 

Hutcheon, o conceito de paródia não pode se limitar a uma mera reinvenção para denegrir 

uma imagem. Em outras palavras, Macunaíma não tem a função limitada de ridicularizar a 

imagem do povo brasileiro, a rapsódia de Mário de Andrade com suas construções irônicas e 

irreverentes transmitem a real identidade cultural do Brasil.  Os caminhos de Macunaíma são 

os caminhos da descoberta do nosso próprio povo, seus costumes, valores, expressões 

artísticas – sobretudo advindas do som e da música, aspectos particularmente caros à pesquisa 

de Mário de Andrade – onde uma suposta essência de brasilidade expressaria, com grande 

eloquência, essa junção do erudito e do popular que constitui a nossa herança. Opondo a selva 

à urbe e sugerindo um herói autóctone, que não nega suas raízes, mas que já não pode 



36 
 

 
 

estabelecer sua identidade a partir de seus modelos formadores fincados apenas na herança de 

um passado colonizador – Mário de Andrade revoluciona a literatura produzida no Brasil:  

  
Tratava-se, portanto, de unir o popular e o erudito, o oral e o escrito, numa 

síntese que resultaria ao mesmo tempo de muita pesquisa (coisa que Mário de 

Andrade diz nos textos programáticos) e do pulo do gato da intuição artística (coisa 

que ele diz só fazendo, nos textos criativos, fora do alcance de imitadores epigonais 

que se apegam a receitas). (WISNIK, 2004, p. 109)  

  

Como diz Maria Cândida Ferreira de Almeida, a rapsódia de Mário de Andrade, com sua 

estrutura musical, aparece como um contracanto do livro de Paulo Prado, patrono da Semana 

de 1922, Retrato do Brasil: ensaio sobre a tristeza brasileira. O aspecto parodístico da 

rapsódia distorce, assim, a mensagem melancólica do ensaio, escolhendo a via do riso e da 

galhofa, “propondo uma nova ética/estética para o povo brasileiro, permeada da alegria e da 

busca empreendida em uma cartografia assentada na ironia, rompendo com o trágico das 

verdades irreconciliáveis do movimento romântico”. A pesquisadora lembra Gilda de Mello e 

Souza, que interpretou Macunaíma como um canto, como música, incitada pela classificação 

da obra como rapsódia, dada pelo próprio autor.
11

 A imagem do tupi tangendo um alaúde 

conduz à leitura do texto, para o qual devemos transformar nosso olhar em uma escuta:  

 

Macunaíma foi composto em um momento de grande impregnação teórico-musical, 

quando Mário de Andrade se dedicava exclusivamente à pesquisa “sobre a criação 

popular em busca de uma solução brasileira para a música”. Nesse projeto de 

pesquisa, Mário de Andrade assemelhava-se ao Policarpo Quaresma de Lima Barreto, 

que sonhava encontrar na música popular a autenticidade brasileira. Contudo, Andrade 

descobre que a música popular é um pastiche de diversas influências musicais, 

principalmente portuguesas, e que ainda não havia decorrido tempo suficiente para 

que se forjasse uma música nacional diferenciada. Inesperadamente, buscando uma 

música brasileira, Andrade cria uma estética brasileira, não calcada apenas na ironia, 

pois essa não é uma invenção nossa, mas transpondo para o texto escrito a estrutura 

musical. (ALMEIDA, Tornar-se outro: o topos canibal na literatura brasileira, 2002, 

p. 85.) 

  

                                                           
11

 Gilda de Mello e Souza aponta duas formas como dominantes na escritura de Mário de Andrade: “o processo 

rapsódico da suíte – característico das danças populares –, e a forma da variação, que ocorre tanto na música 

instrumental como nas canções”. MELLO E SOUZA, G. O tupi e o alaúde: uma interpretação de Macunaíma. 

Rio de Janeiro, Duas Cidades, 1979, p. 13. Eneida Maria de Souza aprofunda a aproximação texto/música ao 

descrever o processo linguístico dos repsodos: “Aedos, rapsodos e cantadores da atualidade são os intérpretes 

das composições conservadas de geração a geração. O ato de improvisação, constituindo o processo instaurador 

no exercício da poesia oral, não implica, portanto, a total liberdade criadora do intérprete. Lembramos que a 

prática de improvisação depende de um aprendizado longo e laborioso, de uma técnica de memorização que 

obedece às leis ditadas pelo fazer poético. Essa técnica, portanto, pode se contaminar de falhas e brancos de 

memória, proporcionando certa liberdade na reprodução dos cantos e permitindo ao intérprete manipular, 

ardilosamente, o seu repertório.” (SOUZA, E.M. de, A pedra mágica do discurso: jogo e linguagem em 

Macunaíma. Belo Horizonte, UFMG, 1988, p. 113).  



37 
 

 
 

Em Uma literatura nos trópicos: ensaios sobre dependência cultural. Silviano Santiago 

afirma que a maior contribuição da América Latina para a cultura ocidental vem justamente 

da destruição sistemática dos conceitos de unidade e de pureza:  

 Esses dois conceitos perdem o contorno exato de seu significado, perdem seu 

peso esmagador, seu sinal de superioridade cultural, à medida que o trabalho de 

contaminação dos latino-americanos se afirma, se mostra mais eficaz. A América 

Latina institui seu lugar no mapa da civilização ocidental graças ao movimento de 

desvio da norma, ativo e destruidor, que transfigura os elementos feitos e imutáveis 

que os europeus exportavam para o Novo Mundo. Em virtude do fato de que a 

América Latina não pode mais fechar suas portas à invasão estrangeira, não pode 

tampouco reencontrar sua condição de “paraíso”, de isolamento e de inocência, 

constata-se com cinismo que, sem essa contribuição, seu produto seria mera cópia – 

silêncio –, uma cópia muitas vezes fora de moda, por causa desse retrocesso 

imperceptível no tempo. Sua geografia deve ser de assimilação e agressividade, de 

aprendizagem e de reação, de falsa obediência. (SANTIAGO, 2013)  

  

Essa contribuição, entretanto, foi resultado de um longo percurso, de uma caminhada de 

conscientização para a qual contribuíram, cada um a seu modo, grandes áugures como os 

poetas da Inconfidência e os poetas do Romantismo. Foram eles que somaram as conquistas 

dos ideais racionalistas – tão necessários à autoafirmação do povo, e ao influxo de coragem e 

rebeldia que se verificou no rincão mineiro das primeiras revoltas contra os abusos da 

metrópole – aos valores intimistas, na passagem para uma nova acepção da natureza que se 

contrapôs à concepção cartesiana e enciclopedista, favorecendo como nunca uma releitura 

positiva da nossa “selvageria” inata.  

Arcadismo e Romantismo surgem, então, como movimentos profundamente revisionistas, 

ao buscar redefinir a atitude poética e o lugar do homem no mundo e na sociedade. O 

Arcadismo se definia pelo culto da tradição greco-romana, aceitando o significado literário da 

mitologia e da história clássica, a hierarquia dos gêneros e a universalidade das convenções 

eruditas. Sua “selvageria” – manifesta no desejo de escapismo do burburinho mercantilista e 

decadente das cidades em crescimento – era estudada, expressa em latim erudito: “Fugere 

urbem”, e ocupava um lugar mítico, a refinada Arcádia, região do Peloponeso onde se 

reuniam os poetas-pastores da Antiguidade, senhores de uma natureza servil, controlada, 

mansa, cornucopiana – não uma alternativa, mas apenas uma versão bucólica do 

empreendedorismo agressivo e citadino do qual tais poetas se diziam ressentidos. Nada mais 

distante da natureza selvática, impenetrável, indomada e desconhecida das Américas, tão 

rebelde à agricultura e à pecuária dos clássicos quanto à sua poesia metrificada, expressão de 

sentimentos controlados, regrados e padronizados.
12

  

                                                           
12

 “No século XVIII, o eixo econômico da nação deslocou-se da Bahia e Pernambuco para Minas Gerais, e com 

ele a sede das atividades culturais. As primeiras jazidas de ouro, descobertas em fins do século XVII, 



38 
 

 
 

O Romantismo, porém, concebe de maneira nova o papel do artista e o sentido da obra de 

arte, pretendendo liquidar a convenção universalista. A “selvageria” romântica nasce de uma 

revolta contra o espírito controlado e cartesiano do Iluminismo europeu, na busca da autêntica 

interioridade do homem, que estaria atrelada aos afetos, e não à razão. Para os românticos, só 

através dos sentimentos é que as ideias e o mundo racional podem adquirir sentido, podem de 

fato ser apreciados, porque o sentimento é a medida da interioridade do homem. No sentir, o 

homem é de fato ele mesmo, desde as suas raízes, espontânea e livremente. A esse sentimento 

interior, Jean-Jacques Rousseau chama de “Natureza”. Para Rousseau, natureza e cultura são 

termos antitéticos que se excluem mutuamente. A cultura do racionalismo clássico era vista 

como um aprisionamento a convencionalismos estéreis. Entretanto, segundo Gerd Bornheim 

(1978) 

Não existe suficiente perspectiva histórica em Rousseau, e o seu protesto 

permanece, assim, reduzido à cultura de sua época, que consegue atingir vivamente. 

Volta-se então à natureza, mas a uma natureza que deve ser compreendida a partir da 

interioridade, tal como ela transparece nas Rêveries du promeneur solitaire. Rousseau 

entrega-se, em devaneios solitários, a uma atitude bucólica, tendendo, em longos 

passeios pelo campo, a fundir-se misticamente com a natureza. Essas ideias 

encontraram profunda repercussão o espírito dos “gênios” do chamado Pré-

Romantismo alemão, o Sturm und Drang. Esses jovens “gênios” levam a sério a 

oposição estabelecida por Rousseau, exagerando-a a ponto de se entregarem a uma 

rebelião frenética a todos os valores estabelecidos. (BORNHEIM, in: GUINSBURG, 

1978, p. 81)  

  

 O “bom selvagem” de Rousseau não se confunde, portanto, com o primitivo, como 

quiseram afirmar muitos teóricos do Romantismo no Brasil, ao buscar respaldo e legitimidade 

na cultura dominante para os voos nacionalistas do século XIX na literatura e nas artes 

tupiniquins. A despeito de suas afirmações, Rousseau não nega a cultura, apenas busca 

submetê-la a uma nova perspectiva. Já os poetas alemães tendem, ao contrário, a pintar um 

“bon sauvage” no qual ressaltam os aspectos mais primitivos, valorizando-o contra ou 

                                                                                                                                                                                     
desencadearam uma corrida frenética de brasileiros, sobretudo paulistas, portugueses e estrangeiros, para a 

região. A riqueza trouxe o luxo e o gosto da cultura, evidente na quantidade de estudantes que iam a Coimbra 

cursar a universidade. A sociedade, em processo de estratificação, dispunha de ócios regulares e cultivava a 

música e o teatro. Ouviam-se compositores europeus como Mozart, Boccherini, Pleyel e outros, e fomentava-se a 

criação de música erudita, um montante ainda por avaliar, e numa quantidade que as composições de um José 

Joaquim Emérico Lobo de Mesquita e dum Francisco Gomes da Rocha exemplificam cabalmente: ‘o que pôde 

ser salvo até agora representa um ínfimo reflexo de uma esplendorosa atividade criadora que alcançou em 

diversas ocasiões grande beleza, em nada inferior às manifestações musicais europeias dessa época. Os trabalhos 

colocados em partitura serão reunidos em uma Monumenta Musicae Brasiliae cuja primeira série dedicada a 

Minas Gerais compreenderá cerca de 30 volumes’; tal apogeu musical pode ser considerado ‘o maior já 

registrado nos anais da música artística do hemisfério americano’. Contemporaneamente, desenvolveu-se a 

pintura, com Manuel da Costa Ataíde e outros, e a arquitetura e a escultura, nas mãos estropiadas de Antonio 

Francisco Lisboa, o Aleijadinho, e de seus discípulos. A Casa da Ópera, de Vila Rica, inaugurada a 6 de junho 

de 1770, e considerado o mais antigo prédio teatral da América do Sul, encenava toda sorte de peças, inclusive 

óperas.” (MOISÉS, História da Literatura Brasileira, vol 1, 1985, p. 249).  



39 
 

 
 

independentemente da cultura. Segundo Bornheim, “a incompreensão que revelou Voltaire 

quando disse sobre Rousseau que, se devêssemos seguir a doutrina deste, em pouco tempo 

estaríamos caminhando de quatro, como os animais, aplica-se muito mais ao Sturm und 

Drang, pois à mordacidade de Voltaire responde um jovem poeta, Seume, cansado da cultura: 

‘Vede, nós selvagens somos melhores homens’”. (BORNHEIM, 1978, p. 81).  

Macunaíma é um gesto afirmativo, é o porta-voz do desejo modernista de expressar sua 

brasilidade, de romper com as algemas literárias que impediam o artista de criar. Porém, como 

já dissemos, esse desejo de libertação intelectual, licença poética ou artística, não é 

inaugurado pelos modernistas. Antes nasceu no coração dos artistas brasileiros ao longo de 

sua história, aprofundando suas perspectivas no século XIX. O período do Romantismo foi 

um divisor de águas para a criação de uma manifestação lítero-artística genuinamente 

brasileira. Com os ideais nacionalistas do período romântico foi que se pensou, pela primeira 

vez, em criar uma literatura não meramente cópia dos modelos europeus, mas tradução da 

nossa sociedade, do povo brasileiro que, após anos de colonização, agora tinha o status de 

país livre, e precisava mostrar isso ao mundo. Para Antônio Cândido:   

  

O neo-indianismo dos modernos de 1922 (precedido por meio século de etnografia 

sistemática) iria acentuar aspectos autênticos da vida do índio, encarando-o não 

como gentil-homem embrionário, mas como primitivo, cujo interesse residia 

precisamente no que trouxesse de diferente, contraditório em relação à nossa cultura 

europeia. (CÂNDIDO, 1969).   

  

O indianismo foi, assim, a forma de literatura nacional mais reputada no século XIX, 

experimentando seu momento áureo nas décadas de 40 a 60, decaindo a partir daí até que os 

escritores se convencessem de sua inviabilidade. Seus mais notórios representantes foram 

Gonçalves Dias e José de Alencar. Ainda segundo Cândido, as suas origens são previsíveis, 

quando se imagina que, no processo de busca de identidade desencadeado desde o nascimento 

de uma conscientização nacionalista, a busca do “específico brasileiro” encontrou no 

aborígene uma alegoria plástica e poética. “Nas festas do Brasil joanino ele aparecia 

amplamente com este significado, representando o país com uma dignidade equiparável à das 

figuras mitológicas” (CANDIDO, 1969 p. 18).   

O processo se intensifica a partir da Independência, pela adoção de nomes e atribuição de 

títulos indígenas, pela identificação do selvagem ao brio nacional e o seu aproveitamento. 

Cândido lembra que em 1825, por exemplo, uma gravura representava D. Pedro recebendo 

nos braços o Brasil liberto de grilhões, sob a forma de uma índia, cujo modelo seria a então 

viscondessa de Santos. O Romantismo no Brasil recebeu, ainda, grande impulso dos 



40 
 

 
 

românticos franceses, como Chateaubriand, que fomentavam o exotismo, influenciando os 

primeiros indianistas nacionais, sintonizados com a estética árcade – tardiamente manifesta no 

Brasil – que encontraram sua expressão mais acabada nos poemas épicos de José Basílio da 

Gama (O Uraguai, 1769) e Frei Santa Rita Durão (Caramuru, 1781). Capistrano de Abreu vê 

no indianismo um movimento que “reflete profunda tendência popular, manifesta no folclore, 

de identificar o índio aos sentimentos nativistas”. Cândido, contudo, considera esta posição 

“sumária e mal formulada”, pois, em sua opinião, “tal identificação provém, na verdade, de 

fonte erudita; a utilização nativista do índio é que se projetou depois na consciência popular” 

(CANDIDO, 1969). O indianismo teria sido uma construção da mentalidade erudita do 

período que se seguiu às conquistas ultramarinas. 

Eram os ilustrados, pois, que utilizavam o índio como símbolo. Cândido lembra que José 

Bonifácio, por exemplo, vulgo “Tibiriçá” na sociedade secreta que fundou, deu ao seu jornal o 

título O Tamoio, evocando o adversário dos portugueses nas campanhas contra Villegaignon e 

encarnando nele a resistência nativista. E que o próprio D. Pedro I, logo após a proclamação 

da Independência, autodenominou-se Guatimozim, nome que exprime a inclinação dos 

ilustrados pelos nativos mais adiantados da América espanhola, notórios por terem oferecido 

resistência ao colonizador. 

Este aspecto é particularmente revelador da mentalidade e da moralidade colonizadoras, 

como mostra Alfredo Bosi, ao comentar a diferenciação interna do julgamento da família 

Mariz – nobres portugueses supostamente fundadores da cidade do Rio de Janeiro – sobre os 

índios brasileiros, no emblemático romance romântico e indianista de José de Alencar, O 

Guarani. Enquanto o pai e a filha “admiravam” e “respeitavam” os selvagens, a mãe e o filho 

os “desdenhavam”, numa atitude “que resultará fatal ao equilíbrio da história”, mas que se 

legitima na defesa de um princípio de honradez. Pois, embora a colonização estabelecesse 

uma relação desigual, de subjugação e humilhação, apropriação e aculturação, os 

dominadores se sentiam justificados quando reconheciam nos índios aquelas virtudes naturais 

de altivez e fidalguia esperadas de seus pares europeus, na ótica medieval da Colônia:  

A honra constitui, como se sabe, a pedra de toque das relações pessoais pré-

burguesas. Ela demanda todos os sacrifícios, não excetuado o da vida, mas 

incorpora, na sua dinâmica, a fatalidade da vingança, desde que esta não se manche 

com a menor indignidade. O olho aristocrático discerne, a priori, os homens capazes 

de viver, “naturalmente”, uma existência honrada e os outros, os vilões, de quem se 

podem esperar ações ignóbeis. O que marca o indianismo de Alencar é a inclusão do 

selvagem nessa esfera de nobreza, na qual cabem sentimento de devoção absoluta 

(Peri a Ceci) e também de ódio sem margens (dos Aimorés ultrajados aos brancos do 

solar). (BOSI, “Imagens do Romantismo no Brasil, in: GUINSBURG, 1978, p. 241)  

  



41 
 

 
 

 O indianismo dos românticos preocupou-se, assim, com equiparar o elemento autóctone, 

qualitativamente, ao conquistador, realçando ou inventando aspectos do seu comportamento 

que pudessem fazê-lo ombrear-se com este, no cavalheirismo, na generosidade, na poesia. “A 

altivez, a destreza bélica, encontravam alguma ressonância nos costumes aborígines, como os 

descreveram cronistas nem sempre capazes de observar fora dos padrões europeus e, 

sobretudo, como os quiseram deliberadamente ver os escritores animados do desejo patriótico 

de chancelar a independência política do país com o brilho de uma grandeza heroica 

especificamente brasileira”:   

  

Deste modo, o indianismo serviu não apenas como passado mítico e lendário (à 

maneira da tradição folclórica dos germanos, celtas ou escandinavos), mas como 

passado histórico, à maneira da Idade Média. Lenda e história fundiram-se na poesia 

de Gonçalves Dias e mais ainda no romance de José de Alencar, pelo esforço de 

suscitar um mundo poético digno do europeu. (CANDIDO, 1969)  

  

Antônio Cândido (1969) aponta essa tendência como uma das causas da lusofobia que 

acometeu a intelligentsia brasileira em seu processo de busca de autonomia, atingindo o ápice 

nos manifestos modernistas de 1922, e travestindo-se, exemplarmente, na figura 

escarnecedora de Macunaíma, “o herói destituído de caráter” – recusa deliberada de qualquer 

conluio da nascente cultura brasileira com os mecanismos psicológicos de autojustificação 

dos colonizadores. João Francisco Lisboa, segundo o qual um dos fatores determinantes do 

indianismo teria sido “a natural reação contra os desmandos e violências do colonizador, por 

parte dos que estudavam o passado brasileiro”, é mencionado por Cândido como o porta-voz 

de concepções que se difundiram, e que acabaram “dando no extremo oposto, louvando o 

índio e vituperando o português com igual excesso”.   

 Para o mestre, contudo, é muito significativa esta utilização compensatória – ainda que 

pelo viés da paródia – do tema do selvagem: era preciso, dentro do espírito romântico 

autóctone, encontrar uma grandeza capaz de amainar a “angústia da influência” vivida sob a 

avassaladora égide da cultura dominante e letrada, e aplainar os sentimentos de menor valia 

do colonizado. Para isso, e por razões diametralmente opostas, aos brasileiros também 

interessava a idealização da selva e do selvagem, mesmo que erigida sobre pilares 

contraditórios. Numa visão kantiana, essa selvageria autóctone pertencem a categoria do 

sublime. Devido a sua grandiosidade comovente, Cândido cita o texto de um autor 

tipicamente “ressentido”, na exibição desse “patriotismo” angustiado de subalternidade:  

  



42 
 

 
 

Por que terão a Escócia e a Alemanha a presunção de só elas possuírem esses rios, 

lagos, matas, montes e vales misteriosos, donde surgem essas imagens lânguidas, 

transparentes, aéreas, qual névoa que sempre encobre a natureza desses torrões? 

Não. Nós também aqui temos os nossos mitos: gênios dos rios, lagos, matas, montes 

e vales. Tudo temos em sobejo, só nos faltam os pincéis com que traçar os 

formidáveis quadros d’Ossian, Faust e Ivanhoé”. (Noberto e Carlos Mildar apud 

CÂNDIDO, 1969 p. 338).   

  

Essa tendência define um desejo de individuação nacional a que corresponde o de 

individuação pessoal: libertação graças à definição de autonomia estética e política (expressa 

principalmente pelo indianismo) e a conquista do direito de exprimir direta e abertamente os 

sentimentos pessoais (manifesta sobretudo nas tendências propriamente românticas do lirismo 

individual). Na medida em que toma uma realidade local para integrá-la na tradição clássica 

do Ocidente, o indianismo inicial dos neoclássicos pode ser interpretado, segundo Cândido, 

como tendência para dar generalidade ao detalhe concreto. “Com efeito, concebido e 

esteticamente manipulado como se fosse um tipo especial de pastor arcádico, o índio ia 

integrar-se no padrão corrente do homem polido; ia testemunhar a viabilidade de incluir-se o 

Brasil na cultura do Ocidente, por meio da superação de suas particularidades.” (CÂNDIDO, 

1969). Já o indianismo dos românticos, ao contrário, denota tendência para particularizar os 

grandes temas, as grandes atitudes de que se nutria a literatura ocidental, inserindo-as na 

realidade local, tratando-as como próprias de uma tradição brasileira, muito embora o 

elemento étnico continue sendo adequado aos padrões comportamentais europeus. 

 

Assim, o espírito cavalheiresco é enxertado no bugre, a ética e a cortesia do gentil-

homem são trazidas para interpretar o seu comportamento. A distinção pode parecer 

especiosa, mas o seu fundamento se encontra na atitude claramente diversa de um 

Basílio da Gama e de um José de Alencar. (CÂNDIDO, 1969).  

 

 Assim, Os primeiros cantos, de Gonçalves Dias (1846) decidiram, favoravelmente, o 

destino ainda pouco definido do indianismo, dando-lhe categoria que o tornou, para os 

contemporâneos, a poesia brasileira por excelência. Daí por diante, como afirma Cândido, “os 

poetas e escritores trouxeram suas contribuições. Machado de Assis, por exemplo, publicou 

um livro inteiramente composto de poesias indianistas, Americanas. Mas os anos de 1846 a 

1865 assinalam o momento decisivo, quando apareceram os outros Cantos, de Gonçalves 

Dias, Os Timbiras, O Guarani, Iracema, A Confederação dos Tamoios. O desejo de firmar-se 

não era tão grande quanto o desejo de se reconhecer, e esse período foi o auge do 

autoconhecimento do povo brasileiro”.   

Mais na literatura, certamente, do que na música, como mostra Maria Alice Volpe:  

  



43 
 

 
 

O indianismo na música brasileira encontrou aderência, perante o público e a crítica, 

como símbolo de identidade nacional justamente no seu período de declínio na 

literatura. O sucesso retumbante de Il Guarany (1870) – na recepção europeia pelo 

exotismo; e na recepção brasileira, plasmado no mito da fundação nacional – 

motivou uma série de obras sobre o tema indianista nas décadas subsequentes: a 

ópera Moema (1895) de Delgado de Carvalho, o poema sinfônico Marabá (1894) e a 

ópera Jupyra (1900) de Francisco Braga. O mito de fundação nacional, embutido no 

discurso literário e nas belas artes, teve o seu sistema de submitos gradualmente 

dissolvido nas referidas obras musicais ao perpassar a primeira década da República. 

O indianismo continuou a reverberar nesse imaginário músico-teatral, 

deseroicizando a figura do português colonizador, suprimindo o tema da conversão 

ao catolicismo e constatando o fracasso da união entre o português e o índio, tanto 

pela corrupção dos costumes nativos como pela visão pessimista da miscigenação. 

(VOLPE, 2012, p. 187)  

  

Para Bruno Kiefer, o movimento musical romântico no Brasil segue uma trajetória 

complexa, pois apenas em meados do século XIX teriam surgido manifestações românticas de 

certa importância do ponto de vista de autoafirmação nacional. “É singular que a objetivação 

do sentimento nativo se realize, sobretudo, em aspectos extramusicais, tais como textos em 

português, assuntos históricos brasileiros, tendências político-sociais (indianismo, movimento 

antiescravista)”. Musicalmente, porém, como diz ele, as partituras são europeias, 

principalmente italianas. Tem-se a impressão de que o peso da herança cultural europeia foi 

grande demais em relação aos incipientes frêmitos de sentimento nacional na música. Kiefer 

afirma que:  

  
Observa-se uma vontade de autoafirmação nacional às vezes intensa. Só a vontade, 

porém, não basta, ainda mais em se tratando de música, a expressão mais profunda e 

abstrata dos sentimentos. Estes escapam, em grande parte, ao controle da razão e às 

determinações da vontade. O aproveitamento de um texto em língua nacional pode 

ser feito por um ato de vontade; a razão pode orientar a escolha de um assunto; os 

sentimentos, no entanto, não se deixam comandar. Além do mais, precisam crescer e 

diferenciar-se. E este processo é muito lento e penoso.” (KIEFER, 1978, p. 235)  

 

De fato, só no século XX afirmar-se-ia, com vigor, na música erudita, o sentimento 

nativo. Por isso, Kiefer afirma que “o chamado Modernismo é, na música, um verdadeiro 

NeoRomantismo”. É preciso assinalar que uma das manifestações mais importantes da 

tendência para a autoafirmação nacional, no século XIX, foi o Movimento da Ópera Nacional. 

Depois de algumas iniciativas frustradas, funcionando como prelúdio para o referido 

movimento, surge no Rio de Janeiro a Imperial Academia de Música e Ópera Nacional sob a 

liderança de Dom José Amat, nobre espanhol refugiado no Brasil. No estatuto da entidade, 

como destaca Kiefer, chama a atenção o seguinte artigo: “Uma vez cada ano, pelo menos, a 

Academia dará uma partitura nova de composição nacional.” Além disso, os promotores do 

movimento propunham a regular encenação de óperas europeias com os textos traduzidos 



44 
 

 
 

para o português, com o objetivo de ir gradativamente contribuindo para a formação de um 

público aficionado ao gênero. Para Kiefer, “A iniciativa de Dom José Amat foi possível 

porque a ideia da ópera nacional estava no ar. Ele sentiu o problema e pôs-se à frente.”  

O libreto da primeira ópera brasileira – A noite de São João – foi redigido por José de 

Alencar em 1860, e constituiu a estreia deste sonho de autonomia, com música do também 

brasileiro Elias Álvares Lobo e regência do Maestro Carlos Gomes. Em 1861, Gomes veio a 

público novamente com outra ópera nacional, A noite do Castelo, com libreto de A.J.F. dos 

Reis e música de sua autoria. Esta apresentação foi consagradora para o compositor, 

contratado há pouco como ensaiador da Imperial Academia. Em 1863, Carlos Gomes 

apresentou nova ópera, também com texto em português, de autoria de Salvador de 

Mendonça, Joana de Flandres. Ao contrário da ópera de José de Alencar, contudo, que 

versava sobre temas populares e regionais, as óperas de Gomes não revelavam essa 

preocupação nacionalista, reproduzindo histórias medievais comuns ao gosto europeu. 

Lamentavelmente, a louvável iniciativa da Imperial Academia durou pouco, e o ano de 

1864 assinalou o fim do movimento da ópera nacional, atingido por dificuldades insuperáveis. 

A última ópera encenada foi O Vagabundo, de Henrique Alves de Mesquita. Ao precoce 

abortamento deste início tão promissor da ópera nacional – que contou, inclusive, com o 

estrondoso sucesso de um virtuose autêntico, brasileiro – segue-se a internacionalização do 

talento de Carlos Gomes, que passará a viver a maior parte do tempo na Itália, produzindo 

óperas sobre textos em italiano, com música italiana. Uma de suas óperas mais notórias foi 

justamente a adaptação do romance indianista de José de Alencar, O Guarani, pelo italiano 

Antonio Scalvini, que “traduziu” a selvageria nacionalista do escritor brasileiro para a 

mentalidade dos europeus, ressaltando convencionalmente o primitivismo e o exotismo das 

Américas, e neutralizando, assim, qualquer força revisionista, amparada no impulso da 

afirmação nacionalista libertária, que pudesse subsistir no romance.   

O texto de Alencar, transformado na ópera O Guarani, no entanto, acabou contribuindo 

para a assimilação estrangeira do selvagem fenômeno da música, formalmente apresentado à 

cultura dominante e ao berço da ópera mundial como um inusitado e “pitoresco” representante 

da barbárie. Assim, o gênio nacional exilado valeu-se do preconceito estrangeiro para 

impulsionar a sua carreira internacional, revertendo esses ganhos ao Brasil, através de suas 

subsequentes conquistas, por ser ele exatamente um notório filho desta terra. Entretanto, sua 

contribuição para a formação de uma efetiva consciência musical brasileira, segundo Kiefer, 

“foi mínima”:  



45 
 

 
 

  

A tomada de consciência do sentimento nativo por parte dos compositores de música 

erudita foi lenta. Pode-se observar uma linha de evolução que começa com o 

aproveitamento direto do material folclórico – o povo já realizara antes esse 

processo, inconscientemente – passando pela fase da composição “à moda de” para, 

finalmente, atingir o estádio da expressão musical livre, espontânea, da essência do 

modo de sentir do povo brasileiro. Essa linha começa com A Sertaneja, de Brazílio 

Iberê da Cunha, lançada em 1869 em São Paulo, e atinge o seu ápice com o cearense 

Alberto Nepomuceno, considerado, com toda justiça, o fundador da música 

brasileira. Com sua obra, abriu o caminho para o Neo-Romantismo, que teve na 

Semana de Arte Moderna de 1922 não as suas origens, nem a sua definição, mas 

somente o seu momento de explosão. O sentimento nativo, o modo de ser brasileiro, 

não foi esgotado no NeoRomantismo. A terra brasileira é demasiadamente vasta, 

suas potencialidades humanas demasiadamente inconscientes, demasiadamente 

futuro. O movimento modernista foi apenas uma etapa na descoberta do Brasil por si 

mesmo em termos musicais. (KIEFER,  1978, p. 237)  
 

  Segundo Maria Alice Volpe, isso ocorreu porque:  
  

A preocupação central da “inteligência musical” brasileira durante a década de 1890 

estava claramente voltada para a atualização da música brasileira com as correntes 

europeias, muito mais do que propriamente com a reavaliação dos símbolos de 

identidade nacional. Isso se torna muito claro na única associação musical que 

promoveu alguma reflexão sobre a música no Brasil, o Centro Artístico. A produção 

musical promovida pelo Centro Artístico torna evidente que assuntos e símbolos 

nacionais não faziam parte da questão da “ressurreição do teatro nacional” e 

“dignificar a arte brasileira” significava emular modelos europeus de “civilização” e 

“progresso”. (VOLPE, 2012, p. 187) 
  

Partindo dessa história palpitante de devoramentos e selvagerias culturais antropofágicas, 

pretendemos nesta dissertação refletir sobre a formação do “povo brasileiro”, suas conquistas 

e conflitos, vitórias e derrotas, tais como aparecem representados nas significativas obras 

desses dois representantes do Romantismo no Brasil, José de Alencar e Carlos Gomes; que 

registraram – nas histórias que viveram e nas histórias que contaram – a complexidade dos 

processos, negociações e caminhos envolvidos na formação de uma identidade nacional. Dois 

homens “célebres”, que conquistaram o ápice do sucesso em suas produções, e conseguiram 

reconhecimento ainda em vida. Homens que levaram o nome do Brasil ao mundo, num tempo 

em que nem o próprio Brasil se conhecia.   

Suas obras, plenas de ritmos, acordes, fantasia e criatividade, permitiram que o nosso país 

imprimisse nos anais da história nacional e internacional essa marca indelével de seu processo 

de formação. Dois “selvagens”: representantes transplantados do individualismo europeu que 

determinou a mundial virada romântica nas artes; representantes de um país incivilizado que 

não podia acolher inteiramente as suas ânsias rebeldes e desenvolvimentistas, nem os seus 

anseios de projeção advindos do natural reconhecimento de seu talento e “genialidade”; 

representantes, enfim, do sonho de uma literatura e de uma música (ópera!) legitimamente 

nacionais. Selvagens na origem, selvagens na atitude, selvagens na arte; figuras que abriram 



46 
 

 
 

os portões da selva brasileira para os “civilizados europeus” descobrirem que o Brasil, afinal, 

tinha mais divertissement 
13

 do que se imaginava.  

 

4 JOSÉ DE ALENCAR: O SELVAGEM POR TRÁS DA PALAVRA  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Domínio Público) 

 

O romancista José de Alencar, foi um dos grandes precursores do romantismo 

brasileiro, o mesmo conseguiu transitar dentre as mais variadas formas de manifestação 

artística. Esta supremacia alencariana é reconhecida por escritores de todas as gerações 

futuras. Ele foi o grande responsável por consolidar o romance brasileiro, com seu patriotismo 

e sua visão além da nossa própria cultura. Além de romances, contos e crônicas, ele também 

foi autor de libreto de ópera, como veremos posteriormente. Uma de suas mais importantes 

obras é de fato o Guarani, que foi a base para a criação do maestro Gomes e até hoje é a ópera 

brasileira mais conhecida ao redor do mundo.  

                                                           
13

 Divertissement.é um gênero musical do século XVII, bastante leve e divertido, e versado em uma grande 

variedade de instrumentos. É utilizado como entretenimento em eventos sociais.   

      

Figura 2. Escritor José de Alencar (à esquerda), Capa da primeira edição de seu romance de O 

Guarany (à direita) 

https://www.google.com.br/search?client=firefox-a&hs=X8I&rls=org.mozilla:pt-BR:official&channel=sb&q=Divertisment&spell=1&sa=X&ei=DnVAVKOiCMu7ggT6rYGwBw&ved=0CBsQBSgA&biw=1360&bih=657
https://www.google.com.br/search?client=firefox-a&hs=X8I&rls=org.mozilla:pt-BR:official&channel=sb&q=Divertisment&spell=1&sa=X&ei=DnVAVKOiCMu7ggT6rYGwBw&ved=0CBsQBSgA&biw=1360&bih=657


47 
 

 
 

4.1 SOBRE O ROMANTISMO:  O GUARANI ( ROMANCE) 

 

Figura 3. A liberdade guiando o povo. 

 

A liberdade guiando o povo, de Eugène Delacroix (1863, acervo do Musée du Louvre, França). 

 

Através dos seios nus da mulher, uma representação da liberdade. Pés desnudos e 

cadáveres pelo chão. Assim é a descrição do quadro mais famoso de Delacroix, A liberdade 

guiando o povo (1863), o marco de uma nova era, que tomava conta da França no final do 

século XVIII. A revolução francesa estourava com todos os seus simbolismos, dando lugar ao 

Romantismo. A mulher do quadro é a materialização do novo, a liberdade diante de seus 

inimigos, onde pôde prevalecer a força popular representada na bandeira em suas mãos. A 

liberdade saiu vitoriosa do embate e de peito aberto, disposta a doar-se, mostrar-se e encarar o 

novo cenário mundial a sua frente. O Romantismo foi um período que marcou todas as artes 

até o final do século XIX e conseguiu se espalhar em vários países pelo mundo. Liberdade é a 

palavra padrão. Liberdade de expressar-se, ter autonomia para ousar.   

O ambiente intelectual cresceu e em todas as esferas sociais o modo de pensar mudou 

gradativamente. O homem, antes voltado ao culto da coletividade, via-se no meio de uma 

atmosfera política individualista. Durante a segunda metade do século XVIII, a Europa via a 

queda de vários estados absolutistas, o despotismo na França ruiu diante da Revolução 

Francesa. O período do Romantismo é fruto de dois grandes acontecimentos na história da 

humanidade: a Revolução Francesa e suas derivações, e a Revolução Industrial. As duas 



48 
 

 
 

provocaram e geraram novos processos, desencadeando forças que resultaram na formação da 

sociedade moderna, moldando em grande parte os seus ideais sociais. 

J. Guinsburg (1978) ressalta a importância do Romantismo não apenas como escola 

literária, mas como divisor de águas no pensamento da sociedade do século XVIII. Sabe-se 

que o Romantismo é a culminância do pensamento filosófico norteado pelo Iluminismo. O 

movimento romântico aproxima-se da realidade idealizada pela sociedade do século XVIII. E 

as revoluções só fizeram aumentar a necessidade de subjetividade e fuga da realidade. A 

revolução Industrial atingiu o estilo de vida das pessoas. Famílias inteiras saíram do campo 

para viver nas grandes cidades em precárias condições de moradia, saneamento e alimentação. 

Além de viverem em péssimas condições de trabalho e sujeitas a todo tipo de doenças e 

infecções, eram sujeitas a jornadas de trabalho de 18 horas diárias. A situação das mulheres 

era ainda pior.  

A grande ruptura dos padrões clássicos, que projetou o Romantismo como fenômeno da 

história literária e da evolução das artes, foi o efeito mais evidente de um rompimento interior 

e difuso, no âmago das correlações significativas da cultura; rompimento que se aprofundou, 

ainda na primeira metade do século XIX, com o desenvolvimento da sociedade industrial. O 

poder agora havia mudado de lado, a aristocracia não tinha mais espaço fora do sistema 

feudal, o clero não podia mais deter para si todo conhecimento e poder político, e uma nova 

classe estava surgindo, ou mais precisamente, uma velha classe estava adquirindo seu espaço 

dentro das questões políticas e sociais: a burguesia. Essa classe média pagante e atuante, 

influenciada pelos iluministas, não aceitava mais o papel de coadjuvantes na história, eram 

autores e necessitavam dessa representatividade em todas as esferas sociais e artísticas.   

O que seria a Arte senão a transcendência daquilo que está dentro do homem? Para 

Cademartori (2002), o Romantismo foi a resposta que a burguesia encontrou para expressar 

seu estilo de vida, para se legitimar no mundo. Antes do Romantismo, a classe média sempre 

tentou se apropriar da linguagem artística das classes dominantes. Com a ascensão do 

Romantismo, a burguesia pôde ditar as regras do novo estilo. Longe dos padrões da 

aristocracia, a burguesia pôde mostrar o seu espirito romântico, que é um espírito livre, 

inquieto, voluptuoso e individualista.  

A classe burguesa, tornando-se rica e influente, manifesta um padrão artístico próprio, 

através do qual opõe à aristocracia sua peculiaridade e afirma sua própria linguagem, que se 

impõe por oposição aos padrões aristocráticos: trata-se de uma linguagem que, à frieza da 

inteligência, contrapõe a emoção e o sentimento; à opressão rigorosa das regras artísticas opõe 



49 
 

 
 

a insubordinação do gênio criador. O surgimento da burguesia como classe ascendente e a 

manifestação do espírito romântico constituem fenômenos inseparáveis. O Romantismo não 

se restringiu à França; antes influenciou a arte em todo o mundo ocidental. Passeando por estilos 

e movimentações artísticas, o Romantismo pregava o nacionalismo, o individualismo o o 

sentimentalismo. Da pintura à música, da literatura ao teatro, a regra era valorizar a expressão, 

a autonomia, a individualidade – ou seja, a própria identidade.  

 O movimento romântico na literatura começou com a poesia, na qual os poetas usavam 

muitas metáforas, o exagero de sentimentos, enaltecer a mulher amada. Na prosa, surgiram 

grandes produções, com temas mais ligados ao objeto nacionalista. O Individualismo, marca 

central do movimento romântico, é definido pela necessidade de se sobrepor, manifestar suas 

particularidades, exprimir seus próprios sentimentos. E esse individualismo vai influenciar as 

outras características do Romantismo. A idealização de um amor perfeito, uma virgem 

imaculada, de um paraíso, de um herói maravilhoso, a figura do cavaleiro medieval. Tudo isso 

faz parte do imaginário romântico, que tenta construir, através de sua imaginação, uma nova 

maneira de pensar o mundo e as pessoas, dentro do seu próprio egocentrismo, o 

sentimentalismo exacerbado acaba sendo uma das principais bandeiras do Romantismo. Os 

românticos acreditavam na existência de um ser tão nobre, capaz de deter em si toda honra e 

bravura, altivez, generosidade e o amor a sua terra, características que explicam o sentimento 

as suas próprias origens, o nacionalismo. Quando o Romantismo veio para o Brasil, 

necessitou se adaptar à realidade local. Vários problemas se insinuavam: os poetas, desejosos 

de representar sua terra, hesitavam em buscar modelos estrangeiros. O medievalismo, as 

referências às novelas de cavalaria, tão comuns nos textos românticos europeus não faziam 

sentido numa literatura que buscava autonomia e identidade. Portanto, a figura do índio foi 

evocada como o elemento mais próximo, legitimamente nativo, de nosso passado ainda 

recente. Seria o elemento guerreiro ideal, o “bom selvagem” no qual se insinuariam elementos 

caros à estética dominante: a pureza da alma humana, representada no selvagem, estaria de 

acordo com os princípios românticos e poderia projetar o Brasil e sua arte lá fora. O posto 

ocupado pelos cavaleiros medievais foi, assim, transferido para os índios brasileiros, que 

cumpriram seu papel, protagonizando ficcionalmente uma realidade através de sua vida 

natural nas terras brasileiras.   

 

 



50 
 

 
 

4.2 PRIMEIROS ACORDES DO ROMANTISMO NO BRASIL   

  

Quando a corte portuguesa chegou ao Brasil em 1808, fugida da invasão napoleônica em 

Portugal, trouxe nas suas naus, com a monarquia, um pouco do refinamento europeu: o gosto 

pela arte, a literatura, a música erudita. A vinda da família real foi essencial para o processo 

de emancipação política e cultural do Brasil, porque sua vinda trouxe o progresso, o 

investimento em Universidades, Bibliotecas, Teatros e Escolas. O brasileiro passou a ter mais 

acesso ao mundo desenvolvido, a novos hábitos, oportunidades e perspectivas.   

 A transferência do eixo político da Bahia para o Rio de Janeiro centralizou na Corte 

luso-carioca o turbilhão intelectual que depois se arrastaria pelo país. Sendo elevada à 

categoria de Reino Unido de Portugal & Algarves, o Brasil assumia uma importante posição 

no mundo. Durante o Barroco e o Arcadismo, nossa produção ainda encontrava-se presa aos 

preceitos luso-europeus. Não havia uma produção artística genuinamente brasileira; que só 

começou a ser produzida, efetivamente, após o Modernismo. A partir do movimento 

romântico, porém, foi possível engatinhar nesse processo de valorização artística nacional. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

A Europa, sustentada por África e América, de William Blake (1796, acervo do VAM – Victoria and 

Albert Museum, Inglaterra). 

 

Figura 4. A Europa, sustentada por África e América 



51 
 

 
 

O Brasil obteve sua independência em 1822, e durante o Segundo Reinado, havia um 

apelo à criação de uma hegemonia nacional. O Imperador Dom Pedro II era muito culto e seus 

conhecimentos abrangiam várias artes e culturas. Era de seu interesse mostrar ao mundo o 

progresso de seu país através da produção de seu povo. Por isso ele não hesitou em investir 

nos artistas e estudiosos, criando instituições e financiamentos para a formação de uma classe 

diferenciada no aspecto intelectual.  

O marco inicial do Romantismo no Brasil foi a publicação de Suspiros poéticos e 

saudades de Gonçalves de Magalhães, em 1836, na Revista Niterói. Em seu primeiro Ensaio 

sobre a história da literatura do Brasil, Magalhães observa que o país começava a tomar 

consciência de si enquanto nação, e isso inspiraria uma posição mais nacionalista dentro da 

literatura. Essa posição se dava pela necessidade de se afastar da cultura portuguesa, 

colonizadora, para uma aproximação a uma escrita mais independente, em busca de valores 

próprios. O poetas, então, “descobrem” o Brasil. A natureza e o primitivismo do povo 

começam a servir de inspiração para os poetas, escritores e outros artistas. O que havia de 

mais brasilidade senão a valorização dos nativos brasileiros? O índio serviu de inspiração para 

Gonçalves de Magalhães criar o seu poema épico A Confederação dos Tamoios, símbolo 

desse desejo de autonomia nacional. Trata-se de uma epopeia que o processo de colonização 

no Brasil, discutindo o processo de aculturação do nativo pelo português.   

A transformação do índio no herói nacional é um diferencial do Romantismo do Brasil. 

Sua apreensão, contudo, não é tranquila. Se, por um lado, havia o desejo de enaltecer a terra 

com suas riquezas, a pureza do homem nativo e suas qualidades; por outro lado havia a 

preocupação de se afirmar como nação desenvolvida e autônoma, capaz de dialogar em 

termos de igualdade com os países mais adiantados, saindo da condição subalterna imposta 

pelo processo colonizador. Isto jamais poderia acontecer se o índio primitivo fosse elevado 

como símbolo único da nação. Assim, o indianismo no Brasil segue uma ótica paradoxal, 

permeado por contradições que continuarão  frequentando a literatura e as artes por muito 

tempo, e que foram apontadas desde o início por muitos de seus representantes mais ilustres. 

Veja-se, por exemplo, a ácida e irônica crítica que o jovem ultrarromântico Álvares de 

Azevedo faz ao movimento em seu drama Macário:  

 

A poesia morre - deixá-la que cante seu adeus de moribunda. Não escutes essa turba 

embrutecida no plagiar e na cópia. Não sabem o que dizem esses homens que para 

apaixonar-se pelo canto esperam que o hosana da glória tenha saudado o cantor. São 

estéreis em si como a parasita. Músicos - nunca serão Beethoven nem Mozart. 

Escritores - todas as suas garatujas não valerão um terceto do Dante. Pintores - 

nunca farão viver na tela uma carnação de Rubens ou erguer-se no fresco um 



52 
 

 
 

fantasma de Michelangelo. É a miséria das misérias. Como uma esposa árida, 

tressuam e esforçam-se debalde para conceber. Todos os dias acordam de um sonho 

mentiroso em que creram sentir o estremecer do feto nas entranhas reanimadas. 

Falam nos gemidos da noite no sertão, nas tradições das raças perdidas da floresta, 

nas torrentes das serranias, como se lá tivessem dormido ao menos uma noite, como 

se acordassem procurando túmulos, e perguntando como Hamlet no cemitério a cada 

caveira do deserto o seu passado. Mentidos! Tudo isso lhes veio à mente lendo as 

páginas de algum viajante que esqueceu-se talvez de contar que nos mangues e nas 

águas do Amazonas e do Orenoco há mais mosquitos e sezões do que inspiração; 

que na floresta há insetos repulsivos, répteis imundos; que a pele furta-cor do tigre 

não tem o perfume das flores - que tudo isto é sublime nos livros, mas é 

soberanamente desagradável na realidade! (AZEVEDO, 1852)  

  

Atento ao problema do distanciamento da realidade brasileira de que padeciam seus 

próprios porta-vozes, José de Alencar busca atribuir a si mesmo a qualificação de escritor 

viajante, a fim de conferir maior legitimidade à descrição dos espaços naturais, como se 

percebe neste trecho de O Guarani:  

  

Só quem tem viajado nos sertões e visto esses cardos gigantes, cujas largas palmas 

crivadas de espinhos se entrelaçam estreitamente formando uma alta muralha de 

alguns pés de grossura, poderá fazer ideia da barreira impenetrável que cercava por 

todos os lados as pessoas cuja voz Peri ouvia sem distinguir as palavras. 

(ALENCAR, 1958, p. 82)  
 

Flora Süssekind concorda com Álvares de Azevedo quando este já diagnosticava que a 

mirada paisagístico-classificatória dos viajantes cientistas do século XIX foi o que permitiu 

aos narradores indianistas aproximar seus objetos de descrição, mesmo falando com dois 

séculos de distância. Em O Brasil não é longe daqui, ela comenta:  

  

Do mesmo modo que singulariza e petrifica em grupos escultóricos e quadros 

algumas cenas do passado histórico – o que permite a sua transposição de um 

romance para outro e a impressão, por parte de D. Diogo, de que ainda estava na 

casa do Paquequer, graças à cópia feita por um pintor –, também o movimento 

inverso – o transporte de paisagens recém-traçadas à época em relatos de viagem 

para uma ação que se passava no século XVII – parece possível a esse 

narradorhistoriador, desde que devidamente etiquetadas como “cenas da natureza” 

ou “cenas do passado histórico”. (SÜSSEKIND, 1990, p. 211)  

  

Em Dialética da colonização, Alfredo Bosi identificará esta atitude e, de resto, o 

indianismo de Alencar como “um mito sacrificial”, no qual assistimos à modelagem da figura 

do índio belo, forte e livre num regime de combinação com a franca apologia do colonizador. 

Essa conciliação, dada como espontânea por Alencar, “viola abertamente a história da 

ocupação portuguesa no primeiro século e toca o inverossímil no caso de Peri, resultando 

pesadamente ideológica como interpretação do processo colonial”:  

  



53 
 

 
 

Creio que é possível detectar a existência de um complexo sacrificial na 

mitologia romântica de Alencar. Comparem-se os desfechos dos seus romances 

coloniais e indianistas com os destinos de Carolina, a cortesã de As asas de um anjo, 

de Lucíola e de Joana. São todas obras cujas tramas narrativas se resolvem pela 

imolação voluntária dos protagonistas: o índio, a índia, a prostituta, a mãe negra. A 

nobreza dos fracos só se conquista pelo sacrifício de suas vidas. (BOSI, 2002, p. 

179) 

 

É interessante quando o autor coteja O Guarani com o indianismo de Gonçalves Dias, 

que precedeu o de Alencar em uma geração. O jovem poeta ainda estava próximo no tempo e 

no espaço do nativismo latino-americano; enquanto o romancista fora formado no período que 

vai da maioridade precoce de Pedro II (de quem seu pai fora um hábil articulador) à 

conciliação partidária dos anos 1850. “O nacionalismo de ambos forjou-se em cadinhos 

políticos diversos”, diz Bosi, por isso assistimos, nos Primeiros Cantos do maranhense: 

 

à consciência do destino atroz que aguardava as tribos tupis quando se pôs em 

marcha a conquista europeia. O conflito das civilizações é trabalhado pelo poeta na 

sua dimensão de tragédia, verdadeiros agouros do massacre que dizimaria o 

selvagem mal descessem os brancos de suas caravelas”. (BOSI, 2002, p. 184).  

 

Enquanto O Canto do Piaga e Deprecação, de Gonçalves Dias, lembram os presságios 

dos vates astecas ao seu povo, anunciando o Apocalipse da invasão espanhola, Bosi mostra 

como, nos romances de Alencar, os valores atribuídos romanticamente ao nosso índio são 

impedidos de brilhar para ele mesmo: “Não sei de outra formação nacional egressa do antigo 

sistema colonial onde o nativismo tenha perdido (para bem e para mal) tanto da sua identidade 

e da sua consistência” (BOSI, 2002, p. 181). Assim, nas histórias de Peri e Iracema, “a 

entrega do índio ao branco é incondicional, faz-se de corpo e alma, implicando sacrifício e 

abandono da sua pertença à tribo de origem” (p. 178). Enquanto isso, os Aimorés, verdadeiros 

inimigos do colonizador em O Guarani, são descritos como “bárbaros, horrendos, satânicos, 

carniceiros, sinistros, horríveis, sedentos de vingança, ferozes, diabólicos...”. (p. 178).   

Para não ser completamente injusto, Bosi confessa ter buscado um momento de 

contradição em Alencar, que ele descobre apenas em seu último romance indianista, 

Ubirajara, quando o escritor já travava algumas das ásperas polêmicas literárias de seus 

últimos e sombrios anos de vida, quando era acusado de inventar “um selvagem falso” e de 

escrever “numa língua americanizada”, desviante do cânon da matriz. O trecho faz uma 

defesa dos tupis da pecha de “traidores” com que os teriam infamado alguns cronistas. Apesar 

de significativo, já não é capaz de exercer força retroativa a tudo o que foi elaborado por 

Alencar anteriormente. Entretanto, ele diz: “Foi depois da colonização que os portugueses, 



54 
 

 
 

assaltando-os como a feras e caçando-os a dente de cão, ensinaram-lhes a traição que eles 

não conheciam”... (apud BOSI, 2002, p. 181).  

Dividido em três fases, o Romantismo foi o primeiro passo do processo de independência 

artística do Brasil, pois ainda seriam necessários mais 86 anos até a semana de 1922, quando a 

ligação com a metrópole se rompeu de modo brusco e definitivo. Sobre os primeiros passos 

do Romantismo, o maior nome na prosa literária foi José de Alencar (1829-1877). O autor foi 

amadurecendo juntamente com seus personagens, e foi criando uma nova face no cenário 

nacional. Entre o romance Cinco minutos (1856) e o grande clássico Senhora (1875) ele se 

dividiu num Romantismo que assumia a pureza, a castidade, o amor servil, inspirados no 

cenário do trovadorismo medieval português, até os primeiros sopros de um nacionalismo 

idealizado através do indianismo de suas personagens.   

O indianismo foi uma tentativa de trazer para a literatura um herói que se parecesse com 

o Brasil. Para expor sua sede de identidade, Alencar colocou voz no índio brasileiro. Os 

romances geralmente eram ambientados no contexto urbano, com personagens comuns ao 

cenário europeu. Quando ele coloca o índio como protagonista, ele tenta quebrar esse estigma 

que permeava o literário. A voz agora é do bom selvagem, do colonizado. A voz agora é do 

Brasil, ou especificamente, da visão romântica que o próprio José de Alencar tinha do país. O 

Guarani, Iracema e Ubirajara, fecham a tríade indianista de Alencar. A cada romance, ele vai 

acertando a mão na criação do “bom selvagem”, desmentindo o discurso dos colonos que os 

tachavam de animais ignorantes e sem alma, destinados à escravidão. Nos romances de 

Alencar descobrimos um índio fiel, bravo e devoto – válido pela tentativa de enaltecer e 

“redimir” a selvageria do nativo na ótica do europeu, porém idealizado e construído sobre o 

desconhecimento da verdadeira realidade da selva.   

O índio de Alencar, ainda que heroico, torna-se mais “humano”, no sentido civilizado do 

termo. A “humanidade” que era recusada aos nativos pelos colonizadores – interessados no 

uso da força de trabalho que eles representavam – será a eles devolvida na literatura 

romântica, que aproxima a sua personalidade e idealiza a sua conduta segundo os moldes dos 

homens ditos “desenvolvidos”. Assim, o principal espelho de Alencar é o do cavaleiro 

medieval, a cuja bravura e honradez somam-se uma pureza e inocência apenas possíveis no 

indivíduo aculturado, dito “selvagem”. Estaria instaurada, assim, a principal contradição do 

Romantismo brasileiro.  

A primeira obra do momento indianista de José de Alencar elenca vários elementos do 

espírito nacionalista do autor: O Guarani é a criação de um mito que corresponde a uma 



55 
 

 
 

realidade fantasiosa do próprio Alencar. A tentativa de Alencar é construir uma visão coerente 

de um Brasil “civilizado” a partir de seus habitantes incivilizados. O índio Peri é, assim, um 

protótipo de herói nacional, o defensor das terras brasileiras. Além de um representante da 

imagem europeia do “bom selvagem”, é esperto, intuitivo, corajoso e devoto. Uma 

contradição à visão que se tinha dos aborígenes, visto que, desde o “Descobrimento”, eram 

tratados como que desprovidos de qualquer capacidade racional. Por outro lado, uma 

contradição à natureza mesma destes aborígenes, cujo “heroísmo” não tinha as mesmas 

motivações do europeu, e cuja “devoção” havia sido imposta pela ação dos jesuítas 

portugueses; imbuídos, por sua vez, de um sentimento genuinamente missionário, pois 

entendiam a Evangelização como um processo de salvação dos gentios ou povos bárbaros, 

tarefa “dificultosíssima”, como diz o padre Antônio Vieira no Sermão do Espírito Santo:  

 

De sorte — se bem advertis — que distingue Deus no ofício de pregar três gêneros 

de empresas: uma fácil, outra dificultosa, outra dificultosíssima. A fácil é pregar à 

gente da própria nação e da própria língua: Vade ad filios Israel; a dificultosa é 

pregar a uma gente de diferente língua e diferente nação. […] E por quê? Por dois 

princípios: o primeiro, pela qualidade das gentes; o segundo, pela dificuldade das 

línguas. Primeiramente, pela qualidade das gentes, porque a gente destas terras é a 

mais bruta, a mais ingrata, a mais inconstante, a mais avessa, a mais trabalhosa de 

ensinar de quantas há no mundo. ... Já pela muita variedade das línguas, houve 

quem chamou ao Rio das Amazonas rio Babel; mas vem-lhe tão curto o nome de 

Babel, como o de rio. Vem-lhe curto o nome de rio, porque verdadeiramente é um 

mar doce, maior que o Mar Mediterrâneo no comprimento e na boca. […] E vem-

lhe curto também o nome de Babel, porque na Torre de Babel, como diz S. 

Jerônimo, houve somente setenta e duas línguas, e as que se falam no Rio das 

Almazonas são tantas e tão diversas, que se lhes não sabe o nome nem o número. As 

conhecidas até o ano de 639, no descobrimento do Rio de Quito, eram cento e 

cinquenta. (VIEIRA, 1657) 

 

 Antônio Vieira tinha plena consciência de que a aculturação dos indígenas era um 

mecanismo bárbaro agenciado pela civilização – uma espécie de “canibalização” às avessas, 

professada pelo homem “culto”, na qual os selvagens eram “mortos e devorados” pela 

ideologia colonizadora, a fim de renascerem “humanizados” e capazes de sobreviver num 

mundo afeito a regras diferentes das suas até então. Tratava-se, assim, de um processo de 

extermínio e resgate, simultaneamente, pois se os índios não fossem aculturados não 

poderiam entender, participar nem intervir no mundo dominador, restando-lhes apenas a 

sujeição, a escravidão e a morte:  

 

E ninguém se escuse — como escusam alguns — com a rudeza da gente, e com 

dizer que são pedras, que são troncos, que são brutos animais, porque, ainda que 

verdadeiramente alguns o sejam ou o pareçam, a indústria e a graça tudo vence, e de 

brutos, e de troncos, e de pedras os fará homens. […] De maneira que, assim como 

a natureza faz de feras, homens, matando e comendo, assim também a graça faz de 



56 
 

 
 

feras homens, doutrinando e ensinando. Ensinastes o gentio bárbaro e rude, e que 

cuidais que faz aquela doutrina? Mata nele a fereza, e introduz a humanidade; mata a 

ignorância, e introduz o conhecimento; mata a bruteza, e introduz a razão; mata a 

infidelidade, e introduz a fé; e deste modo, por uma conversão admirável, o que era 

fera fica homem, o que era gentio fica cristão, o que era despojo do pecado fica 

membro de Cristo e de S. Pedro; […] (VIEIRA, 1657). 
 

O que fizeram os jesuítas na prática, também o fizeram os escritores românticos na 

literatura, em particular José de Alencar, como já comentamos na citação de Alfredo Bosi: 

“mataram e devoraram”. Pois, assim como os padres, os intelectuais nacionais entendiam que 

a cultura brasileira não sobreviveria se não fosse alçada a um patamar de interlocução com a 

metrópole e com o mundo desenvolvido. Por isso, o índio Peri precisava revelar um caráter 

semelhante ao do português Dom Antônio de Mariz – o que possibilitaria o estabelecimento 

de afinidades entre eles, importantes para a preservação da própria vida de Peri. Esperar que o 

europeu tivesse discernimento e capacidade de absorver a especificidade das culturas 

aborígenes seria querer demais para o grau de adiantamento da espécie humana dos séculos 

XVI ao XIX. Caberia ao mais fraco resistir, humilhar-se e aprender, numa primeira etapa, a 

fim de garantir a sua sobrevivência. Numa etapa futura, talvez houvesse a oportunidade de 

repensar essas relações, quando o próprio europeu pusesse em questão as suas escolhas, a 

partir das consequências que elas determinariam – como de fato veio a acontecer no século 

XX.   

O Romantismo brasileiro, portanto, desejava mostrar ao resto do mundo as similaridades, 

e não as diferenças que o nativo tinha com a humanidade dita “civilizada”. Hoje sabemos que 

um povo guiado pelo Imperialismo conquistado à guisa de violência e apropriação nada tem 

de evoluído, no sentido ético; porém à época dos Descobrimentos isto não representava um 

conceito válido. Os europeus revelavam-se superiores porque acumulavam séculos de 

experiência na arte de sobreviver em condições inóspitas sobre a Terra. Haviam desenvolvido 

um sistema de escrita que garantia o repasse do conhecimento acumulado para as novas 

gerações, e, sobretudo, estavam infinitamente à frente no que se refere aos avanços 

tecnológicos. Isto os possibilitava viver num grau de independência dos ditames da Natureza 

inimagináveis para os nativos selvagens, e também de dominar outras nações pelo poderio 

bélico, com armas de eficiência jamais sonhada pelos humanos primitivos das Américas.   

A crítica afirma que Alencar “vestiu” um cruzado português com a fantasia da “nudez” 

do índio Peri. Entretanto, Alencar fez bem mais que isso. Colocou em Peri tantas qualidades 

que culminaram na sua “santificação”, transformando-o na única alma capaz de salvar, “por 

amor” – um amor cortês, casto e trovadoresco, completamente absurdo num índio – a herdeira 



57 
 

 
 

do colonizador: Cecília. O índio, além de ter a coragem e a nobreza dos cavaleiros medievais, 

ganhando dos mesmos em agilidade e destreza, ainda trazia em si a pureza e a inocência das 

matas, entendida pelo viés da religião, que transformava “pureza e inocência” em rígidos 

conceitos comportamentais cristãos, ditados pela filosofia da Igreja Católica. Assim, Peri seria 

capaz de arriscar a própria vida, de superar os limites humanos, de enfrentar os inimigos e a 

natureza adversária num ritual de vassalagem e coita medieval a Cecília, que, qual a Virgem, 

ocuparia o lugar da dama superior e para sempre inacessível.   

Todos esses elementos que realçam a bravura de Peri mostram como o romancista queria 

mudar, à maneira de sua época, as bases negativistas do pensamento estrangeiro sobre o povo 

brasileiro. Seus esforços foram no sentido de inserir no espaço romanesco uma dicção 

“brasileira”, imersa numa cor local que a diferenciasse do cenário europeu, porém não 

excessivamente, para não assustá-lo. A intenção era exatamente outra: aproximar, exaltando 

ufanisticamente as grandezas naturais, sedutoras, com suas promessas de riquezas 

inexploradas e oportunidades desconhecidas; e aproximar, divulgando a imagem de um nativo 

humanizado: pacífico, respeitoso, colaborativo e submisso, capaz do heroísmo máximo que é 

dar a vida pelo seu Senhor, em detrimento de sua própria vida.   

 

 

4.3 O ROMANCE O GUARANI DE JOSÉ DE ALENCAR  

 

 

       Os longos cabelos louros, enrolados negligentemente em ricas tranças, 

descobriam a fronte alva, e caíam em volta do pescoço presos por uma rendinha 

finíssima de fios de palha cor de ouro, feita com uma arte e perfeição admirável. A 

mãozinha afilada brincava com um ramo de acácia que se curvava carregado de 

flores, e ao qual de vez em quando segurava-se para imprimir à rede uma doce 

oscilação. Esta moça era Cecília.  

 José de Alencar, O Guarani  

 

  

Iracema, a virgem dos lábios de mel, que tinha os cabelos mais negros que a 

asa da graúna, e mais longos que seu talhe de palmeira. O favo da jati não era doce 

como seu sorriso; nem a baunilha recendia no bosque como seu hálito perfumado. 

Mais rápida que a corça selvagem, a morena virgem corria o sertão e as matas do 

Ipu, onde campeava sua guerreira tribo, da grande nação tabajara. O pé grácil e nu, 

mal roçando, alisava apenas a verde pelúcia que vestia a terra com as primeiras 

águas.  

 José de Alencar, Iracema 

 



58 
 

 
 

As descrições das personagens femininas nestas duas obras de José de Alencar traduzem 

a avassaladora força propagandística da sedução do selvagem, posta no romance brasileiro de 

aspirações “libertárias”: tanto a moça europeia como a moça nativa emergem, igualmente 

dominadas, de uma natureza pujante e auspiciosa, porém doce, perfumada e gentil. Mulher e 

Natureza não oferecem, portanto, riscos aos conquistadores: são elementos perfeitamente 

domesticados, plácidos e serenos, à espera de seus Senhores. Apenas as diferenciam os 

cabelos: louros, trançados com adereços filigranados do artesanato local, em palha, que 

servem para ressaltar ainda mais a beleza da europeia; negros, longos e sedosos como convêm 

ao exemplar local, misterioso e ainda mais atraente pelo seu exotismo. 

O detalhe do pé da índia, “grácil e nu”, acariciando a relva (quando nada se revela da 

inteira nudez do resto de seu corpo), não é casual. Ele atinge com mais propriedade a libido 

masculina estrangeira – afeita aos frenesis das pequenas revelações de pele humana, 

excessivamente coberta por camadas de tecido – do que o teria feito, por exemplo, a descrição 

explícita de Pero Vaz de Caminha das “vergonhas” das nativas – cujo naturalismo, apesar de 

modulado por muitos adjetivos e diminutivos, teria chocado desnecessariamente o 

puritanismo de seus leitores: “(...) Ali andavam entre eles três ou quatro moças bem novinhas 

e gentis, com cabelos mui pretos e compridos pelas costas e suas vergonhas tão altas e tão 

saradinhas e tão limpas das cabeleiras que de as nós muito bem olharmos não tínhamos 

nenhuma vergonha.” (CAMINHA, 1963).  

Como assinala John Berger, o liberalismo econômico e os princípios mercantilistas do 

século XIX inauguram o Romantismo como um movimento avesso à aristocracia aurática da 

grande Arte, que é substituída pela noção burguesa e profana do objeto artístico como 

mercadoria:   

 

 

Em qualquer período histórico, a arte tende a servir aos interesses ideológicos da 

classe dominante. Se apenas afirmássemos que a arte europeia, entre 1500 e 1900 

serviu aos interesses de sucessivas classes dominantes, que dependeram todas do 

novo poder do capital, nada diríamos de realmente novo. É um pouco mais definido 

o que propomos: que um modo de ver o mundo, determinado pelas novas atitudes 

perante a propriedade e as relações de troca, encontrou a sua expressão visual na 

pintura a óleo, que fez às aparências o que o capital fez às relações sociais. Reduziu 

tudo à igual condição de objetos. Tudo se tornou comerciável porque tudo se tornou 

mercadoria. Toda espécie de realidade foi mecanicamente avaliada pela sua 

materialidade. (BERGER, 1972, p. 90) 
 

 

 



59 
 

 
 

 

 O que se observa na literatura também ocorrerá nas demais artes do período:  

  

Numa das categorias da pintura a óleo europeia, a mulher foi o tema principal e 

constantemente utilizado. Essa categoria é o nu. ... Nos nus da pintura a óleo 

europeia em geral, o principal protagonista nunca é pintado: é o espectador em 

frente do quadro, e pressupõe-se ser um homem. Tudo se dirige a ele. Tudo deve 

apresentar-se como resultado da sua presença ali. Foi para ele que as figuras 

assumiram a sua situação de nus. Ele, porém, é por definição um estranho. Um 

estranho ainda vestido. Quase toda a imagética sexual europeia pósrenascentista é 

frontal – literal ou metaforicamente – por o protagonista ser o espectador-

proprietário olhando para ela. (BERGER, 1972, p. 58) 
 

  

O nu feminino estabelece esta contradição no âmago do próprio movimento Romântico 

“libertário”: “A contradição pode ser expressa por palavras simples. De um lado, o 

individualismo do artista, do pensador, do patrono, do proprietário; de outro, a pessoa que é o 

objeto das suas atividades – a mulher – tratada como uma coisa ou uma abstração.” 

(BERGER, 1972, p. 66). O mesmo poderia ser dito para outras classes, como o colonizado, o 

escravo, o índio.  

 

 

 

 

 

  O nascimento de Vênus, de Alexandre Cabanel  (1863, acervo do Museu d’Orsay, Paris) 

e Moema, de Victor Meireles (1866, acervo do MASP, São Paulo). 

Figura 5.  (À esquerda) O nascimento de Vênus, (à direita) Moema 



60 
 

 
 

Figura 6. Vênus (à esquerda) e Iracema (à direita). 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nos quadros mostrados, vemos como as representações europeias do nu feminino 

frontal, disfarçadas sempre segundo temas mitológicos, foram apreendidas e 

reproduzidas nos retratos literários que a pintura a óleo romântica brasileira produziu de 

personagens criados por seus ídolos literários:  

Como era ofensivo à moral da época retratar os corpos desnudos de mulheres 

“distintas”, coube à pintura de “rameiras” e “meretrizes” – uma classe mais claramente 

coisificada, destinada à troca do sexo por dinheiro –, ou das delicadas personagens de 

mitos pagãos, alheias, portanto, aos ditames da “decência”; a função de satisfazer os 

desejos do mercado da arte, inteiramente composto por negociantes do sexo masculino. 

O retrato das índias pelos pintores brasileiros obedecia a um critério semelhante: se por 

um lado atendia às justificativas ideológicas de um naturalismo nativista e ufanista, com 

cenários exuberantes e a propaganda da faustosa fauna e flora nacionais; por outro lado, 

explorava o caráter comercial do nu feminino “abalizado”, já que o aborígine, como os 

mitos gregos, também detinham “a pureza e a inocência” dos pagãos. Os corpos das 

índias poderiam, assim, ser expostos sem maiores conflitos morais, e ofertados ao 

mercado de um modo até mais liberal do que seria possível e aceito na escrita. 

Vênus, de Botticelli. Iracema, de José Maria de 

Medeiros. (1884, Museu Nacional de Belas Artes, Rio 

de Janeiro). 



61 
 

 
 

Observe-se como os pintores brasileiros se inspiraram nas formas, posições e 

trejeitos dos clássicos nus femininos europeus, “canibalizando-os”: os corpos das 

mulheres índias, cópias desnaturalizadas dos modelos estrangeiros, às quais se 

acrescenta apenas uma cor amarelada e uma cabeça naturalista, aparecem ofertados 

numa entrega absoluta, lânguida – no caso de Moema, de Victor Meireles, atingindo a 

indiferença da morte –; ou simulam algum pudor nos gestos de ocultar o seio ou a 

genitália, como na Iracema de José Maria de Medeiros.   

Em “Um castelo no trópico?”, Alfredo Bosi comenta como este “canibalismo” 

referencial também ocorre na literatura:   

 

O processo europeu de dominação vai assimilar os dados da natureza: 

desenhará na selva formas góticas e clássicas fazendo o rio correr no meio de 

arcarias de verdura e de capiteís formados por leques de palmeiras. Nesse 

ambiente e no cenário para ele pintado, movem-se pessoas que arrancam do 

feudo ou da selva os traços definidores. Na interação dos caracteres, o 

princípio que tudo rege é o que faz a natureza subordinar-se à comunidade 

fidalga, de tal sorte que a nobreza original da primeira saia confirmada pelo 

valor inerente à última. (BOSI, in GUINSBURG, 1978, p. 240) 

 

 O romance O Guarani foi pensado não apenas para defender o indianismo, mas 

também para contar a história do processo de colonização do Brasil, e como era a vida 

desses primeiros colonizadores. Alencar cria um narrador em terceira pessoa que além 

de contar a história, ainda se se coloca no meio das intenções das personagens. Dessa 

forma, ele induz o leitor a acreditar no que está sendo dito. O romance foi inicialmente 

escrito em folhetim, e publicado capítulo a capítulo, de maneira que eles ficam muito 

bem demarcados dentro do livro.   

A trama se passa no ano de 1604, durante o processo de colonização e 

desbravamento das terras brasileiras. O livro é dividido em quatro partes: “Os 

Aventureiros”, “Peri”, “Os Aimorés” e “A Catástrofe”. A primeira parte não introduz o 

personagem principal, mas antes, faz uma citação minuciosa sobre o lugar onde se 

sucederá a trama. Alencar passa o primeiro capítulo descrevendo o Paquequer, 

residência de D Antônio de Mariz. No segundo capítulo, ele descreve os personagens da 

família do Fidalgo, com a intenção de esclarecer o leitor sobre o espaço e as 

personagens. O romancista tem o cuidado de, ao nomear as personagens, atribuir-lhes 

imediatamente uma característica marcante, que será mais tarde a representação das 

caricaturas sociais do próprio Brasil. D. Antônio de Mariz, fidalgo português, homem 

rico, nobre e de estirpe, que fixara residência no Brasil, e constituíra família. 



62 
 

 
 

D. Antônio tinha cumprido o seu juramento de vassalo leal; e, com a consciência 

tranquila por ter feito o seu dever, com a satisfação que dá ao homem o mando absoluto, 

ainda mesmo em um deserto, rodeado de seus companheiros que ele considerava 

amigos, vivia feliz no seio de sua pequena família. Esta se compunha de quatro pessoas: 

Sua mulher, D. Lauriana, dama paulista, imbuída de todos os prejuízos de fidalguia e de 

toda a religiosidade daquele tempo. Era um bom coração, um pouco egoísta, mas não 

tanto que não fosse capaz de um ato de dedicação. Seu filho, D. Diogo de Mariz, que 

devia mais tarde prosseguir na carreira de seu pai, e lhe sucedeu em todas as honras; 

ainda moço gastava o tempo em correrias e caçadas. Sua filha, D. Cecília, tinha dezoito 

anos e era a deusa desse pequeno mundo, que ela iluminava com o seu sorriso e 

alegrava com o seu gênio travesso e a sua mimosa faceirice. D. Isabel, sua sobrinha, que 

os companheiros de D. Antônio, embora nada dissessem, suspeitavam ser o fruto dos 

amores do velho fidalgo por uma índia que havia cativado em uma das suas 

explorações. 

Na primeira parte, os aventureiros contam a tragédia acontecida com D. Diogo, que 

matou acidentalmente uma bela índia da tribo dos Aimorés. Em virtude disso, havia o 

perigo iminente de uma possível vingança por parte dos nativos. D. Antônio de Mariz 

possuía vários empregados aos seus serviços, homens que eram pagos por sua espada e 

em alguns casos lealdade, entre eles: o aventureiro Sr. Álvaro de Sá, de confiança de D. 

Antônio; Sr. Loredano, antagonista da história, e seus comparsas Bento Simões, Rui 

Soeiro e Martim Vaz. O Sr. Álvaro possuía muita estima de seu senhor e uma paixão 

velada por Cecília. Os primeiros diálogos entre os aventureiros mostram o interesse do 

Sr. Loredano pelos sentimentos do Sr. Álvaro, interesse esse não por camaradagem, mas 

por sentimentos obscuros que seriam revelados no capítulo seguinte. Para proteger o 

filho D. Diogo, D. Antônio propôs sua mudança para o Rio de Janeiro, onde estaria a 

salvo e protegido da fúria dos Aimorés. 

Há uma dicotomia entre os dois, o Sr. Alvaro é o mocinho e o Sr. Loredano, o 

grande bandido, explicado pelo desejo de Alencar de separar minuciosamente o bem do 

mal, um pensamento romântico de que havia pessoas muito puras e outras totalmente 

estragadas. Essa dicotomia durou bastante tempo durante o Romantismo, e só a partir da 

escola realista foi que se admitiram personagens mais complexos, psíquica e 

moralmente falando. No romance O Guarani, porém, o maniqueísmo era natural. Tanto, 

que Alencar deixou bem clara essa dicotomia, pondo D. Antônio de Mariz e sua família 

ao lado dos “bons”, juntamente com Peri e todos os índios de sua tribo. Os Goitacazes 



63 
 

 
 

eram descritos como valentes, fortes, mas dóceis e amigos dos brancos. Do lado dos 

“malvados” ficavam os Aimorés, tribo vingativa de face antropófaga e quase inumana; 

além de Loredano e seus comparsas.  

No segundo capítulo, denominado “Peri”, conhecemos a trama um ano antes, que 

explica como o protagonista começou a fazer parte do círculo social do Paquequer. Ele 

salvou a vida de Cecília durante uma tarde em que toda família aproveitava o ar fresco e 

a relva, a menina cochilava calmamente deitada sobre a grama. 

 

Algum tempo se passou sem que o menor incidente perturbasse o suave 

painel que formava esse grupo de família De repente, entre o dossel de 

verdura que cobria esta cena, ouviu-se um grito vibrante e uma palavra de 

língua estranha: — Iara! É um vocábulo guarani: significa a senhora. D. 

Antônio levantou-se; volvendo olhos rápidos, viu sobre a eminência que 

ficava sobranceira ao lagar em que estava Cecília, um quadro original. De pé, 

fortemente apoiado sobre a base estreita que formava a rocha, um selvagem 

coberto com um ligeiro saio de algodão metia o ombro a uma lasca de pedra 

que se desencravara do seu alvéolo e ia rolar pela encosta. O índio fazia um 

esforço supremo para suster o peso da laje prestes a esmagá-lo; e com o braço 

estendido de encontro a um galho de árvore mantinha por uma tensão 

violenta dos músculos o equilíbrio do corpo. (ALENCAR, 1996 p.72)  

 

Esse incidente explica toda a gratidão e o afeto que Cecília dedicava ao seu Peri, 

que renunciou sua própria tribo, a tribo dos Goitacás para seguir sua Senhora Cecília, a 

afeição que o índio possuía por ela era divina, ele possuía um amor sobrenatural ao 

ponto de colocar as necessidades de Cecília a frente de suas próprias necessidades. Um 

amor incondicional, que se submetia ao mais simples desejo. Em nenhum momento 

durante o romance é possível se observar uma carnalidade nessa relação entre os 

protagonistas, o amor é descrito de uma forma pura e não revelado até o final do 

romance. Os sentimentos de Cecilia não ficam expostos, ela é a virgem inalcançável, 

quase santificada pelo próprio Peri. As ações dos dois indicam um carinho 

incondicional, capaz de arriscar a própria vida.   

A trama secundária, mas não menos importante deste capítulo é a revelação do 

Frade Ângelo di Luca, que durante uma extrema unção, descobriu um mapa de uma 

grande fortuna em terras distantes, para fugir do compromisso com a ordem dos 

carmelitas  e sumir do mapa, simulou a própria morte, cometendo um assassinato de um 

índio, vestindo-o com suas roupas de frade e pondo fogo em tudo. Desta forma, ele 

matou o frade e tornou-se o Sr. Loredano, o antagonista e vilão da história.  

  

No dia seguinte, por volta de duas horas da tarde, saiu deste lagar um só 

homem; não era ele o frade nem o selvagem. Era um aventureiro destemido e 



64 
 

 
 

audaz, em cuja fisionomia se reconheciam ainda os traços do carmelita Fr. 

Ângelo di Luca. Este aventureiro chamou-se Loredano. Deixava naquele 

lugar e sepultado no seio da terra um terrível segredo; isto é, um rolo de 

pergaminho, um burel de frade e um cadáver. Cinco meses passados, o 

vigário da ordem participava ao geral em Roma que o irmão Fr. Ângelo di 

Luca morrera como santo e mártir no zelo de sua fé apostólica. (ALENCAR, 

1996 p.71)  

  

Sr. Loredano tornou-se aventureiro para aproximar-se do D. Antônio Mariz, 

garantir sua hospitalidade e confiança, neste meio tempo, o aventureiro apaixonou-se 

por Cecília, e intentava roubar a bela jovem para si. Toda essa trama foi desenvolvida 

no período de um ano, por isso permaneceu nas terras de D. Antônio. O sentimento de 

Loredano pela jovem estava longe da pureza do sentimento do Sr Álvaro e da devoção 

dos sentimentos de Peri, era um amor carnal, ele tinha desejo de possuí-la de tê-la como 

mulher. E para isso seria capaz de qualquer loucura, as ações seguintes na trama são 

movidas a partir desse desejo latente, principalmente após o índio Peri tomar ciência das 

reais intenções de Loredano. Ai começa uma caça aos planos do antagonista, ao mesmo 

tempo em que o Peri luta com outros fatores externos, como o ataque iminente dos 

Aimorés e quando Cecília o liberta.  

A trama se desenrola muito detalhadamente, José de Alencar tem o cuidado de não 

deixar escapar nada ao leitor, dano informações que os permitem recriar mentalmente as 

cenas. O Peri está todo o tempo arriscando-se correndo perigos que são humanamente 

impossíveis, e consegue vencer todos os obstáculos pela sua própria bravura. Peri chega 

ao momento de tentar sacrificar a própria vida para que os inimigos não subsistam.   

 

Quando o cacique vendo-o cobrir o rosto perguntou-lhe se tinha medo, Peri 

acabava de envenenar o seu corpo, que devia daí a algumas horas ser um 

germe de morte para todos esses guerreiros bravos e fortes. O que porém 

dava a esse plano um cunho de grandeza e de admiração, não era somente o 

heroísmo do sacrifício; era a beleza horrível da concepção, era o pensamento 

superior que ligara tantos acontecimentos, que os submetera à sua vontade, 

fazendo-os suceder-se naturalmente e caminhar para um desfecho necessário 

e infalível. (ALENCAR, 1996, p.211)  

  

Esse momento de clímax durante a narrativa, demostra o tanto de Romantismo 

presente na obra. Peri é a representação de total abdicação da vida, do amor mais 

sublime existente. Seu instinto de defender Cecília é maior que tudo. Também mostra 

todo o raciocínio frio e impiedoso do índio. Um índio com um pensamento 

completamente articulado, ligado em todos os acontecimentos que ele queria destruir. 

Muito diferente da ingenuidade histórica dos índios de nossa terra. Peri não é um índio 

comum, Peri é um herói e todas as suas ações são voltadas para reafirmar esta tese. Um 



65 
 

 
 

índio que deixa sua família, sua tribo e sua fé apenas por amor. Quando o Sr, Alvaro 

Salva Peri, umas das cenas mais impressionantes ocorre. A luta é descrita num ritmo 

acelerado E acaba com a morte de Álvaro. Essa morte é sentida mais ainda por Isabel, 

que vê os eu amor sendo destruído, num momento onde não havia mais esperanças. É 

necessário dizer que o amor entre Isabel e Álvaro é mais velado e também o mais 

próximo de um amor realizado. Isabel com sua beleza nativa, a verdadeira mistura entre 

índios e brancos representa a raça brasileira que começava a surgir, seu encantamento 

pelo cavaleiro português é repleto de simbologia. Isabel não gosta de Peri e sua antipatia 

é porque ele a faz lembrar de si própria. De seu povo, daquilo que ele tenta negar. Olhar 

para Peri é encontrar-se num espelho e entender o porquê de se sentir tão rejeitada pela  

Dona Lauriana. A paz entre Peri e Isabel só chega nos momentos finais, quando ela 

pede que ele traga para perto dela o corpo de Álvaro, onde os ressentimentos são 

deixados de lado e notasse uma tolerância mútua entre os dois. O amor de Isabel, 

começa secreto e casto. Um sofrimento típico do Romantismo. Um amor que não quer 

nada em troca nem tampouco quer ser descoberto. A partir do momento que esse amor é 

revelado, com o coração exposto e os sentimentos a mostra, Isabel vê o seu amor aos 

poucos se transformar na possibilidade de camaradagem entre ele e Álvaro. O amor de 

Álvaro por Cecília é diferente do amor que ele sente por Isabel. A Castidade e o 

romance. A cena final entre o casal desafortunado é muito bela, Isabel se suicida por 

Amor o casal apaixonado morre um nos braços do outro, cena ultrarromântica que 

destaca os traços da geração dentro da trama.  

  
Cecília dormia envolta nas alvas roupas do seu leito; sua cabecinha loura 

aparecia entre as rendas finíssimas sobre as quais se desenrolavam os lindos 

anéis dourados de seus cabelos. O doce amortecimento de um sono calmo e 

sereno vendava seu rosto gracioso, como a sombra esvaecida que desmaia o 

semblante das virgens de Murilo; seu sorriso era apenas enlevo. (ALENCAR, 

1996 p.147)  

  

Peri aparece como anjo protetor de Cecília, capaz de realizar as façanhas mais 

inacreditáveis enquanto ela continua a dormir. Tem uma luta silenciosa com Loredano 

mesmo dentro do quarto de sua Ceci, onde apesar de tudo, ela não acorda para se dar 

conta dos perigos que ela correu. Peri também é incapaz de tocar no corpo de sua 

Cecília por respeito exacerbado e devoção. Ele tem as atitudes mais incríveis e continua 

articulando o tempo todo para frustrar os planos de Loredano e tentar proteger a todos dos 

Aimorés. 

 



66 
 

 
 

O braço de Loredano estendeu-se sobre o leito; porém a mão que se 

adiantava e ia tocar o corpo de Cecília estacou no meio do movimento, e 

subitamente impelida foi bater de encontro à parede. Uma seta, que não se 

podia saber de onde vinha, atravessara o espaço com a rapidez de um raio, e 

antes que se ouvisse o sibilo forte e agudo pregara a mão do italiano ao muro 

do aposento. O aventureiro vacilou e abateu-se por detrás da cama; era 

tempo, porque uma segunda seta, despedida com a mesma força e a mesma 

rapidez, cravava-se no lugar onde há pouco se projetava a sombra de sua 

cabeça. (ALENCAR, 1996 p.155)  

 

É uma inteligência e tática de guerra fora da média de qualquer cavaleiro medieval. 

Peri é um personagem feito acima de qualquer personagem. Um exemplo de super herói 

indígena, cuja força vem apenas da devoção que sente e de seu desejo de ver Cecília 

protegida. Um amor devoto que transcende a vida. Apesar de todos os esforços de Peri, 

seria impossível vencer os guerreiros Aimorés, depois que seu plano de envenená-los 

com o próprio corpo falhou, ele sabia que não teria outra chance de vencê-los. Furiosos, 

os índios investiam com toda fúria na casa do D. Antônio de Mariz, e nesse momento a 

única saída que restava era a fé. Em meio a traidores, perda de entes queridos, Cecília e 

sua mãe apenas rezavam e esperavam pelo pior, mas D. Antônio de Mariz tinha em 

mente uma saída. Mas para isso precisava confiar sua filha a alguém que ele sabia que a 

amava acima de qualquer convicção.  

Ao entrarmos na atmosfera cristã, um dos momentos mais interessantes da obra é a 

conversão de Peri ao Cristianismo. Através desse fato o autor queria mostrar que o 

brasileiro é dotado de fé, de bondade e de bravura, que é capaz de adotar a cultura cristã 

sem ser subjugado. O Peri aceita a fé de sua Cecília. O que ela acreditar ele acreditará, 

em nome da devoção que sente por ela. E só após essa conversão, é que Dom Antônio 

revela o seu plano.  

 

— Se tu fosses cristão, Peri!... O índio voltou-se extremamente admirado 

daquelas palavras. — Por quê?... perguntou ele. — Por quê?... disse 

lentamente o fidalgo. Porque se tu fosses cristão, eu te confiaria a salvação de 

minha Cecília, e estou convencido de que a levarias ao Rio de Janeiro, à 

minha irmã. O rosto do selvagem iluminou-se; seu peito arquejou de 

felicidade; seus lábios trêmulos mal podiam articular o turbilhão de palavras 

que lhe vinham do intimo da alma. — Peri quer ser cristão! exclamou ele. D. 

Antônio lançou-lhe um olhar úmido de reconhecimento. — A nossa religião 

permite, disse o fidalgo, que na hora extrema todo o homem possa dar o 

batismo. Nós estamos com o pé sobre o túmulo. Ajoelha, Peri! O índio caiu 

aos pés do velho cavalheiro, que impôs-lhe as mãos sobre a cabeça.  

— Sê cristão! Dou-te o meu nome. Peri beijou a cruz da espada que o fidalgo 

lhe apresentou, e ergueu-se altivo e sobranceiro, pronto a afrontar todos os 

perigos para salvar sua senhora. (ALENCAR, 1996 p. 232)  
  



67 
 

 
 

Peri foge, levando Cecília e todos os outros ficam para perecer, juntamente com sua 

bravura, orgulho e heroísmo no Paquequer. A casa sofre o ataque e Peri observa tudo de 

longe. O caminho com Cecília é muito longo até o Rio de Janeiro e durante esse tempo 

a relação entre os amigos se aquece. Os sentimentos são aflorados, o amor casto e puro 

ganha uma atmosfera de expectativas. Cecília sabe o que sente e tem medo de si mesma 

trata a Peri como se fosse sua irmã. Mais uma prova do amor casto entre eles. O mal 

fadado casal precisa sobreviver a floresta e conseguem com a astúcia de Peri. Cecília 

cogita viver com Peri na floresta pra sempre, tudo para não se separar dele no Rio de 

Janeiro. Onde ele teria grande dificuldade em se adaptar.   

  

— Não chora, senhora, disse o índio aflito; Peri te falou o que sentia; manda, 

e Peri fará a tua vontade. Cecília olhou-o com uma expressão de melancolia 

que partia a alma.— Queres que Peri fique contigo? Ele ficará; todos serão 

seus inimigos; todos o tratarão mal; desejara defender-te e não poderá; 

quererá servir-te e não o deixarão; mas Peri ficará. — Não, respondeu 

Cecília; não exijo de ti esse último sacrifício. Deves viver onde nasceste, 

Peri. (...) Peri admirava-se da mudança brusca que se tinha operado em sua 

senhora, e no fundo do seu coração sentia um aperto, pensando que ela se 

consolara bem depressa com a lembrança da separação. Mas ele não era 

egoísta, e preferia a alegria de sua senhora a seu prazer; porque vivia antes da 

vida dela do que da sua própria. (ALENCAR, 1996 p. 245)  

  

O amor de Cecília por Peri mostra-se mais forte que o amor que ela tinha pelo seu 

irmão Dom Diogo, único sobrevivente da tragédia familiar e que morava no rio de 

Janeiro. Ela preferiu ficar no deserto, qualquer lugar mas que fosse ao lado de seu Peri, 

a prova de amor que faltava para que ficasse evidente o sentimento dela por ele.  

  

Peri tinha abandonado tudo por ela; seu passado, seu presente, seu futuro, sua 

ambição, sua vida, sua religião mesmo; tudo era ela, e unicamente ela; não 

havia pois que hesitar. (...)— Sim! respondeu a menina tomando-lhe as mãos: 

Cecília fica contigo e não te deixará. Tu és rei destas florestas, destes 

campos, destas montanhas; tua irmã te acompanhará. — Sempre?... — 

Sempre... Viveremos juntos como ontem, como hoje, como amanhã. Tu 

cuidas?... Eu também sou filha desta terra; também me criei no seio desta 

natureza. Amo este belo pais!... (ALENCAR, 1996 p. 248)  

  

 Entretanto o livro se encerra de maneira surpreendente, Peri e Cecília não 

conseguem chegar ao Rio de Janeiro. Uma grande enchente sobrepõe toda a região do 

vale do Paraíba onde Cecília e Peri estavam ficando os dois presos numa copa de 

Árvore. Mesmo nos momentos finais, notamos os traços de devoção e cristandade nas 

ações dos dois amigos.  

  



68 
 

 
 

A cúpula da palmeira, em que se achavam Peri e Cecília, parecia uma ilha de 

verdura banhando-se nas águas da corrente; as palmas que se abriam 

formavam no centro um berço mimoso, onde os dois amigos, estreitando-se, 

pediam ao céu para ambos uma só morte, pois uma só era a sua vida. Cecília 

esperava o seu último momento com a sublime resignação evangélica, que só 

dá a religião do Cristo; morria feliz; Peri tinha confundido as suas almas na 

derradeira prece que expirara dos seus lábios. (ALENCAR, 1996 p. 248)  

 

O final da trajetória é uma alusão a uma lenda indígena que já existia e que foi 

reproduzida no romance de Alencar. É onde tudo se finaliza, apenas na presença dos 

céus, sem testemunhas Cecília e Peri tem o grande momento, que é a resolução de sua fé 

e do amor que sentem.   

  

Ela embebeu os olhos nos olhos de seu amigo, e lânguida reclinou a loura 

fronte. O hálito ardente de Peri bafejou-lhe a face. Fez-se no semblante da 

virgem um ninho de castos rubores e límpidos sorrisos: os lábios abriram 

como as asas purpúreas de um beijo soltando o vôo. A palmeira arrastada 

pela torrente impetuosa fugia... E sumiu-se no horizonte. (ALENCAR, 1996 

p. 253)  

  

 

O beijo de amor finalmente acontece e o leitor fica a imaginar o que se sucede 

depois dos fatos. Apesar de apresentar um índio com aspectos europeus, na sua 

formação de caráter, o Guarani representa um grande passo para a fomentação da 

hegemonia nacional. O primeiro grande herói brasileiro e que poucos anos mais tarde 

seria reconhecido através de outra representação artística: A ópera. 

 

 

4.4 A NOITE DE SÃO JOÃO: OS PRIMEIROS PASSOS DA ÓPERA BRASILEIRA.   

 

Não era de interesse da corte portuguesa, que o Brasil desenvolvesse sua própria 

identidade cultural, diante disso, antes da vinda da família real em 1808 as atividades 

artísticas do Brasil eram muito precárias. Caio Prado Jr (1987) comenta que 

efetivamente a cena cultural do Brasil só passou a se desenvolver após a corte 

portuguesa se estabelecer. As manifestações musicais que aqui existiam eram muito 

isoladas e pouco diziam de uma identidade própria.  A abertura dos portos implicou na 

vinda de músicos e chegada de instrumentos musicais variados, naquela época ainda era 

predominante a música de capela, mas para entretenimento outros estilos musicais 

passaram a ser apreciados. A criação da Capela Real em 1811 e do Real Teatro em 1813 



69 
 

 
 

assinala a necessidade de espaços para as representações musicais, que estivessem à 

altura das cortes europeias. O que se via no Rio de Janeiro era uma cópia de Lisboa, não 

havia interesse de se incentivar uma cultura nacional.  

 

 

 

No plano cultural, a imposição dos modelos europeus como 

manifestações musicais oficiais certamente concorreu para que as 

manifestações brasileiras permanecessem numa situação de desvalorização 

social. No geral, as atividades lúdico musicais que lenta e precariamente 

vinham-se plasmando a partir das matrizes indígenas  e Africanas 

sobreviviam nas camadas populares excluídas do círculo oficial da corte . 

Não foi a toa que durante o período da estada da família real e de seus súditos 

no Brasil, mais se desenvolveu aquilo que os historiadores costumam 

denominar de sentimento antilusitano. (FONSECA, 1996 p.40)  

  

Conforme Bruno Kiefer (1977) a música genuinamente brasileira só teve seu 

espaço a partir do segundo reinado, com o ambiente cultural que se iniciou no período 

do romantismo brasileiro o país entrou numa nova fase de suas atividades musicais. O 

Imperador Pedro II era adepto das grandes óperas e manifestações culturais de toda 

sorte, homem muito versado e de conhecimento enciclopédico, foi o grande 

incentivador e investidor da música no Brasil.   

Desde a criação do Real Teatro São João em 1813 que se notava um forte interesse 

da imersão do Brasil no cenário da ópera, mas essa imersão era feita através da ópera 

Italiana, que invadiu os espetáculos brasileiro, como entretenimento para corte. Nada 

mais justo, que o investimento específico nessa manifestação de arte, para a 

emancipação artística no Brasil, assim, as primeiras óperas brasileiras começaram a ser 

desenhadas. Com enredos escritos no bom português brasileiro, alguns escritores e 

compositores resolveram se aventurar nessa construção da cena musical brasileira.  

 

O operismo foi o ingrediente mais característico da vida musical romântica. 

Nesse panorama, destacou-se o movimento de criação da ópera nacional, no 

período de 1857 a 1863, visando a valorização de aspectos nacionais na 

apresentação de cantos líricos. Foi uma tentativa de submeter a ópera 

estrangeira Às diretrizes do nacionalismo ideológico vigente na área das artes 

e das letras. Assim, dentro dos propósitos de afirmação dos traçõs nacionais 

na cultura, procurava-se utilizar a língua nacional nos textos de música 

cantada e incentivar a criação de óperas inspiradas em temas históricos 

brasileiros como o indianismo e o antiescravismo. (FONSECA, 1996 p. 45)  
 

 A Imperial Academia de Música e Ópera Nacional foi fundada no Brasil em 1857, 

cujo objetivo principal era a apresentação de óperas estrangeiras, traduzidas para o 



70 
 

 
 

idioma brasileiro. Em 1859 houve a encenação do espetáculo Pipelet, que contava com 

um libreto do consagrado romancista Machado de Assis.   

O romancista José de Alencar transitou não apenas nas letras e na política, mas 

resolveu se inserir no campo da música. Observando a carência que o Brasil tinha, na 

construção de uma identidade musical, Alencar se propôs a escrever uma ópera que 

efetivasse o Brasil no campo da música erudita. O País não possuía infra estrutura 

musical e os poucos músicos vinham nos moldes europeus. O seu Libreto A Noite de São 

João, não possui um enredo rebuscado e de difícil compreensão, é uma história doce, 

dentro da normalidade e uma narrativa muito comum ao que acontecia na época. A 

noite de São João vem com um pedido encarecido, de um escritor, pela execução 

musical. Alencar objetivava incentivar a ópera, como ele chamou de ópera cômica. Ele 

queria que os compositores se sentissem desafiados a musicarem seu texto. 

  

 

Se me resolvi a publicar este trabalho incorrecto e feito ás pressas,- foi 

unicamente para facilitar a leitura áquelles mesmos que o quiserem 

aproveitar; não tive outro fim, nem tenho outra aspiração senão dar aos 

talentos musicaes um pequeno thema para se desenvolverem. (ALENCAR, 

1860, p. 9)  

 

 

 

 

O desafio de José de Alencar foi aceito, e Elias Alves Lobo musicou a ópera 

cômica, três anos depois ela foi encenada no Teatro São Pedro de Alcântara, 

coincidentemente, o grande regente desta noite e das que viriam com o sucesso da 

aclamada ópera, foi o até então jovem e pouco conhecido maestro Carlos Gomes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



71 
 

 
 

Prefácio a noite de São João: 

 

Alencar, J. e Lobo, E.A. A noite de São João. Rio de Janeiro, 1860 

 

 

Figura 7. Prefácio de A Noite de S. João 



72 
 

 
 

 

Já às vésperas da eleição para deputado, era apresentada pela primeira vez ao 

público a opereta A Noite de São João, com música de Elias Alves Lobo e 

libreto de José de Alencar sob a regência do maestro Carlos Gomes. O texto 

distribuído à platéia, na noite histórica da estréia, 14 de dezembro, havia sido 

completamente revisado. A versão publicada originalmente por Alencar, três 

anos antes, era coalhada de erros gramaticais [...] amplamente criticados no 

jornal  A Marmota por Paula Brito. [...] A nova edição revista e ampliada, 

fora encomendada pela gerência do Ginásio Dramático a ninguém menos do 

que o próprio Paula Brito, que além de jornalista era dono de uma das mais 

respeitadas tipografias do Rio de Janeiro. [...] O Teatro São Pedro de 

Alcântara [...] foi preparado com pompa [...]. Mas,  todas as honras e 

aplausos recaíram sobre Elias Alves Lobo, o autor da música e sobre Carlos 

Gomes, o regente [...] poucos lembraram de que o texto e a idéia original do 

espetáculo eram de José de Alencar. (LIRA NETO, 2006 p. 201)  

 

A ópera foi inicialmente escrita com um único ato. Para a grande apresentação de 

1860 ela foi dividida em dois atos, após as correções de Paula Brito e do próprio 

compositor, que iniciou uma nota em agradecimento para José de Alencar.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Alencar, J. e Lobo, E.A. A noite de São João. Rio de Janeiro, 1860 

 

O Libreto de A Noite de São João possui um enredo simples: a história de dois 

primos que se apaixonam, mas que, além dos laços de sangue que talvez os impeçam de 

ficarem juntos, existe a questão religiosa, pois a jovem é prometida para ser freira e o 

Figura 8. Dedicatória de Elias Alvares Lobo a José de Alencar 



73 
 

 
 

rapaz deve ir lutar na guerra. O enredo se passa no Rio de Janeiro, no bairro do 

Botafogo, no ano de 1805. Vamos aos personagens:  

 

Tabela 1. Personagens de A noite de S. João. 

ANDRÉ  Tabelião do Rio de Janeiro, 59 anos.  

CARLOS  Sobrinho de André, 19 anos.  

IGNEZ Filha de André, 16 anos.  

JOANNA Velha cigana, 50 anos.  

Coro de rapazes, de moças e de famílias que vão á festa de S. João em Botafogo.  

Alencar, J. e Lobo, E.A. A noite de São João. Rio de Janeiro, 1860 

 

A primeira cena ocorre na paisagem bucólica, Alencar descreve como “Uma rua 

campestre formada de cercas de espinheiros.” (p.15) Entra o coro, em plena noite de 

São João, a lançar foguetes. O coro de rapazes e moças falam em partes separadas e em 

uníssono, cânticos de São João e a preparação para a Cena dois, onde o casal, Carlos e 

Ignez, é introduzido ao público. 

A cena dois é uma ária de Ignez, ela observa de longe o coro saindo, entra em cena 

e comenta sobre sua própria sorte. As grafias das palavras estão respeitando o original 

do libreto de 1857 antes da correção feita por Paula Brito. 

 

Como alegres vão  

Brincar e dançar!  

E eu só a rezar  

A minha oração.  

 

Meu bom S. João,  

Tu que estais no céo,  

Livrai-me do véo  

E da profissão.  

  

Meu pai quer-me freira,  

Freira não serei; Minha alma já dei  

Em qu'elle não queira.  



74 
 

 
 

  

Eu te amo, meu Deus!  

Da vida os momentos,  

Os meus pensamentos, Bem sabes, são teus !  

Mas o coração, ,  

Esse me fugiu,  

De mim sè partiu ;  

Já não è meu; não!  

  

Nesta ária, nota-se o desgosto de Ignez em negar seu amor para cumprir os desejos 

do pai em vê-la freira. Nessa atmosfera quase angelical, inicia-se a cena três, quando 

Carlos aparece e vê a prima fazendo suas súplicas; ele a observa com carinho e pensa 

que ela ora em favor da sua vida e sacerdócio, sem saber que ela também o ama. 

Quando Inez percebe a presença do primo, pergunta por que o mesmo não está na festa 

de São João, ele lhe explica que não sente mais prazer na festividade e que em breve 

será soldado e poderá morrer pela pátria, e pede a prima que reze por ele no convento, a 

prima enrijece com esta possiblidade e começa  um dueto que mostra o despeito dos 

dois, que se implicam sem perceberem que o amor é correspondido.  

  

CARLOS  

  

Corro ao campo da victoria,  

Vou a pátria defender;  

O soldado que ama a gloria, Deve por ella morrer.  

  

IGNEZ.  

  

Corro ao claustro, á solidão  

Minha alma a Deus offerecer; Quem ama a religião Deve a ella pertencer.  

  

CARLOS E IGNEZ.  

  

Adeus, Rio de Janeiro, Adeus, campo onde nasci. Meu bello tamarinheiro, Vou viver 

longe de ti.  



75 
 

 
 

  

Adeus, meus alegres dias,  

Adeus, flôres que plantei,  

Águas, céos, que me.sorrias, Adeus, tudo quanto amei!  

CARLOS.  

  

Adeus,  

Ohl amores meus,  

Que vou combater  

Pelo rei, por Deus Vencer ou morrer.  

  

IGNEZ  

  

Adeus,  

Que vou pertencer Ao senhor meu Deus, Por elle viver.  

  

  

Na próxima cena é inserido o André, pai de Ignez, que volta das festividades de São 

João. Há humor nesta parte, ligado à bebedeira do homem, que, farto das festas, divide 

um cantable com o coro: “Oh! que comilão Oh I forte glotão!”. Nota-se no início do 

libreto a intenção de José de Alencar de escrever uma ópera cômica, a comicidade 

ocorrerá no fato de que todos os personagens escondem seus sentimentos, agem de uma 

forma, mas no coração querem outros rumos, não apenas os jovens amantes, mas o 

próprio André. Ao enviar a filha para o convento e o sobrinho para os campos de 

batalha, ele ficará sozinho, e este não é de fato o seu desejo. Os duetos na terceira cena 

serão alternados com trios, José de Alencar não dá indicações no libreto qual seria a 

divisão de vozes para cada papel, o habitual é que o barítono fique com o pai da 

mocinha, e o herói seja um tenor, a mocinha sempre fica com uma soprano. Essa 

terceira cena torna-se a mais confusa, visto que é quando todos cantam
14

 ao mesmo 

tempo, falam ao mesmo tempo  e onde tentam colocar a comicidade da ópera. Note que 

                                                           
14

 Esta parte da apresentação não pode ser definida como um coro, pois apesar de cantarem ao mesmo 

tempo, essa canção não é uníssona. Cada personagem canta a sua parte separadamente e dificulta a 

compreensão do expectador. A beleza está na dissonância, que irá harmonizar com a problemática 

pretendida no libreto. 



76 
 

 
 

nas falas há a indicação da ação a ser tomada pelo cantor/ator. Provas de que o libreto, 

realmente funciona como um roteiro para a ópera.  

  

 

ANDRÉ. 

(Interrompendo-os) 

 

Com a breca! 

Forte sócca! 

Pelo grande Santo André,  

Meu divino padroeiro,  

Entendão-sè, por quem é;  

FalL' um de vocês primeiro. 

Um me puxa daqui, 

Outro puxa dalli; 

Um me grita de cá, Outro escute de lá! 

  

CARLOS                       IGNEZ.  

 

Oh I Meu tio! Meu pai! 

Desejo partir  

 Quero te pedir 

Por Deus, escutai! Por Deus, escutai! 

Ao amanhecer  

Soldado vou ser  

 Já neste momento. 

 Me mande ao convento. 

Oh! Meu tio Meu pai! 

Eu vou combater  

 Freira quero ser, 

Por Deus, escutai! Por Deus, escutai! 

 

A quinta cena tem a introdução da Cigana Joana, que aparece maltrapilha em cena e 

é acolhida por Ignez, que se oferece para que ela passe a noite em casa. Ao mesmo 



77 
 

 
 

tempo, em outra parte da cena, André e Carlos, cada um em uma janela, cantam suas 

árias, num monólogo sobre o futuro de suas vidas, Carlos lamenta não ficar mais 

próximo a sua amada, enquanto André pensa num jeito de fazer suas duas crianças 

desistirem da ideia de serem soldado e freira. Esta cena também torna-se cômica. Carlos 

se esconde e André teme que os barulhos que ele ouviu sejam de outro mundo, acaba 

conjurando todos os santos. A cena é levemente inspirada na passagem de Hamlet com 

os fantasmas.  

  

ANDRÉ.  

(Tomando coragem.)  

  

Se 'és uma alma d'outro mundo  

Qu'andas por aqui penando; Pela cruz benta te mando Que voltes já ao profundo.  

  

CARLOS.  

 Oh! que idea! Vou m'esçapar!  

Es da gula peccador...  

Morrerás como um tambor...  

Mas hoje podes passar.  

  

ANDRÉ.  

 Senhora do Livramento,  

Livre-me desta desgraça I  

  

CARLOS.  

Vamos! Obedecei passa! feto já, neste momento!  

  

ANDRÉ;  

 Lá vou I '  

(Saeh correndo.)  

  

Na cena seis, Ignez e Joana conversam, enquanto Carlos as ouve escondido um 

pouco à parte da cena, Ignez tema curiosidade de saber como eram os namoros no 

tempo da mocidade de Joanna, que lhe conta uma história de um pedaço de alecrim 



78 
 

 
 

bafejado por um anjo do céu, que concede um desejo. Carlos acha o interesse da prima 

muito suspeito para quem quer ser freira e presta bastante atenção à história de Joanna, 

Ignez e Carlos, vão atrás do ramo de Alecrim, enquanto Joanna parte da cena. Os dois 

encontram os ramos e sem darem conta da presença um do outro no grande jardim, 

ficam a espreita do anjinho que irá conceder-lhes os desejos. Acabam por tocar-se e 

beijar-se no escuro e descobrem os reais sentimentos um do outro. Na cena onze, os 

dois são surpreendidos por André, que fica extasiado com a cena que acaba de ver.   

 

Scena XI.  

OS MESMOS, ANDRÉ.  

  

ANDRÉ.  

  

Chegando-se.  

Olé! 's(á bonita !  

Ande lá! Repita!....  

IGNEZ.  

(Assustada.) Ah! Meu pai-..  

  

CARLOS.  

(Assustado.) Meu tio!  

  

IGNEZ.  

(Tremula, aparte)  

  

Meu Deus!  

  

CARLOS.  

(Confuso, á parte).  

Estou frio!  

  

ANDRÉ.  

  

Quem viu um soldado Assim namorado ? . .. Quem viu uma freira Tão namoradeira?...  



79 
 

 
 

  

CARLOS.  

Ah! Meu tio ! perdão!  

Dava á pátria a vida,  

Mas o coração E' de Ignez.querida.  

  

IGNEZ.  

  

Ah meu pai! .  perdão! Sua filha querida  

Deu-lhe o coração, Deu-lhe .mais que a vida.  

  

CARLOS.  

  

Era só por ella ,  

Que eu queria morrer; Sem a minha estrella Não podia viver.  

  

IGNEZ  

  

Era só por elle  

Que eu queria, o véo;  

Se não fosse delle,  

Seria só do céo.  

  

ANDRE  

  

Bem diz Frei João Que é espertalhão: « Menina que reza  

A todo o momento;  

Qu'anda sempre lesa,  

Que pensa em convento; Não sabe o que quer A sonsa mulher?  

Quer só casamento.»  

Bem diz Frei João  

Que é espertalhão;  

« Rapaz que só trata  

De ser militar; Que só tem bravata, È vive a brigar; .  



80 
 

 
 

Não sabe o que quer ?  

Quer achar mulher  

Para se casar.»  

  

A cena final conta com o perdão de André para o sobrinho e a filha e o coro de São 

João ao fundo. Um alívio para todas as partes. A ópera Noite de São João ficou mais 

reconhecida por uma opereta, o próprio libreto é bastante insipiente, o que impede um 

aprofundamento em termos muito polêmicos, o que importa é que caiu no gosto 

popular, e supriu a sede de ópera no Romantismo.  

Os traços de um enredo romântico que podemos destacar é a pureza, a castidade, o 

amor pela pátria e pela mulher. O amor não correspondido. A glutonaria de André traz 

ares de comicidade a opereta, os versos pouco caprichados de José de Alencar foram um 

impulso também para a carreira do jovem músico Carlos Gomes, que foi o grande 

maestro da noite. Nota-se que Alencar não possui outras aventuras como essas, mas esta 

foi suficiente para abrir a discussão e inserir esta prática de libretos em língua 

portuguesa. Na ópera lírica nacional que encerrou seu funcionamento em 1864, ainda 

houve outras duas músicas do compositor Carlos Gomes, Uma noite no Castelo e 

Joanna de Flandres. Carlos Gomes passará a ser um personagem de grande importância 

para o cenário operístico mundial e colocará o Brasil no topo das discussões lírico 

musicais, tornando-se o menino dos olhos do imperador.  

A noite de São João (1860) primeira ópera nacional, com libreto de José de 

Alencar e música de Elias Alvares Lobo, abordando assunto regional; Moema 

e Paraguaçu (1861), com libreto de F.B. Abreu e música do Italiano 

Sangiorgi; A noite no castelo (1861), com libreto de A.J.F. dos Reis e música 

de Carlos Gomes, em sua primeira apresentação operística, muito bem 

recebida pelo público e pela crítica; Joana de Flandres (1863), com libreto 

de Salvador de Mendonça e música de Carlos Gomes, alcançando novo 

sucesso, apesar da reação de grupos hostis certamente afeitos a ópera italiana 

(...) (FONSECA, 1996 p.46)  
  

 A primeira ópera do Brasil, A Noite de São João, ficará apagada por muito tempo 

na historiografia nacional, devido a sua pouca expressividade musical. A verdadeira 

grande ópera brasileira será também fruto da imaginação do romancista José de 

Alencar, entretanto virá com uma roupagem um tanto mais selvagem, segundo a ótica 

do maestro Carlos Gomes, causando um grande impacto partindo do berço da ópera: A 

Itália. Conheçamos, portanto, o criador,  a adaptação operística e o libreto de Il Guarany. 

 

 



81 
 

 
 

5 CARLOS GOMES: O SELVAGEM POR TRÁS DA BATUTA. 

 

Figura 9. Maestro Carlos Gomes (acima) e Cartazes de Il Guarany (abaixo) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Domínio público) 



82 
 

 
 

5.1 DO ROMANCE À ÓPERA: O GUARANI, DE JOSÉ DE ALENCAR, NA 

TRADUÇÃO IL GUARANY, DE ANTONIO SCALVINI PARA A ÓPERA DE 

CARLOS GOMES  

  

5.1.1 Il Guarany de Carlos Gomes  

  

Enquanto o índio falava, um assomo de orgulho selvagem da força e 

da coragem lhe brilhava nos olhos negros e dava certa nobreza ao seu gesto. 

Embora ignorante, filho das florestas, era um rei; tinha a realeza da força.  
O Guarani, José de Alencar  

  

Questo Selvaggio elegante e capriccioso, che talvolta se appiata da 

sciacallo dentro i cespugli dele camelie e dele ortensie, è uno dei più onesti e 

generosi caratteri chío abbia mai conosciuti. Non abbiate paura! 

Accostatevi! Stringetesli la mano com fidúcia ed affetto! Quella che egli vi 

stende com dignitosa fierenzza è la mano di um gentiluomo: e il cuore che 

accompagna la stretta rigorosa è um cuore exuberante di tenerezza e di 

sentimento gentile.   
    Antonio Ghislanzoni, em Giampiero Tintore, Gomes a Milano 

  

O processo de adaptação do romance O Guarani de José de Alencar para o libreto 

da ópera Il Guarany assinada por Carlos Gomes e Antônio Scalvini, envolve a troca de 

linguagens (romance-teatro) e a miscigenação de culturas. Isto é, mudar um romance 

feito para o público brasileiro, transformando em uma encenação para o público 

europeu.  

 
A adaptação de uma cultura pra outra não é algo novo: afinal de contas, os 

romanos adaptaram o teatro grego. Mas a chamada “globalização cultural” 

tem aumentado a atenção dada a tais trânsitos nos últimos anos. Muitas vezes 

isso inclui uma mudança de linguagem; quase sempre, há uma troca de lugar 

e de momento histórico. (HUTCHEON, 2013 p. 196)  

  

 Entre 1857, ano da publicação de Alencar, para 1870, ano da estreia da ópera de 

Gomes, a história do Guarani já havia percorrido meio mundo, como uma amostra do 

que seria a vida dos “selvagens do Brasil”. A linguagem dava conta do pensamento 

romântico alencariano, cuja visão humanista visava colocar o índio como verdadeiro 

herói da ação. Ao sofrer a adaptação o libreto, teria que dar conta de causar nos 

espectadores sensações que o fizessem se identificar com a história contada no palco. 

Numa equação de perdas e ganhos, ou como Linda Hutcheon (2013) mencionou, 

transculturações e troca de linguagens. O libreto foi escrito para o público italiano, em  



83 
 

 
 

italiano e desenvolvido segundo os moldes da ópera romântica dentro da Itália. A 

selvageria de Gomes ficou na rebeldia de musicar um romance brasileiro, cujo 

protagonista é um índio, também se encontra no prelúdio do Guarany, identificado em 

qualquer parte do mundo até os dias de hoje. Mas o libreto sem a música é como um 

selvagem comportado, como um roteiro inanimado, que precisa da vivacidade da 

música para brilhar.  O primeiro libreto de IL Guarany, foi escrito e editado pela Casa 

Lucca, uma das maiores gráficas italianas do século XIX. Os Lucca costumavam 

“adotar” os compositores. Não foi diferente com Gomes, por alguns anos ele viveu ao 

sustento da editora, acumulando composições que não se concretizavam. Com a falência 

da editora, ele ficou aos cuidados da Casa Ricordi, que sobrevive até os dias de hoje, 

como umas das principais gráficas de livros musicais, publicações de partituras e 

libretos por toda Itália além de filiais em vários outros países, inclusive no Brasil.  

No romance O Selvagem da Ópera Rubem Fonseca ficcionaliza como foi essa 

relação entre Carlos Gomes e seus editores, como a cobrança ao compositor influenciou 

na agilidade e na qualidade de suas obras. 

 Nesse trabalho, o que nos atém é a análise do libreto de IL Guarany. Durante a 

visita ao Conservatório de Giuseppe Verdi em Milão, em Janeiro de 2013, buscamos a 

primeira versão do libreto datada de 1870, não pudemos reproduzir completamente 

devido à raridade do documento, autorizada apenas a algumas imagens. Buscamos a 

versão impressa  na casa  Ricordi, mas a editora parou de publicar este libreto desde o 

ano 2000. Para a análise, utilizamos uma versão do libreto disponível no Teatro Ala 

Scalla, que é o mesmo teatro que a ópera foi inaugurada em 1870 e que periodicamente 

ainda recebe a ópera Il Guarany com a performance de diversas companhias.   

Il Guarany é uma ópera ballo
15

, encenada em quatro atos, com nove personagens 

principais e um coro que se divide em coro dos aventureiros de várias nacionalidades; 

coro de homens e mulheres portugueses moradores da colônia brasileira; e o coro dos 

índios Aimorés. O ballet fica por conta dos homens e mulheres da tribo dos Aimorés. A 

cena se passa no Brasil no período de 1560. Para adaptar a obra, houve a perda de 

muitos personagens importantes no romance, como D. Isabel, D. Lauriana e Dom 

Diogo, em virtude disso, muito do enredo se modifica e alguns das personagens que 

sobrevivem assumem outras funções no enredo e acabam por dar voz as outras que se 

calaram.   

                                                           
15

 Ópera Ballo é a ópera encenada com ballet.  



84 
 

 
 

A ópera Il Guarany é considerada uma ópera curta: possui em torno de duas horas 

de duração, os quatro atos da ópera correspondem respectivamente a cada parte, na qual 

é dividido o romance de Alencar, evidente que sem a riqueza de detalhes e algumas 

mudanças no enredo, mas que não comprometem a mensagem de Alencar, mesmo 

através de outro veículo de apresentação.  

A ópera é apresentada toda em italiano, os atores possuíam uma caracterização 

padrão, mesmo que as características físicas não correspondessem as descrições de 

Alencar. O libreto de Scalvini não dá conta desses detalhes, mas registros no Ala Scalla 

de Milão e do Conservatório mostram como foram as primeiras apresentações. Nas 

reproduções abaixo, esses cenários monumentais nos quais a ópera era encenada, pouco 

se parecem com a descrição de certa forma bucólica que José de Alencar fazia em seu 

romance.    

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Domínio público) 

Figura 10. Cenários da Casa de D. Antonio de Mariz e do Aposento de Ceci. Da ópera Il 

Guarany de Carlos Gomes, apresentada no Teatro Alla Scala de Milão em 1870. 



85 
 

 
 

Na ópera, a soprano tem um papel muito importante na encenação e desenrolar dos 

acontecimentos, por ser esta a voz de maior destaque e de timbre mais forte, 

independentemente do tipo de ópera, cômica ou trágica. Esse detalhe musical traz uma 

grande diferença da ópera para o romance, pois Ceci dentro do romance é totalmente 

passiva as ações do Peri, não tem muita ação até a última cena. Peri que se move em 

torno dela, já na ópera Cecília aparece com muita frequência, dando ritmo a sequência 

de cena, Cecília participa de momentos principais que no romance eram movidos por 

Peri.   

 

Tabela 2. Lista de personagens de Il Guarany e distribuição de vozes. 

Personagem   Voz  

Dom Antônio de Mariz, fidalgo Português  Baixo  

Cecília
16

, filha de Dom Antônio  Soprano  

Pery
17

, chefe da tribo de Guarany  Tenor  

Dom Álvaro, Aventureiro Português  Tenor  

Gonzalez
18 

, aventureiro espanhol  Barítono  

Ruy Bento
19

, aventureiro espanhol  Tenor  

Alonso
20

, aventureiro espanhol  Baixo  

O Cacique, chefe da tribo dos Aimorés  Baixo  

Pedro
21

, homem das armas de Dom Antônio  Baixo  

  

Os outros papéis vocais também estão distribuídos obedecendo as tradições 

operísticas da época, era bastante comum o pai da mocinha ser representado por um 

baixo. Como também o protagonista – herói da história ser um Tenor, pela abrangência 

vocal necessária as árias. Os vilões, são em sua maioria, baixos ou barítonos para fazer 

um contraste harmônico com o herói. Colocam Ruy Bento como tenor, por uma questão 

                                                           
16

 A autora utilizará a grafia Cecília para a personagem da ópera e Ceci para a personagem do romance.  
17

A autora utilizará a grafia Pery para o personagem da ópera e Peri para o personagem do romance.  
18

 O aventureiro espanhol Gonzales na ópera é o correspondente ao vilão do romance Loredano, o Frade 

Italiano que forjou a morte para tornar-se aventureiro, por questões religiosas e culturais, Gomes e 

Scalvini preferiram mudar o nome a nacionalidade do grande vilão da história. 
19

 Ruy Bento na ópera corresponde ao personagem Ruy Soeiro no romance. 
20

 O Aventureiro Alonso da ópera é o correspondente ao aventureiro Bento Simões do romance. 
21

 O homem das armas Pedro dentro da ópera corresponde ao personagem Aires Gomes dentro do 

romance. 



86 
 

 
 

como contraponto para o cânone das vozes. Álvaro também é tenor, por ser um herói 

que terá muitos duetos com o vilão principal, Gonzales (baixo) e também com o pai de 

Cecília.  

 

Figura 11. Figurinos originais de Peri e Ceci para a Ópera de Carlos Gomes. 

 

(Domínio público) 

 

Ceci era uma moça do campo, criada nas matas do Rio de Janeiro. Note que o 

figurino de Cecília muito se assemelha às senhoras europeias, os cabelos presos da 

Cecília, pouco tem a ver com a liberdade vivida pelos campos, as corridas e as 

brincadeiras que a jovem Ceci tinha no Paquequer descritas no romance. Parecem duas 

personagens opostas, mas ambas com a mesma função dentro de cada representação 

artística a qual participam.  

O Pery da figura, desenhado inclusive com traços europeus, pouco se assemelha à 

robustez pretendida por Alencar ao descrever seu personagem. Nota-se também a 

quantidade de roupas, penas, alegorias que significavam a ideia geral que se tinha do 

selvagem brasileiro. Este Pery também se apresenta calçado, diferente do 

desprendimento do Peri alencariano. Com a adaptação para a ópera a semelhança física 

dos personagens não é muito importante. Para a ópera, o mais importante é que as 

personagens representem e cantem bem. Apesar do sucesso que o romance de Alencar 



87 
 

 
 

fez inclusive na Europa, nem todo o público de Carlos Gomes conhecia esses detalhes 

sobre o romance o que não prejudicou em absolutamente nada o sucesso e a aceitação.  

Um dos mais conhecidos intérpretes de Pery, o tenor dramático Plácido Domingo, 

não tem nada em comum com as características indígenas.  

A pesquisadora Olga Freitas (2009) em sua tese Discussões sobre a brasilidade de 

Carlos Gomes apresenta uma tabela com a distribuição dos eventos no libreto de Il 

Guarany, através do qual podemos ter uma noção e traçar um paralelo com o romance 

de Alencar. Segue:  

  

Tabela 3.Enredo da Ópera Il Guarany. 

EVENTOS-CHAVE NO ENREDO DA ÓPERA  

  

  

Primeiro 

ato  

· Estabelecimento do caráter maligno de Gonzalez;  

· Estabelecimento do caráter heróico de Pery;  

· Estabelecimento de D. Antonio como figura de autoridade;  

· Tableaux vivant
22

: a Ave Maria dos portugueses;  

· Estabelecimento de Pery e Cecília como par amoroso;  

  

Segundo 

ato  

· Confronto entre Pery e Gonzalez;  

· Confronto entre Gonzalez e Cecília – tentativa de rapto impedida 

pela flecha de Pery (coup de théâtre);  

· Revelação da traição de Gonzalez;  

  

  

Terceiro 

ato  

· Tableaux vivants: coro dos aimorés (Aspra, crudel,  

terribile), prece pagã (O dio degli aimorè)   

· Balé e ação mímica exótica em quatro movimentos;  

· Confronto entre o cacique, Peri e Cecília;  

· Peri e Cecília são salvos;  

  

Quarto 

ato  

· Conjura dos aventureiros;  

· D. Antonio confia Cecília a Peri;  

· Desfecho: D. Antonio se sacrifica, explodindo seu castelo  

para matar os traidores;   

-Peri e Cecília sobrevivem.  

 

                                                           
22

 Tableaux Vivant é uma expressão derivada do francês de uma prática, iniciada como advento da 

fotografia, na qual  figurantes posavam trajados como se fossem uma pintura. Foi popularizada no século 

XIX 



88 
 

 
 

 O prelúdio de Il Guarany é sem dúvida a parte mais conhecida de toda ópera, 

sendo tocado em várias partes do mundo. Particularmente no Brasil é tocado todos os 

dias no programa de rádio A voz do Brasil, estando, portanto, guardada na memória dos 

brasileiros, mesmo daqueles que sequer ouviram um dia falar do maestro Carlos Gomes.  

O rufar dos tambores, o violino e os instrumentos de sopro dão uma sonoridade 

inconfundível, sugerem a entrada num ambiente completamente selvagem, as batidas 

dos pratos, nos compassos corretos, simulam passos, a abertura de um novo mundo que 

está se oferecendo a ser explorado. Gomes se preocupa com a riqueza de detalhes e 

deixa o público sem ar a cada segundo.  

Muito já foi afirmado sobre o “estilo brasileiro” de Il Guarany, prováveis 

influências da modinha imperial, ou de supostos “acentos indígenas”. Estas afirmações 

não têm fundamento musical. A ópera que garantiu o primeiro sucesso de Carlos Gomes 

na Itália é uma ópera – balé exótica ao gosto do período, que ecoa o estilo verdiano – 

como a maioria das óperas italianas do momento – e é um verdadeiro melodrama 

italiano de transição. Ao escrever a música para a sua “ópera de tema nacional”, Carlos 

Gomes recorreu a convenções seculares que caracterizam a ópera italiana enquanto 

gênero musical. Além destas convenções, o compositor mostrou-se a par de importantes 

questões musicais de sua época, notadamente a utilização de reminiscências temáticas e 

a tendência à dinamização do discurso dramático. (FREITAS, 2011 p. 95)  

Não houve pateadas na estreia em 19 de Março de 1870. O que houve foi o 

nascimento de um grande maestro e a fatídica (e pouco tardia) imersão do Brasil no 

cenário da ópera mundial. Com uma roupagem italiana, Gomes utilizou a temática do 

Selvagem para vestir o índio e se promover como compositor italiano, a temática do 

índio funcionou simultaneamente como um diferencial e uma desculpa para se inserir 

naquele meio. Para Silviano Santiago (2013), o latino americano já possuía uma posição 

inferior no campo cultural em relação ao restante do mundo, em especial a Europa. Não 

uma posição inferior em relação a desprestígio, mas pelo fato de toda sua cultura, 

costumes e manifestações artísticas virem terceirizadas de seus países colonizadores.  A 

América transforma-se em cópia, simulacro que se quer mais e mais semelhante ao 

original, quando sua originalidade não se encontra na cópia do modelo original, mas em 

sua origem, apagada completamente pelos seus conquistadores. (SANTIAGO, 2013)  

O Brasil, em particular, sofre com a cultura de abrigar tudo que era expelido por 

Portugal, que por sua vez era um dos últimos países a ficar por dentro das novidades. O 

brasileiro estaria sempre no impasse entre tentar chegar o mais próximo possível da 



89 
 

 
 

cultura europeizada, o que nunca conseguia ou tentar mostrar uma cultura própria, que 

ele não sabia que possuía. Paul Válery afirma “O leão é feito de carneiro assimilado” 

logo, somos meros repetidores inconscientes de tudo que lemos, vemos e ouvimos ao 

longo da vida.  

Carlos Gomes é o fruto desse entrelugar Itália-Brasil, o entrelugar tradição-

inovação. Entre ser o selvagem, ou agir como o selvagem que esperavam para ele. 

Gomes escolheu o caminho próprio, escapando pela tangente, um caminho que muitos 

não imaginavam. Escolheu sobreviver e alcançou a glória.  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Imagem autorizada pelo conservatório de  

Milão (2013). 

 

 

 

 

 

 

           

Figura 12. Partituras de Il Guarany, 

originais escritas a punho pelo Maestro 

Carlos Gomes.  

Figura 13. Capa da primeira partitura 

para piano forte, com as marcações 

vocais de Il Guarany, ainda pela Casa 

Lucca.  



90 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Imagens autorizadas pelo conservatório de Milão (2013). 

Nos anexos é possível ver todas essas imagem em formato ampliado. 

 

Figura 15. Edições originais do libreto de Il Guarany pela Casa Lucca. À esquerda, 2ª edição de 

1871, à direita 1ª edição de 1870. Imagens do acervo autorizadas pelo Conservatório de Milão 

(2013) 

Figura 14. Edições originais do libreto de Il Guarany pela Casa Lucca. Imagens do acervo 

autorizadas pelo Conservatório de Milão (2013) 



91 
 

 
 

5.2. DA ÓPERA AO ROMANCE, RUMO AO CINEMA: O SELVAGEM DA 

ÓPERA, NA PERSPECTIVA DA SÉTIMA ARTE, POR RUBEM FONSECA  

 

Isto é um filme, ou melhor, o texto de um filme que tem como pano de fundo 

a ópera, como principal personagem um músico, que depois de amado e 

glorificado foi esquecido e abandonado, um filme que pergunta se uma 

pessoa pode vir a ser aquilo que ela não é, um filme que fala da coragem de 

fazer e do medo de errar.  

Rubem Fonseca, O Selvagem da Ópera  

  

Esta dissertação foi inicialmente inspirada pela leitura do romance O Selvagem da 

Ópera, de Rubem Fonseca, de 1994, onde descobri um magnífico panorama do mundo 

operístico do final do século XIX, e me comovi com as vicissitudes da história de 

Antônio Carlos Gomes; cuja vida, como nas grandes óperas, tocou os extremos do 

êxtase e da tragédia. Pensei em levar adiante um projeto de análise apenas desse 

romance que, no decorrer do Mestrado, foi-se modificando e transformou-se numa 

pesquisa histórica e literária sobre o Romantismo, o indianismo e a construção da 

identidade nacional.   

Entretanto, não poderia deixar de incluir, à guisa de uma conclusão “prospectiva”, 

algumas palavras sobre o livro que me despertou para o tratamento deste tema, até 

porque ele nos propõe questionamentos intrigantes e de grande interesse aos estudos 

literários: a possibilidade de usar o libreto de uma ópera como roteiro para um filme, ou 

de rediscutir a natureza dos libretos e dos roteiros, que não gozam de reconhecimento 

literário como o texto dramático, que é independente da peça; a narrativa como um 

eterno devir, o que provoca uma discussão sobre a fusão entre os gêneros (biografia, 

ficção, roteiro), e sobre as virtualidades dialógicas dos gêneros limítrofes, ou 

“mestiços”, como a ópera e o cinema; o problema da construção da legitimidade do 

intelectual e da cultura brasileira em solo nativo e no estrangeiro; a riqueza das 

narrativas especulares e metaficcionais na Pós-modernidade, e as possíveis relações a 

serem traçadas entre a ópera, os musicais e o cinema, por exemplo; além da questão 

mais geral, que perpassa todas as outras, sobre os limites da Civilização e Barbárie. 

Com o objetivo de registrar, brevemente, algumas dessas contribuições, acrescentei este 

capítulo à minha dissertação, pensando, talvez, em refletir sobre um possível 

desdobramento futuro desta pesquisa.   

  

 



92 
 

 
 

5.2.1 Vida e obra de Rubem Fonseca  

  

José Rubem Fonseca nasceu em Juiz de Fora, Minas Gerais, em 1925. Escritor, 

roteirista e cineasta, é considerado um dos maiores ficcionistas brasileiros da atualidade. 

Na década de 1950, estudou Direito e tornou-se comissário de polícia, profissão que 

influenciou o seu temperamento, e que volta e meia se reflete nas suas carreiras 

posteriores, o jornalismo e a literatura, marcados por um estilo cru, direto, hiperrealista, 

e pela abordagem de aspectos problemáticos e chocantes da vida urbana moderna, 

através de uma franqueza muitas vezes chocante, que grandes concessões faz aos 

motivos da sordidez e da abjeção da alma humana.  

O gênero do romance policial surgiu como consequência inevitável de sua 

formação e ocupação; entretanto, Boileau e Narcejac (1991) ressaltam a sofisticação que 

as suas narrativas alcançam, mesmo quando se debruçam sobre temas sórdidos, sem 

qualquer distanciamento. Na linha do “Romance Negro” norteamericano – título de uma 

de suas obras – que arrancou o policial do patamar intelectual e racionalista inaugurado 

por Edgar Allan Poe, com o detetive Dupin; continuado por Arthur Conan Doyle, com 

Sherlock Holmes; e mais modernamente, por Agatha Christie, com Hercule Poirot; 

lançando-o nos submundos onde interessa mais a exibição gratuita do crime em detalhes 

sangrentos do que a investigação e a punição dos culpados –, as histórias de Fonseca 

vêm carregadas de um viés sociológico que resgata seus enredos da mais absoluta 

sordidez, transformando-os em reflexões ácidas e contundentes, não isentas de ironia e 

sarcasmo, sobre a vida dos brasileiros nas grandes cidades.  

Ao contrário dos detetives tradicionais do gênero que se popularizou como um dos 

mais fomentados da modernidade, os personagens de Fonseca não possuem nenhuma 

elegância de propósitos, nenhuma moral, nem tampouco ambições intelectuais. Não são 

“máquinas de solucionar casos” a serviço do bom funcionamento de um sistema bem 

azeitado, como a dupla Holmes-Watson; mas figuras macunaímicas, irreverentes, 

imprevisíveis, destituídas de culpa. O sentido ético de suas ações se perde  quando suas 

vidas decorrem em ambientes sem direitos e deveres atendidos, imersas no caldo da 

desigualdade social, da fome, da ignorância e da falta absoluta de perspectivas. Seus 

personagens, ricos e pobres, parecem extraídos diretamente das páginas policiais dos 

jornais: são seres miseráveis, material e/ou espiritualmente, violentos, sensuais, 

rasteiros, medíocres, ambiciosos, capazes de explorar os mais impensáveis subterrâneos 



93 
 

 
 

da decadência. Fonseca atinge o receptor sem rodeios, tornando a franqueza uma marca 

registrada de grande parte dos seus projetos literários, atendendo ao propósito de sua 

obra, de abrir os olhos da sociedade brasileira para assuntos comumente negligenciados. 

É importante lembrar que Fonseca emplacou sua obra nos difíceis anos da ditadura 

militar no Brasil, sofrendo os efeitos da censura da década de 1970. Apesar disso, ele 

resistiu, fortaleceu seu estilo e continuou a escrever sem pudores. 

Observamos ao longo de sua obra um fio condutor comum: a linguagem seca e 

coloquial, a preferência por uma ambientação urbana sombria, afeita às ruas, aos guetos, 

aos becos, às esquinas, às favelas – cenários calculadamente projetados para o desfile de 

uma multidão de personagens baudelairianos reciclados pela realidade dos trópicos: 

velhinhas, mendigos, prostitutas, doentes, desempregados, desocupados, drogados, 

criminosos, perambulando todos em sua flânerie sem glamour pelas vielas da cidade 

caótica, perdidos em divagações ou simplesmente à cata do próximo enfrentamento com 

o acaso. Quem lê seus romances, poderá pensar em quão decadente é a realidade 

brasileira, em quão pouco progresso se verificou nestes séculos de formação, e em quão 

inúteis terão sido os sonhos românticos dos primeiros escritores e artistas brasileiros, 

pelo menos na visão negativista deste autor. 

A violência e a abjeção são as marcas de suas narrativas, repletas de vícios, sem 

vestígios de virtudes. Rubem Fonseca se consagrou no final dos anos 1960, numa época 

em que o público ansiava por romances urbanos, narrativas que retratassem de fato o 

cotidiano conflituoso das camadas sociais em choque nas cidades brasileiras. Tornou-se, 

assim, um embaixador das ruas, transpondo para a literatura o temor e a irracionalidade 

que só eram descritas nos noticiários. As personagens de Fonseca são verídicas, num 

sentido quase animalesco: respiram, têm fome e sede, atendem às funções fisiológicas, 

sentem desejos, amam, odeiam e matam. O instinto se sobrepõe aos pudores e as 

personagens ganham vida. 

Na década de 1970, ele retrata mais o subúrbio carioca, com o tema da 

criminalidade bastante evidente. Nos anos 1980, sua obra modifica-se, adquire um tom 

de sofisticação introspectiva, mas não abandona as raízes descritivas hiperrealistas. 

Alfredo Bosi afirma que Fonseca inaugura uma nova corrente literária com seus contos, 

chamada de “brutalista”. Porque é de maneira brutal que ele descreve suas personagens, 

e as situações muitas vezes absurdas propostas em seus enredos. O público não estava 

acostumado a tanta franqueza, nem àquela brutalidade fotográfica. Não estava 



94 
 

 
 

acostumado a reconhecer as mazelas sociais expostas a uma autópsia fria como a que 

ele realiza em seus textos. 

Em Diante da dor dos outros, Susan Sontag (2003) comenta como cenas de 

violência, tortura, dor e morte, cada vez mais passíveis de serem captadas, em tempo 

real, pelo desenvolvimento das tecnologias midiáticas, tornaram-se especialmente 

atraentes aos olhos do público moderno. É provável que Fonseca tenha percebido a 

sedução do efeito catártico presente na contemplação do sofrimento alheio muito antes 

do advento dessas tecnologias, trazendo para o centro de suas narrativas uma 

problematização direta dessa crescente voracidade voyeurista. 

Rubem Fonseca (2000) no conto “Duzentos e vinte cinco gramas”, a dissecação do 

corpo humano é descrita com uma banalidade assustadora. Como carne a ser fatiada, 

assim é aberto o corpo de Elza Wierck, estrangeira, vítima de um crime sexual no 

Brasil. Os sentimentos são colocados de lado, as relações interpessoais aparentemente 

não existem. O corpo é um simples objeto de análise, um material a ser aberto, virado 

ao avesso, estudado e depois fechado e encaminhado para a incineração. As pessoas não 

são mais pessoas, apenas objetos descartáveis, submetidos a um calculado e minucioso 

escrutínio, sujeitas ao olhar racionalista e avaliador de uma inteligência que as reduz a 

coisas, na condição mercadológica imposta pelo sistema capitalista, estudada por Walter 

Benjamin em suas análises sobre as representações sociais da Paris do século XIX, nos 

poemas visionários de As flores do mal, de Charles Baudelaire. 

É preciso invadir a privacidade alheia ao extremo, mesmo que o outro não tenha 

autorizado este exame, mesmo que o outro não tenha voz.  Para poder determinar o que 

ocasionou a morte de uma pessoa, realiza-se com ela uma prática muito mais violenta, 

muito mais brutal e ao mesmo tempo ainda mais frívola do que o próprio crime – e, ao 

contrário dele, moralmente acobertada pela justificativa “científica”. O corpo aberto e 

nu é, portanto, milimetricamente analisado, os órgãos são retirados, vistoriados e 

devolvidos à posição original, no estranho e macabro ritual burocrático da ciência.   

O autor trabalha com uma figura “estrangeira”, uma mulher que, apesar de ter sido 

namorada dos quatro homens convocados como testemunhas para assistir à sua 

autópsia,  nunca foi nada além de um corpo utilizado para os interesses de seus supostos 

companheiros. A desumanização da sociedade contemporânea, globalmente instaurada 

no planeta, parece ser o tema maior de Rubem Fonseca em seus contos mais recentes. 

Daí o título: “duzentos e vinte e cinco gramas” era simplesmente o peso de um dos 

órgãos submetidos à análise do médico legista: o coração da mulher. Tamanha frieza e 



95 
 

 
 

calculismo parecem pôr na mesa da dissecação, na verdade, o cadáver da própria  

literatura, assassinada pela falta de amor, pelo esvaziamento dos afetos, pelo 

embrutecimento dos espíritos, que cada vez mais se comprazem apenas com a exibição 

crua e sórdida das mazelas humanas. Uma literatura de máquinas de eficiência analítica 

a serviço de instâncias coisificadas e consumistas, tão substituíveis quanto as próprias 

coisas que consomem, com as quais se identificam.  

É curioso observar este salto na discussão literária sobre a construção da 

“identidade” de um povo, tão calcada, no Romantismo, sobre aspectos étnicos, raciais, 

culturais, emocionais, existenciais; e tão reduzida, hoje, a uma impossibilidade real. O 

que Fonseca parece sugerir é a existência de um nivelamento massificado no mundo 

contemporâneo, de uma sujeição das individualidades a uma “massa” uniforme no seio 

da qual todas as contradições parecem, perversamente, resolvidas: afinal, ninguém mais 

é “nativo”, ninguém mais é “estrangeiro”, ninguém mais é “índio”, ninguém mais é 

“civilizado”, ninguém mais é “homem”, ninguém mais é “mulher”. Somos todos apenas 

carne que consome, carne que apodrece, carne que renasce para consumir, num ciclo 

abominável e interminável que aniquila a validade de qualquer opinião, de qualquer 

pensamento; e na qual o sentimento não tem mais nenhum lugar. 

Em Vastas emoções e pensamentos imperfeitos (1988), outro romance de Fonseca, 

o protagonista é um diretor de cinema que testemunha um crime, ao mesmo tempo em 

que tenta escrever um roteiro de um filme de guerra. Com muita destreza, ele articula na 

narrativa questões diversas, como a exploração econômica das escolas de samba do Rio 

de Janeiro, que transforma a instituição do Carnaval – tradicionalmente o lugar/tempo 

da desconstrução crítica e criativa, pelo povo, da ordem instituída, como mostram os 

estudos de Mikhail Bakhtin (1991) – num intrincado negócio, com seus jogos de 

interesse político e financeiro. Recua a alegria e a espontaneidade, avança o 

oportunismo e o comércio. Recua o povo, avança o sistema. Da mesma maneira, 

Fonseca discute a hodierna promoção do nivelamento das diferenças sexuais, que 

elimina as oposições e os propósitos do sexo, incentivando o culto hedonista e a busca 

do prazer ilimitado como o fim último e absoluto das relações humanas, aproximadas, 

assim, das alegrias do consumo; e consegue enveredar, ainda, por considerações 

subliminares a respeito das prováveis motivações fascistas da globalização mundial, 

fazendo o seu narrador transitar na dividida Alemanha pouco antes da queda do Muro 

de Berlim, evento que constituiria um grande passo para o avanço do aniquilamento das 

contradições, rumo a uma suposta “paz mundial”. Cercando todos esses temas, o olhar 



96 
 

 
 

do cineasta impera sobre o do romancista, buscando dar sentido aos diversos núcleos 

temáticos convocados, a fim de elaborar o seu roteiro de um filme de “guerra”.  

A voraz antropofagia cinematográfica ameaça roubar às outras artes as suas 

identidades, por ser a forma de arte mais jovem, mais dialógica, mais multifacetada e 

talvez, por isso mesmo, a mais inclusiva. O cinema – como ousou sonhar, no período 

romântico, a ópera – aspira a uma totalidade, ao acolher em si representantes de todas 

as fontes a fim de realizar uma Imago Mundi. Acrescenta à totalidade almejada pela 

ópera o elemento inexistente nos séculos XVIII e XIX, inseparável da vida do homem 

contemporâneo: a tecnologia. À presencialidade, à naturalidade do calor humano e à 

efemeridade da execução da ópera, o cinema responde com a fantasmagoria, com a 

artificialidade da montagem e com a atemporalidade do filme. À gratuidade fruitiva e 

autônoma da ópera, o cinema responde com o lazer voltado para o lucro, inseparável do 

zeitgeist corporativo e pragmático de nossa época. Se a ópera podia aspirar ao posto de 

tradutora de uma imagem totalizadora do mundo romântico; apenas o cinema, no 

mundo pós-moderno, teria condições de aspirar a tal especularidade.  

  

5.2.2 O Selvagem da Ópera  

  

Talvez não tenha sido por acaso, portanto, a estranha incursão de Rubem Fonseca 

na obra intitulada O Selvagem da Ópera (1994) – biografia romanceada do Maestro 

Carlos Gomes –, em tudo diferente do seu estilo, que causou e causaria ainda maior 

surpresa se não fosse o fato de ter sido concebida, deliberadamente, como um roteiro 

cinematográfico. Quatro anos após lançar Agosto, romance em que mesclava história e 

ficção para narrar os acontecimentos do mês em que Getúlio Vargas se suicidou, Rubem 

Fonseca voltou a utilizar esses elementos, desta vez para contar a vida de Antônio 

Carlos Gomes, compositor brasileiro do século XIX, autor de óperas como O Guarani e 

Fosca. Rubem Fonseca descreve a partida de Carlos Gomes de Campinas para o Rio de 

Janeiro de D. Pedro II, e depois para a Itália, onde encontraria a glória e o fracasso. 

Vemos, por intermédio do seu relato, como se constroem e se destroem reputações 

na capital brasileira e no país da ópera, mas também como um jovem “selvagem”, vindo 

dos trópicos, pôde elevar sua mistura de brasilidade e música erudita à altura dos 

maiores nomes da época. O Selvagem da Ópera foi escrito como um estudo para a 

roteirização de um filme sobre Carlos Gomes, e nele, como escreveu Antonio Callado, 



97 
 

 
 

“estão vivos tanto o Brasil operístico do Segundo Reinado como a sonora Itália do 

período áureo de Verdi, Wagner (Lohengrin vaiado no Scala) e Giacomo Puccini”. 

Rubem Fonseca retrata o ambiente artístico do século XIX enquanto narra a história de 

sucesso e tragédia do principal compositor de óperas brasileiro. Dessa forma, consegue 

articular uma discussão sobre as frustradas ambições de um gênero artístico totalizador, 

hegemônico na Europa do século XIX, no seio mesmo do suporte de um gênero 

posterior, de ambições igualmente totalizadoras, que o sucede num devoramento canibal 

e cerimonial em finais do século XX no Brasil. Este suporte sem especificidade – que 

transita entre a biografia, a ficção, o retrato, a caricatura, a metalinguagem e o roteiro 

cinematográfico – concilia o elemento da homenagem e do reconhecimento ao passado, 

presente na opção por uma narrativa convencional próxima do documental, com a 

desconstrução formal do próprio gênero romanesco, que já não cabe em si mesmo e 

confessa a sua secreta aspiração: tornar-se filme. 

Essa aspiração é uma marca identitária na obra literária de Rubem Fonseca. O 

diálogo fílmico-literário se estende a outras produções, como A Grande Arte (1983), 

romance policial que ele, de fato, consegue levar para as telas do cinema, num filme de 

suspense dirigido por Walter Salles, em 1991. O filme narra a busca de Peter Mandrake, 

advogado com aspirações a detetive, pelo serial killer que assassinou sua amiga 

prostituta Gisela e estuprou sua namorada Marie. Para isso, ele se alia ao assassino 

profissional Hermes, perito na luta com facas, e se embrenha no submundo carioca e no 

deserto boliviano atrás dos seus antigos algozes. O longa metragem, com produção 

estadunidense, desvia-se um pouco do romance, apesar do próprio Fonseca ter-se 

responsabilizado pelo roteiro, o que fala da flexibilidade e habilidade do artista no 

trânsito entre diferentes linguagens. Já Buffo e Spalanzani (1986) também virou filme 

em 2001, com direção de Flavio R. Tambellini, e roteiro do próprio Fonseca.  

Outro fator de grande importância para se compreender o processo dialógico é o 

contexto que, para Bakhtin, não apenas enquadra o discurso representado, mas também 

“lapida os contornos do discurso de outrem; ele confunde e alia a aspiração interior da 

linguagem de outrem às suas definições exteriores objetivadas” (Bakhtin, 1988, p.156). 

Resta, portanto, ao escritor, criar e manipular o contexto para provocar reações 

dialógicas coerentes entre as personagens, pois, segundo o autor, é impossível separar 

os procedimentos de elaboração de um discurso dos procedimentos de seu 

enquadramento contextual. A partir destas teorias, Julia Kristeva (1980) cunha o termo 

“intertextualidade”, cujas características explicam o romance dialógico. Para ela, todo 



98 
 

 
 

texto, consciente ou inconscientemente, engloba outros textos. Há, em toda escritura, a 

leitura de uma outra escritura. Assim, entende-se por intertextualidade a existência de 

diversas outras vozes, isto é, textos, nas obras literárias. Esses fragmentos são 

absorvidos e, muitas vezes, transformadas pelo novo texto. 

No romance de Fonseca, o texto narrado em torno da biografia de Carlos Gomes é 

constantemente interrompido pelas especulações metalinguísticas do narrador, 

preocupado com problemas referentes à transposição da história para o cinema; e não 

exatamente com as questões literárias – que são, de fato, as mais prementes, uma vez 

que a obra se realiza como literatura, investindo na construção de um enredo bem 

trabalhado do ponto de vista estético, com cenários, personagens e ações temporalmente 

determinadas numa sequência cronológica. Esta linearidade e este cuidado com a 

criação de uma narrativa tradicional, típica do romance histórico, contestam a primeira 

impressão produzida pelo autor na abertura do livro, onde, no capítulo intitulado “A 

partitura rasgada”, ele faz questão de imprimir a sua marca característica, uma cena de 

romance policial – que comparece de maneira um tanto artificial e deslocada, 

funcionando como sua “assinatura” pessoal, talvez –, mas que não se repetirá no 

decorrer dos capítulos: 

  

Vultos aparecem na tela escura, pouco nítidos, mas logo percebe-se que uma 

mulher luta para se livrar de um agressor maior e mais forte. Ela não pede 

ajuda, apenas dá um gemido rouco quando recebe a primeira punhalada no 

seio. As trevas da noite escondem os rostos da mulher e do assassino. Outra 

punhalada. Mais outra. E outra. As pernas da mulher cedem e ela se ajoelha. 

Carlos acorda. Levanta-se, trêmulo. Não é a primeira vez que tem esse 

pesadelo, que sempre o enche de horror. (FONSECA, 1994, p. 7)  
 

Além dessa digressão inicial, os demais excursos intercalados nesse romance não 

contêm, em geral, nenhum afã de chocar o público, e voltam-se para questões referentes 

ao levantamento do material da pesquisa, e para a preocupação em criar um viés 

diferencial para o texto que se está a construir: 

 

Este é um texto sobre a vida do músico Carlos Gomes, que servirá de base 

para um filme de longa metragem. Quantas pessoas em nosso país sabem 

realmente que é Carlos Gomes? Alguns conhecem O Guarani. E não é por 

falta de material biográfico que essa ignorância é tão generalizada. Ao fazer 

minha pesquisa verifiquei que são muitos os livros escritos sobre o maestro, 

ainda que a maioria seja panegirical e repita os erros factuais cometidos por 

Luís Guimarães Júnior, primeiro biógrafo do maestro. Existem ainda 

centenas de cartas e documentos sobre Carlos, que para serem examinados 

deram-me mais trabalho do que os livros. (FONSECA, 1994, p. 9)  



99 
 

 
 

A metalinguagem é um recurso recorrente nas obras de Rubem Fonseca. A 

necessidade de refletir sobre a identidade do texto que está sendo construído vai-se 

acentuando ao longo dos capítulos, como uma narrativa paralela e especular, que 

repassa ao leitor as dúvidas que acometem o criador, fazendo-o participar do processo 

criativo:  

Houve um momento em que pensei iniciar o filme com Carlos já em Milão, 

ignorando a fase adulta de sua vida no Rio de Janeiro. Com exceção de um 

acontecimento essencial à nossa dramaturgia, que por enquanto quero manter 

em segredo, suprimi toda a infância do maestro, porque esses filmes que 

contam linearmente a vida de um sujeito são todos muito enfadonhos. Mesmo 

começando a contar a vida de Carlos a partir dos vinte e três anos corro o 

risco de diluir o filme. É claro que tudo pode ser resolvido depois, na 

montagem. Como se vê, isto não é um tratamento, um argumento, ou mesmo 

um roteiro. É um texto básico. Ao contrário de um script (ou de um soneto, 

ou de uma bula de remédio, ou de uma receita de cozinha), que têm suas 

rígidas receitas de elaboração, o texto básico de um filme pode, deve mesmo, 

ser escrito com abundância de informações, dentro de uma estrutura flexível. 

Afinal, quem sai ganhando são os roteiristas e o diretor, que dispõem de mais 

dados par ao seu trabalho. Assim, neste texto básico, alguns movimentos de 

câmera podem ser referidos, a luz será mencionada, os personagens andarão 

de um lado para o outro, suas vozes serão ouvidas, seus corpos examinados; 

idiossincrasias autorais, reflexões, comentários, previsões, intuições, teses, 

conjeturas, circularão livremente. (FONSECA, 1994, p. 32 )  
 

Mas não é só com a literatura, a música e o cinema que este livro dialoga. Ele busca 

também suas referências nas artes plásticas, tecendo comentários, por exemplo, à tela de  

Domenico de Angelis e Giovanni Capranesi, Os últimos dias de Carlos Gomes, que 

considera “um embuste, entre muitos outros”.  

Fica claro o espírito de revolta com que foi escrito o último capítulo do livro, de 

efeito quase panfletário, com seu repúdio ao descaso para com a memória nacional, e ao 

abandono à miséria dos artistas que tanto fizeram pela pátria: “Como deixaram este 

homem, este grande brasileiro (que agora, morto, reassume – ainda que apenas por um 

curto período – a estatura de herói dos seus melhores momentos de glória) viver seus 

últimos instantes numa rede suja e miserável, na modesta casa que lhe foi designada 

pelo governo?”... (FONSECA, 1994, p. 243). Carlos Gomes, vítima de um câncer de 

língua e laringe, padeceu em isolamento e esquecimento, sem apoio e sem amigos.  

É aqui que o autor encontra lugar, novamente, para exercitar o estilo “brutalista” de 

sua escrita, que tencionaria transformar em imagens chocantes também no filme, caso 

este viesse a ser realizado, de modo a não ocultar a realidade da agonia do maestro.  

Causa-lhe repulsa, na verdade, a “limpeza” que a arte jaculatória fez da degradante 

e inaceitável imagem final do artista, com o objetivo de mascarar a indiferença que a 

nação dedica aos seus vates:   



100 
 

 
 

Vemos os restos de uma figura repugnante, um destroço torto jogado na rede, 

desgrenhado, fedorento, imundo de sangue e conspurcado por outras 

substâncias líquidas excretadas pelo organismo. Da horrenda agonia, que o 

filme mostra sadicamente, nada deverá restar, tudo será ocultado, mascarado, 

maquiado; apenas estes ganchos de ferro que prendem a rede nas paredes não 

irão desaparecer e registrarão, ainda que de maneira quase secreta, a cavilosa 

impostura. (Os ganchos de ferro irão parar no Museu Carlos Gomes, em 

Campinas). (FONSECA, 1994, p. 243)  
 

Figura 16. Últimos dias de Carlos Gomes, de Domenico de Angelis e Giovanni Capranesi.  

(1899) 

 

Acervo do Museu de Artes de Belém, Belém do Pará. 

 

Nossa câmera registra toda essa farsa noturna. Mais outro embuste, a pintura 

de Domenico de Angelis e Giovanni Capranesi, a grande tela A morte de 

Carlos Gomes, que mostra o músico agonizando num amplo quarto, sob um 

belo dossel, tendo ao lado um piano, cercado pelo carinho e respeito de 

jornalistas, músicos, militares, viscondes, um arcebispo, um almirante, um 

general, um governador e um vicegovernador de Estado, todos vestidos 

formalmente, os civis de negras sobrecasacas, os militares em uniforme de 

gala e condecorações, o arcebispo em seu pallium colorido. (FONSECA, 

1994, p. 244)  
 

Linda Hutcheon discute como a adaptação entre meios não pode ser entendida 

como “tradução”: é, antes, uma forma de recriação da história, exigindo a complexa 

adequação da linguagem de origem às possibilidades, limites e especificidades do novo 

veículo, o que não raro equivale à criação de uma nova obra. Daí a versatilidade do 

escritor-roteirista, capaz de “falar” adequadamente em dois meios independentes. Mas 

não foi só no cinema que Fonseca fez incursionar as suas narrativas romanescas. O 

romance Agosto, também de viés biográfico, sobre a vida de Getúlio Vargas; assim 



101 
 

 
 

como as aventuras do detetive Mandrake, ganharam espaço na televisão, sendo 

transformados em seriados audiovisuais. Histórias curtas, com enredos que culminam 

rapidamente ao seu ápice, num ritmo em tudo diverso do fôlego pausado e lento do 

romance, revelam a capacidade de Rubem Fonseca de transitar em diversos meios 

expressivos. 

Como vemos, o romance de Rubem Fonseca, O Selvagem da Ópera, oferece ao 

estudo interartístico contribuições em várias frentes, articuladas com a discussão sobre a 

construção identitária que propomos no tema deste trabalho, e que Rubem Fonseca 

amplia e atualiza de um modo que julgamos importante registrar. Neste romance, 

Rubem Fonseca subverte significativamente a noção de gênero literário “puro”, para 

criar um texto que apresenta três grandes modalidades genéricas: a biografia, o 

romance histórico e o argumento cinematográfico. Além disso, instaura internamente 

um diálogo da linguagem operística, presente no relato da trajetória do compositor 

Carlos Gomes; e o cinema, que se insinua como uma “natural” aspiração do gênero 

narrativo na pós modernidade. 

É no confronto destas virtualidades desejantes que se coloca o artista 

contemporâneo, no limite do contínuo vir-a-ser da representação artística, imposto pela 

sua época, que exige do escritor habilidades nunca antes cogitadas. As marcas 

autorreflexivas desta obra, portanto, não nos deixam dúvidas de que, se o Maestro 

Gomes é o protagonista da ficção internalizada na obra, o escritor Fonseca é o 

protagonista da metaficção que a tematiza, como pretexto para um futuro filme. 

Estabelece-se, assim, um interessante paralelo entre os dois criadores, que contribui 

tanto para resgatar, junto aos leitores contemporâneos, o fascínio pela ópera enquanto 

gênero e pelo Romantismo enquanto espírito; como para elevar a função do escritor 

roteirista, tão ameaçada de degradação pela atmosfera consumista e oportunista 

dominante na indústria cultural pós-moderna, ao status e ao prestígio que gozavam os 

grandes e sérios compositores, e suas belas e ambiciosas criações artísticas no passado. 

Estas manifestações artísticas que se desenvolvem dentro da trama são carregadas 

de implicações teóricas, que articulam aspectos semióticos, técnicos e artísticos ao 

discurso soberanamente consciente e deliberado de um roteirista cinematográfico. O 

Maestro Gomes foi o maior compositor de óperas brasileiro do século XIX, que serve 

de cenário para Rubem Fonseca desenrolar sua trama. O  Selvagem da Ópera é uma 

obra que trata da criação artística do ponto de vista do seu próprio criador, 

acompanhando-o de perto, registrando sua longa e árdua trajetória, em tudo diferente 



102 
 

 
 

das meteóricas carreiras midiáticas incensadas para os “criadores” na atualidade. 

Fonseca esmiúça o sofrimento do compositor, valorizando aspectos como a sua luta em 

busca de formação e especialização; e a espera pelo reconhecimento e aceitação de sua 

obra, que depende da compreensão, capacidade e hombridade da crítica enquanto 

instituição que intermedeia o criador e o público. É à falibilidade do homem sob a 

grandeza do mito que recai o interesse de Fonseca, na sua tarefa de valorizar o 

comprometimento quase missionário de um vate com a sua arte.   

Não há espaço, neste relato, para nenhuma sordidez: a luta e o sofrimento do 

Maestro Gomes, por legítimos, são reconhecidos no momento mesmo em que 

acontecem, e não dependem da notoriedade posterior ou da aclamação pública para 

serem registrados pelo seu biógrafo. Para Fonseca, a fama é algo legítimo quando há 

uma obra – e uma vida – a respaldá-la. Entre este direito e a febre da celebridade 

instantânea que contamina de modo doentio a arte pós-moderna instaura-se um imenso 

abismo, similar ao abismo que se sente na leitura desta obra, em particular, em 

comparação com a maioria das narrativas policiais, violentas e sarcásticas de Fonseca.   

A ópera, neste romance histórico, aparece como um gênero artístico híbrido que 

tem o objetivo de representar o complexo trabalho intersemiótico e metalinguístico de 

Rubem Fonseca: que articula a literatura, tanto a da obra adaptada (O Guarani, de José 

de Alencar), como a do texto da adaptação, o libreto de Antonio Scalvini, à música – 

através dos comentários sobre a composição operística de Carlos Gomes –, e ao teatro, 

através da encenação proposta para os cantores no palco. Mas a trama do autor vai ainda 

mais longe, ao se construir e se reconhecer não como um romance, mas como um 

roteiro, o que problematiza um outro gênero no corpo da obra: o cinema.   

A trama de Rubem Fonseca abre, portanto, um leque de possibilidades no que se 

refere à “adaptação” intersemiótica, um conceito preferido, pelos teóricos recentes, ao 

conceito de “tradução”. Num primeiro momento, temos um texto que se constrói como 

um romance histórico/memorialista, que pretende discutir os percalços que cercaram a 

adaptação do romance de Alencar para a ópera de Gomes, através da composição dos 

libretos, e que culminaram na transposição da literatura para a música e o teatro. Num 

segundo momento, o leitor se dá conta que este romance não se configura como tal: mas 

que se expõe, ele mesmo, numa outra linguagem, própria à dos roteiros 

cinematográficos. Rubem Fonseca pensa o seu romance como um texto de base, 

semelhante ao libreto da ópera, destinado a fornecer as coordenadas para o espetáculo 

tecnológico verbivocovisual da modernidade: o cinema. 



103 
 

 
 

6 RALLENTANDO: DA CAPO AO FINE  

 

Música e literatura foram conscientemente elementos da formação cultural do 

Brasil. O Romantismo se esforçou em dar um toque nacional dentro dos modelos 

importados ao país dos movimentos artísticos do velho mundo. Esse movimento em 

prol da valorização nacional ocorreu através principalmente de transformações políticas 

e sociais. Durante o segundo reinado o aumento de incentivo financeiro por parte do 

Imperador foi decisivo para a multiplicação de centros artísticos no império e a tentativa 

de imersão do Brasil dentro dos circuitos musicais do século XIX. Como Mário de 

Andrade afirmou anos depois: “O segundo império foi talvez o período de maior brilho 

exterior da vida musical brasileira” (Andrade, 1987 p. 160). Esse apoio foi crucial para 

a implementação, não apenas de uma cultura musical, mas de uma real identidade 

nacional. 

Na literatura, a tentativa (ou acertiva) de José de Alencar corroborou com a 

exibição da raiz da nossa cultura popular. Alencar foi um dos mais expressivos dos 

escritores românticos, em qualidade, extensão da obra e variedade de estilo. Sua criação 

serviu como molde para literatura nacional. José de Alencar, em todas suas fases retrata 

uma parte do Brasil realizando conforme Alfredo Bosi “uma suma romanesca do 

Brasil”(Bosi, 1987 p.151) sua visão de nacionalismo permitiu a divisão de seus 

romances em indianistas, urbanos, regionalistas e históricos. Cada qual com as 

idiossincrasias de cada parte do povo brasileiro. Os romances alencarianos possuem 

uma harmonia  reconfortante. Seus heróis e heroínas românticos são dotados de pureza e 

integridade, criando uma antítese com a ideia de barbarismo que o restante do mundo 

possuía em relação aos brasileiros. Alencar criou personagens cândidos em suas obras e 

esse contraste contribuiu positivamente para o enriquecimento do caráter brasileiro as 

vistas do olhar do outro. Na aplicação do selvagem Peri, José de Alencar tem o cuidado 

quase paternal de criar uma personagem acima da maldade humana, a inocência do 

bárbaro transgride com os padrões . Peri íntegro, bravo, compassivo e determinado 

reflete a pureza do autoctone, antes da invasão branca e também a genuidade de nossa 

própria cultura, o que seria sem a interferência lusitana na Terra Brasil. Por mais 

parecido que Peri seja com o Sr Antônio de Mariz, ele já possuia esses traços antes de 

conhecer o português, em outras palavras, o “selvagem” não precisa do civilizado para 



104 
 

 
 

ser “bom”. Mas no decorrer da narrativa, a maldade do civilizado influencia na 

maleficência do bárbaro.  

O Guarani, trata como antagônicas as diferentes afluências da composição do povo 

brasileiro, o bem/mal é colocado no tabuleiro alencariano do começo ao fim do 

romance. A beleza casta, pura, loira e angelical de Cecília, filha legítima do 

colonizador, representante da beleza europeia caucasiana vai de encontro a beleza de 

Isabel sua meia irmã indígena, descrita como uma beleza selvagem. A descendência de 

Isabel a “traía” no tom de sua pele. Os traços marcantes e sensuais, olhos e cabelos 

negros, não harmonizavam com a delicadeza da beleza de Cecília. A sensualidade de 

Isabel chama atenção para as belezas excêntricas que eram encontradas no Brasil, a 

beleza da tentação, da quebra das regras que sucumbiu o mais íntegro dos cavaleiros , Sr 

Álvaro,  a quebrar seu “compromisso” com Cecília.  

Essa troca de energia que Alencar põe em seu romance mostra o magnetismo da 

mistura de raças, o índio Peri sente-se atraído pela branca Cecília, enquanto que o 

cavaleiro branco Álvaro é enfeitiçado pelo amor da “selvagem mestiça” Isabel. Essa 

exibição é muito salutar, visto que no século XIX, época do romantismo, após a 

chegada da corte portuguesa a miscigenação do povo brasileiro aumentou 

significativamente. A troca de sentimentos, ou seja, o amor verdadeiro entre os 

personagens reforça a humanidade dos mestiços. Os selvagens também amam, isto é, 

têm alma, sentimento e vontade própria o “bom selvagem’ pode ser substituído por 

qualquer raça, os conflitos interiores são comuns a qualquer ser humano.  

Em relação as duas tribos de selvagens Goitacás e Aimorés, Alencar desenvolve um 

paralelismo entre eles para que o leitor tenha a empatia com os “bons” e aversão aos 

“maus”. Sem fazer referência aos mais variados pontos de vista aos quais cada uma 

estava submetida. Se uma índia Goitacá tivesse morrido, o desejo de vingança 

proveniente do luto também seria aplicado, pois é o natural do ser humano, mas a forma 

de externar é que peculiar a cada cultura. Qualquer assassinato mesmo que acidental, é 

visto com pesar pelos familiares mesmo nos dias atuais. Podemos fazer uma suposição 

para reflexão: Se Cecília tivesse sido morta acidentalmente, qual seria a atitude do nobre 

fidalgo português? Apenas os incivilizados podem ser selvagens? Saindo um pouco 

desse binarismo civilizado/bárbaro Alencar consegue fazer de seu romance nacionalista 

um romance histórico e consegue criar suas primeiras caricaturas dos tipos do Brasil. 

Personagens que representavam os padrões sociais que não só existiram no século XVII 



105 
 

 
 

data em que se passava o romance, como ainda eram encontrados durante o romantismo 

do século XIX. 

José de Alencar, como grande nome do romantismo brasileiro, sentiu-se responsável 

por externar todas as peculiaridades do povo brasileiro, o nacionalismo e o indianismo 

foi o ponto forte desta busca por autonomia. Dentro do que era permitido, do que era 

mister José de Alencar escreveu o Brasil, se sua arte fosse pintura teríamos belas e 

virtuosas telas, na literatura sua genialidade foi estendida a sua vasta obra.  

      Quando vimos a preocupação de Alencar em criar ópera nacional é possível 

perceber a sua preocupação em dar voz ao seu próprio povo, mesmo com a 

possibilidade do insucesso. Diferentemente de Mario de Andrade e toda a liberdade que 

o seu Macunaíma foi dotado durante a semana de arte moderna, os selvagens de 

Alencar tinham uma liberdade reprimida, uma liberdade dentro do que era permitido 

realizar dentro daquele contexto social. O ‘Prefiro não’ que parodisticamente 

Macunaíma proferia em relação as suas tarefas, que demonstra a alma livre, do herói 

destituído de caráter, só demonstra a característica da sua autenticidade. O que só foi 

possível em 1922 já havia sido rascunho na tentativa de José de Alencar, mas ao 

contrário, seu Peri “preferia” seguir Cecília, amar Cecília, crer no deus da sua deusa. 

José de Alencar dá ao índio a consciência dos dois mundos, o da liberdade na pureza e 

inocência da mata. Ou o índio receber o nome de branco, a fé do branco, a 

responsabilidade do branco.  E lembrando o que Silviano Santiago afirma, após o 

contato com o homem branco o estado de pureza e inocência do índio já foi corrompido. 

“América Latina não pode mais fechar suas portas a invasão estrangeira, não pode 

tampouco reencontrar sua condição de ‘Paraíso’, de isolamento e de inocência” 

(Santiago, 2013 p.16) 

A saída obtida por José de Alencar, de encarar essa mistura de raças e tentar 

sobressair o máximo possível da essência da alma romântica brasileira, a intrepidez do 

espirito jovem e selvagem da nação, a soberania nacional em contrapartida das inúmeras 

cópias, o prazer do fazer artístico e a liberdade criadora.  A selvageria de José de 

Alencar é um bote salva vidas da integridade criativa. É reverenciar sem se curvar, é 

criar dentro de um estilo.  

Quando pomos José de Alencar em frente ao seu contemporâneo Antônio Carlos 

Gomes, temos uma relação muito próxima no que se refere à possibilidade de 

demonstrar a soberania artística nacional, mas os caminhos percorridos pelo mastro  

Carlos Gomes foram um pouco diferentes.  Durante a época da Companhia da Ópera 



106 
 

 
 

Nacional, onde pôde trabalhar lado a lado com o romancista, até sua obra prima Il 

Guarany, e até o final de sua vida, Gomes sempre se mostrou disposto a fazer o que 

fosse necessário para que a sua obra fosse conhecida e aclamada pelo público e que seu 

nome fosse eternizado, sua vaidade fez de parte de sua obra um objeto cópia aos moldes 

italianos.  

Em Noite do Castelo, primeira ópera do compositor Carlos Gomes, realizada no 

Brasil, quando o compositor tinha apenas 25 anos de idade é possível perceber a força e 

grandiosidade do seu talento, o compositor prometeu sucesso em sua ópera e antes 

mesmo de ser laureado no conservatório do Rio de Janeiro, entregou a ópera e a fez em 

homenagem ao Imperador Dom Pedro II, na ópera é possível ouvir influência dos 

compositores italianos, Donizetti, Belini e principalmente Giuseppe Verdi, a maturidade 

de Carlos Gomes só foi alcançada anos mais tarde após sua bolsa em Milão.  

Il Guarany, marca não apenas a estreia de Carlos Gomes nos palcos da Itália, mas 

também a coroação da música erudita brasileira nos palcos internacionais, no segundo 

reinado durante o financiamento da Companhia ópera Nacional era comum a exibição 

de grandes nomes dentro da corte Carioca, mas a estreia de um Brasileiro no Teatro Ala 

Scalla é a afirmação que o Brasil tinha sim, toda capacidade e talento para encantar o 

mundo com sua arte.  

Rubem Fonseca (1994), quando se refere a ao Selvagem da ópera – Carlos Gomes- 

faz uma observação muito interessante em seu romance, sobre o comportamento de 

Gomes e como os críticos o viam: 

 

 Carlos Gomes  é um selvagem. Mas ao contrário de Boito e de Ponchielli, 

que cantam como cães, Gomes tem uma bela voz; vê como ele interpreta a 

própria música com a excelência da arte que nenhuma ator sabe alcançar. E 

quando a execução não obedece às suas ideias, faz o que está fazendo nesse 

momento… Olha só, que extraordinário! O brasileiro pula da cadeira, passa 

mão em seus  abundantes cabelos e põe se a correr como um chimpanzé pelo 

palco… Essa Vociferação! Nunca vi nada igual!” ( FONSECA, 1994 p. 65 

 

 

As atitudes brutas e a liberdade criativa de Carlos Gomes inovavam também por 

entre as cenas, o exotismo do compositor até sua aparência física, já causavam 

estranhamento entre os compositores italianos. A tessitura da voz o talento que possuía 

não só na regência mas em todas as áreas da música, Carlos Gomes era um bom músico, 

tocava alguns instrumentos, um excelente cantor, um ótimo compositor e um notável 

regente. Metia-se em todas as partes da ópera, discutia com o libretista, mesmo não 

tendo a paciência de escrever seus próprios libretos, Gomes ficava em cima das 

histórias, dando suporte e intervindo no rumo dado pelos libretistas, a própria ópera Il 



107 
 

 
 

Guarany foi feita com bastante discussão com o libretista Antônio Scalvinni. A 

cenografia e o ballet também eram cuidadosamente acompanhados pelo maestro, que 

tinha o cuidado em demostrar excelência em toda grandiosidade de sua ópera.  

Gomes lutou para adequar sua “selvageria” aos moldes aceitáveis da sociedade 

italiana, e é importante lembrar que o acesso foi bastante dificultoso, mesmo com uma 

carta de referência do imperador do Brasil, não conseguiu nem mesmo a matrícula no 

conservatório Giuseppe Verdi. A recepção de Gomes não foi das melhores, o selvagem 

da ópera enfrentou preconceitos dos mais variados até mesmo pela família da esposa a 

pianista Adelina. Ao contrário de José de Alencar, que praticava a literatura romântica 

dentro de sua própria terra, Gomes teve a missão “maior” de representar o país lá fora, 

vale lembrar também que o romantismo da música é um pouco mais tardio que o 

movimento na literatura e diferentemente do seu contemporâneo literata, que escrevia 

para um público determinado (a pequena classe burguesa, alfabetizada e leitora) ele 

precisava se colocar entre os grandes nomes, de vários países. Tornar-se importante em 

um palco com muito mais visibilidade. Nos dias de hoje, é evidente que muitos mais 

brasileiros saibam quem foi José de Alencar, do que saibam informar quem foi Antônio 

Carlos Gomes e o Guarani não passe para eles que o prelúdio do programa de rádio A 

voz do Brasil, mas no cenário mundial, o prelúdio desta ópera em particular é tocado em 

todos os lugares do mundo, seja em palcos de grandes teatros, ou na estação de trem. Os 

estrangeiros reconhecem ali: Ópera brasileira. Ao lado de Heitor Villa Lobos, que fez 

um excelente trabalho no século XX, são os mais conhecidos e mais importantes 

compositores brasileiros de música erudita da história.  

A genialidade de José de Alencar e Carlos Gomes não pode ser comparada, cada 

um em sua própria área, teve a missão de elevar a arte brasileira no seu sentido mais 

puro, algumas imitações podem ser descritas apenas como influências, como tudo em 

nosso país, que tem sua cultura completamente mestiça o que nos faz únicos, a mistura 

de raças, diferentes cores, sincretismo religioso é o que dá a cara no Brasil de norte a sul 

e durante o romantismo, este rosto ainda estava sendo esculpido e com o talento e a 

competência desses dois grandes nomes foi finalmente possível mostrar esta arte ao 

mundo. Gomes e Alencar os selvagens do Romantismo, os rostos brasileiros com 

coragem de impressionar ao mundo do século XIX dizendo com ousadia que afinal não 

éramos o país da imitação.  

 

 



108 
 

 
 

6.1 POSLÚDIO 

 

 Rubem Fonseca quebrou com sua estrutura de romances hiperrealistas ao 

escrever o Selvagem da ópera, uma obra completamente singular dentro de seu próprio 

estilo, entretanto, abriu as portas para repensar o selvagem, longe da barbárie dos dias 

atuais, crimes hediondos incluindo o Selvagem das artes (Carlos Gomes), na beleza da 

criação. Os selvagens aqui estudados, são representantes pioneiros do romantismo 

brasileiro, cada qual dentro de sua própria manifestação artística o que nos permitiu 

articular este trabalho em cima dos dois artistas. A guisa da ópera como gênero híbrido, 

onde José de Alencar se arriscou e Carlos Gomes surpreendeu é possível perceber como 

a arte está intrínseca na alma do ser humano abrindo a possibilidade para qualquer ser 

que se sentir tocado pela arte se transforme em um selvagem romântico.  

 Como no prelúdio desta dissertação, encerro a ópera/ texto num andante 

gracioso e melancólico. Luz no centro do palco: O tenor Gomes começa sua Ária que 

pouco a pouco vai perdendo força. Pausa. Carlos Gomes morre de forma dramática, 

com câncer na boca, língua e esôfago. O cigarro que o acompanhou por toda a trajetória 

traz agora a conta a ser paga. Vai o artista, mas sua obra permanece firme e reconhecida 

nos quatro cantos do mundo, o sonho do tenor protagonista é enfim realizado. Quanto 

ao “Barítono” José de Alencar, faleceu aos 48 anos de uma forma não menos dramática: 

Tuberculose. Alencar deixa um legado enorme e sua obra é reverenciada pelas gerações 

futuras da literatura. Ali no fundo de cena, o personagem favorito Rubem Fonseca, com 

a meia luz piscando continua produzindo, mas as cortinas vão se fechando e a música 

cessa. O público aguarda que os cantores retornem ao palco para os aplausos finais, mas 

estes não voltam. Todas as luzes do teatro se apagam exceto a do centro do palco, que 

permanece acesa, aguardando a próxima ópera. O público que se vai. 

  A história foi contata /encenada, e espera-se que os leitores/ expectadores 

reflitam sobre a dimensão intersemióticas da ópera. Pela música e principalmente pela 

literatura, esta ópera/ texto não finaliza neste ponto. Ela retornará em desdobramentos 

futuros, com novas formas de dizer. É apenas um intervalo para respirar. O Show, 

ópera, teatro, cinema, literatura e toda forma de representação artística têm que 

continuar. 

 

 

 



109 
 

 
 

REFERÊNCIAS  

  

A BÍBLIA. Torre de Babel. Tradução de João Ferreira Almeida. Rio de Janeiro: 

King Cross Publicações, 2008. 1110 p. Velho Testamento e Novo Testamento. 

ALENCAR, José de. O Guarani. Rio de Janeiro: Obras completas, 1958.   

____________. Reminiscências. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1908.   

ALENCAR, José de; LOBO, E. A. A noite de São João: Comedia lirica em 2 

actos. Lettras de J. de Alencar. Música de Elias Alvares Lobo. Rio de Janeiro: Typ. de 

F. de Paula Brito, 1860. p. 49. 

ALMEIDA, Maria Candida Ferreira de. Tornar-se outro: o topos canibal na 

literatura brasileira. São Paulo: Annablume, 2002. 

ANDRADE, Oswald. Manifesto antropófago. Revista de Antropofagia, São 

Paulo, ano I, n. 1, p. 3 e 7, maio 1928. 

ANDREWS, Jean. “Montezuma and Il Guarany: Indians at the Opera”. Aurifex 

1 (2000), acessado em 24/09/2014, disponível online: http:// goldsmiths. 

ac.uk/aurifex/issue1/andrews.html.  

AMORA, Antônio Soares. A Literatura Brasileira, volume 2. São Paulo: Cultrix, 

1977.  BAKHTIN, Mikhail. A Cultura Popular na Idade Média e no Renascimento: 

o contexto de François Rabelais. São Paulo: Hucitec, 1999.  

ÁVILA , Affonso - O Modernismo. São Paulo, Perspectiva, 1975. 227 p 

AZEVEDO, M.A. Álvares de. Macário. Fundação Biblioteca Nacional. 

Departamento Nacional do Livro. (publicação original: 1852) 3 ed, 1988. 

BALTHAZAR, Scott L. Aspects of Form in the Ottocento Libretto, Cambridge 

Opera Journal. 7, nº 1 (Mar. 1995): 23-35, acessado em 24/09/2014, disponível online:  

http://www.jstor.org/stable/823579. 

BARROS, Guilherme A. Sauerbronn de. Da Ópera para o Salão: O Repertório 

Doméstico do Século XIX, Revista da Pesquisa 3, nº 1 (Ago. 2007 / Jul. 2008), 

acessado em 24/09/2014, disponível online: http://www.ceart.udesc.br 

/revista_dapesquisa/.   

BARROS, José D’Assunção. O Campo da História: Especialidades e Abordagens. 

Petrópolis: Vozes, 2004.   

BAUDELAIRE, Charles. Las flores del mal - Diarios íntimos. Introducción, 

traducción en verso y notas de Carlos Pujol. Porrua: 1998.  



110 
 

 
 

BENJAMIN, Walter. O conceito de crítica de arte no romantismo alemão. São 

Paulo: Iluminuras. 1993.  

BERTHOLD, Margot. História mundial do teatro. São Paulo: Perspectiva, 2004.  

BERGER, John. Modos de ver. Lisboa: Edições 70, 1972.  

BOTAFOGO, Judit.  Sinfonia das águas: um mergulho no mundo da música e da 

poesia. Recife: Nova Presença, 2004.  

BOILEAU, Pierre e NARCEJAC, Thomas. O romance policial. São Paulo: Ática, 

1991.  

BORNHEIM, Gerd. Filosofia do Romantismo, In: O Romantismo. São Paulo: 

Perspectiva, 1978. 

BOSI, Alfredo. Imagens do Romantismo no Brasil. In: GUINSBURG, J. (Org.). O 

Romantismo.  São Paulo: Perspectiva, 1985. 

_____________. O Conto Brasileiro Contemporâneo. Cultrix, 2002  

_____________.Dialética da Colonização. São Paulo: Companhia das Letras, 1992.  

_____________.Alfredo. História Concisa da Literatura Brasileira. São Paulo: 

Cultrix, 1981.   

BUDASZ, Rogério e DOTTORI, Maurício. L’Opera Italiana in Brasile: Una 

Bibliografia. Não publicado.   

BUENO, Alexei, e ERMAKOFF, George, orgs. Duelos no Serpentário: Uma 

Antologia da Polêmica Intelectual no Brasil 1850-1950. Rio de Janeiro: G. Emakoff, 

2005.   

COLLINGWOOD, R.G. A Idéia de História. Lisboa: Perspectiva, 1970.   

CAMINHA, Pero Vaz de. Carta a El Rei D. Manuel, Edição de Base. Dominus : 

São Paulo, 1963 

CÂNDIDO, Antônio. Noções de Análise Histórico-literária. São Paulo: 

Associação Editorial Humanitas, 2005. 

____________.Formação da Literatura Brasileira: Momentos decisivos. 3 ed., 

São Paulo: Martins, 1 e 2 vol., 1969. 

CADEMARTORI, Lígia. Períodos Literários. São Paulo: Ática, 2002. 

CHRISTIANSEN, Rupert. Guia da ópera. Lisboa: Edições 70, 2007.  

CITELLI, Adilson. Romantismo. –São Paulo. Editora Ática, 1993. 

COELHO, Lauro Machado. A Ópera Barroca Italiana. São Paulo: Perspectiva, 

2000 

COELHO, Lauro Machado. A Ópera Romântica Italiana. São Paulo: Perspectiva, 

2000 



111 
 

 
 

COELHO, Lauro Machado. A Ópera Italiana após 1870. São Paulo: Perspectiva, 

2002 

COELHO, Lauro Machado. A Ópera Clássica Italiana. São Paulo: Perspectiva, 

2003  

COUTINHO, Afrânio. A Literatura no Brasil. Rio de Janeiro: Sul-Americana, 

1955. 

CORTESÃO, J. Carta de Pero Vaz de Caminha a El-Rei D. Manuel sobre o 

Achamento do Brasil. Texto integral. São Paulo: Martim Claret, 2003. 

COSTA LIMA, Luiz. Ficção: As linguagens do modernismo. In ÁVILA , Affonso 

— O Modernismo. São Paulo, Perspectiva, 1975. 227 p 

CROSS, Milton. As Mais famosas óperas. Rio de Janeiro: Editora Tecnoprint, 

1983. 

CRUZ, Manuel Ivo. O essencial sobre a ópera em Portugal. Lisboa: Imprensa 

Nacional Casa da Moeda, 2008.  

DEL PICCHIA, Menotti; ELIS, Alfredo; MOTTA FILHO, Cândido; RICARDO, 

Cassiano; SALGADO, Plínio. O ATUAL momento literário. Correio Paulistano, São 

Paulo, p.4, 17 de maio de 1929. 

FONSECA, Aleilton. Enredo Romântico, música ao fundo/ Aleilton Fonseca. – 

Rio de Janeiro: Sette Letras, 1996. 

FONSECA, Rubem. Agosto.  São Paulo: Companhia das Letras, 1990.  

____________. A grande arte. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1984.  

____________. Bufo & Spallanzani. São Paulo: Companhia das Letras, 1991.  

____________. O caso Morel. São Paulo: Companhia das Letras, 1995.  

____________. O Selvagem da ópera. São Paulo: Companhia das Letras, 1994.  

____________. Contos Reunidos. São Paulo: Companhia das letras,2000. 

FRAGOSO, João Luís. O Império Escravista e a República dos Plantadores. In 

História Geral do Brasil, organizado por Maria Yedda Linhares, 9ª edição. Rio de 

Janeiro: Elsevier, 1990.   

FREITAS, Olga. Discussões Sobre a Brasilidade em Carlos Gomes. Trabalho 

apresentado no XIX Congresso da ANPPOM, Curitiba – PR, 2009. p 161. 

FREIRE, Vanda Lima B. Óperas e Mágicas em Teatros e Salões no Rio de 

Janeiro – Final do Século XIX, Início do Século XX. Latin American Music Review 

25, nº 1 (Spring-Summer 2004), acessado em 24/09/2014, disponível online: 

http://www.jstor.org/stable/3598703.  

FONSECA, Rubem. Contos reunidos. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 



112 
 

 
 

FURTADO, Celso. Formação Econômica do Brasil. São Paulo: Companhia 

Editora Nacional, 1975.   

GAY, Peter. A Experiência Burguesa da Rainha Vitória a Freud: Guerras do 

Prazer. São Paulo: Companhia das Letras, 2001.   

GIRON, Luís Antônio. Minoridade Crítica: A Ópera e o Teatro nos Folhetins da 

Corte. São Paulo: EDUSP, 2004.   

GÓES, Marcus. A Força Indômita. Belém: SECULT, 1996.   

_____________. Carlos Gomes: Documentos Comentados. São Paulo: Algol, 

2008.   

GORDON, Eric A. A New Opera House: an investigation of elite values in mid-

nineteenth century Rio de Janeiro. Anuario 5 (1969): 49-66, acessado em 24/09/2014, 

disponível online: http://www.jstor.org/stable/779735.   

GUINSBURG, Jacó (org.) O romantismo. São Paulo: Perspectiva, (Coleção 

Stylus), 1978.  

____________. O romantismo. -- São Paulo: Perspectiva, 4ª ed., 2008. 

HUTCHEON, Linda. A theory of adaptation. Nova Iorque e Londres: Routledge, 

2006. 

____________. Uma Teoria da adaptação. Florianópolis: Ed. Da UFSC, 2011.  

INACIO, Denise Scandarolli. Ópera e Representação Histórica na Obra de 

Carlos Gomes. Dissertação de Mestrado em História, Universidade Estadual de 

Campinas, 2008.   

KANT, Immanuel. Crítica da Faculdade do Juízo. Rio de Janeiro: Forense, 1990.   

KIEFER, Bruno. História da Música Brasileira: Dos Primórdios ao Início do 

Século XX. Porto Alegre: Movimento, 1977.   

KIMBELL, David. Italian Opera. Cambridge: Cambridge University Press, 1991.   

KRISTEVA, Julia. Desire in language: a semiotic approach to Literature and Art. 

New York: Columbia University Press, 1980.  

KOELLREUTTER, Hans-J. Terminologia de uma nova estética da música. 

Porto Alegre: Movimento, 1987.  

KOTHE, Flávio René. Literatura e Sistemas Intersemióticos. São Paulo: Cortez: 

Autores Associados, 1981.   

Kühl, Paulo Mugayar. Cronologia da Ópera no Brasil - século XIX (Rio de 

Janeiro), http:// www.iar.unicamp.br/cepab (acesso em 02/10/2014).   



113 
 

 
 

LACOMBE, Hervé. The Writing of Exoticism in the Libretti of the Opera-

Comique, 1825- 1862. Cambridge Opera Journal 11, nº 2 (Jul. 1999): 135-158, 

acessado em 24/09/2014, disponível online: http://www.jstor.org/stable /823716.   

LIMA, Luiz Costa. Ficção: As linguagens do modernismo. Organização Affonso 

Avila, Buenos Aires: Editora Perspectiva, Sao Paulo, 1975.  

LIRA NETO, O inimigo do rei: uma biografia de José de Alencar, ou, A 

mirabolante aventura de um romancista que colecionava desafetos, azucrinava D. Pedro 

II e acabou inventando o Brasil. São Paulo: Globo, 2006.  

MAMMÌ, Lorenzo. Carlos Gomes. São Paulo: Publifolha, 2001.   

MARTINEZ, José Luiz. (2005). Música e Intersemiose [2ª versão revista e 

ampliada]. Galáxia 9, 3-36 (separata). Stoianova, Ivanka. (1985). Luciano Beri  

MARTINS, Wilson. História da Inteligência Brasileira. São Paulo: Cultrix, 1977.   

MAURO, Frédéric. O Brasil no Tempo de D. Pedro II. São Paulo: Cia. das 

Letras, 1991. 

MED, Bohumil. Teoria da música. Brasília, DF: Musimed, 1996.  

MELLO E SOUZA, G. O tupi e o alaúde: uma interpretação de Macunaíma. Rio 

de Janeiro, Duas Cidades, 1979, p. 13. 

MOISÉS, Massaud. História da Literatura Brasileira.  São Paulo: Cultrix vol 1, 

1985, p. 249).  

NOGUEIRA, Lenita. Música e Política: o Caso de Carlos Gomes. Trabalho 

apresentado no XV Congresso da ANPPOM, Rio de Janeiro – RJ, 2005.    

NOGUEIRA, Marcos Pupo. Muito Além do Melodramma: Os Prelúdios e 

Sinfonias das Óperas de Carlos Gomes. São Paulo: UNESP, 2006.   

OSBORNE, Charles. Verdi: Vida e Ópera. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1989. P. 

162   

PARENT-ALTIER, Dominique. O Argumento Cinematográfico. Portugal: Texto 

& Grafia, 2009   

PENA, Martins. O Diletante. In Comédias de Martins Pena, editado por Darcy 

Damasceno. Rio de Janeiro: Edições de Ouro, s/d.   

PENALVA, José. Carlos Gomes, o Compositor. Campinas: Papirus, 1986.   

PERRONE-MOISÉS, Leyla. Texto, crítica, escritura. São Paulo: Ática, 1978  

POWERS, Harold S. La Solita Forma and The Uses of Convention. Acta 

Musicológica 59, fasc. 1, (Jan./Abr. 1987): 65-90, , acessado em 24/09/2014, disponível 

online: http://www.sfcmhistory.com/Laurance/Verdi/articles/Powers Solita 

Convention.pdf.   



114 
 

 
 

PRADO Jr., Caio. História Econômica do Brasil, 46ª edição. São Paulo: 

Brasiliense, 2006. 

ROSENFELD, A. e GUINSBURG, J. Romantismo e Classicismo In: 

GUINSBURG, J. (Org.). O Romantismo. São Paulo: Perspectiva, 1978. 

SAID, Edward. Orientalismo: O Oriente como Invenção do Ocidente. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2007.   

SALLES, Cecília A. Gesto Incabado: Processo de criação artística/ 2 ª edição - 

São Paulo: FAPESP: Annablume, 2004. ISBN: 85-7419-042-X. 

____________. Crítica genética: fundamentos dos estudos genéticos sobre o 

processo de criação artística. São Paulo: EDUC, 2008. 

SANTIAGO, Silviano. Uma literatura nos trópicos: ensaios sobre a dependência 

cultural. Rio de Janeio: Rocco Digital, 2013. ISBN: 978-85-8122-188-5 (recurso 

eletrônico). 

SCHWARCZ, Lilia M. As Barbas do Imperador: D. Pedro II, um Monarca nos 

Trópicos. São Paulo: Companhia das Letras, 2007.   

SOARES, Angélica. Gêneros literários /Angélica Soares. 7.ed. São Paulo 85p. - 

(Princípios ; 166)  

SONTAG, Susan. Regarding the pain of others. Diante da dor dos outros - trad. 

Rubens Figueiredo. Companhia das Letras: 2003.  

SOUZA, Carlos Eduardo de A. e. Dimensões da Vida Musical no Rio de Janeiro: 

de José Maurício a Gottschalk e Além, 1808-1889. Tese de Doutorado, Universidade 

Federal Fluminense, 2003. 

SOUZA, E.M. A pedra mágica do discurso: jogo e linguagem em Macunaíma. 

Belo Horizonte, UFMG, 1988, p. 113. 

SUHAMY, Jeanne. Guia de Ópera. L&PM Pocket, 1 ed., 2001. ISBN-10: 

85.254.1135-3. 

____________. Guide de l'opéra: 60 opéras célèbres résumés et commentés. 

Marabout, 1992. ISBN 10: 2500105768. 

SÜSSEKIND, Flora. O Brasil não é longe daqui: o narrador; a viagem. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1990. p.211. 

STRUNK, Oliver (editor). Source Readings in Music History . Edição revisada. 

Leo Treitler (editor geral). New York: W. W. Norton & CO., 1998. 



115 
 

 
 

TOMLINSON, Gary. Italian Romanticism and Italian Opera: An Essay in Their 

Affinities.  19th- Century Music 10, nº 1 (1986): 43-60, 

http://www.jstor.org/stable/746748 (acesso em 24/03/2009).   

TRAVASSOS, Elizabeth. Modernismo e Música Brasileira. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 2000.   

URSSI, Nelson José. A linguagem cenográfica. Dissertação de Mestrado. São 

Paulo: Universidade de São Paulo, 2006.  

VETRO, Gaspare Nello, org. Antonio Carlos Gomes, Carteggi Italiani Raccolti e 

Commentati da Gaspare Nello Vetro. Milão: Nuove Edizioni, s/d.   

____________. Antonio Carlos Gomes, Carteggi Italiani II. Brasília: Thesaurus 

Editora, 1998. 

VIEIRA, Padre Antônio. Sermões: Sermão do Espírito Santo. 1657. online: 

«http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/fs000019pdf.pdf» 

VIRMOND, Marcos da Cunha L. Construindo a Ópera Condor: O Pensamento 

Composicional de Antônio Carlos Gomes. Tese de Doutorado em Música, Universidade 

de Campinas, 2007.   

WISNIK, José Miguel. O Coro dos Contrários: A Música Em Torno da Semana 

de 22. São Paulo: Duas Cidades, 1983.    

VOLPE, M. Alice. A batalha dos símbolos: ópera no Brasil, da Monarquia à 

República, p. 180-194, in: VOLPE, M.A.(org.). Atualidade da Ópera, Rio de Janeiro: 

Editora UFRJ, 2012. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



116 
 

 
 

PARTITURAS   

 

GOMES, Antonio Carlos. Il Guarany. Rio de Janeiro: Ricordi Brasileira, 1986. 1 

partitura (447 p.) Canto e piano.    

VERDI, Giuseppe. La Forza del Destino. 1 partitura. Canto e piano. International 

Score Music  

Library Project, http://216.129.110.22/files/imglnks/usimg/6/64/IMSLP24552-

PMLP55369 Verdi_-_La_forza_del_destino__1869__bw.pdf (acesso em 16/04/2010).   

____________. Rigoletto. 1 partitura. Canto e piano. International Score Music 

Library Pro- ject, http://imslp.org/wiki/Rigoletto_(Verdi,_Giuseppe) (acesso em 

16/04/2010).   

 163   

____________. Il Trovatore. 1 partitura. Canto e piano. International Score Music 

Library Project, http://imslp.info/files/imglnks/usimg/2/20/IMSLP12798-

TrovatoreActI.pdf (acesso em 16/04/2010).    

 

 

PERIÓDICOS  

 

Diário do Rio de Janeiro, 1857-1863 / 1870. Rio de Janeiro: Fundação Biblioteca 

Nacional, Divisão de Periódicos.   

Jornal do Comércio, 1857-1863/ 1870. Rio de Janeiro: Fundação Biblioteca 

Nacional, Divisão de Periódicos.   

Correio Mercantil, 1857. Rio de Janeiro: Fundação Biblioteca Nacional, Divisão de 

Periódicos.   

Correio Paulistano, 1857. Rio de Janeiro: Fundação Biblioteca Nacional, Divisão 

de Periódicos.  

 

 

 

 

 

 

 



117 
 

 
 

ANEXOS 

 

Reprodução da imagem autorizada pelo Conservatório de Milão (2013). 

 

 

Figura 17. Capa da primeira partitura para piano forte, com as marcações vocais de Il 

Guarany, ainda pela Casa Lucca. 



118 
 

 
 

‘Reprodução da imagem autorizada pelo Conservatório de Milão (2013). 

 

         

  

Figura 18. Partituras de Il Guarany, originais escritas a punho pelo Maestro Carlos 

Gomes. 



119 
 

 
 

Reprodução das imagens autorizada pelo Conservatório de Milão (2013). 

 

 

Figura 19. Edições originais do libreto de Il Guarany pela Casa Lucca. À esquerda, 2ª edição de 

1871, à direita 1ª edição de 1870. 



120 
 

 
 

Reprodução das imagens autorizada pelo Conservatório de Milão (2013). 

 

Figura 20. Edições originais do libreto de Il Guarany pela Casa Lucca. 



121 
 

 
 

Figura 21. Capa original da Sinfonia de Il Guarany, G. Riccordi. 

 

Reprodução das imagens autorizada pelo Conservatório de Milão (2013). 

 

 



122 
 

 
 

Figura 22. Noite de São João, autoria de José de Alencar, música de Elias Alvares Lobo e 

regência de Carlos Gomes. 

 

Alencar, J. e Lobo, E.A. A noite de São João. Rio de Janeiro, 1860 



123 
 

 
 

Figura 23. Capa de A Noite no Castello, de Carlos Gomes. 

 

(http://www.gounin.net/images/acgcasco.jpg) 




