
 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO CENTRO ACADÊMICO DO 

AGRESTE – CAA PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 

CONTEMPORÂNEA CURSO DE MESTRADO ACADÊMICO 

 

 

MESTRAS E MESTRES DA ORALIDADE:  

Ensinem-nos os saberes ancestrais da Mãe-Terra 

 

Otávio Augusto Chaves Rubino dos Santos 

 

 

 

 

 

 

CARUARU 

 2017 



OTÁVIO AUGUSTO CHAVES RUBINO DOS SANTOS 

MESTRAS E MESTRES DA ORALIDADE: 

Ensinem-nos os saberes ancestrais da Mãe-Terra 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós - 

Graduação em Educação Contemporânea da 

Universidade Federal de Pernambuco, como 

requisito parcial para a obtenção do título de 

mestre em Educação Contemporânea. Área de 

concentração: Educação, Estado e 

Diversidade.  

Orientadora : Profª Drª Allene Carvalho Lage 

Caruaru - 2017 



Catalogação na fonte: 

Bibliotecária – Simone Xavier CRB/4 - 1242 

S237m Santos, Otávio Augusto Chaves Rubino dos. 
Mestras e mestres da oralidade: ensinem-nos os saberes ancestrais da Mãe-Terra. / 

Otávio Augusto Chaves Rubino dos Santos. – 2017. 

330 f. ; 30 cm. 

Orientadora: Allene Carvalho Lage 
Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, CAA, Programa de 

Pós-Graduação em Educação, 2017. 
Inclui Referências. 

1. Epistemologia.  2. Oralidade. 3. Ancestralidade. 4. Memória.  5. Mãe-Terra. I.
Lage, Allene Carvalho (Orientadora). II. Título. 

370 CDD (23. ed.)       UFPE (CAA 2017-252) 



 

OTÁVIO AUGUSTO CHAVES RUBINO DOS SANTOS 

 

MESTRAS E MESTRES DA ORALIDADE:  

Ensinem-nos os saberes ancestrais da Mãe-Terra 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Educação Contemporânea da 

Universidade Federal de Pernambuco, como 

requisito parcial para a obtenção do título de 

Mestre em Educação Contemporânea.  

 

Aprovado em: 26 /04 / 2017.  

BANCA EXAMINADORA 

________________________________________ 

Profa. Dra. Allene Carvalho Lage (Orientadora) Universidade Federal de Pernambuco  

 

_________________________________________ 

 Profº. Dr. Everaldo Fernandes da Silva (Examinador Interno) Universidade Federal de 

Pernambuco 

 

 _________________________________________  

Profº. Dr. Alexandre Simão de Freitas (Examinador Externo) Universidade Federal de 

Pernambuco 

 

 ________________________________________ 

 Profº. Dr. Kléber Fernando Rodrigues (Examinadora Externa) Instituto Federal de 

Pernambuco  



 

Às mulheres guerreiras espirituais, Tereza, Rosa, Fátima, Sita, Lena, T, Allene, Iacy, Fabiana, 

Raquel, Lara, Kunti, Nati, Pia, Lilian... dedico este texto a todas as mulheres: 

Mulheres: a luz do mundo! 

Esses dias li um texto sobre saberes tradicionais que ressaltava a energia de cura das 

mulheres. Como estou vivendo no campo (Ecovila Vraja Dhama – zona rural de Caruaru), 

permeado por saberes campesinos, gostaria de compartilhar um pouco sobre os saberes de 

todas as, raizeiras,  benzedeiras, mulheres sábias que curam o mundo com suas mãos, suas 

palavras, suas ações! 

Em muitas vilas e cidades, quando há alguém doente ou com dores, sempre aparece uma 

mulher  para oferecer um chazinho, fazer uma compressa, dar um conselho sábio. Essa é a 

energia de cura, a energia de amor da mulher, que também é chamada de Grande Mãe. 

Por esses aspectos,  as mulheres entendem de plantas que curam, dos ciclos da lua, das 

estações que vão e vem ao longo da roda do sol pelo céu. Elas têm uma ligação muito forte 

com essa fonte sábia e misteriosa que é a natureza. 

Aqui no murici, vilarejo ao redor da Ecovila Vraja Dhama, temos Dona Antônia, de 80 anos, 

amiga dos devotos(as), grande mestra no saber da cura e grande guerreira! Na Ecovila em que 

vivo, atualmente, moram seis devotas muito especiais e guerreiras, minha esposa Sita 

Thakurani DD, Kunti Maharani DD, Lakshimi Prya DD, Angelica e nossas mães e mestras, 

Rasa Amrita DD e Neves. 

Para essas devotas e para todas as devotas que aqui já viveram, assim como todas as devotas 

do movimento Hare Krishna, e todas as mulheres do mundo, compartilho essas humildes 

palavras, como uma oferenda e como uma forma de dizer gratidão! 

A todas vocês, mães, mestras, guerreiras, que são a luz do mundo, que curam através das 

palavras e ações, que nos inspiram a acreditar em um mundo melhor, um mundo de respeito, 

sem preconceito e opressões! A todas vocês, que tantos desafios e dificuldades superam a 

cada dia, e continuam com a esperança e o amor de mãe, intrínseco em cada coração! 

Em um texto no grupo pachamama, encontrei uma interessante analogia que fala que toda 

mulher parece com uma árvore. Nas camadas mais profundas de sua alma ela abriga raízes 



 

vitais que puxam a energia das profundezas para cima, para nutrir suas folhas, flores e frutos. 

Ninguém compreende de onde uma mulher retira tanta força, tanta esperança, tanta vida. 

Mesmo quando são cortadas, tolhidas, retalhadas, de suas raízes ainda nascem brotos que vão 

trazer tudo de volta à vida outra vez. Esse é o exemplo de tolerância, como nos ensina 

Caitanya Mahaprabhu em seu Siksastakam. 

Krishna salienta no Bhagavad Gita que: “...Entre as mulheres, sou a fama, a fortuna, a 

linguagem afável, a memoria, a inteligência, a firmeza e a paciência.” (B.G. cap.10 V.34) 

Parabens mulheres! Vocês são nossas mestras! Gratidão por todo amor que vocês têm! 

Gratidão pelo amor de mãe que erradia de vocês e cura todo o mundo! 

(Otávio Augusto Chaves Rubino dos Santos - 08/03/2015) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

AGRADECIMENTOS 

Em primeiro lugar agradeço aos Divinos(as) Mestres(as) Radharani e Krishna - Radha 

Govinda - a Personalidade Suprema da Divindade em seus aspectos masculinos e femininos. 

Fontes da vida de onde se emana todo amor untado com o néctar da arte de cuidar e servir.  

Gratidão à Srila Prabhupada, mestre e avô que trouxe esses saberes milenares do Yoga para o 

ocidente! 

À minha mãe Fátima Chaves e a meu Pai Antônio Claret pelo amor incondicional e pelo 

apoio em todos os momentos. Amados(as) Mãe e Pai, vocês nos mostram que podemos 

acreditar em um mundo melhor. A gratidão é eterna por tanto carinho, dedicação e por todo 

amor e ensinamentos; sempre estaremos juntos(as)! A minha irmã Lili, pessoa do bem, super 

esforçada, inteligente, acolhedora e gentil com todos(as). 

À Gurudeva, mestre espiritual que, como a mais linda estrela no céu, ilumina nossos 

caminhos e nos ensina amar e servir. Amado Guru, que também é um pai e amigo do peito, 

gratidão por sua misericórdia incondicional e cuidado conosco! O senhor é o instrumento do 

viver o amor e do viver o campo, no qual as comunidades não possuem porteiras estando, 

assim, sempre abertas, como seu coração, que acolhe com devoção.  

Às avós e mestras amadas, Rosa e Tereza, que representam devoção e pureza, deixo aqui 

minha eterna gratidão e amor a vocês! Viva as vovós lindas como a mais colorida flor da 

primavera. Em vovó Rosa e vovó Tereza, meu agradecimento se expande à toda família de 

parte de mãe e de parte de pai, que gostaria de citar cada nome neste momento aqui, mas fica 

o registro no coração.  

Ao mestre João Espiritual Angoleiro, que me ensinou sobre ancestralidade, a Capoeira de 

Angola e as nossas raízes africanas. Mestre que luta incansavelmente pela justiça social e pela 

valorização e cuidados dos mestres populares(as). Axé Baba Zambi Zambolá amado mestre 

João! 

À minha amada esposa Sita Thakurani, guerreira e companheira em todos os momentos. Teve 

que superar desafios de minhas ausências em viagens e para o estudo deste mestrado, todavia, 

se desenvolveu junto comigo e, a cada dia, superamos nossas dificuldades e construímos 

nossas vidas fundamentadas em amor e confiança. Amada Sita, que durante o mestrado, me 

deu o maior presente de todos: Nosso amado Filho Sankírtan Awêry. Tivemos que superar a 



 

dor da perda do primeiro embrião mas, logo em seguida, na segunda gestação, tivemos um 

lindo parto natural e humanizado, dentro da água, no Sofia Feldman com Raquel e Uani e 

nossa amada Nandarani. Momento mais especial de minha vida, abraçado com Sita, pude 

acolher nosso filhinho que nasceu nadando, como um pequeno indiozinho Hare Krishna. 

Assim, deixo também aqui minha gratidão a meu filho Sankírtan Awêry, que enche meu 

coração de amor.    

À minha mestra orientadora Profª Dra. Allene Lage, por seu amor e por ter mostrado em meu 

coração o Pensamento Feminista Latino-americano. Guerreira e mestra Allene, que luta pelas 

mulheres, pelo fim da opressão e dos cativeiros e por um mundo de respeito e paz. Gratidão 

por  ajudar a tirar a sujeira do machismo em mim e também no mundo. Sabemos que isso não 

vem de uma hora para outra, todavia, é com luta e dedicação que vamos conseguir. Agradeço 

por Krishna ter unido nossos caminhos e poder aprender tanto com você e tornar-me um 

amigo de coração. Agradeço pelos ensinamentos no caminho da autonomia intelectual. Desde 

o primeiro encontro sabia que serias minha orientadora. Não posso deixar aqui de agradecer a 

nosso querido Bidu! Viva os animais! Conte sempre comigo amada mestra. 

Aos padrinhos de meu filho, Daruka Das, Lawê e Gopala, irmãos tão amados que tenho 

eternamente em meu coração. 

Às madrinhas: Tias T, Thelma, Allene Lage, Kunti Maharani e Mãe Raga Bhumi. Vocês são a 

luz no mundo: mulheres guerreiras espirituais. 

À Aninha, esposa do Lawê, guerreira que vai ser mãe por agora! Toda luz para ti amada 

amiga! Bom parto! Que as energias do bem das Parteiras deste estudo estejam com você! 

Aos meu amado afilhado: Yogi Costa Celedon e à minha afilhada de coração: Mahari Costa 

Celedon. Quanta saudade! 

À amada família da Ecovila Vraja Dhama: Yamunacarya Goswami, Sastra Das, Priscila, 

Dhira Das, Laksmi Prya, Fernando, Krishna Parayana, Angélica, Nitai, Dharma, Bárbara, 

Sivaldo, Edvania, Maharani,  Manu, Neves e filhos(as). Viva a família transcendental! 

À amada família do movimento Hare Krishna por todo Brasil e mundo! 



 

Aos professores que fazem parte da Banca examinadora e que foram essenciais neste 

processo, com contribuições fundamentais e acolhedoras durante a qualificação. Gratidão a 

Everaldo Fernandes, Alexandre Simão e Kléber Rodrigues. A consciência intelectual de vocês 

unida com a cultura de paz é algo que humaniza o meio acadêmico e o transforma em um 

espaço de luta, partilha e empatia. 

À Everaldo Fernandes, deixo aqui a gratidão também por me acompanhar desde o início da 

caminhada para a seleção do mestrado, assim como por sempre estar junto conosco, apoiando 

e incentivando há anos! Amado Everaldo Fernandes, temos em ti um grande amigo e mestre! 

Que você continue a espalhar cultura de paz por onde passa. 

Agradeço aqui também a Fernando Nascimento, pela parceria e amizade.   

Ao corpo docente do Centro Acadêmico do Agreste da Universidade Federal de Pernambuco 

pelo compromisso assumido e concretizado para a formação dos futuros pesquisadores. Uma 

honra conhecer e aprender com todos vocês, pessoas do bem e intelectuais orgânicos. 

Gratidão a Janssen, Jamerson, Conceição, Sandro, Nina, Kátia, Gustavo, Ana Luiza e 

Socorro. 

Ressalto aqui que todos(as) de minha turma nunca vão esquecer o ato de amor que vocês 

tiveram durante o processo de seleção.  

Agradeço ao espaço de luta e conquista epistemológica chamado Observatório dos 

Movimentos Sociais da América Latina! Viva os Movimentos Sociais. 

Gratidão aos mestres e mestras da oralidade, por nos ensinarem os saberes ancestrais da Mãe-

Terra e por terem sido tão acolhedores e dedicados para contribuírem com este estudo. 

Aos amigos(as)/irmãos(as) de turma. Quanta honra conhecer vocês nessa caminhada de luta 

por um mundo de paz! Que amizade tão linda construímos! Cada um de vocês tenho 

eternamente no coração! Que possamos estar sempre unidos em amor e partilha! Quanto 

aprendi com vocês! Vocês me ajudam a ser um ser humano melhor! Contem sempre comigo! 

Gratidão eterna por todo amor e carinho, todos(as) aqui representados por nossa mestra 

Rubneuza e protegidos por Pedrão Poeta do amor. Amados(as) André, Jéssica, Anja Rayani, 

Janini, Dayseellen, Andrezza, Everaldo, Vanessa, Estephane, Rochelly, Ikaro, Josias, Pedro 



 

Brandão, Geyza, Adriana, Ribbyson, Nandinha, July, Marcia, Manu, Sérgio e Tati, Crislainy, 

Andrielle, Janice, Rafaella. 

Todos nossos encontros foram transcendentais, mas destaco aqui a surpresa que me 

emocionou: O chá de fraldas no último dia de aula de Jamerson. Essa foi demais! Logo após o 

chá, a honra de cantar no natal do assentamento Normandia de nossa mestra guerreira 

Rubneuza! 

Aos amados(as) irmãos(as) em orientação, amigos(as), companheiros, pessoas de tanta luz e 

paz e que agradeço demais. Como é bonito ver que, durante o mestrado, amizades sinceras e 

verdadeiras acontecem, dando continuidade ao fluxo harmônico da vida, que é a arte do 

encontro: Sérgio, Márcia, Paloma, Vinícius, Marcio e Emerson. Viva!  

A Sérgio e Márcia, que entramos juntos no mestrado, deixo aqui a gratidão especial. Vocês 

que já vieram aqui na Ecovila, que contribuem com os projetos que temos, que sempre doam 

presentes a serem compartilhados com as crianças em nosso natal cultural. A vocês, como 

uma flor, entrego meu coração, amo vocês queridos irmãos(as)!   

Agradeço também à duas grandes amigas e mestras lá das Minas Gerais, minha orientadora 

Fabiana Bernardes e co-orientadora Mariana Lacerda de minha graduação na UFMG. Duas 

amigas muito especiais e que fazem parte de minha vida e de meu processo acadêmico! 

Fica aqui também a gratidão a todos(as) amigos de coração que entraram comigo na 

graduação em 2005. Tempos maravilhosos! Viva Belo Horizonte. 

Gratidão à congregação do movimento Hare Krishna de Caruaru, amigos(as) muito 

amados(as). Incluindo meu querido amigo André Alves, que contribui neste estudo com 

lindas fotos. 

Às mulheres do Araçá, companheiras de Yoga e a todas as crianças e jovens da Vila do 

Murici, as quais, há quatro anos, fazemos trabalhos juntos de arte-educação. 

À todos amigos(as) da Escola Maria Bezerra Torres. À Margarida, diretora da escola, minha 

gratidão se expande à todos(as) os professores e funcionários!    

Aos amigos(as) de infância e juventude do Nova Granada. Aos irmãos do projeto ancestral 

Om Samadhi e à família da Capoeira de Angola - Viva Lena Santos. 



 

Gratidão à nova família transcendental que apareceu em minha vida - a equipe da pesquisa: 

Adriana, Rodrigo, Leandro, Frois.  

Gratidão à Naiche, família e amigos(as), irmãos que ganhei aqui em Caruaru! 

Gratidão à Adriano, Flavio e Adriana Sales! 

À Associação Conhecer e Preservar e à Associação Educação pela Arte de Servir.    

Gratidão ao apoio financeiro da FACEPE por me conceder condições de dedicação com 

exclusividade a esta pesquisa. Tal apoio foi essencial para a realização deste estudo. 

Em fim a todas as pessoas que direto ou indiretamente contribuíram para a concretização 

deste sonho. Viva a Gratidão! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

RESUMO 

A presente dissertação de mestrado está vinculada ao Programa de Pós-Graduação em 

Educação Contemporânea, da Universidade Federal de Pernambuco - Centro Acadêmico do 

Agreste (UFPE Caa), na linha de pesquisa: Educação, Estado e Diversidade. Consiste no 

resultado de uma investigação que teve por objetivo compreender os processos de vivência, 

circulação, diálogo e partilha dos saberes tecidos pelos sujeitos diversos e plurais, mestres e 

mestras da oralidade (Benzedeiras, Raizeiros, Parteiras, Rezadeiras, Agricultores e Hare 

Krishnas) residentes no Vila do Murici e entrono - Caruaru - PE. Estes sujeitos vivem 

mediante a uma compreensão dialógica com a terra, com a natureza. Assim, o fio norteador 

deste estudo é a concepção de Mãe-Terra. A pergunta que orientou o nosso percurso dentro 

desta investigação foi considerando a Mãe-Terra, enquanto concepção dos povos indígenas, 

mediadora das culturas ancestrais e ecológicas: como os mestres e mestras da oralidade, da 

região da Vila do Murici-PE, vivenciam, dialogam e partilham seus saberes sobre a Mãe-

Terra, a partir de práticas de educação popular e ancestralidade? Epistemologicamente inspira-

se nas Epistemologias do Sul contando com a contribuição de pensadores como Boaventura de 

Sousa Santos, Mahatma Gandhi, Maria Paula Meneses, Suzane de Oliveira, Mogobe B. 

Ramose, dentre outras contribuições. Sobre o conceito de Mãe-Terra, contamos com a 

contribuição de Fernando Mamani, Carlos Rodrigues Brandão, Cacique Seatle, Aílton Krenak, 

dentre outros. No que se refere à educação, realizamos uma discussão relacionada à educação 

popular com foco nos saberes populares, ancestralidade, oralidade e memória, por meio das 

contribuições de Paulo Freire, Carlos Rodrigues Brandão, Miguel Arroyo, Hampaté Bâ, Paul 

Zunthor, dentre outros. A partir da visão desses teóricos discutimos os saberes produzidos no 

Sul global, as principais concepções sobre a Mãe-Terra e a educação com o foco nos saberes 

ancestrais dos mestres e mestras da oralidade. Nas questões metodológicas utilizamos a 

pesquisa qualitativa para a investigação, com características de estudo exploratório e 

explicativo. O nosso percurso analítico foi trilhado nos termos do Método do Caso Alargado, 

conforme definido por Boaventura de Sousa Santos. O trabalho de coleta de dados foi 

realizado no Vila do Murici e entorno. por meio da observação participante, de conversas 

informais e da realização de entrevistas semiestruturadas com dez sujeitos, que nos serviu de 

fonte de informação. As nossas conclusões apontam que os sujeitos diversos pesquisados 

falam sobre educação, sobre situações, processos, tessituras de saberes, estruturas de trocas de 

símbolos, por meio dos quais se vivencia e se faz fluir o saber. Outro aspecto é que olhar para 

uma vida mais simples, orgânica, comunitária torna-se uma contribuição para novas 

epistemologias que se (re)constroem no mundo, nas quais a teoria se aproxima da prática e a 

vida se torna sinônimo de viver bem. Isso transforma o ser de um possível estado de 

individualismo para o estado que propicia o fluxo do encontro e vivência relacional direta 

com o mundo.  

Palavras-chaves: Epistemologias do Sul. Mãe-Terra. Educação e saberes populares. 

Oralidade, ancestralidade e memória. 

 

 

 



 

ABSTRACT 

This dissertation is linked to the Postgraduate Program in Contemporary Education, Federal 

University of Pernambuco - Agreste Academic Center (UFPE Caa), in the line of research: 

Education, State and Diversity. It consists of the result about an investigation aimed at 

understanding the processes of living, circulation, dialogue and sharing of the knowledge 

woven by the various and plural people, masters of orality residents in Murici Village and 

around - Caruaru - PE. These people live through a dialogical understanding with the Earth, 

with nature. Thus, the guiding thread of this study is the Mother-Earth conception. The 

question that guided our course in this research was, considering the Mother-Earth, as a 

conception of indigenous peoples, mediator of ancestral and ecological cultures: how masters 

of orality, from the region of  Murici Village - PE, experience, dialogue and share their 

knowledge about Mother-Earth, from practices of popular education and ancestry? 

Epistemologically, it is inspired by the Epistemologies of the South, with the contribution of 

thinkers such as Boaventura de Sousa Santos, Mahatma Gandhi, Maria Paula Meneses, 

Suzane de Oliveira, Mogobe B. Ramose, among other contributions. On the concept of 

Mother-Earth, we count on the contribution of Fernando Mamani, Carlos Rodrigues Brandão, 

Cacique Seatle, Aílton Krenak, among others. Regarding education, we held a discussion 

related to popular education focusing on popular knowledge, ancestry, orality and memory, 

through the contributions of Paulo Freire, Carlos Rodrigues Brandão, Miguel Arroyo, 

Hampaté Bâ, Paul Zunthor, among others. From the point of view of these theorists we 

discuss the knowledge produced in the global South, the main conceptions about the Mother-

Earth and the education with the focus on the ancestral knowledge of the masters of orality. In 

the methodological questions we use qualitative research, with exploratory and explanatory 

study characteristics. Our analytical course was traced in terms of the extended Case Method, 

as defined by Boaventura de Sousa Santos. The work of data collection was carried out in 

Murici Village and surroundings. Through participant observation, informal conversations 

and semi-structured interviews with ten subjects, which served as a source of information. 

Our conclusions point out that the various people interviewed talk about education, about 

situations, processes of knowledge, structures of exchanges of symbols, by means of which 

knowledge is lived and made to flow. Another aspect is that looking at a simpler, organic, 

community life becomes a contribution to new epistemologies that construct in the world, in 

which theory approaches practice and life becomes synonymous with living well. This 

transforms the being from a possible state of individualism into the state that fosters the flow 

of encounter and direct relational experience with the world. 

Keywords: Epistemologies of the South. Mother-Earth. Education and popular knowledge. 

Orality, ancestry and memory. 

 

 

 

  



 

LISTA DE TABELAS 

Tabela 01 - Síntese da produção acadêmica sobre educação popular encontrada no IBICT........ 

...................................................................................................................................................25 

Tabela 02 - Síntese da produção acadêmica sobre educação popular encontrada na ANPED 

.................................................................................................................................................. 46 

Tabela 03 - Consolidação da análise sobre Epistemologias do Sul ...................................... 256 

Tabela 04 - Consolidação da Análise sobre Mãe-Terra, ecologia, modos de viver integrados 

com a natureza ...................................................................................................................... 276 

Tabela 05 - Consolidação da análise sobre Educação e saberes populares, ancestralidade e 

memória ................................................................................................................................ 292 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

LISTA DE FOTOGRAFIAS 

Fotografia 01: Mãe-Terra - Açude Guilherme de Azevedo .................................................. 172 

Fotografia 02: Mãe-Terra - Área do Parque Natural Professor João Vasconcelos Sobrinho 

................................................................................................................................................ 174 

Fotografia 03: Benzedeira Antônia Benzendo ...................................................................... 187 

Fotografia 04: Mãe-Terra - Jaqueira no quintal do Raizeiro Alberto ................................... 194 

Fotografia 05: Casa da Agricultora Maria ............................................................................ 198 

Fotografia 06: Mãe-Terra  - Pomar da Agricultora Maria .................................................... 198 

Fotografia 07: Mãe-Terra - Cesta de produtos orgânicos da horta que HK Dhira cuida na 

Ecovila Vraja Dhama............................................................................................................. 202 

Fotografia 08: Mãe-Terra - Feijão guandu da horta da Agricultora Maria ........................... 203 

Fotografia 09: Raizeiro Alberto demonstrando plantas medicinais tais como alfavaca e 

alcachofra .............................................................................................................................. 205 

Fotografia 10: Mãe-Terra - Babosa no quintal da casa do Raizeiro Alberto ........................ 205 

Fotografia 11: Mãe-Terra - Mirante ao lado da casa de Benzedeira Antônia por onde ela vê o 

nascer no sol .......................................................................................................................... 210 

Fotografia 12: Agricultor Osório regando sua plantação ...................................................... 211 

Fotografia 13: Mãe-Terra - Hortênsias da Agricultora Maria ............................................... 213 

Fotografia 14: Agricultora Maria com seu sobrinho ............................................................. 214 

Fotografia 15: Mãe-Terra - Jaqueira na Ecovila Vraja Dhama ............................................. 217  

Fotografia 16: A HK Rasa em suas caminhadas pela Ecovila .............................................. 218 

Fotografia 17: Mãe-Terra - natureza na Ecovila Vraja Dhama ............................................. 219 



 

Fotografia 18: O HK Dhira em sua horta .............................................................................. 221 

Fotografia 19: Mãe-Terra - Flores plantadas pelo HK Dhira na Ecovila Vraja Dhama ....... 221 

Fotografia 20: Pessoas da cidade que vieram participar da vivência de plantio na Ecovila 

Vraja Dhama organizada pelo projeto Viva o Campo...........................................................223  

Fotografia 21: Casa da Ecovila Vraja Dhama que é sede do projeto Viva o Campo. 

Arquitetura e cores baseadas no Alto do Moura, Caruaru, PE.............................................225  

Fotografia 22: Peças de barro produzidas por Manu Das ..................................................... 226 

Fotografia 23: Manu Das em sua casa, ao lado da Ecovila Vraja Dhama, demonstrando duas 

peças que ele produziu na oficina ......................................................................................... 226 

Fotografia 24: O HK Dhanvantari, Franciscanos, professoras da escola Maria Bezerra Torres 

de Meneses do Murici e eu no natal cultural na Ecovila Vraja Dhama em dezembro de 

2016........................................................................................................................................ 236 

Fotografia 25: Parteira Lurdes demonstrando alguns instrumentos usados para o trabalho de 

parto ...................................................................................................................................... 243 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ............................................................................................................. 19 

1.1 Minha história de vida ................................................................................................... 19 

1.2 Contextualização ........................................................................................................... 22 

1.3 Um cenário sobre a produção acadêmica referente à educação popular ....................... 25 

1.4 Reflexões iniciais ........................................................................................................... 59 

1.5 Objetivo geral ................................................................................................................ 70 

1.6 Objetivos específicos ..................................................................................................... 70 

2 REFERENCIAL TEÓRICO .......................................................................................... 72 

2.1 Epistemologias do Sul ................................................................................................... 72 

2.2 Mãe-Terra, ecologia e modos de viver integrados com a natureza ............................... 92 

2.2.1 Mãe-Terra, Buen Vivir e Vivir Bien ................................................................................. 92 

2.2.2 Ecologia ......................................................................................................................... 107 

2.2.3 Modos de viver integrados com a natureza ................................................................... 113 

2.2.3.1 Populações tradicionais - povos campesinos .............................................................. 113 

2.2.3.2 Ecovilas ...................................................................................................................... 120 

2.3 Educação e saberes populares, ancestralidade e memória ........................................... 127 

2.3.1 Educação e saberes populares/ancestralidade................................................................ 127 

2.3.2 Oralidade e memória ................................................................................................... 142 

3 QUESTÕES EPISTEMOLÓGICAS E METODOLÓGICAS .................................... 154 



 

3.1 Reflexões sobre a pesquisa .......................................................................................... 154 

3.2 A pesquisa e os contextos socioculturais ..................................................................... 157 

3.3 Pesquisa qualitativa ..................................................................................................... 160 

3.4 Tipo (ou finalidade) do estudo .................................................................................... 161 

3.5 Método da pesquisa ..................................................................................................... 162 

3.6 Delimitação e local da pesquisa................................................................................... 164 

3.7 Fontes de informação................................................................................................... 167 

3.8 Técnicas de coleta ........................................................................................................ 167 

3.9 Registro do campo ....................................................................................................... 171 

4 O CASO DA COMUNIDADE DA VILA DO MURICI - CARUARU - PE ............. 172 

4.1 Epistemologias do Sul: dialogando com os sujeitos .................................................... 178 

4.2 Mãe-Terra, ecologia e modos de viver integrados com a natureza ............................. 190 

4.2.1 Compreensão dos sujeitos sobre a Mãe-Terra ............................................................ 190 

4.2.2 Ecologia na vida dos sujeitos ...................................................................................... 201 

4.2.3 Modos de viver integrados com a natureza ................................................................ 209 

4.2.3.1 Populações tradicionais - povos campesinos .............................................................. 209 

4.2.3.2  Ecovilas ..................................................................................................................... 216 

4.3 Educação e saberes populares, ancestralidade e memória ........................................... 227 

4.3.1 Educação e saberes populares/ancestralidade ............................................................. 227 

4.3.2 Oralidade e memória ................................................................................................... 239 



 

5 ANÁLISE .................................................................................................................... 251 

5.1 Epistemologias do Sul ................................................................................................. 251 

5.1.1 Consolidação da análise sobre epistemologias do Sul ................................................ 256 

5.2 Mãe-Terra , ecologia, modos de viver integrados com a natureza .............................. 257 

5.2.1 Mãe-Terra ................................................................................................................... 257 

5.2.2 Ecologia ...................................................................................................................... 264 

5.2.3 Modos de viver integrados com a natureza ................................................................ 267 

5.2.3.1 Populações tradicionais - povos campesinos .............................................................. 267 

5.2.3.2 Ecovilas ...................................................................................................................... 271 

5.2.4 Consolidação da Análise sobre Mãe-Terra, ecologia, modos de viver integrados com a 

natureza ................................................................................................................................... 276 

5.3 Educação e saberes populares, ancestralidade e memória ........................................... 278 

5.3.1 Educação e saberes populares/ancestralidade................................................................ 278 

5.3.2 Oralidade e memória ..................................................................................................... 286 

5.3.3  Consolidação da análise sobre Educação e saberes populares, ancestralidade e 

memória.... .............................................................................................................................. 292 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS ...................................................................................... 294 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 303 

ANEXO A - Termo de consentimento livre e esclarecido ..................................................... 310 

ANEXO B - Termo de consentimento livre e esclarecido para a utilização de dados ........... 318 

  



19 

 

 

 

1 INTRODUÇÃO 

1.1 Minha história de vida 

Os saberes ancestrais, orais, populares e milenares sempre me causaram profunda curiosidade, 

atração e encanto. Nasci na cidade de Belo Horizonte - filho de Fátima Chaves e Antônio 

Claret - mas sempre fui com frequência à zona rural, em um pequeno vilarejo chamado São 

Bartolomeu, distrito de Ouro Preto: local permeado por Mata Atlântica e diversas cachoeiras, 

sendo o primeiro povoado no qual o Rio das Velhas passa, ainda limpo e cristalino. Em São 

Bartolomeu, na casa de minha tia Pia, sempre ficava curioso com os quadros na parede com 

imagens de um menino com cabeça de elefante, uma mulher de seis braços tocando um 

grande violão e um lindo menino azul tocando flauta. 

Outro aspecto que me chamava a atenção eram os nomes de meus primos: Sereno e Rama. 

Achava bonito e diferente.  

O contato com a natureza sempre me encantou. Quando meus pais me levavam à tia Pia, 

sentia alegria em meu coração no contato com os rios, pássaros e flores, assim como com os 

deliciosos doces que minha tia produzia e produz até hoje: doce de figo, goiabada cascão, 

geleia de jabuticaba, etc. 

Em minha adolescência, aproximadamente aos treze anos, entrei em contato com a capoeira. 

O bairro no qual nasci e vivi praticamente toda a vida chama-se Nova Granada e localiza-se 

próximo a uma das maiores favelas de Belo Horizonte, o Morro das Pedras. Na capoeira e no 

bairro aprendi as vivências da rua, da cultura de raiz, dos saberes populares. Mas foi por volta 

dos dezoito anos que conheci dois grandes mestres que mudaram minha vida: Dhanvantari 

Swami e mestre João Angoleiro.  



20 

 

Nesta idade, já entedia o significado dos quadros da casa de minha tia: o menino com cabeça 

de elefante é Ganesh
1
, a mulher de seis braços com o grande violão é Sarasvati

2
 e o lindo 

menino azul é a própria divindade dentro da tradição do Yoga
3
 - Krishna

4
.  

Assim, eu já me interessava por meditação, buscava aulas de Yoga e havia ido ao templo Hare 

Krishna de Belo Horizonte. A cultura oriental milenar indiana passou a fazer parte de minha 

vida. Eu já sabia que tia Pia tinha sido uma das pioneiras do Yoga em Belo Horizonte e 

também a primeira a dar aulas de Yoga para gestantes em postos de saúde da zona rural de 

Ouro Preto. 

Tanto a cultura milenar quanto a cultura popular me atraiam muito. Dos mestres que 

apareceram em minha vida, o primeiro foi Dhanvantari Swami, o qual conheci quando 

cursava graduação na UFMG e tranquei um período para fazer uma viagem de carona por 

todo o Brasil: portanto, de Belo Horizonte, conheci todo Nordeste até o Norte, com objetivo 

de chegar ao México. Diêgo, grande amigo de infância, e eu havíamos saído com o objetivo 

de conhecer o mundo e, também, de nos conhecermos internamente. 

Quando estávamos no evento alternativo, Universo Paralelo, na Bahia, encontramos os Hare 

Krishnas e, como já gostávamos muito da filosofia, ficamos muito amigos dos Hares ali 

presentes. Um deles falou de um seminário Hare Krishna em Campina Grande. Assim, após o 

festival, fomos conhecer o Seminário e chegamos no local em treze de janeiro de 2007, data 

que mudou nossas vidas - “coincidentemente”, era o aniversário de Dhanvantari Swami. 

Então, o conhecemos e tivemos ciência de que ele foi um dos primeiros Hare Krishnas do 

Brasil.  

                                                 

1
 Na cultura indiana, Ganesh é um semideus filho daquele que é considerado o maior dos praticantes de 

meditação e Yoga: Shiva, o dançarino cósmico. Ganesh representa o removedor de obstáculos. 

2
 Na cultura indiana, Sarasvati é Semideusa da sabedoria e das artes. Ela sempre aparece tocando o instrumento 

chamado Sitar.  

3
 Yoga é uma palavra milenar que vem do sânscrito e significa união. Existem diferentes práticas de Yoga, que 

trabalham filosofia, epistemologia, ciência, medicina, posturas físicas e autorrealização. A essência de todas as 

práticas se chama Bhakti Yoga: Yoga do amor, serviço devocional, devoção. 

4
 Na cultura da Yoga, Krishna é a própria Personalidade Suprema da Divindade.  



21 

 

De Campina Grande fomos conhecer a comunidade rural Hare Krishna de Caruaru, na época, 

chamada de Nova Vraja Dhama. Diêgo resolveu ficar e se tornar Hare Krishna; eu continuei a 

viagem e prometi a Dhanvantari Swami e a Diêgo um dia voltar. Fui até o Peru passando pela 

Amazônia e voltei pela Bolívia, Mato Grosso até chegar em Belo Horizonte. Diêgo tornou-se 

monge e recebeu o nome de Daruka
5
. 

Logo que cheguei em Belo Horizonte conheci o outro grande mestre: João Angoleiro, também 

conhecido como João espiritual. Ele me apresentou a capoeira de Angola, que é capoeira mãe,  

ancestral e de raiz. Por meio de Mestre João, entendi o que é ancestralidade, cultura popular, 

os mestres(as) populares e o notório saber. Frequentei as rodas de capoeira, repletas de 

mandinga e alegria. Assim, tornei-me voluntário e militante no Centro de Educação e Cultura 

Flor do Cascalho
6
. O Centro de Cultura localizava-se próximo de minha casa, no Morro das 

Pedras. Naquele momento, ajudava a dar aula de capoeira de Angola para diversas crianças da 

favela.  

Minha ligação com o Yoga e o movimento Hare Krishna também se intensificava. Formei-me 

como professor de Yoga e comecei a dar aulas para as mulheres moradoras do Morro das 

Pedras. 

Capoeira de Angola e Yoga passavam a fazer parte de minha história de vida e estão em meu 

coração. Depois, soube que tia Pia e mestre João são amigos de adolescência e que meu tio 

Carlinhos frequentou o templo Hare Krishna durante bom tempo de sua vida. Para completar, 

aparece outra mestra em minha vida, vovó Tereza, médium de cura que me ensinou a fazer o 

bem independentemente de qualquer coisa ou dificuldade. Outro aspecto foi o batismo que 

recebi quando morei na aldeia indígena Pataxó, chamada Coroa Vermelha, em Caraíva - BA. 

O pajé me batizou de Jequitaiá que, em Pataxó, significa: bem-te-vi. Daí vem minha 

ancestralidade indígena. 

Após me formar na UFMG, em 2011, cumprindo a promessa que havia feito a Dhanvantari 

Swami e a Daruka,  fui para Campina Grande estudar no seminário Hare Krishna durante todo 

                                                 

5
 Na tradição Hare Krishna após certo tempo de vivência  de sua filosofia  e espiritualidade o praticante recebe 

um nome - semelhante a um batismo - para cultivo de sua identidade dentro da tradição. 

6
 Ponto de educação e cultura e uma das diversas frentes coordenadas por mestre João e sua Associação: 

Associação Cutural Eu Sou Angoleiro. 



22 

 

o ano. Depois, fui iniciado por Dhanvantari Swami e recebi o nome de Prema Sindhu Das. 

Retornei para Belo Horizonte e permaneci por um ano no Templo Hare Krishna local. 

Naquele momento, casei-me com Sita Thakurani e fomos viver justamente em Nova Vraja 

Dhama, Caruaru-PE, agora com o nome de Ecovila Vraja Dhama: local que havia ido com 

Dhanvanatri Swami em 2007 e que marcou minha despedida de  Daruka há seis anos atrás 

durante a viagem aqui relatada. Daruka tornara-se o presidente da Ecovila e ali residia. 

Ao chegar na Ecovila Vraja Dhama, depois de me estabelecer, iniciei os projetos sociais que 

havia aprendido com mestre João: oficinas de capoeira de Angola para as crianças, arte 

educação, etc. Criamos uma associação (Associação Cultural Educação pela Arte de Servir) e 

percebi a interação dos Hare krishnas com a comunidade da vila do Murici - zona rural de 

Caruaru, na qual a Ecovila está inserida.  

Conhecendo mais pessoas na vila do Murici observei os mestres e mestras dos saberes da 

região. Recordei-me do ensinamento de mestre João de que os mestres(as) populares são a 

viga mestra da nação, os quais devemos ouvir, servir e aprender. Conheci na região Parteiras, 

Benzedeiras, Raizeiros, Rezadeiras, Agricultores além dos Hare Krishnas, que há anos 

cultivam a terra no local e tecem diversos saberes.  

A partir dessa relação que estabeleci com os mestres(as) da região inspirei-me em apresentar 

um projeto para a seleção do mestrado do PPGEDUC
7
 que dois anos depois resultou nessa 

dissertação. 

1.2 Contextualização 

O presente estudo traz reflexões sobre os saberes populares e ancestrais como epistemologias 

importantes na educação. Aborda a questão da ancestralidade e resistência dos(as) sujeitos 

diversos e plurais que residem na comunidade da Vila do Murici - Caruaru - PE, os quais 

chamamos aqui de mestres e mestras da oralidade.  

Esses sujeitos diversos e plurais são as Benzedeiras, Parteiras, Rezadeiras, Raizeiros, 

Agricultores mais antigos(as) e os/as Hare Krishnas. Eles(as), em seus modos de vida, vivem 

integrados com a natureza de maneira tradicional (Benzedeiras, Parteiras, Rezadeiras, 

                                                 

7
 Programa de pós-graduação em educação da UFPE - Campus Agreste. 



23 

 

Raizeiros e Agricultores) e integrados na natureza em Ecovilas (Hare Krishnas). Vivem no 

Murici - PE, ao redor da reserva ambiental Parque Natural Municipal Professor João 

Vasconcelos Sobrinho, área de preservação ambiental com Mata Atlântica nativa e muita água 

potável. 

Esses sujeitos diversos e plurais, mestres e mestras da oralidade,  vivem com práticas e 

saberes ancestrais. Vivenciam a oralidade, oram e convivem com a natureza de modo 

integrado.  

Os Hare Krishnas vivem em uma Ecovila chamada Vraja Dhama, presente na região há trinta 

anos. No Brasil, as Ecovilas nasceram na década de 1970, como resistência ao capitalismo, ao 

modelo consumista e exploratório do sistema. O modo de vida em Ecovilas representa uma 

resistência ao sistema vigente. 

 As Benzedeiras, Rezadeiras, Parteiras, Raizeiros e Agricultores vivem de modo tradicional 

no campo há várias gerações. São resistência por terem se mantido no campo, sendo, assim, a 

própria resistência. Dessa maneira, o que une os dois modos de vida, nos quais esses sujeitos 

diversos estão inseridos, é a resistência: um nasce como resistência - Ecovilas - e o outro é a 

própria resistência - modo tradicional de vida no campo. 

Como aporte teórico para este estudo utilizamos as Epistemologias do Sul, conceitos e 

concepções sobre a Mãe-Terra, ancestralidade, oralidade e educação popular. Acreditamos 

que tais abordagens nos possibilitam interpretar, produzir o conhecimento e apresentar outras 

linguagens por meio das realidades locais. O estudo aponta que a abertura do coração é o fio 

condutor para uma mudança de concepção, para uma nova leitura de mundo, assim como o 

atuar ordenado e racional que efetive os diálogos entre conhecimento popular e científico 

dando expressão a esta dissertação.  

Nosso estudo tem como lócus de enunciação os próprios sujeitos diversos e plurais, mestres e 

mestras da oralidade. Assim, apresenta seus saberes e suas memórias de vida: as narrativas 

populares e a tradição oral.  Acreditamos que toda manifestação cultural e saberes do campo 

são comunidades de produção de conhecimentos. Estas são chamadas comunidades 

tradicionais, que são terreiros, casas de tradição, dentre outros nomes designadas porque  

guardam saberes culturais que são, na verdade, rituais - coletivos e populares. Esses rituais 

guardam valores como: cooperação, respeito aos mais velhos(as),  amor e exaltação natureza e 



24 

 

suas forças, etc. Dessa forma, a construção do objeto de pesquisa se deu a partir da 

compreensão desses saberes, os modos de reprodução do conhecimento e as formas de 

resistência e partilha.  

As comunidades que fazem parte da Vila do Murici e estão no seu entorno têm como ponto 

central a área de proteção ambiental do Parque Natural Municipal Professor João Vasconcelos 

Sobrinho e localizam-se na zona rural de Caruaru. É uma área com diversas particularidades 

na região do Agreste, já que conta com vegetação predominante de Mata Atlântica. Neste 

contexto, há uma população que interage com o ambiente natural e partilha os saberes com a 

mata. Esses sujeitos diversos, na lida com a terra e com seus saberes, trazem ensinamentos e 

conhecimentos permeados de oralidade e ancestralidade e assim os transmitem para as 

gerações seguintes. O ponto principal de união desses sujeitos diversos é a natureza, a Mãe-

Terra.  

 

 

 

 

 

 

  



25 

 

1.3 Um cenário sobre a produção acadêmica referente à educação popular 

A construção desse cenário sobre a produção acadêmica de educação popular foi realizada 

com uma pesquisa de trabalhos em dois bancos de dados: Instituto Brasileiro de Informação 

em Ciência e Tecnologia - IBICT - e na Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa 

em Educação - ANPED. 

No banco de teses e dissertações do IBICT
8
, procuramos pesquisas sobre educação popular 

relacionadas com quatro temáticas diferentes: “educação popular e ancestralidade”; “educação 

popular e Mãe-Terra” e “educação popular e oralidade” e “educação popular e mestres(as)”. 

Assim, procuramos trabalhos produzidos nos últimos dez anos (2005 a 2016).  O quadro a 

seguir resume e sistematiza as pesquisas encontradas:  

(Tabela 01 - Síntese da produção acadêmica sobre educação popular encontrada no IBICT) 

Item Fonte e 

ano 

Instituição/ 

Tema 

Autor(a) 

 

Foco Resultados 

1 IBICT 

- 2009 

Universidade Federal do 

Ceará (UFC).  

Consciência corporal e 

ancestralidade africana: 

Conceitos Sociopoéticos 

Produzidos por Pessoas 

de Santo. 

Norval 

Batista 

Cruz 

Conceitos 

sociopoéticos 

produzidos por uma 

comunidade de 

terreiro de 

Candomblé, Ilê Axé 

Omo Tifé, 

localizada no bairro 

de Jangurussu, na 

periferia de 

Fortaleza-Ce. 

A conclusão é que, a partir do 

corpo, diversos conceitos  

foram sendo produzidos 

fluidicamente como: construir 

desconstruindo, sair para o 

etéreo, não se dar conta do que 

está à sua volta, não saber por 

onde terminar, corpo 

respondendo, homem 

movimento da vida, ser 

inacabado, ancestralidade raiz, 

homem terra, ancestralidade 

primeiro movimento, 

ancestralidade impulso, etc. 

2 IBICT 

- 2009 

Universidade Federal da 

Bahia (UFBA).  

O samba chula de cor e 

salteado em São 

Francisco do Conde/BA: 

Cultura Populá e 

Educação Não-escolá 

para além da(o) capitá. 

Petry 

Rocha 

Lordelo 

Estudo de caso com 

o grupo de Samba 

Chula “Filhos da 

Pitangueira”, a 

partir dos contatos 

com os sujeitos do 

campo, da 

observação 

participante, 

memória, e 

oralidade dos 

mesmos. 

O samba chula, 

principalmente os Filhos da 

Pitangueira, mostraram que, 

com solidariedade, 

coletividade e identidade 

cultural, é possível resistir e 

transmitir seus saberes, 

pautados em valores 

essencialmente humanos, e 

não aqueles maquinados pelo 

cérebro “maquiavélico” dos 

“poderosos de plantão”. 

                                                 

8
 Disponível em: http://bdtd.ibict.br/vufind/.  



26 

 

3 IBICT 

- 2009 

 Universidade Estadual 

de Campinas 

(UNICAMP).  

Batuque de umbigada 

paulista: memória 

familiar e educação não - 

formal no âmbito da 

cultura afro-brasileira.  

 

Claudete 

de Sousa 

Nogueira 

Registrar os 

depoimentos dos 

antigos 

participantes do 

samba de roda ou 

samba de terreiro na 

cidade paulista de 

Itu, assim como 

levantar a história 

dos clubes negros 

da região. 

As narrativas dos batuqueiros 

e batuqueiras revelaram 

aspectos de uma prática 

cultural que atravessou 

gerações, transformando-se no 

decorrer dos tempos. Do chão 

dos terreiros às ruas da 

periferia foram criados 

espaços que possibilitaram 

essas experiências de 

socialização e de transmissão 

de valores, construindo 

identificações que têm por 

base uma memória coletiva 

transmitida pela tradição oral. 

4 IBICT 

- 2010 

Universidade de Brasília 

(UNB).  

Seu Zé, qual é a sua 

didática? A 

aprendizagem musical na 

Oficina de Pífano da 

Universidade de Brasília. 

 

Valéria 

Levay 

Lehmann 

da Silva 

A aprendizagem 

musical na Oficina 

de Pífano da 

Universidade de 

Brasília, tendo à 

frente Zé do Pife, 

como mestre e 

professor. 

Na Oficina de Pífano, no que 

diz respeito à relação mestre-

aprendiz, o desenvolvimento 

da noção prática da alteridade 

fora um dos aspectos 

vivenciados da aprendizagem. 

Assim, o aluno da oficina, 

pôde experimentar aspectos de 

uma prática musical de uma 

manifestação tradicional. E, na 

medida do possível, das 

formas de fazer, aprender e 

ensinar característicos ao 

pífano. 

5 IBICT 

- 2011 

Universidade Federal de 

São Carlos (UFSCar).  

Do chocalho ao bastão : 

processos educativos do 

terno de congado 

marinheiro de São 

Benedito - Uberlândia -

MG. 

 

Vívian 

Parreira 

da Silva 

Compreender 

processos de ensino 

e aprendizagem 

dentro de um terno 

de congada, bem 

como saber de que 

forma esses 

processos 

educativos 

acontecem. 

A congada se mantém viva na 

cidade de Uberlândia, por 

meio da luta de homens e 

mulheres, e essa luta cotidiana 

contra a discriminação, o 

preconceito, contra a condição 

de negros e negras 

congadeiros mostra-nos uma 

forma de viver e de nos 

colocar no mundo. 

6 IBICT 

- 2013 

Universidade Federal do 

Ceará (UFC). 

Corpo, ancestralidade, 

oralidade e educação no 

ile asè omo tifé: o corpo 

de xangô.   

Norval 

Batista 

Cruz 

A trajetória de vida 

do autor, buscando 

identificar como, 

através do corpo, 

ele chegou à cultura 

de matriz africana. 

O lócus da pesquisa  

é o terreiro de 

Candomblé Ilê Axé 

Omo Tifé. 

 

Constatação de que, quando 

racionalizamos, nos 

distanciamos do corpo e 

quando mecanizamos os 

movimentos corporais acaba-

se por dividir o corpo: quando 

separamos o divino do corpo, 

nos afastamos da essência 

corporal, quando 

hierarquizamos as relações 

corpo/mente/espírito, 

quebramos o senso de 

totalidade. 



27 

 

7 IBICT 

- 2013 

Universidade Federal de 

São Carlos (UFSCar).  

Resistência e seus 

processos educativos na 

comunidade negra rural 

quilombola do Fojo - 

BA. 

 

Jeanes 

Martins 

Larchert 

O objeto de estudo 

da pesquisa são as 

práticas de 

resistência de uma 

comunidade negra 

rural quilombola e 

seus processos 

educativos. A 

resistência 

entendida como 

movimento 

dialético que 

sedimenta na 

ancestralidade, na 

memória e na 

identidade. 

 

Afirmação de que a 

resistência, através da 

experiência quilombola, é 

produtora de processos 

educativos, conhecimento e 

aprendizagem, pois enquanto 

reveladora da episteme do 

povo negro rural, possibilita 

aos quilombolas revelar-se e 

revelar a sua história e suas 

experiências individual e 

coletiva. 

 

8 IBICT 

- 2013 

Universidade Estadual de 

Campinas (UNICAMP). 

Repassando o passado: 

produção e divulgação de 

saberes na Escola de 

Capoeira Angola 

Resistência 

Danilo 

de Abreu 

e Silva 

Identificar e 

analisar quais são 

os saberes 

produzidos na 

Escola de Capoeira 

Angola Resistência 

(ECAR) e 

compreender como 

esses saberes são 

“re-construídos” e 

circulados entre 

os/as integrantes da 

Escola. 

 

Os saberes da capoeira de 

Angola se baseiam na 

memória de seus mestres. 

Essas memórias são 

repassadas pelos mestres 

atuais aos seus alunos, porém, 

contextualizada e 

historicamente. Valores de 

luta pela liberdade, contra a 

opressão mental, física e 

econômica, são repassados no 

aprendizado que  consegue se 

embrenhar em espaços tidos 

como dominantes e, ao mesmo 

tempo, se manter em espaços 

marginalizados e excluídos 

socialmente. 

 

9 IBICT 

- 2013 

Universidade Federal do 

Rio Grande do Norte  

(UFRN).  “Em cada 

canto, um conto, uma 

canção: o velho, a 

tradição oral e a 

educação no Mato 

Grande/RN”. 

 

Maria 

Elizabete 

Sobral 

Paiva de 

Aquino 

Propõe uma 

reflexão sobre o 

trânsito entre os 

saberes  da tradição 

oral dos velhos 

brincantes e a 

educação escolar. 

Através de um 

estudo etnográfico 

no território do 

Mato Grande/RN, 

buscou-se esses 

brincantes e entrou-

se em contato com 

contos, cantos e 

danças. 

Consideração de que a 

tradição oral expande as 

fronteiras presentes nas 

dicotomias do novo/velho, 

oralidade/escrita, e que através 

delas encontremos uma nova 

arte de viver, de ser e de 

pensar a educação, por ora, 

cooptada pelo “pensamento do 

Sul”. É nesse ideário do Sul 

que as ações educativas dos 

velhos podem ser articuladas 

com perspectivas educacionais 

nas instituições formais de 

ensino. 



28 

 

10 IBICT 

- 2014 

Universidade de Brasília 

(UNB).  

Ecologia da vadiação: os 

saberes no grupo nZambi 

de capoeira Angola em 

Florianópolis - Santa 

Catarina.  

 

Isabela 

Guimarã

es 

Rabelo   

O encontro com a 

mestra Elma, 

mestra de capoeira 

Angola, a qual é 

uma das 

coordenadoras do 

grupo nZambi de 

capoeira Angola, no 

qual foi realizado o 

estudo de caso para 

trazer para o 

diálogo uma 

manifestação da 

cultura popular 

afro-brasileira, a 

capoeira Angola 

como forma de 

saber. 

 

O grupo de capoeira Angola 

nZimbi, foi identificado como 

uma comunidade de ensino e 

aprendizagem, em que 

corporeidade, musicalidade e 

filosofia são elementos que 

convergem na formação de 

vínculos e modos sutis de 

interação.  Percebeu-se, por 

meio do trabalho coletivo 

desenvolvido pela mestra 

Elma, que o grupo desenvolve  

arte da cooperação em 

processos flexíveis de divisão 

de tarefas.  

11 IBICT 

- 2015 

Universidade Federal do 

Ceará (UFC).    

Quilombo Boqueirão da 

Arara, Ceará: memórias, 

histórias e práticas 

educativas”.   

 

Tânia 

Gorayeb 

Sucupira 

O estudo apresenta 

a comunidade 

quilombola do 

povoado Boqueirão 

da Arara, no Ceará, 

ressaltando práticas 

educativas e 

culturais que são 

disseminadas entre 

seu povo, em um 

esforço de perceber 

a existência de 

traços ancestrais 

africanos que 

resistem, desde a 

época da 

escravidão. 

 

O contexto atual do povoado 

quilombola Boqueirão da 

Arara possui características 

próximas de comunidades e 

assentamentos rurais 

brasileiros: Sobrevivendo  

basicamente da agricultura 

familiar, cultivo de pomares e 

do pequeno comércio. 

Fonte. IBICIT (2017)  

Notas. Elaboração do autor com base no banco de dados do IBICT. 

Verificando as pesquisas encontradas, destacamos que, acerca da temática “educação popular 

e ancestralidade” foram encontrados seis trabalhos. Destes, quatro trabalhos se aproximam de 

nosso estudo:  

O primeiro trata-se de uma dissertação de mestrado de Norval Batista Cruz, publicada no ano 

de 2009 pela Universidade Federal do Ceará (UFC) intitulada: “Consciência corporal e 

ancestralidade africana: Conceitos Sociopoéticos Produzidos por Pessoas de Santo”.  

A dissertação aborda sobre os conceitos sociopoéticos produzidos por uma comunidade de 

terreiro de Candomblé, Ilê Axé Omo Tifé, localizada no bairro de Jangurussu, na periferia de 



29 

 

Fortaleza-Ce. Segundo o autor, o tema gerador da pesquisa é a consciência corporal e 

ancestralidade africana. O autor apresenta seu estudo da seguinte maneira: 

Realizei minha pesquisa no Terreiro Ilé Axé Omo Tifé do qual eu sou Ogan 

Sarapembé. Essa casa, que tem 30 anos de existência, fica localizada no bairro do 

Jangurussu, periferia do município de Fortaleza. Tem na sua direção a Mãe Valéria 

de Logunedé, Ialorixá com trinta anos de iniciação, e possui 04 Ogans, 02 Ekedis e 

aproximadamente 35 filhos e filhas de santo (CRUZ, 2009, p. 13). 

O método escolhido foi o sociopoético fundamentado em Jackes Gauthier (1999). Para Cruz 

(2009), esse método foi escolhido pois apresenta nos seus princípios “o corpo como fonte de 

conhecimento, a importância das culturas dominadas e de resistência, das categorias e dos 

conceitos que elas produzem, o papel dos sujeitos pesquisados como co-pesquisadores, o 

papel da criatividade e da arte” (GAUTHIER apud CRUZ, 2009, p. 13). 

A dissertação foi baseada em três vivências realizada por Cruz com os sujeitos do campo, os 

quais ele chama de “co-pesquisadores”. A primeira vivência foi chamada de “vivência lunar”, 

, a segunda foi a “dança afro no Espaço Tempo Livre de Consciência Corporal e 

Ancestralidade Africana”, e a terceira foi intitulada de “vivência da argila” realizada no 

próprio terreiro de Candomblé (CRUZ, 2009, p. 14). 

A partir dessas vivências, o autor constrói seu estudo por meio de oito capítulos. O primeiro 

capítulo apresenta as motivações pessoais e a problemática, que é a seguinte: “quais os 

conceitos que as pessoas de santo produzem a respeito da consciência corporal e a 

ancestralidade africana e a relação entre os mesmos?” (CRUZ, 2009, p. 22).  

O segundo capítulo traz reflexões iniciais e parte do conceito de ancestralidade africana 

“enfatizando a relação intrínseca com o corpo”. Apresenta ainda alguns conceitos de 

“consciência corporal” e finaliza com considerações sobre “a relevância dessa questão para a 

Educação Popular” (CRUZ, 2009, p. 22). O terceiro capítulo tece considerações sobre o 

método sóciopoético. O quarto já apresenta o primeiro momento da pesquisa de campo: “a 

vivência lunar”.  O quinto apresenta o segundo momento da pesquisa de campo:  “a dança 

afro” e o sexto capítulo o terceiro e último momento da pesquisa de campo: “a vivência da 

argila”. O sétimo capítulo faz a análise filosófica. 

O oitavo capítulo discorre sobre as considerações finais e como conclusão, Cruz (2009) 

apresenta alguns conceitos que foram produzidos: 



30 

 

Podemos concluir que, a partir do corpo, os conceitos foram sendo produzidos 

fluidicamente. Posso exemplificar trazendo alguns confetos como construir 

desconstruindo, sair para o etéreo, não se dar conta do que está à sua volta, não saber 

por onde terminar, corpo respondendo, homem movimento da vida, ser inacabado, 

ancestralidade raiz, homem terra, ancestralidade primeiro movimento, ancestralidade 

impulso, ancestralidade bifurcação, corpo mobilidade, corpo sensualidade, corpo 

sexualidade, corpo sutileza, sentir-se cobra bicho, fazer parte da natureza, corpo 

ancestral, corpo desacostumado, corpo coletivo, não rasgar a natureza e tantos outros 

que me levaram a concluir que os co-pesquisadores produziram conceitos de 

ancestralidade e consciência corporal e fizeram uma relação entre eles (CRUZ, 

2009, p. 174). 

Destacamos aqui que essa pesquisa tem sua contribuição ao trazer a ancestralidade africana e 

a importância do corpo ancestral, em movimento e se comunicando com o mundo, com a 

forças da natureza. Outro aspecto é sobre a consciência corporal como um contínuo 

aprendizado e sobre a relevância do corpo na educação popular. 

A segundo estudo encontrado foi a tese de doutorado do próprio Norval Cruz, também pela 

Universidade Federal do Ceará (UFC), publicada no ano de 2013 e intitulada: Corpo, 

ancestralidade, oralidade e educação no ile asè omo tifé: o corpo de xangô.   

A tese expressa a trajetória de vida do autor, buscando identificar como, através do corpo, ele 

chegou à cultura de matriz africana. O lócus da sua pesquisa também é o terreiro de 

Candomblé Ilê Axé Omo Tifé. O método utilizado foi o biográfico da Antroposofia. 

Sobre a Antroposofia, Cruz (2013) salienta: 

Segundo a Antroposofia, cada elemento, substância e ser vivo sobre a face da Terra  

fazem parte de um conjunto harmônico que respira como um verdadeiro cosmo 

vivo. Esse cosmo possui um aspecto sensível, visível e mensurável, com o qual nos 

relacionamos por meio de nossos sentidos e que compreendemos racionalmente 

mediante nossa ciência acadêmica, mas também possui um conjunto de forças não 

visíveis, o seu aspecto imaterial ou suprassensível. O ser humano ocupa uma posição 

muito peculiar dentro dessa cosmovisão. Ele é considerado uma imagem condensada 

desse mundo ao seu redor; um microcosmo em permanente interação com o 

macrocosmo material e espiritual (CRUZ, 2013, p. 62). 

Como conclusões, o autor afirma que, quando racionalizamos, nos distanciamos do corpo e 

quando mecanizamos os movimentos corporais acaba-se por dividir o corpo. Acrescenta ainda 

que “quando separamos o divino do corpo, nos afastamos da essência corporal, quando 

hierarquizamos as relações corpo/mente/espírito, quebramos o senso de totalidade” (CRUZ, 

2013, p. 124). 

Outro aspecto apresentado refere-se ao que o autor chama da “Pedagogia do Òrìsà”, que traz 

na sua essência o movimento do corpo. Diz ainda que ela é transversal a todos os Òrìsà e que 



31 

 

a dança, o canto, o ritmo, o rito têm uma relação íntima com todos os elementos da natureza. 

Assim, a “Pedagogia do Òrìsà”, segundo Cruz (2013), “ensina os movimentos ecológicos, 

cósmicos e universais” ((CRUZ, 2013, p. 124). 

O autor finaliza afirmando que: 

Minha convivência diuturna com Povos de Santo, nesses últimos 15 anos, leva-me a 

concluir que existe uma Pedagogia de Terreiro. Normas, vícios, costumes, 

hierarquia, uma escola onde prevalece a oralidade. No tocante à consciência 

corporal, essa pedagogia diverge da Pedagogia do Òrìsà. Quantos Pais e Mães de 

Santo estão doentes e sedentários, dependentes farmacológicos, falando e 

defendendo a educação dos Òrìsà, na prática existe um paradoxo. A Pedagogia dos 

Òrìsà está distante da Pedagogia do Terreiro, em especial das pessoas que 

comandam os Terreiros (CRUZ, 2013, p. 125). 

O terceiro trabalho encontrado dentro da temática: “educação popular e ancestralidade” 

também é uma tese publicada no ano de 2013 pela Universidade Federal de São Carlos 

(UFSCar). A autora é Jeanes Martins Larchert e o título o seguinte: “Resistência e seus 

processos educativos na comunidade negra rural quilombola do Fojo - BA”. 

O estudo fala sobre a prática de resistência da organização quilombola da comunidade do 

Fojo em Itacaré na Bahia, assim como os processos educativos nela vivenciados. Nas palavras 

da autora: 

O objeto de estudo dessa pesquisa são as práticas de resistência de uma comunidade 

negra rural quilombola e seus processos educativos. A resistência entendida como 

movimento dialético que sedimenta na ancestralidade, na memória e na identidade 

concretizadas em um quilombo, espaço dinamizador da cultura de matriz africana 

(LARCHERT, 2013, p. 18). 

No primeiro capítulo, a autora situa o movimento de resistência negro como um movimento 

social e político dos povos quilombolas “que lutam pela liberdade e por seus direitos civis, do 

período escravista, pós-abolição, chegando ao período da Constituinte aos dias atuais”. 

Acrescenta ainda que a luta pela garantia dos direitos da população negra no Brasil traz no seu 

conteúdo histórico e político a “experiência secular da resistência”. Em sendo assim, Larchert 

evidencia que: 

A incessante batalha pelo território cultural, étnico e religioso dos africanos que 

vieram para o país escravizados resultou na estruturação política-organizacional dos 

territórios negros, onde homens e mulheres lutaram e lutam pela liberdade física, 

social e cultural em oposição à lógica escravocrata no Brasil (LARCHERT, 2013, p. 

34). 



32 

 

No segundo capítulo, a autora intenciona esclarecer os significados e os vínculos tecidos entre 

os conceitos “educação, cultura, resistência e quilombo”.  Assim, a autora discorre sobre 

educação e experiência quilombola, resistência e ancestralidade quilombola como 

epistemologia da exterioridade, dentre outros aspectos. No terceiro capítulo apresenta os 

fundamentos que alicerçam a pesquisa e seus procedimentos metodológicos. Dessa forma, 

destaca: 

Para trilhar esse caminho, encontramos nos estudos de Merleau-Ponty (1988), Freire 

(1992) Gamboa (2007) e Oliveira (2009) elementos metodológicos para a 

compreensão do engajamento corporal, a experiência sensível, a produção de sentido 

e a formação crítica, conceitos fundamentais para a pesquisadora entender como os 

aspectos constitutivos da cultura afro-brasileira possibilitarão um diálogo entre os 

processos educativos da comunidade quilombola e o currículo da escola 

(LARCHERT, 2013, p. 84). 

O quarto capítulo apresenta a análise dos dados coletados durante o trabalho de campo no 

território quilombola. Tal análise, segundo a autora, vê, observação na organização física e 

cultural da comunidade, “manifestados nas situações do cotidiano e nas falas dos moradores”. 

Acrescenta ainda que, neste capítulo, também houve a discussão de como esses conteúdos 

estão integrados a um “conjunto de saberes e práticas que representam os processos 

educativos da prática de resistência da comunidade”. Conclui afirmando que os processos 

educativos buscados no trabalho indicaram “uma diversidade de conhecimentos e modos de 

vida constitutivos da epistemologia da resistência quilombola” (LARCHERT, 2013, p. 121). 

O quinto capítulo analisa a resistência negra quilombola do Fojo frente ao que a autora chama 

de um “certo silenciamento” encontrado na comunidade referente à memória local e as 

práticas culturais afro-brasileiras.  

O último capítulo (sexto), apresenta as conclusões, nas quais Larchert diz que “as 

comunidades negras rurais quilombolas representam experiências de preservação das culturas 

e do patrimônio simbólico do povo africano na diáspora brasileira” (LARCHERT, 2013, p. 

185). 

Afirma também que: 

Os dados desta pesquisa nos potencializam a afirmar que a resistência, através da 

experiência quilombola, é produtora de processos educativos, conhecimento e 

aprendizagem, pois enquanto reveladora da episteme do povo negro rural, possibilita 

aos quilombolas revelar-se e revelar a sua história e suas experiências individual e 

coletiva. A outra face que a resistência pesquisada nos aponta é que a trajetória da 

população afro-brasileira em território rural, constituindo o território específico 



33 

 

quilombola, compreende a produção de saberes que descortinam questões educativas 

singulares, como a preservação de valores culturais tradicionais de matriz africana. 

A resistência engendra um processo de ensinar e aprender na forma de ser 

quilombola, constituindo um currículo cotidiano de sobrevivência, transmitido nas 

estratégias do convívio comunitário e permitindo que o conhecimento ali produzido 

seja coletivamente materializado (LARCHERT, 2013, p. 185). 

A partir disso, a autora salienta que foi possível concluir que é na cultura local da comunidade 

do Fojo que são produzidos os “sentidos e significados de ser negro” e que os processos 

educativos quilombolas subjazem a experiência “cotidiana de resistir”, em sendo assim, esses 

processos produzem “conhecimentos e saberes sobre o ser humano e a natureza no circuíto da 

dinâmica cultural”. Outro aspecto destacado como conclusão é que a discrepância que existe 

entre a escola e os processos educativos quilombolas pode ser atenuada “com ações políticas 

comprometidas com a educação que respeite os modos de vida e a história do grupo negro 

rural” (LARCHERT, 2013, p. 186). 

Ressaltamos aqui que a tese de Larchert (2013) traz significativas contribuições para nosso 

estudo, mormente no que se refere à resistência ancestral quilombola. Como também falamos 

sobre saberes ancestrais e mestres e mestras da oralidade, percebemos que a resistência é algo 

que faz parte da vida desses sujeitos e saberes. Assim, Laerchet, ao objetivar compreender 

como os processos educativos contribuíram e contribuem para as vivências cotidianas da 

resistência quilombola, como, a ancestralidade, a memória e a identidade, nos possibilita 

lentes importantes para interpretar a resistência e a ancestralidade dos sujeitos de nosso 

estudo. 

O quarto trabalho encontrado foi a dissertação de mestrado apresentada na Universidade 

Federal do Ceará, no ano de 2015, por Tânia Gorayeb Sucupira, intitulada: “Quilombo 

Boqueirão da Arara, Ceará : memórias, histórias e práticas educativas”.   

O estudo apresenta a comunidade quilombola do povoado Boqueirão da Arara, no Ceará, 

ressaltando práticas educativas e culturais que são disseminadas entre seu povo, em um 

esforço de perceber a existência de traços ancestrais africanos que resistem, desde a época da 

escravidão. 

Após a introdução, no segundo capítulo, a autora fala da importância da comunidade negra na 

construção da sociedade e da identidade brasileira. Outro aspecto apresentado são os 

registradas e os momentos descritos nas visitas e entrevistas realizadas com moradores do 

quilombo, em especial os mais antigos da comunidade, as quais, segundo a autora: 



34 

 

“resultaram em fontes documentais que fundamentam esta dissertação e contêm, entre outros 

temas, histórias ancestrais e saberes tradicionais dos descendentes dos outrora cativos na 

região (SUCUPIRA, 2015, p. 25)”. 

O terceiro capítulo faz uma caracterização geográfica e histórica do Quilombo, assim como 

sua origem e aspectos ambientais. O quarto capítulo aborda a educação no local e os 

processos de transmissão do saber. Neste sentido, a autora destaca que: 

Estes grupos sociais possuem importância na formação histórica do país e a 

educação deve considerar os diversos aspectos da sua cultura e história original, 

relacionandoos com os conhecimentos herdados pelos seus descendentes e aqueles 

do cotidiano, superando a postura politicamente correta, rompendo o silêncio que 

reforça estigmas e descrevendo outras contribuições da sua presença na 

historiografia nacional (SUCUPIRA, 2015, p.69) 

Como conclusão, Sucupira (2015) sublinha que o contexto atual do povoado quilombola 

Boqueirão da Arara possui características próximas de comunidades e assentamentos rurais 

brasileiros: 

Sobrevivendo  basicamente da agricultura familiar, cultivo de pomares, pequeno 

comércio e de programas assistenciais e de transferência de renda. Existem 

dispositivos legais que protegem os direitos de quilombolas e os moradores da 

comunidade organizam-se politicamente para terem assegurados seus direitos 

(SUCUPIRA, 2015, p.96). 

Como sugestão, Dada a importância do resgate da memória ancestral e educacional da 

herança cultural africana, a autora aponta que  a comunidade do povoado Boqueirão da Arara 

empreenda “esforço conjunto para resgatar, reforçar e reproduzir elementos da ancestralidade 

negra perdidos, registrando e socializando os elementos culturais para servirem à geração 

atual e a futuras gerações” (SUCUPIRA, 2015, p.96). 

O estudo de Sucupira (2015), por ter como objetivo identificar as práticas educativas e 

compreender o construto cultural desta comunidade tradicional, destacando as vivências que 

carregam traços de ancestralidade mostra-nos um importante elemento de valorização dos 

saberes e memórias dos ancestrais e mais antigos de cada comunidade. Neste sentido, tal 

perspectiva contribui com nosso trabalho ao nos ensinar sobre a importância desses saberes 

dentro de suas respectivas comunidades, assim como para a vida. 



35 

 

Com a temática: “Educação popular e Mãe-Terra”, nenhum trabalho foi encontrado. Na 

temática “educação popular e oralidade” foram encontrados 32 trabalhos. Destes, destacamos 

aqui quatro deles que mais se aproximam com nossa pesquisa. 

O primeiro trabalho foi a dissertação de Petry Rocha Lordelo, publicado em 2009 pela 

Universidade Federal da Bahia (UFBA) intitulada: “O samba chula de cor e salteado em São 

Francisco do Conde/BA: Cultura Populá e Educação Não-escolá para além da(o) capitá”.  

Este trabalho fala sobre os “sambadores e sambadeiras” do Recôncavo da Bahia, situados no 

município de São Francisco do Conde. Parte de problemáticas decorrentes do que Lordelo 

(2009) aponta como “crises estruturais do sistema capitalista – que seguem exterminando a 

fonte de toda riqueza: o homem e a natureza”. Em sendo assim, o autor pergunta: “como o 

samba de roda – dentro deste, o samba chula – conseguiu sobreviver em meio às adversidades 

e desigualdades sociais, chegando ao atual estágio de seu reconhecimento enquanto Obra-

Prima do Patrimônio Oral e Imaterial da Humanidade, pela UNESCO” (LORDELO, 2009, 

p.22).  

Com o intuito de responder a pergunta o trabalho realizou um estudo de caso com o grupo de 

Samba Chula “Filhos da Pitangueira”, onde, na perspectiva do autor, a partir dos contatos com 

os sujeitos do campo, “da observação participante, da memória, da oralidade, e das rodas de 

samba, coletamos os dados que nos permitiram acessar sentidos e significados que julgamos 

capazes de contribuírem com a formação humana numa perspectiva omnilateral, para além do 

capital” (LORDELO, 2009, p.22). 

Como considerações finais, Lordelo (2009) afirma que: 

O samba chula franciscano, principalmente os Filhos da Pitangueira, me mostraram 

que com solidariedade, coletividade e identidade cultural, é possível resistir e 

prosseguir produzindo e transmitindo seus saberes, pautados em valores 

essencialmente humanos, e não aqueles maquinados pelo cérebro “maquiavélico” 

dos poderosos de plantão. Percebendo que chula não é chulé, e que o que se tem no 

pé, é samba, sustentamos a hipótese de que a cultura popular pode inspirar de forma 

significativa os processos de ensino-aprendizagem no âmbito das instituições 

escolares, fazendo com que esses espaços se tornem socialmente referenciados, 

assentados sobre um projeto histórico e uma teoria educacional/pedagógica que 

levem os currículos a assumirem e garantirem conhecimentos que colaborem no 

desenvolvimento da humanidade em toda sua potencialidade. E o samba de roda, 

enquanto um importante “complexo temático”195 (onde podem ser discutidas 

questões referentes à História, à Geografia, à Literatura, à Gramática, à Cultura 

Corporal, ao Trabalho, ao Lazer, etc.), pode – inclusive com as possibilidades 

oferecidas pela implementação da Lei 11.645/08, “que estabelece as diretrizes e 

bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a 



36 

 

obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”” – 

ajudar e muito neste processo (LORDELO, 2009, p. 187). 

Tal dissertação traz contribuições interessantes para nosso estudo, pois aborda a resistência do 

samba, a cultura popular e a transmissão oral de saberes. Por abordar sobre o patrimônio 

cultural popular, assim como o ato de ouvir o samba e seus mestres, a dissertação de Lordelo 

(2009) demonstra saberes outros que lutam, ensinam e resistem à lógica do capital. 

O segundo trabalho encontrado dentro da temática “educação popular e oralidade”  foi a tese 

de Claudete de Sousa Nogueira também publicada no ano de 2009 pela Universidade Estadual 

de Campinas (UNICAMP) e intitulada: “Batuque de umbigada paulista: memória familiar e 

educação não - formal no âmbito da cultura afro-brasileira”.  

Segundo a autora, o objetivo do estudo foi “registrar os depoimentos dos antigos participantes 

do samba de roda ou samba de terreiro na cidade paulista de Itu , assim como levantar a 

história dos clubes negros da região”. Nogueira (2009)acrescenta que a busca de informações 

e aprendizados a conduziu a refletir sobre a influência dos povos africanos que vieram para o 

Brasil escravizados e se tornaram “guardiões e guardiãs responsáveis por recriar a memória 

dos atos de seus antepassados” (...). Assim, a autora diz que esses povos, utilizando-se 

frequentemente das narrativas orais,  conseguiram expressar seus hábitos e valores nos 

espaços familiares, religiosos e comunitários. Todo esse patrimônio está no corpo e na mente 

das pessoas, onde quer que elas estejam (NOGUEIRA, 2009, p. 6).  

É neste contexto que, de acordo com Nogueira (2009), surge a proposta de pesquisa que é 

“compreender o processo de identificação e memória a partir de uma prática cultural negra”, 

assim como, “entender um processo educativo que envolve transmissão de saberes (...)” 

(NOGUEIRA, 2009, p. 6).  

Assim, Nogueira (2009) definiu, como sujeitos da pesquisa, “grupos familiares negros que se 

estabeleceram em um contexto no qual as relações sociais exigem constantemente a 

reafirmação das diferenças”. O interior paulista de Tietê, Capivari e Piracicaba foi escolhido 

para o campo e estudo do “batuque de umbigada” que, para a autora:  

O batuque de umbigada, também conhecido como tambu ou caiumba, é uma 

manifestação cultural trazida para o Brasil pelos escravos de origem bantu. Com 

seus instrumentos como o Tambu, uma espécie de tambor feito de tronco oco de 

árvore; quinzengue, um tambor mais agudo que faz a marcação rítmica do tambu e 

nele se apóia; as matracas, que são os paus que batem no tambu do lado oposto do 

couro; guaiás ou chocalhos de metal em forma de cones ligados, essa manifestação 



37 

 

conseguiu se manter através do tempo, passando de geração para geração 

(NOGUEIRA, 2009, p.7). 

No primeiro capítulo, a autora cita alguns estudos feitos na região que diagnosticaram que o 

batuque da umbigada iria acabar. Descreve que, em 1943, o Professor Roger Bastide, 

acompanhado por seus alunos do Curso de Sociologia da Faculdade de Filosofia, Ciências e 

Letras da Universidade de São Paulo, desenvolveu uma experiência de campo em Tietê, onde 

se realizava o batuque de umbigada.  Acrescenta que, dois trabalhos foram feitos dessa 

pesquisa: a Tese de Doutorado intitulada “Algumas danças populares no Estado de São 

Paulo”, desenvolvida por Lavínia Raymond (1954), e um artigo intitulado “Opiniões e 

Classes Sociais em Tietê”, escrito por Antônio Candido em 1947. De acordo com Nogueira 

(2009), os autores dos referidos trabalhos chegam a pareceres semelhantes sobre as 

transformações e a duração dessa manifestação no interior paulista: “Ambos chegam à 

conclusão de que o batuque está prestes a acabar” (NOGUEIRA, 2009, p. 23).  

Outro material apresentado pela autora que se refere ao fim do batuque da umbigada é uma 

reportagem do Estado de São Paulo, sessenta anos depois da tese e artigos citados que 

apresenta a mesma conclusão.  

De tal modo, Nogueira (2009) faz os seguintes questionamentos: “Por que apesar de ter seu 

fim já anunciado há alguns anos ela ainda se mantém? Até quando sobreviverá?” 

(NOGUEIRA, 2009, p. 23).  

Como ponto de partida para refletir sobre as questõea apresentadas, a autora cita Ayala & 

Ayala (2003), que diz que, as culturas populares não desaparecem, mas se modificam. A 

autora afirma compartilhar dessas conclusões: “que, ao contrário do que afirmam muitos 

estudiosos que acreditam em seu desaparecimento, na verdade, se modificam, juntamente com 

o contexto social em que estão inseridas, sem que isso implique necessariamente sua 

extinção” (AYALA & AYALA apud NOGUEIRA, p.24). 

No segundo capítulo, Nogueira (2009), faz um retorno à Africa para rememorar as origens do 

batuque da Umbigada, assim como sobre o batuque nas fazendas, nas vilas e nas periferias 

como formação dos territórios negros. Outro aspecto abordado é a repressão social a que 

foram relegadas as heranças africanas no Brasil. “As perseguições e repressões foram comuns 

em manifestações como a capoeira, o samba, os batuques e as religiões de origem afro-

brasileira, entre outras” (NOGUEIRA, 2009, p. 76). 



38 

 

O terceiro capítulo discorre sobre a oralidade e educação não-formal na transmissão de 

saberes: “Boca de mestre, ouvido de aprendiz”. Segundo Nogueira: “O objetivo desse capítulo 

é analisar as formas de transmissão dos saberes, envolvendo a memória acerca dessa 

manifestação. A oralidade, a dança e a educação nãoformal fazem parte desse processo” 

(NOGUEIRA, 2009, p 89). 

O quarto e último capítulo fala sobre as mulheres e suas memórias, assim como a presença 

feminina no processo de transmissão de saberes: “Na coleta dos depoimentos orais, no 

levantamento das histórias de vida e nas observações feitas em campo percebi a importância 

que a memória das mulheres batuqueiras exerce na reconstituição da História cultural do 

grupo” (NOGUEIRA, 2009, p. 116). 

Como considerações finais, Nogueira afirma que: 

As narrativas dos batuqueiros e batuqueiras de Piracicaba, Capivari e Tietê 

revelaram aspectos de uma prática cultural que atravessou gerações, transformando-

se no decorrer dos tempos. Do chão dos terreiros às ruas da periferia, das festas 

familiares às apresentações públicas nos palcos, dos lares às associações, foram 

criados espaços que possibilitaram essas experiências de socialização e de 

transmissão de valores, nas quais negros e negras batuqueiros se reorganizaram, 

construindo identificações que têm por base uma memória coletiva transmitida pela 

tradição oral (...). No que diz respeito à experiência de educação não-formal, a 

pesquisa leva-me a concluir que este é, atualmente, um dos caminhos possíveis 

encontrados pelo grupo de batuqueiros e batuqueiras de Capivari, Tietê e Piracicaba 

para manter a tradição. Assim como na maioria das manifestações culturais negras, 

essa prática educacional não formal tem sido uma perspectiva viável para os grupos 

envolvidos, através da qual se desenvolvem  atividades prazerosas, respeitando o 

tempo e o interesse dos participantes, e que envolvem todo o processo de 

transmissão de conhecimentos (NOGUEIRA, 2009, p. 139-142). 

Destacamos aqui que, por falar sobre a cultura popular e uma manifestação cultural, este 

trabalho se torna importante para nosso estudo pois demonstra os saberes que são tecidos no 

batuque da umbigada. Outro aspecto a ser ressaltado é o ponto da memória das mulheres e sua 

importância na transmissão do conhecimento dentro dessa manifestação. 

O terceiro trabalho encontrada dentro da temática “educação popular e oralidade” é a 

dissertação de Vívian Parreira da Silva, publicada no ano de 2011, pela Universidade Federal 

de São Carlos (UFSCar) intitulada: “Do chocalho ao bastão : processos educativos do terno de 

congado marinheiro de São Benedito – Uberlândia-MG”. 

A autora explica que: 



39 

 

 “Do chocalho ao bastão” se refere a um processo hierárquico e de aprendizagem, e 

esse caminho vai se definindo dentro do Terno, em conjunto com as lideranças. 

Inicia-se o processo de aprendizagem, tocando o chocalho, instrumento visto como 

mais simples, e, depois, aprendem-se outras coisas mais difíceis. Alguns chegam ao 

bastão, mas existem critérios que vão além da aptidão musical para essa ascensão 

(SILVA, 2011, p. 1). 

Assim, o título, “Do chocalho ao bastão”, na perspectiva da autora, busca trazer para o texto o 

entendimento de como é “aprender e ensinar dentro do Terno de Congado Marinheiro de São 

Benedito”. Assim, Silva (2011) afirma que busca, por meio da pesquisa aliada à experiência, 

“compreender processos de ensino e aprendizagem dentro de um terno de congada, bem como 

saber de que forma esses processos educativos acontecem”. Acrescenta que busca, também,  

contribuir para a transformação das maneiras de pensar e de fazer ciência, já que “a pesquisa é 

também uma maneira de luta” (SILVA, 2011, p.5). 

O tema desta dissertação é “a descrição e análise de processos educativos presentes no Terno 

de Congado Marinheiro de São Benedito” (SILVA, 2011, p.5). 

Como considerações finais, Silva (2011) diz que: 

Podemos dizer que a congada se mantém viva na cidade de Uberlândia, por meio da 

luta de homens e mulheres, e essa luta cotidiana contra a discriminação, o 

preconceito, contra a condição de negros e negras congadeiros mostra-nos uma 

forma de viver e de nos colocar no mundo. Essa prática social modifica o papel da 

vida cotidiana de seus participantes. Por meio da festa, das músicas, dos enfeites, 

das coreografias, das diferentes visões de mundo que compõem os cortejos da 

congada, os congadeiros e as congadeiras reafirmam suas identidades, demonstram o 

prazer, a alegria e a satisfação em representarem papéis distintos de seu mundo 

cotidiano, mantendo viva sua tradição. A congada denota aspectos da história da 

comunidade negra na cidade, demonstrando sua luta, resistência e fé nos “santos dos 

pretos” (SILVA, 2011, p. 140). 

O quarto trabalho encontrado dentro da mesma temática foi a dissertação de mestrado de 

Danilo de Abreu e Silva publicada no ano de 2013 pela Universidade Estadual de Campinas 

(UNICAMP) intitulada - Repassando o passado: produção e divulgação de saberes na Escola 

de Capoeira Angola Resistência. 



40 

 

Na perspectiva do autor, a dissertação tem como objetivo “identificar e analisar quais são os 

saberes produzidos na Escola de Capoeira Angola Resistência (ECAR)”. Acrescenta ainda 

que visa compreender como esses saberes são “re-construídos e circulados entre os/as 

integrantes da Escola”. Outro aspecto é analisar as formas de divulgação interna e externa 

desses conhecimentos para produzir e divulgar os conhecimentos e as memórias da capoeira 

Angola (SILVA, 2013, p. 2).  

Para chegar aos objetivos, Silva (2013) ressalta que: 

Para isso, desenvolvemos teoricamente a discussão sobre a memória e a divulgação 

do conhecimento popular e científico na atualidade, com vistas à valorização e 

ampliação da divulgação cultural dos saberes populares. Também discutimos as 

relações entre a educação formal, informal e não-formal estabelecidas em uma 

escola baseada nos saberes populares da capoeira angola e na vida cotidiana de seus 

integrantes (SILVA, 2013, p. 2). 

O primeiro capítulo fala sobre a memória enquanto produtora de história e se desenvolve a 

partir da memória de Contra-mestre de capoeira Angola chamado “Topete”, que relata a sua 

história e a história da Escola de Capoeira Angola Resistência. O capitulo também fala dos 

mestres pioneiros da capoeira (SILVA, 2013, p. 65). 

O segundo capítulo aborda a composição da história da “Escola de Capoeira Angola 

Resistência”,  a partir da identificação “dos próprios saberes da capoeira”, assim como sobre 

as formas e os espaços de “circulação desses saberes”. De tal forma, o autor discorre sobre a 

noção de tempo na capoeira e a importância da capoeira em processos pedagógicos de 

projetos de inserção social (SILVA, 2013, p. 65). 

O terceiro capítulo descreve e analisa a formação, organização, atividades, projetos e núcleos 

da Escola de Capoeira Angola Resistência. Assim, discorre sobre as simbologias e ideias 

utilizadas no local que, segundo Silva (2013), são fundamentadas nos princípios propostos 

pelo “pan-africanismo, pela liberdade e pela solidariedade entre povos”. O capítulo também 

descreve as convenções de toques, ritmos e cantos utilizadas nas atividades do grupo, assim 

como nas apresentações externas (SILVA, 2013, p. 107). 

Como considerações finais, Silva (2013) diz que: 

Os saberes da capoeira angola se baseiam na memória de seus mestres em tempos 

passados. Essas memórias são repassadas pelos mestres atuais aos seus alunos, 

porém, contextualizada e historicamente colocada em seu tempo. Valores de luta 

pela liberdade, contra a opressão mental, física e econômica, são repassados no 



41 

 

aprendizado da capoeira angola que, com seu caráter dinâmico, consegue se 

embrenhar em espaços tidos como dominantes e, ao mesmo tempo, se manter em 

espaços marginalizados e excluídos socialmente. Como ensina Contra-mestre 

Topete, “o capoeirista é um camaleão”, que muda de cor para se adequar e 

sobreviver no meio em que vive (SILVA, 2013, p. 143). 

Com a temática “educação popular e mestres(as)” encontramos no total trinta e seis trabalhos. 

Destes, destacamos aqui três que mais se aproximam de nosso estudo. 

O primeiro foi a dissertação de Valéria Levay Lehmann da Silva publicada no ano de 2010 

pela Universidade de Brasília (UNB), intitulada:  “Seu Zé, qual é a sua didática? A 

aprendizagem musical na Oficina de Pífano da Universidade de Brasília”. 

Tal dissertação aborda sobre a aprendizagem musical na Oficina de Pífano da Universidade de 

Brasília, tendo à frente Zé do Pife, como mestre e professor. 

Silva (2010) fala um pouco sobre Zé do Pife e sobre a oficina musical: 

Zé do Pife, como descrito nos fôlderes de divulgação das OPs, é instrumentista, 

poetacantador, fabricante de pífano e compositor. Aprendeu a tocar o instrumento 

quando criança em sua cidade natal, São José do Egito/PE. Passou por São Paulo – 

onde teve a oportunidade de tocar em diversos eventos, inclusive, como ele mesmo 

frisa, no Programa de Calouros do Sílvio Santos – e, em 1992, chegou a Brasília. Na 

capital federal, Zé do Pife sempre costumou vender seus pífanos pela cidade e já 

fora chamado a oferecer oficinas em diversos lugares, como por exemplo, em 2006, 

no 2o FestiSESI, em Taguatinga/DF. Entretanto, não apenas como um evento 

ocasional, com duração de dias ou semanas, a OP da UnB até este momento vem 

configurando uma proposta mais duradoura. Foram, até o momento, quatro edições, 

em diferentes espaços dentro da universidade: no Núcleo de Dança da UnB (2o 

/2007); no Centro Comunitário da UnB (2o /2008); e no Departamento de Música da 

UnB (1o /2009 e 2o /2009) (SILVA, 2010, p. 12). 

Após apresentar Zé do Pife e salientar sobre a oficina musical realizada na Universidade de 

Brasília, a autora afirma que estudo viabiliza uma reflexão sobre a inserção de conteúdos e 

modos de fazer da cultura popular em instituições de ensino. Desse modo, diz que é proposto 

um pensar sobre “práticas da cultura popular na sala de aula”, trazendo, de acordo com ela,  

reflexões que contribuem para discussões no campo da Educação Musical (SILVA, 2010, 

p.17). 

A dissertação, segundo Silva (2010) está dividido em seis partes: O primeiro capítulo aborda 

aprendizagem da música popular – “que versa sobre práticas e formas de aprendizagem em 

música, trazendo estudos no campo da Educação Musical, da Etnomusicologia e da Educação 

que trataram da música popular, das músicas de tradição oral”. Neste capítulo, há ênfase na 



42 

 

questão da aprendizagem via relação “mestre-aprendiz”, no qual o conceito de alteridade é 

desenvolvido (SILVA, 2010. p. 17). 

O segundo capítulo fala sobre a tradição oral e ações educativas levantando algumas 

propostas que já vêm sendo realizadas no Brasil e no exterior, “propiciando reflexões sobre a 

inserção da música popular nas escolas ou nos chamados espaços formais de ensino”. Neste 

sentido a Oficina de Pífano é colocada como uma dessas propostas. O terceiro capítulo 

apresenta a metodologia trazendo a inserção da autora na Oficina de Pífano, assim como 

abordando o estudo de caso etnográfico (SILVA, 2010. p. 18). 

 O quarto capítulo discorre sobre a aprendizagem musical de Zé do Pife e sua trajetória de 

vida. O quinto capítulo expõe os dados bem e as análises.  

O último capítulo (sexto) apresenta as considerações finais que, além de outros aspectos, Silva 

(2010) destaca que: 

Na OP, no que diz respeito à relação mestre-aprendiz, o desenvolvimento da noção 

prática da alteridade fora um dos aspectos vivenciados da aprendizagem. Assim, o 

aluno da OP – vale notar que em sua maioria jovem brasiliense, universitário –, pôde 

experimentar aspectos de uma prática musical de uma manifestação tradicional de 

outra região brasileira. E, na medida do possível, das formas de fazer, aprender e 

ensinar característicos ao pífano. Não só a prática do próprio pífano, mas a prática 

de aprendizagem desse instrumento, viabilizada pela presença de Zé do Pife em sala 

de aula. Aprender a aprender com o mestre Zé do Pife foi importantíssimo na OP. 

Isso implicava, como já foi dito, ouvir suas histórias, seus cordéis, anedotas, 

compreender seu tempo. Esses momentos em que Zé do Pife conversava e contava 

história, além de momentos de descontração eram momentos de aprendizado, de um 

aprendizado mais abrangente, não só sobre como tocar o pífano. A aprendizagem na 

OP, pode-se dizer, apontava para uma educação mais holística e não só instrução. 

Essa era uma aprendizagem que ia além da aprendizagem musical (SILVA, 2010, 

p.170-171). 

Em nosso modo de ver, uma contribuição interessante da dissertação de silva (2010) para o 

nosso estudo refere-se à questão da alteridade na relação mestre-aprendiz abordada por ela. 

Na busca de um entendimento de como ocorre o encontro com o “outro” na Oficina de Pífano, 

o conceito de alteridade, segundo a autora, foi importante lente interpretativa para a pesquisa. 

De tal modo, essa percepção para tratar da relação mestre-aprendiz nos chamou atenção, pois 

sinaliza uma importante qualidade nessa relação que é a empatia, pois a experiência de 

alteridade diz respeito à capacidade de compreender ese colocar no lugar do “outro”, inclusive 

aprender com o outro. Como também salientamos sobre relações de aprendizados e trocas dos 

mestres e mestras da oralidade, percebemos importante contribuição desse estudo para nosso 

olhar. 



43 

 

O segundo deles dentro da temática “educação popular e mestres(as)” é a dissertação de 

mestrado de Maria Elizabete Sobral Paiva de Aquino publicada no ano de 2013 pela 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte  (UFRN) intitulada: “Em cada canto, um conto, 

uma canção: o velho, a tradição oral e a educação no Mato Grande/RN”. 

Na visão da autora, a dissertação reconhece uma educação que se concretiza “na oralidade e 

na gestualidade dos velhos mestres brincantes do território do Mato Grande/RN e propõe uma 

reflexão sobre o trânsito entre esses saberes e a educação escolar” (AQUINO, 2013, p. 16). 

Através de um estudo etnográfico no território do Mato Grande/RN, segundo a autora, 

buscou-se esses brincantes e, a partir disso, entrou-se em contato com uma diversidade de 

“contos, cantos e danças, que se fizeram presentes na forma de vozes e gestos”. Acrescenta 

que essas referências fazem parte e constituem a “memória social e cultural da região, nas 

experiências de vida dos velhos brincantes perpassam processos de trocas e transformações 

culturais significativas” (AQUINO, 2013, p. 16). 

As questões de investigação que nortearam o estudo foram:  

“Como as experiências dos velhos brincantes do Mato Grande podem ser 

valorizadas como conhecimento necessário à educação institucionalizada? Na 

condição de professores, como podemos agir para que, na velhice, o brincante da 

tradição oral possa ainda ser reconhecido como imprescindível na educação dos 

jovens? De quais projetos educacionais os velhos do Mato Grande podem 

participar? (AQUINO, 2013, p. 19). 

Dessa forma, Aquino (2013) afirma que a pesquisa se desenvolveu a partir de duas 

constatações: “A de que vivemos numa sociedade que valoriza a escrita como saber 

hegemônico e a do jovem como produtor desse conhecimento”. Por outro lado, acrescenta a 

autora, que, na contramão desses pensamentos, o estudo passou a refletir sobre uma educação 

capaz de fazer dialogar “o novo e o velho, a escrita e a oralidade, a tradição e a 

contemporaneidade”. Assim, Aquino (2013) diz que a pesquisa se concretizou a partir de 

objetivos como identificar os velhos brincantes da região do Mato Grande, registrar suas 

experiências de vida relacionadas às brincadeiras da tradição e o modo como eles percebem 

essas referências na atualidade e investigar, assim como registrar práticas educativas que 

considerem as brincadeiras dos velhos na educação atual (AQUINO, 2013, p. 19). 

Como considerações finais, Aquino (2013) afirma que durante o trabalho de campo, 

registraram os “saberes da tradição pelos contos, cantos e danças pelas vozes e gestos dos 



44 

 

velhos brincantes”. Acrescenta que, nesse trajeto, “realizamos uma viagem pelo presente, mas 

tecendo fios da memória, sendo possível, assim, revisitar o passado, num imbricar de histórias 

tecidas no corpo”. Ressalta que, pelas narrativas, compreenderam e conheceram o universo 

das brincadeiras. Finaliza salientando que: 

Consideramos a velhice uma etapa da vida, porém entremeada por limites, 

paradoxos, dicotomias. Beavouir (1990) a considera como uma semente que só o 

sujeito conhece. Por convivermos em uma sociedade pragmática, influenciada pela 

racionalização, velocidade, competição e lucro, os velhos não têm vez nem voz. 

Propomos considerar que a tradição oral expande as fronteiras presentes nas 

dicotomias do novo/velho, oralidade/escrita, e que através delas encontremos uma 

nova arte de viver, de ser e de pensar a educação, por ora, cooptada pelo 

“pensamento do Sul”, como aponta Morin (2011). É nesse ideário do Sul que as 

ações educativas dos velhos podem ser articuladas com perspectivas educacionais 

nas instituições formais de ensino (AQUINO, 2013, p. 132). 

Ressaltamos aqui que essa dissertação traz contribuições pertinentes para nosso estudo, 

mormente no que se refere de uma Educação que se concretiza na oralidade e na gestualidade 

dos velhos mestres brincantes do território do Mato Grande/RN. Outro aspecto que nos 

chamou atenção foi o aspecto apresentado por Aquino (2013) que trata de uma educação que 

se concretiza na oralidade e na gestualidade dos mestres brincantes. Neste sentido a autora 

lança um olhar para a relação entre esses mestres, o conhecimento da tradição e a educação.  

O terceiro estudo encontrado dentro da temática “educação popular e mestres(as)” foi a 

dissertação de Isabela Guimarães Rabelo publicada em 2014 pela Universidade de Brasília 

(UNB), intitulado: “Ecologia da vadiação: os saberes no grupo nZambi de capoeira Angola 

em Florianópolis – Santa Catarina”.  

A dissertação se fundamenta nas reflexões em torno das interações entre o conhecimento 

científico e outros saberes. Parte de dois conceitos que são apresentados por Boaventura de 

Souza Santos (2010), em A gramática do tempo: para uma nova cultura política:” são eles: a 

monocultura dos saberes (p. 102) e a ecologia dos saberes (p. 107)”. Segundo Rabelo (2014): 

A ecologia de saberes confronta a lógica monocultural ao conferir credibilidade às 

infinitas manifestações de saber que conferem sentido às infinitas possibilidades de 

interpretação, explicação e intervenção na realidade. Neste sentido podemos dizer 

que não há no universo policromático da vida, uma única forma de lidar com os 

contextos que nos tangem. Contamos com diversidades nas artes, na alimentação, na 

medicina e também no emprego de tecnologias. O conhecimento científico não é a 

única possibilidade de compreensão e intervenção na vida (RABELO, 2014, p. 15). 

Nesta perspectiva, segundo a autora, um dos objetivos do trabalho foi trazer para o diálogo 

uma manifestação da cultura popular afro-brasileira, a capoeira Angola. Acrescenta que isso é 



45 

 

importante pois, a capoeira, desde o século XIX, trava “inúmeras batalhas por existir”. Por 

outro lado, mesmo sendo, ora criminalizada, para a autora,  “a capoeira Angola persiste como 

política de resistência frente à marginalização que o pensamento hegemônico confere às 

práticas sociais que não canonizou” (RABELO, 2014, p. 14). 

Mais especificamente, ressalta Rabelo (2014), a dissertação buscou refletir sobre “a capoeira 

Angola como saber. Eis a contribuição deste trabalho para a educação”. Acrescenta que 

enquanto saber, podemos conhecer algumas dinâmicas de ensino e aprendizagem que 

fundamentam o processo de formação dos capoeiristas, tais como “a oralidade, a memória, 

ancestralidade, a circularidade e assim por diante”. Neste sentido, a autora  destaca que esse 

processo de formação “é ritualístico, normalmente transmitido por mestras e mestres nos 

grupos de capoeira, e vem embebido de filosofia e sabedoria, onde a capoeira angola se 

apresenta como uma escola de vida” (RABELO, 2014, p.15). 

Neste sentido, Rabelo evidencia o principal objetivo do estudo, o encontro com a mestra 

Elma, Mestra de capoeira Angola, a qual é uma das coordenadoras do grupo nZambi de 

capoeira Angola, no qual foi realizado o estudo de caso: 

As mestras e mestres de capoeira angola exercem um papel fundamental na 

transmissão deste saber. Vale ressaltar que a emergência das mulheres no universo 

dessa manifestação é recente. Destes pontos surge nosso principal objetivo, possível 

no encontro com uma das principais mestras de capoeira angola hoje no Brasil: 

Elma Silva Weba, a mestra Elma. A fim de aprofundar nossas reflexões em torno da 

capoeira angola enquanto saber, realizamos um estudo de caso das práticas de ensino 

e aprendizagem do grupo nZambi de capoeira angola, em Florianópolis – Santa 

Catarina, local onde reside a mestra Elma e onde desenvolve diversas frentes de 

trabalho (RABELO, 2014, p.15). 

Como considerações finais, Rabelo (2014) expressa que o grupo de capoeira Angola nZimbi, 

foi identificado como uma comunidade de “ensino e aprendizagem, em que corporeidade, 

musicalidade e filosofia são elementos que convergem na formação de vínculos e modos sutis 

de interação que dependem de um comportamento cooperativo para a manutenção dos seus 

rituais”. Acrescenta que perceberam, por meio do trabalho coletivo desenvolvido pela mestra 

Elma, o grupo desenvolve a “caprichosa arte da cooperação em processos flexíveis de divisão 

de tarefas, onde a iniciativa do cuidado com todos os aspectos que nos tocavam, alimentavam 

em nós o sentimento de parte daquele grupo” (RABELO, 2014, p. 81). 

Salientamos aqui que, essa dissertação traz importantes contribuições para nosso estudo, 

primordialmente por perceber a capoeira de Angola como uma manifestação da cultura 



46 

 

popular afro-brasileira que conta com mestras e mestres na transmissão de saberes via 

oralidade. Como também abordamos a oralidade dos mestres e mestras em nossa dissertação, 

refletir sobre a capoeira Angola como saber a partir daquilo que emerge dos processos de 

ensino e aprendizagem de seus mestres e mestras pode nos trazer contribuições e 

aprendizados. Além da oportunidade de saber um pouco mais de mestra Elma. 

No que se refere às produções bibliográficas dos trabalhos aprovados na ANPED, procuramos 

no GT6 (educação popular) trabalhos que se encontram disponíveis para pesquisas. Assim, 

procuramos nos últimos dez anos (2005 a 2015)
9
. Para isso, pesquisamos nas reuniões anuais 

(da 28ª reunião à 37ª). De modo geral, as produções selecionadas contemplam e contribuem 

com nossa pesquisa.  O quadro a seguir resume e sistematiza as pesquisas encontradas: 

(Tabela 02 - Síntese da produção acadêmica sobre educação popular encontrada na ANPED) 

Item Fonte e 

ano 

Instituição/ 

Tema 

Autor(a) 

 

Foco Resultados 

1 ANPED – 

2005 

Universidade 

Federal da Paraíba  

(UFPB). 

 Educação popular 

em movimentos 

sociais: construção 

coletiva de 

concepções e 

práticas educativas 

emancipatórias. 

Maria do 

Socorro 

Xavier 

Batista. 

Analisar a contribuição 

da educação popular 

vivenciada nos 

movimentos sociais. 

Percepção de que, embora 

a educação popular tenha 

assumido diversos 

significados e formatos, 

tem sido alimentada por 

princípios filosóficos, 

sociológicos, ontológicos e 

epistemológicos que 

ressaltam a emancipação, a 

liberdade e o 

empoderamento das 

classes oprimidos, 

excluídos. 

2 ANPED - 

2005 

Universidade de 

Passo Fundo (UPF). 

Cultura popular e 

memória: desafios e 

potencialidades 

pedagógicas.  

Telmo 

Marcon. 

Análise de alguns 

aspectos da relação 

cultura popular e 

memória. 

No contexto da definição 

da cultura como modos de 

vida, a memória tem uma 

função fundamental que é 

a de revitalizar 

experiências que foram 

negadas, excluídas ou 

silenciadas. A memória 

tem, nesse caso, uma 

função pedagógica de criar 

as condições para fazer 

aflorar os silêncios e os 

                                                 

9
 Conforme mudança estatutária ocorrida em assembleia específica em outubro/2012, a ANPEd passou, a partir 

da 36ª Reunião Nacional, a realizar suas reuniões nacionais a cada dois anos, intercalada pela realização das 

Reuniões Cientificas Regionais. A 37ª Reunião Nacional da ANPEd aconteceu no Campus Florianópolis/UFSC, 

no período de 04 a 08 de outubro de 2015. Assim, a 38 ª acontecerá no ano de 2017, data na qual esta dissertação 

já estará concluída. 



47 

 

ecos das vozes que 

emudeceram. 

 

3 ANPED - 

2006 

Universidade 

Federal da Paraíba  

(UFPB).  

Os movimentos 

sociais cultivando 

uma educação 

popular do campo. 

 

Maria do 

Socorro 

Xavier 

Batista. 

Refletir sobre as lutas, 

as concepções e as 

propostas dos 

movimentos sociais 

para uma educação 

popular do campo. 

Os movimentos sociais 

com a resistência e 

persistência que lhes são 

peculiares vêm, a partir da 

mobilização popular, 

reivindicar, afirmar, 

sistematizar e exigir que o 

estado implemente 

projetos educacionais 

identificados com as ideias 

e concepções por eles 

produzidas. 

4 ANPED – 

2007 

Universidade 

Estadual do Pará, 

(UEPA).  

 A cultura 

amazônica em 

práticas 

pedagógicas de 

educadores 

populares.  

Ivanilde de 

Oliveira e 

Tânia 

Lobato dos 

Santos. 

A importância dos 

saberes orais e culturais 

locais para o 

desenvolvimento das 

práticas pedagógicas. 

Trata-se da análise de 

uma experiência de 

educação popular 

realizada na Amazônia. 

Foi observado que os 

educadores compreendem 

a cultura amazônica 

relacionada às práticas 

sociais vivenciadas no 

cotidiano social e à sua 

população, dimensionada 

pela diversidade étnica e 

cultural, assim como, pela 

pluralidade. 

5 ANPED – 

2009 

Universidade 

Federal de são 

Carlos (UFSCar). 

 Processos 

educativos em 

práticas sociais: 

reflexões teóricas e 

metodológicas 

sobre pesquisa 

educacional em 

espaços sociais. 

Maria de 

Oliveira; 

Petronilha 

Silva;  

Luiz 

Junior; 

Ainda 

Montrone 

e Ilza Joly. 

Prática da educação, 

não somente na escola, 

mas em diversos 

espaços, assim como 

no próprio convívio. 

Percepção de que, nas 

práticas sociais, promove-

se formação para a vida na 

sociedade, por meio dos 

processos educativos que 

desencadeiam. 

6     ANPED - 

-  2009 

Universidade 

Regional do 

Noroeste do Estado 

do Rio Grande do 

Sul (UNIJUI). 

 

Educação popular 

em práticas 

cooperativas. 

Walter 

Frantz. 

O movimento 

cooperativo como um 

lugar a partir do qual se 

podem construir novos 

caminhos na economia, 

novos laços sociais, 

nova cultura política e 

uma economia mais 

humana. 

Percepção de que, práticas 

cooperativas, podem-se 

desenvolver sentidos não 

apenas instrumentais, em 

termos de economia, mas 

que tenham significados 

culturais ou políticos. 

7 ANPED - 

2010 

Universidade de 

Uberaba 

(UNIUBE). 

 

Quando a natureza 

educa: trabalho, 

família e 

espiritualidade às 

margens de rios 

amazônicos. 

Valéria  

Oliveira  

de 

Vascon- 

Celos. 

Investigação  

circunscrita à geografia 

da Reserva Extrativista 

Arapixi e buscou, por 

meio das histórias de 

vida, saber mais da 

ancestralidade dos 

moradores dessa 

Unidade de 

Conservação, com suas 

especificidades e suas 

idiossincrasias. 

Os dados iniciais indicam 

que a base da 

tradicionalidade dessas 

pessoas se apoia no 

quadripé: natureza, 

família, trabalho e 

espiritualidade. Os laços 

familiares são apontados 

como o esteio em que se 

assenta a maior parte das 

relações, sejam elas 

sociais, econômicas ou 



48 

 

políticas. 

8 ANPED - 

2012 

Universidade 

Federal de São 

Carlos (UFSCar). 

 

Mulheres 

camponesas e os 

processos 

educativos 

desencadeados por 

suas práticas de 

cuidado à saúde. 

Iraí  

Teixeira  

e Maria  

de  

Oliveira. 

Conhecer como as 

mulheres camponesas 

compreendem a saúde 

e  quais são suas 

práticas sociais de 

cuidado, tendo como 

objeto de estudo os 

processos educativos 

que envolvem a saúde 

e o cuidado. 

Percepção de que há 

processos educativos que 

se desenvolvem tanto 

dentro do próprio 

movimento social, como 

entre ele e a sociedade. A 

Associação de Mulheres 

do Assentamento Monte 

Alegre, enquanto 

movimento social, é um 

espaço de trocas onde a 

educação acontece 

intensamente. 

 

 

9 

 

 

ANPED - 

2013 

Universidade 

Federal de 

Pernambuco  

(UFPE).  

 

Podem os povos do 

campo 

constituírem-se 

produtores 

coletivos de 

conhecimento?  

 

 

 

Rui de  

Mesquita. 

Analisar o princípio da 

alternância no bojo das 

práticas pedagógicas 

do Pronera, com o 

intuito de perceber em 

que termos este 

princípio pode fazer 

emergir sujeitos 

políticos, críticos e 

criativos. 

 

Esses espaços, sendo 

relacionais, para manter 

aceso um ethos 

emancipador, têm que ser 

articulados a outros; a ação 

é criativa quando se 

desvencilha de ser 

momento interno de uma 

narrativa histórica única.  

 

 

10 

 

ANPED - 

2015 

Universidad del 

Atlantico (UDEA) 

Facultad de 

Ciencias de la 

Educación -

barranquilla -

Colombia. 

 

Los escenarios de 

la educación 

popular en 

contextos rurales: 

un concepto 

emergente. 

Carmem 

Garcia 

Educação Popular e  

cenários de educação 

em realidades rurais, 

populares e marginais, 

por sua transcendência, 

força e significado, 

enfatizando leituras e 

experiências de 

intervenção social. 

Percepção de que 

experiências significativas 

em contextos rurais, com 

as comunidades em 

vulnerabilidade, são 

criadoras de cenários 

educativos, destinadas a 

resgatar o saber popular, 

em suas várias 

manifestações em 

permanente relação com o 

conhecimento oficializado. 

Fonte. ANPED (2017)  

Notas. Elaboração do autor com base no banco de dados do ANPED. 

De tal forma, aprofundando um pouco em cada um dos trabalhos apresentados, salientamos 

que na 28ª reunião da ANPED, no ano de 2005, encontramos dois trabalhos. O primeiro, de 

Maria do Socorro Xavier Batista - UFPB, intitulado: “Educação popular em movimentos 

sociais: construção coletiva de concepções e práticas educativas emancipatórias”; pretendeu 

analisar a contribuição da educação popular vivenciada nos movimentos sociais.  



49 

 

O ensaio resulta de um projeto de pesquisa que buscou analisar a educação popular 

vivenciada nos movimentos sociais e as lutas por educação. O texto foi estruturado nos 

tópicos: os movimentos sociais como lócus da educação popular; educação popular em 

movimentos sociais: práticas educativas emancipadoras; a liberdade e a autonomia como 

fundamentos da educação popular.  

Para Batista (2005), a educação nos movimentos sociais abrange, desde a chamada educação 

informal, que ocorre no processo de participação nos eventos, nas estratégias de organização e 

de lutas, até as experiências de educação formal que são implementadas pelas comunidades e 

nos assentamentos da reforma agrária. Assim, a autora cita o MST como exemplo de proposta 

consistentes de educação popular. Na perspectiva da autora, o MST compreende a educação 

como um processo amplo que ocorre nas práticas cotidianas do movimento. 

Como conclusões, diz que, embora a educação popular tenha assumido diversos significados e 

formatos, tem sido alimentada por princípios filosóficos, sociológicos, ontológicos e 

epistemológicos que ressaltam a emancipação, a liberdade e o empoderamento das classes 

oprimidas e excluídas. Acrescenta que a educação popular busca evidenciar e afirmar a 

cidadania como direito de todas e todos. Finaliza dizendo que ela apresenta-se como práxis 

política-pedagógica que dá voz pelo diálogo, como instrumento de libertação, de afirmação de 

culturas silenciadas e negadas possibilitando, assim, a construção de saberes, de novos modos 

e metodologias no processo de construção de uma sociedade democrática, humana, ética e 

fraterna. 

O segundo trabalho que encontramos na reunião de 2005 foi o de Telmo Marcon, da 

Universidade de Passo Fundo - UPF, intitulado: “Cultura popular e memória: desafios e 

potencialidades pedagógicas”. O autor analisou alguns aspectos da relação cultura popular e 

memória. Ele pretendeu aprofundar como a cultura popular carrega um potencial crítico que 

pode ser trabalhado pedagogicamente no sentido de ajudar a pensar e repensar as relações de 

dominação socioculturais, historicamente construídas. No que se refere à memória, o autor 

ressalta que ela não é pensada na perspectiva subjetiva e nem estritamente psicológica. Trata-

se de uma abordagem que concebe a memória enquanto potencialidade problematizadora das 

relações socioeconômicas e étnico-culturais, historicamente construídas. 

Marcon aborda a memória mostrando os processos de silenciamento que a história dominante 

exerce. Em sua visão, essa história tem assegurado um lugar privilegiado para os heróis e 



50 

 

desconsiderado, em determinadas situações, completamente os demais sujeitos que 

efetivamente participaram da história.  Acrescenta que, de diferentes modos, os grupos e 

classes dominantes foram relegando ao silêncio e ao esquecimento as experiências, a história 

e a cultura dos grupos populares. O silenciamento dessas memórias é um pressuposto para a 

construção da hegemonia dos grupos dominantes e da consolidação do seu domínio. Todavia, 

o autor afirma que, no entanto, essas memórias silenciadas possuem, nesse sentido, uma força 

revolucionária na medida em que conseguem estabelecer um diálogo entre as distintas 

temporalidades que se entrecruzam no tempo presente. 

De tal modo, o que Marcon está propondo é uma nova perspectiva para se pensar a cultura 

popular. Para tanto, afirma que é fundamental uma inversão pedagógica em relação a 

concepção de tempo. O passado precisa ser pensado enquanto potencialidade subversiva e não 

como legitimador de determinadas representações que se tornaram dominantes. 

Como conclusões, o autor salienta que no contexto da definição da cultura como modos de 

vida, a memória tem uma função fundamental que é a de revitalizar experiências que foram 

negadas, excluídas ou silenciadas. A memória tem, nesse caso, uma função pedagógica de 

criar as condições para fazer aflorar os silêncios e os ecos das vozes que emudeceram. Diz 

também que as pesquisas em educação popular avançaram na medida em que foram sendo 

incorporadas novas fontes centradas na memória (entrevistas, histórias de vida, etc.). Esses 

novos processos investigativos exigem, por sua vez, reavaliações das categorias conceituais, 

com o intuito de dar voz às experiências e aos significados que os grupos populares atribuem 

as suas práticas. Conclui dizendo que é necessário um grande esforço para romper com a 

perspectiva que toma a memória como objeto de pesquisa e não como reveladora de 

significados. Quando há a proposta de compreender os significados atribuídos às práticas 

populares, a memória tem um papel fundamental. 

Temos, na 29ª reunião da ANPED, no ano de 2006, outro trabalho de Maria do Socorro 

Xavier Batista, da Universidade Federal da Paraíba-UFPB-intitulado: “Os movimentos sociais 

cultivando uma educação popular do campo”. O trabalho buscou refletir sobre as lutas, as 

concepções e as propostas dos movimentos sociais para uma educação popular do campo. 

Apesar de não abordar especificamente mestres(as) populares, ancestralidade ou Mãe-Terra, o 

trabalho aborda sobre luta e resistência dos movimentos sociais, o que traz semelhanças com 

nosso estudo. 



51 

 

O texto foi desenvolvido nos itens a seguir: Movimentos sociais fertilizando a educação 

popular do campo; Os movimentos sociais semeando uma educação do campo; Colhendo os 

frutos da educação do campo e As raízes da Educação popular do campo: a Pedagogia da terra 

e a formação de educadores. O trabalho também discorre sobre as reivindicações dos 

movimentos sociais do campo para a reforma agrária, assim como lutas para direitos sociais e 

trabalhistas, melhores salários, contra o trabalho escravo, pelos direitos dos atingidos pela 

construção de barragens, pela afirmação e respeito à cultura indígena, pelos direitos da 

mulher, pela garantia de  políticas que garantam a produção agrícola, entre outras. 

Como conclusões, Batista destaca os aspectos positivos e inovadores que vêm sendo adotados 

nos cursos do PRONERA. Enfatiza que os programas incorporam as propostas e as 

concepções teórico-metodológicas dos movimentos sociais do campo. Um dos destaques é a 

presença marcante da concepção de educação de Paulo Freire. Finaliza dizendo que: 

 Assim, os movimentos sociais com a resistência e persistência que lhes são 

peculiares têm, a partir da mobilização popular, da articulação dos setores populares 

organizados da sociedade reivindicar, afirmar, sistematizar e exigir que o estado 

implemente projetos educacionais identificados com as idéias e concepções por eles 

produzidas (BATISTA, 2006, p. 16). 

Na 30ª reunião da ANPED, em 2007, destacamos a produção em conjunto de Ivanilde 

Apoluceno de Oliveira com Tânia Regina Lobato dos Santos, ambas da Universidade 

Estadual do Pará, UEPA. O título é o seguinte: “A cultura amazônica em práticas pedagógicas 

de educadores populares”. O trabalho ressaltou a importância dos saberes orais e culturais 

locais para o desenvolvimento das práticas pedagógicas. Trata-se da análise de uma 

experiência de educação popular realizada na Amazônia.  Segundo as autoras: 

Nas comunidades rurais-ribeirinhas a cultura amazônica, além do espaço escolar, é 

expressa na «cultura da conversa», oralidade dos mais antigos, que se utilizam dos 

espaços comunitários e religiosos para a transmissão dos saberes, dos valores e da 

tradição social das populações locais, configurando uma prática na qual a cultura é 

fundamental no processo de formação social dessas comunidades (OLIVEIRA e 

SANTOS, 2007, p.1). 

Embora o trabalho não aborde especificamente o saber de mestres e mestras, assim como a 

ancestralidade, trata de saberes orais e saberes presentes nas práticas cotidianas pedagógicas 

de educadores e alfabetizandos. As autoras dizem, como considerações finais, a observação 

que os educadores compreendem a cultura amazônica relacionada às práticas sociais 

vivenciadas no cotidiano social e à sua população, dimensionada pela diversidade étnica e 

cultural, assim como, pela pluralidade. Dessa forma, foi destacado que a cultura amazônica 



52 

 

está presente na vida dos sujeitos da pesquisa, repassada por uma cultura que o diálogo e a 

oralidade estão fortemente presentes. Diálogo e conversas nos ambientes familiares e 

comunitários cujo aprendizado, também, está presente nas atividades educativas 

desenvolvidas pelo núcleo de educação popular (IBIDEM: 14).   

Na 31ª reunião (2008), nove trabalhos foram aprovados, todavia, nenhum deles traz temáticas 

relacionadas à nossa dissertação. Na 32ª, em 2009, encontramos o trabalho de Maria 

Waldenez de Oliveira, Petronilha Beatriz Gonçalves e Silva, Luiz Gonçalves Junior, Aida  

Victoria Garcia-Montrone e Ilza Zenker Joly, ambas(os) da Universidade Federal de são 

Carlos, UFSCar. O título é: “Processos educativos em práticas sociais: reflexões teóricas e 

metodológicas sobre pesquisa educacional em espaços sociais”.  Apesar de também não 

abordar a questão da ancestralidade ou saberes de mestres e mestras, a pesquisa traz uma 

interessante contribuição: “o entendimento de que eu me construo enquanto pessoa no 

convívio com outras pessoas; e, cada um ao fazê-lo, contribui para a construção de ‘um’ nós 

em que todos estão implicados” (OLIVEIRA, SILVA, JUNIOR, MONTRONE E JOLY, 

2009, p. 1). 

O trabalho trouxe importantes questionamentos relacionados ao fato de existir educação, não 

somente na escola, mas em diversos espaços, assim como no próprio convívio. Alguns dos 

questionamentos foram: Como as pessoas se educam? Onde? Em que relações? Além da 

escola, em que outras práticas sociais nos educamos? De que maneira processos educativos 

integrantes destas práticas sociais podem contribuir para aqueles que ocorrem na escola? 

Para responder os questionamentos, entre outros argumentos, as autoras(os) afirmam que , nas 

práticas sociais, promove-se formação para a vida na sociedade, por meio dos processos 

educativos que desencadeiam. De tal modo, citam Silva (SILVA, 1987, p.62-63) que, ao 

investigar a educação e identidade de moradores e agricultores do Quilombo 1 em Limoeiro 

(RS),  refere-se ao ato de se educar e de construir a identidade como resultante de processos 

educativos. Tais processos sucedem-se no seio de uma cultura, no tempo, no espaço e também 

na dimensão da liberdade assumida. Assim, destacam as autoras(os), por meio do convívio, 

uns se colocam com a disposição de pôr outros a par da sua comunidade, de lhes dar 

referências para que se estabeleçam de maneira própria, mas não individual, no mundo: 

compreendendo-o com sua comunidade, através da ação conjunta que nela assumem. 



53 

 

Como considerações finais, as autoras(os) destacam a questão do saber chegar em grupos e 

comunidades. Dizem que as pesquisas devem ser realizadas após cuidadosa e paciente 

inserção dos pesquisadores(as) nessas comunidades e espaços sociais,  dentro de um conviver 

realizado em interação e confiança. Essa inserção deve se dar na tentativa de assumir o lugar 

de um integrante, procurando olhar, identificar e compreender os processos educativos que se 

encontram naquela prática social. Isto só é possível quando nos dispomos a ser acolhidos e a 

acolher. Participar com a intenção de compreender e não julgar. Finalizam dizendo que a 

inserção é insuficiente, se ficar apenas no olhar e não houver participação, ou se ficar apenas 

na procura de resultados, sem se perguntar sobre o processo. 

Outro trabalho encontrado, agora envolvendo práticas cooperativas é o de Walter Frantz, da 

Universidade Regional do Noroeste do Estado do rio Grande do Sul (UNIJUI), intitulado: 

“Educação popular em práticas cooperativas”.  O autor destaca que o movimento cooperativo 

pode ser entendido como um lugar a partir do qual se podem construir novos caminhos na 

economia, novos laços sociais, nova cultura política e uma economia mais humana. De tal 

modo, abre espaço para a educação, mormente, para processos de educação popular. O autor 

conclui dizendo que nas práticas cooperativas podem-se desenvolver sentidos não apenas 

instrumentais, em termos de economia, mas que tenham significados culturais ou políticos. 

Afirma que as entrevistas revelam que o movimento cooperativo pode ser uma reação local 

com significado político pela constituição de novos atores sociais. 

Em 2010, na 33ª reunião, destacamos o trabalho de Valéria Oliveira de Vasconcelos, da 

Universidade de Uberaba - UNIUBE (trabalho que faz parte de sua pesquisa de pós-

doutorado, na época, em andamento) intitulado: “Quando a natureza educa: trabalho, família e 

espiritualidade às margens de rios amazônicos”. O trabalho fala das muitas pessoas que vivem 

às margens dos rios amazônicos, seja em espaços urbanos ou isolados, seja em territórios 

devastados ou áreas protegidas. Essa investigação está circunscrita à geografia da Reserva 

Extrativista Arapixi e buscou, por meio das histórias de vida, saber mais da ancestralidade dos 

moradores dessa Unidade de Conservação, com suas especificidades e suas idiossincrasias. 

Neste contexto, a educação popular permeou todo o processo da pesquisa, pautada no diálogo, 

trocas de saberes e nas mais diversas formas que as pessoas possuem de compreender e viver 

a vida.  



54 

 

Vasconcelos (2010) salienta que a pesquisa exigiu que conceitos, como o de cultura e 

ideologia, estivessem bem delimitados:  

O que é realmente cultura local e o que é ideológico; o que é cultura tradicional e o 

que os mecanismos de dominação criaram para controlar e subjugar; o que da 

cultura tradicional dos povos da floresta com quem estamos compartilhando a 

pesquisa permanece como valor, como ethos, e o que a ideologia vem invadindo e se 

apoderando, usando-os no sentido de desintegrar em vez de integrar 

(VASCONCELOS, 2010, p.10).  

A metodologia utilizada foi a de histórias de vida e, como objetivo, a autora destaca a busca 

de uma maior compreensão sobre quais valores as populações tradicionais apontam como 

fundantes de sua tradicionalidade, assim como, a busca de formas de garantir a preservação de 

tais valores, além do acesso a direitos humanos básicos dos povos da floresta.  

Como alguns resultados, Vasconcelos apresentou que os dados iniciais indicam que a base da 

tradicionalidade dessas pessoas se apoia no quadripé: natureza, família, trabalho e 

espiritualidade. Ressalta que considerá-los em separado foi apenas um esforço de análise, pois 

eles se imbricam indissociavelmente na constituição de sua cultura.  

Os laços familiares são apontados como o esteio em que se assenta a maior parte das relações, 

sejam elas sociais, econômicas ou políticas. O trabalho é outro valor cultural fortemente 

arraigado na constituição da identidade. A espiritualidade legitima as relações na família e no 

trabalho e se demonstrou fortemente atrelada aos valores tradicionais na região. A transmissão 

desses valores se pauta fundamentalmente na oralidade, no cotidiano, na solidariedade, no 

aprendizado ancestral em profunda relação com a natureza. 

Na 34ª reunião (2011), nenhum trabalho produzido se relaciona com a temática de nossa 

pesquisa. Na 35ª, no ano de 2012, destacamos o trabalho de Iraí Maria De Campos Teixeira 

com Maria Waldenez de Oliveira, ambas da Universidade Federal de São Carlos-UFSCar. O 

título é o seguinte: “Mulheres camponesas e os processos educativos desencadeados por suas 

práticas de cuidado à saúde”. O trabalho não aborda especificamente os saberes das 

benzedeiras e as plantas que curam das raizeiras, mas traz a percepção sobre saúde que 

mulheres do campo possuem.  

O objetivo da pesquisa foi conhecer como as mulheres camponesas compreendem a saúde e  

quais são suas práticas sociais de cuidado, tendo como objeto de estudo os processos 



55 

 

educativos que envolvem a saúde e o cuidado. Para o aprofundamento dos estudos, as autoras 

se ancoraram nas perspectivas da Educação Popular e Educação Popular e Saúde. 

O local onde se desenvolveu a pesquisa foi o Assentamento Monte Alegre, no interior do 

Estado de São Paulo, e participaram doze mulheres que moram ou trabalham no 

assentamento. Segundo as autoras, ao longo dos diálogos, buscou-se entender como essas 

mulheres compreendem a saúde. Uma das questões dizia respeito aos serviços que o Estado 

deve oferecer e o direito ao acesso à esses serviços. Outra se refere significado de ter saúde. 

Para elas, saúde é ter lazer, trabalho e moradia; é saber que amigos e familiares estão bem, ter 

e poder dar carinho, poder falar, ser escutada e poder ouvir, assim como ser respeitada e 

manter elevada a autoestima. 

No que se refere à escuta, as autoras ressaltam que as mulheres: 

Identificaram como prática de cuidado a escuta, as demonstrações de afeto, a 

atenção, o carinho. Desta forma, perceberam que com a prática do cuidado se 

estabelecem vínculos entre aquele que cuida e quem é cuidado. Identificamos o 

companheirismo como uma das formas de cuidado mais evidente nas falas, seguido 

da possibilidade de diálogo. Chamamos de companheirismo a prática de ir ao 

encontro da outra ou do outro que está em sofrimento, para ajudá-la ou ajudá-lo, 

oferecendo conforto emocional ou psicológico (TEIXEIRA e OLIVEIRA, 2012, 

p.8).  

As autoras também destacaram que também foi possível perceber que o momento do café tem 

suas funções no cuidado. O ato de convidar, oferecer  ou apreciar um café junto com o outro 

ou a outra, representa muito mais do que gentileza e cortesia. Tomar café junto significa parar 

o que está fazendo e dar atenção, ouvir, acolher.  

Como considerações finais, as autoras abordam sobre educação e salientam que há processos 

educativos que se desenvolvem tanto dentro do próprio movimento social, como entre ele e a 

sociedade. A Associação de Mulheres do Assentamento Monte Alegre, enquanto movimento 

social, é um espaço de trocas onde a educação acontece intensamente. Finalizam dizendo que 

as mulheres educam-se para a vida, enquanto cuidam da saúde, estudando, articulando 

mobilizações, reivindicando, organizando festas e eventos, conquistando novos espaços e 

possibilidades. 

Na 36ª reunião (2013) encontramos um trabalho que traz a voz de militantes e os saberes do 

campo praticados pelo Movimento Sem Terra (MST), assim como suas perspectivas de 



56 

 

educação. O trabalho de Rui Gomes de Mattos de Mesquita (2013) - UFPE-teve o seguinte 

título: “Podem os povos do campo constituírem-se produtores coletivos de conhecimento?”.  

Segundo o autor, os assentamentos do Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra  

(MST), com suas demandas específicas, como a disputa pelo financiamento de cooperativas 

agroecológicas, em tensão com o modelo de desenvolvimento defendido pelo agronegócio, é 

um interessante exemplo da emergência de subjetividade coletiva. Argumenta ainda que suas 

demandas, acedendo a experiência a uma dimensão coletiva, são instigadoras ao interpelarem 

a livre tentativa do pragmatismo de harmonização entre indivíduo e sociedade. 

O objetivo do artigo foi analisar o princípio da alternância no bojo das práticas pedagógicas 

do Pronera, com o intuito de perceber em que termos este princípio pode fazer emergir 

sujeitos políticos, críticos e criativos. 

Mesquita (2013) apresenta conclusões, as quais sinalizam que a experiência do MST com a 

alternância propicia entendimento de que o processo criativo de estruturação do social não 

deve ser entendido desde abordagens exclusivamente microssociológicas. O analista que 

proceder dessa maneira deixa de capturar os processos interativos em lógicas macrossociais. 

Quando o processamento da experiência é analisado por uma compreensão em que os 

discursos são práticas que envolvem as dimensões da linguística e do social, a presença do 

conflito na ação educativa exige uma disputa por espaços sociais. Finaliza dizendo que esses 

espaços, sendo relacionais, para manter aceso um ethos emancipador, têm que ser articulados 

a outros; a ação é criativa quando se desvencilha de ser momento interno de uma narrativa 

histórica única. Essa pesquisa tem sua contribuição ao mostrar que existem diversas 

experiência no mundo que trazem valores ecológicos, de resistência e luta que podem 

contribuir para novas abordagens na educação, para a formação de redes em uma luta contra-

hegêmonica, assim como por um mundo mais igualitário. 

Na 37ª reunião (2015) encontramos o artigo de Carmem Elisa Cantillo Garcia, da Universidad 

del Atlantico-udea-facultad de Ciencias de la Educación-barranquilla-colombia-suramerica. 

O título é: Los escenarios de la educación popular en contextos rurales: un concepto 

emergente. A autora diz que pesquisas sobre Educação Popular, convocam cenários de 

educação em realidades rurais, populares e marginais, por sua transcendência, força e 

significado, enfatizando leituras e experiências de intervenção social. Na perspectiva da 

autora: 



57 

 

El concepto “escenario de educación en contextos rurales” es nuevo, pero 

actualmente está tomando “fuerza y significación”, en este tipo de investigación, 

por su trascendencia en la Educación Popular. Se recurre a este concepto 

“escenarios” para las nuevas lecturas e interpretaciones de experiencias 

significativas sobre intervención de lo social en comunidades rurales populares, en 

situación de vulnerabilidad, para dar cuenta de las vivencias complejas y diversas 

del hecho educativo en contexto, epicentro y radiación de tales experiencias 

(GARCIA, 2014, p.2). 

Como conclusões, Garcia salienta que Experiências significativas em contextos rurais, com as 

comunidades em vulnerabilidade, são criadoras de cenários educativos, destinadas a resgatar o 

saber popular, em suas várias manifestações em permanente relação com o conhecimento 

oficializado. Acrescenta que estas experiências permitiram enriquecer a percepção da 

dinâmica e transformações em diversos ambientes educacionais, assim como refinar o 

enfoque relacionado ao ensino-pesquisa e abordagens participativas em seu caráter humanista 

para compreender e melhorar as experiências estudadas a partir de dentro e em concorrência 

com seus próprios atores sociais. 

Após essas reflexões reiteramos que, de modo geral, todas produções selecionadas 

contemplam e contribuem com nossa pesquisa.  Percebemos que há o esforço de 

pesquisadores(as) para trazerem outras epistemologias para a discussão acadêmica, com vozes 

e sujeitos(as) que foram historicamente silenciados(as). Todavia, percebemos que ainda é um 

esforço incipiente. Outro aspecto é que, historicamente no Brasil, os sujeitos(as) detentores e 

multiplicadores do notório saber popular foram e ainda são excluídos (as) dos processos de 

ensino formal, assim como das políticas públicas. Esses sujeitos(as), culturalmente, são 

conhecidos como os mestres e mestras da cultura popular, da oralidade.  

Como alguns exemplos, podemos citar mestre Pastinha, responsável pela sistematização e 

partilha da Capoeira de Angola, uma das manifestações culturais que representa as raízes do 

Brasil, inclusive, fonte de estudos em alguns trabalhos evidenciados neste estado da arte. 

Mestre Pastinha, já idoso e cego, ao invés de ser ajudado e valorizado, foi expulso de sua sede 

em Salvador. Podemos dar vários exemplos, como os mestres do Tambor de Crioula do 

Maranhão, que passam por diversas dificuldades, vários mestres e mestras da velha guarda de 

samba de Belo Horizonte que estão esquecidos(as). Se entrarmos na figura das mulheres, a 

situação é ainda mais difícil. Como exemplo Dandara, a grande guerreira esposa de Zumbi, 

nem sequer é contemplada em algum livro de história e, quando aparece em alguma 

referência, é mostrada de maneira pejorativa.  



58 

 

Dessa forma, este estudo vem para trazer vozes que possuem diversos ensinamentos, 

cosmovisões e saberes. Por contemplar, como lócus de enunciação, a oralidade e a 

ancestralidade e seus mestres e mestras, este trabalho se torna inédito, já que, isto não é 

contemplado na escola e, no meio acadêmico, como vimos, há poucas pesquisas com este 

viés.  

Outro aspecto inovador refere-se aos saberes indígenas sobre a Mãe-Terra como prática de 

resistência e educação popular. Como percebemos no cenário sobre a produção acadêmica, 

poucos trabalhos foram encontrados trazendo o conceito de Mãe-Terra juntamente com 

educação popular. 

Esse cenário mostra-nos que estamos inseridos em um contexto de lutas sociais, de estudos 

que visam trazer epistemologias outras, permeadas pela ancestralidade e oralidade.  

O campo lida com a nossa temática de maneira diversa, apesar de não haver grande produção, 

percebemos comprometimento dos autores e autoras com as lutas sociais e a resistência dos 

sujeitos, grupos e manifestações culturais estudados.  

Em função desse comprometimento diagnosticado por nós, também nos colocaremos dessa 

forma em nosso estudo, fazendo parte da luta e da resistência e trazendo novas contribuições 

para os temas, já que trazemos, como todas as pesquisas apresentadas trazem, questões novas: 

ao estudarmos educação popular dentro de conceitos de ancestralidade, oralidade, 

fundamentados pelas epistemologias do Sul dentro de um contexto da Mãe-Terra, 

acrescentamos nova leitura para o campo. 

Isso nos proporciona interessantes lentes interpretativas para a problematização, assim como 

para o nosso fio condutor, que é a Mãe-Terra. O fato dos trabalhos não trazerem esse conceito 

indígena contribui para nos posicionarmos com essa temática, com o intuito de novas 

contribuições, trazendo um modo próprio de problematização.  

 Neste sentido, contemplar os saberes dos mestres e mestras de um determinado território, 

suas comunidades ecológicas e campesinas, permeados por este viés da Terra como Mãe, em 

suas práticas de educação popular, traz um aspecto inovador como reflexão para a educação.  



59 

 

1.4 Reflexões iniciais 

A Terra, enquanto planeta, vive uma grande crise. Percebemos desequilíbrios ecológicos, 

sociais, educacionais, éticos, dentre outros. A importância de se abordar essa questão se refere 

diretamente há possibilidades de mudanças no mundo, já que, parece insustentável a atual 

lógica neoliberal consumista. De tal modo, apontaremos alguns dados que demonstram 

desequilíbrios no meio ambiente, assim como experiências que apontam contradições da 

ciência para, a partir disso, tentarmos contribuir em possibilidades de mudanças: de uma 

cultura individualista para uma cultura cooperativa; de uma cultura consumista para uma 

cultura de partilha, de uma cultura de violência para uma cultura de paz. 

Ao se analisar aspectos da história da humanidade, encontramos fatos que contribuíram para o 

atual momento de desequilíbrio e crise. Em nossa percepção, as invasões imperiais e o 

surgimento da modernidade representam alguns desses fatos. Segundo Boaventura de Sousa 

Santos (2006), nesta época, foram muitas descobertas e descobridores, entretanto, segundo 

esse autor, sem sombra de dúvida, o mais importante foi o ocidente, em suas múltiplas 

encarnações. De acordo com Santos, o “Outro” do ocidente assumiu três formas primordiais: 

“o Oriente, o selvagem e a natureza”. Este autor destaca que na dimensão conceitual da 

descoberta imperial há algo que a caracteriza: “a ideia de inferioridade do Outro. Que se 

transforma num alvo de violência física e epistêmica”. Argumenta ainda que o descoberto é 

visto como desprovido de saberes e desqualificado, sendo transformado em objeto ou recurso 

natural e sofrendo com o racismo, a escravidão, o genocídio, dentre outras formas de 

violência e dominação (SANTOS, 2006, p.182-183).   

Nesta perspectiva, o oriente é visto como civilização temível e temida, como recurso a ser 

explorado pela guerra e pelo comércio. O selvagem se refere ao lugar da inferioridade, onde, 

diferentemente do oriente, percebido como local de alteridade, o selvagem é a diferença 

incapaz até mesmo de se constituir como alteridade: “não é o outro porque não é sequer 

plenamente humano” (SANTOS, 2006, p.185). Sobre a natureza, ela está ali para ser 

domesticada.  

A violência que, no caso dos selvagens, se exerce por via de destruição dos 

conhecimentos nativos tradicionais e pela inculcação do conhecimento e fé 

‘verdadeiros’ exerce-se, no caso da natureza pela produção de um conhecimento que 

permita transformá-la em recurso natural (SANTOS, 2006, p. 188). 



60 

 

De fato, as invasões imperiais marcam um momento de um processo secular de violência, 

desrespeito, intolerância, silenciamentos e diversas outras violências. Seres humanos, como os 

indígenas e os africanos, foram considerados sem alma, inferiores e, assim, passíveis de ser 

escravizados e dominados. Tudo isso feito com a justificativa de uma guerra justa, para se 

levar o progresso e a civilização a esses povos, definidos como atrasados.   

Outro grande marco da humanidade, após as invasões coloniais, foi o advento da revolução 

industrial nos países europeus, o que fortaleceu os pressupostos do colonialismo e da 

modernidade em quase todo mundo. Segundo Eric Hobsbawm (1979), a ótica de pensamento 

desse sistema caracterizou-se pela dominação de toda economia, assim como de toda a vida, 

na procura e acumulação de lucro por parte dos capitalistas. Acrescenta ainda, citando Robert 

Owen que, em 1815, sublinhou alguns aspectos desse sistema em Observations on the effects 

of the manufacturing system, dizendo que o trabalho industrial em uma fábrica mecanizada 

impõe uma expressiva monotonia, rotina e regularidade. Conclui afirmando que “a indústria 

trouxe consigo a mecanização das relações, a tirania do relógio, como uma máquina que 

regula o tempo” (HOBSBAWM, 1979, p. 80). 

Nesse sentido, concordamos com Hobsbawm e Owen (1979), já que a revolução industrial 

gerou uma busca incessante pelo lucro, exploração dos trabalhadores e valorização do ter e do 

consumo - o tempo passou a ser visto como dinheiro. A lógica de vida se tornou utilitarista e 

individualista. 

No que se refere à estrutura da sociedade, podemos salientar que a revolução industrial teve 

grande impacto, gerando o crescimento do êxodo rural e, assim, levando a massificada mão de 

obra barata para as fábricas e causando o início do inchaço das cidades.  Além disso, ao se 

analisar o território rural, percebe-se que o movimento do capital desestruturou esses locais, 

pois visou tanto a formação de um mercado de força de trabalho quanto a constituição de 

condições para a modernização da produção agrícola. Dessa maneira, fez-se necessário o 

emprego de máquinas, de agrotóxicos e tecnologias de produção em grande escala, 

demandando o aumento das lavouras e, consequentemente, das propriedades rurais, com o 

fortalecimento do latifúndio e, nesse momento, a redução da mão de obra. 

Assim, concordamos que a lógica colonial e os princípios da revolução industrial e seus 

impactos no planeta desencadearam uma crise. Essa lógica gerou uma consciência de 

exploração do planeta e dos seres que nele vivem o que traz consequências desastrosas para o 



61 

 

presente e, se não for alterada, para as futuras gerações. Frijot Capra (1982) chama a atenção 

para desequilíbrios que estamos vivendo. Afirma que o planeta vive um estado de profunda 

crise mundial, que afeta todos os aspectos de nossa vida. Acrescenta que existem dezenas de 

milhares de armas nucleares estocadas, significativa poluição atmosférica e das águas e 

grande desmatamento das florestas, assim como expressiva contaminação dos alimentos que 

consumimos pela grande inserção de produtos químicos nas plantações (CAPRA, 1982, p.11). 

Nessa direção, Pierre Weil (2004) afirma que estarmos em crise já é um fato comum. 

Poucos são os cidadãos nesse planeta que escapam dessa crise. Em todos os planos, 

individual, social e ambiental, e em todas as classes sociais, reina um certo mal estar 

que pode chegar até ao sofrimento físico ou moral. Fome, violência, guerras, 

estresse para os que trabalham, angústia do desemprego, aumento demográfico e 

consumo desenfreado, mudanças climáticas, poluição, ameaça de extinção da vida 

no planeta, são algumas das manifestações mais aparentes dessa crise (WEIL, 2004, 

p.10). 

De fato, o planeta vive um momento de crise e desafios. Atualmente, a humanidade tem a 

possibilidade de destruir a si mesma com a quantidade de armas de alta tecnologia produzidas. 

Diversas pessoas sofrem com ansiedade, estresse e doenças psicossomáticas. O acúmulo de 

bens materiais, tido como a meta da vida, parece não proporcionar a felicidade prometida. 

Aprofundando nos desequilíbrios ecológicos, Leonardo Boff (2004) já diz que 42% das 

florestas tropicais haviam sido destruídas. A pecuária industrial e as plantações destinadas à 

produção de monoculturas, como a soja, provocam o desmatamento em larga escala. Segundo 

Washington Novaes (2010), a destruição das florestas é uma das causas centrais da 

desertificação progressiva no mundo, onde esse processo avança à razão de mais de 60 mil 

km2 por ano, 12 hectares por minuto
10

. Estes são apenas alguns dados de impactos 

ambientais, todavia, já demonstram a gravidade do contexto atual. Essa crise vem de todo um 

histórico de dominação do ser humano sobre o planeta e de povos sobre outros povos. 

                                                 

10
 Esse texto foi publicado no jornal “O Estado de São Paulo”. Por se tratar de um jornal, sabemos que não há 

um critério acadêmico para a publicação dos textos. Entretanto, por se tratar de um autor reconhecido como 

referência na defesa do meio ambiente, achamos pertinente cita-lo. Washington Novaes é 

um jornalista brasileiro que trata com especial destaque os temas de meio ambiente e culturas indígenas. 

Atualmente, é colunista dos jornais “O Estado de S. Paulo” e O Popular, bem como consultor de jornalismo 

da TV Cultura. Um de seus trabalhos mais recentes foi a realização da série de documentários "Xingu - A terra 

Ameaçada". 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Jornalista
https://pt.wikipedia.org/wiki/Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Meio_ambiente
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ind%C3%ADgenas
https://pt.wikipedia.org/wiki/O_Estado_de_S._Paulo
https://pt.wikipedia.org/wiki/O_Popular
https://pt.wikipedia.org/wiki/TV_Cultura
https://pt.wikipedia.org/wiki/Parque_Ind%C3%ADgena_do_Xingu


62 

 

Neste contexto, no qual o ser humano acaba se distanciando de uma relação em equilíbrio 

com a natureza, valorizando apenas as coisas materiais, a posse, o desejo de ter, destacamos o 

trabalho de Erich Fromm (1977), que traz interessante reflexão ao apresentar os conceitos de 

“ter” e “ser”. O autor diz que numa cultura em que a meta suprema é “ter” - e ter cada vez 

mais -  na qual se pode falar de alguém como “valendo um milhão de dólares”, como poderá 

haver alternativa entre “ter” e “ser”? Pelo contrário, acrescenta, tem-se a impressão de que a 

própria essência de “ser” é “ter”: de que se alguém nada tem, não é. 

Contudo, afirma Fromm (1977), os grandes mestres da vida fizeram da alternativa entre “ter” 

e “ser” a questão central de seus respectivos sistemas. Assim, Fromm cita os ensinamentos de 

Buda, o qual ensina que, para chegarmos ao mais elevado estágio do desenvolvimento 

humano, não devemos ansiar pelas posses. 

Como introdução ao entendimento da diferença entre os modos “ter” e “ser” de existência, 

Fromm toma como ilustração dois poemas de conteúdo semelhante, que D. T. Suzuki 

mencionou em uma Conferências sobre o Zen Budismo. Um deles é um haiku de Basho, 

poeta japonês que viveu de 1644 a 1694; o outro poema é de um poeta inglês Tennyson do 

século XIX,. Segundo o autor, cada um desses poetas alude a uma experiência semelhante: a 

reação diante de uma flor que encontram durante uma caminhada. Os versos de Tennyson são:  

 Flor nascida nas fendas de um muro, arranco-te e a raiz da fenda em que estás e te 

contemplo toda, em minha mão. Pequena flor - se eu entendesse quem és, raiz e 

pétalas, flor inteira, O mistério de Deus e do homem eu saberia (TENNYSON apud 

FROMM, 1977, p.35). 

Posteriormente, Fromm (1977) traduz, da maneira mais livre, o haiku de Basho:  “Olhando eu 

cuidadosamente vejo a nazuna florindo em meio à sebe! ”.  

 Para Fromm, a diferença é contundente. Tennyson reage à flor querendo tê-la. Ele “arranca-

a” “com raiz e tudo”. E, não obstante, conclui com uma especulação intelectual sobre a 

possível função da flor que acaba sendo morta em consequência do seu interesse nela:  

 Tennyson, como o vimos neste poema, pode ser comparado ao cientista ocidental 

que procura a verdade mediante o desmembramento da vida. A reação de Basho 

diante da flor é totalmente diferente. Ele não quer arrancá-la; não pretende nem 

mesmo tocá-la. Tudo o que quer é “olhar cuidadosamente” para “vê-la” (...) 

Tennyson, como se vê, precisa possuir a flor a fim de entender as pessoas e a 

natureza, e ao tê-la, a flor é destruída. O que Basho quer é ver, e não apenas olhar 



63 

 

para a flor, mas identificar- se, ser uno com ela, e deixá-la viver (FROMM, 1977, 

p.36). 

O autor conclui dizendo que o relacionamento de Tennyson com a flor está no modo de “ter”, 

ou posse. O relacionamento de Basho está no modo de “ser”. Nas palavras de Fromm: 

“Entendo por modo ser de existência aquele em que nem se tem nada, nem se anseia por ter 

alguma coisa, senão o emprego das faculdades produtivamente, alegre, numa identificação 

com o mundo” (FROMM, 1977, p.37). 

As reflexões de Fromm (1977) são atuais. Acreditamos que mostram como, atualmente, o 

foco no modo “ter” de vida gera uma lógica perversa do capital, do mercado. Vemos que o 

consumo exacerbado e as multinacionais regem o objetivo da vida e que aspectos voltados 

para o autoconhecimento, para a busca de uma felicidade interna, de nos conhecermos em 

nossa essência é invisibilizado pela lógica do tempo é dinheiro. 

Em uma discussão sobre a ciência clássica, acreditamos que ela acabou por ser um 

instrumento que impulsionou e justificou diversas barbaridades, contrariando seus próprios 

pressupostos de surgimento, que eram de libertação, esclarecimento, desenvolvimento da 

consciência, com a promessa de tirar o ser humano do estado de barbárie que se encontrava. 

Essa ciência é transmitida nas escolas como sinônimo de verdade absoluta e inquestionável. 

Sendo assim, acreditamos que um dos caminhos para se transformar essa realidade conturbada 

é trazer novas discussões e apontar novos caminhos e reflexões. 

Como a base do ensino escolar é formada pelos pressupostos científicos, acreditamos ser 

importante refletir sobre educação, já que, em nosso modo de ver, os desequilíbrios no planeta 

trazem pressupostos que estão interligados: um modelo de ciência que percebe a Terra como 

objeto a ser explorado, o que gera impactos no meio ambiente. Esse modelo é ensinado nas 

escolas, o que parece contribuir na tentativa de formar pessoas para atuarem como peças em 

uma máquina. Esse modelo justificou a colonização, que trouxe violência física e epistêmica 

para povos originários de diversas partes do planeta.  

Em nosso modo de ver, a educação pode contribuir para mudar esse contexto e ser um 

instrumento de transformação interna de cada indivíduo, para que uma nova consciência possa 

ser desenvolvida no mundo, que possa gerar equilíbrio e harmonia no planeta. Todavia, há um 

longo caminho a percorrer, pois, percebemos que, historicamente, a educação acaba 



64 

 

reproduzindo os valores capitalistas, com traços de uma ciência racista, sexista e 

hierarquizante.  

O sistema de ensino brasileiro, seja ele no campo ou na cidade, em parcela significativa, é 

voltado para o conhecimento técnico e preparo do indivíduo para a inserção no mercado de 

trabalho. Pouco se aborda sobre a oralidade e saberes ancestrais, socioculturais, da terra, sobre 

o notório saber das mestras e mestres populares, dos povos campesinos, indígenas, dentre 

outras formas de saber
11

.  

Além da falta desses saberes na escola, há ainda preconceito arraigado nessas instituições. 

Para exemplificar como que o modelo político que rege o que é ensinado nas escolas 

inferioriza saberes e não respeita a diversidade, citamos aqui o texto de Stella Caputo (2008).  

A autora inicia seu texto, o qual o objeto é o “candomblé na escola”, apresentando crianças de 

terreiros as quais, todas se dizem orgulhosos da religião que professam. Porém, na escola, a 

situação se modifica, já que se sentem discriminadas por colegas e professores, o que se 

confirma em entrevistas e observações realizadas. A autora analisa escolas do Estado do rio 

de Janeiro e percebe que essa situação se tornou mais aguda com a implantação, no Estado, da 

Educação Religiosa, para cujo ensino se fez concurso público e se contrataram docentes. 

Caputo, que defende a escola laica, ressalta que "o que era ruim tornou-se pior". Ela nos alerta 

para a cruel dinâmica de silenciamento a que são submetidos alguns de nossos estudantes, 

com nefastas consequências para sua autoestima: 

Por que Alessandra e Michele sentem tanta vergonha na escola? Certamente esse 

sentimento de vergonha e o medo da discriminação não ‘surgiram’ à toa. Como 

vimos, eles vêm sendo construídos há muito tempo e atingindo muitas gerações. 

Todas as outras crianças e jovens sobre as quais conversamos anteriormente já 

foram discriminadas por pertencerem ao candomblé (CAPUTO, 2008 p.171). 

                                                 

11 Como exemplo, podemos citar que o ensino da história da África nas escolas só começou a ser introduzido a 

partir do ano de 2003, por meio da lei 10.639, que inclui no currículo oficial da Rede de Ensino a 

obrigatoriedade da temática "História e Cultura Afro-Brasileira". Essa lei foi uma conquista de diversos 

movimentos sociais, primordialmente do coletivo do movimento negro, que lutou e luta com muita resistência 

para que os valores e ensinamentos da cultura afro-brasileira e a história da África estejam presentes na educação 

formal. Até então, a história do Brasil era contata ao inverso, pelos “vencedores” e toda ênfase dada na Europa e 

seus conhecimentos.  A lei 10639/2003, embora tardia, é um importante marco na história do Brasil e de 

conquista do movimento negro. Segundo Nilma Lino Gomes (2008), é o começo para se superar a visão de que a 

ação da população negra no Brasil se resume a meras contribuições; traz para o debate a ideia de participação, 

constituição e configuração da sociedade brasileira pela ação das diversas etnias africanas e seus descentes. 

Finaliza afirmando que um maior conhecimento das nossas raízes africanas e da participação do povo negro na 

construção da sociedade brasileira pode contribuir na superação de preconceitos arraigados (GOMES, 2008, p. 

71-72). No entanto, com a reforma no ensino médio esta temática deixou de ser obrigatória. 



65 

 

Caputo (2008) faz um estudo sobre crianças no Candomblé, todavia, achamos pertinente 

essa reflexão pois essa cruel dinâmica de silenciamento acontece também com crianças 

campesinas, indígenas, dentre tantas outras que participam ou vivem de maneira diferente 

da do Status Quo. De fato, esse preconceito existe, assim como uma dicotomia na educação, 

com diversas formas de silenciamento. Ensina-se que uma cultura é melhor do que a outra, 

que um conhecimento é melhor do que o outro. Isso acaba gerando uma realidade onde 

crianças e jovens da zona rural, negros, indígenas pensem que são inferiores aos padrões 

apresentados pelos brancos e moradores da cidade. Então, os saberes ancestrais, a cultura 

popular, a oralidade, os ensinamentos das mestras e mestres de nossa cultura, assim como 

suas histórias de vida, têm sido constantemente inviabilizados e subalternizados. Nossas 

mestras e mestres e a cultura de raiz e ancestral tiveram suas vozes silenciadas.  

Partindo de uma perspectiva sociológica, podemos dizer que os saberes ancestrais são 

estigmatizados. Esse silenciamento é uma forma de estigmatização. Esse processo de 

estigmatização, definida dentro de um contexto sociológico mais amplo na perspectiva de 

Erving Goffman (2004), se relaciona a diversas tentativas e ações por parte de determinado 

setor da sociedade dotado de prestígio/poder em relação à um grupo ou comunidade que passa 

a ser colocado e aceito como incomum, dotado de um estigma e, assim, passam a ser vistos 

como inferiorizados: como raizeiros, benzedeiras, campesinos que, em toda sua vasta cultura, 

são calados e silenciados. Eles produzem conhecimento, educam, mas essa educação não é 

reconhecida pela sociedade, pelo conjunto das instituições do saber; isso é um fator 

estigmatizador que, para Gofman (2004), é: “a situação do indivíduo que está inabilitado para 

a aceitação social plena” (GOFFMAN, 2004,  p.4). 

Neste contexto, torna-se interessante trazer uma Ladainha
12

 de Mestre Moraes
13

, notório 

mestre da Capoeira de Angola, que traz uma profunda reflexão e provocação nestas palavras: 

                                                 

12
 O canto que representa o fundamento dado pelos mestres de antigamente que agora vão passando pelas 

gerações. O canto da ladainha é o momento mais sagrada da roda de Capoeira de Angola e é cantando pelo 

mestre ou pelo(a) praticante mais antigo presente. 

13
Pedro Moraes Trindade (Ilha de Maré, 9 de Fevereiro de 1950) também conhecido como Mestre Moraes é um 

notório mestre e difusor da Capoeira Angola. Começou a treinar por volta dos oito anos na academia de Mestre 

Pastinha que já cego e sem dar aula, passou o controle da academia para seus alunos. Moraes foi aluno de Mestre 

João Grande, que junto de João Pequeno eram grandes discípulos de Pastinha. Por volta dos anos 80, na intenção 

de preservar e transmitir os ensinamentos de seus mestres, fundou o GCAP - Grupo de Capoeira Angola 

Pelourinho - na tentativa de resgatar a filosofia da capoeira em suas raízes africanas, que havia perdido seu valor 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Ilha_de_Mar%C3%A9
https://pt.wikipedia.org/wiki/9_de_Fevereiro
https://pt.wikipedia.org/wiki/1950
https://pt.wikipedia.org/wiki/Capoeira_Angola
https://pt.wikipedia.org/wiki/Mestre_Pastinha
https://pt.wikipedia.org/wiki/Mestre_Pastinha
https://pt.wikipedia.org/wiki/Mestre_Jo%C3%A3o_Grande
https://pt.wikipedia.org/wiki/Mestre_Jo%C3%A3o_Grande
https://pt.wikipedia.org/wiki/Jo%C3%A3o_Pequeno
https://pt.wikipedia.org/wiki/Disc%C3%ADpulos
https://pt.wikipedia.org/wiki/1980
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81frica


66 

 

A história nos engana, diz tudo pelo contrário, até diz que abolição aconteceu no 

mês do maio. A prova dessa mentira é que da miséria eu não saio. Viva vinte de 

novembro, momento para se lembrar. Não vejo no treze de maio, nada para 

comemorar. Muitos anos se passaram e o negro sempre a lutar. Zumbi é nosso herói, 

Zumbi é nosso herói, colega velho, de Palmares foi senhor. Pela causa de homem 

negro foi ele que mais lutou, apesar de toda luta, colega velho, o negro não se 

libertou, camará (MESTRE MORAES)
14

. 

Essa Ladainha contextualiza o cenário da história ensinada nas escolas, que é contada pelo 

viés eurocêntrico e silencia diversos fatos, sujeitos(as) e epistemologias. Mostra, por outro 

lado, que existe outra história, marcada pela luta e resistência. A provocação de Mestre 

Moraes é demonstrar a história sobre perspectiva da luta e da resistência negra, com seus 

heróis e heroínas, mestres e mestras, como Zumbi e Dandara e tantos(as) outros que 

representam a ancestralidade afro-brasileira. 

Nesta direção, ao falar sobre as Epistemologias do Sul, Santos (2010) salienta sobre o 

cosmopolitismo subalterno que se fundamenta em uma amplificação simbólica de sinais, 

pistas e tendências latentes que, mesmo estando dispersas, em estado embrionário e 

fragmentadas, despertam e mostram novas constelações de sentido. Argumenta ainda que seus 

apontamentos se direcionam à compreensão e à transformação do mundo, pois, para este 

autor, o cosmopolitismo subalterno aflora por meio das iniciativas e movimentos que 

constituem ao que ele chama de “globalização contra-hegemônica”, que consiste num 

significativo conjunto de redes, comunidades, iniciativas, coletivos, organizações e movi-

mentos que lutam contra a exclusão econômica, social, política e cultural gerada pela 

globalização neoliberal (SANTOS, 2010, p.40-43).  

De fato, há uma globalização contra-hegemônica que resiste e luta por uma transformação no 

mundo que respeite os divesos saberes em um espírito de convivência respeitosa entre os 

povos. Ao falar sobre o cosmopolitismo subalterno, Santos (2010) mostra a resistência ativa 

que diversos povos, coletivos, movimentos sociais fazem apresentam contra a lógica 

capitalista. Acreditamos que existem, sim, como Santos diz, um grande conjunto de redes 

pelo mundo, que demonstram cosmovisões, saberes e modos de vida diferentes da lógica 

desigual do atual sistema em que vivemos. São diversos movimentos que lutam por um 

                                                                                                                                                         

para o lado comercial das artes-marciais. Mestre Moraes também é Mestre em História Social pela Universidade 

Federal da Bahia e doutorando em Cultura e Sociedade pela mesma Universidade.  

14
 Ladinha disponível no site: http://www.capoeira-music.net/capoeira-music-ladainhas-quadras/a-historia-nos-

engana-mestre-moraes/ 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Comercial


67 

 

mundo melhor, quebrando muros e barreiras de preconceito, trazendo uma visão de respeito e 

equilibro entre todos(as) os seres e o planeta. Esses movimentos apresentam saberes diversos 

e possuem rica epistemologia. Neste sentido, Santos (2010) destaca que a resistência política 

deve ter como fundamento a resistência epistemológica: “não existe justiça social global sem 

justiça cognitiva global” (SANTOS, 2010, p.41). 

Para isto, o autor propõe a ecologia de saberes, que tem como premissa a ideia da diversidade 

epistemológica do mundo. Para o autor, a ecologia de saberes baseia-se na ideia de que o 

conhecimento é interconhecimento. Outro aspecto é o ‘reconhecimento da existência de uma 

pluralidade de formas de conhecimento, além do conhecimento científico” (SANTOS, 2010, 

p.51-55). 

Acreditamos, assim como Santos (2010), que é importante aprender com o Sul usando ao que 

o autor chamou de Ecologia de Saberes. De fato, é importante o reconhecimento da 

pluralidade de conhecimentos que existem no mundo, o que inclui a própria ciência moderna. 

Assim um aspecto interessante é que haja interações sustentáveis e saudáveis entre os saberes. 

Um dos problemas da ciência moderna foi querer se afirmar como a única forma de 

conhecimento, invisibilizando e inferiorizando todas as outras formas presentes no mundo. 

Então, perceber que existe uma pluralidade de saberes e que todos(as) tem contribuições e 

ensinamentos, quebra o sistema hierárquico que existe atualmente. E, assim, desenvolve-se a 

partilha entre os diversos conhecimentos bem como suas interações e um diálogo orgânico. 

A pluralidade de conhecimentos é importante para que a ciência moderna pare de excluir as 

outras formas de conhecimento. Como ressalta Maria Tereza Muraca (2013) que a concepção 

ocidental, baseada na divisão binária natureza/sociedade, nega a relação milenar entre mundos 

biofísicos, humanos e espirituais, “descartando o mágico-espiritual-social, que dá sustentação 

aos sistemas integrais de vida e de conhecimento dos povos ancestrais”. A autora conclui 

dizendo que para os povos ancestrais, assim como para a ecologia, a natureza é uma mãe  

(MURACA, 2013, p.106). 

Concordamos com Muruca (2013) que a dicotomia natureza/cultura hierarquiza e nega o 

aspecto vivo e natural da natureza. Acreditamos também, assim como as concepções dos 

índios andinos da Pachamama e das tribos indígenas por todo o mundo, que a natureza é um 

ser vivo e que a Terra é uma grande mãe. Dessa forma, ressaltamos que a transmissão de 

valores ancestrais, tais como: respeito aos antepassados e aos mais velhos(as) da comunidade, 



68 

 

valorização dos saberes que existem em cada comunidade, valorização da natureza, vida 

coletiva, entre outros aspectos, são ensinamentos que podem contribuir para um mundo 

melhor. Na tradição oral africana há ensinamentos como se, em um determinado momento da 

vida, a pessoa não souber para onde ir, ele é instruída a voltar para o lugar de onde veio”. Esse 

ensinamento nos conscientiza a valorizar nossas raízes e entrar em contato com os saberes 

ancestrais que nos chegam de geração em geração. 

Acreditamos, assim como os autores(as) citados, que a cultura, a arte, os saberes ancestrais 

não podem ser silenciados; devem ser repletos de diálogo, de experiências que gerem 

reflexões e sejam de maneira compartilhada e fundamentadas em um o espírito coletivo. 

Como destaca Freire (2005), a existência humana deve ser de palavras verdadeiras com que os 

homens transformam o mundo. “Existir humanamente, é pronunciar o mundo, é modificá-lo” 

(FREIRE, 2005, p.44). 

Os saberes campesinos, de povos tradicionais, milenares, ecológicos, etc. presentes nas 

histórias de vida dos mais antigos(as) das comunidades nos ensinam muitas coisas. A cultura 

de cada comunidade é um meio de conceber o universo através do falar, das práticas 

tradicionais, do cantar, do plantar, do curar, entre vários outros aspectos. Dessa forma, 

contemplar o conhecimento das pessoas que guardam em sua memória e seus corações, 

saberes, tradições, ancestralidade e aprendizados é uma forma de mostrar a importância de 

cada sujeito(a) e da ancestralidade e história oral. É como outro conhecimento oral africano 

que diz que quem canta sua aldeia canta o mundo. 

Nessa perspectiva, após essas reflexões iniciais e a leitura do campo proporcionada pelo 

cenário sobre a produção acadêmica, desenvolvemos nossa problemática. Nossa pesquisa se 

insere em temáticas relacionadas à ancestralidade, oralidade, saberes da natureza e sobre a 

Mãe-Terra, assim como educação popular. 

Assim, pelos desequilíbrios ambientais, silenciamentos de saberes populares, milenares e 

ancestrais que observamos atualmente, assim como as lentes interpretativas proporcionadas 

pelo cenário sobre a produção acadêmica desenvolvemos nossa problemática. Esse cenário 

nos mostrou que existem estudos comprometidos com as lutas sociais que evidenciam saberes 

populares como novas perspectivas de vida e de se fazer ciência. Todavia, sentimos a 

importância de abordarmos os saberes dos mestres e mestras da oralidade integrados com a 

natureza, temática pouco desenvolvida pelo que percebemos no estado da arte. Assim, 



69 

 

acreditamos trazer nossa contribuição dentro de um aspecto inovador, tendo como fio 

condutor a Mãe-Terra, que une todos os outros temas, assim como os sujeitos diversos deste 

estudo. Em nossa perspectiva, os mestres e mestras da oralidade possuem diversos saberes 

que podem contribuir para uma nova visão de mundo. 

Para fins dessa pergunta, destacamos que os mestres e mestras da oralidade deste estudo são: 

Benzedeiras, Raizeiros, Parteiras, Rezadeiras, Agricultores(as) e Hare Krishnas. 

Neste sentido, considerando a Mãe-Terra, enquanto concepção dos povos indígenas, 

mediadora das culturas ancestrais e ecológicas, perguntamos: Como  os  mestres e mestras 

da oralidade, da região da Vila do Murici - Caruaru – PE, vivenciam os processos de 

elaboração e circulação dos saberes sobre a Mãe-Terra a partir de práticas de educação 

popular e ancestralidade? 

Destacamos aqui, pelo fato de evidenciarmos os povos indígenas em nossa pergunta, que estes 

povos e os mestres e mestras da oralidade são tratados no estudo como sinônimos. Em nossa 

percepção, quando salientamos sobre povos indígenas, acreditamos que esses povos nos 

remetem a uma territorialidade e, assim, poderia parecer que os mestres e mestras são outro 

tipo  

de sujeito. Todavia, acreditamos que, em se tratando de ancestralidade, os mestres(as) da 

oralidade e os povos indígenas representam os saberes de resistência, a tradição ancestral, a 

cosmovisão sobre o tempo arte e a relação dialógica com a terra. Então, estamos enxergando 

uma identidade entre indígenas e mestres(as) da oralidade, já que nos povos indígenas existem 

diversos mestres(as): pajés, xamãs, caciques, curandeiras, mulheres guerreiras, etc, que fazem 

parte do que chamamos aqui de mestres e mestras da oralidade. Assim, dentro desta 

perspectiva de identidade entre essas concepções, iremos por esse caminho para lermos os 

sujeitos da pesquisa. 

O primeiro capítulo apresenta uma discussão teórica com diversos autores e autoras sobre as 

seguintes temáticas: Epistemologias do Sul; Mãe-Terra; Ecologia; Populações tradicionais - 

povos campesinos; Ecovilas; Educação e saberes populares/ancestralidade e, por fim, 

Oralidade e memória. 



70 

 

O segundo capítulo apresenta a metodologia que norteou essa dissertação detalhando os 

passos e caminhos que foram seguidos. Aborda também reflexões sobre a pesquisa e seus 

contextos. Para isso, são discutidos nesse capítulo os seguintes tópicos: Reflexões sobre a 

pesquisa; A pesquisa e os contextos socioculturais; A pesquisa qualitativa; A finalidade da 

pesquisa; O método da pesquisa; A delimitação e local da pesquisa; As fontes de informação; 

As técnicas de coleta; O registro do campo e, por fim, a auto-reflexividade, trazendo a 

experiência do campo na formação do pesquisador(a).  

O terceiro capítulo traz as vozes, concepções, saberes e memórias dos sujeitos diversos, 

mestres e mestras da oralidade, os quais dialogamos durante o trabalho de campo. Assim, 

após uma caracterização da área, o capítulo apresenta o que esses sujeitos diversos partilham 

sobre: Epistemologias do Sul; Mãe-Terra; Ecologia; Populações tradicionais - povos 

campesinos; Ecovilas; Educação e saberes populares/ancestralidade e, por fim, Oralidade e 

memória. 

O quarto capítulo apresenta a análise e a construção de saberes a partir do diálogo entre os(as) 

teóricos abordados no primeiro capítulo (Referencial Teórico) e os sujeitos diversos do campo 

contemplados no terceiro capítulo (O Caso da Comunidade da Vila do Murici). Assim, o 

diálogo foi tecido seguindo as mesmas temáticas abordadas nos capítulos citados acima: 

Epistemologias do Sul; Mãe-Terra; Ecologia; Populações tradicionais - povos campesinos; 

Ecovilas; Educação e saberes populares/ancestralidade e, por fim, Oralidade e memória 

O quinto e último capítulo apresenta as considerações finais deste estudo. 

1.5 Objetivo geral 

Estudar como os mestres e mestras da oralidade, da região da Vila do Murici - Caruaru – PE, 

vivenciam os processos de elaboração e circulação dos saberes sobre a Mãe-Terra a partir de 

práticas de educação popular e ancestralidade. 

1.6 Objetivos específicos 

I.  Apresentar as concepções mais discutidas sobre a ideia da Mãe-Terra. 

II.  Sistematizar as principais questões em torno do debate sobre Mãe-Terra, saberes populares e 

ancestralidade. 



71 

 

III.  Descrever as práticas presentes nos modos de viver integrados com a natureza desses 

sujeitos. 

IV.  Identificar quem são os detentores/guardiões dos saberes da região do Murici-PE, a partir de 

saberes populares e suas práticas de resistência/ancestralidade. 

 

 

 

  



72 

 

2 REFERENCIAL TEÓRICO 

Este capítulo tem como objetivo a discussão teórica com diversos autores e autoras sobre as 

seguintes temáticas: Epistemologias do Sul; Mãe-Terra; Ecologia; Populações tradicionais - 

povos campesinos; Ecovilas; Educação e saberes populares/ancestralidade e, por fim, 

Oralidade e memória. 

2.1 Epistemologias do Sul 

De acordo com Boaventura de Sousa Santos (2006), desde o início das colonizações, 

acompanhada pelo progresso da ciência e da ideia de se levar o progresso e a civilização para 

todo o mundo, houve vários processos de silenciamento e inferiorização de saberes, assim 

como de violência física e exploração de diversos povos. Argumenta ainda que as 

colonizações representaram processos intensos de aculturação e geraram o que o autor 

denomina de “epistemicídios”. Segundo Santos (2006), esse conceito advém de uma imagem 

desestabilizadora e significa o “assassinato do conhecimento”. Conclui dizendo que as trocas 

desiguais entre culturas têm sempre acarretado a morte do conhecimento próprio da cultura 

subordinada e, portanto, dos grupos sociais e seus titulares. Em casos mais extremos, como o 

da expansão europeia, o “epistemicídio foi uma das condições do genocídio” (Santos, 2006, p. 

87). 

Um exemplo de tentativa de epistemícidio causadora de muitos impactos, todavia confrontada 

com grande resistência e força da cultura local, aconteceu na Índia. Ali, a colonização 

britânica praticou violências imensas e uma das principais estratégias de dominação foi por 

meio da tentativa de enfraquecimento da cultura. Ao se estudar a vida de Bhaktivinoda 

Thakur, percebemos como os ingleses tentaram, de várias maneiras, inferiorizar os saberes 

milenares. Thakur foi um grande intelectual indiano de sec. XIX, reconhecido como um dos 

principais militantes na luta pelo resgate da cultura milenar indiana que estava quase se 

perdendo com o domínio britânico no país. Rupa Dasa (2003), em seu livro que narra a vida 

de Thakur, salienta que a cultura milenar foi “injuriada e caluniada”. No ano de 1838, 

existiram alguns debates no Conselho Governamental Supremo da Índia, liderado por Lord 

Bentinck, a respeito do valor de se ensinar sânscrito, outras línguas regionais, assim como 

literatura clássica indiana nas escolas estabelecidas pelos britânicos para os indianos. No 

desfecho do debate, a visão que prevaleceu foi a de Thomas Macaulay (Dasa, 2003, p.13) 

  



73 

 

Dasa (2003) cita o livro Education Minute, escrito por Macauly, o qual diz que  uma simples 

seção de uma boa livraria europeia era melhor do que toda literatura nativa da Índia e da 

Arábia. Em sua visão eurocêntrica, Macauly destacou que a filosofia sólida e a verdade 

histórica, no caso europeia, deveriam ser implementadas e que deveria se evitar: “doutrinas 

médicas espúrias que seriam ridículas para qualquer inglês, astronomia que faria rir até as 

meninas de uma escola primaria da Inglaterra ” (Macauly apud Dasa, 2003, p.15). Então, a 

visão colonial e suas ações foram voltadas para a promoção da literatura europeia e do 

conhecimento europeu na Índia.   

Concordamos com Dasa (2003), pois os processos de colonização tentam subjugar e 

inferiorizar as culturas locais, dominando os povos por meio da desvalorização de sua cultura. 

Como a cultura indiana é milenar e arraigada na sociedade, o domínio britânico não conseguiu 

subjugá-la como um todo, apesar de ter feito expressivo estrago. Personalidades como 

Bhaktivinoda Thakur e, posteriormente, Mahatma Gandhi foram fundamentais no processo de 

luta e resistência.  

Nesse âmbito da ciência e sua pretensão de universalidade, Santos (2008) faz referência à 

clássica pergunta feita a Jean Jacques Rousseau pela Academia de Dijon: o progresso das 

ciências e das artes contribuirá para purificar ou para corromper os nossos costumes? Para 

Santos (2008): 

 

Trata-se de uma pergunta elementar, ao mesmo tempo profunda e fácil de entender. 

Para lhe dar resposta — do modo eloquente que lhe mereceu o primeiro prêmio e 

algumas inimizades — Rousseau fez as seguintes perguntas não menos elementares: 

há alguma relação entre a ciência e a virtude? Há alguma razão de peso para 

substituirmos o conhecimento vulgar que temos da natureza e da vida e que 

partilhamos com os homens e mulheres da nossa sociedade pelo conhecimento 

científico produzido por poucos e inacessível à maioria? Contribuirá a ciência para 

diminuir o fosso crescente na nossa sociedade entre o que se é e o que se aparenta 

ser, o saber dizer e o saber fazer, entre a teoria e a prática? Perguntas simples a que 

Rousseau responde, de modo igualmente simples, com um redondo não (SANTOS 

2008, p16). 

Santos tem razão em suas reflexões, pois em seu célebre “Discurso sobre as ciências e as 

artes” Rousseau (2001) vai refletir sobre o papel da ciência e trazer esses questionamentos 

apresentados por Santos. Rousseau reflete como seria agradável viver se a aparência fosse 

sempre a imagem das disposições do coração, se a decência fosse a virtude, assim como se 

nossas máximas nos servissem de regras e se a verdadeira filosofia fosse inseparável do título 

de filósofo. Segundo Rousseau: 



74 

 

Hoje, que pesquisas mais sutis e um gosto mais fino reduziram a arte de agraciar a 

princípios, reina nos costumes uma vil e enganadora uniformidade, parecendo que 

todos os espíritos foram atirados no mesmo molde: a polidez sempre exige, o decoro  

ordena; sem cessar, todos seguem os usos, jamais seu próprio gênio. Ninguém mais 

ousa parecer aquilo que é; e, nesse constrangimento perpétuo, os homens que 

formam esse rebanho chamado sociedade colocados nas mesmas circunstâncias, 

farão todos as mesmas coisas, se motivos mais poderosos não os desviarem 

(ROUSSEAU, 2001, p.19). 

Concordamos com Rousseau e acreditamos que seus questionamentos ainda são atuais, pois a 

sociedade continua com suas máscaras, e o sistema capitalista age de maneira a fazer com que 

o ato de pensar seja substituído pelo ato de consumir e, assim, muitos são levados pela ilusão 

do ter e seguem uma vida padronizada nos conceitos tradicionais da sociedade patriarcal. 

Após essas explanações, podemos dizer que a ciência clássica passa por um momento de 

crise, assim como de transição. Segundo Santos (2008), estamos numa fase de transição; há a 

urgência de dar respostas as perguntas simples e inteligíveis, assim como aos 

questionamentos colocados por Rousseau (2001). O autor argumenta que estamos novamente 

regressados à necessidade de perguntar sobre as relações entre a ciência e a virtude, pelo valor 

do conhecimento popular que nós, sujeitos(as) individuais ou coletivos, criamos e usamos 

para dar sentido às nossas práticas, todavia, considerado, pela ciência, irrelevante, inferior e 

sem credibilidade. De acordo com o autor, temos, finalmente, que perguntar pelo “papel de 

todo o conhecimento científico acumulado no enriquecimento ou no empobrecimento prático 

das nossas vidas”, assim como pelo contributo positivo ou negativo da ciência para a nossa 

felicidade (SANTOS, 2008, p.17). Posteriormente acrescenta: 

A ciência moderna não é a única explicação possível da realidade e não há sequer 

qualquer razão científica para a considerar  melhor que as explicações alternativas 

da metafísica, da astrologia, da religião, da arte ou da poesia. A razão por que 

privilegiamos hoje uma forma de conhecimento assente na previsão e no controlo 

dos fenômenos nada tem de científico. É um juízo de valor. A explicação científica 

dos fenômenos é a auto-justificação da ciência enquanto fenômeno central da nossa 

contemporaneidade. A ciência é, assim, autobiográfica (SANTOS, 2008, p. 83). 

De fato, a ciência não é a única explicação da realidade, pois existem diversos conhecimentos 

e saberes que partem de outras perspectivas e que contribuem para a vida, a cultura, a 

epistemologia, a ontologia e para a explicação da realidade. O ponto é que a ciência é 

colocada no topo da produção do conhecimento, inferiorizando e assimilando outras formas 

de saber. Todavia, dessa maneira, acaba criando o mesmo dogma que ela tanto combateu em 

seus primórdios em relação ao clero e à aristocracia do medievo. Assim, coloca-se no dogma 



75 

 

da verdade única e universal. Perante isso, há experiências que apontam que a ciência não é a 

única referência para se pensar e explicar o mundo e todos os seres que nele vivem. 

Neste sentido, em nosso modo de ver, o pensamento de Allene Lage (2014) corrobora com 

essa ideia, pois afirma que, na modernidade, “a ciência foi elaborada como sinônimo de 

verdade universal. Tal ideia perdura até os dias atuais e coloca, de um lado, tudo o que é 

cientifico e, dessa forma, relevante e verdadeiro, e de outro lado, tudo o que não é cientifico e, 

portanto, marginal”. Argumenta ainda que as consequências dessa dicotomia hierárquica 

foram desastrosas sob o ponto de vista da “diversidade cognitiva da humanidade”, já que 

provocou a ocultação de uma infinidade de conhecimentos pelo mundo, tirando-lhes o direito 

de também se fazerem verdade (LAGE, 2014, p.125). 

Desta maneira, podemos salientar que Santos (2008) traz um novo paradigma-pós-moderno. 

Há uma leitura do pós-modernismo no viés econômico e neoliberal, entretanto, o debate aqui 

apresentado no campo da ciência faz uma crítica ao modelo da ciência clássica, que apresenta 

características totalitárias e forte vínculo com o modelo econômico. Observamos que a ciência 

moderna/ocidental se fundamenta no capitalismo, com forte traço sexista. Tal ciência adota a 

teoria de Darwin em sua base, uma ideologia da meritocracia e do individualismo, na qual os 

mais “fortes” se sobressaem. A ciência foi usada por diversas vezes para comprovar 

desigualdades e defender interesses, mormente os econômicos. 

Santos (2010) denomina o pensamento moderno ocidental como um pensamento abissal, que 

consiste “num sistema de distinções visíveis e invisíveis, sendo que as invisíveis fundamen-

tam as visíveis”. O autor diz sobre linhas radicais que estabelecem distinções invisíveis e, 

assim, dividem a realidade social em dois universos distintos: o deste lado da linha e o do 

outro lado da linha. Por se tratar de um pensamento abissal, a divisão é tão intensa que o outro 

lado da linha desaparece enquanto realidade, ou seja, torna-se inexistente, invisibilizado, 

silenciado: “tudo aquilo que é produzido como inexistente é excluído de forma radical” 

(SANTOS, 2010, p.32). 

Santos (2010) também ressalta que o pensamento abissal está presente no campo do 

conhecimento e consiste na concessão à ciência moderna do monopólio da distinção universal 

entre o verdadeiro e o falso, e como verdade universal.  Conclui afirmando que a sua 

visibilidade assenta na invisibilidade de formas de conhecimento que não encaixam na 



76 

 

maneira científica de conhecimento. O autor refere-se aos conhecimentos populares, 

camponeses, indígenas, dentre outros que se localizam do outro lado da linha.  

Do outro lado da linha, não há conhecimento real; existem crenças, opiniões, magia, 

idolatria, entendimentos intuitivos ou subjetivos, que, na melhor das hipóteses, 

podem tornar-se objetos ou matéria-prima para a inquirição científica. Assim, a 

linha visível que separa a ciência dos seus ‘outros’ modernos está assente na linha 

abissal invisível que separa de um lado, ciência, filosofia e teologia e, do outro, 

conhecimentos tornados incomensuráveis e incompreensíveis por não obedecerem, 

nem aos critérios científicos de verdade (SANTOS, 2010, p.33). 

Santos (2010) tem razão em aludir sobre linhas que separam a ciência e os conhecimentos não 

compreendidos por ela, já que percebemos que saberes milenares, ancestrais, indígenas, 

campesinos, dentre outros, são silenciados e inferiorizados pela ciência. Neste sentido, alerta 

que o outro lado da linha compreende uma vasta gama de experiências desperdiçadas, 

tornadas invisíveis, tal como os seus autores(as). Assim, concordamos com Santos e 

acreditamos ser essencial e urgente que vozes outras se pronunciem e construam uma nova 

maneira de se pensar e viver no mundo. A ideia não é negar totalmente a ciência, mas, sim, 

questionar a sua tentativa de universalização como única forma de saber, em detrimento de 

tantas outras. Para isso, acreditamos que as Epistemologias do Sul são fundamentais nesse 

processo de um mundo novo.  

No que se refere ao conceito de epistemologia. De acordo com João Nunes (2010), a 

epistemologia, na perspectiva de um projeto filosófico, é indissociável da emergência e 

concretização da ciência moderna. Ao refletir sobre sua pretensão de se constituir em uma 

teoria do conhecimento, Nunes destaca que ela acabaria por se tornar paradoxal, já que a 

epistemologia aspirou identificar um local exterior a todas as formas de conhecimento, que a 

permitisse avaliá-los de modo independente. O autor prossegue afirmando que isso aconteceu 

por meio de sua capacidade de estabelecer a distinção entre a verdade e o erro, assim como de 

definir os critérios de distinção entre enunciados verdadeiros e falsos. Concomitantemente em 

que postulava a soberania epistémica, porém, a epistemologia tomava como modelo a ciência, 

ao invés de tomá-la como uma das formas de conhecimento que se propunha avaliar. De tal 

maneira, conclui dizendo que, “de teoria do conhecimento, a epistemologia transformou-se 

em teoria do conhecimento científico”. Nunes destaca: 

Além disso, e desde muito cedo, a epistemologia, especialmente nas suas versões 

convencionais, empiristas, positivistas ou realistas, chocou com a constatação 

perturbadora de que, apesar das suas pretensões normativas, os seus enunciados 

eram-salvo em situações muito particulares, ligadas às exigências de defesa pública 

da ciência –, raramente invocados pelos cientistas (NUNES, 2010, p.265). 



77 

 

De fato, na modernidade, epistemologia torna-se sinônimo do conhecimento advindo da 

ciência, que foi construída como sinônimo de verdade universal. Outro aspecto é que tal 

conceito permanece até os dias atuais e, por conseguinte, quaisquer outros saberes que não 

seguem a mesma lógica científica não são considerados ciência ou epistemologia.  

Santos (2010) acrescenta que, no que se refere aos outros saberes diferentes da ciência, havia, 

e ainda há, completa estranheza. Essa percepção conduziu à própria negação da natureza 

humana dos seus agentes. Prossegue dizendo que, aos povos indígenas, com base em suas 

concepções de humanidade e de dignidade humana, os humanistas dos séculos XV e XVI 

chegaram à conclusão de que estes povos eram sub-humanos, selvagens. Assim, colocou-se a 

questão sobre os índios possuírem ou não alma. Quando o Papa Paulo III respondeu 

afirmativamente na bula Sublimis Deus, de 1537, concebeu a alma dos povos selvagens como 

um receptáculo vazio, o que gerou o conceito de vazio jurídico que justificou a invasão e 

ocupação dos territórios indígenas. “Essas afirmações foram feitas com base na dita ciência, 

epistemologia e legalidade” (SANTOS, 2010, p.37). 

Assim, podemos dizer que a ciência, ao gerar essa estranheza em relação a outros saberes, 

começa a ter sua legitimidade questionada. Parece-nos que Nunes (2010) converge com esse 

pensamento quando afirma que, no decorrer das últimas três décadas, o projeto da 

epistemologia passou por um processo de crítica e de transformação que culminou, 

recentemente, no surgimento de propostas de rejeição ao projeto. Diz ainda que outro aspecto 

foi a reivindicação a ele associada da capacidade de definição dos critérios e parâmetros que 

permitem estabelecer o que é e o que não é conhecimento, assim como a maneira de sua 

validação. Por fim, acrescenta que tal transformação passou pela transferência da soberania 

epistémica para o social, pela redescoberta da ontologia e pela atenção à normatividade 

constitutiva, assim como às implicações políticas do conhecimento. 

Realmente, a arrogância da ciência como projeto epistemológico universal fez com que 

diversas propostas surgissem questionando essa hegemonia e vários(as) intelectuais, 

militantes, ativistas, dentre outros(as) sujeitos denunciaram o caráter dogmático, universalista 

e patriarcal da ciência.  Nesse contexto, acreditamos que a ciência, embora tendo como 

projeto inicial uma proposta revolucionária para a época em que surgiu, prometendo libertar 

as pessoas da tutela da Igreja e da aristocracia, trazendo emancipação e esclarecimento, 



78 

 

tornou-se um instrumento de dominação e subalternização. A tentativa de dominar e civilizar 

o mundo gerou o que hoje podemos chamar de crise na ciência e na epistemologia.  

Nunes (2010) segue essa linha de pensamento e argumenta que estaríamos diante de uma crise 

final da epistemologia ou, ao menos, perante certa ‘naturalização’ ou historicização definitiva, 

o que a liberta da pretensão de se estabelecer como o lugar de determinação do que conta e 

não conta como conhecimento. Acrescenta ainda que, concomitantemente, entretanto, ganhou 

contorno uma diversidade de posições críticas da epistemologia que, mais do que promover e 

comemorar a sua dissolução, veio reivindicar a necessidade de uma epistemologia radicada 

nas experiências do Sul global.  

Concordamos com Nunes (2010), já que muitos movimentos sociais, tradições ancestrais e 

milenares, atualmente, têm reivindicado sua condição epistêmica, criticando a história contata 

pelos dominadores e colonizadores e, assim, construindo sua história de luta e resistência. 

Esses diversos movimentos, coletivos, grupos e povos vêm, de fato, reivindicar sua condição 

epistêmica, fundamentada em uma perspectiva horizontal, como apresentado por Nunes, 

radicadas nas experiências do Sul global. Neste sentido, Nunes (2010) diz: 

A epistemologia passa a abranger explicitamente todos os saberes - deixando de os 

tratar apenas através da sua relação com os saberes científicos - e procura 

estabelecer as condições da sua produção e validação, indissociáveis de uma 

hierarquização incompatível com qualquer forma de soberania epistémica, mas 

também com um relativismo que, em nome da afirmação da igual dignidade e valor 

de todos os saberes, acaba por ignorar as consequências e as implicações desses 

saberes, os seus efeitos sobre o mundo (NUNES, 2010, p.263). 

Neste caminho de reflexões sobre os diversos saberes presentes no mundo, Santos (2010) traz 

o conceito das Epistemologias do Sul. Santos (2010), ao apresentar e discutir este conceito 

contempla-nos com reflexões críticas sobre a longa crise da epistemologia enquanto projeto 

normativo relacionado à ciência moderna. O autor refuta radicalmente a própria noção de 

epistemologia no quadro do que designa como pensamento pós-abissal, lógica diferente do 

pensamento abissal já apresentado. Nesses termos, apresenta uma das partidas do pensamento 

pós-abissal: 

O pensamento pós-abissal parte da ideia de que a diversidade do mundo é 

inesgotável e que esta diversidade continua desprovida de uma epistemologia 

adequada. Por outras palavras, a diversidade epistemológica do mundo continua por 

construir (SANTOS, 2010, p.51).  



79 

 

Santos (2010) tem razão ao dizer que a diversidade de saberes e conhecimentos do mundo é 

inesgotável, pois a cultura, a experiência, a memória e as relações que acontecem no mundo, 

com sua pluralidade e diversidade, são inerentes da vida sendo, dessa forma, inesgotáveis no 

âmbito do viver. Dessa maneira, há sempre uma construção de saberes, epistemologias e 

experiências que acontecem sobre a influência do tempo. Não pretendemos aqui fazer uma 

discussão sobre o tempo, entretanto, vale ressaltar a visão dos Maias sobre o tema. Nas vozes 

desse povo e de seu calendário, o tempo é arte, ao invés de um relógio ou simplesmente 

dinheiro. O tempo é a frequência de sincronização universal, por meio do qual se harmonizam 

todos os ciclos, como o ciclo menstrual, o ciclo da natureza, o ciclo das águas, da lua, do 

planeta, do sol, da vida e do universo. Segundo os Maias, nessa frequência tudo é artístico nas 

formas manifestadas na natureza.  

De acordo com Nunes (2010), as Epistemologias do Sul, enquanto projeto, significam, ao 

mesmo tempo, uma “descontinuidade radical com a visão moderna da epistemologia”. 

Argumenta ainda que é uma reconstrução da reflexão sobre os saberes, que tornam 

reconhecíveis os limites da epistemologia moderna tal como elas têm emergido num quadro 

ainda condicionado pela ciência como referência para a crítica de todos os saberes (NUNES, 

2010, p. 263). 

Nessa ótica, percebemos quantas experiências, percepções de mundo e epistemologias 

existem no planeta e no cosmos. Assim, concordamos com Santos (2010) e Nunes (2010), 

tanto na urgência de se contemplar esses saberes outros espalhados pelo mundo, quanto na 

percepção de que o projeto de epistemologia europeu enfatizou e priorizou os saberes da 

ciência moderna, negando e inferiorizando os demais. Assim, como salienta Santos (2006), há 

um enorme desperdício de experiências e formas de conhecimento e de produção de 

conhecimento (IBIDEM, p.94).  

Nessa mesma perspectiva, Maria Paula Meneses (2010) expressa que a tradução de saberes e 

experiências revela novas formas de (re)pensar o conhecimento, gerando novas maneiras de 

acomodar a diversidade de saberes presentes no planeta Terra. Argumenta ainda que, na senda 

da proposta de Santos (2006), no que se refere a uma sociologia que busca desvendar e 

articular diversas experiências pelo mundo, processos equivalentes podem gerar semelhanças. 

Meneses afirma que Santos (2006) denominou esse processo de Sociologia das Ausências e 

sociologia das Emergências. Esses pontos em comum são vitais para qualquer interpretação, 



80 

 

como instrumento de alargar e aprofundar o diálogo intercultural entre formas e processos de 

conhecimento. Por fim, diz que a identificação e a interpretação de processos semelhantes e 

contemporâneos é fundamental na intercomunicação, que tornará possíveis e visíveis 

fenómenos, saberes e sujeitos(as) esquecidos(as) e subalternizados(as) (MENESES, 2010, p. 

253). 

Ainda caminhando com Meneses (2010), esta autora, ao analisar a similitude dessas memórias 

e experiências, afirma que as Epistemologias dos Sul, como Santos (2010) propõe, “buscam 

recuperar o máximo das experiências de conhecimentos do mundo”. Ressalta que o caminho é 

“alargar o espaço de produção de conhecimentos e de modos de pensar”, assim como 

instaurar a possibilidade de “falar com - em vez de falar sobre - outros mundos e saberes” 

(MENESES, 2010, p. 253). 

As Epistemologias do Sul abordam diversos aspectos e possuem cosmovisões que podem 

contribuir, cada uma a seu modo, para um equilíbrio no planeta. Muitos desses saberes são 

milenares e ancestrais e guardam em si processos de educação, espiritualidade, vida 

comunitária, relação com a natureza, relacionamentos interpessoais e cuidados mútuos. Dessa 

maneira, torna-se interessante essa troca para que uma nova epistemologia possa ser 

construída. 

Segundo Santos (2010):  

Essas iniciativas, movimentos e lutas são animados por um ethos redistributivo, no 

sentido amplo da expressão, o qual sugere a redistribuição de recursos materiais, 

sociais, políticos, culturais e simbólicos. Como tal, baseia-se, simultaneamente, nos 

princípios da igualdade e do reconhecimento da diferença (SANTOS, 2010, p. 51). 

Santos (2010) chama a atenção para uma nova maneira de ver o mundo, fundamentada em um 

pensamento pós-abissal. Nesta direção, o autor destaca a importância do Fórum Social 

Mundial e argumenta que, dentre seus participantes, os movimentos indígenas são aqueles 

cujas concepções e práticas representam a mais convincente emergência desse pensamento. 

Afirma que isso representa um fato auspicioso para a possibilidade de um pensamento pós-

abissal, já que os povos indígenas são os habitantes paradigmáticos que o autor define como o 

outro lado da linha, campo histórico do paradigma da apropriação/violência (SANTOS, 2010, 

p.43). 



81 

 

De fato, as iniciativas do outro lado da linha trazem outra forma de viver e se relacionar no 

mundo - uma vida com equanimidade, equilíbrio e espírito coletivo. Concordamos também 

que os povos indígenas representam e vivem, na prática, esse novo pensamento. Desde 

tempos imemoriais, esses povos vivem de maneira harmônica e sustentável, por meio de uma 

filosofia de vida na qual tudo tem sua importância, desde o menor dos seres até o cosmos. 

Sendo assim, ao invés de uma lei do mais forte, tem-se a lei da cooperação e do respeito 

mútuo. Por sua vez, os saberes indígenas nos trazem ensinamentos para uma nova visão de 

mundo, para uma nova maneira de se estar e se relacionar com o planeta. Vale salientar que 

esses povos, há milênios estão nos mostrando uma vida simples, que prima pela cooperação e 

autoconhecimento. Todavia, poucos têm conseguido enxergar, perceber e dialogar. 

Outro conhecimento que, segundo Santos (2010), também representa a emergência do 

pensamento pós-abissal, é o de Mahatma Gandhi. Segundo o autor, Gandhi é, provavelmente, 

o pensador-ativista dos tempos modernos que mais consistentemente pensou e atuou em 

termos não-abissais. Gandhi viveu e experienciou as exclusões típicas do pensamento abissal 

e, mesmo assim, não se desviou do seu propósito de construir uma nova forma de 

universalidade capaz de libertar tanto o opressor como o oprimido. Santos (2010) cita Ashis 

Nandy (1987), que ressalta que a visão gandhiana desafia a tentação de igualar o opressor na 

violência. Argumenta que, por meio da linha de ação de Gandhi, o oprimido não buscou 

readquirir uma autoestima própria como competidor num mesmo sistema. Essa visão exclui a 

ideia de superioridade do modo de vida do opressor, que é tão profundamente enraizada na 

consciência daqueles que reclamam falar em nome das vítimas da história (NANDHY apud 

SANTOS, 2010, p.52). 

Com a voz e os ensinamentos milenares da Índia, Gandhi traz concepções de um paradigma 

fundamentado no comunitário e na arte de servir: 

Quero me identificar com todos os seres viventes. Usando a linguagem do Gita, eu 

quero viver em paz com o amigo e com o inimigo. Mesmo que um mulçumano, um 

cristão ou um hindu me despreze ou me odeie. Eu quero ama-lo e servir a ele, como 

amaria a minha mulher ou meu filho mesmo que eles me odiassem (GANDHI, 1997, 

p.14). 

Nesse contexto, vale lembrar que Gandhi viveu em uma época de domínio e exploração 

britânica na Índia. Uma das estratégias de dominação usada pelos ingleses foi a de 

enfraquecer a cultura milenar, transformando-a em superstições e inferiorizando-a. Outra foi a 

cruel tática de incentivar a guerra civil, a intolerância e a divergência entre hindus e 



82 

 

mulçumanos que ali viviam pacificamente por longos anos. As palavras de Gandhi na citação 

acima nos mostram uma percepção voltada para o respeito, para uma compreensão de 

comunhão e de bem comum entre diferentes culturas e tradições. Tais falas estão em sintonia 

com o que as Epistemologias do Sul trazem como uma nova maneira de estar no mundo e de 

se produzir e compreender a ciência. 

Ao explicar alguns termos em sânscrito como, por exemplo, Yajna (ofício sagrado), 

fortemente presente no conhecimento milenar, Gandhi (1997) traz interessantes contribuições 

e ensinamentos: 

Yajna significa um ato voltado para o bem-estar dos outros, realizado sem desejar 

qualquer recompensa por ele, seja de natureza material ou espiritual. Nesse caso, a 

palavra ‘ato’ deve ser considerada em seu sentido mais amplo e abrange pensamento 

e palavra, bem como ação. O temo ‘outros’ compreende não apenas a humanidade, 

mas também toda forma de vida” (GANDHI, 1997, p.77). 

Gandhi (1997) explica que se cultivarmos o hábito de executar esse serviço deliberadamente, 

o desejo de servir em nós se tornará cada vez mais forte e contribuirá não apenas para a nossa 

felicidade, mas também para a felicidade do mundo como um todo.  

Um comerciante, que trabalhe imbuído do espírito de sacrifício, terá 100 rúpias 

passando por suas mãos, mas usará, se seguir essa lei, seu talento para servir. Ele, 

portanto, não enganará nem especulará, levará uma vida simples, não fará mal a uma 

só alma vivente e preferirá perder milhões a prejudicar a quem quer que seja.  Não 

aceitem precipitadamente a ideia de que esse tipo de comércio existe apenas na 

minha imaginação. Felizmente para o mundo, essa prática existe no ocidente e 

também no oriente. É verdade que podemos contar na ponta dos dedos esse tipo de 

comerciante, mas uma espécie deixa de ser imaginária quando encontramos ao 

menos um espécime vivente que corresponda a ela (GANDHI, 1997, p.80). 

Certamente, é difícil encontrar pessoas agindo dessa maneira, imbuídas do espírito de servir, 

já que a lógica que predomina no mundo é individualista e capitalista. Entretanto, 

concordamos com Gandhi (1997) que, a partir do momento que encontramos uma pessoa 

agindo assim, essa filosofia de vida passa a ser real. Uma reflexão interessante é que se não 

nos esforçarmos para ser essas pessoas, elas realmente nunca existirão.  

 Atualmente, podemos perceber práticas que demonstram o espírito comunitário ao invés da 

busca do lucro a qualquer preço. Como exemplo, temos as práticas de economia solidária, as 

feiras orgânicas, as trocas entre comunidades ecológicas e alternativas dentre outros.  

Gandhi (1997) argumenta ainda que, segundo essa maneira de pensar e de atuar no mundo, 

aquele que deseja servir não desperdiçará um só pensamento com seu próprio conforto. Esse 



83 

 

indivíduo não se esforçará para adquirir tudo o que surgir em seu caminho. “Ele obterá apenas 

o estritamente necessário e deixará o resto de lado. Será calmo, não sentirá raiva e terá a 

mente tranquila, mesmo que esteja incomodado” (GANDHI, 1997, p.81). Nesse contexto, 

Gandhi salienta que o seu serviço e a sua virtude são a recompensa, que geram 

contentamento.  

O pensamento de Gandhi traz uma lógica diferente da do sistema capitalista. Santos (2006) 

afirma que as concepções de desenvolvimento capitalista têm sido reproduzidas pela ciência 

econômica convencional e assentam na ideia de crescimento infinito obtido por meio da 

sujeição progressiva das práticas e saberes da lógica mercantil. Assim, Santos (2006) traz os 

ideais de Gandhi no Swadeshi, representando outra forma de agir no mundo: 

Swadeshi é aquele espírito em nós que nos restringe ao uso e serviço de que nos 

cerca diretamente, com exclusão do que está mais distante. Assim, no que toca a 

religião ancestral. Se lhe encontrar imperfeições, devo servi-la expurgando-a dos 

seus defeitos. No domínio da política, eu devo fazer uso das instituições indígenas e 

servi-las resgatando-as dos seus defeitos patentes. No da economia, devo usar 

apenas nas coisas produzidas pelos meus vizinhos diretos a servir essas indústrias 

tornando-as mais eficientes e completas naquilo em que possam revelar-se em falta 

(GANDHI apud SANTOS, 2006, p.125).  

O Swadeshi  (autossuficiência local) promovido por Gandhi trata-se de um boicote a vários 

produtos não indianos, principalmente os de origem inglesa. Essa seria uma forma de 

enfraquecer o comércio local dos produtos britânicos e de libertar o povo da influência e 

ideologia estrangeira, que tentava silenciar a cultura local. Junto com o boicote, Gandhi 

também sugeria que os indianos voltassem a vestir o khadi
15

,  como forma de reencontrar sua 

identidade e fortalecer a economia do país. 

Neste contexto, o trabalho de tradução que Santos (2006) apresenta torna-se um importante 

instrumento para as diversas experiências não-hegemônicas pelo mundo tornarem-se 

inteligíveis umas às outras e, dessa forma, fortalecerem a luta contra-hegemônica.  Segundo 

Santos (2006), a tradução é, simultaneamente, “um trabalho intelectual e um trabalho 

político”. Diz ainda que é também um trabalho emocional, pois pressupõe o inconformismo 

perante uma carência decorrente do caráter incompleto ou deficiente de um dado 

conhecimento ou de uma dada prática (SANTOS, 2006, p.129).  

                                                 

15
Roupa indiana típica tecida artesanalmente. 



84 

 

No que se refere ao Swadeshi, Santos (2006) afirma que analisá-lo a partir da economia 

convencional seria torná-lo ininteligível, portanto, intraduzível, uma vez que se perderia em 

tal análise e avaliação as dimensões religiosa e política que o Swadeshi tem. Dessa maneira, 

destacamos que o trabalho de tradução “é um trabalho transgressivo que, como o poeta nos 

ensinou, vai fazendo seu caminho caminhando” (SANTOS, 2006, p.129). 

Dentro da perspectiva do Swadeshi, Gandhi traz outras contribuições na luta contra-

hegemônica. Durante a luta pela independência Gandhi pregou acerca do princípio de Ahimsa  

(não-violência) e a filosofia de um autogoverno (Swaraj). Sobre o Swaraj, é interessante 

salientar que Gandhi trabalha esse conceito de forma ampla, abrangendo as necessidades de 

fortalecimento político por parte de  uma nação, mas também o autogoverno das emoções por 

parte de cada indivíduo. Para Gandhi, assim como para grande parte das diversas linhas 

filosóficas da Índia, nenhuma mudança política pode acontecer limitando-se apenas ao campo 

político. Sem haver uma transformação interior dos homens que compõem as sociedades, 

nenhum sistema político será eficiente. Por isso, na Índia existe um conceito bem tradicional, 

que é o de Acarya, aquele que ensina por seu próprio exemplo. Trazendo o pensamento de 

Eduardo Galeano (2002), percebemos que ele traz uma perspectiva semelhante quando  

afirma que “somos, enfim, o que fazemos para transformar o que somos” (GALEANO, p. 66, 

2002). 

Sobre a não violência, Gandhi (1997) destaca que, em sua forma ativa, é a boa vontade e o 

amor em relação a todas as formas de vida. Para o autor, esse ensinamento está presente em 

todas as escrituras, com a Bíblia, o Alcorão, o Bhagavad Gita dentre outras. Então, Gandhi faz 

um interessante diálogo inter-religioso e também convoca os indianos: “estou pedindo hoje, 

aos meus compatriotas que adotem a não-violência como crença final, apenas com o objetivo 

de ajustar as relações entre as diversas raças e também com a finalidade de alcançar o 

Swaraj”. Gandhi continua: “se desenvolvermos a força de vontade, descobriremos que não 

precisamos da força das armas” (GANDHI, 1997, p.144-145). 

Podemos citar aqui também um trecho da célebre canção “Para não dizer que não falei das 

flores”, de Geraldo Vandré: “acredito nas flores vencendo o canhão”. De fato, a filosofia da 

não violência é um importante ensinamento para uma cultura de paz. Assim, acreditamos que 

os ensinamentos de Gandhi, fundamentados na filosofia milenar da Índia, assim como os 



85 

 

saberes indígenas, africanos, dentre diversos outros, trazem-nos importantes contribuições 

para se (re)pensar e (re)significar o conhecimento e a atual visão de mundo.  

Nesse contexto, Santos (2010) desenvolve a ideia de pensar através do Sul. O autor destaca 

que pensar em termos não-derivativos significa pensar a partir da perspectiva do que, como 

apresentado, ele chama o outro lado da linha, o lado do domínio do impensável na moder-

nidade ocidental. A emergência do ordenamento do paradigma vigente capitalista, de acordo 

com Santos, só poderá ser enfrentada se situarmos a nossa perspectiva epistemológica na 

“experiência social do Sul global não-imperial” (SANTOS, 2010, p.53). 

Outro ensinamento do Sul global refere-se a um saber ancestral da cultura africana, 

denominado Ubuntu, que consiste em duas palavras numa só. Na perspectiva de Mogobe 

Ramose (2010), as duas palavras são o prefixo ubu - e a raíz - ntu. Ubu evoca a ideia de ser, 

em geral. Esse conceito ancestral e ético enfatiza as alianças e as relações entre pessoas. 

Trata-se de uma categoria epistêmica e ontológica essencial do pensamento africano entre os 

grupos que falam línguas Bantu. O autor argumenta, ainda, que Ubu está profundamente 

marcado pela incerteza, por estar ancorado na busca da compreensão do cosmos numa luta 

constante pela harmonia. Por fim, afirma que essa compreensão é importante, pois a política, 

a religião e o direito assentam na experiência e no conceito de harmonia cósmica (RAMOSE, 

2010, p.175). 

Ramose (2010) também salienta que a expressão “Feta kggomo o tshware motho” traduz os 

ensinamentos de Ubuntu. Tal expressão é em Sepedi (uma das línguas que integra o grupo 

linguístico do Sotho do Norte - África do Sul). O significado da expressão é o seguinte: “se e 

quando uma pessoa tiver de enfrentar uma escolha decisiva entre a riqueza e a preservação da 

vida de outro ser humano, deve sempre optar pela preservação da vida” (IBIDEM, p.175).  

Tendo em conta os ensinamentos trazidos por Gandhi e os conceitos iniciais de Ubuntu, 

percebemos que essas Epistemologias do Sul fundamentam-se em uma visão que, ao invés de 

focar no lucro e na produção exacerbada, aflora princípios comunitários. Nesta direção, 

Santos (2010) diz que em todo o mundo não só existem diversas formas de conhecimento da 

matéria, sociedade, vida e espírito, como também muitos e diversos conceitos sobre o que 

conta como conhecimento e os critérios que podem ser usados para validá-lo (IBIDEM, p.55). 



86 

 

Acreditamos que essas epistemologias transformam a competição em cooperação, o 

individualismo em coletivo, o vertical em horizontal, a autoridade em alteridade, o julgamento 

em compreensão: a lógica do lucro a qualquer custo em uma relação pautada no ato de se 

partilhar. Assim, as experiências do Sul possibilitam percepções outras sobre a vida; 

ampliamos olhar e rompemos as percepções que subalternizam povos e epistemologias.  

Na questão de acúmulo e produção, Ramose (2010) traz uma intensa crítica ao dinheiro. 

Destaca que a invenção do dinheiro foi fundamentada com a intenção de que ele constituísse 

um meio para alcançar um determinado fim. Com efeito, o dinheiro continua a ser o meio 

para realizar múltiplos fins. Contudo, o que o autor chama de fundamentalismo econômico 

acabou por reverter esta lógica. O mandamento do fundamentalismo econômico é que o 

dinheiro deve ser um fim em si mesmo. A lucratividade, ou a compulsão insaciável de 

acumular mais e mais dinheiro a qualquer custo, é a apoteose do dinheiro como um fim em si 

mesmo. “O dinheiro tornou-se o ‘deus’ ao redor do qual tudo deve gravitar e frente ao qual 

todos se devem submeter” (RAMOSE, 2010, p.178). 

Por sua vez, Anibal Quijano (2010) chama a atenção para a mundialização do dinheiro sob a 

forma do sistema capitalista. Segundo o autor, com a constituição da América Latina, no 

mesmo momento e no mesmo movimento históricos, o emergente poder capitalista tornou-se 

mundial. Acrescenta ainda que os seus centros hegemônicos localizam-se nas zonas situadas 

sobre o Atlântico, que depois se identificaram como Europa-e como eixos centrais do seu 

novo padrão de dominação estabeleceram também a colonialidade e a modernidade. Por fim, 

argumenta que, em pouco tempo, com a América Latina, o capitalismo tornou-se mundial e 

eurocentrado, e a colonialidade e modernidade instalaram-se associadas como eixos 

constitutivos do seu padrão de poder (QUIJANO, 2010, p.85).  

De fato, como sublinha Ramose (2010), o dinheiro acabou tornando-se o próprio fim, e sua 

busca tornou-se mais importante do que qualquer princípio ético ou moral. Em nome do 

dinheiro, florestas são destruídas, pessoas são exploradas e a competição é estimulada como 

objetivo de vida. Sobre a argumentação de Quijano (2010), acreditamos que realmente 

ciência, colonialismo e capitalismo estão imbricados, já que, em nome de se expandir a 

civilização moderna europeia, regida pelo capital, o colonialismo espalhou-se pelo mundo sob 

o respaldo da ciência.  



87 

 

Ao se retomar os saberes do Ubuntu, Ramose (2010) faz uma análise sobre os sufixos “dade” 

e “ismo”. Diz que o raciocínio circunscrito e a ação sobre as bases das fronteiras já 

estabelecidas e das ainda a serem estabelecidas, demonstram que existe um fluxo. Acrescenta 

que trata de uma condição de incessante mudança porque o movimento, e não o repouso, é o 

princípio do ser. Ser é estar na condição de “dade” e não de “ismo”. Essa é a base ontológica 

da tensão subsequente entre esses sufixos. A tensão emerge na tentativa de construir a 

realidade social sobre a proposição de que há uma divisão radical e uma oposição 

irreconciliável entre “dade” e “ismo”. Nessa linha de pensamento, o fluxo do ser necessita da 

busca de estabilidade. Isto culmina no feito de um “ismo”.  

Ramose (2010), ao invés de estabelecer um argumento sustentado ao redor desta questão, 

contenta-se em sublinhar a ideia de que uma perspectiva filosófica sobre a realidade baseada 

no “dade” pode evitar o que ele chama de absolutismo dogmático. Entretanto, somente se a 

lógica do “dade” for plenamente apreciada. Certamente o “ismo” é apenas um momento e não 

a eliminação ou a substituição do “dade”. Como forma de ilustração, o autor apresenta a 

filosofia Ubuntu dos direitos humanos: 

O Ubuntu é, ontologicamente, um - dade e não um - ismo. Enquanto tal, está 

epistemologicamente orientado em direção à construção de um conhecimento que é, 

na sua essência, não-dogmático. Consequentemente, a distinção filosófica 

fundamental entre a filosofia dos direitos humanos Ubuntu e o fundamentalismo 

econômico é que o absolutismo dogmático é virtualmente alienígena ao primeiro, e 

intrínseco ao último. O Ubuntu é um dos conceitos filosóficos e dos princípios 

organizacionais essenciais das populações que falam línguas Bantu. Estas 

populações precisam, face à globalização econômica, cimentar fortes vínculos de 

solidariedade, em primeiro lugar entre elas mesmas. Aqui, o desiderato por 

solidariedade é, de facto, a construção de uma fronteira. Portanto, o raciocínio 

circunscrito não é nem alienígena nem necessariamente repugnante à filosofia 

Ubuntu. Mas a delimitação de fronteiras neste caso é um meio para um fim, e não 

um fim em si mesmo (RAMOSE, 2010, p.179). 

Neste sentido, o autor ressalta que as populações falantes de Bantu devem permanecer abertas 

a cooperar com todos os seres humanos que estejam determinados a substituir o dogma mortal 

do fundamentalismo econômico pela lógica frutífera do “dade”, preferindo a preservação da 

vida humana à busca estrita do lucro. Ramose afirma que essa perspectiva do “dade”, 

relacionada ao ser e à cooperação relaciona-se à expressão já apresentada neste estudo: “Feta 

kgomo o tshware motho”. 

Na perspectiva de Ramose (2010) Botho, Hunhu, Hubuntu é um conceito central da 

organização social e política da filosofia africana. Como podemos perceber ele consiste no 



88 

 

princípio de cuidado mútuo. Acrescenta ainda que é essencial compreender que, na maioria 

das línguas africanas, Ubuntu é um gerundivo, um nome verbal que denota, simultaneamente, 

um estado particular do ser, assim como um tornar-se. De tal modo, Ubuntu indica uma ação 

particular já realizada, uma ação ou estado duradouro do ser e uma possibilidade para outra 

ação ou estado do ser. A ideia central do conceito é que o movimento é o princípio do ser. 

Dessa forma, as forças da vida estão aqui para serem trocadas por meio e entre os seres 

humanos. Esse constante movimento só faz sentido se houver um reconhecimento de que 

ninguém é proprietário das forças. Por fim, acrescenta a importância de reconhecer que as 

forças da vida se manifestam através de uma diversidade infinita de conteúdos e formas. 

(RAMOSE, 2010, p. 211) 

Nesta perspectiva o autor desenvolve  sobre a filosofia do Ubuntu dos Direitos Humanos. 

Ramose apresenta duas teses encontradas na maioria das línguas africanas nativas. A 

primeira, “Motho ke motho ka batho”, e a segunda, já apresentada anteriormente, “Feta 

kgomo o tshware motho”. O autor, então, reforça o significado essencial. Sobre o primeiro 

ensinamento, “Motho ke motho ka batho”, ele afirma que ser humano é afirmar a humanidade 

própria por meio do reconhecimento da humanidade dos outros e, sobre tal embasamento, 

estabelecer relações humanas respeitosas para com eles. Por conseguinte, o Ubuntu constitui o 

significado essencial desse ensinamento, que é sustentado por dois princípios filosóficos 

conceitualmente inter-relacionados: “um é que o ser humano individual é o sujeito - e não um 

objeto - de valor intrínseco em si mesmo. Se assim não fosse, não teria sentido basear a afir-

mação da humanidade de uma pessoa sobre o reconhecimento da mesma no outro” 

(RAMOSE, 2010, p.212).  

Concordamos com Ramose (2010) e com os saberes do Ubuntu, pois partimos da premissa 

que depreciar e desrespeitar outro ser humano é, antes de tudo, depreciar e desrespeitar a si 

próprio. É como se a percepção do mundo relacionasse com o que temos em nós, em nosso 

coração. Assim, se vemos apenas defeitos, é porque internamente estamos com essa 

mentalidade. Por outro lado, se percebemos a beleza e enxergamos qualidades, significa que 

internamente estamos cultivando esses sentimentos. 

Ramose (2010) sugere que esse ensinamento só adquire significado se a pessoa “aceitar que 

ela mesma é um sujeito merecedor de dignidade e respeito”. Precisamente a exigência que 

uma pessoa coloca sobre si própria deverá ser aquela a ser concedida ao outro. Logo, o 



89 

 

conceito de dignidade humana não é estranho à filosofia tradicional africana. Enuncia, ainda, 

que essa sabedoria é uma importante base para uma filosofia africana dos direitos humanos. 

Outro princípio, relacionado de maneira próxima ao primeiro, é que motho é humano somente 

e verdadeiramente no contexto das “relações reais com outros seres humanos”. Isso não 

significa que as relações com a natureza física ou o meio ambiente não são relevantes. Nem 

quer dizer que o grupo é primordial, e, portanto, superior ao indivíduo. O ponto essencial é 

que motho nunca é uma entidade acabada, no sentido que o contexto relacional revela as 

potencialidades do indivíduo que surgem na “esfera prática das relações humanas”. Conclui 

salientando que fora desta esfera, motho é um fóssil congelado e que a filosofia africana dos 

direitos humanos progride a partir da dignidade do ser humano, ao invés do absolutismo e do 

dogmatismo (RAMOSE, 2010, p. 211-213).  

O segundo aforismo-“Feta kgomo o tshware motho”
16

-tem um significado semelhante a 

outros provérbios Gikuyu (língua falada no Quênia)-Kiunuhu gitruagwo-(a avareza não 

alimenta), e-Utaana muingi uninagira murokeruo ng’ombe-(generosidade a mais esgota as 

vacas que já foram visitadas pela manhã). Isto significa que o cuidado mútuo e a troca entre 

ambos precede a preocupação com a acumulação e com a proteção de riquezas. “De acordo 

com esta filosofia, o ser humano individual deve ser encarado não apenas como um provedor 

de valores, mas como valor básico e principal entre todos os valores” (RAMOSE, 2010, 

p.213).  

Dessa maneira, percebemos que esses saberes carregam princípios sociais e políticos baseados 

em um cuidado entre os seres humanos e com o planeta. O desejo e a orientação de possuir e 

controlar o outro e o mundo, de consumir e gerar lucro sem quaisquer considerações sociais e 

ecológicas pode, em última instância, levar a guerras e dominações em nome do progresso e 

do acúmulo de bens. A sociedade capitalista traz uma veneração ao dinheiro aonde o “ter” 

substituiu o “ser”. Este é o viés da globalização hegemônica, também conhecida como 

neoliberal. 

Ramose (2010) destaca que os princípios da solidariedade e do diálogo têm sido alvo de 

ataque da globalização capitalista: 

                                                 

16
Relembrando o significado já apresentado: se e quando uma pessoa enfrenta uma escolha decisiva entre a 

riqueza e a preservação da vida de outro ser humano, ela deve optar pela preservação da vida. 



90 

 

 Nestas circunstâncias, o discurso dos direitos humanos, em especial o direito à vida, 

dificilmente pode ser credível ou ganhar maior legitimidade. A filosofia ocidental 

dos direitos humanos também parte do princípio de que o ser humano individual é o 

principal critério de valor. A diferença reside na ênfase conceitual. A filosofia 

ocidental dos direitos humanos enfatiza a ideia do ser humano como uma entidade 

fragmentada sobre a qual os direitos são agregados de maneira contingencial, 

enquanto que a concepção africana sublinha a ideia do ser humano como uma 

totalidade, tendo seus direitos assegurados como tal (RAMOSE, 2010, p.213). 

O autor conclui afirmando que, longe de ser uma nostalgia por uma tradição antiga, a 

evocação da filosofia Ubuntu dos direitos humanos é um desafio legítimo à lógica mortal da 

busca do lucro em detrimento da preservação da vida humana (RAMOSE, 2010, p.213). 

Pensando nestes tipos de desafios desafio, Santos (2010) discute a ideia de que é preciso uma 

“resistência ativa”, pois, de outra maneira, o pensamento e a lógica continuará a auto 

reproduzir-se, por mais excludentes que sejam as práticas que origina (SANTOS, 2010, p.44) 

Acreditamos que a filosofia do Ubuntu traz contribuições para a luta contra-hegemônica e 

para o desenvolvimento de valores de cooperação. Percebemos que a ética neste conceito é 

que o “eu” só existe porque existe o “nós”: eu existo porque nós existimos, sou porque nós 

somos. Nesse sentido, por exemplo, a felicidade é concebida como aquilo que faz bem a toda 

coletividade ou ao outro; a felicidade só existe quando é compartilhada. O Ubuntu enfatiza 

que as forças da vida estão aqui para serem trocadas, assim como se refere a um estado de 

“ser”, e, de tal modo, remete-nos a um conceito de relação e relacionamento. Nesta 

perspectiva, a existência faz parte do coletivo, da comunidade. De fato, esse ensinamento é 

relevante na mudança do sistema hegemônica para um paradigma comunitário. 

Esse aspecto que traz as forças da vida, as forças ancestrais dentro de uma experiência 

coletiva, que ao nosso modo de ver, traz aproximações com o pensamento feminista latino 

americano, primordialmente ao que se refere ao sagrado feminino.  

Susane de Oliveira (2012) faz uma análise sobre as mulheres do império Inca, na região 

chamada por eles de Tawantisuyo, que abarcava parte da Colômbia, Chile, Argentina, parte da 

floresta amazônica, tendo o Peru como centro administrativo e político.  Segundo Oliveira, 

“Tawantisuyo significa a terra dos quatro suyo ou as quatro regiões unidas entre si - quatro 

grandes regiões rituais/administrativas habitadas por diversas e múltiplas etnias”. A autora diz 

ainda que a diversidade cultural presente no Tawantinsuyo se refletia especialmente nas 

huacas (seres, objetos e lugares sagrados) cultuadas por diferentes etnias. Assim, os Incas 

adoravam o Sol, a Lua, as Estrelas, a Terra e os(as) ancestrais tidos como heróis e heroínas. 



91 

 

Neste sentido, não há apenas a presença de heróis masculinos, mas, sim, a presença de 

mulheres e homens. Como exemplos, a autora cita “a guerreira Mama Huco e seu irmão 

Manco Capac, tidos pelas Incas como fundadores do Tawantisuyo e a guerreira Chaña Cusi, 

que havia liderado guerreiras e guerreiros em uma batalha decisiva” (OLIVEIRA, 2012, p. 

57-65). 

Segundo Oliveira (2012), por meio dessa cosmovisão, onde o sagrado estava presente em 

todo o cosmos, criava-se a possibilidade para que tanto os homens como as mulheres fossem 

vistos como sujeitos igualmente ativos, sagrados e respeitados na sociedade. As huacas e 

outros seres sagrados podiam assumir diferentes formas e, dessa maneira, criavam-se 

possibilidades para que homens e mulheres pudessem se identificar com o sagrado e as forças 

do universo. Finaliza expressando que a diversidade e a heterogeneidade da sociedade incaica 

iam além das diferenças linguísticas ou regionais e pessoas e huacas podiam ser portadoras de 

várias identidades (OLIVEIRA, 2012, p.67-68).  

Deveras, a cosmovisão dos Incas é diversa e possibilita movimento e uma harmonia entre 

diferença e igualdade, já que não se restringe a uma única identidade que hierarquiza as 

diferenças. Como os Incas percebem tudo como sagrado e a natureza e suas forças como seres 

orgânicos e vivos, essa cosmovisão não cria hierarquias, pois tudo é vivo e está entrelaçado. 

Outro aspecto é a valorização das heroínas no mesmo patamar dos heróis, o que traz uma 

igualdade e respeito mútuo na questão de gênero. Observamos, ainda, que há uma grande 

valorização do feminino, diferentemente da visão dos colonizadores espanhóis, que o 

percebem como profano e inferior. A sabedoria Inca percebe o feminino como sagrado, ativo, 

em equilíbrio e harmonia com o universo.  Oliveira (2012) destaca: 

As histórias sagradas presentes nos mitos das origens da expansão do Tawantisuyo 

revelam indícios de mulheres divinas e humanas, assumindo diferentes atributos e 

funções independentes de seu sexo biológico; o que nos faz pensar  que o sexo 

biológico não era a base para delimitação do universo sagrado/cosmogônico e social 

(OLIVEIRA, 2012, p.68). 

Neste âmbito, podemos dizer que os saberes andinos e, neste caso, dos Incas, fundamentam-se 

em princípios nos quais não há dicotomias, mas, sim, complementaridade e equilíbrio. 

Acreditamos, como Oliveira (2012), que o ciclo do sagrado feminino é reverenciado e faz 

parte da subjetividade dessa sociedade. Um exemplo a ser citado são as ruínas de Moray, 

localizadas na região de Cusco, no Peru. A sociedade incaica é perita em agricultura, todavia, 

seus saberes iam além de meras técnicas e adentravam em uma profunda relação com a 



92 

 

natureza e com o feminino. É por isso que essas ruínas, que são como enormes escadarias 

circulares (em cada degrau gerava-se um microclima para diferentes cultivos) têm a forma de 

um útero. Dentro desse ciclo de relações, todo o universo é percebido como vivo e possui suas 

respectivas entidades; o sol é vivo, é uma entidade e não apenas um aglomerado de explosões 

que gera calor. Assim como o são a lua, os rios, as estrelas, etc. 

É nesse sentido de transformação que Magdalene Valdiviesco (2012) fala sobre a cidadania e 

diz que ela não é um terreno exclusivo do liberalismo, mas, sim, um terreno de disputa. 

Salienta que os movimentos sociais do continente latino-americano estão produzindo “novas 

dinâmicas e abrindo espaços de encontro”, nos quais se manifestam as complexidades das 

diferenças e as necessidades de articulação. Destaca a nova constituição do Equador (2008) 

como um exemplo de conquista de movimentos sociais e  com destaque para o movimento 

das mulheres. Cita o reconhecimento do direito das mulheres indígenas: 

Los derechos de las mujeres indígenas son reconocidos dentro de los derechos 

colectivos ; y de todas las mujeres en relación con los recursos naturales, la 

biodiversidad, la soberanía, la salud, la educación, la erradicación de la 

discriminación que afecta las mujeres, adolescentes, niñas, adultas mayores, 

indígenas, afrodescendientes y diversas sexualmente. Además, garantiza su acceso 

en igualdad de condiciones a la propiedad y en la toma de decisiones para la 

administración de la sociedad conyugal (VALDIVIESCO, 2012, p.33). 

Essas são as vozes das mulheres que lutam, resistem, acolhem, espalham amor e força pelo 

mundo, trazendo perspectivas outras para uma cultura de paz e equilíbrio. Acreditamos, assim 

como as autoras, que o foco, de fato, deve ser na resistência, trazendo uma história com esse 

viés, destacando heróis e heroínas que dedicaram suas vidas por um mundo mais justo, livre 

de opressão.  

2.2 Mãe-Terra, ecologia e modos de viver integrados com a natureza 

2.2.1 Mãe-Terra, Buen Vivir e Vivir Bien 

Dentro das perspectivas de experiências inovadoras, destacamos que o continente Latino 

Americano é um território ocupado por povos ancestrais que têm resistido e lutado contra a 

exploração colonial e (re)significaram seus saberes e práticas ancestrais. Os Andes, sob o 

protagonismo dos povos indígenas andinos têm ocupado um papel de protagonismo no 

diálogo e enfrentamento da modernidade liberal, com vistas à superação de suas contradições 



93 

 

e em busca de um novo mundo.  Esses povos trazem saberes antigos, todavia, com mensagens 

atuais, como o Buen Vivir e do Vivir Bien. Segundo Fernando Mamani (2010):  

En estos tiempos en que la modernidad está sumergida en el paradigma 

individualista y la humanidad está en crisis, es importante escuchar y practicar la 

herencia de nuestros abuelos: esta cosmovisión emergente que pretende reconstituir 

la armonía y el equilibrio de la vida con la que convivieron nuestros ancestros, y 

que ahora es la respuesta estructural de los pueblos indígenas originarios: el 

horizonte del vivir bien o buen vivir (MAMANI, 2010, p.6). 

Mamani (2010) explica que os termos utilizados em espanhol para descrever o Suma Qamaña 

(aymara) e o Sumak Kawsay (quechua) são Vivir Bien (Bolívia) e Buen Vivir (Equador). Neste 

sentido, para a cosmovisão dos povos indígenas originários, primeiramente está a vida em 

relações de harmonia e equilíbrio, pelo que Qamaña se aplica a quem sabe viver. Por fim, diz 

que o termo de Suma Qamaña se traduz como “viver bem”, todavia, não explica a magnitude 

do conceito. Dessa maneira, salienta que é melhor recorrer à tradução dos termos originais em 

ambas as línguas (MAMANI, 2010, p. 6-7). 

Nesta direção, Mamani (2010) argumenta que desde a cosmovisão aymara, del jaya mara aru 

(voz ou palavra do início dos tempos) ou jaqi aru (voz ou palavra da gente),  suma qamaña se 

traduz da seguinte forma: Suma: plenitude, sublime, excelente, magnífico, maravilhoso; 

Qamaña: viver, conviver, estar sendo, ser estando. Enuncia ainda que a tradução que mais se 

aproxima de suma qamaña é “vida em plenitude”. Atualmente, traduz-se como “viver bem”. 

Já a tradução do kichwa ou quechua, (runa simi) é a seguinte: Sumak: plenitude, sublime, 

excelente, magnífico, maravilhoso(a), superior; Kawsay: “vida, ser estando, estar sendo”. 

Assim, o autor destaca que a tradução de ambas é a mesma: “vida em plenitude” (MAMANI, 

2010, p.7). 

De fato, para se conhecer a real tradução e seus significados é importante que se busque os 

termos originais. A língua de cada povo representa também sua cultura e memória. Sendo 

assim, recorrer à raiz do termo aproxima e garante ao máximo o real significado de cada 

termo ou conceito. Compreender a expressão como vida em plenitude traz um sentido mais 

amplo e profundo, já que engloba uma filosofia de vida. 

 Juan Crespo e David Vila (2014) dizem que o Buen Vivir (Sumak Kawsay) manifesta-se de 

uma sabedoria ancestral e de práticas históricas de resistência à colonialidade, à modernidade 

e ao capitalismo global, que prevalece nos dias de hoje, sendo o capitalismo cognitivo uma de 

suas formas mais potentes de dominação histórica. Acrescentam, então, a importância desta 



94 

 

sabedoria ancestral, que traz valores plurinacionais e interculturais, essenciais para a 

construção do que chamam de “buen conocer” (conhecer bem). Este aspecto, segundo os 

autores é  inerente e necessário para o Buen Vivir. Finalizem afirmando que, em sendo assim, 

é necessário  construir um conhecimento descolonizado,  diversificado e multidimensional em 

todos os sentidos através do de um diálogo de saberes  (CRESPO e VILA, 2014, p.3-4).  

Acreditamos que o “Buen Vivir” é um conceito revolucionário, silenciado por muitos anos. 

Todavia, emerge com força ancestral, fortalecido por anos de resistência contra o domínio 

colonial físico e epistêmico. Mamani (2010) salienta que o processo de mudança que emerge 

hoje na região, desde a visão dos povos ancestrais indígenas originários, irradia e repercute 

em nível mundial, promovendo um paradigma, na realidade, um dos mais antigos:“el 

paradigma comunitario de la cultura de la vida para vivir bien”.Conclui dizendo que o 

paradigma comunitário se sustenta em uma forma de viver, por meio de uma prática cotidiana 

de respeito, harmonia e equilíbrio com tudo o que existe, compreendendo que na vida tudo 

está interconectado (MAMANI, 2010, p. 6). 

Mamani (2010) nos proporciona importante reflexão ao mostrar que, ao mesmo tempo em que 

este saber é um paradigma ancestral, também é atual e traz alternativas para uma resposta à 

crise que há no planeta. Tais ensinamentos são fundamentados em amor e resistência: “A un 

pueblo que marcha hacia su liberación, con dignidad y soberanía, expresando la voz del 

tiempo y de la Madre Tierra, nada puede detenerlo” (MAMANI, 2010, p.3). Amor porque 

percebe a Terra como Mãe, e resistência, pois há a consciência de que nada pode deter algo 

que caminha para o bem. 

O conhecimento dos povos andinos nos leva ainda a perceber que existe, no planeta, uma 

diversidade de experiências socioculturais, ancestrais, ecológicas e espirituais que apresentam 

práticas e cosmovisões que ampliam o horizonte epistemológico e ontológico em direção a 

outro mundo possível.  

Trazendo um contexto político, Gloria Alicia (2012) chama a atenção que a emergência do 

Buen Vivir (Sumak Kawsay) e Vivir Bien (Suma Qamaña) é produto de um debate que surgiu 

nos anos noventa do século passado, na Bolívia.  No momento em que o governo elaborava 

em seus projetos de lei o lema: “Para vivir mejor”, os povos indígenas contrapuseram com o 

conceito de Suma Qamaña ou Vivir Bien como parte de uma disputa simbólica e política com 

o Estado. Neste contexto, Idon Chivi (2010) traz uma declaração que ilustra o momento: 



95 

 

Vivir Bien en un sentido igualitario, frente a un vivir mejor en un sentido 

desigualitario. Vivir Bien en un sentido de igualdad de oportunidades, frente a un 

vivir mejor de desigualdad de oportunidades. Un sentido democrático igualitario, 

frente a un sentido altamente discriminatorio. Eran dos corrientes discursivas 

(CHIVI, 2010 p.1). 

Certamente, o Buen Vivir traz outra concepção de vida, de política e de sociedade. Durante a 

década de noventa do século XX, como enfrentamento às políticas neoliberais, o Buen Vivir 

ganhou força para que, já no início do século XXI, apontasse como um projeto político em 

nível constitucional e se consolidasse nas novas constituições do Equador (promulgada em 

2008) e da Bolívia (2009). Nesta mesma época, o Buen Vivir e o Vivir Bien também foram 

incorporados nos planos nacionais de desenvolvimento por parte dos governos da Bolívia) e 

do Equador. Outro aspecto é que, por parte do movimento indígena andino, tem (re)surgido o 

interesse por sistematizar tal proposta, considerada como alternativa à crise atual do sistema 

capitalista e do modelo neoliberal. 

Nessa proposta ancestral há uma significativa troca de saberes em um processo de ensino e 

aprendizagem entre os mais novos(as) e os mais antigos(as), na cultura andina chamados de 

abuelos e abuelas (avôs e avós). Na cultura popular brasileira, esses(as) são os mestres e 

mestras, que possuem em seus corações memórias, saberes, experiências e realizações que 

vão partilhando com a comunidade. Desta maneira, diante da realidade atual de crise, os 

povos indígenas convidam-nos para outra maneira de vida, como afirma Mamani (2010): 

Ante esta realidad, surge como respuesta / propuesta la cultura de la vida, que 

corresponde al paradigma ya no individualista sino comunitario, el cual llama a 

reconstituir la visión de comunidad (común-unidad) de las culturas ancestrales. 

Esta herencia de las primeras naciones considera a la comunidad como estructura y 

unidad de vida, es decir, constituida por toda forma de existencia y no solo como 

una estructura social (conformada únicamente por humanos). Ello no implica una 

desaparición de la individualidad, sino que ésta se  expresa ampliamente en su 

capacidad natural en un proceso de complementación con otros seres dentro de la 

comunidad (MAMANI, 2010, p.6). 

De fato, o paradigma comunitário traz uma resposta à desarmonia em nossa sociedade, já que 

a vida em comunidade engloba todos os seres e não apenas os humanos, o que quebra o 

conceito da lei do mais forte. Viver em comunidade não significa que não haja 

individualidade, pelo contrário, ela é preservada, pois a subjetividade de cada entidade é 

fundamento para o comunitário. O que é transformado é o pensamento individualista, que 

explora e busca o interesse próprio e egoísta. Neste sentido, percebemos que em várias partes 

do mundo estão acontecendo lutas por mudanças e por inclusão, já que o pensamento 



96 

 

individualista se fundamenta na exclusão. O paradigma comunitário aponta para uma 

sociedade com justiça social.  

No sentido comunitário, Mamani (2010) destaca que todos os povos indígenas em sua 

cosmovisão contemplam esses aspectos comuns e salienta que o Vivir Bien pode ser 

sintetizado em: 

“Vivir bien, es la vida en plenitud. Saber vivir en armonía y equilibrio; en armonía 

con los ciclos de la Madre Tierra, del cosmos, de la vida y de la historia, y en 

equilibrio con toda forma de existencia en permanente respeto”. Y ese justamente es 

el camino y el horizonte de la comunidad, implica primero saber vivir y luego saber 

convivir. No se puede vivir bien si los demás viven mal, o si se daña la Madre 

Naturaleza. Vivir bien significa comprender que el deterioro de una especie es el 

deterioro del conjunto (MAMANI, 2010, p.32).  

Acreditamos que para uma vida comunitária esses valores destacados por Mamani (2010) 

necessitam estar presentes. A resistência dos povos indígenas andinos, assim como de todos 

os povos indígenas espalhados pelo planeta, herdeiros de tradições milenares passadas de 

gerações a gerações, representam a sobrevivência de conhecimentos e ensinamentos 

profundos e ricos em alternativas às políticas neoliberais. Essas práticas e saberes, nos dias 

atuais, ocupam novos lugares no debate político acerca dos rumos tanto do continente latino 

americano quanto do mundo.  

Os povos indígenas vivem e ensinam uma relação com a terra de maneira orgânica e 

equilibrada, na qual a natureza também é percebida em sua ontologia, sendo um “ser” e não 

um objeto inanimado e passivo, um mero “ter”. Um discurso que representa a relação que os 

povos indígenas têm com a natureza é o do Cacique Seattle. Esse discurso é mundialmente 

conhecido como a carta do Cacique Seattle. Em 1854, o então presidente dos Estados Unidos, 

Frankin Pierce, propôs comprar a terra dos índios conhecidos como peles-vermelhas e, em 

troca, prometeu outra terra. A resposta do Cacique Seattle é considerada uma profunda 

declaração de amor e de relação empática com a natureza, percebida como uma grande Mãe.
17

 

                                                 

17
 Em um artigo publicado em 1887, Dr. Henry Smith, salienta sobre sua impressão sobre o Cacique Seattle. O 

artigo é o seguinte: "O velho cacique Seattle era o maior índio que eu jamais havia visto. E o que tinha aparência 

mais nobre. Em seus mocassins, ele media mais de 1,80m, ombros largos, tórax amplo e traços finos. Seus olhos 

eram grandes, inteligentes, expressemos e amigáveis quando em repouso, e espelhavam fielmente os variados 

estados de espírito da grande alma que olhava através deles. Normalmente ele era solene, calado e digno, porém 

nas grandes ocasiões movia-se na multidão como um Titã entre Liliputianos, e o que dissesse era lei. Quando se 

levantava para falar, em reuniões, ou para oferecer conselho, todos os olhos se voltavam para ele, e então frases 

profundas, sonoras e eloquentes fluíam de seus lábios assim como trovões de cataratas fluindo continuamente de 



97 

 

O discurso do Cacique Seattle inicia-se da seguinte maneira: 

Como podes comprar ou vender o céu, o calor da terra? Tal ideia nos é estranha. Se 

não somos donos da pureza do ar ou do resplendor da água, como então podes 

comprá-los? Cada torrão desta terra é sagrado para meu povo, cada folha reluzente 

de pinheiro, cada praia arenosa, cada véu de neblina na floresta escura, cada clareira 

e inseto a zumbir são sagrados nas tradições e na consciência do meu povo. A seiva 

que circula nas árvores carrega consigo as recordações do homem vermelho (...) 

(disponível em: http://www.ufpa.br/permacultura/carta_cacique.htm). 

Existem controvérsias sobre essa carta ter sido mesmo enviada ou se foi o discurso do 

Cacique em sua tribo, os Duwamish. Todavia, essa questão não é essencial, mas sim o 

ensinamento nela presente. Na fala acima percebemos uma profunda relação com a natureza e 

um modo de se conviver com ela de maneira respeitosa e sagrada. Os questionamentos feitos 

pelo antigo índio são atuais e nos fazem refletir sobre vários aspectos, dentre eles o direito à 

propriedade, que, no sistema vigente, gera tanta exclusão. Entender que não é possível 

comercializar o que não nos pertence, como as dádivas da natureza e a própria Terra, é um 

passo para mudarmos as formas de nos relacionar uns com os outros e com o meio ambiente. 

Nas palavras do Cacique, tudo é vivo e tem um propósito e uma complementaridade.  Cacique 

Seattle continua: 

O homem branco esquece a sua terra natal, quando - depois de morto - vai vagar por 

entre as estrelas. Os nossos mortos nunca esquecem esta formosa terra, pois ela é a 

                                                                                                                                                         

fontes inexauríveis. Suas diretrizes soavam tão nobres como teriam soado aquelas do mais cultivado chefe 

militar que estivesse no comando das forças de todo o continente. Nem sua eloquência, nem sua dignidade ou 

sua graça haviam sido adquiridas. Elas eram tão próprias da sua personalidade quanto as folhas e as flores o são 

em um pessegueiro em flor. Sua influência era maravilhosa. Ele poderia ter sido um imperador, mas todos os 

seus instintos eram democráticos, e ele comandava os seus leais cidadãos com suavidade e com paternal 

benignidade. Ele sempre era alvo de especial atenção pelo homem branco, principalmente quando sentado à sua 

mesa. Era nessas ocasiões que ele demonstrava, mais do que em qualquer outro lugar, o cavalheirismo que lhe 

era genuíno. Assim que o Governador Stevens chegou em Seattle e disse aos nativos que tinha sido indicado com 

comissário para assuntos indígenas para o território de Washington, estes lhe prepararam recepção frente dos 

escritórios do Dr. Maynard's, na margem próxima da Rua Principal - Main Street. A baía enxameava de canoas 

enquanto a margem esta tomada por uma morena e movimentada massa humana. Quando o timbre de trombeta 

da voz do velho cacique espalhou-se sobre a imensa multidão como o rufar de um tambor, formou-se um silêncio 

tão instantâneo e perfeito como aquele que segue o crack do trovão em um céu limpo. Sendo então apresentado à 

multidão nativa pelo Dr. Maynard, em um tom conversacional, direto e objetivo, o Governador deu 

imediatamente início a uma explanação sobre sua missão, que é conhecida demais para que requeira 

recapitulação. Quando ele se sentou, o cacique Seattle levantou-se com a dignidade de um senador que carrega 

em seus ombros a responsabilidade sobre uma grande nação. Colocando uma mão sobre a cabeça do 

Governador, e lentamente apontando para o céu com o dedo indicador da outra, em tom solene e impressionante, 

começou seu memorável pronunciamento. Fonte: "Trechos de um diário: O Cacique Seattle: Um cavalheiro por 

instinto". 10º artigo da série “Primeiras Reminiscências” - Seattle Sunday Star, 29 de outubro de 1887 do 

articulista Henry Smith (tradução livre, pela equipe de Floresta Brasil). (Disponível em: 

http://www.ufpa.br/permacultura/carta_cacique.htm) 

 



98 

 

mãe do homem vermelho. Somos parte da terra e ela é parte de nós. As flores 

perfumadas são nossas irmãs; o cervo, o cavalo, a grande águia - são nossos irmãos. 

As cristas rochosas, os sumos da campina, o calor que emana do corpo de um 

mustang, e o homem - todos pertencem à mesma família (...) 

Não sei. Nossos modos diferem dos teus. A vista de tuas cidades causa tormento aos 

olhos do homem vermelho. Mas talvez isto seja assim por ser o homem vermelho 

um selvagem que de nada entende. Não há sequer um lugar calmo nas cidades do 

homem branco. Não há lugar onde se possa ouvir o desabrochar da folhagem na 

primavera ou o tinir das asas de um inseto. Mas talvez assim seja por ser eu um 

selvagem que nada compreende; o barulho parece apenas insultar os ouvidos. E que 

vida é aquela se um homem não pode ouvir a voz solitária do curiango ou, de noite, 

a conversa dos sapos em volta de um brejo? Sou um homem vermelho e nada 

compreendo. O índio prefere o suave sussurro do vento a sobrevoar a superfície de 

uma lagoa e o cheiro do próprio vento, purificado por uma chuva do meio-dia, ou 

recendendo o pinheiro. 

O ar é precioso para o homem vermelho, porque todas as criaturas respiram em 

comum - os animais, as árvores, o homem. O homem branco parece não perceber o 

ar que respira. (...) Mas se te vendermos nossa terra, terás de te lembrar que o ar é 

precioso para nós, que o ar reparte seu espírito com toda a vida que ele sustenta (...). 

E se te vendermos nossa terra, deverás mantê-la reservada, feita santuário, como um 

lugar em que o próprio homem branco possa ir saborear o vento, adoçado com a 

fragrância das flores campestres. 

Assim pois, vamos considerar tua oferta para comprar nossa terra. Se decidirmos 

aceitar, farei uma condição: o homem branco deve tratar os animais desta terra como 

se fossem seus irmãos. Sou um selvagem e desconheço que possa ser de outro jeito. 

Tenho visto milhares de bisões apodrecendo na pradaria, abandonados pelo homem 

branco que os abatia a tiros disparados do trem em movimento. (...) O que é o 

homem sem os animais? Se todos os animais acabassem, o homem morreria de uma 

grande solidão de espírito. Porque tudo quanto acontece aos animais, logo acontece 

ao homem. Tudo está relacionado entre si (Disponível em: 

http://www.ufpa.br/permacultura/carta_cacique.htm). 

Carlos Rodrigues Brandão (1994) faz uma análise de diversos documentos e textos indígenas, 

dentre eles a carta do Cacique Seattle. Na perspectiva de Brandão, a mensagem do Cacique 

mostra-nos que tudo o que há na terra não é uma posse, uma propriedade, mas, sim, um dom 

e, portanto, não pode ser objeto de troca comercial. “A terra é sagrada porque é o lugar da 

dádiva, do que é gratuito e dado a todos(as), sob condição de não ser possuída 

individualmente e utilitariamente por ninguém”. Prossegue dizendo que, para a tribo do chefe 

Seattle, a terra e os seus elementos não são uma coisa, mas um dom, tudo o que existe e é 

dado ao homem estabelece a obrigação de reciprocidade. Dessa forma, dissolve a dualidade 

entre a natureza e a sociedade e se estabelece uma continuidade por meio de trocas de parte a 

parte. Conclui afirmando que os índios: “são parte dela e a terra e os homens devem viver 

uma mesma teia de trocas amorosas” (BRANDÃO, 1994, p.25-27). 

Brandão (1994) tem razão em sua análise, já que a epistemologia indígena neste discurso do 

Cacique Seattle demonstra que a ânsia pelo acúmulo e pelo ato de possuir não faz parte desta 



99 

 

filosofia. Pelo contrário, ao invés do apego ao “meu”, a ideia é o relacionamento, a troca, 

onde tudo é de todos(as) e, ainda assim, ninguém faz questão da posse, já que a percepção é 

da dádiva e da gratidão. Acreditamos que o discurso do Cacique Seattle demonstra uma 

percepção ecológica fundamental para uma nova relação com o meio ambiente. Pode 

contribuir para transformar a lógica do sistema capitalista e de suas diversas empresas 

multinacionais, poluentes, mineradoras, assim como o modelo da agropecuária industrial que 

tanto destroem e desrespeitam a natureza. Cacique Seattle traz a simplicidade e a sacralidade 

da vida e nos convida para esse modo de viver: 

(...) De uma coisa sabemos. A terra não pertence ao homem: é o homem que 

pertence à terra, disso temos certeza. Todas as coisas estão interligadas, como o 

sangue que une uma família. Tudo está relacionado entre si. Tudo quanto agride a 

terra, agride os filhos da terra. Não foi o homem quem teceu a trama da vida: ele é 

meramente um fio da mesma. Tudo o que ele fizer à trama, a si próprio fará. (...) Se 

te vendermos a nossa terra, ama-a como nós a amávamos. Preteja a como nós a 

protegíamos. Nunca esqueças de como era esta terra quando dela tomaste posse (...) 

(Disponível em: http://www.ufpa.br/permacultura/carta_cacique.htm). 

Outro texto em sintonia com o discurso do Cacique Seattle é o documento dos aborígenes 

australianos, que Brandão (1994) apresenta. Reflitamos sobre os pontos convergentes: 

A terra para o povo aborígene é uma paisagem espiritual cheia de vida. (...) O modo 

como nossa gente diz que se relaciona entre si é parte de sua relação com a terra. (...) 

Acreditamos que as crianças aborígenes nascem de mulheres, mas são concebidas 

por uma fonte espiritual cujo manancial é a terra . (...) 

 Quando nascia uma criança, era irmã de todos os seres humanos vivos. Tínhamos 

uma das organizações de parentesco mais extensas do mundo e que, inter-

relacionava, pela religião, todo o mundo das coisas vivas e inanimadas. (...) A 

gratidão estava no centro. (...) 

(...) Somos aborígenes, somos os ventos do deserto, somos as planícies ensolaradas, 

somos as águas puras, somos a Austrália. (...) (Documento dos aborígenes 

australianos apud BRANDÃO, 1994, p.28-34).  

Ao refletir sobre a mensagem do documento dos aborígenes, Brandão (1994) diz que os 

homens não reagem a um meio ambiente, mas, sim, reagem simbolicamente frente ao mundo 

natural. Cita o exemplo de um esquilo, para quem a árvore é um instintivo ponto espacial de 

referência, assim como fonte de alimentos e um provável lugar de refúgio, acasalamento e 

guarda de sua prole. Para um aborígene, a árvore é tudo isso e, por esse motivo, tem um 

nome. Brandão acrescenta que cada dimensão de ser - lugar, alimento e proteção - recebe 

sentidos, significados pelos quais as pessoas da tribo dizem o que e quem é a árvore. Por fim, 

conclui que, por meio de suas múltiplas relações com a natureza, as próprias pessoas vivas da 



100 

 

tribo e os ancestrais se intercomunicam dentro de uma ordem cósmica do mundo 

(BRANDÃO, 1994, p.30). 

Em convergência com esse pensamento, Josef Estermann (2006), a partir de uma trajetória 

com os povos indígenas andinos, apresenta conceitos filosóficos dos saberes ancestrais desses 

povos e aborda sobre a Pachamama: 

Pachamama es la fuente principal de vida [...] Según el runa/jaqi, la pachamama 

vive; es un ser vivo orgánico que “tiene sed” (…), que “da recíprocamente”. La 

bifurcación occidental entre lo vivo y no-vivo, lo orgánico y inorgánico, lo animado 

y inanimado, lo humano y no humano nos es una concepción transculturable al 

ámbito andino. La naturaleza (pachamama) es un organismo vivo, y el ser humano 

es, en cierta medida, su criatura que hay que amamantar [...] El ser humano es ante 

todo el “agricultor” y no el “productor”, es decir: es cuidante de la tierra, “socio” 

natural de la pachamama, co-creador integral en la “casa” común de todos los 

entes (ESTERMAN, 2006, p. 192-193).  

A percepção andina da Pachamama
18

 traz um conceito de que a natureza, ao invés de ser um 

objeto a ser dominado, é uma grande Mãe, um grande organismo vivo e orgânico. Essa visão 

compreende a Terra como base de toda a vida - Pachamama (Madre Tierra). Sendo assim, o 

ser humano é visto como um ser dentro de uma grande teia de relações, na qual ele(a) coopera 

para manutenção da vida, para ajudar a garantir o equilíbrio cósmico. Pachamama também se 

relaciona aos ciclos sagrados do feminino, o ciclo das águas, o ciclo da mulher, o ciclo da lua 

que, nessa cosmovisão, harmonizam-se para uma convivência comunitária. É uma percepção 

diferente do antropocentrismo moderno, que trata de uma concepção fundamentada na 

centralidade do homem e, por conseguinte, numa constante subordinação da natureza aos seus 

interesses e necessidades. 

Percebemos que as mensagens do Cacique Seattle, dos aborígenes australianos e do conceito 

andino de Pachamama trazem muitas semelhanças, como a questão da interdependência, da 

teia de relações e reciprocidade entre todos os seres e o meio ambiente, que é vivo. Assim 

como a relação cíclica com as forças da natureza e a percepção de uma irmandade universal. 

                                                 

18
Mamani (2010) explica a compreensão do termo Pacha: “Todas las formas de existencia vienen a ser la síntesis 

de ambas energías, el puente, el centro delas fuerzas cósmicas y telúricas. La palabra Pacha46 tiene esa 

concepción, es la unión de ambas fuerzas; PA que viene de PAYA: Dos y CHA que viene de CHAMA: Fuerza. 

Dos fuerzas cósmico-telúricas que interactúan para poder expresar esto que llamamos vida, como una totalidad 

de lo visible (Pachamama) y lo invisible (Pachakama). Pacha es una palabra muy importante en el ser Andino 

para entenderel mundo, es un término con múltiples significados. Según la traducción de los lingüistas, hace 

referencia sólo a tiempo y espacio, pero para el ser Andino esta palabra va más allá del tiempo y del espacio, 

implica una forma de vida, una forma de entender el universo que supera el tiempo–espacio (el aquí y el ahora)”. 



101 

 

Sobre a questão da irmandade, Brandão (1994) sublinha que, no que se refere ao código do 

parentesco dos aborígenes australianos, este sempre foi um quebra cabeça para os 

antropólogos, pois é livre das relações de filiação utilitária e se estende e desdobra em todas 

as direções dos laços de paternidade e fraternidade. Onde temos primos de vários graus, 

medidos pela distância progressiva, as tribos tinham irmãos e irmãs.  

Brandão (1994) argumenta ainda que isso reflete um sistema, no qual os laços do afeto e da 

reciprocidade entre as pessoas parentes não observam princípios de herança, que são tão 

determinantes em nossos códigos ocidentais de parentesco, porque simplesmente não se tem o 

que herdar individualmente. O que une as pessoas umas às outras são regras de trocas e uma 

teia de prestações infindáveis de serviços e de permutas de bens. O autor afirma que, de certo 

modo, essa perspectiva vale também para “os laços entre a tribo e seu mundo natural: o que é 

bom é o que existe fora do domínio individual e está sempre em circulação”. Conclui dizendo 

que: 

Assim como o ar que se retêm dentro do corpo mata e só vivifica o ar que se troca 

sem cessar com o mundo, assim também a mesma metáfora vale para a ordem de 

todas as relações. Nada é possuído, a não ser o dever de dar, receber e retribuir, a 

obrigação solidária da troca com a terra, e em seu nome e através de seus frutos, 

entre todas as pessoas que se consideram dentro desse fluxo vital e espiritual de 

transações intermináveis (BRANDÃO, 1994, p.32). 

Quando John Lennon compôs a célebre canção “Imagine” (Imagine), na década de 1970, que 

se transformou no hino da paz da época, ele nos convidou a imaginar todas as pessoas 

vivendo em paz, convidou-nos a imaginar não existirem países nem posses, um mundo sem 

necessidade de ganância ou pessoas passando fome, imaginar uma irmandade, onde todas as 

pessoas compartilham todo o mundo. As mensagens dos povos indígenas ancestrais também 

nos levam a imaginar algo similar e, além de fazer esse exercício de pensamento, esses povos 

demonstram com suas vidas e ações que uma sociedade assim é possível. Os povos indígenas 

vivem em comunidade, nas quais não se concebe a possibilidade de posse individual, já que a 

filosofia é a da coletividade.  

Para Brandão (1994), os povos indígenas não concebem a natureza e qualquer elemento dela, 

seja qualquer porção da terra, um rio ou um bosque, como um bem sobre o qual se exerce um 

tipo de domínio. Acrescenta que a relação que existe é antes um modo de sentir e pensar a 

terra: “ela é a origem dos seres humanos, a Mãe comum e um bem material e espiritual que 

torna possível a dádiva, a troca e o princípio da vida” (BRANDÃO, 1994,  p.31-33).  



102 

 

As cosmovisões indígenas, seja em qualquer parte do mundo, têm em comum alguns 

aspectos, com destaque para a concepção da Mãe-Terra . Neste sentido, Mamani (2010) 

ressalta que em 22 de abril de 2009, a Organização das Nações Unidas (ONU) acolheu a 

iniciativa impulsionada pela delegação boliviana e a declarou o “dia internacional da Mãe-

Terra ”, projetando uma nova consciência de que o mundo não é somente um planeta, muito 

menos matéria inerte, mas, sim, nossa Mãe (Pachamama)
19

. Acrescenta, ainda, que essa 

iniciativa abre as portas para uma nova visão que deixe de explorar os recursos e respeite tudo 

o que nos dá a vida e permite o equilíbrio natural de todas as formas de existência. Por fim, 

conclui que o seguinte passo será promulgar a declaração dos direitos da Mãe-Terra e faze-la 

vinculante para todos os países (IBIDEM, p.9).  Segundo a cosmovisão indígena andina:  

Todos y todo somos parte de la Madre Tierra y de la vida, de la realidad, todos 

dependemos de todos, todos nos complementamos. Cada piedra, cada animal, cada 

flor, cada estrella, cada árbol y su fruto, cada ser humano, somos un solo cuerpo, 

estamos unidos a todas las otras partes o expresiones de la realidad (MAMANI, 

2010, p. 22). 

Mamani (2010) acrescenta que desde a cosmovisão originária, todos(as) somos filhos e filhas 

da Mãe-Terra e que o cosmos (em aymara:Pachamaman Pachakaman wawapantanwa) 

significa a relação filho(a) com o(a) pai-mãe. Cita ainda que na língua Ojibway, “nishnabe 

akin” significa que as pessoas pertencem à terra e não a terra  pertence às pessoas. Neste 

sentido, a cosmovisão implica um paradigma completamente distinto do paradigma do direito 

à propriedade do Status Quo. O direito à propriedade no mundo ocidental gera, além do 

                                                 

19
Mamani (2010) também acrescenta que a luta não para por aí e que o próximo passo é a Declaração Universal 

dos Direitos da Mãe-Terra: “una Declaración Universal de los Derechos de la Madre Tierra, que debe ser basada 

en los siguientes cuatro principios: 

1. El derecho a la vida, que significa el derecho a existir. El derecho a que ningún ecosistema, ninguna especie 

animal o vegetal, ningún nevado, río o lago sea eliminado o  exterminado por una actitud irresponsable de los 

seres humanos. Los humanos tenemos que reconocer que también la Madre Tierra y los otros seres vivientes 

tienen derecho a existir y que nuestro derecho termina allí donde empezamos a provocar la extinción o 

eliminación de la naturaleza. 

2. El derecho a la regeneración de su biocapacidad. La Madre Tierra tiene que poder regenerar su biocapacidad. 

La actividad humana sobre el planeta Tierra y sus recursos no puede ser ilimitada. El desarrollo no puede ser 

infinito. Hay un límite, y ese límite es la capacidad de regeneración de las especies animales, vegetales, 

forestales, de las fuentes de agua y de la propia atmósfera. Si los seres humanos consumimos y peor aun 

derrochamos más de lo que la Madre Tierra es capaz de reponer o recrear, entonces estamos matando lentamente 

nuestro hogar, estamos asfixiando poco a poco a nuestro planeta, a todos los seres vivos y a nosotros mismos. 

3. El derecho a una vida limpia, que significa el derecho de la Madre Tierra a vivir sin contaminación. Porque 

no solo los humanos tenemos derecho a vivir bien, sino que también los ríos, los peces, los animales, los árboles 

y la tierra misma tienen el derecho a vivir en un ambiente sano, libre de envenenamiento e intoxicación. 

4. El derecho a la armonía y al equilibrio con todos y entre todos y todo. Es el derecho a ser reconocida como 

parte de un sistema del cual todo y todos somos interdependientes. Es el derecho a convivir en equilibrio con los 

seres humanos. En el planeta hay millones de especies vivas, pero solo los seres humanos tenemos la conciencia 

y la capacidad de controlar nuestra propia evolución para promover la armonía con la naturaleza” (IBIDEM, 

p.70) 



103 

 

latifúndio e monocultura, a expulsão de indígenas, quilombolas e povos originários de seus 

territórios (MAMANI, 2010, p.48) 

Realmente, essa cosmovisão, assim como as outras discutidas, trazem outro paradigma em 

relação à propriedade. Em nossa sociedade é difícil falar em Direitos Humanos, já que existe 

o direito à propriedade privada, o que faz com que poucos possuam imensas propriedades e 

muitos não possuam sequer um pedaço de terra. Pensando no Brasil, podemos afirmar que 

nossa sociedade se constituiu sob alguns pilares: monocultura, latifúndio, escravidão e 

destruição da natureza. Esses pilares encontram-se fortemente presentes até os dias atuais e 

são traços de uma sociedade injusta e desigual. Em luta contra essa situação, diversos 

movimentos sociais resistem e buscam o direito à terra e à vida.  

Neste contexto, Mamani (2010) ressalta que o povo okanagan (localizado no Canadá) se 

refere à Mãe-Terra  e aos corpos com a mesma raiz silábica, sendo assim, nossos corpos são 

pedaços da Mãe-Terra  que vêm a nós. A terra, a água, o ar e todas as demais formas de vida 

fazem parte do corpo. Argumenta, ainda, que em aymara se diz pachamamatanwa (somos 

pachamama), que significa que pertencemos à terra. Este conceito vem acompanhado de 

muitos ensinamentos, sendo um deles que nossa relação com a terra é precisamente isso, uma 

relação. Assim, não se trata de negociar direitos em troca de responsabilidades, pois em uma 

relação com a Mãe-Terra as responsabilidades já estão implícitas. Portanto, destaca Mamani, 

mais que reclamar o direito de propriedade, o que os povos indígenas originários pedem é o 

Direito de Relação coma Mãe-Terra  (MAMANI, 2010, p. 32-49). 

Los pueblos originarios traen las voces de los ancestros, planteando algo nuevo para 

occidente y el mundo: una forma de vida en equilibrio y armonía; una relación de 

equilibrio con toda forma de existencia y de armonía con los ciclos de la Madre 

Tierra. “La Ley de Origen es la ciencia tradicional de la sabiduría y el conocimiento 

ancestral indígena, para la relación con todo lo material y espiritual, cuyo 

cumplimiento garantiza el equilibrio y la armonía de la naturaleza, el orden y la 

permanencia de la vida”, del multiverso y de nosotros mismos. La Ley de Origen es 

el Derecho Natural que dio lugar al Derecho Natural Ancestral Comunitario, por lo 

tanto el Derecho Mayor es el Derecho Natural (MAMANI, 2010, p.49). 

Percebemos que não há, portanto, separação entre o homem e a natureza, ao contrário, o que 

existe é uma relação indissociável e complementar. O ser humano é, assim, parte de uma 

complexa totalidade que está toda inter-relacionada, por meio de laços de reciprocidade, 

complementaridade e correspondência. Nesta perspectiva, não há hierarquias, mas, sim, uma 

compreensão holística na qual os elementos interagem enquanto partes de um todo integrado;  



104 

 

os elementos não existem como entes separados, mas enquanto uma relação recíproca e 

interdependente. 

Entendemos que Brandão (1994) corrobora com essa ideia quando diz que, tal como quase 

sempre acontece em outras visões indígenas de mundo, o conhecimento, “o valor e o código 

de condutas não pensam e não prescrevem por meio de opostos como: Deus e os homens, o 

céu e a terra, a natureza e a cultura, o eu e o outro”. Argumenta que há contrastes e 

dimensões, sim, como “o material e o espiritual na natureza”, “o pai e o filho no parentesco”, 

“a dívida e a dádiva na economia”. Todavia, para o autor, o ponto principal é que eles se 

“complementam como partes vivas de sistemas de reciprocidades-a natureza, a sociedade e a 

economia da tribo-que derivam uns dos outros e transferem de um para o outro a mesma 

energia, o mesmo significado e os mesmos princípios da vida” (BRANDÃO, 2010, p.32). 

Por ser um saber ancestral, os povos indígenas sempre citam e reverenciam os mais 

antigos(as) e o conhecimento passado pelas gerações. Mamani (2010) cita a tradição oral 

transmitida pela sábia avó Biviana Mamani Chacolla, do povo Aymara, que nos ensina: “a 

quien camina en la senda sagrada de nuestra cosmovisión, la Madre Tierra (Pachamama) 

siempre le deja huellas en el corazón” (MAMANI, 2010, p.11). 

De fato, caminhar na terra deixando o saber indígena tocar o intelecto e o coração aflora 

impressões em nossa vida e sentimentos, pois, o ato de caminhar transforma-se em uma 

peregrinação, já que a Terra é Mãe e, dessa forma, sagrada. Assim, os cheiros, sensações, 

sons, cores e a vida por todo redor tornam-se uma experiência de profundo contato com a 

natureza e, também, de autoconhecimento, de contato consigo mesmo, de sentir a natureza 

internamente. 

Neste sentido, trazemos aqui o pensamento de Bernardo Gontijo (2003) que traz ideias que se 

aproximam com o pensamento de avó Biviana Mamani Chacolla citada por Mamani (2010). 

Gontijo (2003), ao falar sobre os povos indígenas de Minas Gerais e sobre a Serra do Cipó no 

estado mineiro, mostra como a percepção indígena é a base para um pensamento ecológico. 

Um exemplo para qualquer turista que queira sentir e viajar pela natureza com o, muitas vezes 

enganoso, prefixo (eco)turista. Segundo Gontijo, a mata que ainda abrigava os Botocudos 

possuía significados absolutamente intangíveis para o colonizador, que apenas a concebia 

enquanto reserva de recursos a ser explorada e em cujos terrenos novos cultivos deveriam ser 



105 

 

implantados, num modelo de exploração/devastação vicioso, que iria se alongar até o século 

XX. Acrescenta ainda que: 

 
 São visões absolutamente opostas para a floresta que índios e colonizadores 

possuíam. Essa mesma contraposição pode ser hoje percebida com relação à Serra 

do Cipó: a maneira como os herdeiros dos Botocudos a enxergam não tem 

absolutamente nenhuma relação com a maneira como os herdeiros, turistas, dos 

colonizadores a concebem. (GONTIJO, 2003, p.79).  

Gontijo (2003) chama a atenção para o fato de muitas pessoas adentrarem a natureza, todavia, 

com olhar colonizador, de superioridade, guiadas pela lógica do mercado e por uma estrutura 

turística que comercializa o tempo, a natureza e a própria relação com a terra. Assim, tanto 

para avó Biviana quanto para Gontijo, para que haja, deveras, um profundo contato com a 

natureza e uma experiência ecológica é preciso que a pessoa se abra para sentir a natureza 

dentro de si. Esse é um ensinamento indígena: a reverência à Mãe-Terra e o sentimento de 

conexão com ela. Concordamos com esse pensamento, já que, sem a abertura do coração, 

dificilmente uma experiência será sentida e vivida em sua plenitude. Sem desprendimento, 

sem essa abertura para realizar uma vivência mútua, uma pessoa dificilmente irá permitir que 

a natureza atue, gerando um sentimento em seu ser. 

Gontijo (2003) destaca que as populações indígenas, ao detectar o aspecto sagrado da Serra do 

Cipó e escolhê-la como palco de uma cerimônia anual de reverência aos ancestrais e a todos 

os seres da criação, lançam um olhar inteiramente novo para uma destinação banalizada pelo 

trade turístico como “ecoturística”. O olhar indígena chama a atenção para a importância 

intrínseca da Serra enquanto natureza da qual todos somos partes integrantes, o que passa 

despercebido e/ou ignorado pela grande maioria das pessoas. Gontijo ressalta, ainda, que os 

índios são natureza, o que faz com que sua relação com a mesma se faça de forma natural, 

plena de cuidados e respeitabilidade, algo que deveria estar na cartilha de qualquer um de nós, 

turistas. Conclui dizendo que a atitude dos índios com relação a Serra do Cipó, assim como 

em relação à natureza como um todo, ao mesmo tempo em que contrasta com nossa postura 

antropocêntrica, serve de exemplo (GONTIJO, 2003, p.180). 

Dessa forma, os povos indígenas e sua ancestralidade nos convidam a (re)pensar nossa 

ligação com a natureza e com nosso próprio “ser”, em direção a desenvolver uma cultura para 

respeitar e preservar a vida, como destaca Mamani, “en una relación permanente de armonía 

y equilibrio con la Madre Tierra.” (MAMANI, 2010, p.13). O autor acrescenta ainda que 



106 

 

uma gestão comunitária pensa no homem na natureza e na diversidade. Assim, não se trata de 

seguir um modelo de desenvolvimento único, de industrialização a qualquer custo: “nosotros 

no creemos en el progreso ilimitado sino en el equilibrio y la complementariedad entre seres 

humanos, y fundamentalmente con la Madre Tierra” (MAMANI, 2010, p.30).  

Aílton Krenak (2000) segue o mesmo pensamento. Ao salientar sobre as terras sagradas dos 

índios Botocudos diz que “nós sabemos que a gente está pisando num lugar sagrado e que nós 

estamos ali para receber saúde, energia, tranquilidade e confiança” (KRENAK, 2000, p.10). 

De fato, os povos indígenas reconhecem a terra em sua sacralidade e, assim, vivem e se 

relacionam com ela por meio do equilíbrio e da cooperação. Acreditamos que esta concepção 

é essencial para a vida, já que o mundo não suporta mais tanto desamor, individualismo, 

competição e dominação. Chegou o momento da transformação; os povos ancestrais nos 

convidam a um novo tipo de sociedade onde a reciprocidade é a base. 

Nestes termos, Brandão (1994) reflete que, por toda a parte, difunde-se pouco a pouco uma 

nova mentalidade, na qual não somos senhores do mundo e o que existe a nossa volta é parte 

de nós mesmos. Enfatiza que somos partes do fluxo da vida e, queiramos ou não, ela nos 

impõe as suas regras, os seus preceitos. A terra nos fala e chegou o momento de escutá-la 

(BRANDÃO, 1994, p.40). 

Algumas vozes das florestas, dos desertos, faz muitos anos, têm nos dito coisas 

muito simples. Estivemos ocupados demais em conquistar para aprender a 

compreender. O tempo é chegado. Saibamos ouvi-los, povos da terra, filhos das 

florestas. Eles nos fazem o melhor convite: sermos segundo os nossos termos e 

apenas mudando o essencial em nossos modos de vida e sistemas de pensamento, 

não mais senhores do mundo, mas irmãos do universo. (BRANDÃO, 1994, p.41) 

Dentre as vozes dos ensinamentos ancestrais indígenas pelo mundo, podemos dizer que são 

epistemologias que nos trazem experiências sociais com uma infinidade de possibilidades 

outras para a política, sociedade, economia, ecologia e cultura. Isso é demonstrado por meio 

de suas próprias vidas e atos. Quando estão na mata e na floresta, reverenciam e celebram as 

forças da natureza: o Sol, a Lua, a Terra, a Água e o Ar. Abrem-se para o mundo exterior 

porque estão abertos para seus próprios mundos interiores, plenos de sonhos, realizações, 

memórias e reverências aos ancestrais e à Mãe-Terra .  



107 

 

2.2.2 Ecologia 

Os princípios ecológicos que fundamentam a ecologia são baseados em saberes milenares e 

ancestrais. Como vimos, os povos indígenas, a cultura milenar indiana, a cultura ancestral 

africana, a tradição aborígene australiana, dentre outras culturas pelo mundo, trazem 

ensinamentos de profunda relação e respeito com o nosso "oikos" (origem da palavra 

ecologia), que significa “casa”: em sentido amplo, nossa casa como o próprio mundo. O uso 

da palavra ecologia é recente, todavia, seus princípios e ensinamentos já são praticados por 

culturas desde tempos imemoriais. 

Neste contexto, Carlos Porto Gonçalves (2014) afirma que o pensamento ecológico traz outras 

formas de pensar, sentir e agir diferentes do sistema hegemônico. Este autor ressalta que a 

visão ecológica é antiga e que as formulações feitas no passado possuem “pensamentos 

próximos do que o movimento ecológico discute e milita na atualidade”. Todavia, acrescenta 

que esses pensamentos foram sufocados e silenciados, como é o caso das formulações dos 

chamados filósofos pré-socráticos. Conclui dizendo que os pré-socráticos falavam de um 

conceito de physis, no qual “a natureza é concebida muito próxima de como é redescoberta 

atualmente pela ecologia”  (PORTO GONÇALVES, 2014, p. 8). 

De fato, o pensamento dos filósofos pré-socráticos foi silenciado e pouco se aborda sobre a 

epistemologia produzida na época. A base filosófica eurocêntrica, que se impõe como 

universal vem de Platão, onde a dualidade é um dos fundamentos e a separação do homem em 

relação à natureza já está presente. Acrescentamos que não apenas o pensamento pré-socrático 

foi silenciado, mas o pensamento de todos os povos indígenas pelo mundo, assim como a 

cultura ancestral africana e milenar oriental. Todos esses pensamentos silenciados trazem uma 

visão de intensa reciprocidade e convivência com a natureza e suas forças e elementos. 

Entretanto, o pensamento da ciência clássica, que predomina no mundo, além de tentar 

silenciar os outros traz uma percepção mecanicista e utilitária da natureza. Todavia, o viés 

imposto pela ciência atualmente não mais se sustenta e diversas vozes, epistemologias, 

movimentos e coletivos apresentam outros saberes e alternativas, assim como discussões e 

conceitos sócio filosóficos.  

Nesta direção, para Porto Gonçalves (2014), a década de 1960 marca a emergência de uma 

série de movimentos sociais, dentre os quais o ecológico. Diz ainda que essa década 

presenciou o crescimento de movimentos que não criticam exclusivamente o modo de 



108 

 

produção, mas, fundamentalmente, “o modo de vida”. Partem da situação concreta de vida 

dos jovens, das mulheres, das minorias étnicas, etc. e não apenas na missão histórica do 

proletariado que, uma vez vitorioso sobre a burguesia capitalista, resolveria todos os 

problemas (PORTO GONÇALVES, 2014, p. 10-12). 

De fato, o movimento ecológico tem raízes nesse contexto histórico-social, juntamente com 

os movimentos de contracultura em oposição às constantes guerras pelo mundo. O 

movimento ecológico traz novas questões para a luta contra-hegemônica, como: extinção de 

espécies, uso de agrotóxicos, poluição do planeta, impactos da revolução verde e de 

mineradoras, assim como de barragens, ameaça nuclear, dentre outras pautas.  

Neste âmbito, Leonardo Boff (2004) alerta que a Terra também grita. A lógica capitalista que 

explora as classes e submete os povos aos interesses de uns poucos países ricos e poderosos é 

a mesma que depreda a Terra e espolia suas riquezas. Boff acrescenta que o sistema vigente 

mostrou que “além de homicida e etnocida pode se transformar em biocida e geocida” (BOFF, 

2004, p.11-13).  

Concordamos com Boff (2004), pois a lógica do capital explora as pessoas e a Terra, que é 

vista como fonte de recursos para uma produtividade descontrolada. Inclusive, o sistema 

incorpora até mesmo as questões ambientais, por meio do marketing ambiental para melhorar 

imagens de empresas com vista à obtenção de maior venda e lucro. Com a emergência do 

movimento ecológico, muitas organizações e empresas começaram a se apropriar do termo 

“ecologia” e “preservação ambiental” e iniciaram um intenso processo de marketing. Nesta 

perspectiva, corre-se o risco do conceito se tornar superficial e sofrer essa apropriação pelo 

sistema capitalista. Sendo assim, indústrias continuam poluindo e, com a força da propaganda, 

investem migalhas em alguma ação ambiental, veiculando a imagem de parceiras do meio 

ambiente. Porto Gonçalves alerta: 

Fica evidente, portanto, que o movimento ecológico está inserido em uma sociedade 

contraditória e, por isso, são diversas as propostas acerca da apropriação dos 

recursos naturais. Saber distinguir entre esses usos - o que implica estar atento a 

quem os propõe - é uma das nossas tarefas políticas, pois, se todos falam em defesa 

do meio ambiente por que as práticas vigentes são tão contraditórias e, pior, 

devastadoras? (PORTO GONÇALVES, 2014, p.17). 

Porto Gonçalves (2014) tem razão em seu questionamento, já que o sistema capitalista é 

perito em incorporar temas e conceitos para aplicá-los em sua lógica de produção. Neste 

sentido, o movimento ecológico propõe uma mudança cultural, um outro modo de vida para 



109 

 

que seus conceitos e premissas não se transformem em marketing ambiental das grandes 

empresas, mas, sim, em uma filosofia de vida e de atuação no mundo. 

Frijot Capra (1996) afirma que o paradigma ecológico “pode ser chamado de uma visão de 

mundo holística, que concebe o mundo como um todo integrado”, assim como pode ser 

denominado visão ecológica, se o termo "ecológica" for empregado num sentido mais amplo 

e mais profundo que o usual. Essa percepção ecológica reconhece a “interdependência 

fundamental de todos os fenômenos e a interligação dos indivíduos e sociedades com a 

natureza” (CAPRA, 1996, p.20). Leonardo Boff afirma que 

Ecologia é relação, inter-relação e dialogação de todas as coisas existentes (viventes 

ou não) entre si e com tudo o que existe, real ou potencial. A ecologia não te a ver 

apenas com a natureza (ecologia natural), mas principalmente com a sociedade e a 

cultura (ecologia humana, social, etc.). Numa visão ecológica, tudo o que existe 

coexiste. Tudo o que coexiste preexiste. E tudo o que coexiste e preexiste subsiste 

através de uma teia infinita de relações omnicompreensivas. Nada existe fora da 

relação. Tudo se relaciona com tudo em todos os pontos (BOFF, 1993 p.15). 

Boff (1993) tem razão em sua reflexão, pois a percepção ecológica fundamenta-se em uma 

coexistência, assim como um círculo de relações. Ao reafirmar a interdependência entre todos 

os seres, a ecologia funcionaliza as hierarquias e, dessa maneira, todos os seres, por menores 

que sejam, possuem sua importância e função. Nada é supérfluo ou marginal. Boff chama a 

atenção para a questão ecológica, que remete a um novo nível de consciência mundial: “a 

importância da Terra como um todo, o bem comum como bem das pessoas, das sociedades e 

do conjunto dos seres da natureza” (BOFF, 1993, p.15).  Por fim, conclui dizendo que a 

ecologia quer sublinhar a conexão existente entre todos os seres naturais e culturais e a rede 

de interdependência de tudo com tudo, constituindo uma totalidade ecológica. Esta totalidade 

não constitui uma homogeneização imutável ou a soma de muitas partes, mas, sim, forma uma 

unidade dinâmica feita de uma riquíssima diversidade. 

Capra (1996) salienta que a concepção ecológica fundamentada na totalidade e 

interdependência de todos os seres com o universo vem da escola filosófica fundada pelo 

norueguês Arne Naess, no início da década de setenta do século XX, denominada Ecologia 

profunda. Para Capra: 

A ecologia profunda não separa seres humanos - ou qualquer outra coisa - do meio 

ambiente natural. Ela vê o mundo não como uma coleção de objetos isolados, mas 

como uma rede de fenômenos que estão fundamentalmente interconectados e são 

interdependentes. A ecologia profunda reconhece o valor intrínseco de todos os 

seres vivos e concebe os seres humanos apenas como um fio particular na teia da 



110 

 

vida. Em última análise, a percepção da ecologia profunda é percepção espiritual ou 

religiosa (CAPRA, 1996, p.25). 

Percebemos que a visão da ecologia profunda faz uma crítica ao Status Quo e traz uma 

mensagem que se aproxima das visões ancestrais indígenas. Traz o conceito da natureza como 

sujeito e do homem como um integrante de um círculo de relações aonde todos(as) têm sua 

importância e propósito. Neste sentido, Capra (1996) tem razão em afirmar que a percepção 

da ecologia profunda é espiritual, na perspectiva da sacralidade de todo o universo. De acordo 

com os teóricos dessa abordagem, as obrigações morais para com os demais seres seriam 

desnecessárias e deixadas para trás, uma vez que “o cuidado flui naturalmente se o ‘eu’ é 

ampliado e aprofundado de modo que a proteção da Natureza livre seja sentida e concebida 

como proteção de nós mesmos” (NAESS apud CAPRA, 1996, p. 29). Naess diz que, assim 

como não precisamos de nenhuma moralidade para nos fazer respirar, da mesma maneira, se o 

seu “eu”, no sentido amplo dessa palavra, abraça um outro “ser”, não se precisa de 

advertências para demonstrar cuidado e afeição. Essas atitudes amorosas aconteceriam 

naturalmente, sem nenhuma pressão moral ((NAESS apud CAPRA, 1996, p. 29-30). 

Para o ser humano que desenvolve um profundo sentimento de se sentir como parte da 

natureza, o cuidado acontece, já que ele compreende que todo o planeta é um ser vivo. Por 

meio dessa visão integral, há a percepção de interdependência entre todos os seres, unificados 

para a vida. Podemos dizer que é uma forma de expandir a compaixão e o respeito humanos, 

para além da família e amigos, além da comunidade humana, incluindo todo o cosmos, por 

meio de um sentimento de união.  

Dentro dessas diversas formas de acesso e diálogo com a natureza, que trazem abordagens 

diferentes da tecnociência, Porto Gonçalves (2014) destaca o conceito de physis dos pré-

socráticos. O autor cita Gerd Bornheim, que faz uma análise sobre esses filósofos anteriores a 

Sócrates. Destaca que o conceito de physis traz uma ideia de alma, de forças misteriosas que a 

habitam e a transformam em algo inteligente, constituinte de certa espiritualidade. Acrescenta, 

ainda, que a physis é a totalidade de tudo o que é e pode ser apreendida em tudo o que 

acontece, como na aurora, no crescimento das plantas, no nascimento de animais e homens, 

etc.  Para os pré-socráticos, o conceito de physis é o mais amplo e radical possível, 

compreendendo em si tudo o que existe. Além dela, nada há que possa merecer a investigação 

humana. Por fim, conclui dizendo que, por isso, pensar o todo do real a partir da physis não 

implica “naturalizar” todos os entes ou restringir-se a este ou aquele ente natural. Pensar 



111 

 

assim a partir da physis é pensar a partir daquilo que determina a realidade e a totalidade do 

ente (PORTO GONÇALVES, 2014, p.29-31).  

Neste âmbito, Porto Gonçalves (2014) afirma que é com Platão e Aristóteles que se começa a 

surgir certo desprezo pela natureza, suas forças e suas entidades e, por outro lado, inicia-se 

uma ênfase no homem e na ideia. Reflete que, a partir deste momento, há uma paulatina 

desqualificação dos pensadores anteriores, vistos como tendo um pensamento mítico e não 

filosófico.  Dessa forma, o filósofo seria um pensador superior em relação aos que o 

antecederam. O autor argumenta ainda que, neste processo, inicia-se uma mudança no 

conceito de physis e, assim, gradativamente se afirmará até atingir contemporaneamente essa 

concepção de natureza desumanizada, não humana (IBIDEM, p. 31).   

Porto Gonçalves (2014) tem razão em sua análise, pois dentro das grandes questões da 

filosofia temos dois temas fundantes em debate, o materialismo e o idealismo. Assim, com 

Platão e seu idealismo objetivo, tem-se a concepção da saída do ser humano da caverna, 

expressa na clássica alegoria da caverna, que significa a ida para o mundo das ideias. Este 

mundo é dual e  inicia a separação entre cultura e natureza. A partir deste momento, e no 

decorrer do debate filosófico, tem-se uma intensificação dessa divisão em Descartes e Bacon, 

na qual a natureza, além de ser separada do homem, é inferior e deve ser controlada e 

dominada. O antigo conceito da physis, assim como o antigo conceito de Gaia, a Mãe-Terra , 

são inferiorizados e silenciados no debate filosófico, apontados como mitologia.  

Porto Gonçalves (2014) afirma que, atualmente, setores da sociedade se colocam a tarefa de 

repensar seus fundamentos, seus valores e seu modo de ser. Assim, o movimento ecológico 

está bem no centro dessas complexas questões. Argumenta que não é por acaso que, 

modernamente, a problemática ecológica transita entre a ciência, a filosofia e a política, 

recolocando em novas bases a relação entre esses três planos (IBIDEM, p.32). Por sua vez, 

Boff (2004) diz que está se desenvolvendo uma nova sensibilização para com o planeta como 

um todo; surgem novos valores, sonhos e comportamentos assumidos por um número cada 

vez mais crescente de pessoas e comunidades. Boff reflete: 

O que está ocorrendo? Estamos regressando à nossa pátria natal. Estávamos 

perdidos entre máquinas, fascinados por estruturas industriais, enclausurados em 

escritórios de ar refrigerado e flores ressequidas, aparelhos eletrodomésticos e de 

comunicação e absortos por mil imagens falantes, Agora estamos regressando à 

grande comunidade planetária e cósmica. Fascina-nos a floresta verde, paramos 

diante da majestade das montanhas, enlevamo-nos com o céu estrelado e admiramos 



112 

 

a vitalidade dos animais. Enche menos de admiração pela diversidade das culturas, 

dos hábitos humanos, das formas de significar o mundo. Começamos a acolher e 

valorizar as diferenças. (...) Recusamo-nos a rebaixar a Terra a um conjunto de 

recursos naturais ou a um reservatório físico químico de matérias primas. Ela possui 

sua identidade e autonomia como um organismo extremamente dinâmico e 

complexo. Ela, fundamentalmente, se apresenta como a Grande Mãe que nos nutre e 

nos carrega. É a grande generosa Pachamama (Grande Mãe) das culturas andinas, 

ou um superorganismo vivo, a Gaia, da mitologia grega e da moderna cosmologia 

(BOFF, 2004, p.28). 

De fato, estávamos perdidos e iludidos pelas comodidades e propostas do hiperconsumo, 

influenciados por uma máquina do desejo, onde a pessoa é levada a acreditar que a 

autorrealização está no consumo, e a meta da vida no “ter”. Todavia, é importante lembrar 

que essa ilusão ainda está fortemente presente no mundo, e as estratégias do sistema 

capitalista são cada vez mais sutis, pois até mesmo os conceitos revolucionários são 

incorporados em sua lógica. O conceito de liberdade ilustra isso, já que ter liberdade, hoje, 

significa ser autônomo para escolher o que quiser consumir. Percebemos que, deveras, há um 

movimento em prol de um mundo novo, mas ainda existem muitos desafios. Contrariando a 

lógica do sistema e enfrentando esses desafios, diversos movimentos sociais apontam outros 

caminhos.  

Concordamos com Boff (2004) na recusa em rebaixar a Terra a um objeto e na luta para que a 

relação seja de complementaridade e reciprocidade. Os povos indígenas convidam-nos a viver 

dessa maneira, basta querermos praticar esse estilo de vida para mudar o mundo por meio de 

nossas ações. 

Nestes termos, Porto Gonçalves (2014) chama a atenção para a necessidade de estabelecer 

outro conceito de natureza e de ser humano, diferente do (im)posto pela ciência. É de outro 

conceito que a própria ciência, assim como a sociedade e a cultura carecem. Reflete ainda que 

a separação entre espírito e matéria, característica da filosofia medieval, assumiu feições 

modernas na separação sujeito-objeto, homem-natureza. O homem debruça-se sobre a 

natureza-objeto, tornando-a coisa, uma natureza-morta. Enfatiza que o absurdo é colocar o 

homem como não natureza, pois, se o homem não fosse assim, pensando a questão da 

dominação da natureza, esta sequer se colocaria. Por fim, diz que pensar a natureza é trazer à 

tona profundas implicações filosóficas e, para aqueles que assumem a ecologia significa ir o 

mais fundo possível nessa reflexão para não se resvalar em simplificações que causam 

diversos danos (IBIDEM, p.38-43). 



113 

 

De fato, é necessário um outro conceito de natureza e ser humano; acreditamos que as 

cosmovisões ancestrais, indígenas, quilombolas, assim como de tradições milenares como 

indianas, chinesas dentre outras, mostram-nos percepções que podem mudar a lógica atual. 

Assim, descobrir a história e o que o discurso oficial silencia torna-se um caminho para novos 

conceitos e ações ecológicas.  

2.2.3 Modos de viver integrados com a natureza 

2.2.3.1 Populações tradicionais - povos campesinos 

Para iniciarmos esse tópico, pensamos ser interessante uma discussão sobre modos de vida. 

Para isso, nos fundamentamos, mormente, na nova geografia cultural, que ressalta os aspectos 

da cultura dos indivíduos no espaço geográfico. Para Paul Claval: 

O objetivo da abordagem cultural é entender a experiência dos homens no meio 

ambiente e social, compreender a significação que estes impõem ao meio ambiente e 

o sentido dado às suas vidas. A abordagem cultural integra as representações 

mentais e as reações subjetivas no campo da pesquisa geográfica (CLAVAL, 2002, 

p. 20). 

Nesta perspectiva, Claval (2002) diz que o espaço jamais aparece como algo neutro na vida 

dos indivíduos e dos grupos. De tal forma, ele resulta da ação humana que muda a realidade 

natural e cria paisagens. Assim, continua o autor, os lugares e as paisagens fazem parte da 

“memória coletiva” e, dessa forma, a lembrança do que aconteceu no passado gera forte valor 

sentimental a certos lugares. Questões religiosos e políticos mudam a natureza de parcelas do 

espaço: “existem fontes, florestas, árvores e serras que viram sagradas, enquanto os seus 

arredores permanecem profanos”. O autor conclui dizendo que as identidades individuais e 

coletivas são fortemente conectadas ao desenvolvimento da “consciência territorial” 

(CLAVAL, 2002, p. 24). 

Concordamos com Claval (2002), pois o espaço não é algo neutro na vida das pessoas, já que 

existe uma constante troca de símbolos e significados entre os seres humanos e o espaço 

geográfico, com suas paisagens naturais e culturais. Assim, as vivências de um indivíduo em 

um lugar geram uma relação de afetividade, ou podem também gerar locais que produzem 

sentimentos negativos. Isso vai depender da memória que cada lugar traz à vida de uma 

pessoa e do coletivo. Dessa forma, percebemos que identidade e território estão fortemente 

imbricados, pois se constroem e modificam no decorrer do tempo. 



114 

 

Neste sentido, Valney Rigonato (2014) diz que, provavelmente, por haver relações 

intersubjetivas que envolvem identidade, cultura e território tornam-se interessantes os 

elementos da vida cotidiana das populações tradicionais. O autor diz que o cotidiano dessas 

populações é o lócus das práticas socioculturais, no qual está presente o modo de vida, os 

recursos ambientais e a cultura daqueles que são também os “criadores de potencialidades” 

(RIGONATO, 2014 p.71). 

No que se refere ao modo de vida, Ana Silva (1991) diz que este realiza-se como localização 

de um conjunto complexo de aspectos culturais e de relações humanas que definem um 

equilíbrio em processo. Nesta perspectiva, entra a relevância do lugar enquanto realidade 

social e natural da vivência de indivíduos e coletivos para a consolidação do modo de vida 

(SILVA, 1991, p.24). 

Em sendo assim, para Antônio Diegues (2001), as populações e culturas tradicionais  são, de 

forma geral, consideradas camponesas e são fruto de intensa miscigenação entre o branco 

colonizador,  a população indígena nativa e o negro. Para o autor, elas incluem os caiçaras, 

que habitam o litoral de São Paulo, Rio de Janeiro e Paraná; os caipiras, dos estados do 

Sudeste e Sul; os habitantes de rios e várzeas do Norte e Nordeste (os vargeiros); as 

comunidades pantaneiras e ribeirinhas do Pantanal Mato-grossense; os pescadores artesanais, 

como os jangadeiros do litoral nordestino; as comunidades de pequenos produtores litorâneos 

açorianos de Santa Catarina, etc.: 

 São populações de pequenos produtores que se constituíram no período colonial, 

frequentemente nos interstícios da monocultura e de outros ciclos econômicos. Com 

isolamento relativo, essas populações desenvolveram modos de vida particulares que 

envolvem grande dependência dos ciclos naturais, conhecimento profundo dos 

ciclos biológicos e dos recursos naturais, tecnologias patrimoniais, simbologias, 

mitos e até uma linguagem específica, com sotaques e inúmeras palavras de origem 

indígena e negra (DIEGUES 2001, p.14).  

De fato, as populações tradicionais são  mestiças e camponesas, pois localizam-se em 

ambientes rurais, sendo formadas historicamente pela miscigenação que aconteceu no Brasil e 

assim, trazendo traços culturais diversos, com significativo sincretismo religioso e 

ancestralidade por meio do conhecimento que é passado de geração a geração. Os povos 

tradicionais desenvolvem  um conhecimento profundo dos ciclos naturais, já que essa 

vivência com os elementos e forças da natureza faz parte do cotidiano desses povos, que 

interagem e se integram com a natureza, o que faz com que exista grande diversidade cultural 

e simbólica. 



115 

 

Diegues (2001) também diz que um elemento importante na relação entre populações 

tradicionais e a natureza é a noção de território que depende, não somente do tipo de meio-

físico explorado, mas também das “relações sociais existentes”. Acrescenta que um aspecto 

relevante na definição de culturas tradicionais é a existência de sistemas de manejo dos 

recursos naturais marcados pelo respeito aos ciclos naturais, no qual seu uso é realizado 

dentro da capacidade de recuperação das espécies de animais e plantas utilizadas. Para o 

autor, esses sistemas tradicionais de manejo não são somente formas de exploração 

econômica dos recursos naturais todavia, revelam a existência de um complexo de 

conhecimentos adquiridos pela tradição herdada dos mais velhos(as), de símbolos que levam à 

manutenção e ao uso sustentado dos ecossistemas naturais. Além do espaço de reprodução 

econômica, das relações sociais, o território é também o lócus das representações e do 

imaginário dessas sociedades. O autor conclui dizendo que a íntima relação do homem com 

seu meio, sua dependência maior em relação ao mundo natural, comparada ao do homem 

urbano-industrial faz com que os ciclos da natureza sejam associados a explicações míticas ou 

religiosas. Assim, Diegues (1992) define comunidades tradicionais da seguinte maneira:  

Comunidades tradicionais estão relacionadas com um tipo de organização 

econômica e social com reduzida acumulação de capital, não usando força de 

trabalho assalariado. Nela produtores independentes estão envolvidos em atividades 

econômicas de pequena escala, como agricultura e pesca, coleta e artesanato. 

Economicamente, portanto, essas comunidades se baseiam no uso de recursos 

naturais renováveis. Uma característica importante desse modo de produção 

mercantil (petty mode of production) é o conhecimento que os produtores têm dos 

recursos naturais, seus ciclos biológicos, hábitos alimentares, etc. Esse 'know-how' 

tradicional, passado de geração em geração, é um instrumento importante para a 

conservação. Como essas populações em geral não têm outra fonte de renda, o uso 

sustentado de recursos naturais é de fundamental importância. Seus padrões de 

consumo, baixa densidade populacional e limitado desenvolvimento tecnológico 

fazem com que sua interferência no meio ambiente seja pequena. Outras 

características importantes de muitas sociedades tradicionais são: a combinação de 

várias atividades econômicas (dentro de um complexo calendário), a reutilização dos 

dejetos e o relativamente baixo nível de poluição. A conservação dos recursos 

naturais é parte integrante de sua cultura, uma ideia expressa no Brasil pela palavra 

'respeito' que se aplica não somente à natureza como também aos outros membros da 

comunidade." (DIEGUES, apud DIEGUES, 2001, p. 142). 

De fato, as comunidades tradicionais têm uma organização diferente do sistema capitalista 

que busca o incessante acúmulo de capitais. Há a presença de uma economia solidária, de 

relações de trocas e dadivas entre todos(as), assim como com a natureza. Nessa relação, 

parcela significativa tem conhecimento dos ciclos naturais, assim como o vivenciam em suas 

experiências diárias, tecendo uma relação viva com o meio ambiente, o que faz com que a 

interferência no meio seja pequena, o que integra essas comunidades com os aspectos 



116 

 

naturais. Isso faz com que a ecologia exista dentro dessas comunidades, já que há uma 

interdependência e interligação dos seres humanos com a natureza fundamentados em uma 

relação de respeito.  

Neste sentido, Diegues (2001) destaca algumas características das comunidades tradicionais: 

dependência e até simbiose com a natureza, assim como seus ciclos naturais e  recursos 

renováveis “a partir dos quais se constrói um modo de vida”; conhecimento profundo da 

natureza e de seus ciclos, o qual se reflete na elaboração de estratégias de uso e manejo dos 

recursos: “esse conhecimento é transferido de geração em geração por via oral”; noção de 

território no qual o grupo social se reproduz econômica e socialmente; moradia e ocupação 

desse território por diversas gerações, mesmo que alguns membros possam ter-se deslocado 

para os centros urbanos e retornado para a “terra de seus antepassados”; importância dada à 

unidade familiar, doméstica ou comunal e às relações de parentesco ou “compadrio para o 

exercício das atividades econômicas, sociais e culturais”, etc. Para concluir, o autor destaca 

que um dos critérios mais importantes para definição de culturas ou populações tradicionais, 

além do modo de vida, é “o reconhecer-se” como pertencente àquele grupo social particular. 

Esse critério remete à questão fundamental da “identidade”, um dos temas centrais da 

Antropologia (DIEGUES, 2001, p. 87-88). 

Nesta perspectiva da relação entre território e identidade, para ressaltarmos aqui o que 

compreendemos por território rural, adotamos o conceito de território de Milton Santos (2007, 

p. 63) quando salienta que: 

 O território não é apenas o conjunto dos sistemas naturais e de sistemas de coisas 

superpostas. O território tem que ser entendido como o território usado, não o 

território em si. O território usado é o chão mais a identidade. A identidade é o 

sentimento de pertencer àquilo que nos pertence. O território é o fundamento do 

trabalho, o lugar da residência, das trocas materiais e espirituais e do exercício da 

vida (SANTOS, 2007, p.63). 

Neste contexto, o território abrange os aspectos naturais como também as construções 

socioculturais estabelecidas no espaço e que, por meio dessa interação,  produzem identidades 

diversas. De tal forma, no território temos as características voltadas à natureza e os aspectos 

socioculturais como valores, crenças, símbolos e signos que caracterizam os modos de vida 

produzidos pelos sujeitos diversos. 

Nesta perspectiva Horácio de Carvalho e Francisco Costa (2012) falam sobre o conceito de 

campesinato como sendo o conjunto de famílias camponesas presentes em um território. Os 



117 

 

autores afirmam que as famílias camponesas existem em territórios, isto é, no contexto de 

“relações sociais”. Essas se expressam em regras de uso que se manifestam por instituições e  

disponibilidades naturais e culturais de um dado espaço geográfico politicamente delimitado. 

Assim, concluem dizendo que camponesas são aquelas famílias que, tendo acesso à terra e aos 

seus recursos naturais, resolvem seus problemas reprodutivos, assim como suas necessidades 

imediatas de consumo por meio desses recursos encaminhando “projetos que permitam 

cumprir adequadamente um ciclo de vida da família” (CARVALHO e COSTA, 2012, p.115). 

Outro aspecto destacado por Carvalho e Costa (2012) é que unidades camponesas produzem 

orientadas por uma finalidade “comum da reprodução dos grupos familiares”, em perspectiva 

que incorpora gerações. De tal modo, na comunidade, há o espaço da festa, da religiosidade, 

do esporte, da organização, da solução dos conflitos, das expressões culturais e datas 

significativas e do aprendizado comum. Isso, segundo os autores, gera troca de experiências, 

da expressão da diversidade e da celebração da vida. Esse aspecto faz com que não exista 

anonimato na comunidade camponesa, pois todos(as) “se conhecem e as relações de 

parentesco e vizinhança adquirem um papel determinante nas relações sociais”. Acrescentam 

ainda que o campesinato, enquanto unidade da diversidade camponesa, se constitui num 

sujeito social que se caracteriza por modos de ser e de viver que lhe são próprios, não se 

caracterizando como capitalistas, ainda que inseridos no capitalismo. Concluem dizendo que 

nessa diversidade camponesa, insere-se uma multiplicidade de famílias que não se 

autodenominam necessariamente de camponesas: “uma ampla variedade de auto nomeações 

pode ser identificada no Brasil, resultante de suas histórias de vida e de seus contextos” 

(CARVALHO e COSTA, 2012, p.115- 119). 

De fato, nas comunidades camponesas, todos(as) se conhecem e há forte relação de amizade e 

parentesco, assim como troca e partilha. As festas, cerimonias religiosas, o plantio, etc. são 

momentos de encontro e de expressão da cultura local. Nisto se distingue das culturas urbanas 

e suas mais variadas formas de expressão, pois há uma maior interação entre todos(as) que 

não se veem separados por muros, grades e cercas elétricas. Dentro da diversidade camponesa 

concordamos que, não necessariamente, todos(as) residentes de um determinado território vão 

se denominar camponeses. Por isso, a expressão sujeitos diversos torna-se interessante neste 

estudo. 



118 

 

É neste contexto que José Tardin (2012) salienta que, em se tratando do campesinato, este se 

constitui por meio de “uma diversidade de sujeitos sociais históricos” que se teceram 

culturalmente numa íntima relação “familiar, comunitária e com a natureza”. Acrescenta que 

isso demarca territorialidades com as transformações necessárias as suas reproduções 

materiais e espirituais, o que gera uma miríade de expressões particulares que, ao mesmo 

tempo, respaldam-se em elementos societários gerais. Para o autor: 

Nesses termos, o campesinato confirma e exige tomar o tratamento da cultura em 

sua pluralidade; trata-se, portanto, de culturas do modo de ser de cada sociedade, nas 

quais se supera a pretensão de que haja “a cultura” e, fora dela, a “não cultura”, 

como, na particularidade no campo, tem-se as culturas camponesas. Há que tratar 

então das “agri-culturas”-do grego ager e do latim colere, que significa cuidar do 

campo, criar no campo, cultivar o campo-como expressões diferenciadas das 

relações das campônias e dos campônios no campo e com o campo. Recomenda-se a 

leitura dos verbetes Agricultura camponesa e Agroecologia, por exemplo, para uma 

revitalização etimológica da palavra cultura e, talvez, da prática relacional que ela 

propõe. A agricultura traduz, sem equívoco, uma relação humano–natureza marcada 

pelo sentido de forte conexão, de pertencimento, de ato transformador e criador, uma 

relação fundada no cuidado, como assinalado anteriormente. É, portanto, identidade 

humano/natureza (TARDIN, 2012, p.181). 

Concordamos com Tardin (2012), pois, a agricultura, mormente nos termos entendidos como 

“cuidado do campo”, traduz a relação homem/mulher - natureza permeada por intensa e 

harmônica conexão, um ato de se sentir parte. Os povos campesinos, na lida com a terra, no 

simples ato de aguar uma planta, demostram uma relação viva com a natureza, uma visão de 

que esta faz parte de seu dia a dia e, por isso, traz aspectos materiais e espirituais. 

Neste sentido, Tardin (2012) acrescenta que dentro das diversas espécies, de uso alimentar, 

condimentar, medicinal, ornamental; fibras e madeira; necessárias à fertilização e à proteção 

de fontes, rios e solo; ou que precisam ser mantidas visando fins conservacionistas e de  

preservação, correspondem uma “multiplicidade de conhecimentos e saberes”. Diz ainda que, 

em sua generalidade, o ser camponês está imbricado à natureza numa relação cotidiana, e essa 

interação se dá por um contínuo conhecer, pelas descobertas, por uma práxis empírica ampla 

e, preponderantemente, pela experimentação durante largo lapso de tempo. Conclui afirmando 

que impõe-se ao camponês a exigência de conhecimentos amplos sobre as plantas cultivadas; 

saberes sobre reprodução, proteção, conservação, transformação e armazenagem; sobre usos 

que incluem a gastronomia e a terapêutica; sobre os solos e a água - seus manejos e 

conservação, que implicam obras e equipamentos variados; sobre o clima - vento, 

temperatura, chuva, seca, geada; sobre as estações do ano e o ciclo lunar, assim como sobre 

fertilizantes, ferramentas e máquinas de trabalho, etc. (TARDIN, 2012, p.182). 



119 

 

Assim, dentro dessa multiplicidade de conhecimentos e saberes que fazem parte do modo de 

vida dos povos campesinos,  Horácio de Carvalho e Francisco Costa (2012a) destacam que o 

modo camponês de fazer agricultura não está separado a seu modo de viver. Ressaltam que a 

produção estrito senso se encontra, assim, articulada aos valores de sociabilidade e da 

reprodução da família, do parentesco, da vizinhança e da construção política do que os autores 

chamam de um “nós” que se reafirma por projetos comuns de existência e coexistência 

sociais. Assim, essa complexa interação, variável nos tempos e nas circunstâncias, apresenta 

diversas características: 

Os saberes e as experiências de produção vivenciados pelas famílias camponesas são 

referenciais importantes para a reprodução de novos ciclos produtivos; há 

diversificação de cultivos e criações, alternatividade de utilização dos produtos 

obtidos, seja para uso direto da família, seja para usufruir de oportunidades nos 

mercados, e presença de diversas combinações entre produção, coleta e 

extrativismo; a solidariedade comunitária (troca de dias de serviços, festividades, 

celebrações), as crenças e os valores religiosos por vezes impregnam as práticas da 

produção; e, enfim, mas não finalmente, existem relações afetivas e simbólicas com 

as plantas, os animais, as águas, os sítios da infância, com a paisagem (...) e com os 

tempos (CARVALHO e COSTA, 2012a, p.29). 

Concordamos com os autores no que se refere às características apresentadas. A agricultura 

camponesa traz interessantes valores relacionados a uma solidariedade comunitária e uma 

relação afetiva com as plantas e animais. É também uma forma de resistência, já que demostra 

outra forma de viver e plantar, o que significa uma alimentação orgânica, uma economia 

solidária e uma relação de dádiva com as forças da natureza. O tempo não é considerado 

dinheiro, mas relaciona-se aos ciclos da natureza e suas estações. 

Neste sentido, Carvalho e Costa (2012a) dizem que a expressão agricultura camponesa 

comporta em sua concepção (diferentemente das expressões agricultura de subsistência e 

agricultura familiar) a especificidade camponesa e a construção da sua autonomia relativa em 

relação aos capitais. Incorpora, portanto, um diferencial: “a perspectiva maior de 

fortalecimento dos camponeses pela afirmação de seu modo de produzir e de viver, sem com 

isso negar uma modernidade que se quer camponesa”. Na visão dos autores, a expressão 

agricultura de subsistência, presente nos discursos dominantes desde o Brasil colonial, 

discrimina os camponeses por serem produtores de alimentos - tarefa considerada subalterna. 

Já a expressão agricultura familiar traz como fundamento da sua concepção a ideia de que a 

possibilidade de crescimento da renda familiar camponesa só ocorrerá se houver a integração 

direta ou indireta dessa agricultura com as empresas capitalistas, em particular as 

agroindústrias (CARVALHO e COSTA, 2012a, p. 30-31). 



120 

 

Em sendo assim, Carvalho e Costa (2012a) destacam que muito além das diferentes maneiras 

de como se dá a resistência social da agricultura camponesa perante as ofensivas do capital, o 

que está em confronto são dois paradigmas distintos do modo de fazer agricultura: o 

camponês e o capitalista. Acrescentam que, com a expansão crescente das inovações 

tecnológicas a partir dos avanços na manipulação genética, foram ampliadas as formas de 

subalternização da agricultura camponesa ao capital, que agora se dão predominantemente 

pelo intenso e impositivo processo de artificialização da produção agropecuária, em particular 

pela oligopolização por empresas transnacionais com a oferta de sementes transgênicas, e pelo 

estímulo das agroindústrias à especialização da produção camponesa. Concluem dizendo que, 

desde então, o modelo tecnológico concebido pelos grandes conglomerados empresariais, que 

conta com o apoio de diversas políticas públicas estratégicas, tornou-se o referencial para o 

que se chamou de “modernização da agricultura”. Tal fato intensificou a produção de 

mercadorias agrícolas (commodities) para a exportação em detrimento da produção de alimentos 

para a maioria da população (CARVALHO e COSTA, 2012a, p. 33). 

.Neste cenário conturbado e de exploração capitalista, para os autores, a tendência da 

agricultura camponesa contemporânea de afirmar a sua autonomia relativa perante as diversas 

frações do capital, de se apoiar no princípio da coevolução social e ecológica e de enveredar 

pela agroecologia mantém a possibilidade da sua reprodução social, “dado que constrói 

socialmente as bases de outro paradigma para se fazer agricultura” (CARVALHO e COSTA, 

2012a, p. 33). 

2.2.3.2 Ecovilas 

Em 1998, as Ecovilas foram nomeadas oficialmente na lista da ONU como uma das 100 

melhores práticas para o desenvolvimento sustentável, como modelos de vida sustentável
20

. 

No relatório de Robert Gilman “Ecovilas e Comunidades Sustentáveis” pela primeira vez uma 

Ecovila foi definida como “um assentamento de escala humana, multifuncional, no qual as 

atividades humanas são integradas sem danificação ao mundo natural, de forma a apoiar o 

desenvolvimento humano saudável, podendo continuar no futuro indefinido” (GILMAN, 

                                                 

20 Dados obtidos no site  http://ecopermanente.ning.com/group/Ecovilas 



121 

 

1991, p. 10). Em 1995, na conferência “Ecovilas e Comunidades Sustentáveis - modelos de 

vida no Século XXI”, foi estabelecida a Rede Global de Ecovilas-GEN. 

Beatriz Weber (2016) explica que o conceito de Ecovila, resgatado do termo örkdorf utilizado 

pelo movimento ativista alemão anti-nuclear na década de 1980, passou a ser difundido e 

utilizado a partir desse relatório de Robert Gilman, sob encomenda da organização Gaia 

Trust, em 1991. Salienta ainda que, no relatório, foi realizado um minucioso levantamento das 

principais comunidades intencionais de caráter ambientalista e sustentável em atividade. 

Conclui dizendo que quatro anos após a divulgação do relatório, o conceito seria melhor 

sistematizado e popularizado na conferencia que estabeleceu a rede de Ecovilas-GEN e foi 

realizada na comunidade Findhorn, localizada na Escócia, do qual participaram cerca de 400 

pessoas provenientes de 40 países distintos. Este encontro marcaria oficialmente a criação da 

Rede (WEBER, 2016, P. 420-421). 

Segundo Thomas Enlazador (2009), com o objetivo de criar e apresentar ao mundo exemplos 

do que significa viver em harmonia com a natureza de uma maneira sustentável, a rede GEN 

tenta promover o desenvolvimento de comunidades, sejam rurais ou urbanas, para a 

implementação de atividades que integrem o ser humano ao meio natural. Para o autor, a ideia 

é favorecer o envolvimento humano sustentável, perpetuando assim, por meio de gerações, 

uma nova cultura de ocupação humana-“ecologizada, de paz e solidária” (ENLAZADOR, 

2009, p.182). 

O autor também diz que, no Brasil, o conceito de comunidades alternativas ainda é muito 

usual e cita o ENCA - Encontro Nacional de Comunidades Alternativas, que acontece desde 

1978. Cita também a ABRASCA-Associação Brasileira de Comunidades Alternativas, 

entidade sem fins lucrativos que atrai diversas pessoas em seus mais de trinta anos de estrada. 

Finaliza dizendo que o ENCA, que nasceu no auge do movimento de contracultura 

(conhecido como movimento Hippie) solidificou-se e tem a missão de cuidar de um encontro 

que hoje é referência mundial no meio, um espaço já tradicional para compartilhar 

experiências das comunidades. 

De fato, no Brasil,  há uma diversidade de comunidades, sendo que algumas se denominam 

Ecovilas, outras comunidades alternativas, tradicionais, ancestrais, dentre outros nomes. O 

ENCA é um marco de encontro, reunindo moradores de diversas comunidades, assim como 

pessoas que se interessam pelo tema e por uma vivencia voltada à natureza e ao aprendizado 



122 

 

de tecnologias sociais sustentáveis, como: captação de água da chuva, aquecedores solares, 

bio-construção, permacultura, etc. O ENCA é um encontro de diversas tribos, das aguas, 

florestas, cidades, etc. Tem a presença do movimento indígena, do movimento dos adeptos da 

Ayuasca em suas diferentes linhas, do movimento Hare Krishna, e diversos outros.  

Iniciado em 1978, cada ENCA trouxe diversos aprendizados e formou muitas parcerias e 

redes pelo Brasil e mundo. Um dos marcos foi o IX ENCA: o primeiro pós ditadura militar, 

sendo o que reuniu mais pessoas até então e contou com o marco histórico da fundação do 

Partido Verde. O IX ENCA aconteceu na comunidade Hare Krishna chamada Nova Gokula, 

localizada em Pindamonhangaba, interior de São Paulo. Neste mesmo ano, Carlos A. P. 

Tavares publicou o livro “O que são comunidades alternativas”, uma das obras pioneiras 

sobre o assunto. Nele, o autor afirma a existência de centenas de comunidades no Brasil 

(Tavares, 1985, p. 63). 

Segundo reportagens da época, o IX ENCA, em julho de 1985, foi o maior evento no gênero 

já realizado no Brasil até os anos oitenta. Jamais tanta gente, com cabeças tão diferentes, 

conseguira se reunir para discutir a identidade de um movimento cuja característica mais 

evidente sempre foi à multiplicidade de caminhos
21

.  

Voltando ao aspecto das definições entre os termos Ecovilas, Comunidades alternativas, etc. 

Elazador (2009) diz que a complexidade para definirmos um modelo de Ecovilas brasileiro 

deve-se, entre tantos motivos, à diversidade sociocultural e as distintas formas de se pensar a 

criação e gestão dos espaços comuns. Acrescenta que esses espaços têm linhas distintas que 

passam pela espiritualidade, arte, permacultura, saúde, naturismo, agroecologia, etc. No 

brasil, as aldeias indígenas, o Movimento Sem Terra (MST), as comunidades alternativas 

remanescentes do movimento Hippie, aldeias quilombolas e as comunidades tradicionais são 

espelho e têm importante papel na construção de um modelo de Ecovilas brasileiro 

(ENLAZADOR, 2009, p.183) 

Outro aspecto destacado por Enlazador é que as Ecovilas surgem de acordo com as 

características de suas próprias bio-regiões e  englobam, tipicamente, quatro dimensões: a 

social, a ecológica, a cultural e a espiritual, combinadas em uma perspectiva que estimula o 

                                                 

21
Disponível em: http://www.aldeiaplanetaria.com.br/jornal-outra/comunidades-alternativas/alternativos-na-

nova-republica 



123 

 

desenvolvimento comunitário e pessoal. Diz ainda que o conceito de ecovilas oferece um 

único modelo, embora com múltiplas manifestações locais. No núcleo está a celebração da 

diversidade cultural, espiritual e ecológica e o impulso para se recriar comunidades humanas 

em que as pessoas possam redescobrir as relações saudáveis e sustentáveis consigo mesmas, 

com a sociedade e a Terra. Conclui dizendo que o modelo de Ecovila tem proposto soluções 

viáveis para erradicação da pobreza e da degradação do meio ambiente e combina um 

contexto de apoio sociocultural com um estilo de vida de baixo impacto.  Assim, cita algumas 

práticas presentes nas Ecovilas: 

Produção local e orgânica de alimentos; utilização de sistemas de energias 

renováveis; Utilização de material de baixo impacto ambiental nas construções 

(Bioconstrução ou arquitetura sustentável); criação de esquemas de apoio social e 

familiar; diversidade cultural e espiritual; governança circular e empoderamento 

mútuo, incluindo experiência com novos processos de tomada de decisão e 

consenso; economia solidária, cooperativismo e rede de trocas; educação 

transdisciplinar e holística; sistema de saúde integral e preventivo; preservação e 

manejo de ecossistemas locais; comunicação e ativismo global e local 

(ENLAZADOR, 2009, p.185). 

Assim, percebemos que as Ecovilas são modelos de assentamento humano sustentável. 

Podem ser comunidades urbanas ou rurais de pessoas que tem a intenção de integrar uma vida 

social harmônica a um estilo de vida sustentável. Para alcançar este objetivo, as Ecovilas 

incluem em sua organização muitas práticas como as apresentadas acima e diversas outras. 

Neste contexto, as Ecovilas surgem como modelos alternativos ao padrão insustentável das 

sociedades modernas, incorporando conhecimentos antigos, milenares e ancestrais à 

conhecimentos atuais. 

Outro aspecto interessante é o destacado por Weber (2016), que diz que uma das principais 

estratégias de divulgação e reprodução do movimento de Ecovilas tem sido a educação. Em 

2005, a mesma corporação Gaia, citada anteriormente, lançou oficialmente o programa Gaia 

Education - Ecovillage Design Education, o qual aborda quatro dimensões: social, ecológica, 

econômica e visão de mundo (WEBER, 2016, p.421). 

Dentro da questão educativa, Isabel Carvalho (2008), apresenta a ideia do “cultivo de si” e, 

como a autora afirma, fazendo “certa analogia” com os conceitos de cuidado de si, ou de 

tecnologias de si, de Foucault. Outro aspecto apresentado pela autora é o de práticas 

autoeducativas. Diz que não é difícil constatar a crescente aceitação de uma ideia holística de 

saúde, relacionada ao exercício físico, mental e espiritual entre grupos e indivíduos 

ecologicamente orientados. A busca por essa vida saudável tem se tornado constitutivo de 

http://wapedia.mobi/pt/Desenvolvimento_sustent%C3%A1vel


124 

 

várias práticas ecológicas, tais como caminhadas, montanhismo, trilhas, turismo ecológico, 

assim como de práticas religiosas de peregrinações, vivências, meditações, rituais xamânicos, 

etc. Acrescenta que também se torna frequente para um conjunto de práticas de 

espiritualidade a evocação de uma ascese ecológica, no sentido da internalização de 

sentimentos e procedimentos ecológicos que passam a ser vistos, nesse contexto, como 

mediação religiosa na busca do sagrado (CARVALHO, 2008, p.289). 

Explicando um pouco mais o conceito do cultivo de si, a autora salienta sobre  uma 

experiência do sagrado, no sentido de que a reconexão com a natureza passa a fazer parte de 

um sistema de crenças ecológicas. Diz que a convergência entre estes dois universos de 

práticas parece indicar horizontes imaginativos comuns entre ecologia e espiritualidade, o que 

ela vai chamar de práticas de cultivo de si, como caminho para a saúde e o bem estar físico, 

mental e espiritual: 

A ideia de cultivo será tomada aqui em duas acepções que procuraremos considerar 

de forma articulada: uma que remete ao sujeito (self) e a outra ao ambiente. Quando 

referida ao sujeito (self), o cultivo de si incorpora um conjunto de práticas auto-

educativas que vamos identificar como uma forma de ascese no mundo, que visa o 

aperfeiçoamento pessoal por meio do cuidado do corpo e da alma1. Assim, enquanto 

o cuidado do corpo supõe um aprendizado sobre alimentação saudável, exercício 

físico, uso de medicinas alternativas, o cuidado da alma compreende igualmente um 

domínio de saberes relativos a novas formas de espiritualidades, terapias 

alternativas, meditação, dentre outras (CARVALHO, 2008, p.290). 

A autora conclui dizendo que o cultivo do ambiente, por sua vez, refere-se fundamentalmente 

à preocupação ecológica com a sustentabilidade da natureza, a educação ambiental e a 

sobrevivência do planeta. Assim, argumenta que podem ser elencadas, neste campo de 

práticas, o “consumo ecológico, a reciclagem, a arquitetura agro-ecológica”, dentre outras 

(CARVALHO, 2008, p.290). 

Neste contexto, no que se refere à práxis ecológica, segundo Enlazador (2009), o projeto de 

uma Ecovila adota desenhos da permacultura, o que envolve o designer, planejamento para a 

implantação e manutenção consciente de ecossistemas produtivos que tenham a diversidade, 

estabilidade e resistência dos ecossistemas naturais. Conclui dizendo que a permacultura 

resulta na integração harmoniosa entre as pessoas e a paisagem, o que prove alimentação, 

energia, habitação e outras necessidades, sejam materiais ou transcendentes. 



125 

 

Neste sentido, destacamos que essas práticas, fundamentadas nesses conceitos, trazem 

diversas alternativas ambientais em níveis macro e micro. A permacultura, assim como a 

agroecologia são bases fundantes das Ecovilas.   

O conceito de permacultura foi criado na década de 1970 por dois australianos (Bill Mollison 

e David Holmgren). A permacultura é uma reunião dos conhecimentos de sociedades 

ancestrais e técnicas atuais, que proporcionam alternativas inovadoras ligadas à 

sustentabilidade. O objetivo é criar uma cultura permanente, baseada na cooperação e 

reciprocidade entre os seres humanos e a natureza. A agroecologia caminha na mesma direção 

e o uso contemporâneo do termo data também de 1970. Todavia, a ciência e a prática da 

agroecologia têm a idade da própria agricultura, fundamentadas em um estudo da agricultura 

indígena. Segundo Marsha Hanzi, a mensagem da permacultura é a seguinte: 

Resgatar e amar um pedaço da Mãe-Terra é muito mais profundo do que 

simplesmente criar sistemas para manter vivo o nosso corpo físico: é o resgate 

profundo da relação do homem com a natureza, de substituir o tempo de relógio - 

nossa escravidão - por ritmos. Tempo de caju, tempo de manga. O levantar e pôr do 

sol. A lua minguando e crescendo... E percebemos que, de fato, precisamos de 

MUITO POUCO para sentir a felicidade; que a integração com a beleza natural é 

uma fonte de satisfação mais profunda e serena do que grandes conquistas no mundo 

urbano (HANZI, 2008, p.9). 

A autora salienta que a permacultura é um sistema de design, com foco no uso sustentável da 

Terra e da vida. É a busca de uma integração harmoniosa entre as pessoas e a natureza e, por 

isso, trata de plantas, animais, pessoas, construções e infraestruturas de forma que tudo esteja 

conectado entre si. Argumenta que seria trabalhar com a natureza e não contra ela, 

entendendo que o  ser humano é parte do sistema natural e não superior a ele. 

Concordamos com Marsha Hanzi, pois acreditamos que amar a Mãe-Terra significa resgatar 

nossa perdida relação com a natureza, modificando nossa vida, filosofia e frequência 

temporal. Assim, substituir conceitos e valores voltados para o individualismo, a separação e 

o dinheiro por acolhimento, arte e harmonia com a natureza e suas forças. Acreditamos que o 

respeito pela sabedoria da natureza pode nos ensinar um novo meio de vida. Esse é um dos 

princípios da permacultura, dentro de um viés de observar a natureza e, assim, desenvolver 

técnicas que possam planejar a sustentabilidade de quintais, casas, sítios, fazendas, 

comunidades, ecovilas, bairros, assentamentos e qualquer outro local, seja na cidade ou no 

campo. 



126 

 

Nesta mesma perspectiva, abordando sobre agroecologia, Miguel Altieri (2004) explana que 

ela fornece os princípios ecológicos básicos para o estudo e tratamento de ecossistemas, 

produtivos, preservadores dos recursos naturais, culturalmente sensíveis, socialmente justos e 

economicamente viáveis. Reflete que a agroecologia fornece uma estrutura metodológica de 

trabalho para a compreensão mais profunda da natureza dos agroecossistemas e dos princípios 

segundo os quais funcionam. Trata-se de uma nova abordagem que integra os princípios 

agronômicos, ecológicos e socioeconômicos à compreensão e avaliação do efeito das 

tecnologias sobre os sistemas agrícolas e a sociedade como um todo. A agroecologia utiliza os 

agroecossistemas como unidade de estudo, ultrapassando a visão unidimensional-genética, 

agrônoma, edafológica-e incluindo dimensões ecológicas, sociais e culturais. Argumenta 

ainda que, na agroecologia, a preservação e ampliação da biodiversidade dos 

agroecossistemas é o primeiro princípio utilizado para produzir auto-regulação e 

sustentabilidade (IBIDEM, p. 20-25). Contudo, Altieri destaca que: 

Porém, restaurar a saúde ecológica não é o único objetivo da agroecologia. De fato, 

a sustentabilidade não é possível sem a preservação da diversidade cultural que nutre 

as agriculturas locais. O estudo da etnociência (o sistema de conhecimento de um 

grupo étnico local e naturalmente originado) tem revelado que o conhecimento das 

pessoas do local sobre o ambiente, a vegetação, os animais e solos pode ser bastante 

detalhado. O conhecimento camponês sobre os ecossistemas geralmente resulta em 

estratégias produtivas multidimensionais de uso da terra, que criam, dentro de certos 

limites ecológicos e técnicos,  a auto-suficiência alimentar das comunidades em 

determinadas re giões (Toledo et al., 1985). Para os agroecologistas, vários aspectos 

dos sistemas tradicionais de conhecimento são particularmente relevantes, incluindo 

aí o conhecimento de práticas agrícolas e do ambiente físico, os sistemas 

taxonômicos populares e o emprego de tecnologias de baixo uso de insumos 

(ALTIERI, 2004, p.26). 

 

De fato, pensar em sustentabilidade negligenciando os saberes tradicionais, a oralidade e o 

conhecimento passado de geração a geração entre camponeses, indígenas e povos das 

florestas é inviável. A ciência é marcada por sua arrogância e menosprezo por outras formas 

de conhecimento. A agroecologia quebra essa lógica e faz um diálogo horizontal com diversas 

formas de saber. Os sistemas agrícolas e as culturas de plantio tradicionais surgiram no 

decorrer de séculos de interação e trocas entre seres humanos e natureza e, assim, representam 

as experiências acumuladas de agricultores interagindo com o meio ambiente. Dessa forma, 

para que a agroecologia consiga alcançar um de seus objetivos de os camponeses se tonarem 

os arquitetos e atores de seu próprio desenvolvimento, ela deve sempre continuar aberta a 

aprender e a escutar esses sujeitos(as). Na verdade, pensamos que toda ciência deve partir 

desses princípios. 

 



127 

 

As discussões sobre ecologia, Ecovilas, permacultura e agroecologia trazem diversos pontos 

em comum, com os saberes indígenas e ancestrais sobre a Mãe-Terra. Esse esforço de pensar 

em novos processos de luta e de resistência, por meio de saberes que compreendem a natureza 

como ser vivo, demonstra uma vertente comprometida com a transformação social e com o 

respeito ao meio ambiente. Ao redor do mundo, temos presenciado experiências vivas 

protagonizadas por sujeitos(as) e grupos sociais que enfrentam as opressões do sistema 

vigente e constroem alternativas de mudança para um mundo mais equilibrado. Acreditamos 

que os saberes indígenas e ecológicos são fundamentais no estabelecimento desse equilíbrio, 

pois, após essas discussões, percebemos que a ecologia e as cosmovisões ancestrais têm a ver 

não apenas com o meio natural, mas com as formas de relações e percepções entre seres 

humanos e natureza.  

2.3 Educação e saberes populares, ancestralidade e memória  

2.3.1 Educação e saberes populares/ancestralidade   

Na perspectiva de Carlos Rodrigues Brandão (2009), a principal tendência da educação 

popular atualmente está na transição de um modelo emergente de educação, com ponto de 

referência em si mesmo, “para uma prática com referências nos grupos populares”. Segundo o 

autor, esse é o viés de uma alternativa político/pedagógica que parte da cultura e se realiza por 

meio da cultura. Brandão salienta que foi este o viés pelo qual o educador Paulo Freire 

começou, nos primeiros anos da década de 1960 (Angicos no Rio Grande do Norte) 

juntamente com uma equipe de educadores de Pernambuco uma experiência de alfabetização 

inovadora. Conclui dizendo que a cultura popular deixa de ser somente um conceito de valor 

cientifico e se manifesta na palavra-chave de um projeto político de transformação social, a 

partir das próprias culturas dos trabalhadores e outros sujeitos sociais (BRANDÃO, 2009 

p.43).  

Em nossa visão, essa perspectiva da educação popular é uma forma de aprender o mundo 

através da própria cultura local e dos saberes locais. E, assim, comunicar-se com o outro 

como um sujeito pensante e consciente de suas raízes. Paulo Freire (2005) enfatiza este 

aspecto da comunicação e ressalta que o diálogo é um ato de amor, onde a palavra é 

“transformar o mundo”. 

Não há diálogo, porém, se não há um profundo amor ao mundo e aos homens. Não é 

possível a pronúncia do mundo, que é um ato de criação e recriação, se não há amor 



128 

 

que a infunda. Sendo fundamento do diálogo, o amor é, também, diálogo. Daí que 

seja essencialmente tarefa de sujeitos e que não possa verificar-se na relação de 

dominação. Nesta, o que há é patologia... amor, não, porque é um ato de coragem, 

nunca de medo, o amor é compromisso com os homens. Onde quer que estejam 

estes, oprimidos, o ato de amor está em comprometer-se com sua causa, a causa de 

sua libertação. Mas este compromisso, porque é amoroso, é dialógico (FREIRE, 

2005, p.44). 

Concordamos com os autores em suas visões, pois nos provocam e demostram um caminho 

através da cultura popular e do amor! Em nossa percepção, esse é um dos caminhos para uma 

educação popular, não para o povo, mas com o povo.   

Brandão (2009) destaca que o princípio de uma educação dialógica, cuja pedagogia pretende 

diluir a estrutura vertical do ensino e devolver aos educandos o poder da palavra durante sua 

própria aprendizagem: “tem um valor que desloca o educacional para o cultural e realiza 

ambos como um que fazer francamente político e revolucionário” (Brandão, 2009 p.53).  

Neste sentido, Freire (1997) relata suas experiências iniciais dentro de uma perspectiva da 

educação em seu viés cultural, no decorrer de cinco anos, no Movimento de Cultura Popular 

do Recife. Segundo o autor, essas experiências os levaram ao amadurecimento de convicções 

que Freire e os integrantes vinham alimentando.  Experiências essas que o autor já havia tido 

quando jovem educador em relações com proletários. Freire destaca que eles coordenavam 

naquele Movimento o “Projeto de Educação de Adultos”, através do qual lançaram duas 

instituições básicas de educação e de cultura popular: o “Círculo de Cultura” e o “Centro de 

Cultura” (FREIRE, 1997, p.102). 

Freire diz ainda que em lugar de escola (para os integrantes do movimento de Cultura 

Popular, lugar considerado demasiadamente carregado de passividade) foi lançado o Círculo 

de Cultura. Em lugar de professor, com tradições fortemente “doadoras”, criou-se o 

coordenador de debates e no lugar de aula discursiva, o diálogo. Em lugar de aluno, com 

tradições passivas, o participante de grupo, assim como, em lugar dos “pontos” e de 

programas alienados, programação compacta, “reduzida” e “codificada” em unidades de 

aprendizado (FREIRE, 1997, p.103). No que se refere a uma educação dialógica, Freire diz: 

 

E que é o diálogo? É uma relação horizontal de A com B. Nasce de uma matriz 

crítica e gera criticidade (Jaspers). Nutre-se do amor, da humildade, da esperança, da 

fé, da confiança. Por isso, só o diálogo comunica. E quando os dois pólos do diálogo 

se ligam assim, com amor, com esperança, com fé um no outro, se fazem críticos na 

busca de algo. Instala-se, então, uma relação de simpatia entre ambos. Só aí há 

comunicação. “O diálogo é, portanto, o indispensável caminho”, diz Jaspers, “não 

somente nas questões vitais para nossa ordenação política, mas em todos os sentidos 



129 

 

do nosso ser. Somente pela virtude da crença, contudo, tem o diálogo estímulo e 

significação: pela crença no homem e nas suas possibilidades, pela crença de que 

somente chego a ser eu mesmo quando os demais também cheguem a ser eles 

mesmos”. Era o diálogo que opúnhamos ao antidiálogo, tão entranhado em nossa 

formação histórico-cultural, tão presente e ao mesmo tempo tão antagônico ao clima 

de transição (FREIRE, 1997, p.107). 

 

Assim como os autores, acreditamos que estes pontos nos afloram uma nova forma de se 

perceber o conhecimento e a própria vida. O diálogo gera empatia e relações horizontais, 

pontos importantes em qualquer processo educativo. Freire e Brandão apontam para um 

caminho educativo com as culturas locais, seus saberes populares e suas raízes. Brandão 

(2007) salienta que a educação pode existir livre e entre todos; pode ser uma das maneiras que 

as pessoas criam para tornar comum o saber, como ideia, como crença, aquilo que é 

comunitário como trabalho ou como vida. Por outro lado, Brandão alerta que a educação 

também pode existir imposta por um sistema centralizado de poder, que usa o conhecimento e 

o controle como ferramenta e arma que reforçam a desigualdade entre os homens, gerando 

dicotomias e causando processos de silenciamento e imposições culturais. Destaca que: 

Por isso mesmo - e os índios sabiam - a educação do colonizador, que contém o 

saber de seu modo de vida e ajuda a confirmar a aparente legalidade de seus atos de 

domínio, na verdade não serve para ser a educação do colonizado. Não serve e existe 

contra uma educação que ele, não obstante dominado, também possui como um dos 

seus recursos, em seu mundo, dentro de sua cultura. (BRANDÃO, 2007, p.3 ) 

Neste contexto, argumentamos que a educação e suas práticas não são exclusividade da 

instituição escola, que, como vimos acima, em muitos casos, ao invés de educar, acaba apenas 

reproduzindo o sistema hegemônico. Sobre a não exclusividade da escola sobre a educação, 

Brandão (2007) ressalta que a educação existe por toda parte; podem haver redes e estruturas 

sociais de transferência e trocas de saberes de uma geração a outra, aonde ainda não foi sequer 

criado  algum modelo de ensino formal. Sinaliza que a educação aprende com o homem a 

continuar o trabalho da vida “os princípios através dos quais a própria vida aprende e ensina a 

sobreviver e a evoluir em cada tipo de ser.” Por exemplo, na aldeia os anciãos(as) ensinam às 

crianças o saber da tribo: 

Ali, a sabedoria acumulada do grupo social não “dá aulas” e os alunos, que são 

todos os que aprendem, “não aprendem na escola”. Tudo que se sabe aos poucos se 

adquire por viver muitas e diferentes situações de trocas entre pessoas, com o corpo, 

com a consciência, com o corpo-e-a-consciência. As pessoas convivem umas com as 

outras e o saber flui, pelos atos de quem sabe-e-faz, para quem não-sabe-e aprende 

(BRANDÃO, 2007 p.6). 



130 

 

Assim, observamos que a criança, ao ver a ação dos mais velhos(as), entende, imita e aprende 

com a sabedoria que existe no próprio ato e gesto de fazer a coisa. Nesta direção, 

concordamos com Brandão, pois, durante a vida, e nas comunidades, nos diálogos e 

experiências que acontecem durante nossa caminhada, existem diversas situações de 

aprendizagem. Isto acontece em momentos que as pessoas trocam aprendizados, símbolos, 

bens materiais, serviços e significados durante o dia a dia, seja ao redor do fogão de lenha, no 

canto da cozinha, na lavoura familiar ou comunitária de mandioca, milho, chuchu, nos grupos 

de brincadeiras de meninos e meninas, nas cerimônias religiosas, nas festas populares, dentre 

diversos outros momentos. 

De tal modo, acreditamos que os princípios das manifestações culturais populares, da 

capoeira, do maracatu, do congado, do reinado, da dança, da música, dos saberes campesinos, 

das historias de vida dos mais antigos(as),  nos ensinam muitas coisas, como: ancestralidade, 

importância do corpo (corpo que aprende e comunica), respeito, harmonia, circularidade, 

solidariedade, comunhão, equilíbrio, ritmo, disciplina. Acreditamos que esses princípios são 

necessários para as ações educativas que buscam o diálogo, a partilha e um novo mundo. 

Neste contexto, Brandão (2009) afirma que a educação popular constitui uma nova teoria, não 

simplesmente de educação, mas “das relações que consideram-na a partir da cultura...” O que 

justifica a educação popular é o aspecto de que o povo, no processo de luta pela mudança e 

transformação popular e sociocultural, precisa elaborar e desenvolver o seu próprio saber, sua 

própria epistemologia (BRANDÃO, 2009, p.29). 

A educação popular deve aflorar no lócus de enunciação dos próprios agentes culturais locais 

e dos próprios moradores(as) antigos que,  por meio da oralidade, identidade e tradição, 

construíram e constroem diálogos, cantos, danças, sons, performances e versos, 

compartilhando suas vozes ancestrais. Alertamos que, algumas vezes, o saber popular se 

perde com o tempo, dado que é constituído da oralidade, não é registrado. Essas formas de 

conhecimento foram, desde a colonização do Brasil, marginalizadas e tidas como inferiores. 

Sendo assim, a educação popular pode ser uma ferramenta para contemplar estas formas de 

conhecimento, que são tão válidas quanto o conhecimento científico.  

Brandão (2007) corrobora com esse pensamento, quando afirma que não existe apenas forma 

única nem um único modelo de educação; neste sentido, a escola não é o único lugar onde ela 



131 

 

acontece e, talvez, nem seja o melhor. O ensino escolar não é a sua única prática e o professor 

profissional não é o seu único praticante (BRANDÃO, 2007, p.2). 

Dentro deste contexto, segundo Miguel Arroyo (2012), os coletivos dos movimentos sociais 

mostram que as concepções e práticas educativas pensadas para educa-los, civiliza-los estão 

condicionadas pelas formas de pensa-los, ou pelo padrão de poder/saber de como foram 

pensados para serem subalternizados. Acrescenta ainda que as teorias pedagógicas não põem 

em prática concepções e epistemologias de educação trazidas de fora, do centro civilizado e 

civilizador, mas foram gestadas na concretude do padrão de poder/saber colonizador, aqui, 

nos processos concretos de dominar e submeter os povos originários, indígenas, negros, 

mestiços, trabalhadores livres na ordem colonial escravocrata. 

Apesar de tentativa de subalternização, Arroyo destaca que esses povos originários, os quais 

ele chama de Outros Sujeitos pressionam as concepções pedagógicas a repensar-se nos 

processos de sua produção teórica e epistemológica. Diz que essa produção foi e continua 

inseparável, “atrelada às formas de pensar e de alocar os Outros nos padrões de poder/saber”. 

Atreladas às formas de produção/conformação dos Outros nos padrões de trabalho, de 

expropriação da terra, do espaço, do lugar como subalternizados, subcidadãos. Neste sentido, 

Arroyo enfatiza ainda que as presenças dos “Outros na agenda política e até pedagógica” se 

tornam extremamente incômodas ao pensamento pedagógico dominante porque o “obrigam a 

se entender inseparável das formas políticas, culturais de sua produção/conformação com 

subalternos”. Conclui dizendo que, ao reagir à tentativa de subalternização, os Outros Sujeitos 

descontroem as autoidentidades do pensamento pedagógico. (ARROYO, 2012, p.11). 

Nesta perspectiva, experiências nos mostram que a educação popular, a partir de 1960, com as 

contribuições de Paulo Freire e, posteriormente, tantos outros teóricos, traz essas 

epistemologias outras para o pensamento pedagógico, desconstruindo uma educação 

hierarquizando e eurocêntrica.  

Assim, Everaldo Fernandes (2011) diz que as teorias da educação popular, principalmente as 

concepções de educação, de cultura popular e de cotidiano, servem-nos de lentes 

interpretativas para “inteligir o desenho, as características e a dinâmica das aprendizagens dos 

saberes populares que se deram ausentes dos espaços escolares”. Fernandes, ao falar sobres os 

artesãos(as) do Alto do Moura - Caruaru - PE, mostra que tanto as histórias de vida e de 

formação dos(as) artesãos, como as peculiaridades do campo empírico, centro de cultura 



132 

 

popular, demandam leituras que as compreensões da Educação Popular podem orientar-nos 

(FERNANDES, 2011, p.25). 

Concordamos com Fernandes, pois a educação popular nos traz outras lentes interpretativas 

da realidade e da própria pedagogia, mostrando que a educação existe para além dos muros da 

escola. Os movimentos sociais fazem essa militância e apresentam pedagogias outras tanto ao 

nível interno, quanto pressionando e lutando para transformações no ensino formal. Os 

movimentos e coletivos sociais fizeram e fazem diversas pressões e isso tem repercussão no 

chão da escola. 

Os movimentos sociais têm, em sua cultura e identidade, suas formas de resistência: são 

expressão direta do imaginário das pessoas. A história se materializa no cotidiano e 

potencializa o imaginário social popular, que é um campo de (re)invenção.  Assim, 

acreditamos que uma educação que traga justiça epistêmica necessita ser contextualizada e 

intercultural, a partir das resistências e interesses das culturas populares de cada região, o que 

inclui: gestos, corporeidade, ancestralidade, pessoas referencias e suas histórias de vida, a 

paisagem, dentre outros aspectos. 

Na perspectiva de Arroyo (2012), os coletivos populares ao se afirmarem sujeitos políticos, 

sociais, culturais, éticos, de saberes, memórias e identidades construídas nesses contextos, 

“padrões de poder, dominação/subalternização”, explicitam as concepções e epistemologias, 

não apenas em que foram conformados, subalternizados, mas, mormente, colocam na agenda 

pedagógica as pedagogias “com que se formaram e aprenderam Outros Sujeitos”. Diz ainda 

que os coletivos revelam outra história da educação: de serem sujeitos de outros processos 

pedagógicos ocultados, ignorados na história das teorias pedagógicas e que precisam ser 

reconhecidos (ARROYO, 2012, p.12).  

Ainda para Arroyo (2012), esses processos pedagógicos estão colados à especificidade da 

tensa história desses coletivos sabalternizados de se afirmar sujeitos de história, memórias, 

saberes, culturas. Ao se afirmar presentes como sujeitos políticos e sociais, exigem o recontar 

dessa história pedagógica que os segregou como sujeitos e os relegou a meros objetos, 

destinatários das pedagogias hegemônicas. Salienta ainda que os coletivos populares exigem 

que sua história seja reconhecida e, ainda mais, que as narrativas da história oficial das teorias 

pedagógicas seja outra. Em suas presenças nos movimentos ou nas escolas trazem Outras 

Pedagogias; apesar de serem vítimas de processos históricos de dominação/subalternização 



133 

 

trazem suas pedagogias de resistência. Conclui dizendo que trazem os contextos históricos, as 

relações políticas em que foram produzidos subalternos, contudo, também trazem, com maior 

destaque, as resistências a esses contextos e a essas relações sociais, econômicas, políticas, 

culturais e pedagógicas (ARROYO, 2012, p.12-14). 

Nesta pespectiva, percebemos que o pensamento de Fernandes (2011) ao falar sobre educação 

popular se aproxima com o de Arroyo (2012). Fernandes destaca que a cultura popular não é 

simples reflexo do ideário mercadológico, mas portadora de reflexão, de produção do ser 

sujeito, despertando uma tomada de consciência e de identidade individual, grupal e coletiva. 

A isso, o autor chama da dimensão simbólica como expressão de “dizer-ser” no mundo 

conforme as formas, os valores e as escolhas de vida que também incluem referências 

autóctones, idiossincráticas e portadoras de sonhos alternativos e coletivos. Salienta ainda que 

não se trata de uma percepção que envolve  apenas as questões de classe social, mas também, 

comportando âmbitos de natureza étnica, de gênero, ambiental, religiosa e cotidiana. Em 

sendo assim, a Educação Popular amplia seus focos e abordagens dentro de um cenário 

multicultural, pois diariamente demanda-se novos olhares, reunindo princípios e revisitações 

de conceitos:  

 A Educação Popular assume a força-tarefa de escutar e valorizar as expressões da 

cultura popular percebendo suas forças embutidas de resistência e do alcance 

simbólico que expressam a partir de si mesmas capacidades de reinvenção das 

relações micro e macro estruturais, cuja força política transparece com formatos e 

manifestações diferentes de décadas anteriores. Portanto, a Educação Popular 

constitui-se, então, como um apelo ético-político e como encaminhamento 

epistemológico e pedagógico de promover o diálogo aproximativo entre as 

diferentes formas culturais em contínuo processo de formação, de socialização e de 

valoração recíproca (FERNANDES, 2011, p.31). 

Nesta perspectiva, Luiz  Wanderley (2010), ao falar sobre a dimensão cultural na globalização 

contra-hegemônica, diz que ela se origina em resistência e luta pelo resgate de culturas 

dominadas; por atuações que agregam o respeito à diferença, o multiculturalismo, o diálogo 

verdadeiro entre diferentes culturas e a valorização da cultura popular e intercâmbio entre a 

ciência e o sendo comum (WANDERLEY, 2010, p.14).  

De fato, como salienta Fernandes, a educação popular assume a força tarefa de escutar e 

valorizar as expressões da cultura popular. Em sendo assim, acreditamos que a educação 

popular é uma ferramenta da luta contra-hegemonica, como Wanderley destaca. Os coletivos 

sociais, povos originários, assim como diversos movimentos sociais pelo mundo, como: 

ecológico, feminista, negro, dentre tantos outros, nos trazem princípios de uma vida 



134 

 

comunitária, de uma relação econômica fundamentada na solidariedade (economia solidária), 

de uma comunicação não-violenta e de práticas de respeito e diálogo inter-religioso e inter-

cultural.  

Observamos que é neste sentido que Wanderley cita o cooperativismo, formas de propriedade 

comunitária, criação e ampliação de redes e fóruns sociais como exemplos de práticas contra-

hegemonicas que diversos coletivos têm apresentado em suas experiências (WANDERLEY, 

2010, p. 13-15). 

De tal forma, Arroyo fala sobre os coletivos e movimentos sociais: 

Suas leituras do mundo, da cidade, do campo, das reações políticas, de produção, de 

trabalho, estão coladas aos resultados de suas resistências e de suas lutas por 

sobreviver a tantas opressões impostas. Nessas pedagogias de resistência aprendem 

outras formas de pensar coladas a formas de reagir e intervir tão diferentes da lógica 

do pensar oficial, até escolar, que só valoriza como pensar válido ir às causas, às 

múltiplas determinações do real. Seu pensar é outro construído a partir das múltiplas 

opressões e das consequências sociais, políticas de suas lutas, reações e resistências. 

Outros Sujeitos, Outras Pedagogias (ARROYO, 2012, p.15). 

Essas leituras de mundo e saberes populares nos trazem diversos ensinamentos e cosmovisões 

que podem contribuir para novas leituras de mundo. Atualmente, percebemos diversos 

impactos no meio ambiente, desigualdades sociais, intolerâncias, dentre outros fatores 

negativos que assolam o mundo. Por outro lado, experiências sociais apontam que novas 

abordagens, epistemologias e formas de se (re)pensar a ciência são importantes para um 

mundo mais justo e equilibrado.  

Neste sentido, acreditamos que os saberes populares, que emanam dos povos indígenas, 

africanos, camponeses, dos guetos, casas de tradição, etc, nos ensinam, além de sua 

resistência histórica, experiências capazes de transformações profundas na estrutura desigual 

do atual modelo de competição e consumo no mundo. 

Brandão (1994) traz uma interessante experiência sobre a cosmovisão e leitura de mundo 

desses saberes. O autor cita uma conversa com um índio andino morador de La Paz, na 

Bolívia. O índio fez um paralelo entre a cultura indígena e a cultura ocidental.  

Brandão destaca que, inicialmente, ele disse que a cultura ocidental pensa tudo opondo uma 

coisa à outra e que isto está certo para muitas coisas, porque o quente é oposto do frio, assim 

como o alto é oposto do baixo. O destino de alguns opostos é o complemento e assim o são a 



135 

 

noite e o dia, o inverno e o verão. Todavia, continuou relatando Brandão o que havia escutado 

do índio, a cultura ocidental quase sempre pensa os opostos como coisas separadas uma da 

outra e as duas separadas de algum tipo de todo. Por exemplo, na cultura ocidental se diz: “o 

meu quarto”, por oposição a todos os outros quartos de uma casa; “a minha casa”, por 

oposição às outras casas de uma mesma rua; “a minha rua”, por oposição à todas as outras 

ruas de um bairro; “o meu bairro”, por oposição a todos os bairros de uma mesma cidade; “a 

minha cidade”, por oposição a todas as outras. Ou então se diz “cidade” e a imagem é a de 

alguma coisa que o homem fez e separou dos rios, das matas, dos montes e das cordilheiras. 

Assim, Brandão prosseguiu a relatar: 

Os índios da minha gente, ele dizia, pensam as mesmas coisas ao contrário. O meu 

quarto existe entre os outros e eles e outros cômodos formam uma casa. A casa só 

pode ser pensada junto com as outras, no ayllu, na aldeia. As aldeias todas juntas são 

o lugar de um povo e não se separam do mundo à volta delas. Assim como o meu 

quarto se continua na casa e a minha casa, nas outras e todas, na aldeia, a aldeia e os 

seus caminhos são parte das terras de batatas e milho, dos pastos do gado, dos 

bosques. E tudo isso existe dentro dos mesmos círculos de vida em que estão os rios 

e se prolonga pelos montes e pelas cordilheiras. E vai mais além, por todos os 

círculos da terra, das águas, dos espaços em que existem lugares e tempos e seres 

vivos e formas de energia. Assim, ele concluía, quando penso o meu quarto, só 

consigo imaginá-lo “num círculo de círculos”, onde tudo se continua e 

complementa. E me lembro que ele terminou o que dizia de uma maneira muito 

poética. “Por isso, para o índio não é difícil pensar que ele mora ao mesmo tempo 

em uma choupana, em uma aldeia, em um lugar natural do altiplano, nos montes, 

nos rios e tudo e na Terra inteira, e no universo e nas estrelas” (BRANDÃO, 1994, 

p.16-17). 

Concordamos com os ensinamentos do índio boliviano pois, no ocidente, a visão que 

predomina é dicotômica. Quando falamos em ocidente, não queremos generalizar, inclusive, 

não é a ideia do índio boliviano. O que está sendo colocado é a cultura colonial e capitalista e 

os pressupostos da ciência clássica que criaram uma cultura de competição, de colonização de 

povos e de transformação na Terra em um objeto a ser explorado. Em sendo assim, 

observamos que as cosmovisões indígenas e ancestrais estão nos trazendo uma outra leitura de 

mundo. De tal modo, a pergunta feita por Brandão após ouvir a fala do índio nos parece 

relevante: “Não deveríamos voltar a aprender com essas pessoas e esses povos tão mais 

próximos do mundo natural o que ao longo das eras de nossa própria história perece que 

esquecemos?” (BRANDÃO, 1994, p.18). 

A partir dessa pergunta, acreditamos na importância de aprendermos com os diversos povos, 

sejam indígenas, campesinos, das águas, florestas, assim como diversos movimentos sociais 

que lutam por reforma agraria, por justiça social, pela cultura popular, dentre tantos aspectos. 



136 

 

Esses povos e movimentos sociais partilham diversas experiências que contemplam processos 

de ensino e aprendizagem, sustentabilidade, respeito, irmandade, dentre tantos aspectos 

necessários para a atual conjuntura planetária. 

Nesta direção, Fernandes (2011), ao falar sobre os processos  aprendentes e ensinantes dos/as 

artesãos/ãs do Alto do Moura (Caruaru-PE)  chama a atenção para o cotidiano. Na perspectiva 

do autor, os espaços cotidianos também podem ser lugares de aprendizagens, tais como, nas 

rodas de conversa, nos ambientes de trabalho, nas feiras livres, etc. Ressalta ainda que um 

aspecto que se mostra constante e transversal é a presença das trocas de experiências, dos 

saberes acumulados, os quais iluminam os contextos vivenciados, desafiantes e 

possibilitadores, com vistas à superação das dificuldades presentes e, junto a isto, a conquista 

da liberdade, do reconhecimento de ser gente, de tornar-se cidadão/ã (FERNANDES, 2011, p. 

37). 

Fernandes (2011) também salienta que os saberes populares são construídos quando 

compreendemos algo novo que se incorpora de forma existencial e social nos sujeitos 

aprendentes, adquirindo materialidade. Com isto gera novas interatividades e compreensões, 

novas atitudes pessoais, interpessoais e sociais. Ressalta ainda que não aprendemos para, mas 

aprendemos em, que consiste em dizer que os nossos saberes têm uma tessitura coletiva, 

relacional como produção e destino sócio-existencial, político e cultural (FERNANDES, 

2011, p.40-41). 

Nesta perspectiva, Fernandes cita Brandão para destacar que aprendemos algo novo quando 

nos incorporamos ao círculo vivo da existência interativa dessa compreensão. Na 

argumentação de Brandão trazida por Fernandes, o autor acrescenta que não somos o saber 

que sabemos e nem possuímos o conhecimento que aprendemos. Somos o saber que nos 

faculta ingressar na interação dos que sabem conosco e, cada um à sua maneira. Conhecemos 

aquilo que nos abre o entrar em diálogo com os outros conhecedores ou buscadores, como 

nós, de um mesmo ou de um diverso novo saber (FERNADES, 2011, p.46). 

De tal forma, percebemos que esses saberes populares, ancestrais, indígenas, etc, trazem 

percepções nas quais há uma relação harmoniosa com a natureza e, nessa lida com a floresta, 

aprende-se a lidar com o outro(a) de maneira comunitária.  Neste contexto da educação 

popular fundamentada e vinda do lócus de enunciação dos próprios agentes culturais, dos 

sujeitos(as) mais antigos, acreditamos que a ancestralidade torna-se um conceito fundamental 



137 

 

para este processo. Brandão (1983), em um estudo sobre as relações no campo e a folia de reis 

diz que: 

Por onde andei nunca vi espaços próprios e situações formais ou escolarizadas de 

ensino, mas aqui e ali encontrei inesquecíveis momentos de um persistente trabalho 

pedagógico, mesmo quando aparentemente invisível. Mesmo quando oculto atrás da 

força da evidência de outras práticas, como o trabalho de lavradores, os rituais 

coletivos dos dias de festa de povoado, ou os momentos de lazer das tardes roceiras. 

No interior da família nuclear, nas redes tradicionais da parentela ou da vizinhança 

rural, dentro de equipes de trabalho coletivo e rotineiro, ou de trabalho popular 

especializado, deparei-me com diferentes situações onde o próprio ato do ofício é 

carregado do exercício ativo de fazer circular o conhecimento. De educar, portanto 

(BRANDÃO, 1983 p.5). 

Nesta passagem, o autor traz a questão da oralidade e da troca de saberes através de situações 

e práticas que acontecem no dia a dia. A oralidade faz parte da ancestralidade, pois o 

conhecimento ancestral se constrói e se comunica através das gerações, por meio do diálogo 

entre sujeitos. Não é porque a oralidade é uma característica do conhecimento ancestral que 

este não é escrito. Muitos saberes ancestrais estão registrados, e outros permanecem na 

oralidade. Todavia, o ponto é que uma coisa não impede a outra, já que a oralidade é um ato 

de diálogo e troca, podendo estar registrada ou não. 

 

Outro aspecto que acreditamos fazer parte da ancestralidade é o coletivo, o espírito de aldeia e 

de partilha em um determinado povo ou território. Neste sentido, Tião Rocha, que coordena 

um projeto de educação popular no Vale do Jequitinhonha, diz que a educação se realiza com 

a participação de todos(as): 

Aprendi em Moçambique que para educar uma criança é preciso toda uma aldeia. Se 

a comunidade assumir a responsabilidade por suas crianças, não vai haver mais 

criança analfabeta neste país. Isso não é uma política de governo, nem de Terceiro 

Setor, é uma questão ética. E como se mobiliza a aldeia? Juntando o que as pessoas 

têm de melhor e disponibilizando"  (Disponivel em: 

http://www.cpcd.org.br/novo/portfolio/aula-de-cafune/ ). 

Concordamos com Tião Rocha, pois a educação é um processo e não está apenas na escola e, 

sim, faz parte da escola da vida. O conceito de aldeia das tribos indígenas é interessante para 

se pensar a educação popular e a educação como um todo. Na aldeia, existe a troca, o 

comunitário, a partilha dos saberes e uma relação de diálogo entre todos(as), incluindo a 

natureza. Nesta linha de pensamento, em cada local, vão existir sujeitos(as) que são como 

museus vivos, detentores do notório saber popular. Esses sujeitos(as) são essenciais para a 

memória, identidade e ancestralidade de um povo.  Em nosso modo de ver, esses sujeitos(as) 

são os mestres e mestras da cultura popular, da oralidade e são a viga mestra das culturas 



138 

 

populares. Dessa forma, se estamos falando sobre ancestralidade e sobre os mestres e mestras 

populares, é interessante ouvi-los(as). Eles(as) falam sobre a educação, falam sobre situações, 

processos e pequenas estruturas de trocas de símbolos, por meio dos quais flui o saber e o 

ensino do saber. Falam, portanto, sobre o trabalho social de ensinar-e-aprender. De acordo 

com Mestre João
22

: 

Cada saber, ele é uma escola, cada tipo de saber é uma escola e quem dominar cada 

vez mais aquela escola, com o tempo, desenvolver habilidade em determinada escola 

vai se tornar um mestre inevitavelmente, independente de ter muitos ou poucos 

discípulos ou não ter discípulo nenhum. O mestre ensina também através do 

silêncio, ensina através de seu mero exemplo (JOÃO apud SANTOS, 2015, p.11)
 23

. 

A fala de mestre João mostra-nos que cada escola traz um fazer cultural e, nesse aspecto, 

partimos da afirmação de Maria Vera Candau (2006) de que não há educação que não esteja 

imersa nos processos culturais da realidade e contexto em que se localiza (CANDAU, 2006, 

p.13). Diante disso, assim como Brandão (1983), nos perguntamos: o que poderiam nos 

ensinar os saberes populares, seus mestres e mestras que convocamos por meio de suas vozes 

ancestrais, a que falem diante de nós? Ei-los, leitor, a seu modo nossos iguais em artes e 

ofícios, saberemos ouvi-los(as)? Guimarães Rosa, em seu clássico Grande Sertão Veredas nos 

traz importantes reflexões: 

Diadorim, os rios verdes. A lua, o luar: vejo esses vaqueiros que viajam a boiada, 

mediante o madrugar, com lua no céu, dia depois de dia. Pergunto coisas ao buriti; e 

o que ele responde é: a coragem minha. Buriti quer todo azul, e não se aparta de sua 

água-carece de espelho. Mestre não é quem sempre ensina, mas quem de repente 

aprende (ROSA, 1994, p.436). 

O aspecto trazido por Rosa, no qual mestre não é quem sempre ensina, mas quem de repente 

aprende é interessante e nos mostra que a vida é sempre um aprendizado e que existe sempre 

uma troca. Os mestres e mestras fazem parte dessa troca, ensinando e aprendendo durante o 

encontro com as pessoas e as vivências no mundo.  

                                                 

22
 Mestre João é mestre de capoeira angola (Inclusive, é meu mestre), presidente da Associação Cultural Eu Sou 

Angoleiro há mais de vinte anos. Coordena mais de vinte frentes de trabalho em favelas e regiões periféricas de 

Minas Gerais que atuam com educação, cultura e arte. É Dançarino-ator, coreógrafo  e fundador Cia primitiva de 

arte negra que trabalha dança afro e percussão. Milita na causa dos mestres populares no que diz respeito à sede 

prorpia, saúde e aposentadoria para eles. Coordenador da revista de cultura popular Eu Sou Angoleiro e 

coordenador geral de encontros culturais que envolvem diversas pessoas e segmentos da cultura popular como 

Aldeia Kilombo sec.XXI e Lapinha Museu Vivo no mês da abolição. 

23
 Essa fala de mestre João está presente em um comunicação oral que escrevemos e apresentamos no IX 

Colóquio Internacional de Educação em Aracajú - SE, estando, assim, nos anais do colóquio.  



139 

 

Brandão (1983) nos traz declarações de mestres e mestras da Folia e da Folga do interior 

paulista, mineiro e goiano, que dizem: “O mestre tem que saber dos segredos todos” 

(ALADARES apud BRANDÃO, 1983, p.3). “Ele tinha o título de mestre. Porque aqui quem 

tem o título de mestre é quem faz as coisas mais bem feitas; então tem o título de mestre. O 

irmão dele era mestre Pedro e ele era mestre” (CINIRA apud BRANDÃO, 1983, p.3).  

Na tese de Ilnete de Paiva (2007), também encontramos depoimentos de antigos mestres, 

como mestre João Grande, um dos mais antigos da capoeira angola: “Um mestre é como uma 

árvore de fruta: nasce, cresce e depois dá muitas frutas que depois vão virar árvore e também 

dá fruta, e assim vai indo” (GRANDE apud PAIVA, 2007, p.121). Mestre King, grande 

mestre da dança africana no Brasil fala sobre o relacionamento entre o mestre e o discípulo, o 

aluno e o professor: “O aluno é mesmo que um filho, você faz o aluno para seguir a vida dele, 

o mesmo tratamento que dou a um aluno, eu dou a meu filho e com isso, já tirei muita gente 

da rua através da dança” (KING apud CONRADO, 2006, p.38). 

A partir destes depoimentos, já é possível compreender quem é a figura de um mestre(a) 

popular e qual sua importância. O notório saber popular nos mostra e ensina a reconhecer que 

existem muitas escolas e nenhuma é melhor do que a outra - todos os saberes são importantes.  

Segundo Paiva (2007), detentores de um conhecimento específico, os mestres são referências 

no lugar onde vivem e, certamente, no campo onde atuam. As suas ações e relações os 

permitem ser reconhecidos, legitimados e valorizados. Argumenta ainda que são responsáveis 

pelo engendramento de práticas culturais; de um legado para gerações futuras, sendo, dessa 

maneira, merecedores de homenagem, visibilidade, estímulo, respeito, valorização e estudo 

(PAIVA, 2007, p.124).  

De fato, os mestres e mestras são referência aonde vivem e representam a memória local e sua 

ancestralidade. Dessa maneira, são merecedores, sim, de homenagens, reconhecimento, 

estímulo, etc. A ancestralidade é transmitida de geração a geração e essa prática é carregada 

de arte, cultura e significados, que caracterizam uma cultura local e sua identidade. É por isso 

que, neste tópico sobre ancestralidade, estamos abordando o notório saber dos mestres(as) 

populares.  

Mestre João acrescenta sobre a importância de todos que são detentores de saberes populares, 

e suas historias de vida, independentemente de serem considerados mestres ou não: “Cada um 

tem seu papel dentro das tradições, todos aqueles que guardam a cultura, considerado mestre 



140 

 

ou não, isso não faz que o papel dele como um guardião, no estágio que ele se encontra dentro 

da manifestação cultural seja menos importante do que o do mestre” (JOÃO apud SANTOS, 

2015, p.12).  

Concordamos com Mestre João, já que tradição e cultura se fazem e constroem com a 

participação e contribuição de vários sujeitos(as) e todos(as) têm sua importância e seu valor. 

A figura do mestre representa a pessoa mais velha, aquele que possui em sua memória e 

coração os costumes e tradições, mas não é a única detentora de saberes. No que se refere aos 

costumes e tradições, ressaltamos que, no Brasil, quando nos referimos a esses conceitos, 

muito trazemos da sabedoria africana. 

Amélia Conrado (2006), citando Livingstone, coloca que o povo Banto, por exemplo, quando 

encontra um estrangeiro não lhe pergunta: quem és? Mas, sim, o que danças? Para um 

africano o que a pessoa dança é a sua tribo, seus costumes, sua religião, os grandes ritmos 

humanos de sua comunidade. O objetivo é captar a força viva que nasce dos esforços ritmados 

(CONRADO, 2006, p. 20). 

Conrado (2006) estudou a relação da dança em contextos educacionais e resgatou a 

contribuição de sujeitos(as) de origem africana, que estão presentes nos rituais que se 

realizam  em escolas de dança, espaços de Capoeira, terreiros de Candomblé, lugares onde se 

recriam e se reelaboram rituais da herança civilizatória africana. O aspecto da dança traz uma 

contribuição importante para o que queremos trazer como ancestralidade, englobando as 

raízes, a cultura e a tradição: 

A ritualidade das cerimônias dos terreiros de Candomblé apresenta como 

característica marcante à expressividade corporal presente na gesticulação de seus 

adeptos incorporados ou não por suas entidades espirituais, os Orixás, formando 

assim, uma encenação de profunda beleza mística e tendo em suas danças a 

composição estética do axé que sustenta a etnia negra. Esse potencial não se 

restringe aos espaços dos barracões, a sua transcendência territorial manifesta-se 

através da recriação de suas danças por atores sociais, os quais estabelecem em seus 

núcleos pedagógicos uma educação movimento (CONRADO, 2006, p.20). 

Conrado tem razão em suas colocações, pois a dança, como forma de ritualidade, possui uma 

transcendência territorial e se recria e se manifesta por atores(as) culturais que vão 

multiplicando esse saber. Podemos chamar de uma educação movimento, porque traz a 

circularidade e a corporeidade para o processo pedagógico de resistência. A autora destaca 

que “um dos traços corporais que mais representam a ancestralidade dentro da cultura negra é 

a dança...” Diz também que existe um campo construído pelos procedimentos metodológicos 



141 

 

de um processo de ensino-aprendizagem, desencadeado a partir da construção de 

conhecimentos pelos recriadores, na Bahia, da dança africana: “uma aula de Dança Afro nos 

remete, por exemplo, a uma comunicação com elementos ancestrais. É um reviver ritual” 

(CONRADO, 2006, p. 21-41).   

Dentro dessa questão de um reviver ritual, Joseania Freitas (2006) chama a atenção para a 

questão das identidades. A autora aborda o tema trazendo a consciência negra e diz que o ser 

negro, para o movimento negro, constitui-se nas marcas de um processo de construção 

coletiva de identidades individuais e sociais, através de discursos e ações que revelam a 

afirmação de uma identidade étnica: “fundamentada na constante elaboração e reelaboração 

de um referencial de ancestralidade africana” (FREITAS, 2006, p.114).  

Acreditamos que esse processo de construção de identidades é educativo, pois traz a 

ancestralidade como forma de resistência de indivíduos e coletivos que lutam contra 

desigualdades e opressões de uma sociedade patriarcal e racista.  Neste sentido, a 

ancestralidade caminha para uma cultura de paz. Freitas (2006) ressalta que, nos processos de 

resistência, o movimento negro aprendeu também a criar mecanismos de denúncia e 

enfrentamento. Diz ainda que a relevância da criação de grupos do movimento negro está na 

busca e compreensão de que os sujeitos são autores de sua história (FREITAS, 2006, p.116). 

Nesta direção, Jussara Nascimento (2006), ao salientar sobre o grupo Ilê Ayiê de Salvador, 

afirma que o grupo busca o estabelecimento de um elo que una o presente com a cultura e a 

história de antepassados africanos. A autora destaca a questão da palavra própria e argumenta 

que a concepção que considera a palavra como portadora de força estende-se ao longo da 

história e da extensão do continente africano desde milênios e suscita as forças que se 

encontram estáticas nas coisas: A palavra põe em movimento, anima e é passada de geração a 

geração por uma cadeia de transmissão à qual se deve respeito. É importante a noção de 

“respeito à cadeia”, de “respeito à transmissão” (NASCIMENTO, 2006, p.139).  

Concordamos com os pensamentos apresentados e salientamos que este aspecto da oralidade, 

do respeito à transmissão, ao saber que é passado de geração para a geração traz uma cultura 

que valoriza o convívio, a memória e os mais antigos(as) de cada comunidade, valores não 

muito presentes nos dias atuais. Esse ensinamento da ancestralidade e cultura africana pode 

ser um instrumento para (re)pensarmos nossas vidas, nossa relação com o mundo e entre nós 

mesmos, assim como para os processos de ensino-aprendizado.  



142 

 

Maria  Santos (2006), ao falar sobre os saberes do povo Nagô, conclui bem a ideia que 

queremos trazer sobre ancestralidade e educação: 

A visão de mundo nagô e sua compreensão de aprendizagem, nos permite encontrar 

pontos de ancoragem com o olhar educacional pela perspectiva de 

conhecer/aprender pela via da experiência comunitária que provém de uma cultura 

não-disjuntiva. A aprendizagem do terreiro é construída, principalmente, através do 

respeito às tradições e um jeito peculiar de aprendizado e transmissão de saber que 

religa permanentemente o homem à totalidade da vida (SANTOS, 2006, p. 168).  

2.3.2 Oralidade e memória 

Na perspectiva de Antônio Montenegro (2003), o que importa na história oral não são os fatos 

acerca do passado, mas todo o caminho em que a memória popular é construída e reconstruída 

como parte da consciência contemporânea. Para ele, o trabalho da história oral, junto aos 

segmentos populares, resgata “um nível de historicidade que comumente era conhecido por 

meio da versão produzida pelos meios oficiais”. Montenegro cita um artigo de Lutz 

Niethammer para ilustrar que a história oral é um meio privilegiado de resgate da vida 

cotidiana, tendo em vista que esta se mantém firmemente na memória, apesar de poder sofrer 

alterações como resultado de experiências posteriores ou mudanças de atitude
24

 

(MONTENEGRO, 2003, p. 16-17). 

De fato, não apenas o passado é importante na história oral, mas todo o percurso, já que existe 

uma relação dinâmica de construção de significados, identidades e memórias. No que se 

refere ao resgate feito pela história oral, Montenegro têm razão em sua perspectiva: a história 

oral apresenta, deveras, outra abordagem da história produzida pelos meios oficiais, pois traz 

vozes silenciadas.  

No que se refere à problemática existente entre memória histórica e memória coletiva, 

Montenegro situa-se na premissa que há uma distinção entre memória e história. Diz que, 

afinal, o vivido que guardamos em nossas lembranças e que circunscreve ou funda o campo 

da memória se distingue da história. Todavia, ressalta o autor, se são distintos, também são 

inseparáveis, já que a história é compreendida como uma construção que, ao resgatar o 

passado, que também é um campo da memória, aponta para formas de explicação do presente 

e projeta o futuro (MONTENEGRO, 2003, p.17). 

                                                 

24
 Para mais informações sobre este tema, ver o artigo de Lutz Niethammer em: La historia oral como canal de 

comunicacion entre obreiros e historiadores. Cuadernos Flacso, Costa Rica n.19, 1987. 



143 

 

Concordamos com Montenegro que, apesar de distintos, história e memória são inseparáveis, 

pois se relacionam de maneira interdependente por abordarem indivíduos e sociedade em suas 

dinâmicas e construções no decorrer do tempo. Neste sentido, Jacques Le Goff (1990) diz 

que, fenômeno individual e psicológico, a memória liga-se também à vida social. Ela varia em 

função da presença ou da ausência da escrita (cf. oral/escrito) e é objeto da atenção do Estado 

que, para conservar os traços de qualquer acontecimento do passado, produz diversos tipos de 

documento/monumento. Assim, conclui o autor, a apreensão da memória depende do 

ambiente social e político; trata-se da aquisição de regras de retórica e também da posse de 

imagens e textos que falam do passado: “em suma, de um certo modo de apropriação do 

tempo (cf. ciclo, gerações, tempo/temporalidade)” (LE GOFF, 1990, p. 483).  

Le Goff (1990) também chama a atenção que a memória é um elemento essencial do que se 

costuma chamar identidade, individual ou coletiva, cuja busca é uma das atividades 

fundamentais dos indivíduos e das sociedades atuais. Entretanto, salienta o autor, a memória 

coletiva é não somente uma conquista, mas também um instrumento e um objeto de poder. 

São as sociedades cuja memória social é, sobretudo, oral ou estão em vias de constituir uma 

memória coletiva escrita, que melhor permitem compreender a luta pela dominação da 

recordação, da tradição e manifestação da memória. Neste sentido, destaca que cabe, com 

efeito, aos profissionais científicos da memória, antropólogos, historiadores e sociólogos, 

fazer da luta pela democratização da memória social um dos imperativos prioritários da sua 

objetividade científica: 

 

Inspirando-se em Ranger [1977], que denunciou a subordinação da antropologia 

africana tradicional às fontes "elitistas" e nomeadamente às "genealogias" 

manipuladas pelos clãs dominantes, Triulzi convidou à pesquisa da memória do 

"homem comum" africano. Desejou o recurso, na África, como na Europa, "às 

recordações familiares, às histórias locais, de clã, de famílias, de aldeias, às 

recordações pessoais..:, a todo aquele vasto complexo de conhecimentos não-

oficiais, não-institucionalizados, que ainda não se cristalizaram em tradições 

formais... que de algum modo representam a consciência coletiva de grupos inteiros 

(famílias, aldeias) ou de indivíduos (recordações e experiências pessoais), 

contrapondo-se a um conhecimento privatizado e monopolizado por grupos precisos 

em defesa de interesses constituídos" (LE GOFF, 1990, p. 477)
25

. 

O autor conclui dizendo que a memória, onde cresce a história, que por sua vez a alimenta, 

procura salvar o passado para servir o presente e o futuro. Assim, devemos trabalhar de forma 

                                                 

25
 O livro citado por Le Goff é: Ranger, T.O. 1977 Memorie personali ed esperienza popolare nell'Africa 

centro-orientale, em "Quaderni storici", XII, 35, pp. 359-402. 



144 

 

que a memória coletiva sirva para a libertação e não para a servidão dos homens. De tal modo, 

percebemos também que a perspectiva de Le Goff (1990) aborda história e memória como 

sendo indissociáveis; a história precisa da memória para realizar algo essencial em sua 

constituição que é a narrativa, o ato de narrar-a memória contém os elementos para a 

construção de uma concepção histórica. 

Hampaté Bâ (2003), ao falar sobre a memória, tradição e história oral africana, afirma que, 

nas narrativas, as pessoas eram capazes de abordar quase todos os campos do conhecimento 

da época, porque um conhecedor nunca era um especialista no sentido moderno da palavra 

mas, mais precisamente, uma espécie de generalista. O conhecimento não era 

compartimentado. O mesmo ancião - no sentido africano da palavra, que significa aquele que 

conhece - podia ter conhecimentos profundos sobre religião ou história, como também sobre 

ciências naturais ou humanas de todo tipo (BÂ, 2003, p. 174). Nesta mesma perspectiva, J. 

Vansina (2010) diz:  

Uma sociedade oral reconhece a fala não apenas como um meio de comunicação 

diária, mas também como um meio de preservação da sabedoria dos ancestrais, 

venerada no que poderíamos chamar elocuções‑ chave, isto é, a tradição oral. A 

tradição pode ser definida, de fato, como um testemunho transmitido verbalmente de 

uma geração para outra. Quase em toda parte, a palavra tem um poder misterioso, 

pois palavras criam coisas. Isso, pelo menos, é o que prevalece na maioria das 

civilizações africanas (VANSINA, 2010, P.140).   

Vansina (2010) tem razão, pois, dentro de sociedades que se fundamentam na tradição oral, 

nas quais as correntes de sucessões de gerações transmitem o conhecimento, a fala é a 

maneira da preservação e partilha dos saberes. É neste sentido que o autor ressalta que a 

oralidade é uma atitude diante da realidade e não a ausência de uma habilidade. Por isso, 

afirma que as tradições desconcertam o historiador contemporâneo, que está imerso em 

grande número de evidências escritas e acaba se vendo obrigado a desenvolver técnicas de 

leitura rápida.  Dessa maneira, argumenta Vansina (2010), as tradições requerem um retorno 

contínuo à fonte; é ingenuidade ler um texto oral uma ou duas vezes e supor que já o 

compreendemos. Ele deve ser escutado, decorado, digerido internamente, como um poema, e 

cuidadosamente examinado para que se possa apreender seus muitos significados. Conclui 

dizendo que o historiador deve, portanto, “aprender a trabalhar mais lentamente, refletir, para 

embrenhar numa representação coletiva, pois o corpus da tradição é a memória coletiva de 

uma sociedade que se explica a si mesma”. Assim, deve iniciar-se, primeiramente, nos modos 

de pensar da sociedade oral, antes de interpretar suas tradições (VANSINA, 2010, p.141). 



145 

 

Paul Zunthor (1997) traz uma perspectiva que se aproxima ao que Bâ e Vansina destacam, 

que é a importância da oralidade. Para Zunthor, ninguém sonharia em negar a importância do 

papel que desempenham na história da humanidade as tradições orais. Civilizações e muitas 

culturas ainda hoje se mantêm graças a elas. Ressalta ainda que é  mais difícil pensa-las em 

termos não históricos, e especialmente nos convencer de que nossa própria cultura delas se 

impregna, não podendo subsistir sem elas.  

Assim, o autor considera estranho que, entre todas as nossas disciplinas instituídas, não haja 

ainda o que ele chama de uma “ciência da voz”. Todavia, diz esperar que ela se forme em 

breve, pois traria para o estudo da poesia oral uma base teórica que lhe falta. Abarcaria, para 

além de uma física e de uma fisiologia, uma linguística, uma antropologia e uma história: 

O som-elemento, o mais sutil e mais maleável do concreto não constituiu e não 

constitui, no futuro da humanidade como do indivíduo, o lugar de encontro inicial 

entre o universo e o inteligível? Ora, a voz é querer dizer  e vontade de existência, 

lugar de uma ausência que, nela, se transforma em presença; ela modula os influxos 

cósmicos que nos atravessam e capta seus sinais: ressonância infinita que faz cantar 

toda matéria (ZUNTHOR,  1997, p.11). 

Zunthor, além de falar da importância da oralidade, trazendo os efeitos da presença, do 

ambiente e do corpo em ação,  destaca o preço que a Europa pagou por ter esquecido a 

oralidade. 

Ele diz que, com efeito, na maioria das sociedades (atingindo o estágio de evolução em que se 

constitui um Estado), constata-se a existência de uma bipolaridade que engendra tensões entre 

cultura hegemônica e culturas subalternas. Estas últimas exercem uma forte função histórica: 

a de um sonho de desalienação, de reconciliação do homem com o homem e com o mundo; 

elas dão sentido e valor à vida cotidiana.  Afirma ainda que essas tensões, cujas marcas se 

encontram  na história ocidental desde a antiguidade, ganharam tanta acuidade a partir do séc. 

XVIII que ocorreu, no plano dos conhecimentos, das mentalidades, do gosto, da arte de viver 

e das retóricas, um total divórcio entre a classe dirigente e as demais. Para isso, cita Burke 

objetivando demonstrar o naufrágio das culturas europeias entre os séc. XVI e XIX, com essa 

perda de rumo (ZUNTHOR, 1997, p. 23). 

 Percebemos que Zunthor (1997) procura avançar, no sentido de transformar limites 

cristalizados, colocando por terra muitos preconceitos que sempre estiveram presentes na 

historiografia da literatura ocidental e ampliando, assim, a noção de texto literário. 



146 

 

Por sua vez, Bâ (2003) afirma que, como ensina a tradição africana, o ser humano não se 

separa da palavra. Neste sentido, Montenegro (1992) destaca que o resgate da memória 

coletiva e individual se projeta como uma possibilidade de trazer para o plano do historiador o 

registro da própria reação vivida dos acontecimentos e fatos históricos. Destaca que essas 

memórias, ao reelaborarem o real, adquirem uma dimensão centrada em uma construção 

imaginária e nos efeitos que essa representação provoca social e individualmente. Montenegro 

afirma que o tempo da memória se distingue da temporalidade histórica, já que sua construção 

está associada ao vivido, como dimensão de uma elaboração da subjetividade coletiva e 

individual, associada a toda uma dimensão do inconsciente (MONTENEGRO, 1992, p. 20).  

A memória se constrói pela narrativa, tanto individual quanto coletiva, sendo associada ao 

vivido e dentro de uma subjetividade; a memória é, de tal modo, associada à tradição oral. 

Para Vansina (2010), a tradição oral foi definida como um testemunho transmitido oralmente 

de uma geração a outra. Diz que suas características particulares são o verbalismo e sua 

maneira de transmissão difere das fontes escritas. Como existe uma complexidade, não é fácil 

encontrar uma definição para tradição oral que abarque todos os seus aspectos. Um 

documento escrito é um objeto: um manuscrito. Mas um documento oral pode ser definido de 

diversas maneiras, pois um indivíduo pode interromper seu testemunho, corrigir-se, 

recomeçar, etc.  

Vansina (2010) alude que uma tradição é uma mensagem transmitida de uma geração para a 

seguinte. Todavia, alerta que nem toda informação verbal é uma tradição. Assim, distingue o 

testemunho ocular do boato. O testemunho ocular é considerado de grande valor, por se tratar 

da presença em determinado acontecimento, de modo que os riscos de distorção do conteúdo 

são mínimos. Aliás, acrescenta que toda tradição oral legítima deveria, na realidade, fundar‑

se no relato de um testemunho ocular. O boato deve ser excluído, pois, embora certamente 

transmita uma mensagem, é resultado, por definição, do ouvir dizer. Ele se torna distorcido e 

só pode ter valor como expressão da reação popular diante de um determinado acontecimento, 

podendo, no entanto, também dar origem a uma tradição, quando é repetido por gerações 

posteriores. Conclui dizendo que resta, por fim, a tradição propriamente dita, que transmite 

evidências para as gerações futuras. 

O autor tem razão, pois o testemunho ocular narra a história sem especulações, acrescentando 

apenas a sua subjetividade. Já o boato pode deturpar, pois não está em contato direto com o 



147 

 

fato, com a testemunha ocular e, talvez, nem com os que ouviram diretamente. Um boato 

pode ser transmitido por pessoas que ouviram, dos que ouviram, dos que disseram que 

ouviram... Assim, a tradição propriamente dita e o testemunho ocular constroem a memória, 

com seus museus vivos, os anciãos e anciãs. 

Neste sentido, da memória da tradição e das pessoas que dela fazem parte, em especial as que 

representam os museus vivos, Brandão (1994) acrescenta que a memória também está 

presente na natureza e nos rituais. O autor cita o imaginário indígena, dizendo que este 

recupera para o sentimento e para o conhecimento humanos a memória universal do tempo. A 

consciência traduzida em miríades de fábulas, de danças, de desenhos inscritos na pele das 

pessoas, de “gestos vividos como ritos e ritos vividos como gestos”, carregados de símbolo e 

sentimento. Acrescenta que não há lugar para a existência de um princípio cartesiano de 

irreconciliação entre o espírito e a matéria, pois tudo o que existe é vivo, ativo, capaz de 

partilha, recíproco e, portanto, relacional: “a verdade da vida é a atualidade da troca”. Conclui 

dizendo que, para o índio, o mundo natural em que se move é uma dimensão subjetiva de 

sentido e não apenas uma existência objetiva de matéria e energia em suas infinitas 

expressões (BRANDAO, 1994, p.24).   

Nesta perspectiva, Brandão (1994) chama a atenção que, sendo intemporal, a terra não pode 

ser reduzida a mercadoria e ser comercializada, porque ela não é somente um lugar, ou um 

feixe de lugares: “rios, matas, montes, praias, pinheirais e o ar e o firmamento. Ela é também 

um tempo. A terra inscreve o tempo e é a sua memória”. Argumenta ainda que nessa 

memória, não estão presentes apenas os sinais do trabalho produtivo dos homens, mas 

também estão inscritos os sinais da troca e reciprocidade (BRANDÃO, 1994, p. 24-30). 

Brandão (1994) traz um conceito importante de memória para este estudo, pois, como o autor, 

acreditamos que a memória está presente nas danças, canções, modos de vida, celebrações, 

assim como na natureza, nas montanhas, rios, árvores, pois representam a relação do homem e 

da mulher com o meio natural. Essa relação guarda ensinamentos, dinâmicas, trocas, impactos 

(em sociedades ecológicas, impactos positivos, em sociedades capitalistas, negativos) e 

transformações que ocorrem durante os anos e ficam registradas. Esses são os saberes de 

tradições orais que vão se transmitindo com o passar de gerações. 

O que Brandão (1994) aborda, em nosso modo de ver, se aproxima ao que, Zunthor (1997) 

destaca das tradições africanas ou asiáticas que consideram mais a forma da voz, atribuindo a 



148 

 

seu timbre, à sua altura, seu fluxo, débito, o mesmo poder transformador e curativo: “O rei 

africano fala pouco e nunca eleva o tom de voz: o Griot explicita, se preciso em voz alta, as 

palavras que dirige a seu povo. O correr da voz se identifica, segundo um sábio banto, com o 

da água, do sangue ou então, ele se associa ao ritmo do riso, um outro poder (Zunthor, 1997, 

p. 16). 

Zunthor (1997), assim como Brandão (1994), também destaca a presença do corpo e da dança 

na oralidade. Para Zunthor, a oralidade não se reduz à ação da voz, sendo uma expansão do 

corpo, sem o esgotá-lo. Afirma que a oralidade implica tudo o que, em nós, se endereça ao 

outro: seja um gesto mudo, um olhar, etc. Dessa forma, os movimentos do corpo são assim 

integrados a uma poética, na qual há a permanência da associação entre o gesto e o enunciado 

que se projeta na performance, (ZUNTHOR, 1997, p.204). 

Neste sentido, o autor fala sobre a poesia oral, na qual cabe ao corpo modalizar o discurso, 

explicitar seu intento. De tal modo, o gesto gera no espaço a forma externa do poema. Ele 

funda sua unidade temporal, escandindo-a de suas recorrências. Cita o monólogo do Griot, de 

intervalo em intervalo deve surgir a dança para que a narrativa progrida.  Assim, afirma que a 

dança, prazer puro, pulsão corporal sem outro pretexto que ela própria é, também,  

consciência. Seja dança de um só  ou a coletiva, todos os tipos de dança aumentam a 

percepção calorosa de uma unanimidade possível. Um contrato se renova, assinado pelo 

corpo, selado pela efígie de sua forma, liberada por um instante. Conclui dizendo que “a 

dança expande, em sua plenitude, qualidades comuns a todos os gestos humanos” 

(ZUNTHOR, 1997, p. 204-211). 

De fato, a dança, os rituais, os gestos, toques, movimentos de cura, sorrisos, falam, dialogam 

e fazem parte da oralidade. Acreditamos que há diversas maneiras de se comunicar e de fazer 

com que a oralidade se manifesta. Por isso, existe a expressão da voz do coração, da escuta 

empática, na qual o diálogo se dá de coração para coração. Assim todos esses fatores 

demonstram que uma sociedade oral reconhece a fala não apenas como um meio de 

comunicação diária, mas também como um meio de preservação da sabedoria dos ancestrais, 

expandida em gestos e movimentos. 

Nesta perspectiva, Zunthor traz interessantes exemplos: 

No Ozidi nigeriano, a fala épica propriamente dita, por uns momentos, retorna ao 

silencio e deixa apenas à dança a figuração estilizada de ações coletivas, combates, 



149 

 

navegação, evocação de espíritos; o recitante da epopeia Mwindo se interrompe para 

dançar as canções que ele insere em sua narrativa. Esse é o fundo antropológico das 

“canções dançadas” ou ‘canções de dança” de todas as culturas conhecidas, 

fenômeno sem dúvida primeiro de toda poesia. A origem ritual de muitas dessas 

canções é ainda perceptível na África, como o era recentemente no houla do Havaí, 

onde poesia, música e coreografia constituem uma liturgia sob os auspícios da deusa 

Laka; como o era nos campos europeus, até dois ou três séculos, em torno das 

“árvores de maio” ou dos fogos de S. João. (...) 

A “dança dos cesteiros” dos índios Pina do Arizona, à qual eu assisti, celebra a 

primavera e evoca a fecundidade da terra nos movimentos de um coro mudo de 

mulheres, enquanto cantores imóveis comentam esse mistério (...) 

Entre os índios Chiripa, o instrutor da dança era designado pelo significativo nome 

de “mestre do canto”, o que, simbolicamente, era entendido como o portador da 

mensagem sagrada. (ZUNTHOR, 1997, p.212-214). 

O autor conclui dizendo que o gesto recria, de maneira reivindicatória, um espaço-tempo 

sagrado. A voz, personalizada, ressacraliza o itinerário da existência.  

 É nesta direção que Hampaté Bâ, ao falar da tradição viva, cita Tierno Bokar, que diz: 

A escrita é uma coisa, e o saber, outra. A escrita é a fotografia do saber, mas não o 

saber em si. O saber é uma luz que existe no homem. A herança de tudo aquilo que 

nossos ancestrais vieram a conhecer e que se encontra latente em tudo o que nos 

transmitiram, assim como o baobá já existe em potencial em sua semente (BOKAR 

apud BÂ, 2010, p. 167).
26

 

 

Dentro do que Bokar (2010) reflete, perece-nos que  Zunthor (1997)  traz uma ideia 

semelhante ao citar a perspectiva Mc Luhaniana que diz que da oralidade à escrita se opõem 

globalmente dois tipos de civilização. Assim, Zunthor salienta que em um universo de 

oralidade, o ser humano é diretamente ligado aos ciclos naturais e interioriza, sem conceituar, 

sua experiência da história. Então, concebe o tempo segundo esquemas circulares, e o espaço, 

a despeito do seu enraizamento, como dimensão de um nomadismo; as normas coletivas 

regem imperiosamente os seus comportamentos. Em compensação, acrescenta ainda, o uso da 

escrita gera uma disjunção entre o pensamento e a ação, um nominalismo natural ligada ao 

enfraquecimento da linguagem como tal e, dessa forma, há a predominância de uma 

concepção linear do tempo e cumulativa do espaço, assim como do individualismo,  

racionalismo,  burocracia, etc 

                                                 

26
 Tierno Bokar Salif, falecido em 1940, passou toda a sua vida em Bandiagara (Mali). Grande Mestre da ordem 

muçulmana de Tijaniyya, foi igualmente tradicionalista em assuntos africanos. Para mais informações, ver em:  

BÂ, A. H. & CARDAIRE, M. 1957. Tierno Bokar, le sage de Bandiagara. Paris, Présence Africaine (8). 



150 

 

Todavia, destaca o autor que, certamente, algumas desses trações que opõem oralidade e 

escrita são incompatíveis e até mesmo contrários como, por exemplo, o recurso à visão em um 

caso, e ao ouvido, em outro.  Contudo, em sua maioria são somente trações de grau, a 

diferença consistindo, de modo muito variável, em uma variação de mais ou menos - como no 

que concerne aos limites espaço-temporais da mensagem. Acrescenta que por mais atenuadas 

que estejam na prática, estas oposições permanecem ainda assim com caráter mais 

categorizante do que histórico: “em cada época, coexistem e colaboram homens da oralidade 

e homens da escrita”. Conclui afirmando que dizem que certas sociedades ignoram qualquer 

forma de escrita e perguntando o que o que é a escrita: “Megalitos, marcas de propriedade, 

máscaras africanas, tatuagens e tudo o que amealharia um inventário de símbolos e de 

emblemas sociais: isto se encaixa nesta definição? (ZUNTHOR, 1997, p. 37-38) 

Concordamos com Zunthor, Bâ e Bokar, pois o conhecimento é algo que vem de dentro e faz 

parte da escola da vida que, por meio das diversas fontes que bebemos durante o caminhar, 

aprendemos pelas vivências e experiências, fazendo com que o saber intrínseco de cada um 

flua. Esse saber é a memória e herança dos ancestrais que já está dentro de cada um, citando a 

analogia de Bokar, assim como a árvore Baobá já está, em potencial, dentro da semente. Neste 

sentido, é um processo de relembrar o saber que já mora no coração de cada ser. Este saber se 

manifesta, não somente pela voz, mas pelas ações, gestos, performances, danças, etc.  

Neste sentido, Zunthor destaca que jogo e ritmo vocálico são anteriores à instauração de um 

espaço e de um tempo mensuráveis e que são sentidos na medida em que a palavra designa 

direção e processo. Assim, diz que a voz se encontra simbolicamente colocada no indivíduo 

desde o nascimento, significando abertura e saída. Mais tarde, afirma o autor, entrando em sua 

conjunção histórica, a criança assimilará a percepção auditiva ao calor e à liberdade 

anunciados pela voz materna ou à austeridade protetora da lei, significada pela voz do pai. 

Esta seria uma experiencia equívoca, pois à imagem em que pesa a presença do significado 

materno se opõe o iconoclasma da ordem e da razão. E isso é percebido mais de longe ainda, 

já que no útero a criança já se banhava, ao que o autor chama, de palavra viva, percebendo as 

vozes; melhor os graves do que os agudos: vantagem acústica a favor do pai. Todavia, destaca 

Zunthor: 

mas a voz materna se ouvia no íntimo contato dos corpos, calor comum, sensações 

musculares apaziguadoras. Assim se esboçavam os ritmos da palavra futura, numa 

comunicação feita de afetividade modulada, de uma música uterina que, reproduzida 

artificialmente ao lado de um recém nascido, provoca imediatamente o sono e, ao 



151 

 

lado de uma criança autista (na terapêutica de A. Tomatis), deflagra uma regressão 

salvadora. (ZUNTHOR, 1997, p.17)  . 

Concordamos com Zunthor pois acreditamos que a relação entre mãe, pai e filho surgem 

mesmo antes da concepção. Durante a gestação, há uma comunicação intensa 

primordialmente entre mãe e neném, que se sentem através da energia, do coração, do cordão 

umbilical, dos movimentos, sentimentos e respirações. É o ar da vida, gerando amor entre 

mãe e filho(a). É a troca de amor por meio da alimentação e do carinho do toque na barriga. 

Por isso se recomentada uma alimentação saudável para as gestantes, pois o bebê sente tudo e 

uma alimentação pesada e picante, por exemplo, gera desconforto para a novo ser. 

Assim, e fazendo uma conexão com Bâ (2010), é por isso que, dentro desses saberes que 

fazem parte da oralidade, o autor destaca que, ao se falar sobre a África, em relação à sua 

tradição e história, referimo-nos à tradição oral. Nenhuma tentativa de penetrar a história e o 

espírito dos povos africanos terá validade, a menos que se apoie nessa herança de 

conhecimentos de toda espécie, que é pacientemente transmitida de boca a ouvido, de mestre 

a discípulo, ao longo dos séculos. Tal herança ainda não se perdeu e reside na memória da 

última geração de grandes depositários, que é a memória viva da África. 

Essa memória viva, concebida pela ancestralidade e pelos anciãos e anciãs, os museus vivos 

que possuem em seus corações a oralidade, o conhecimento da vida, da natureza e da partilha, 

representa a identidade e história de um povo. As culturas, nas quais a tradição oral se 

apresenta fortemente, possuem significativa troca no que se refere ao ato de ouvir e falar, de 

fazer circular o conhecimento que faz parte da memória popular, da tradição. É nessa 

perspectiva que Montenegro (2003), ao citar Erick Hobsbawn , aponta para o registro oral da 

história feita pelo povo, que possibilita descobrir se existe ou não correspondência entre o que 

a história oficial estabelece que deve ser lembrado e o que de fato ficou gravado.  

Sobre a tradição oral, Bâ afirma que:  

A tradição oral é a grande escola da vida, e dela recupera e relaciona todos os 

aspectos. Pode parecer caótica àqueles que não lhe descortinam o segredo e 

desconcertar a mentalidade cartesiana acostumada a separar tudo em categorias bem 

definidas. Dentro da tradição oral, na verdade, o espiritual e o material não estão 

dissociados. Ao passar do esotérico para o exotérico, a tradição oral consegue 

colocar-se ao alcance dos homens, falar-lhes de acordo com o entendimento 

humano, revelar - se de acordo com aptidões humanas. Ela é ao mesmo tempo 

religião, conhecimento, ciência natural, iniciação à arte, história, divertimento e 

recreação, uma vez que todo pormenor sempre nos permite remontar à Unidade 

primordial (BÂ, 2010, p.169). 



152 

 

As culturas ancestrais africanas, indígenas, orientais, etc., mostram-nos o poder da fala e da 

escuta, sua sacralidade e a circularidade da empatia na transmissão do conhecimento. 

Referem-se à alteridade, ao encontro com o outro e com o meio ambiente dentro de um 

processo de troca. É o movimento da vida, do diálogo, do ritmo que se faz em perguntas e 

respostas onde o saber flui. Bâ ressalta o notório saber dos mestres e mestras populares: 

Os grandes depositários da herança oral são os chamados “tradicionalistas”. 

Memória viva da África, eles são suas melhores testemunhas. Quem são esses 

mestres? Em bambara, chamam‑nos de Doma ou Soma, os “Conhecedores”, ou 

Donikeba, “fazedores de conhecimento”; em fulani, segundo a região, de Silatigui, 

Gando ou Tchiorinke, palavras que possuem o mesmo sentido de “Conhecedor”. 

Podem ser Mestres iniciados (e iniciadores) de um ramo tradicional específico 

(iniciações do ferreiro, do tecelão, do caçador, do pescador, etc.) ou possuir o 

conhecimento total da tradição em todos os seus aspectos. Assim, existem Domas 

que conhecem a ciência dos ferreiros, dos pastores, dos tecelões, assim como das 

grandes escolas de iniciação da savana-por exemplo, no Mali, o Komo, o Kore, o 

Nama, o Do, o Diarrawara, o Nya, o Nyaworole, etc. (BÂ, 2010, p.175). 

Bâ chama a atenção para a importância do notório saber desses mestres(as), que fazem com 

que a tradição seja viva. Um mesmo mestre ou mestra conhecerá, não apenas a ciência das 

plantas e suas propriedades, mas também a ciência da terra em suas propriedades agrícolas e 

medicinais, assim como a ciência das águas, a astronomia, cosmogonia, psicologia, etc. 

Assim, argumenta o autor, é uma ciência da vida cujos conhecimentos sempre podem 

favorecer uma utilização prática. E, quando se fala de ciências iniciatórias, termos que podem 

confundir o leitor racionalista, trata-se sempre, para a África tradicional, de uma ciência 

prática que consiste em saber como entrar em relação apropriada com as forças que sustentam 

o mundo visível e que podem ser colocadas a serviço da vida. 

Nesta perspectiva e trazendo essa ciência da vida na concepção indígena, Brandão (1994) 

destaca que sobre o nascimento e também sobre a terra, que não é somente um lugar, mas um 

tempo realizado de símbolos e de memórias. Assim como as nossas lembranças existem em 

livros, filmes e fotografias, imagens e templos, as dos índios existem na terra e com a terra. O 

autor diz que fica mais fácil, agora, compreender como o sentimento de história para os povos 

indígenas não é somente a história social dos atos e processos humanos sobre ou contra o 

mundo natural (entendido como um cenário, um território de valor político, etc.), mas, antes, 

uma história dos homens com a natureza. Melhor ainda, acrescenta: uma história social 

passada entre os seres humanos e outros seres da natureza. Uma história mítica de trocas, 

onde a própria ideia de conquista é estrangeira. Livres do relógio e de outro calendário que 

não seja o fluxo natural do passar do tempo, os próprios acontecimentos sociais são 



153 

 

lembrados pelas inscrições da natureza neles. Essa é a relação homem/mulher com a natureza, 

registrada em uma grande festa na primeira lua cheia do tempo das águas; um matrimônio no 

dia da primavera nevada, etc. (BRANDÃO, 1994, p.26). 

Concordamos com Bâ e Brandão pois, de fato, a tradição oral é a grande  escola da vida e ela 

recupera e relaciona todos os aspectos existentes. Por isso, não há dissociação entre o 

espiritual e o material, o homem e a natureza. É neste sentido que a memória viva circula por 

meio das vozes sábias dos mestres e mestras, na ciência da vida, cujos conhecimentos sempre 

podem favorecer uma utilização prática. De fato, esses saberes geram uma ciência prática que 

consiste em saber como entrar em relação apropriada com as forças da natureza e com as 

forças da vida, pois nos levam a uma experiência externa e interna, já que é possível perceber 

o mundo dentro de nós. Por isso a memória indígena é relacionada  à memória da terra, onde 

os índios existem na terra e com a terra - uma história dos homens com a natureza em um 

relacionamento de trocas e reciprocidades.  

A reciprocidade e memória viva são expressas na carta dos índios Aborígenes analisada por 

Brandão (1994). Acreditamos que a citação abaixo (analise de Brandão da carta) conclui a 

ideia da memória e da tradição viva que queremos apresentar no estudo: 

A palavra região, aquilo que existe como um lugar vivenciado por um grupo 

humano e aquilo com que ele se identifica manifestando “isto” como língua, dança, 

canto, mito, crença, código de trocas entre as pessoas e com a natureza, modo de 

vida, uma cultura peculiar, enfim, precisa também ser compreendida interiormente, 

como o próprio documento sugere claramente, a partir de sua primeira frase: “a terra 

é uma paisagem espiritual cheia de vida”. Há nela uma história e a troca dos homens 

com cada um de seus elementos são a atualização da memória desta história. Há 

personagens: os ancestrais criadores. Há fatos: as suas aventuras “que criam os seres 

humanos e os contornos naturais da terra” (BRANDÃO, 1994, p.30). 

 

 

 

 

 

 

 

 



154 

 

 

 

3 QUESTÕES EPISTEMOLÓGICAS E METODOLÓGICAS  

Este capítulo tem como objetivo apresentar a metodologia que norteou essa dissertação 

detalhando os passos e caminhos que foram seguidos. Apresenta também reflexões sobre a 

pesquisa e seus contextos. Para isso, são discutidos nesse capítulo os seguintes tópicos: 

Reflexões sobre a pesquisa; A pesquisa e os contextos socioculturais; A pesquisa qualitativa; 

A finalidade da pesquisa; O método da pesquisa; A delimitação e local da pesquisa; As fontes 

de informação; As técnicas de coleta; O registro do campo e, por fim, a auto-reflexividade, 

trazendo a experiência do campo na formação do pesquisador(a).  

3.1 Reflexões sobre a pesquisa 

O conceito de pesquisa está sempre sendo revisitado, inclusive pelos pesquisadores(as) mais 

experientes. Assim, é relevante perceber a pesquisa, não como algo individual ou propriedade 

de alguém, mas como uma produção coletiva. Ao invés do meu, o nosso, ao invés da minha 

pesquisa, a nossa pesquisa: os orientadores(as), o pesquisador(a), a realidade, a comunidade e 

os autores(as). Destarte, a pesquisa é coletiva em sua essência.  

No que se refere à realidade, Regina Garcia (2011) foca sua análise na América Latina 

dizendo que é a região mais desigual do planeta. Embora em outras regiões, como na África, a 

pobreza seja mais profunda, é na América Latina que a desigualdade social se manifesta com 

expressiva radicalidade. Tal desigualdade se apresenta, entre outros indicadores, pelo abismo 

que separa ricos de pobres, crescente nas duas ultimas décadas marcadas pelo neoliberalismo. 

Hoje, sublinha a autora, “existem mais de 220 milhões de pobres e a exclusão e 

vulnerabilidade social aumentam de forma diretamente proporcional à acumulação de riqueza 

por parte das classes dominantes”. O século XXI já começou, todavia, na América Latina, as 

promessas de igualdade e bem comum, trazidas pelo sonho moderno, estão distantes da 

maioria da população:  

Mais da metade das crianças e jovens latino-americanas são, ainda hoje, pobres. E 

ser uma criança pobre, na América Latina, não significa apenas impossibilidade de 

acesso À internet. Significa não consumir o mínimo de calorias diárias que 

recomenda a organização mundial de saúde; estar fora da escola ou numa escola 

pobre, sofrer no mercado de trabalho ou padecer uma relação escravocrata; correr 



155 

 

risco de morrer de cólera, ou de febre amarela, ou de tuberculose, ou de fome 

(GARCIA, 2011, p.12). 

Em se tratando de pesquisa em educação, Garcia (2011) pergunta se nossas pesquisas têm 

ajudado a oferecer respostas para o impasse e desafios que vive a escola brasileira em todos 

os níveis. Questiona se os textos que estão sendo escritos têm sido compreendidos e, 

primordialmente, contribuído para professores(as) criarem alternativas pedagógicas.  

Concordamos com o questionamento de Garcia (2011), pois percebemos que, em diversas 

situações, a universidade ainda precisa romper seus muros e dialogar, de modo intenso e 

horizontal, com outros saberes e realidades. Acreditamos que a quebra de hierarquias são 

essenciais no processo. A dicotomia atual, no caso da escola e da pesquisa, refere-se a um 

problema presente nas políticas educacionais. Logo, a pesquisa deve gerar um retorno social e 

desenvolver um diálogo entre academia, sociedade e escola;  formar e formar-se devem estar 

plenamente imbricados. 

Nesta perspectiva, Bernardet Gatti (2006) afirma que não há um modelo de pesquisa único e 

que o conhecimento está sempre em movimento. Assim, pesquisar relaciona-se ao contexto 

histórico. Todavia, a ação de retorno não necessariamente significa permanecer no passado; 

relaciona-se ao interdiscurso, no qual o que acontece hoje tem raízes atrás.  

Nesta direção, Garcia (2011) reflete sobre a importância da busca por uma melhor 

compreensão de nosso compromisso intelectual e político com os povos da América Latina. A 

autora diz que encontros entre pesquisadores(as), como colóquios, dentre outros eventos que 

permitam a discussão de problemas comuns, são fundamentais para se produzir pesquisas 

engajadas com a realidade social. Tais momentos são uma oportunidade para pensar a prática 

de pesquisa e avançar na formulação de ideias e alternativas que contribuam para uma escola 

e uma sociedade nas quais o direito à educação seja mais que uma formal promessa. 

Argumenta ainda que é preciso demonstrar, por meio de experiências localizadas, que outra 

escola é possível (GARCIA, 2011, p. 15). 

 Parece-nos que Allene Lage (2013) corrobora com este pensamento quando fala sobre a 

construção partilhada na pesquisa de campo. Segundo Lage, uma pesquisa de campo deve ser 

conduzida e construída em nível de dialogicidade com os sujeitos(as) envolvidos, “de modo a 

transformar o olhar unilateral do(a) investigador(a) num olhar democrático” (LAGE, 2013, 

p.56). Essa autora destaca ainda a importância do saber chegar a um local, se despindo de 



156 

 

qualquer arrogância científica. Outro aspecto é o saber sair e, neste sentido, discutir com os 

sujeitos(as) do campo as primeiras conclusões do trabalho torna-se essencial  (LAGE, 2013, 

p.62). 

Neste sentido, percebemos que Garcia converge com essa perspectiva, pois traz um relato 

pessoal, na época em que era professora de uma escola pública, que converge com ideia de 

Lage (2013). A autora aborda algumas situações constrangedoras que passou. Diz que, nas 

pesquisas feitas por pesquisadores da universidade, o que mais a revoltava era o fato de 

jamais ter recebido uma visita para apresentar o que havia sido compreendido nas salas de 

aula, assim como o que fora feito com o que havia sido colhido na pesquisa: “sentíamo-nos 

usadas, nada recebendo em troca de nossa receptividade ainda que constrangida. Ninguém nos 

perguntava o que pensávamos das visitas” (GARCIA, 2011, p.20). 

Assim, acreditamos que as contribuições de Lage  (2013) e Garcia (2011) são importantes 

para a reflexão sobre a pesquisa. A chegada e a saída de maneira ética, partilhada, com 

diálogo empático, são essenciais na pesquisa e para vida. Esses ensinamentos estão presentes 

nos saberes populares e ancestrais que nos ensinam a vida comunitária que rompe barreiras 

que nos transformam em ilhas individuais, conduzindo-nos a uma vida em (comum)unidade.  

A respeito da produção e ampliação das pesquisas Menga Ludke (2009) diz que as pesquisas 

realizadas por discentes da educação básica "não contam com critérios próprios para seu 

julgamento, que possam evidenciar o seu valor" (LUDKE, 2009, p.11). Argumenta que, tal 

problemática desestimula o profissional no que concerne a realização da pesquisa, o que 

dificulta a atuação do docente enquanto sujeito(a) ativo, crítico, autônomo, emancipado e 

consciente do seu papel sociocultural. Com o objetivo de aprofundar o debate,  Lüdke traz  

um estudo realizado com professores e professoras de escolas de nível médio na rede pública 

do Rio de Janeiro. A partir de entrevistas com setenta professores, o estudo mostrou que "a 

preocupação com pesquisa existe entre os professores" (LÜDKE, 2009, p.14). Outro aspecto 

identificado consiste na constatação de múltiplas acepções de pesquisa por parte dos 

professores (as). Além disso, para esses profissionais, o modelo acadêmico de pesquisa não se 

mostra adequado às necessidades da escola. Foi salientada a necessidade dos acadêmicos irem 

até a escola para perceberem o que é preciso investigar.  

Entretanto, os professores indicam a pesquisa acadêmica como sendo positiva, quase ideal, 

mas a rejeitam quando se considera a investigação da realidade de sua escola. Fica, portanto, 



157 

 

estabelecido uma ambivalência quanto à concepção de pesquisa dos professores. Segundo 

Lüdke (2009), tal ambivalência pode ter sido construída na formação inicial, pois o modelo 

acadêmico de pesquisa é apresentado como ideal e desconectado da prática docente, enquanto 

outros modelos são ignorados. Contrapondo-se a lógica supracitada, o "movimento da 

pesquisa do professor" vem aumentando as possibilidades para realização de uma variedade 

de tipos de pesquisa em escolas.  A autora também discute a precária formação para a 

pesquisa, evidenciando a ausência de disciplinas de Metodologia. Quando a universidade 

discute o tema, muitas vezes aborda a escola e o professor como meros objetos de estudo, não 

valorizando o potencial de trabalho cooperativo.  

Nesta direção, Lage (2013) afirma que a pesquisa é um caminho para o processo de 

construção do conhecimento sobre o mundo, assim como para o autoconhecimento. Segundo 

a autora, a pesquisa assegura não a reprodução do conhecimento, mas sua “(re)elaboração” 

(LAGE, 2013, p. 63) 

Concordamos com as autoras, pois percebemos que a pesquisa contribui para a formação do 

sujeito criativo e deve ser socializada e produzida em diversos locais, abrindo as portas da 

universidade para outros universos.  

3.2 A pesquisa e os contextos socioculturais 

Para Antônio Moreira (2001), educação multicultural refere-se à resposta aos desafios 

existentes no caminho de luta por um mundo melhor.  Salienta que o processo de globalização 

excludente resultado, não de uma fatalidade econômica, contudo, de uma política consciente e 

proposital, apresenta consequências imediatamente visíveis: aumento das desigualdades 

econômicas entre países, assim como no interior de cada um deles; aumento do desemprego, 

desaparecimento de saberes locais e aniquilamento de instancias coletivas capazes de fazer 

frente aos efeitos da globalização hegemônica. Por outro lado, afirma o autor, muitos 

movimentos lutam pela globalização contra-hegemônica e apresentam uma resposta à 

desigualdade atual. Um exemplo é a abordagem multicultural: 

Pode-se promover a educação multicultural para desenvolver sensibilidade para a 

pluralidade de valores e universos culturais, decorrente do maior intercambio 

cultural no interior de cada sociedade e entre diferentes sociedades. Pode-se também 

emprega-la para resgatar valores culturais ameaçados, visando-se garantir a 

pluralidade cultural. Pode-se ainda, buscar reduzir preconceitos e as discriminações. 

(MOREIRA, 2001, p.65) 



158 

 

Todavia, acrescenta o autor, a educação multicultural pode ser usada com outro enfoque, 

como para celebrar manifestações culturais dominantes, garantir a homogeneidade e tentar 

apagar as diferenças. Assim, para que a educação multicultural cumpra seu propósito, é 

essencial que ela esteja unida com o contexto de luta dos grupos culturalmente dominados que 

buscam modificar, por meio de suas ações, a lógica pela qual a sociedade produz sentido e 

significados de si mesma. Outro ponto salientado é que não há educação multicultural sem 

uma produção acadêmica expressiva, que sustente os projetos desenvolvidos nos sistemas de 

ensino. Daí a importância de se entenderem os rumos dessa produção em nosso país. 

(MOREIRA, 2001) 

Garcia (2011) diz que, quando ela ampliou a visão de educação, englobando os movimentos 

sociais, diversificou o público com a qual se dirigia, seja como pesquisadora ou como 

escritora (IBIDEM, p. 16).  

Nessa perspectiva de luta contra-hegemônica,  Lage (2013) aborda sobre o significativo 

aprendizado das pesquisas que, mais especificamente, levam o estudante ao encontro da 

realidade e suas contradições. Salienta que as lutas e os movimentos sociais surgem como um 

local de aprendizagem acadêmico/político diferenciado. 

As lutas sociais em suas trajetórias diversas entraram em campo produzindo 

experiências de enfrentamento às desigualdades sociais, econômicas, educacionais, 

ambientais e políticas, a partir de epistemologias próprias de análise e de 

intervenção, capaz de confrontar as principais problemáticas sociais e apresentar 

propostas de transformação para as condições sociais historicamente desiguais. 

(LAGE, 2013, p.47) 

Neste sentido, Garcia diz que, atualmente, ela própria está ampliando o sentido de educação a 

partir das experiências de educação popular em seu sentido mais amplo, que incorpora, por 

exemplo, o projeto educativo do Movimento Sem Terra (MST) ou mesmo experiências 

educativas de alguns grupos subalternos: “mais que nunca, a ideia de que toda ação política 

tem um sentido educativo e que toda ação educativa carrega um forte componente político” 

(GARCIA, 2011, p.16). Moreira (2001) segue o mesmo caminho e comenta que muitos 

grupos têm desenvolvido, em espaços formais e não-formais, projetos educativos com o 

objetivo de tornar mais visíveis e audíveis os rostos e as vozes que têm sido marginalizadas e 

silenciadas na sociedade e na escola.  

Assim como os autores(as), acreditamos ser este o caminho para a educação e para a escola, 

um caminho de partilha de saberes, sem silenciamentos e discriminações. Um caminho no 



159 

 

qual a cultura ancestral, os movimentos sociais, seus ensinamentos e valores, sejam a viga 

mestra da pratica pedagógica.  

Zaia Brandão (2002) traz contribuições nestes aspectos. A autora aborda sobre o diálogo que 

permeia a prática educativa, seus desafios e problemas e o seu (re)pensar, assim como a 

identidade educacional no contexto da educação como a pratica social. Segundo Zaia, 

aprendemos com tudo isso que a escola pública é um local de encontro de experiências e 

culturas diversas e, por isso mesmo, precisa de uma perspectiva multicultural capaz de acolher 

e valorizar as experiências diversificadas dos (as) estudantes, “para construir as pontes 

necessárias entre essa diversidade e os conhecimentos valorizados socialmente que integram 

os currículos escolares” (BRANDÃO, 2002, p.145). 

É nesta perspectiva que escolhemos o caminho metodológico, para esta dissertação, o 

caminho da hermenêutica diatópica trazido por Boaventura de Sousa Santos(2006). O autor 

afirma que é importante que haja um procedimento “capaz de criar uma inteligência mútua 

entre experiências possíveis e disponíveis sem destruir a sua identidade” (IBIDEM :95). A 

este procedimento, Santos denominou trabalho de tradução. Segundo o autor, a tradução entre 

saberes assume a forma da hermenêutica diatópica que “consiste no trabalho de interpretação 

entre duas ou mais culturas com vista a identificar preocupações isomórficas entre elas e as 

diferentes respostas que fornecem para elas” (IBIDEM: 124). 

Assim, acreditamos que essa metodologia é interessante para encontrarmos as preocupações 

em comum entre essas tradições, assim como, as praticas e experiências de cada uma para a 

construção de outro olhar sobre o mundo. Santos salienta que só através da inteligibilidade 

recíproca, que surge com o processo de tradução e da hermenêutica diatópica,  haverá uma 

conversão das práticas não hegemônicas em praticas contra-hegemônicas. Por meio da 

possibilidade de agregação de saberes não hegemônicos, é possível construir a contra-

hegemonia. Dessa maneira, através das redes, das trocas de experiências e saberes, surge a 

causa em comum,  que vai fortalecer a luta, a mensagem e a resistência. O autor afirma que: 

“o trabalho de tradução visa criar inteligibilidade, coerência e articulação num mundo 

enriquecido por uma tal multiplicidade e diversidade” (SANTOS, 2006, p.129) 



160 

 

3.3 Pesquisa qualitativa 

Na metodologia, objetivando aprender com as vivências e experiências, assim como  

enriquecer o aprendizado, por meio do encontro da teoria com a realidade, optamos por uma 

abordagem qualitativa, de modo que os nossos resultados possam contribuir para ampliar o 

conhecimento sobre as questões centrais do estudo. A escolha se justifica por termos 

pesquisado sobre saberes populares e ancestrais em uma realidade que envolve questões com 

significativas dimensões de subjetividade. Nesta perspectiva, segundo Goldenberg: 

Na pesquisa qualitativa a preocupação do pesquisador não é com a 

representatividade numérica do grupo pesquisado, mas com o aprofundamento da 

compreensão de um grupo social, de uma organização, de uma instituição, de uma 

trajetória, etc. (GOLDENBERG, 2001 p.14). 

De fato, na pesquisa qualitativa o foco é o aprofundamento da compreensão, pois isso 

possibilita melhor apreensão da realidade do objeto de estudo. Os sujeitos diversos que fazem 

parte desse estudo - Benzedeiras, Parteiras, Rezadeiras, Raizeiros, Agricultores e Hare 

Krishnas - vivem em um mesmo território integrados com a natureza e, por isso, trazem uma 

identidade que os fazem ter uma vivência ecológica que os igualam, em contrapartida, 

possuem histórias de vida que se diferem uma das outras. Por isso, foi necessário um olhar 

minucioso em relação as suas experiências individuais, com o intuito de nos fornecer uma 

leitura mais aproximada da realidade. Tal aspecto nos distanciou das metodologias 

quantitativas. 

Diante de nosso objetivo de  compreender os processos de elaboração, circulação e  

resistência dos saberes tecidos por estes sujeitos sociais diversos (mestres e mestras da 

oralidade) foi preciso ter importante atenção aos relatos de cada um e o caminho que 

percorreram até os dias atuais.  

Neste sentido, na perspectiva de Pedro Demo (2000), a pesquisa qualitativa não está limitada 

a mensuração de dados. Assim, acrescenta o autor, ela vai mais além, em seu estudo dos fatos 

que estão relacionados a realidade.  A pesquisa qualitativa faz jus à complexidade da 

realidade, curvando-se diante dela, não o contrário como ocorre com o que o autor chama de 

“a ditadura do método” ou “a demissão teórica que imagina dados evidentes”. Conclui 

dizendo que há fenômenos que primam pela qualidade no contexto social, como militância 

política, cidadania, felicidade, compromisso ético, e assim por diante, cuja “captação exige 

mais que mensuração de dados” (DEMO, 2000, p.152). 



161 

 

Concordamos com Demo (2000), pois não adiantaria para esse estudo a mensuração de dados, 

pois perderíamos a oportunidade de perceber como os saberes dos mestres e mestras da 

oralidade são tecidos no dia a dia, na lida com a terra, na arte de cuidar de si, dos outros e da 

natureza, assim como suas histórias de vida e luta dentro do contexto social ao qual estão 

inseridos(as). Outro aspecto é que não conseguiríamos perceber a relação desses sujeitos 

diversos com a ancestralidade, com o conhecimento que se transmite de geração a geração 

tecendo, assim, formas de educação popular e resistência. 

Nesse sentido, Allene Lage (2013) afirma:  

De fato, a pesquisa qualitativa tem um viés que leva ao encontro das subjetividades 

que não conseguem se esconder, como fazem no universo da pesquisa quantitativa. 

As subjetividades afloram fora das regras e condicionamentos prévios, no contato, 

no diálogo e no confronto com a realidade. Entender essas subjetividades e delas 

extrair novas compreensões requer metodologias claras, que possam admitir a 

diversidade dos discursos, sentidos e sentimentos inéditos dos sujeitos de pesquisa 

em seus lugares de atuação (LAGE, 2013, p. 50). 

 

Lage (2013) tem razão pois a pesquisa qualitativa proporciona a percepção do encontro das 

subjetividades e, dessa forma, a diversidade dos discursos. Esse aspecto é mais um motivo 

para utilizarmos a pesquisa qualitativa que conduziu a nossa investigação, conforme o Método 

do Caso Alargado. 

3.4 Tipo (ou finalidade) do estudo 

A pesquisa foi do tipo exploratória e explicativa.  Exploratória, em primeiro lugar, porque 

proporcionou verificar o universo da produção científica sobre o tema. Esta forma de 

investigação levou em consideração os diversos aspectos que cercam o problema de nossa 

pesquisa, como também nos situou no universo dos estudos realizados. Na perspectiva de 

Antônio Gil (2009), Esse levantamento bibliográfico preliminar pode ser entendido como um 

estudo exploratório, já que tem a finalidade de proporcionar “a familiaridade do aluno com a 

área de estudo no qual está interessado, bem como sua delimitação” (GIL, 2009, p. 61). 

Outro aspecto que faz com que a pesquisa tenha sido exploratória foi por ter sido realizado 

um levantamento referente à produção acadêmica sobre saberes populares, ancestralidade e 

educação  popular, com o propósito de partilhar e compreender os vários aspectos desses 

temas em um determinado território com sujeitos diversos. Seu caráter exploratório nos abriu 

possibilidades para conhecermos a percepção das Benzedeiras, Rezadeiras, Parteiras, 

Raizeiros, Agricultores e Hare Krishnas sobre o conceito de Mãe-Terra mediante a 



162 

 

compreensão dialógica com a terra, com a natureza, assim como esses sujeitos dialogam e 

partilham seus saberes num determinado território, a partir de saberes populares e suas 

práticas de resistência e ancestralidade. Essa percepção se deu por meio dos relatos pessoais, 

conforme experiência de vida de cada um.  

Neste sentido, Gil (2009) destaca que “as pesquisas exploratórias têm o objetivo principal de 

desenvolver ideias com vista em fornecer hipóteses em condições de serem testadas em 

estudos posteriores”. Acrescenta ainda que muitas das pesquisas designadas como estudos de 

caso encontram-se neste nível. Assim, o planejamento reveste-se de mais flexibilidade em 

relação a outros tipos de pesquisa. Conclui salientando que é preciso, no entanto, conduzir a 

procedimentos relativamente sistemáticos para se obter observações empíricas, “bem como 

para a identificação das relações entre os fenômenos estudados” (GIL, 2009, p.131). 

Nossa pesquisa é também explicativa, pois teve a preocupação de identificar fatores que 

contribuem para a ocorrência de fenômenos que afetam, de forma positiva ou negativa, os 

processos de luta e resistência dos sujeitos(as) detentores do notório saber popular. Assim, 

estudamos  as possibilidades de transformação social a partir de suas ações e de seus 

processos de relacionamento com a natureza e transmissão do conhecimento.  

De acordo com Gil (2009), essas pesquisas “têm como preocupação central identificar os 

fatores que determinam ou que contribuem para a ocorrência dos fenômenos”. Afirma ainda 

que esse é o tipo de pesquisa que mais aprofunda o conhecimento da realidade, porque 

“explica a razão, o porquê das coisas” (GIL, 2009, p. 42). 

3.5 Método da pesquisa 

A nossa pesquisa utilizou o Método do Caso Alargado. Segundo Boaventura de Sousa Santos 

(1983), este método foi desenvolvido pela antropologia cultural e social e suas 

potencialidades no âmbito da sociologia começam hoje a ser reconhecidas.  Tal método foi 

utilizado pelo autor na pesquisa em que ele realizou no Recife, tendo como objeto de estudo o 

caso da Favela Skylab em 1983. Para Santos (1983), 

Ele opõe à generalização positivista, pela quantidade e pela uniformização, pela 

generalização pela qualidade e pela exemplaridade. Em vez de fixar a quantidade de 

casos (observações) adequada, o método de caso alargado escolhe um caso ou um 

número limitado de casos em que se condensam com particular incidência os vetores 

estruturais mais importantes das economias interacionais dos diferentes participantes 

numa dada prática social setorial. Em vez de reduzir os casos às variáveis que os 



163 

 

normalizam e tornam mecanicamente semelhantes, procura analisar, com o máximo 

de detalhe descritivo, a complexidade do caso, com vista a captar o que há nele de 

diferente ou mesmo de único (SANTOS, 1983, p. 11). 

Neste Sentido, Santos (1983) acrescenta que a riqueza do caso não está no que há nele de 

generalizável, mas sim, na amplitude das incidências estruturais que nele se denunciam por 

meio da multiplicidade e profundidade das interações que o constituem. Assim, o Método de 

Caso Alargado propõe o salto da imaginação sociológica entre o mais detalhado e minucioso 

e o mais geral e indeterminado. Outro aspecto destacado pelo autor é que não há isolamento 

dos fatos do contexto de sentido em que ocorrem. Conclui dizendo que é por isso que o 

método privilegia o registro das práticas linguísticas em que, em grande medida, se 

manifestam as economias interacionais e se delimitam as regiões de significação (SANTOS, 

1983, p.12). 

De tal modo, a escolha do Método Caso Alargado se justifica, pois  possibilita a interpretação 

no campo de pesquisa de suas complexidades sem reduzir os casos às variáveis. Assim, há a 

contribuição em relação aos aspectos físicos presentes no campo, assim como a interpretação 

dos sentidos que estão atrelados as ações humanas dentro da multiplicidade e profundidade 

das interações que  constituem. 

Santos (1983) também faz um alerta de que, como qualquer outro método, o caso alargado 

tem limitações e o seu uso indevido faz ocorrer alguns riscos:  

Em primeiro lugar, o risco do descritivo. Há neste método um descritivismo latente 

que, aliás, foi manifesto em muita investigação antropológica. Para evitar esse risco, 

é preciso escolher bem o caso e saber puxar por ele teoricamente, o que pressupõe o 

comando das análises estruturais. Em segundo lugar, o risco da sobreteorização. 

Esse risco, inverso da anterior, resulta de não se ter em devida conta que um caso, 

por rico e complexo, nunca cobre (ou dificilmente cobre) todas as questões teóricas 

levantadas pela análise estrutural. A sobreteorização pode ser também o correlato de 

uma apropriação tecnicamente adequada do caso. O método de caso alargado 

privilegia o uso de técnicas de observação participante, observação sistemática, 

entrevistas não estruturadas, entrevistas em profundidade e análise dos documentais 

(SANTOS, 1983, p. 12).  

Santos (1983) tem razão em sua reflexão pois se não houver uma boa escolha do caso, pode 

haver perca dos aspectos exploratórios e explicativos e se focar apenas no descritivo. O risco 

da sobreteorização também pode ocorrer se não houver a percepção de que  dificilmente todas 

as questões teóricas levantadas na análise serão cobertas pelo caso. 

Dados os alertas, destacamos que esse método contribuiu com a nossa pesquisa para a 

realização de amplo estudo sobre o campo, fazendo um levantamento dos aspectos territoriais 



164 

 

que estão relacionados ao mesmo. Então, foram identificados quem são os 

detentores/guardiões dos saberes da região do Murici-PE, a partir de saberes populares e suas 

práticas de resistência/ancestralidade. Depois, observamos o local que os sujeitos vivem e os 

aspectos geográficos, trazendo também a história do Murici e da Ecovila Vraja Dhama, locais 

nos quais os sujeitos diversos da pesquisa vivem em integração com a natureza. Também 

fizemos um levantamento de quanto tempo cada sujeito vive no local e as práticas presentes 

nos locais que  essas pessoas vivem.   

Esse levantamento corresponde à realidade física e mensurável do campo e, após isto, 

realizamos a observação participante do campo, adentrando nas histórias de vida dos sujeitos 

diversos que chamamos de mestres e mestras da oralidade, assim como nos saberes de cada 

um e do coletivo, bem como a relação destes com a natureza. Analisamos  os processos de 

elaboração, circulação e  resistência dos saberes tecidos por estes sujeitos sociais, assim como 

suas percepções sobre a ideia de Mãe-Terra, Ecologia, Saberes Populares e 

Ancestralidade/Oralidade.  

Lage, (2013) diz que o melhor método a ser  utilizado  não  é  aquele  mais  conhecido   e  de  

domínio amplo,  todavia, o que  consegue  investigar  todos  os  pontos  relevantes  para  que  

os resultados da pesquisa sejam alcançados.  

3.6 Delimitação e local da pesquisa 

A nossa pesquisa foi desenvolvida com os sujeitos diversos - Benzedeiras, Parteiras, 

Raizeiros, Rezadeiras e Hare Krishnas - que vivem no Murici - PE com práticas e saberes 

ancestrais, chamados(as) por nós de mestres e mestras da oralidade. Esses sujeitos conhecem, 

oram, amanhecem  e convivem em contato com a natureza de maneira integrada.   

A escolha desta experiência se deu, em primeiro lugar, pelos saberes ancestrais e populares 

que esses sujeitos(as) possuem em seus corações e os partilham de geração a geração. Outro 

aspecto refere-se à história de luta e resistência, assim como suas formas de educação popular 

permeados pela ecologia, já que situam-se em um território de exuberante natureza.  

Neste sentido, a principal característica que nos levou a escolher esta experiência refere-se às 

especificidades do local,  que apresenta  natureza viva e saberes que se relacionam com a troca 

entre seres humanos e o lidar com a terra. O Murici é a única região em Caruaru que apresenta 



165 

 

Mata Atlântica preservada e um parque ecológico de preservação da natureza - Parque Natural 

Municipal Professor João Vasconcelos Sobrinho. Essas especificidades fazem da região um 

santuário ecológico, com grande diversidade biológica e cultural.  

Essas especificidades chamaram nossa atenção pois percebemos que na região há uma cultura 

popular e ecológica com sujeitos diversos que possuem modos de vida diferentes do Status quo, 

como forma de resistência e de alternativas para outros caminhos possíveis no que tange a 

alimentação, plantio e a própria maneira de viver e atuar no mundo. Neste sentido, despertou-

nos a vontade de realizar um estudo voltado para processos de elaboração, circulação e  

resistência dos saberes tecidos por esses sujeitos.  

A pesquisa de campo foi realizada com o propósito de levantar dados empíricos de modo a 

confrontar teoria e prática. Optamos por apresentar as identidades dos sujeitos do campo, pois, por 

se tratar de um estudo que traz as memórias de vida de cada sujeito, assim como as diferentes 

maneiras com que tecem seus saberes, torna-se interessante o registro do nome. Outro aspecto é  

que, dessa maneira, é possível dar visibilidade à trajetória de cada sujeito. A ideia foi o 

reconhecimento dos saberes de cada sujeito estudado e, para isto, visibilizar suas autorias foi 

fundamental.  Por esses motivos, optamos pelo caminho de evidenciar as identidades.   

Destacamos também que não precisamos resguardar nenhuma das identidades, pois todos os 

membros que participaram da pesquisa, ou assinaram um termo de consentimento ou 

gravaram em áudio a autorização para a utilização de seus depoimentos, identidades e 

imagens que foram registrados em gravações.  

Para fins de padronização, optamos por utilizar apenas o primeiro nome de cada sujeito e 

identificando antes de seu primeiro nome o campo de seu saber; exemplo: Parteira, 

Benzedeira, Raizeiro, Agricultor(a) e Hare Krishna. No caso específico dos Hare Krishnas 

optamos por abreviar com HK. 

O trabalho de campo iniciou-se em junho de 2016. Por ser um morador da Vila do Murici, 

residindo na Ecovila Vraja Dhama do movimento Hare Krishna, situada no sítio, pude ter um 

contato intenso com os sujeitos da pesquisa, aonde tive a oportunidade de frequentar, por 

diversas vezes, a casa dos mestres e mestras, algumas para entrevistas, outras para conversas 

informais. Nove entrevistas foram realizadas no ano de 2016 e uma, a de um Hare Krishna,  

realizada no ano de 2017. 



166 

 

A primeira visita foi em junho (13/06/2016), na casa da Benzedeira Antônia e do Raizeiro 

Alberto, que me receberam com enorme carinho e acolhimento, me contando sobre suas 

vidas, mostrando seus jardins e plantas medicinais, assim como me benzendo e dando plantas 

de presente. No final do mês (25/06/2016), fiz outra visita ao casal. 

 Também em junho (27/06/2016), participei de uma vivência na Ecovila Vraja Dhama 

coordenada pelo HK Dhira, para plantio comunitário de milho. Foi a primeira conversa 

informal com ele dentro do estudo. 

 Em agosto (03/08/2016), visitei e entrevistei a Parteira Marlene e tivemos longa conversa 

sobre sua vida e experiência nesta arte do bem nascer. Foi ela quem me indicou a Parteira 

Lurdes, a qual entrevistei no mesmo mês (12/08/2016). Segundo a maioria dos moradores da 

região, essas são as únicas Parteiras presentes, já que a maioria já faleceu. 

Depois, ainda em agosto (30/08/2016), pelo fato do Agricultor Alberto ter citado a 

Agricultora Maria em sua entrevista, fui conhece-la e percebi que se tratava de outra pessoa 

com grande conhecimento e uma das mais antigas das moradoras. Foi aí que a entrevistei e 

depois tive a oportunidade de acompanha-la no sítio o qual ela dedica para o plantio, repleto 

de plantas e flores. 

Em setembro (05/09/2016) procurei uma Rezadeira que morava na região chamada “dos 

eucaliptos”. Um pequeno vilarejo. Perguntando sobre a Rezadeira que vivia por ali, a resposta 

foi unânime: “procure Zefinha”. Então, fui seguindo as indicações até chegar próximo de um 

local com várias casas. Uma, com diversas flores no jardim de entrada, me chamou atenção e 

minha intuição disse que ali era a casa da Rezadeira. Ao perguntar para pessoas que 

passavam, tive a intuição confirmada. Conversei, no primeiro dia, durante toda a tarde com a 

Rezadeira Josefa, chamada por todos de “Zefinha”, que compartilhou conosco diversas rezas 

e saberes. No mesmo mês (16/09/2016), retornei à sua casa para mais um diálogo e para tirar 

algumas fotos.  

Também em setembro, fui ao sítio do Agricultor Osório, morador dos mais antigos da Vila do 

Murici, responsável por cuidar da Igreja Católica e referência de determinação por continuar 

plantando, mesmo com seus oitenta e oito anos. Com ele, também tive dois encontros, ambos 

no mês de setembro (15/09/2016 e 18/09/2016). 



167 

 

Em outubro entrevistei o HK Dhira por duas ocasiões (20/10/2016 e 22/10/2016). As 

entrevistas aconteceram na Ecovila Vraja Dhama, sendo que a primeira foi no momento em 

que ele estava regando sua horta, trazendo um clima agradável para o diálogo. 

Em novembro (15/11/2016), entrevistei a HK Rasa que relatou, dentre tantos aspectos, sobre 

sua militância política na juventude.  

 A última entrevista e que aconteceu e já ano de 2017 foi com o HK Dhanvantari. Foram três 

encontros com ele e todos na Ecovila Vraja Dhama (04/01/2017, 05/01/2017 e 12/01/2017) 

3.7 Fontes de informação  

O trabalho de coleta de dados foi realizado com os sujeitos(as) do campo detentores dos saberes 

ancestrais. Os grupos escolhidos para se estabelecer um diálogo e/ou observação para fins desta 

pesquisa são os seguintes: 

 Parteiras; 

 Raizeiros; 

 Benzedeiras; 

 Benzedeiras; 

 Agricultores mais antigos(as) da comunidade; 

 Hare Krishnas. 

3.8 Técnicas de coleta  

O foco de observação e análise para as experiências serão os encontros - entre saberes, grupos 

sociais e pessoas, o que inclui o contato e interlocução com os sujeitos diversos do campo. Nesta 

perspectiva,  Allene Lage (2013) diz que, a cada encontro, deve-se observar, “além das falas e dos 

silêncios, os espaços, os atores, as atividades, a atmosfera do ambiente, os comportamentos e os 

sentimentos” (Lage 2013, p. 59).  

Sendo assim, foram várias técnicas de coleta de dados, de modo a atender as oportunidades de 

compreensão que os encontros podem oferecer. Entre estas técnicas utilizamos a observação 

participante, as conversas informais, as entrevistas não estruturadas e semi-estruturadas  e as 

memórias de vida/oralidade.   



168 

 

Nesse sentido, Lage (2013) nos diz que as possibilidades de vivências das experiências de 

campo oportunizado pelo processo de coleta de dados, mais especificamente aqueles que 

levam o estudante ao encontro da realidade e suas contradições e lutas sociais, surge como um 

espaço de aprendizagem acadêmico-político diferenciado: 

Quer seja pelo dinamismo deste lugar, quer seja ainda pela urgência da inovação 

metodológica que possa romper com a subalternização que as metodologias 

tradicionais impuseram a muitas experiências sociais de luta e a seus processos 

educativos (LAGE, 2013, p.47). 

As observações participantes ocorreram em todo processo investigatório. Nos encontros com 

os sujeitos da pesquisa acompanhamos seu cotidiano, sua forma de se relacionar com a terra, 

assim como os saberes que são tecidos com o tempo com registro em diário de campo, sobre a 

relação dos sujeitos com a natureza. Escolhemos essa forma de investigação devido à 

observação nos oferecer visão mais aproximada da realidade, desde que consista em visitas 

sistemáticas realizadas num espaço de tempo que consiga, pelo menos, nos oferecer uma 

leitura dos saberes tecidos por esses sujeitos.  

Na perspectiva de Gil (2008) a observação participante consiste “na participação real do 

conhecimento na vida da comunidade, do grupo ou de uma situação determinada”. Afirma 

ainda que o observador assume, ao menos até certo ponto, o papel de um membro do grupo. 

Dessa forma, conclui o autor, que é por esse motivo que se pode definir observação 

participante com “a técnica pela qual se chega ao conhecimento da vida do grupo a partir do 

interior dele” (GIL, 2008, p.103). 

Concordamos com Gil (2008), pois quando há uma observação participante, ativa, há uma 

vivência com o lugar, as pessoas e grupos que dele fazem parte. Neste sentido, o saber chegar 

e estar presente e atento à todos os aspectos, sons, gestos, falas, movimentos, etc. é importante 

para que haja uma participação e conhecimento da vida da comunidade. 

Neste sentido, Bernardo Gontijo e Jakcson Rego (2001) destacam que um meio ambiente 

pode ser percebido de diferentes maneiras, tanto por pessoas diferentes num mesmo 

momento, como pelas mesmas pessoas em momentos distintos.  Neste sentido, essa percepção 

se dá em função do que se pretende em relação a ela; de como é observada e sentida. 

Argumentam ainda que vários fatores interferem no processo de observação e interpretação: o 

tempo de duração da experiência sensorial, quem acompanha (ou não) o observador, o 

momento histórico em termos do lugar e da pessoa em que esta observação é feita, as 



169 

 

circunstâncias em que tal experiência é vivida dentre outros. Concluem dizendo que há uma 

série de fatores que irão interferir no processo de interação entre o agente observador e o que 

é observado (GONTIJO e REGO, 2001, p.11). 

Assim, Gontijo e Rego (2001) salientam sobre a importância do olhar em seu aspecto amplo. 

Segundo os autores: 

Este olhar, entretanto, pode ser considerado tanto como sendo aquele voltado para a 

contemplação daquilo que está em volta de nós, horizontal, como pode ser um olhar 

voltado para dentro de nós mesmos, vertical, a paisagem sendo apenas um 

instrumento que nos levaria mais rapidamente para este encontro interior (GONTIJO 

e REGO, 2001, p. 3). 

Acreditamos que o aspecto do encontro interior destacado por Gontijo e Rego (2001) é 

importante pois, as vivências no campo são também momentos em que fazemos uma vivência 

interior, de autoconhecimento. Assim, os aprendizados internalizam-se em nossos corações, 

assim como a experiência com o outro. Desse modo, quanto mais despertos estivermos,  

vivendo o presente, sentindo cada momento do campo, mais iremos perceber suas nuances, 

interações, saberes e, principalmente, o que o campo tem a partilhar e a dialogar.  

Neste sentido, Lage (2013) diz que a pesquisa é um caminho para o processo de construção do 

conhecimento sobre o mundo, assim como do autoconhecimento. Salienta ainda que o 

principal instrumento de investigação é, “sem dúvida, o olhar do(a) próprio(a) 

investigador(a)”. Todavia, alerta a autora,  essa autonomia para construir versões sobre a 

realidade necessita ser revestida em um nível de dialogicidade com os sujeitos envolvidos, 

“de modo a transformar o olhar unilateral do(a) investigador(a) num olhar democrático”. 

Conclui destacando que é nesse âmbito que surge a ideia de “construção partilhada de dados” 

(LAGE, 2013, p.46-56). 

De tal modo, utilizamos a observação participante para que pudéssemos ficar mais próximas 

dos mestres e mestras da oralidade, do seu dia a dia e dos saberes que fluem de seus corações, 

criando oportunidades de conhecê-los(as) no espaço de tempo disponível para o procedimento 

da pesquisa. Neste Sentido, Lage (2013) diz que a observação participante é uma técnica para 

o trabalho de campo que “proporciona grande aproximação com a realidade sociológica” 

(LAGE, 2013, p.57). 

Acreditamos que com esses aspectos, a pesquisa torna-se  criação de saberes, e interação entre 

saberes. Como afirma Carlos Rodrigues Brandão (2007):  



170 

 

A interação dialógica entre campos, planos e sistemas do conhecimento serve ao 

adensamento e ao alargamento da compreensão de pessoas humanas a respeito do 

que importa: nós-mesmos; os círculos de vida social e de cultura que nos enlaçam de 

maneira inevitável; a vida que compartilhamos uns com os outros; o mundo e os 

infinitos círculos de realização do Cosmos de que nós, os seres humanos, somos 

parte e partilha (BRANDÃO, 2007, p.57). 

De fato, a interação dialógica contribui para a fortalecimento dos círculos de vida social e de 

cultura e assim, para que a partilha da vida esteja presente. A pesquisa realizada de maneira a 

proporcionar uma troca de saberes entre o pesquisador e o pesquisado, sem criar hierarquias, 

faz com que o conhecimento seja construído se que haja processos de inferiorização ou 

silenciamento. 

Realizamos também as entrevistas semi-estruturadas e conversas informais para que essas 

técnicas nos fornecessem dados mais específicos em relação ao objeto em estudo. 

Trabalhamos as mesmas, associadas aos resultados obtidos das observações participantes, de 

modo que nos proporcionou melhor entendimento sobre o problema pesquisado. Sobre as 

entrevistas, Gil (2008) nos diz que se pode definir entrevista como “a técnica em que o 

investigador se apresenta frente ao investigado e lhe formula perguntas, com o objetivo de 

obtenção dos dados que interessam à investigação” (GIL, 2008, p.109). 

Para concluir este tópico, tomando por base a experiência de Lage (2013) em trabalho de 

campo prolongado, destacamos alguns aspectos que a autora considera importante na coleta 

de dados: 

1. A presença do/a investigador/ não passará despercebida e pode interferir no 

contexto; 2. Falar com pessoas, fazer perguntas, participar em atividades é algo que 

interfere, porém, interfere muito mais ficar parado a olhar, sem dizer nada a 

ninguém; 

3. A presença do/a investigador/a introduz uma série de novas relações entre 

observador/a e observado/a e reorganiza o próprio contexto social; 4. A questão não 

está em evitar a interferência, mas tê-la em consideração, controla-la e objetiva-la 

tanto quanto possível (LAGE, 2013, p.61). 

 

Destacamos que esses quatro pilares serviram de fundamento para nossa vivência e coleta de 

dados no campo, tendo sido importantes para alcançarmos nossos objetivos e para uma boa 

experiência com os sujeitos criando, inclusive, vínculos de amizade. Para isso, também fomos 

atentos com a saída do campo que, para Lage (2013), é uma questão crucial e é importante 

que se discuta com os sujeitos do campo “as primeiras conclusões do trabalho de pesquisa 

antes de sua saída definitiva”. A autora destaca que uma saída dialógica traduz “num 



171 

 

comportamento ético que contribui para romper com os fortes argumentos dos sujeitos do 

campo, em atribuir uma postura arrogante de muitos investigadores(as)” (LAGE, 2013, p.62).  

3.9 Registro do campo 

O registro de campo é percebido por nós como sendo de fundamental importância, pois 

contribuiu para reunir todas as informações do campo. É também uma maneira de assegurar 

uma análise credível dos dados, na medida em que o campo foi lugar de significativas 

aprendizagens e discursos preciosos. O diário de campo pode traz experiências ricas já que, a 

cada momento no campo acontecem trocas, aprendizados e reflexões que trazem diversos 

significados e símbolos que enriquecem a pesquisa. É também um momento de introspecção, 

de uma viagem interna, trazendo a experiência sensorial para dentro de si e, depois, 

transformando esse aprendizado em registro escrito. Neste sentido, Lage (2005) diz que,  

O diário de campo é um instrumento não só de registro, mas fundamentalmente um 

instrumento de análise de todo o trabalho de campo.  É ainda, um instrumento de trabalho 

diário, literalmente diário, e por isso mesmo um incansável e por vezes saturante trabalho, 

que exige disciplina mas que proporciona ao próprio pesquisador(a) uma grande satisfação 

à medida que vai sendo construído e redescoberto a cada consulta que se faz dos passos 

dados.  Tal como um álbum de fotografias, que nos leva ao reencontro das descobertas 

quotidianas (Lage, 2005, p.452). 

Assim, a cada ida ao campo foram realizados os registros, por meio de notas de campo de modo a 

sistematizar as experiências vividas no cotidiano da pesquisa. Dentro do aspecto da saída dialógica do 

campo, Trabalhamos com o diário de campo numa perspectiva sociológica, na qual todos os 

sujeitos envolvidos na pesquisa puderam ter acesso ao que foi escrito no mesmo.  

Esse diário ajudou em relação ao Método do Caso Alargado, contribuindo para relembrar todos os 

fatos presenciados como também as conversas, impressões e sentimentos que surgiram em dias de 

visita. 

 

 

 

 



172 

 

4 O CASO DA COMUNIDADE DA VILA DO MURICI - CARUARU - PE 

Esse capítulo tem como objetivo trazer as vozes, concepções, saberes e memórias dos sujeitos 

diversos, mestres e mestras da oralidade, os quais dialogamos durante o trabalho de campo. 

Assim, após uma caracterização da área, o capítulo apresenta o que esses sujeitos diversos 

partilham sobre: Epistemologias do Sul; Mãe-Terra; Ecologia; Populações tradicionais - 

povos campesinos; Ecovilas; Educação e saberes populares/ancestralidade e, por fim, 

Oralidade e memória. 

Os sujeitos diversos de nossa pesquisa - Benzedeiras, Parteiras, Raizeiros, Rezadeiras, 

Agricultores e Hare Krishnas - vivem na comunidade da Vila do Murici e pequenas 

comunidades do entorno. A Vila do Murici e essas comunidades têm como ponto central a 

área de proteção ambiental do Parque Natural Municipal Professor João Vasconcelos 

Sobrinho e localizam-se na zona rural de Caruaru, permeados pela Serra dos Cavalos. 

 

Fotografia 01
27

: Mãe-Terra - Açude Guilherme de Azevedo. Fonte: 

André Alves. 

 É uma área com diversas particularidades na região do Agreste de Pernambuco, já que conta 

com vegetação predominante de mata atlântica. Assim, no local, há abundância de água, 

espécies endêmicas, resquícios de mata nativa e secundária e significativa biodiversidade. Por 

                                                 

27
 A foto traz interessante toponímia, por demonstrar um cavalo na própria Serra dos Cavalos, assim como outros 

aspectos. Todavia, essa foto é no açude Guilherme de Azevedo que, no momento da mesma, estava 

significativamente vazio por uso em excesso da água. 



173 

 

esses fatores, o local apresenta um microclima com índice de pluviosidade acima da média da 

região. 

De acordo com o documento da prefeitura intitulado  “Parque Natural Municipal Professor 

João Vasconcelos Sobrinho - Manual de Conduta”. O Parque foi criado pela lei municipal de 

nº 2.796, de sete de julho de 1983. O nome do Parque é uma homenagem ao ambientalista 

pernambucano, um dos pioneiros na luta pela conservação ambiental.  

Segundo o mesmo documento, o parque é uma “reserva florestal serrana, remanescente da 

mata atlântica, localizada na área da antiga Fazenda Caruaru. Está inserida em um brejo de 

altitude conhecido por Serra dos Cavalos, entre 800 a 950m acima do nível do mar e ocupa 

uma área de 359 hectares” (PARQUE NATURAL MUNICIPAL PROFESSOR JOÃO 

VASCONCELOS SOBRINHO -  MANUAL DE CONDUTA, p. 2). 

O documento também aborda a diversidade do parque e sua importância salientando que “Os 

brejos de altitude abrigam uma rica biodiversidade típica das florestas serranas, um tipo raro 

de mata atlântica. Estas florestas são muito importantes para reter as águas das chuvas no solo 

por mais tempo, evitando que as nascentes e fontes sequem na época da seca” (IBIDEM, p. 

2). 

Sobre os recursos hídricos, fauna e flora, o documento diz que: 

Recursos hídricos: Os riachos Chuchu e Capoeirão, mesmo rasos e estreitos, irrigam 

as terras férteis e formam os açudes de Serra dos Cavalos, Guilherme de Azevedo e 

Jaime Nejaim. Outros pequenos açudes são o Madeira, do Meio, do Cimento e do Zé 

da Mata. Flora: Dentre as centenas de espécies registradas, estão: cedro, cupiúba, 

sucupira, pau-ferro, jatobá e imbaúba, além de orquídeas, bromélias e fruteiras. Uma 

árvore de destaque é o pinheiro-do-nordeste (Podocarpus sellowii Klotz.), único 

pinheiro natural da nossa região e só existente no Nordeste em outros dois brejos de 

altitude, um no Ceará e outro em Sergipe, locais com clima frio similar ao Parque. 

Fauna: Espécies como raposas, tatus, quatis, gambás, pacas e furões se juntam às 

cobras coral, entre outras e às dezenas de espécies de pássaros como jacus, patativas 

e sabiás, além das várias espécies de peixes.  Merecem destaque dois raros animais: 

o Peripatus, considerado fóssil vivo e elo perdido entre as minhocas e as centopeias, 

e o pássaro pintor-verdadeiro (Tangara fastuosa) (PARQUE NATURAL 

MUNICIPAL PROFESSOR JOÃO VASCONCELOS SOBRINHO -  MANUAL 

DE CONDUTA, p. 3). 

Neste contexto de floresta, há uma população que interage com o ambiente natural e partilha 

os saberes com a mata. Assim, nas vilas e sítios citados, as Benzedeiras, Raizeiros, Parteiras, 

Agricultores, Rezadeiras e Hare Krishnas lidam com a terra e com seus saberes e trazem 

ensinamentos e conhecimentos permeados de oralidade e ancestralidade. 



174 

 

O parque e áreas de entorno contam com açudes que abastecem significativas populações, 

incluindo Caruaru: 

 
Fotografia 02: Mãe-Terra - Área do Parque Natural Professor João 

Vasconcelos Sobrinho. Fonte: autoria própria - Diário de Campo: 

13/10/2016. 

Apesar disso, com a estiagem, há locais com os açudes vazios ou com pequena quantidade de 

água. Isso se deve pela diminuição da chuva na região, mas, também, por uso em excesso e, 

por vezes, ilegal de água captada de maneira insustentável das reservas. 

O eixo viário de acesso a essas comunidades, como estrada mestra, é a rodovia interestadual 

BR-232. À altura do Sítio Campos/Posto Agamenon - um bairro periférico de Caruaru, em 

direção à cidade de São Caetano, toma-se uma estrada à esquerda que dá acesso ao parque e 

às comunidades. 



175 

 

 

Figura 01: Mapa disponível no documento da prefeitura intitulado: 

PARQUE NATURAL MUNICIPAL  PROFESSOR JOÃO 

VASCONCELOS SOBRINHO - MANUAL DE CONDUTA, p. 9. 

No que se refere ao parque, segundo o documento sobre brejos de altitude do Ministério do 

Meio Ambiente (2004) antes de ser desapropriado pelo governo do Estado, o local se 

chamava Fazenda Vargem Grande e produzia café. O mais antigo registro que se tem da área, 

uma escritura lavrada em cartório, data do ano de 1913, que trata da venda de um lote de terra 

- hoje correspondente à área de um açude, que leva o nome capoeirão.  

 Segundo esse documento não foi encontrado nenhum registro literário sobre a memória 

pregressa da fazenda Caruaru, que deu origem ao Parque Natural Municipal Professor João 

Vasconcelos Sobrinho. O resgate de alguns aspectos históricos foi obtido pelo depoimento de 

um antigo morador, José Ferreira Matos - agricultor e funcionário do parque, que ali chegou 

em 8 de outubro de 1946, para trabalhar na propriedade. Àquela época, a fazenda pertencia a 

Jaime Nejaim, que construiu o atual açude de mesmo nome. O lugar era conhecido por 

Vargem Grande, em decorrência da várzea posterior às atuais casas de apoio aos 

pesquisadores e Escola Municipal Capitão Casaquinha (BREJOS DE ALTITUDE EM 

PERNAMBUCO E PARAÍBA, p.53-56, 2004).  

 Sobre a população, este mesmo documento diz que cerca de trinta trabalhadores moravam na 

própria fazenda e outros vinham dos sítios vizinhos. Havia três pequenos arruados - com sete 



176 

 

casas cada, além de casas isoladas, construídas pelo proprietário para abrigar os trabalhadores. 

Entre 1954 e 1955, aproximadamente, ainda segundo o entrevistado, Jaime Nejaim vendeu a 

propriedade a Cordeiro de Farias, então governador de Pernambuco, que a doou ao município 

de Caruaru. Na administração do prefeito Guilherme de Azevedo, quando a propriedade já se 

chamava Fazenda Caruaru, foi construído o açude que hoje leva o nome daquele 

administrador (BREJOS DE ALTITUDE EM PERNAMBUCO E PARAÍBA, p.56, 2004). 

Os trinta trabalhadores que ali moravam passaram a explorar culturas de subsistência. Após 

quatro administrações municipais - aproximadamente em 1969, por determinação do prefeito 

Anastácio Rodrigues, a grande maioria dos moradores e trabalhadores foi retirada da área. 

Com o abandono, as casas deterioraram-se e, em seguida, foram demolidas.  

Sobre o entorno do parque, o documento afirma que ele é abrangido pelas localidades do sítio 

Bambu/Araçá, fazenda Santa Maria e Vila Murici - no município de Caruaru - e Muro Verde, 

Serraria, Sucavão e Taquara de São Pedro, no município de Altinho. Sem contar os 

aglomerados urbanos de Vila Murici e povoado Taquara de São Pedro, as outras localidades 

correspondem a pequenos povoados rurais, em sua maioria, formados por construções 

descontínuas. Os povoamentos são interligados por uma estrada de terra que cruza o parque e 

une os dois municípios, exceto em épocas de chuva, quando fica praticamente intransitável. 

Os agricultores que foram desapropriados e agora possuem terrenos no entorno formavam 

uma população residente de aproximadamente cinquenta e sete pessoas, distribuídas em 

quinze domicílios, o que perfaz uma média de 3,8 pessoas por família/domicílio. Há de se 

considerar, todavia, que quatro domicílios (26,7%) abrigavam famílias numerosas, de dez, 

nove, sete e seis pessoas, respectivamente (BREJOS DE ALTITUDE EM PERNAMBUCO E 

PARAÍBA, p.56, 2004). 

No que se refere a associações comunitárias que atuam na região, destacamos duas: 

Associação Conhecer e Preservar (ACP) e Associação Cultural Educação pela Arte de Servir 

(ACseva).  



177 

 

A ACP atua mais na área de preservação ambiental e a ACseva mais em trabalhos 

socioculturais e de arte-educação. As associações também atuam em parceria no local.

       

Figura 02: Logomarcas das Associações. 

 

 

 

 

 

  



178 

 

4.1 Epistemologias do Sul: dialogando com os sujeitos 

Para iniciar esse tópico, gostaríamos de apresentar o início do diálogo com os sujeitos 

diversos da pesquisa, os quais chamamos de mestres e mestras da oralidade. Colocaremos um 

pouco da infância de cada um para, depois, entrarmos nas epistemologias produzidas por 

esses sujeitos. As memórias de vida dos mestres e mestras da oralidade trazem diversos 

aprendizados e realizações, pois são memórias de luta, dedicação, superação, cooperação e 

amor. Cada memória de vida é única, o que não impede de encontrarmos aproximações.   

Entrevistamos duas Parteiras (Parteira Lurdes e Parteira Marlene), uma Benzedeira 

(Benzedeira Antônia), um Raizeiro (Raizeiro Alberto), dois Agricultores(as) (Agricultor 

Osório e Agricultora Maria), uma Rezadeira (Rezadeira Josefa) e três Hare Krishnas (HK
28

 

Dhanvantari, HK  Dhira e HK Rasa). Desses mestres e mestras da oralidade, a Benzedeira 

Antônia, as Parteiras Lurdes e Marlene, a Agricultora Maria e o Agricultor Osório nasceram 

no Vila do Murici ou em povoados ao seu redor, caso da Benzedeira Antônia, que nasceu em 

Jardim e a Parteira Marlene, que nasceu em Brejo Velho.  

Já a Rezadeira Josefa nasceu em Terra Vermelha, sítio próximo à Vila do Murici. O Raizeiro 

Alberto nasceu em Juazeiro, no Ceará, o HK Dhanvantari nasceu em Salvador, na Bahia,  o 

HK  Dhira nasceu em Autazes, no Amazonas e a HK Rasa nasceu em Arco Verde - 

Pernambuco. 

A Benzedeira Antônia tem uma história de luta e superação, mãe de diversos filhos, trilha sua 

vida com devoção e dedicação à família e à arte da benzeção: “Me criei na roça, trabalhando 

para os outros. Então, depois, sofri muito. Eu descansei depois que casei, graças a Deus, eu 

me casei nova. Sou mãe de trinta e oito filhos, só filho meu. Criei ainda quatro dos outros. 

Trinta e oito só meu e quatro que criei dos outros” (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de 

campo:13/06/2016). 

Ela tem grande carinho e respeito por seu marido, o Raizeiro Alberto, que também faz parte 

deste estudo: “Graças a Deus vim viver uma vida boa depois que me casei, achei quem me 

desse conforto, quem me desse a paz (...). Então, sessenta anos de casada. Eu estou com 

                                                 

28
 Como especificado na metodologia estamos abreviando Hare Krishna por HK. 



179 

 

setenta e seis anos, nasci em quarenta” (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 

13/06/2016). 

Do impressionante número de filhos(as) da benzedeira Antônia, ela relata que teve várias 

gestações de gêmeos e trigêmeos e que, em sua maioria, o parto foi natural, em sua casa, feito 

por sua sogra, que era uma Parteira referência na região:  

 Eu tive cinco barrigas de dois e três barrigas de três, isso os meus. No parto 

estávamos só nós dois, e a Parteira conhecida, a mãe de Alberto, que era Parteira das 

boas (Maria da Paz). Não era uma sogra, era uma mãe. Foi uma mãe que eu nunca 

tive na minha vida. Ela me ensinou muita coisa (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário 

De Campo: 13/06/2016). 

A história de vida do Raizeiro Alberto também traz luta e superação. Assim como a 

Benzedeira  Antônia, ele também começou a trabalhar cedo, todavia, relata com alegria sua 

infância:  

Eu sou cearense, de Juazeiro, Ceará. Estou fazendo oitenta e seis anos. Um bocado 

de dias viu. Eu casei com vinte e três anos. Houve trinta e oito filhos aqui, entre 

homens e mulheres (...). Em Juazeiro era bom, na infância, a gente plantava milho, 

arroz, desde novo, com dez anos eu já trabalhava. Meu pai gostava muito de 

trabalhar (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de Campo: 13/06/2016) 

A chegada do Raizeiro Alberto a Caruaru traz incrível história de uma viagem a pé que a 

família fez de Juazeiro, no Ceará, para Caruaru, em Pernambuco:  

Eu cheguei aqui em quarenta, eu estava com uns treze anos. Nós viemos para cá por 

causa de um seguinte, por causa de minha mãe. Ela não gostava de comida a não ser 

farinha, era assim. Aí ela aperreava por comida que não era farinha, até quando foi 

um dia que meu pai aperreou-se, porque meu pai também era uma pessoa aperreada 

e disse: “santa, vamos embora para Caruaru”. Ave Maria, ela ficou saltando de 

alegria, aí chegamos aqui em quarenta. Veio João, José, Antônio, Miguel, Francisco, 

Doura, Maria, um bocado. Veio todo mundo e de pé. Viemos andando de Juazeiro. 

Tinha um cavalo que vinha com a troçada de pano e essas coisas sabe, mas o resto 

andando. Foram umas três semanas andando. Os caminhoneiros paravam quando 

viam aquele estandarte de menino e diziam: “‘Homi’, solta esse cavalo aí ‘homi’, 

solte, e bota os meninos tudo aqui em cima do caminhão e vão bora, deixa isso pra 

lá”. Mas meu pai não fazia, nunca deixou e era a gente tudinho andando aquele tanto 

de ‘pirráia’ e assim chegamos aqui (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de Campo: 

13/06/2016) 

As Parteiras entrevistadas, Parteira Marlene e Parteira Lurdes, também têm histórias de luta.  

Parteira Marlene enfatiza a importância da cultura popular em sua trajetória: “Nasci no Brejo 

Velho em 1953, vou fazer sessenta e três anos. Meu cotidiano de vida sempre foi de trabalho e 

luta, de um trabalho voltado para a cultura, a cultura popular, e dediquei minha vida 



180 

 

trabalhando na agricultura” (PARTEIRA MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016). Ela diz 

que sempre se envolveu culturalmente, buscando o bem de sua comunidade: 

Nasci no Brejo Velho, é aqui perto, um sítio da região. Vim para cá está com trinta e 

três anos. Eu tinha trinta anos. Nasci e me criei, minha família toda, filhos. Tive 

quatro no Brejo Velho e dois aqui e graças a Deus esse tempo todinho, sempre, eu 

olho mais para o lado cultural, para o bem-estar da comunidade (PARTEIRA 

MARLENE. Diário De Campo: 03/08/2016). 

A infância da Parteira Marlene também é descrita como sofrida, de muito trabalho na 

agricultura e luta. Uma de suas influências para que tivesse, desde nova, essa visão de pensar 

na comunidade vem de seu pai, professor que se dedicava a ensinar gratuitamente as pessoas 

da região. O pai não exercia a profissão de maneira remunerada, o que acabava gerando 

dificuldades financeiras para a família; por outro lado, gerava admiração pelo ato de ajudar o 

próximo: 

Olha, a minha infância é uma infância sofrida, porque era eu e meus seis irmãos. 

Meu pai pobre só trabalhava para dar de comida para a família toda e como era um 

tempo muito cansativo e a agricultura não tinha esses valores todos, aí a gente 

passou por muitas dificuldades. Mas, graças a Deus, com aquela confiança. Meu pai 

era um senhor que tinha muito estudo, mas o estudo dele não servia para gerar 

renda, só era para dizer que tinha estudo, porque ele não exercia a profissão de 

professor. Quando ensinava o pessoal da comunidade era gratuitamente até porque o 

pessoal que ia lá pedindo para ele ensinar não tinha condição de pagar e, assim, ele 

passava o ensinamento do jeito que ele via o interesse da pessoa, para aprender a 

fazer o nome, para fazer um documento. Ele ensinava sem cobrar (...) (PARTEIRA 

MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016). 

A Parteira Lurdes nasceu na Vila do Murici e relata as dificuldades daquele tempo, sem 

transporte para os moradores e diversos outros serviços públicos inexistentes. Sua infância, na 

agricultura, traz vivências de plantio de diversos produtos: 

Eu nasci no Murici, nasci e me criei aqui, tenho setenta e seis anos. Íamos para 

Caruaru de pé porque não tinha carro, era muito difícil, era vida sofrida, a gente, os 

pais da gente, meu pai, tinha cavalos e ia para a feira, levava banana para vender, 

café. Era tudo produzido aqui, tínhamos um terreno no Brejo das Palmeiras que 

tinha muita banana, muito café, tinha que ter os cavalos para transportar né, porque 

não tinha os carros, tinha que ter cavalo (PARTEIRA LURDES. Diário de Campo: 

12/08/2016). 

Apesar das dificuldades, Parteira Lurdes relata com alegria sua infância e salienta que eram 

tempos mais tranquilos, sem a violência dos dias atuais: 

Então, a gente foi crescendo naquela luta, vida sofrida, mas era boa, era uma vida 

boa que ninguém imaginava, não tinha os escândalos que têm hoje. Pois a vida hoje, 

só Deus é que nos defende do perigo que está em cima da terra hoje. Mas, naquele 

tempo, a moça podia sair mais o rapaz para Caruaru, não tinham os assaltos que 

acontecem hoje. Nossos pais mandavam a gente na venda comprar as coisas, a gente 



181 

 

ia sozinha, voltava e não tinha esse negócio de ter medo, de ter assalto que tem hoje. 

Era uma vida boa, a gente nem imaginava em adoecer, era só seguir para frente 

(PARTEIRA LURDES. Diário de Campo: 12/08/2016). 

Dos agricultores mais antigos da região, a Agricultora Maria também nasceu na Vila do 

Murici e o Agricultor Osório nasceu no sítio Araçá, que fica ao lado da Vila do Murici. A 

Agricultora Maria é filha de agricultores e planta desde nova. Relata uma infância com várias 

dificuldades: “Eu nasci no Murici, aqui nessa casa não, mas no sítio aqui perto. Foi muito 

sofrido, trabalhando muito, até a data de hoje eu continuo trabalhando, lutando, eu trabalho 

em planta, né menino. Todo dia de manhã eu desço para o sítio para aguar. Eu estou com 

oitenta anos” (AGRICULTORA MARIA. Diário de Campo: 30/08/2016). 

Ela continua a relatar que planta até os dias atuais: “Na roça, a gente plantava macaxeira, 

mandioca, para fazer farinha, plantava milho, feijão. Até hoje eu planto lá no sítio” 

(AGRICULTORA MARIA. Diário de Campo: 30/08/2016). 

Sua chácara fica próxima de sua casa na comunidade do Murici. Ela, além de plantar legumes 

e vegetais, planta diversas flores, que trabalha vendendo até hoje: “Olhe, eu planto flor desde 

criança, já plantei gradilho, celsa, carinha de mãe, véu de noiva, copo de leite, lírio, você vai 

ver, tem ainda” (AGRICULTORA MARIA. Diário de Campo: 30/08/2016). 

O Agricultor Osório é atualmente o responsável pelo cuidado da Igreja Católica Nossa 

Senhora da Paz do Murici. Um dos moradores mais antigos da região, aos seus oitenta e oito 

anos, relata uma infância no plantio acompanhada de intensa vivência na Igreja: 

Eu, com sete anos, ia muito para a Igreja, íamos de pé. Na Igreja de Santa Luzia, por 

exemplo, em Caruaru, aquela que eles fizeram a escada, no morro (...) antes não 

tinha, era pedra da natureza, a gente ia daqui e subia o monte de Santa Luzia e era 

uma grande festa. Minha mãe me levava para a missa de Santa Luzia, para a nossa 

Senhora da Conceição. E, nesse tempo, eu comecei a trabalhar, então, está com 

oitenta anos que eu comecei a trabalhar. Eu nasci no sítio Araçá, minha mãe teve 

dezenove filhos. Tem gente em São Paulo, Rio de Janeiro e Caruaru. Por aqui só eu. 

Eu fiquei no sítio Araçá até vinte e dois anos (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de 

Campo: 15/09/2016). 

Ele descreve também o trabalho no roçado que, juntamente com o pai e irmãos, iam 

diariamente bem cedo para plantar, mormente macaxeira: “Minha infância era assim, cinco da 

manhã, eram nove homens, meu pai ia na rede de cada um: ‘Osório acorda, José acorda, 

Pedro acorda, Oscar levanta, José Pequeno acorda’. Todo mundo dormia em rede, meu pai 

acordava todo mundo para ir para o roçado” (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 

15/09/2016).  



182 

 

Ele também destaca algumas brincadeiras típicas da época, as quais  recorda com carinho. 

Cita que elas aconteciam mais na parte da noite, dado a quantidade de trabalho de dia. 

Agricultor Osório falou sobre a brincadeira de passar o anel em roda, assim como o folguedo 

de roda. Ele cita que muitas crianças participavam à noite, nos dias de lua, no terreiro da casa 

que ficava parecendo uma praça: 

Pega um na mão do outro e canta assim: Vamos caminhar, vamos caminhar, 

caminhar na Igreja e na vida do irmão. Do irmão que não tem terra, vamos 

caminhar. Do irmão que está doente, vamos caminhar. Do irmão que não tem 

dinheiro, vamos caminhar. Vamos caminhar, vamos caminhar. Do irmão aperreado, 

vamos caminhar. Do irmão que não tem casa, vamos caminhar. Caminhar na Igreja e 

na vida do irmão, vamos caminhar, vamos caminhar (AGRICULTOR OSÓRIO. 

Diário de Campo: 15/09/2016). 

A Rezadeira Josefa foi a entrevistada deste campo do saber; nascida em Terra Vermelha, ela 

traz uma relação com a reza desde sua infância. Senhora Josefa tem muito orgulho de seus 

filhos e enfatiza o fato de serem pessoas boas e nunca terem tido problemas com a polícia: 

Vou fazer oitenta anos e sou mãe de vinte filhos. Graças a Deus meus filhos são 

todos bons, tudo uma maravilha, nunca me deram trabalho e quanto mais tempo se 

passa mais eles ficam bons para mim. Olha, tenho seis aqui e seis em São Paulo. Se 

você chegar em São Paulo você vai ver, uma família muito unida. Minha família é 

uma família de Deus, nunca me deram trabalho, nem na escola, nunca fui na 

delegacia, nunca fui em canto nenhum, graças a Deus, nunca chegaram em casa 

bêbados, nem me responder, nunca responderam (REZADEIRA JOSEFA. Diário de 

Campo: 05/09/2016). 

Rezadeira Josefa demonstra ser uma pessoa muito religiosa, com santos e imagens espalhados 

pela casa. Em sua fala sempre ressalta a presença de Deus e de Jesus Cristo. Sobre a infância 

em Terra Vermelha, ela lembra com carinho: “Lá era muito bom, tinha muita água, muito pé 

de caju, de manga, era um sítio, era muito bom lá, tinha uma bica grande de água” 

(REZADEIRA JOSEFA. Diário de Campo: 05/09/2016). Em sua casa, toda noite era dia de 

reza e, em algumas ocasiões, havia muita cantoria: 

A gente cantava, no dia de noite de lua a gente ficava no terreiro, aquelas músicas 

bonitas que a gente sabia e pai e mãe deixavam a gente cantar, cantar, cantar. 

Quando era hora de dormir falavam: “entra tudo para dentro que é hora de dormir”. 

Aí a gente ia para dentro, já tinha tomado banho, então rezava, mãe já tinha ensinado 

reza a gente, a gente ia se deitar e mãe falava: “antes de deitar, faça o nome do pai 

para o papai do céu abençoar”. Minha mãe era muito católica, era muito boa minha 

mãe. Meu pai e minha mãe eram muito bons (REZADEIRA JOSEFA. Diário de 

Campo: 05/09/2016). 

Entre os Hare Krishnas entrevistados, salientamos que o HK Dhanvantari, a HK Rasa e o HK  

Dhira também trazem histórias de luta e dedicação, assim como de relação com o viver o 

campo.   



183 

 

A HK Rasa, de sessenta e um anos, relata uma infância em uma vida camponesa, que a 

marcou muito com experiências multiculturais dentro de uma diversidade de saberes: 

Eu tenho sessenta e um anos, nasci em meados do século passado, 1955. Nasci em 

Arcoverde. A família de meu pai era camponesa, já a família da minha mãe teve 

mais acesso à educação formal e economicamente era melhor situada. A família de 

meu pai era de camponeses, agricultores bem simples. Meu avô, pai de meu pai, teve 

fazendas, mas depois perdeu tudo e os filhos de meu avô, meus pais e meus tios 

foram criados com muita simplicidade, na agricultura mesmo. E eu vivenciei essa 

parte aí, foi uma coisa que me marcou muito, essa vivência no campo, essa lida com 

a terra. A gente, eu, minhas irmãs, meus primos, a gente brincava muito, aprendendo 

a plantar, a cuidar da terra. Na época tinha muita chuva em Arcoverde e se 

formavam cachoeiras lindas. A gente aprendeu muita coisa daí. A fazenda de meu 

avô era de gado e de café e tinha também plantação de algodão e resquícios ainda de 

casas de escravos que existiam na fazenda. A gente teve contato com pessoas que 

moraram lá no tempo da escravidão, que eram crianças na época e que continuaram 

morando lá. Então, foi uma mistura muito boa que a gente teve de conhecimento, de 

saberes de pessoas, de diversas modalidades econômicas e de saberes, de 

religiosidades. Então, minha infância foi muito rica no que se refere a aprendizados 

(HK RASA. Diário De Campo: 15/11/2016). 

Ela também lembra com carinho dos aspectos artísticos que permearam sua infância, assim 

como das histórias contadas pelos tios e pelas brincadeiras na mata, na qual os brinquedos 

eram feitos com elementos da própria natureza: 

Também tinham meus tios que trabalhavam com artesanato assim bem utilitários. 

Eles criavam móveis, faziam sapatos e também bem artísticos, eles faziam 

berimbau, tocavam música, e eu vivi assim nesse ambiente de arte e multicultural a 

infância toda. Tinham muitas brincadeiras e todas elas com a mão no mato. Primeiro 

tinham as histórias, tinha um tio e uma tia que sentavam na calçada próximo da casa 

de pedras de onde era a senzala e tinham muitas histórias: macacos que apareciam à 

noite, homens com olhos de fogo, tochas que subiam no lajedo que tinha. A noite a 

gente sentava na calçada da casa grande e meu tio ia contar histórias de cumadre 

“Fulôzinha”, do Saci Pererê, das bolas de fogo. Também pegávamos folhas na mata, 

fazíamos brincadeiras de cozinhar, desenhos nas folhas, eram folhas grandes, 

brincávamos no riacho, era muita coisa e tudo criado por nós. Bonecas de sabugo de 

milho, está entendendo (HK RASA. Diário De Campo: 15/11/2016). 

O HK  Dhira, de cinquenta e sete anos, nasceu na Amazônia, na zona rural de Autazes - AM. 

Sendo criado no meio da floresta, ele também começou a plantar cedo: 

Eu nasci cinco de maio de 1959. Lá eu fui criado na agricultura, junto com meus 

pais, trabalhávamos com plantações e criações. Depois dos sete anos comecei a 

trabalhar com embarcações. Aprendi a fazer todo tipo de embarcação, barcos que 

têm na Amazônia, canoas, botes para lanchas, etc. Trabalhei até os dezesseis anos 

assim e, nesse meio, eu continuava trabalhando na agricultura, também 

desaleitamento das vacas (HK DHIRA. Diário de Campo: 20/10/2016). 

Ele descreve com alegria sua infância e destaca a relação com a natureza, já que nasceu na 

beira de um lago chamado Marajá, dentro da Floresta Amazônica: “meu pai construiu a casa 

dele na beira desse lago, no meio da floresta”. Sobre o plantio, HK Dhira destaca que, no 



184 

 

interior do Amazonas, seu pai plantava praticamente de tudo: “plantava macaxeira, milho, 

feijão, plantava muita mandioca. Meu pai plantava, fazia dez hectares de roça todo o ano” 

(HK DHIRA. Diário de Campo: 20/10/2016).  

 O HK Dhira acrescenta ainda sobre o espírito comunitário dos moradores da floresta e dos 

aprendizados que iniciam desde a fase da infância: “E na floresta é assim, todos começam a 

ajudar desde novo, é uma satisfação. As crianças aprendem muitas coisas desde novinhas. Se 

divertindo, brincando e também ajudando, os filhos criados com a própria natureza, com a 

própria felicidade” (HK DHIRA. Diário de Campo: 20/10/2016). 

O HK Dhanvantari, de sessenta em quatro anos, fala um pouco sobre seus pais e acerca de sua 

infância em Salvador - BA: 

Eu nasci em cinquenta e três do século passado, meu pai era bancário e minha mãe 

costurava, como se diz, costurava para fora. E especialmente, ela tinha uma 

especialidade que era costurar roupas para festa. Vestidos de baile de casamento e 

tal. Quando eu nasci, meus pais compraram a primeira casa deles. E, nessa casa, eu 

sou o segundo filho, então, nessa casa nasceram três, eu e os outros dois. A casa era 

uma rua simples no bairro de Brotas em Salvador. Onde tinham muitas famílias com 

muitos filhos. E a casa vizinha era de uma irmã de minha mãe que também tinha 

quatro filhos. Então, só aí eram oito crianças muito próximas e todos os vizinhos 

eram famílias constituídas como as de meu pai e minha mãe e todos os filhos 

interagiam muito uns com os outros (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 

12/01/2017). 

Ele também evidencia que seu pai e sua mãe estimulavam significativamente os estudos, 

assim como “inquirir acerca da vida”. Acrescenta que os pais eram bem inquisitivos e, dessa 

forma, todos os filhos(as) tinham essa mesma tendência mais profunda de inquirir, “de 

questionar os sistemas”. HK Dhanvantari apresenta que seu pai os estimulava a não tomarem 

refrigerante. Ele dizia que: “era água choca, choca quer dizer estragada”. Assim, o pai 

estimulava alimentos saudáveis: “a gente saia com ele e ele estimulava a gente a tomar água 

de coco, caldo de cana, dizendo que eram coisas naturais”. Diz ainda que, depois, quando o 

refrigerante tornou-se inevitável, ainda assim, os filhos(as) mais novos não podiam tomar 

coca cola, só podiam tomar guaraná, gasosa de limão, mas não coca cola, já que era percebida 

pelo pai como sendo o mais prejudicial à saúde. 

Outro aspecto destacado pelo HK Dhanvantari refere-se à opção da mãe por alimentos mais 

naturais: 

Em casa também não tinham alimentos embutidos, assim, coisas de conserva. A 

tendência era de comidas mais naturais, mesmo com a cultura comum, onde se come 



185 

 

todo tipo de alimento sem uma discriminação maior, mas, ainda assim, a 

discriminação era em termos do que era saudável e o que não era saudável. Essa foi 

a experiência assim na minha infância (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 

12/01/2017). 

Já em sua adolescência, o HK Dhanvantari nos relatou um fato interessante e histórico: a casa, 

na qual eles passavam as férias era ao lado da casa do músico Raul Seixas que, na época, 

ainda era um jovem e se reunia com vários outros jovens, incluindo ele, na estação de trem 

para tocar violão. Isso acontecia no município de Dias d’Ávila, cerca de cinquenta 

quilômetros de Salvador, local no qual tanto a família do HK Dhanvantari, quanto a de Raul 

Seixas tinham casas:  

Dias d’Ávila, aonde tinha uma instância de água mineral e meus pais compraram um 

sítio pequeno. Meu pai plantou muito nesse sítio muitas árvores(...). Um local muito 

próximo de salvador, cinquenta quilômetros. E essa casa ficava na rua de trás da 

casa de Raul Seixas, que nessa época era só Raulzito.  A gente estava começando a 

adolescência e nos encontrávamos na estação do trem da cidade e ele ficava tocando 

violão e aquela coisa toda. Os avós dele e os pais tinham casas na outra rua que dava 

fundo para a nossa casa. Era fundo com fundo (...). Eu era um pouco mais novo que 

ele, então, eu era mais menino assim, mas tinha uma galera grande de juventude. 

Todo mundo ia para lá para cantar, tocar violão, namorar entre outras coisas e eu 

ficava por ali, de bicicleta também, aquelas coisas assim. Isso era época de veraneio, 

não era do dia a dia. Acho que foi um pouquinho antes dele ficar famoso. Ele fez um 

grupo, Raulzito e os panteras, acho que era isso. Ele tinha um conjunto de música, 

um grupo de música, chamava na época assim, mas foi um pouquinho antes desse 

conjunto. Tanto que nós depois, em Salvador, íamos em festas que eles tocavam e a 

gente ia muito animado porque já conhecia os artistas, ele e os colegas dele e tal 

(HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 12/01/2017). 

Apresentada um pouco da infância de cada sujeito, abordaremos agora as epistemologias que 

eles tecem. 

Os sujeitos diversos desse estudo, mestres e mestras da oralidade, tecem e teceram diversos 

saberes em suas trajetórias de luta e de vida. São saberes que se multiplicam e dialogam e, 

neste sentido, educam. Esses saberes constroem imaginários, visões de mundo, modos de se 

viver que abarcam aspectos sociais e culturais. Em sua maioria, são saberes transmitidos de 

geração para geração e fazem parte da própria memória social da Vila do Murici e seu 

entorno. 

Perguntado sobre o que acha importante para a vida e sobre os saberes da natureza, o Raizeiro  

Alberto salienta a importância de se pensar no outro, de se preocupar e cuidar dos outros: 

Em primeira mão, a gente sempre deve zelar mais os outros do que a nós. O que é 

mais necessário é isso aí. Temos a obrigação de fazer mais pelos outros do que por 

nós mesmos. Quando a gente faz só para gente, a gente faz porque é para a gente. E 



186 

 

fazendo para os outros aí a gente está se compadecendo daquele irmão e irmã nossa 

e assim por diante (RAIZEIRO ALBERTO, Diário de Campo: 25/06/2016).  

Para o Raizeiro Alberto, os saberes que envolvem a vida têm como princípio ajudar o outro. É 

o ponto que ele destaca em suas falas. Em sua perspectiva, esse outro não se limita apenas a 

seres humanos, todavia:  “isso inclui, geralmente, animais, gente, bicho, planta, tudo, tudo, 

tudo” (RAIZEIRO ALBERTO. Diário De Campo: 26/06/2016).  

Trazendo uma compreensão semelhante, a Parteira  Marlene fala do viver em comunidade 

como expressão da cultura popular: 

Para o bem-estar da comunidade sempre a gente tem que estar vendo isso, porque 

muita gente só olha para si, mas não deve ser assim. A gente tem que ver como 

comunidade e como estamos nos comportando. Então, tem que ter união entre as 

pessoas. Tem que participar de reunião. Isso é para ver o que deve fazer sobre a 

cultura popular (PARTEIRA MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016). 

De fato, é importante essa percepção de comunidade, já que, dessa maneira, aprende-se a 

servir e cuidar do outro. O egoísmo é algo que nos fecha em nosso próprio mundo, então, 

trabalhar uma cultura popular que estimule o aprendizado de uma vida em comunidade pode 

favorecer para que as pessoas se humanizem: que pensem mais nas outras pessoas, sem, é 

claro, negligenciar a sua individualidade. A ideia é fazer a diferença na sociedade, olhar para 

dentro e realizar uma transformação interna capaz de gerar entusiasmo necessário para ações 

que transformem contextos de desigualdades em espaços de justiça social. 

  A Parteira Marlene também destaca esses aspectos nos saberes do “ser Parteira”: 

O ser Parteira tem esse ensinamento e mais. A Parteira é uma família da paciente. Eu 

mesmo, eu chegava em uma casa que eu nunca tinha visto aquelas pessoas e sempre 

o esposo da paciente ia me chamar para eu fazer o parto e eu chegava lá e eu me 

comunicava com ela como se fosse uma pessoa que eu já convivia a muito tempo. 

Assim, porque eu acho que a Parteira, ela leva uma confiança muito firme para a 

pessoa que está esperando quem vai fazer o parto dela e, assim, a gente vive para 

cuidar dessas mulheres, para contribuir de alguma forma (PARTEIRA MARLENE. 

Diário de Campo: 03/08/2016). 

Neste sentido, Parteira Marlene cita também sua experiência pessoal como importante 

ferramenta em seu trabalho como Parteira: 

Para isso eu tinha minha experiência pessoal, de chegar e me comunicar com aquela 

pessoa. Eu chegava: “Boa noite cumadre, como é que está?” Aí ela: “boa noite”. Aí 

eu falava: “estou aqui cumadre, não fique triste não, porque que está triste?” Aí eu 

batia aquele papo alegre, tudo para descontrair e daí tinha aquela ligação familiar 

comigo, que dali por diante não tinha nada mais de cisma nem nada (PARTEIRA 

MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016). 



187 

 

Dentro desse contexto de uns ajudarem aos outros, apresentamos aqui que, durante uma das 

entrevistas com a Benzedeira Antônia, seu neto chegou e fez um interessante depoimento. Ele 

estava tomando remédios controlados e chegou até a ser internado em Recife. Mas, com a 

ajuda e bênção de Benzedeira Antônia, o jovem melhorou e já não utiliza nenhum remédio, 

que, como ela relata, faziam-lhe muito mal: 

Não era ele que estava com problemas, era um espírito ruim e, com a força de Jesus, 

eu tirei o espírito. Ele estava sendo considerado como louco, davam remédios 

controlados, ele ficava sem força, sem nada e isso estava fazendo mal a ele. Eu sabia 

que não era ele, pela minha mediunidade. Então, eu faço para qualquer um, precisou, 

é filho, é neto, é estranho, se chegar aqui em casa é bem recebido, o bem eu faço 

para qualquer um e assim eu vivo, é a minha missão. Eu não posso negar para 

ninguém, se Deus me deu com boa vontade, de boa vontade eu recebi e com boa 

vontade eu trato meus irmãos (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 

13/06/2016).  

 
Fotografia 03: Benzedeira Antônia 

Benzendo. Fonte: André Alves. 

Percebemos nas falas da Benzedeira Antônia o mesmo aspecto trazido pelo Raizeiro Alberto e 

pela Parteira Marlene: o bem estar da comunidade, o estar aberto a ajudar a todos(as) e, assim, 

a construção de uma cultura comunitária. Neste sentido, Benzedeira Antônia afirma que seus 

saberes e dons são para fazer o bem, que sua mediunidade é para ajudar: 

Hoje eu posso ficar sozinha tranquila, estou nem aí, graças a Deus. Eu já ajudei 

muita gente, graças a Deus, eu não vou negar, eu sou médium de nascença e eu 

trabalho do lado branco, é mesa branca, um jarro de flor branco, é uma bata branca, 



188 

 

uma vela branca acesa e só uso para fazer o bem, o mal não. E seu eu te disser, 

melhor, eu não, ele disser, você pode saber que é certo (BENZEDEIRA ANTÔNIA, 

13/06/2016). 

Benzedeira Antônia, em suas memórias de vida, salienta que no início de sua mediunidade 

teve diversas dificuldades mas, agora, já experiente, consegue tranquilamente usar seu dom e, 

assim, ajudar sua comunidade e as pessoas que a visitam de várias partes. 

Trazendo também sua experiência e memória de vida, o HK Dhira cita o Ajurí: prática 

comunitária tradicional do interior do Amazonas, na qual uns ajudam os outros em diversos 

mutirões: 

No interior do Amazonas, meu pai plantava praticamente de tudo, plantava 

macaxeira, milho, feijão, plantava muita mandioca. Meu pai plantava, fazia dez 

hectares de roça todo o ano. Na época que eu nasci, quando a gente trabalhava ali, 

o povo trabalhava só com mutirões, muitas pessoas vinham ajudar, era o Ajurí, o 

mutirão. Todas as pessoas da região vinham, pessoas que às vezes a gente nem 

conhecia. Como era um lugar muito prazeroso, um trabalho muito divertido, então, 

vinha muita gente. Tinha dia que, em cada serviço, dependendo do tamanho do 

serviço, vinha tanta gente, pessoas de vários lugares, como um plantio por 

exemplo, todo mundo ajudava (HK DHIRA. Diário de Campo: 20/10/2016) 

Ele ressalta que o Ajurí reúne pessoas de várias localidades e que, aquela que é ajudada um 

dia, no outro, está pronta para ajudar e, assim, constrói-se uma cultura de ajuda mútua: 

Ajurí, por exemplo, eu estava fazendo o meu serviço e se tinha alguém mais 

adiantado, por exemplo, já tinha feito o seu roçado, ele ia ajudar. Se tinha alguém 

mais atrasado, ele chamava todo mundo e fazia a alimentação para servir todo 

mundo e todas as pessoas vinham ajudar. Era só dizer, o meu Ajurí é tal dia, que 

todos deixavam o seu serviço e iam ajudar, porque quando você precisa, todos 

também vinham e assim um ajudava o outro. Vinham famílias inteiras, com cinco, 

dez pessoas. Era um trabalho tão prazeroso e com tanta gente, que não dava para a 

gente pagar as pessoas que vinham, mas aquelas pessoas vinham com aquela 

gratificação e satisfação por também já terem recebido ajuda e, assim, ficava algo 

sempre comunitário (HK DHIRA. Diário de Campo: 20/10/2016). 

O HK Dhira conclui sua explicação sobre o Ajurí falando que esta prática trazia muito 

felicidade para o coletivo, pois todos se sentiam parte do comunitário e se sentiam ajudados e 

aptos a ajudarem: “As pessoas tinham muita satisfação, era um lugar muito feliz por causa 

disso, tinha muita oportunidade de cada um com sua plantação toda organizada, porque todos 

ajudavam, isso era muito interessante” (HK DHIRA. Diário de Campo: 20/10/2016). 

 A Rezadeira Josefa fala de uma experiência de troca de saberes que teve em São Paulo, com 

o acupunturista de sua filha, que quis saber mais sobre as rezas que ela sabia: 



189 

 

Nossa, já rezei muita gente, nem sei quantas. Olha, teve uma vez que eu estava em 

São Paulo e tem um homem lá que tem um consultório e ele trabalha com agulhas, 

sabe, aquelas que vão colocando na pessoa. Eu fui lá com minha filha, que estava 

com muita dor. Aí ele disse assim: “Dona Josefa, a senhora sabe de alguma reza”? 

Aí minha filha disse: “reza, se ela te contar todas as rezas que ela sabe vocês ficam 

aqui o dia todinho”. Aí ele ficou doidinho e fez eu ensinar a rezar algumas rezas, 

principalmente as de machucado, corte no pé. Ele me pediu: “me ensina a rezar 

porque essa reza vai ajudar no meu serviço”. Isso porque ele recebe muita gente com 

a perna inchada, triada, queda de bicicleta, moto, tudo para cuidar. E essa reza que 

eu ensinei, ele disse a minha menina que ajudou muito ele. Porque sempre que chega 

lá um com vermelhão, perna inchada, aí ele reza e a pessoa fica bem (REZADEIRA 

JOSEFA. Diário de Campo: 05/09/2016). 

  Destacamos abaixo a reza ensinada por Rezadeira Josefa: 

Carne triada, nervo torto, osso desconjuntado, aqui mesmo eu coiso, com o poder de 

são Frutuoso (REZADEIRA JOSEFA. Diário de campo: 05/09/2016). 

O Agricultor Osório traz o aspecto da saúde, de como o campo favorece uma saúde integral. 

Lidando com a terra, aprende-se várias coisas e também se constrói uma vida saudável. Ele 

ressalta que foi ao médico pela primeira vez aos trinta anos: 

Eu trabalhava no roçado de segunda a sexta, e no sábado eu ia no meu roçado. Com 

sete anos eu já tinha meu roçado e planava um tanto de coisa. Nesse tempo, eram 

seis meses de inverno e seis de verão. Era uma maravilha, não existia dinheiro, mas 

tinha muita coisa para comer, a gente tinha saúde, quando eu fui ao médico pela 

primeira vez eu tinha trinta anos (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo:  

15/09/2016). 

O Agricultor Osório também destaca sobre a vida simples, o contato dos pés com a terra, com 

a natureza, mesmo sendo por falta de calçados, ele salienta o quanto isso faz bem ao ser 

humano: 

Nasci com o pé no chão, trabalhava com o pé no chão, não tinha sapato, não existia 

bota, não existia emprego, não existia aposentadoria. A gente comia o que plantava, 

só fui no medico com trinta anos e hoje estou com mais de oitenta. Olha a banana, é 

o que tem mais proteína (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo:  15/09/2016). 

Outro aspecto ressaltado pelo Agricultor Osório é sobre a vida no campo, as caminhadas e os 

ciclos da vida; ele cita a importância disso para o bem-estar e saúde de uma pessoa: 

Quando eu era criança, nos meus sete anos, eu nunca deixei de trabalhar e tinha um 

padre, José Carlos, que dizia: “olhe, não fique parado não, vá andar, Serra dos 

Cavalos, sítio Curuanha, fazenda Caruaru. Lá é terreno de vocês arrumarem saúde. 

Então, pessoal vinha de Caruaru para fazer essas caminhadas. Vinha gente da rua à 

vontade para caminhar na mata, que ainda tem hoje. Esse terreno que vocês moram 

lá no Curuanha, eu ia muito, tirava flor lá para levar para a cidade (AGRICULTOR 

OSÓRIO. Diário de Campo:  15/09/2016). 



190 

 

De fato, caminhar na mata, o contato com a terra, sentir o ar puro, o plantio, são questões 

importantes para a vida do ser humano. Nos dias atuais, há um distanciamento significativo 

dessas práticas e, por conseguinte, sedentarismo e diversas doenças, sejam físicas ou 

psicológicas. Assim, práticas que proporcionem saúde, contato com a natureza e consigo 

mesmo podem auxiliar o ser humano moderno, muitas vezes enredado em seu dia a dia 

corrido e estressante. Neste sentido, o Agricultor Osório destaca que plantar é vida e que não 

devemos achar que velhice é sinônimo de fraqueza ou doença, mas sim, que velhice também é 

vida: 

E esse padre dizia, olhe, não fique velho porque está com sessenta anos, vá andar, 

porque velhice é vida! E eu passo isso para as pessoas, velhice é vida. Plantar faz 

bem para saúde, faz bem para vida, plantar é uma vitamina das grandes, viu. Meu 

amor dizia, plantar facilita a sua vida, o seu viver, é bom para saúde, para o corpo da 

gente (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo:  15/09/2016). 

4.2 Mãe-Terra, ecologia e modos de viver integrados com a natureza 

4.2.1 Compreensão dos sujeitos sobre a Mãe-Terra  

A concepção sobre a Mãe-Terra é ancestral e presente em diversos povos e culturas, 

primordialmente entre as populações originárias. Povos indígenas por todo o mundo 

apresentam a visão de que a natureza é uma grande mãe. Essa concepção também está 

presente entre os pré-socráticos, culturas africanas, indianas, dentre outras tradições. Nesse 

sentido, salientamos que todos os sujeitos com os quais dialogamos reconhecem que a Terra é 

viva, e não simplesmente um objeto a ser dominado, como o paradigma que a ciência clássica 

apresenta.  

Todos os sujeitos deste estudo percebem a natureza como um grande ser vivo, que cuida e 

nutre a todos(as). Alguns a percebem como uma grande mãe, mais próxima da visão indígena; 

outros como mãe, pai e avô e outros como a manifestação de Nossa Senhora, assim como um 

dom de Deus.  Destacamos para  este tópico algumas respostas que nos trazem elementos que 

merecem evidência. A HK Rasa traz um concepção como a da Pachamama dos indígenas 

andinos, da natureza como uma grande mãe que nutre a todos(as). O HK Dhira fala sobre a 

natureza como fonte de todos os elementos e qualidades, assim como sendo uma grande mãe. 

O agricultor Osório apresenta uma concepção próxima da HK Rasa e do HK Dhira, 

aproximando-se, também, da concepção andina da natureza como a grande mãe. A 

Agricultora Maria fala sobre a recíproca de amor que existe entre seres humanos e natureza. O 

Raizeiro Alberto traz uma visão bem relacionada com Deus: a natureza como uma dádiva 



191 

 

divina. A Parteira Marlene fala sobre a vida da natureza, os elementos, os ciclos, e sobre a 

importância dela para a nossa vida. A Rezadeira Josefa reconhece a natureza como sendo a 

natureza de Deus, uma espécie de expansão da própria Nossa Senhora. A Benzedeira Antônia 

traz os caboclos da mata que dão vida à natureza.   

A fala da HK Rasa realça a qualidade de doar da natureza, da troca, da natureza como uma 

mãe que não espera receber algo em troca, agindo por amor e cuidado a seus filhos(as).  

A natureza é de fato e de direito a mãe do mundo material, ela que abriga toda 

espécie de vida e nutre, igual que uma mãe humana. A mãe abriga o filho e nutre e 

cuida, então, a natureza é isso, uma reprodução de uma forma maior da mãe que 

cada uma de nós tem, fecunda, abriga dentro de seu ventre, nutre e cuida. A natureza 

é isso, a terra é assim. Ela tem essa qualidade que eu citei dos mestres que, como a 

mãe também, dá sem pedir nada em troca (HK RASA. Diário De Campo: 

15/11/2016).  

Concordando com ela, está a concepção do Agricultor Osório. Vale ressaltar que a fala do 

Agricultor Osório traz traços de ancestralidade, já que cita um antepassado para embasar sua 

concepção: 

Tinha um amigo parente que já faleceu, ele estava velhinho e dizia: “A Terra é a 

maior mãe da gente, é a maior mãe do mundo”. Nascemos nela, nos criamos nela, 

ela é a maior mãe do mundo. Se as árvores falassem, diriam isso, se o capim falasse, 

ele diria isso, se os animais falassem, diriam isso (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário 

de Campo 18/09/2016). 

Agricultor Osório acrescenta ainda sobre os ensinamentos de vida trazidos pela natureza: “A 

terra ensina a gente a viver, a trabalhar, a pisar; olha a fazenda Caruaru, pegada com vocês, 

que natureza bonita”. Nesta fala, Agricultor Osório cita uma região próxima à sua residência, 

antigamente chamada fazenda Caruaru, local que se encontra atualmente a comunidade Hare 

Krishna - Ecovila Vraja Dhama. Posteriormente, ele demonstra seu sentimento em relação à 

terra, destaca a importância de nos relacionarmos com a natureza, para sairmos do egoísmo 

presente no mundo, assim como nos faz uma provocação, falando que, mesmo os cientistas 

que muitas vezes afirmam ser detentores de todo o conhecimento não podem conhecer tudo o 

que é a natureza, sua diversidade e mistério: 

Eu gosto da natureza, a natureza é a maior mãe do mundo e mãe de todos. É uma 

coisa tão infinita no mundo que eu penso que mesmo esse pessoal que lê, que tem a 

história e tal, não conhece nem um quarto do que é a natureza, da natureza. Ela é a 

mãe do mundo todo, é a mãe da gente. Como eu aprendi com a natureza, você 

também, todos têm que aprender. Porque, se não fosse a natureza, como tem muito 

hoje, a pessoa não tem contato com a natureza, aí vira malfazejo, vira maloqueiro, 

porque não tem contato com a natureza, aí só enxerga o seu próprio umbigo 

(AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 18/09/2016). 



192 

 

Realmente, como apresentado pela HK Rasa e pelo Agricultor Osório, a natureza é uma 

grande mãe. Ela está aí para todos e nos ensina a cada momento. A terra está sempre disposta 

a doar e a servir com frutos, vegetais, sombra, ar puro, água cristalina descendo das 

montanhas, dentre tantas outras dádivas. Esse contato com a natureza, com o ato de plantar, 

semear, sentir a floresta, pode nos humanizar, nos tornar pessoas mais simples e sem egoísmo, 

porque a própria natureza demonstra que a vida é uma relação de troca, de dar e receber. 

A HK Rasa acrescenta ainda que, mesmo com toda essa nutrição e cuidado da natureza para 

conosco, o ser humano não valoriza essa dádiva e acaba por explorar a Terra e os recursos 

naturais dados por ela com tanta abundância: “O homem que, geralmente, não sabe o que 

fazer com tudo isso que recebe acaba agredindo e mutilando a natureza” (HK RASA. Diário 

De Campo: 15/11/2016).  

Nesta mesma perspectiva, a Parteira Marlene salienta que “a danificação vem causar prejuízo 

tanto para o solo quanto para o ser humano”. Acrescenta ainda que, em seu modo de ver,  para 

uma pessoa lidar com a natureza “tem que saber sempre preservar que é para a gente não 

perder as qualidades que ela tem”. Conclui dizendo que nós não vivemos sem água, sem o 

alimento, sem o ar que respiramos, sem o ato de plantar. Assim, alerta que: “se a gente vai só 

tirando, só tirando sem repor, um dia não teremos mais nada.  Então, a natureza tem todas as 

qualidades, mas, para isso, temos que ter o conhecimento para preservar” (PARTEIRA 

MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016). 

Evidenciamos que a HK Rasa e a Parteira Marlene trazem importante discussão para este 

estudo, já que alertam sobre os impactos que os seres humanos vêm causando na natureza: 

poluindo rios, explorando os recursos de maneira insustentável e degradando o meio ambiente 

como um todo. Elas deixam a relevante mensagem de se cuidar do planeta, da preservação 

ambiental, não no mito de deixar a natureza intocada, mas no sentido da importância da 

conscientização das pessoas em relação a natureza como nossa vida e, por conseguinte,  

devendo ser cuidada e preservada. 

O Raizeiro Alberto, trazendo sua fé cristã, ressalta a riqueza e beleza da natureza, sendo essa 

um dom de Deus, uma dádiva que é permitida por Jesus Cristo: 

Em primeira mão é um dom de Deus, porque se o senhor Jesus Cristo não quisesse 

não tinha nada disso, não tinha aquela riqueza onde vocês moram. Porque ali é uma 

riqueza. E me diga, ainda tem muito peixe ali naquele açude que vocês moram? 



193 

 

Traíra Barbada, tinha muita. A natureza é essa beleza que você olha com os olhos 

que Deus te deu e você avista a riqueza do mundo todinho. Toda riqueza está na 

natureza (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de Campo: 25/06/2016). 

Raizeiro Alberto discorre sobre essa relação da natureza com Deus e Jesus Cristo, em sendo 

assim, traz alguns aspectos diferentes das concepções trazidas pela HK Rasa e pelo Agricultor 

Osório, que a concebem como uma grande mãe. Todavia, como semelhança entre esses 

sujeitos, percebemos que falam da natureza como um ser vivo, sobre as forças da natureza e 

sua beleza.  

O Raizeiro Alberto, durante a entrevista, demonstrou profunda relação com a natureza e as 

plantas medicinais, das quais cuida todos os dias. Durante muitos momentos do diálogo, ao 

invés de uma resposta específica, ele respondia citando o exemplo das plantas medicinais para 

dizer os ensinamentos que a natureza nos traz: “Ela nos ensina muita coisa, tudo o que nós 

fazemos vem nos exemplos do mundo e isso é obra da natureza. Essa planta aqui é a que faz a 

insulina, para quem tem diabete. Tem aqui também e é o chá que se toma” (RAIZEIRO 

ALBERTO. Diário de campo: 25/06/2016). 

Trazendo um aspecto que se aproxima significativamente das falas dos outros sujeitos citados, 

o Raizeiro Alberto demonstra uma relação de afetividade com a natureza, enfatizando, 

também, a relação de troca, de dar e receber: 

A natureza é o que mais merece ser respeitada, porque é um patrimônio muito 

merecido de carinho. Se a gente tem, faz um benefício, recebe outro. Da mesma 

forma o mal. Se a pessoa faz o mal a um, pode ficar certo que em poucos dias ela 

recebe o mal. Então, se trata a natureza com carinho, vai ter uma benção de Deus e 

ela também trata com carinho. É uma troca. Eu tenho uma grande relação de carinho 

com a natureza (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de Campo: 25/06/2016). 

Na parte final acerca deste assunto, na conversa com o Raizeiro Alberto, percebemos que a 

concepção da natureza como mãe também aparece. Para demonstrar sua fala, ele cita o 

exemplo de uma árvore que é semente e cresce alimentando várias pessoas:  

A natureza é bem viva, ela merece, a natureza, ela quem cria tudo, então, ela é viva. 

Você planta um pezinho de planta daquele ali, planta, vai ajeitando, joga terra, 

quando vê está aquela arvorezona. Veja, um pezão desse de jaca, lindo, com aquela 

jaca que alimenta umas três a quatro pessoas, imagina só, é uma mãe das boas. Dá 

uma sombrinha ali para o “cabra” deitar e dormir o sono (RAIZEIRO ALBERTO. 

Diário de Campo: 25/06/2016). 



194 

 

 
Fotografia 04: Mãe-Terra - Jaqueira no 

quintal do Raizeiro Alberto. Fonte: 

autoria própria - Diário de Campo: 

13/06/2016. 

Parteira Marlene, além dos aspectos sobre preservação ambiental, fala sobre os elementos e 

forças da natureza viva percebendo-a como uma mãe, mas, também, como um pai e um avô, 

no sentido de que existem diversas qualidades da natureza, assim como a diversidade de 

qualidades das pessoas.  

Para mim, essa natureza representa vida. Porque essa natureza é aonde vem a chuva, 

vem o ar que a gente respira, as águas que a gente tem. A natureza tem todas as 

qualidades, a gente só vive porque nós temos a natureza em nossa volta, se não fosse 

isso a gente não vivia. É a vida do ser humano, é a família toda, o pai e a mãe. Cada 

setor da natureza tem um sistema diferente e aquilo é de benefício para o mundo, 

não é nem para uma pessoa só. Então, é pai, mãe, filho, avó. Porque se faltar essas 

qualidades no mundo, ninguém vive (PARTEIRA MARLENE. Diário de Campo 

03/08/2016). 

Parteira Marlene também faz uma analogia interessante no sentido de que, assim como o pai 

tem características e qualidades particulares, a mãe também tem as suas, os filhos(as), assim 

como os avôs e avós.  

Com uma outra maneira de se expressar, entretanto, trazendo a mesma ideia, o HK Dhira 

discorre acerca das diferentes qualidades que surgem da natureza e geram a própria vida: 

Interessante isso porque a natureza, a gente chama de natureza, como pode chamar 

de criação, como pode chamar de mãe, porque é aí que está tudo, a vida está aí. 

Somos feitos da terra. Tudo isso que está saindo de mim agora,  inclusive essas 

palavras, veio da natureza, veio dos grãos, dos alimentos, e a própria vida, ela vem 

dessas qualidades, de cada alimento que usamos. Seja um filho, esposa, pai, todos 

vieram da natureza. Então, ela é a mãe mesmo, porque se não estivéssemos pisando 



195 

 

no chão, comendo e bebendo nutrientes dados pela terra, jamais teríamos vida (HK 

DHIRA. Diário de campo:  22/10/2016). 

Observamos que ambos percebem uma diversidade de qualidades na natureza. Para a Parteira 

Marlene, a natureza é possuidora de diversas qualidades, pois ora atua como pai, ora como 

mãe, ora como avós. Para o HK Dhira, somos feitos da terra e tudo vem das qualidades 

presentes na diversidade da natureza.  

Parteira Marlene aborda também a relação dessa arte do parto humanizado com a natureza. 

Fala que o ser Parteira faz parte da cultura popular, tendo uma relação com as forças da vida. 

Talvez seja também esse o motivo de existirem mais Parteiras na zona rural do que na urbana, 

já que existe uma relação do ser Parteira e mulher com os ciclos naturais, existindo, assim, 

uma relação entre a Parteira e a natureza: 

Como é uma cultura popular, existe uma relação entre a Parteira e a natureza. A 

Parteira é um ser que se coliga com todos esses seres, os seres humanos, a natureza, 

porque, enquanto Parteira, ela é uma pessoa humilde, então, ela quer sempre ver o 

bem-estar da natureza, então, acho que a Parteira faz parte de tudo isso (PARTEIRA 

MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016). 

Concordamos com a Parteira Marlene na existência de uma relação entre a Parteira e a 

natureza e que esse vínculo se faz pela cultura popular. A Parteira lida com o nascer, o toque 

das mãos, os sentimentos, o acolhimento, o cuidado, dentre tantos outros aspectos que 

envolvem um parto humanizado. Assim, essas qualidades inspiram uma relação com a 

natureza, seus segredos, mistérios, dádivas e exemplos. O nascer de uma flor, do sol e de uma 

fruta são como o nascer de uma criança. Neste sentido, Parteira Marlene descreve os segredos 

e a sacralidade existentes em um parto e na natureza: 

O neném vem de um segredo, um parto, a criança vem de um segredo, porque 

quando ela está lá dentro, você não sabe como está. O parto de agora não, pois tem 

ultrassom, mas antigamente não se sabia, era um segredo. E ela lidava com o parto 

tão natural que terminava tudo vindo normalzinho, tudo tradicionalmente, sem 

carecer de puxar, de botar força, sem carecer de nada e ali, quando chegava nas 

mãos dela ela fazia o que podia fazer e dali por diante. Eu acho que é um dom de 

Deus, um dom de sabedoria, a Parteira ter tudo aquilo nas mãos e não sabia como 

era que estava lá. Pelo conhecimento, pelos toques, e até chegar nas mãos dela e ela 

sabe que depois aquela criança vai precisar da proteção da natureza, porque a 

natureza é sagrada, não só para os seres humanos, os seres vivos, não é só os seres 

humanos, os seres humanos e não humanos, todos precisam da natureza 

(PARTEIRA MARLENE. Diário de campo: 03/08/2016). 

A Rezedeira Josefa, em sua fala, traz proximidades com a fala do Raizeiro Alberto, no que se 

refere à natureza como sendo de Deus. Ela traz interessantes questionamentos práticos 

relacionados à sua observação das forças e dinâmicas da natureza: “A natureza é a natureza de 



196 

 

Deus. Ele que faz, porque imagina só, a gente plantar um pedaço de pau e sair aquela 

mandioca e fazer farinha; plantar um caroço de milho e dar espigas, quem é que faz isso? ” 

(REZADEIRA JOSEFA. Diário de campo: 16/09/2016). 

Rezadeira Josefa planta desde sua infância e vivencia os saberes e dinâmicas presentes na 

terra, no nascer de um vegetal, de uma fruta, etc. Essa vivência e observação dos ciclos da 

natureza trazem a inquietação de que tudo é muito surpreendente, como uma pequena semente 

se transformar em uma grande árvore, então, para ela, deve ter algo por trás disso tudo, que 

ela chama de Deus. 

Nós plantamos três sementes de jerimum e aquele jerimum vai crescendo e quando 

vê tem um tanto de jerimum. Assim também é com a melancia. Quem foi que fez 

aquilo ali. É Deus, não foi a gente. Quem é que manda a chuva? Deus. Cadê o povo 

sabido que não fez chover, não tem tanta gente sabida. É só quando Deus quiser 

(REZADEIRA JOSEFA. Diário de Campo: 16/09/2016). 

Percebemos na concepção de Rezadeira Josefa que há um ser, que é Deus, responsável pelas 

forças e ciclos da natureza, seja o envio da chuva, do ar, etc. Posterirormente, acrescenta 

ainda que: “A natureza, ela é tudo. É mãe, é tudo, tudo o que Deus quer para a gente. A 

natureza é a Nossa Senhora. Nós não somos nada aqui meu filho, a gente deve viver bem com 

todo mundo, tratar todo mundo bem, se respeitar. Eu adoro a natureza” (REZADEIRA 

JOSEFA. Diário de campo: 16/09/2016). 

Assim, a natureza, como representação de Nossa Senhora, para Rezadeira Josefa, é uma 

dádiva, um presente de Deus para todos(as). Em sua percepção, a natureza tem sua vida 

própria sendo possuidora de sentimentos: 

A natureza tem vida, a natureza é boa. Olha, você sabe uma coisa, tem muita vida 

ali, é pecado você cortar um pé de pau, uma galha de pau. Quando corta, sabe aquela 

aguinha que sai, ali é ela chorando, porque a pessoa está cortando, é ela chorando 

para não morrer. Quem me contou isso foi uma mulher muito sabida, ela me disse: 

“quando você corta uma árvore, pode olhar que ela solta uma aguinha, aquilo ali é 

ela chorando”. Está vendo. É bom conversar com quem sabe, ela era uma mulher 

muito boa, ela já faleceu. Eu ia para a casa da minha filha e passava um ou dois 

meses lá e eu sempre ia na casa dela, que era pertinho da casa da minha filha e ela 

ficava me explicando essas coisas. Então, eu não corto árvore, eu não corto 

(REZADEIRA JOSEFA. Diário de Campo: 16/09/2016). 

Essa parte da fala da Rezadeira Josefa, que traz a bondade e vida da natureza, a une com a fala 

dos(as) outros sujeitos diversos, que, seja trazendo a natureza como grande mãe, ou como 

uma família inteira, dentro de diversas qualidades presentes na natureza, todos(as) a percebem 

como um ser vivo, pulsante, com qualidades boas. 



197 

 

A Benzedeira Antônia traz um elemento novo e importante para as reflexões apresentadas 

neste estudo. Benzedeira Antônia, em sua vida e saberes da benzeção, apresenta um 

sincretismo entre o cristianismo, a religiosidade indígena e africana. Então, ao falar sobre a 

natureza, ela, apesar da resposta curta, traz os elementos dos caboclos das matas, que vivem e 

protegem a natureza. Na cultura milenar da Índia, frases curtas que possuem profundidade e 

conhecimento são chamadas de Sutras. Em nosso modo de ver, senhora Antônia traz um 

Sutra ao falar da natureza, pois, em poucas palavras apresenta grande conhecimento: “A 

natureza é tudo de bom. Não dá para definir. Na natureza, estão a Madalena, que é viva, 

Jacarati, que é vivo. Eles chegam por ela, os caboclos chegam pela floresta. Então, a natureza 

é quem traz eles. O Tupinambá” (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 25/06/2016).  

Ao falar da natureza, Benzedeira Antônia canta duas canções, uma entoando Jacarati e a outra 

Madalena. Destacamos, a seguir, essas canções: 

Eu sou Jacarati, aqui eu já cheguei, para tirar os obsessor, daqui mais uma vez. 

Acorda, se acorda, deixa de tanto dormir, Madalena vai chegando para tirar a gente 

daqui. Com a vossa proteção, os cinco Salomão, o divino Espírito Santo e o padim 

Ciço então (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 25/06/2016). 

Benzedeira Antônia invoca os caboclos em sua Benzeção, sendo médium de nascença, ela os 

tem como guias espirituais. Benzedeira Antônia também apresenta significativo sincretismo, 

já que, ao fim de cada canção, sempre diz: “Jesus seja louvado”. Agricultora desde a infância, 

e por ser esposa de um Raizeiro, Benzedeira Antônia conhece das plantas e da arte de plantar 

e, por meio dos caboclos, sendo o Tupinambá seu mentor, ela se relaciona com a natureza de 

maneira positiva e harmoniosa: “ É isso, essa natureza é amor ao próximo, ter amor ao 

próximo como a si próprio, é isso. Não é assim? Pelo menos eu tenho para mim que é” 

(BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo 25/06/2016). 

Em semelhante perspectiva, a Agricultora Maria fala da natureza como uma atitude de amar 

os outros, e também as plantas, assim como do amor que a natureza tem pelos seres humanos: 

A natureza, meu filho, é saber amar as pessoas, é só o que eu sei dizer meu filho, 

amar as pessoas, as crianças. A natureza também ama a gente. As plantas trazem 

alegria para gente. A gente fica bem feliz com plantas, eu sou assim, eu fico tão 

feliz, tem hora que eu estou lá embaixo que eu nem tenho vontade de voltar para cá 

de tão bonito que eu acho, eu gosto muito das plantas, da lavoura que a gente planta 

(AGRICULTORA MARIA. Diário de Campo: 30/08/2016). 



198 

 

 
Fotografia 05: Casa da Agricultora Maria. Fonte: autoria 

própria - Diário de Campo: 30/08/2016. 

 

 

Fotografia 06: Mãe-Terra - Pomar da 

Agricultora Maria. Fonte: autoria 

própria - Diário de Campo: 

30/08/2016. 

Assim como os outros sujeitos, Agricultora Maria salienta sobre a natureza como sendo 

possuidora de sentimentos, capaz de intercambiar afeto, carinho e amor. Ao aguar suas 

plantas, ela demonstra um sentimento de alegria e gratidão e parece sentir a recíproca vinda 

da natureza, que se manifesta através dos movimentos: 

Eu acho bonito quando a gente água elas, elas ficam se balançando. Eu acho bonito, 

olha lá, aquele pé mesmo está se balançando, olha para ali, está vendo? Né, aí eu 

namoro aquilo ali, fico toda cheia de vida, olha como ele está. Eu aguei né, de 

manhã ele estava triste, aí, quando eu faço a limpeza dali eu vou aguando e elas 

ficam todas bonitas, olha como ela está se balançando, o vento para ela. Elas trazem 

felicidade para nós. A gente se sente feliz com a planta, você se sente? Eu respondo: 

“muito”, ela diz: “então pronto”. (AGRICULTORA MARIA: Diário de Campo 

30/08/2016). 



199 

 

Agricultora Maria finaliza sua fala dizendo que as plantas são fundamentais no seu dia a dia e 

em seu bem-estar: “Eu só fico satisfeita quando vejo jarro de flor em casa. Aquele jarrinho de 

flor está com uns quatro dias e eu vou no sítio e vou trazer mais rosas também” 

(AGRICULTORA MARIA. Diário de Campo: 30/08/2016). 

O HK Dhira faz uma observação semelhante à da Agricultora Maria, no que se refere ao 

movimento vivo das plantas. HK Dhira traz interessante questionamento: “Uma árvore tem 

vida. Aí tem gente que fala que não. Aí eu falo: ‘tem sim, olha, ela está se mexendo’. Aí a 

pessoa fala: ‘mas é o vento’. Aí eu pergunto: ‘e de onde vem o vento?’ ” (HK DHIRA. Diário 

de Campo: 22/10/2016). 

Outro aspecto abordado pelo HK Dhira refere-se à relação entre a natureza e a alimentação 

saudável e orgânica. Em sua perspectiva: “O alimento orgânico é uma das coisas mais 

interessantes desse mundo. A natureza e a alimentação são questões muito importantes” (HK 

DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016). 

Também ressalta que, atualmente, as pessoas, de um modo geral, não estão se alimentando 

bem: 

 As pessoas hoje estão se alimentando muito mal. A morte que vemos precocemente 

muitas vezes vem dessa alimentação ruim. Distúrbio da mente, da inteligência. 

Muitas pessoas escravas das drogas por não ter um controle da própria mente, língua 

e desejos desenfreados. E a alimentação influencia muito isso. Hoje há muita 

alimentação inadequada e as pessoas nas cidades comem muitos alimentos 

industrializados (HK DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016). 

HK Dhira chama a atenção para a importância da reflexão sobre a origem de nossos 

alimentos:  “devia haver preocupação em como me alimento, o que vou comer, de onde vem. 

As pessoas procurarem a fonte de sua alimentação”. Em sendo assim, ele faz alguns 

questionamentos: “Vou comer só porque estou com fome?  Só por desejo da língua? Isso está 

matando as pessoas: alimentação inadequada. Então, é importante um produto orgânico, com 

as coisas compatíveis à plantação e digo também, uma alimentação vegetariana, natural, sem 

gerar sofrimento em outros seres” (HK DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016). 

Realmente, na sociedade moderna, há um distanciamento do ser humano da natureza e, por 

conseguinte, de uma alimentação saudável e orgânica. Observamos centenas de alimentos 

repletos de agrotóxicos, industrializados, cheios de conservantes e com pouquíssimo valor 

nutritivo. Assim, acreditamos, como o HK Dhira, que uma alimentação que não seja saudável 



200 

 

é causa de doenças e de diversas complicações. A alimentação influencia, inclusive, doenças 

da mente, psicossomáticas, neuroses, pois, essas questões são interligadas: uma pessoa que se 

alimenta mal, com muita gordura, agrotóxicos, etc., acaba por perder energia vital de seu 

corpo, o que, consequentemente, induz ao sedentarismo. A falta de energia para fazer as 

coisas e a letargia podem influenciar depressões. 

Por isso, uma boa alimentação faz parte de hábitos saudáveis que, em harmonia e contato com 

a natureza, vivificam a vida, produzem energia vital, despertam glândulas que contribuem em 

nossa alegria e amor próprio, como a glândula timo. E isso, gera vida, gera esperança, gera 

equilíbrio entre mente e corpo em relação integrada com a natureza. O HK Dhira conclui seu 

raciocínio da seguinte maneira: “Tudo tem vida. Isso é a coisa mais importante, a vida. A vida 

é a natureza”. (HK DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016).  

Realmente, tudo neste mundo tem vida, pulsa vida e se relaciona por meio do fluxo vivo que 

existe no planeta. Esses são os saberes tecidos pelos mestres e mestras da oralidade da região 

da Vila do Murici relacionados à compreensão desses sujeitos sobre a Mãe-Terra. Percebemos 

que, apesar das especificidades, todos as respostas dos sujeitos aqui destacadas apresentam 

semelhanças em suas compreensões. Eles sentem a natureza como um ser vivo, diversa, que 

tem sentimentos e que se relaciona com eles e com todos os seres presentes no planeta. 

  



201 

 

4.2.2 Ecologia na vida dos sujeitos  

A ecologia enquanto conceito apresenta diversas ramificações e tendências: podemos destacar 

a ecologia humana, ecologia profunda, ecologia social, dentre outras. Entretanto, salientamos 

que todas têm em seu fundamento algo em comum: o cuidado com o planeta Terra e uma 

percepção de interdependência entre todos os seres com o planeta. 

A ecologia pode acontecer em grandes ações, inclusive em níveis planetários, todavia, para 

que de fato seja algo sustentável, a ecologia precisa acontecer em nosso dia a dia, no 

cotidiano, pois, cada um fazendo a sua parte, todo o planeta recebe os benefícios.  

Os sujeitos diversos dessa pesquisa demonstram, em seu dia a dia, interessantes ações e 

pensamentos ecológicos.  

O HK Dhira destaca que uma vida no campo, no contato com a terra, com o plantio, também 

contribui para uma vida saudável, na qual, ao invés de tentar tratar a doença, trabalha-se a 

prevenção: 

Olha só o contato com a terra, com a natureza, isso é bom, eu tenho prova, o meu 

caso, hoje eu me sinto com muita saúde, apesar de ter cinquenta e sete anos 

completos;  a própria pessoa que está gravando já me conhece há muitos anos. Eu 

estou aqui em Caruaru há dezesseis anos, não tenho problema de garganta, não 

tenho problema de gastrite, não tenho problema de febre, gripe, não tenho nada, por 

me sentir assim, desde criança criado com a natureza, dentro da natureza. (HK 

DHIRA. Diário de Campo: 20/10/2016).   

Outro aspecto ressaltado por ele é a relação da saúde com a alimentação. Em sua perspectiva, 

produtos orgânicos favorecem a saúde integral: 

Me orgulho de ter saúde, de ser criado com produtos naturais. Neste momento estou 

até aguando a horta, tudo assim com produtos orgânicos, produtos naturais. A 

pessoa que se alimenta assim se sente, em certos momentos, orgulhoso por estar 

sabendo que come produtos que podem dar garantia, dar saúde, dar tudo que a 

pessoa precisa em matéria de saúde (HK DHIRA. Diário de Campo: 20/10/2016).   



202 

 

 
Fotografia 07: Mãe-Terra - Cesta de 

produtos orgânicos da horta que HK 

Dhira cuida na Ecovila Vraja Dhama. 

Fonte: autoria própria - Diário de Campo: 

28/11/2016. 

Concordamos com o HK Dhira sobre os produtos orgânicos e a relação com a saúde. 

Atualmente, dentro da sociedade do espetáculo na qual vivemos, o foco é o conforto e a 

comodidade. Isso não se limita apenas aos meios de transportes, ou televisões de alta 

tecnologia que funcionam com simples cliques em um controle remoto de alguém sentado em 

um confortável sofá. Essa comodidade vendida pela mídia consumista chega aos alimentos. 

Então, pela falta de tempo, já que a maioria está correndo atrás de dinheiro, na cruel e 

desigual luta pela sobrevivência, os enlatados, produtos congelados, etc. ganham cada vez 

mais mercado. São produtos repletos de conservantes e já quase sem nutrientes. Outro aspecto 

dessa realidade são os agrotóxicos que, após a revolução verde, tomaram conta das plantações 

pelo mundo. Excesso de agrotóxicos nos alimentos, alimentos transgênicos e tantos outros 

aspectos da agricultura industrial geram impactos no meio ambiente e na saúde de cada 

pessoa. 

Por ouro lado, diversos movimentos ecológicos, vegetarianos, veganos, de agroecologia e 

permacultura, agricultura camponesa, feiras orgânicas e solidárias vêm ganhando força pelo 

mundo. As pessoas começam a buscar a simplicidade, a alimentação viva, orgânica, feita por 

pequenos agricultores, por comunidades ecológicas, comunidades de luta pela terra, que 

trazem outras maneiras de se viver e alimentar. Essa é também umas das mensagens dos 

mestres e mestras da oralidade. 



203 

 

Igualmente o HK Dhira, o Agricultor Osório fala da importância de um alimento orgânico, 

assim como de fazer atividades para que a pessoa não fique sedentária: 

Imagina ficar parado na calçada sem fazer nada. Não, vá plantar um lerão. Se você 

tem macaxeira, o roçado, batata, milho, feijão, você está “enriba” de um paiol, um 

paiol de alimento, nem precisa de ir no mercado. É mais gostoso, a gente tira na hora 

que quer, não tem veneno como muitas têm (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de 

Campo: 15/09/2016). 

A Agricultora Maria segue a mesma linha de ação do Agricultor Osório e do HK Dhira: 

plantação de alimentos orgânicos. Agricultora Maria, durante a entrevista, respondia e 

conversava sempre mostrando sua horta, citando exemplos práticos. Era como se, para cada 

pergunta, a resposta fosse: um alimento orgânico da horta, uma flor do jardim. Dessa maneira, 

ela demonstrou que os ensinamentos da arte de plantar e do viver o campo são profundos, tem 

fundamento e trazem saberes essenciais para uma vida em equilíbrio no planeta.  

Destacamos que, mesmo com seus oitenta anos, Agricultora Maria continua seu plantio, 

acordando todo dia cedo e cuidando de sua horta e pomar: 

Atualmente eu planto feijão, milho, macaxeira, lá onde eu planto é tão bonito. 

Jerimum também. Planto também guandu, um tipo de feijão, bom para diabete. Eu 

planto um bocado de coisa, cebola. E lá tem muita água onde eu moro. Também 

planto flores, mas mais na época de chuva. Lá tem água mineral por debaixo de uma 

pedra, que sai assim, é lindo (AGRICULTORA MARIA. Diário de Campo: 

30/08/2016).  

 
Fotografia 08: Mãe-Terra - Feijão 

guandu da horta da Agricultora 

Maria. Fonte: autoria própria - 

Diário de Campo: 30/08/2016. 



204 

 

Agricultora Maria, como o Raizeiro Alberto, também tem conhecimento de plantas 

medicinais, tendo diversos chás e plantas em seu jardim: 

Eu planto alecrim, se tiver com tosse brava, gripe, bota água no forno a ferver, 

depois pega as folhinhas dele, para gripe, não tem melhor. Cidreira também, capim 

santo. Cidreira é bom para dor de barriga, para o fígado. O capim santo é bom para 

dormir, é saudável. Pessoal ia em casa pedir: “Tem capim santo”? Aí eu dizia: 

“tem”, “tem malva rosa”? “Tem”. Malva rosa, se você comeu algo e fez mal, malva 

rosa é ótimo (AGRICULTORA MARIA. Diário de Campo: 30/08/2016).  

Essa é a cultura popular, os saberes campesinos transmitidos de geração em geração. As 

plantas medicinais, os chazinhos feitos com carinho, a cura pela natureza é algo que, 

milenarmente, sempre teve o seu valor e reconhecimento. Na modernidade, esses saberes 

foram silenciados, todavia, agora, com novas abordagens e percepções sobre o conhecimento, 

diversas pessoas começam a perceber a riqueza de saberes presentes nos conhecimentos 

tradicionais e populares. 

Na mesma direção da Agricultora Maria, o Raizeiro Alberto fala sobre as propriedades e 

benefícios de algumas plantas medicinais de seu jardim:  

Aqui é alfavaca e alcachofra. Alcachofra é muito amargosa e é boa para um bocado 

de coisas, só não pode beber se estiver grávida. No geral, são boas para inflamação. 

Bom para tomar banho com elas também. Tudo é daqui, a alfavaca é muito cheirosa. 

Essa é a babosa,  antibiótico, e também pode lavar o cabelo, faz o cabelo crescer, 

ficar bonito, luminoso, a pele também. Também é bom para corte, cicatrizar. O 

capim santo é para fazer chá, a malva rosa para remédio, para chá. É boa para 

problema de dor, essas coisas e super cheirosa. A Lorna é uma planta amarga para 

chá. Boa para digestão, corta a disenteria (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de 

Campo: 13/06/2016). 



205 

 

 

Fotografia 09: Raizeiro Alberto demonstrando plantas 

medicinais tais como alfavaca e alcachofra. Fonte: 

autoria própria - Diário de Campo: 13/06/2016. 

 

 

Fotografia 10: Mãe-Terra - Babosa no quintal da casa 

do Raizeiro Alberto. Fonte: autoria própria - Diário de 

Campo: 13/06/2016. 

Percebemos nesta parte da entrevista - que trata sobre a ecologia no dia a dia dos sujeitos -  

significativa semelhança entre a maneira de falar e apresentar as plantas entre o Raizeiro 

Alberto e a Agricultora Maria. Ambos exemplificam com a própria horta para darem 

respostas às perguntas, trazendo saberes outros através dos saberes da natureza. 

Raizeiro Alberto também destaca plantas com forte valor simbólico e sagrado, como o caso da 

mirra e da arruda: “A mirra que você viu ali, ela é uma planta santa, porque, quando foram 

visitar Jesus, levaram para ele incenso e mirra, então, é uma planta santa, é muito boa, a mirra. 



206 

 

Ali é a arruda, ela é boa para afastar o mal” (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de Campo: 

13/06/2016). 

A Parteira  Lurdes, dentro de sua experiência de vida, apresenta um fato novo, algo 

interessante que demonstra uma concepção ecológica ampla. Ela chegou a fazer partos de 

animais e demonstrou não fazer diferenciações entre seres humanos e animais, no sentido de 

criar hierarquias. Para ela, os animais também são seres vivos. Isso demonstra uma visão de 

interdependência e de comunhão entre todos os seres com o planeta Terra: 

Eu já tinha feito muitos partos, olha, eu já fiz parto de ovelha e de vaca. Eu estava 

no posto de saúde do Alto do Moura, que a gente tirava negócio de comida lá. Eu 

estava grávida, buchuda, estava bem “buchudona”. Aí o moço de uma fazenda foi no 

posto procurando a moça do posto de saúde para ajudar, para fazer o parto, mas ela 

não estava, tinha ido para a rua. Aí uma mulher falou: “olha, ela aqui faz parto”.  Eu 

me acanhei né, fiquei com vergonha. Eu estava com uma roupa branca e perguntei, o 

que eu faço, porque vou me sujar, aí eu troquei de roupa e uma mulher me deu uma 

bata, então eu fiz o parto da vaca (PARTEIRA LURDES. Diário de Campo: 

12/08/2016).  

Após essa parte da entrevista, Parteira Lurdes finaliza a história trazendo aprendizados e 

reflexões que demonstram profunda relação com a natureza e os animais. Uma percepção 

ecológica, de empatia com os animais e até mesmo diálogo com eles. Outro aspecto 

demonstrado é que ela ajuda as pessoas e os animais, não por dinheiro, já que não cobra para 

fazer parto:  

Eu ajudei o bezerro a sair e, quando ela teve o bezerro, a vaca se levantou na hora e 

veio me cheirar, como se fosse me agradecer. O dono da fazenda veio e insistiu para 

me pagar, pelejou para me pagar. Eu disse, eu não faço parto por dinheiro, é só 

minha boa vontade, o que eu peço a Deus é vim com saúde e paz e ficar vivo: a mãe 

e o filho, tanta faz de gente quanto os bichinhos. Eu fiz muito parto, de muitas 

crianças (PARTEIRA LURDES. Diário de Campo: 12/08/2016). 

Uma experiência parecida relatada em entrevista foi a da Rezadeira Josefa. No caso, não foi 

um trabalho de parto, mas uma reza para um cavalo ferido que, após receber a benção, curou-

se. Inicialmente, Rezadeira Josefa relata conselhos para o homem que tinha machucado tal 

cavalo: 

Um dia eu estava sentada ali e chegou um homem que gosta de beber cachaça e 

chegou com um cavalinho quase morto. Ele tinha bebido e empurrou o cavalo por 

todos os cantos, machucou o cavalo, a perna do cavalo estava toda inchada, o cavalo 

tinha tomado fogo a pulso. Aí ele disse: “eu soube que a senhora reza”. Eu disse: 

“rezo, o que o sr. quer que reze? Aí ele disse: “é que eu fiz uma ‘marvadeza’ com o 

cavalo e eu acho que ele vai morrer”. Eu disse: “para que você fez isso nele”? 

(REZADEIRA JOSEFA. Diário de Campo: 05/09/2016). 



207 

 

Ela continua a relatar a experiência e entoa a reza que fez para curar o cavalo. Ela relatou que 

foi em casa, pegou uma agulha com linha, folha de azeite e rezou o cavalo da seguinte 

maneira: 

Carne triada, nervo torto, osso desconjuntado, aqui mesmo eu coiso, com o poder de 

São Frutuoso (REZADEIRA JOSEFA. Diário de Campo: 05/09/2016). 

Após a reza, Rezadeira Josefa relata que rezou também a oração do “Pai Nosso” e da “Ave 

Maria”. O ritual repetiu-se por três vezes. Como relatado, o cavalo estava bem machucado e 

com dificuldades até mesmo de andar. Ela não compreendia como a pessoa podia ter feito isso 

com o cavalo e continuava a questioná-lo: “Como o sr. teve coragem de fazer isso com ele? 

Aí falei também: ‘chegar em casa você pega um bocado de breu, rala e coloca em um bocado 

de milho para o cavalo comer e melhorar’” (REZADEIRA JOSEFA. Diário de Campo 

05/09/2016). 

Finalizando o acontecido, ela relata que o cavalo ficou bom, ensina a reza para o homem, fala 

da importância da pedra de breu e ressalta que a reza não é apenas para seres humanos, mas 

também para animais e todos os seres vivos: 

Quando foi no outro dia à tarde eu fui para a porta de casa novamente, naquele lugar 

que sempre vou e lá vem ele andando com o cavalo, o cavalo andando ligeiro, 

bonzinho o cavalo estava. Você acredita. Aí eu disse: “que bom” e rezei ele 

novamente e ensinei a ele a reza. E falei sobre a pedrinha de breu e que cura 

qualquer inflamação também, tanto para animais quanto homens. Então, a reza não 

se limita só a seres humanos, vai para os animais. Eu rezo todo mundo. Eu adoro os 

animais, eu adoro todo mundo (REZADEIRA JOSEFA. Diário de Campo: 

05/09/2016). 

No que se refere à alimentação, o ponto destacado por Rezadeira Josefa foi a importância da 

reza  após as refeições. Vinda de família católica e também sendo fervorosa praticante do 

catolicismo, ela aprendeu com a mãe diversas rezas, sendo uma delas a de agradecer os 

alimentos. A Rezadeira salienta que todo dia a mãe ensinava uma reza e que estas aconteciam 

na sala. Assim, após as refeições, a mãe ensinava “a reza de comer”:  

Deus que me botou no mundo que foi para me dar o sustento. Bendito louvado seja 

meu divino sacramento. Do céu eu quero a glória e da terra o alimento 

(REZADEIRA JOSEFA. Diário de Campo: 05/09/2016). 

Essa é a ecologia na vida desses sujeitos diversos. Percebemos que eles(as) produzem 

alimentos orgânicos e são conscientes da importância desses alimentos.  Neste sentido, 

desenvolvem uma relação de carinho com a natureza e cultivam uma vida saudável, por meio 



208 

 

da alimentação e das atividades no dia a dia. A religiosidade, os símbolos, as tradições e as 

rezas também fazem parte do cotidiano, assim como uma relação harmoniosa com os animais. 

 

 

 

 

  



209 

 

4.2.3 Modos de viver integrados com a natureza 

4.2.3.1 Populações tradicionais - povos campesinos 

O dia a dia no campo tem um tempo diferente do tempo dos grandes centros urbanos e de 

consumo. A relação com a natureza interfere na dinâmica diária. No campo, as caminhadas 

são constantes e os momentos de plantio e preparo da terra também. Tudo isso transforma o 

dia em uma dinâmica mais orgânica. Também se tem uma relação com as estações, com as 

épocas das colheitas, etc. Não é por acaso que as expressões: tempo de manga, tempo de caju, 

tempo do milho, dentre outras, são tão comuns. O esforço físico faz parte desse cotidiano: 

levar adubo para as plantações, roçar a terra, pegar uma enxada e capinar, levar capim no 

carrinho de mão, guiar o gado até o cocho, etc. são atividades que movimentam o corpo e, por 

conseguinte, tornam-no forte e saudável. 

A Benzedeira Antônia, por meio de sua arte de benzeção, tem um dia a dia com diversas 

pessoas chegando em sua casa a cada momento. As pessoas buscam ser benzidas, escutar 

conselhos, pedir sugestões e receber orações dela, assim como a benção que flui por suas 

mãos: “Vem muita gente, vem de Alagoas, São Paulo, Recife, São Caetano, Altinho, da 

região aqui, todo dia a casa é cheia, só segunda e sexta que não. Não tem horário especifico, 

precisou, chegou gente, eu faço. Orientação, reza, conselho, nada disso é cobrado” 

(BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo:13/08/2016). 

Benzedeira Antônia fala com carinho do local no qual vive, demonstra certa preocupação com 

alguns filhos que se envolvem com bebida, mas destaca que é um local seguro: “Eu gosto de 

morar aqui, às vezes só me preocupa alguns filhos meus, que bebem, eu não bebo, mas eles 

querem beber, aí eles arengam e tal. Mas eu gosto de morar aqui, aqui é sossegado, não tem 

muito ladrão” (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 25/06/2016).  

Posteriormente, acrescenta sobre a tranquilidade do local, seus sentimentos em relação a isso, 

assim como a generosidade das árvores frutíferas. Como de costume na zona rural, 

Benzedeira Antônia acorda cedo. Em seu caso específico, ela acorda bem cedo mesmo, antes 

do sol nascer e relata como é ver todo o dia esse nascimento:  

Aqui tem amor, aqui tem a paz, aqui tem o sossego, aqui tem a bondade das frutas, 

nos tempos de fruta. Eu gosto das plantas, eu gosto de plantar rosa, pé de arruda, 

macaxeira, feijão. Eu gosto da natureza demais até, ela está acima de tudo, o nascer 

do sol é bom demais. Olha, todo dia, duas da manhã eu estou aqui, acordada. Eu 



210 

 

faço café e já estou sem sono. Assim é, todo dia. Todo dia eu vejo o sol nascer ali, 

ele nasce ali e se põe para cá, aqui atrás (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de 

Campo: 25/06/2016). 

  

 
Fotografia 11: Mãe-Terra - Mirante ao lado da casa de Benzedeira 

Antônia por onde ela vê o nascer no sol. Fonte: autoria própria - 

Diário de Campo: 15/06/2016.  

Benzedeira Antônia finaliza: “Meu dia a dia é luta. Todo dia. Mas é assim. Acordo duas da 

manhã, faço café, arrumo aqui, mexo nas plantinhas, pego na enxada, recebo o pessoal que 

vem aqui. Hoje a casa foi cheia, veio muita gente” (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de 

Campo: 25/06/2016).  

A Rezadeira Josefa relata como a reza faz parte de seu dia e de sua vida. Desde nova, ela 

acompanhava a mãe nas orações, tendo aprendido todas as rezas com ela. Rezadeira Josefa 

nos relatou rezas para dormir, seu ritual ao acordar, etc. Destacamos aqui a oração entoada 

para dormir:  

Deito na minha cama, não sei se me levantarei. Me confesso, me comungo pela vossa santa 

lei. Meu pai, minha mãe do meu coração, perdoai meus pecados pois vós sabeis quantos 

são. Nesse mundo me dê graça e na outra salvação (REZADEIRA JOSEFA. Diário de 

campo: 05/09/2016) 

Rezadeira Josefa acrescenta ainda que, no final da oração se diz: “Livrar dos inimigos e 

inimigas, Deus toma conta de gente” (REZADEIRA JOSEFA. Diário de campo: 05/09/2016). 

A Rezadeira também se levanta cedo, começando o dia com oração: “Quando é quatro da 

madrugada me levanto e já estou rezando, uma conversa, pedindo proteção”. Ela continua a 

relatar: “Quando eu me lavando, eu vou para a porta e falo ‘bom dia Jesus’ e ofereço minhas 

orações para ele. Isso todo dia e desde os sete anos”. Finaliza salientado seu sentimento em 



211 

 

viver no local: “Adoro viver aqui, é como se fossem dois céus, o de Jesus e minha morada 

aqui. Aqui perto, todos são meus parentes. Por isso eu gosto muito, todos meus filhos e 

parentes são pessoas boas” (REZADEIRA JOSEFA. Diário de Campo:16/09/2016). 

O agricultor Osório, no auge dos seus oitenta e oito anos, tem uma vida dedicada à 

agricultura. Diariamente, como um ritual, ele vai para seu rancho cuidar de sua plantação: 

Eu vou dormir todo dia as nove horas da noite e acordo as seis da manhã. Subo para 

aqui no ônibus de sete e meia e oito estou aqui e fico aguando as plantas e cuidando 

delas. Onze horas eu desço, almoço, descanso um pouco e depois volto aqui na 

plantação para cuidar e aguar mais (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 

15/09/2016)  

Ele cita o que planta em sua horta: “Olha, eu planto macaxeira, batata doce, banana, milho, 

feijão, fava, mamão, cravo, coentro e eu planto esse cravo para a Igreja e na Igreja eu fiz uma 

hortinha também. E todo dia eu águo” (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 

15/09/2016)  

 

Fotografia 12: Agricultor Osório regando sua 

plantação. Fonte: autoria própria - Diário de Campo: 

15/09/2016. 

Agricultor Osório é um dos responsáveis por zelar a Igreja Católica Nossa Senhora da Paz do 

Murici e, como a Rezadeira  Josefa, possui fé e dedicação a Jesus Cristo e ao catolicismo: 



212 

 

Quando da cinco da tarde eu desço e tomo meu café e vou para a Igreja: na segunda 

temos o terço dos homens, na terça, que é hoje, temos Santa Mônica, quarta-feira 

tem a palavra, quinta a adoração, sexta tem o terço da misericórdia e sábado à noite 

o ofício de Nossa Senhora. Domingo de manhã a missa do padre Everaldo, que coisa 

maravilhosa, que coisa linda, esse é o melhor da Igreja (AGRICULTOR OSÓRIO. 

Diário de Campo: 15/09/2016).  

Ele, além de salientar sobre sua alegria em relação aos programas da Igreja, fala com carinho 

de padre Everaldo, que é o padre que atua na Vila do Murici: “Eu gosto muito do padre 

Everaldo, para mim é o maior irmão do mundo que eu tenho, padre Everaldo, aquele é uma 

benção divina, uma pessoa dedicada, delicada, uma pessoa que você sente que é dada para o 

povo (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 15/09/2016). 

A Parteira Marlene traz um aspecto novo e importante, fala sobre a cultura popular que 

permeia o modo de viver do campo. A partir dessa cultura, cria-se um convívio comunitário 

no qual uns são solidários com os outros: 

Para mim, a cultura popular foi, desde a minha infância era assim, aquele 

conhecimento que eu tinha com as pessoas, com os amigos.  Para a gente dar uma 

continuidade a uma cultura popular da nossa região, da nossa comunidade, a gente 

tem que ser humano, ser amigo, ver qual o problema do seu vizinho, da família dele, 

dar um conselho, uma conversa, um bate papo, e isso é a vida no campo, na cultura 

popular. Minha família era assim, meu pai, minha mãe, a gente era uma família 

muito pobre, mas era aquela família tradicional que nós tínhamos amigos, vizinhos e 

qualquer coisa a gente conversava para ser amenizado aqueles problemas, aquela 

situação daquela família (PARTEIRA MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016). 

Concordamos com Parteira Marlene que a cultura popular é a base de uma comunidade e que 

ela traz esses laços de amizade entre os moradores, os vizinhos e as famílias. A vida no campo 

tem esses princípios de uma ajuda mútua e isso faz uma corrente, pois, quem foi ajudado está 

aberto a ajudar e assim sucessivamente. 

Neste sentido, a Benzedeira Antônia destaca que no campo existe, de fato, essa ajuda entre os 

moradores(as): “Aqui é assim, sempre que tem precisão, é só chamar, um ajuda o outro. 

Todos têm muitas atividades, mas, se tiver precisão, um sempre ajuda o outro” 

(BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 25/06/2016). 

A agricultora Maria demonstra seu dia a dia por meio de suas plantas. Ela apresenta uma 

relação com cada espécie e cita com carinho cada flor e árvore de seu terreiro. O seu dia 

também começa cedo com uma caminhada até a pequena chácara, na qual ela planta suas 

coisas: “Eu vou no sítio, que é aqui pertinho, todo dia. Cinco da manhã eu vou caminhando 

para aguar as plantas” (AGRICULTORA MARIA. Diário de Campo 30/08/2016). 



213 

 

Agricultora Maria também ressalta as coisas que planta em seu quintal: “Olha o alface, 

alecrim, lírio da paz, lírio, morango, olha o cravo ali que eu te falei. Você quer um pé para tu? 

Eu te dou meu filho. Não é um paraíso não”? (AGRICULTORA MARIA. Diário de Campo 

30/08/2016). 

Agricultora Maria, por seu exemplo, ensina como plantar e viver no campo. Ela se admira 

com cada fruta que surge, com cada flor que desabrocha e parece sentir as plantas se 

alimentando em cada gota de água que ela derrama diariamente na terra. A agricultora 

destaca: 

É isso, é plantar direitinho e cuidar direitinho. Olha a hortênsia, ela vai crescer 

muito, vai botar quatro cachos. É preparar a terra meu filho. A gente vem aguar, é 

um grande prazer. Esse é um lírio muito bonito. Ali eu planto jerimum, vem ver, já 

está começando a brotar, aqui é maracujá. Vem menino, tira uns para ele levar. Ali é 

feijão. E é isso, jerimum um pouco murcho, está vendo, porque não foi aguado hoje. 

Achou bonito as plantinhas? Olha ali a seriguela, tanta vida né, a gente se sente vivo 

meu filho. Olha, leve esse pé de planta para tu, tem lírio da paz, lírio e morango! 

Não são bonitas? Ali carambola, aqui jambo (AGRICULTORA MARIA. Diário de 

Campo 30/08/2016). 

 

Fotografia 13: Mãe-Terra - Hortênsias da 

Agricultora Maria. Fonte: autoria própria - Diário 

de Campo: 30/08/2016. 

Outro aspecto que achamos interessante evidenciar nas falas da Agricultora Maria refere-se ao 

ato de sempre estar presenteando. Durante a entrevista, ela nos ofereceu diversos presentes e, 

no final, nos presentou com um vaso de alecrim com uma muda de morango, um vaso com 



214 

 

lírio da paz e vários maracujás. Esse ato de querer dar, presentear, vai ao encontro do que foi 

citado pela Parteira Marlene sobre a cultura popular, que tem os princípios de compartilhar as 

coisas. Também se aproxima do que foi citado pela Benzedeira senhora Antônia, no que se 

refere ao ato de querer ajudar, contribuir de alguma forma. 

 

Fotografia 14: Agricultora Maria com seu sobrinho. Fonte: 

autoria própria. Diário de Campo: 30/08/2016. 

Neste sentido, o Raizeiro Alberto fala da importância de se viver bem. Salienta que aprendeu 

muita coisa com sua esposa a Benzedeira Antônia, inclusive, esse modo de viver bem: 

Eu tenho uma boa esposa, foi e é uma boa esposa, porque não é brincadeira, eu me 

casei em cinquenta e cinco. Nós já estamos nessa idade, graças a Deus vivendo e 

criando a família, aí é uma grande coisa. Aprendi com ela o viver, ela foi me 

ensinando, é assim, assim, assim, eu fui aprendendo e levando a vida até hoje. O 

viver bem, porque viver mal não é viver (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de campo: 

25/06/2016). 

Esse é o modo de vida dos mestres e mestras da oralidade da Vila do Murici. Um modo de 

vida de luta e resistência, assim como de integração com a natureza, seus ciclos e saberes. 

Esse modo de vida é fundamentado nos saberes campesinos e populares, que tecem relações 

de solidariedade e respeito mútuo entre os moradores(as). 

A Parteira Marlene ressalta os ensinamentos que os partos humanizados lhe trouxeram, 

destacando que a importância desse parto é ajudar as pessoas: “Olha, eu tiro como 

aprendizado de um conhecimento que pode dar um suporte às pessoas mais necessitadas, de 



215 

 

poder trazer um ser vivo com saúde, com todo carinho nas mãos de uma Parteira que aquela 

mãe se sentisse bem e a família toda” (PARTEIRA MARLENE. Diário de Campo: 

03/08/2016).  

Parteira Marlene também nos fala que o parto domiciliar é importante no modo de vida 

tradicional campesino, pois traz a questão do acolhimento daquela criança que acaba de 

chegar no mundo e cria laços de amizade entre os participantes, gerando alegria à família e à 

criança: “O importante é a gente ter aquele conhecimento que fez o parto e fez bem feito e 

que aquela família e aquela criança estão bem. Essa é a cultura popular que existe em nossa 

maneira de viver aqui na zona rural” (PARTEIRA MARLENE. Diário de Campo: 

03/08/2016).  

Nesta perspectiva, Parteira Marlene destaca o ambiente quando uma criança nasce em casa: 

 O parto humanizado, a criança nasce naquele clima que já está acostumado, então 

ele se sente calmo, e dentro de casa vai tomando aquele clima que era da barriga. 

Quando nasce de parto normal, na hora que a gente pega a criança e faz os 

procedimentos da placenta, corta o umbigo, troca a água, amorna a água para o 

banho e tal, nós vemos que ele fica em uma felicidade. Ele abre os olhinhos 

querendo enxergar alguma coisa que está acontecendo ali no seu redor (PARTEIRA 

MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016). 

  



216 

 

4.2.3.2  Ecovilas 

A Ecovila Vraja Dhama
29

, situada acerca da Vila do Murici, faz parte do contexto local, 

estando ao redor do Parque Natural Municipal Professor João Vasconcelos Sobrinho. Ela 

apresenta algumas especificidades, pois é uma Ecovila que faz parte de uma tradição milenar 

da Índia, conhecida no ocidente como movimento Hare Krishna. Tal movimento é uma 

sociedade chamada: Sociedade Internacional para a Consciência de Krishna (ISKCON)
30

 que 

foi fundado em 1966 por Srila Prabhupada
31

. A Ecovila Vraja Dhama foi fundada em Caruaru 

há trinta anos e, neste período, seus moradores(as) interagiram e interagem com a sociedade 

caruaruense e com os moradores da zona rural na qual estão inseridos. 

Segundo o HK Dhanvantari: “O nome Ecovila é uma escolha neurolinguística, para que a 

gente se torne a cada dia mais sustentável. Ecovila é um vilarejo, um lugar onde se reúnem 

pessoas em respeito ao meio ambiente e onde se produz sustentabilidade, algum nível de 

sustentabilidade” (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 05/01/2017). 

Como exemplo de prática sustentável, ele cita a produção de diversos produtos da jaca, assim 

como a compostagem orgânica: 

Como somos vegetarianos, por exemplo, e essa área é muito rica em jaca, nós 

desenvolvemos uma atração muito grande pelas jacas, ou melhor, um conhecimento 

com respeito ao que fazer com a jaca. Então, nós utilizamos a jaca de várias 

maneiras. Como fruta madura, que é o mais conhecido, cozida como vegetal, doce 

de jaca, geleia de jaca, caroço da jaca fervido, cozido, temperado. Também 

aproveitamos os restos da jaca, casca e caroços que não são usados, para os animais, 

eles também comem isso, temos vacas. E se sobra algo ainda, então, nós levamos 

para o composto, para a compostagem, para fazer um composto orgânico, que 

depois se transforma em adubo para as plantas e para o cultivo de agricultura. Então, 

a gente se conscientiza e faz pequenas concentrações da reciclagem natural que 

ocorre no planeta, porque a compostagem orgânica vai acontecer de qualquer forma. 

Lavoisier já dizia que tudo se transforma, nada se cria. A gente toma certas atitudes 

para poder criar facilidades para a transformação do que existe. O que é orgânico 

precisa ser protegido para continuar no ciclo de maneira objetiva. A compostagem 

orgânica serve para isso (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 05/01/2017).  

                                                 

29
 Vraja Dhama é um nome que vem da língua sânscrita e significa: floresta sagrada (Vraja - Floresta; Dhama - 

local sagrado de peregrinação) 

30
 Movimento Hare Krishna é o nome popular no qual os integrantes são conhecidos no Brasil e no mundo. 

Todavia, o nome institucional é Sociedade Internacional para a Consciência de Krishna (ISKCON). 

31
 Srila Prabhupada é um mestre de Yoga dentro da tradição Gaudya Vaishnava tendo sido o responsável por 

trazer esses saberes milenares do oriente para o ocidente. Essa tradição tem como essência a prática da Bhakti 

Yoga, que é a Yoga da devoção. Assim, os integrantes movimento Hare Krishna praticam  Bhakti Yoga.   



217 

 

 

Fotografia 15: Mãe-Terra - Jaqueira na 

Ecovila Vraja Dhama. Fonte: autoria 

própria - Diário de Campo: 04/01/2017. 

Assim, o HK Dhanvantari cita as ações que foram feitas com uma compostagem orgânica de 

uma das casas da Ecovila Vraja Dhama: 

Então, nós fazemos isso aqui, nós temos aqui mesmo, na sede do projeto Viva o Campo, 

uma compostagem. Recentemente, nós fizemos um aproveitamento do lixo doméstico, algo 

muito simples, como a casca de banana e a casca de uma melancia que não foram 

utilizadas, porque nós usamos mesmo a casca de banana para fazer alimento humano e a 

casca de melancia para fazer doce. Mas, às vezes, é muita casca de banana. Assim, a gente 

joga fora, mas ao jogar, colocamos no lugar certo e essa casca de banana produz matéria 

orgânica na forma de adubo orgânico(...). Então, fizemos o aproveitamento e plantamos 

cerca de cem mudas de uma planta que vai dar um toque muito especial na entrada da 

fazenda. Usamos essa terra vegetal, produzida pela decomposição orgânica, como adubo 

orgânico para essas plantas e já estão plantadas e vão muito bem, obrigado (HK 

DHANVANTARI. Diário de Campo: 05/01/2017). 

A Ecovila Vraja Dhama, dentro de suas especificidades, apresenta esse aspecto das práticas 

ecológicas com as práticas milenares do Yoga. O HK Dhanvantari salienta um pouco sobre os 

propósitos da comunidade. Fala que é uma “comunidade espiritualista” que possui propósitos 

claros e que o propósito comum a todos é “avançar espiritualmente”: “A metodologia para 

avançar espiritualmente comum a todos é a prática de Bhakti
32

. Ela se estabelece em vários 

níveis de nossa intimidade. De todos eles, o mais abrangente e completo é o cantar do Maha 

                                                 

32
 A palavra Bhakti vem do idioma sânscrito e significa devoção e é uma prática de Yoga. 



218 

 

Mantra
33

, o cantar dos nomes de Deus” (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 

05/01/2017).  

A HK Rasa fala sobre suas realizações em viver na Ecovila: 

Viver na Ecovila Vraja Dhama é como você experimentar um pouco do que você 

imagina do que a maioria das pessoas descreve como paraíso. É como mergulhar 

assim em um local aonde deveria ser natural para todo mundo. Viver em um local 

cheio de paz, cheio de natureza viva e ainda, com água, fontes de água, com Mata 

Atlântica, pedaços de Mata Atlântica de certa forma intocada, e agora preservadas 

(HK RASA. Diário De Campo: 15/11/2016). 

 
Fotografia 16: A HK Rasa em suas 

caminhadas pela Ecovila. Fonte: acervo 

Ecovila Vraja Dhama. 

As palavras da HK Rasa descrevem a natureza do local e suas características. Destacamos 

aqui que a região do Murici, mormente a que está mais próxima da área de preservação do 

Parque Natural Municipal Professor João Vasconcelos Sobrinho, conta com inúmeras fontes 

de água, sendo um local conhecido pela abundância desse recurso natural. A vegetação, de 

fato, é Mata Atlântica preservada, sendo uma área de transição com a vegetação do Agreste.  

                                                 

33
 A palavra Maha Mantra também vem do sânscrito: Maha - Grande; Mantra - Libertar a mente. Assim, Maha 

Mantra significa o grande canto da libertação e é entoado da seguinte maneira: HARE KRISHNA HARE 

KRISHNA KRISHNA KRISHNA HARE HARE HARE RAMA HARE RAMA RAMA RAMA HARE HARE.   



219 

 

Por esse motivo, a região, assim como a Ecovila, apresentam essas particularidades, que 

influenciam no clima, na pluviosidade, etc: a chuva que vai para Caruaru forma-se no local, 

na serra que é chamada de Serra dos Cavalos. 

 
Fotografia 17: Mãe-Terra - natureza na Ecovila Vraja Dhama. Fonte: 

acervo da Ecovila. 

A HK Rasa fala que sempre teve desejo de morar na Ecovila, já que, desde jovem visitava o 

local. Foi então que no ano de 2013, ela se mudou para lá. Ela relata que os primeiros dias 

trouxeram de volta sentimentos e sensações de sua infância na zona rural: 

Como já falei, eu sempre tive vontade de viver lá na fazenda e quando cheguei lá eu 

fiquei muito feliz, também, porque me remeteu à minha infância, experiências que 

eu tive com o trabalho no campo e com a própria natureza. A minha origem, filha de 

camponeses. E de ter vivido tempos também na infância em uma fazenda. Então, 

para mim aquilo foi muito lúdico, foi muito bom. Eu gosto muito de plantas (HK 

Rasa, Diário de Campo: 15/11/2016).  

O HK Dhanvantari fala que viver na Ecovila é: “cultivar a esperança de que podemos alcançar 

um bom nível de sustentabilidade ainda em um projeto rural” (HK DHANVANTARI. Diário 

de Campo: 05/01/2017). Ele também realça a importância da qualidade de vida e da interação 

com o meio ambiente: 

Viver aqui é viver sem sobressaltos e como um observador do meio ambiente. 

Também como alguém que interage com o meio ambiente, favorecendo, 

participando da principal atividade que é cuidar da biodiversidade. Bio, a vida, é a 

parte mais importante de tudo isso, esse planeta é tão estudado pela biodiversidade, 

pela capacidade que tem de promover a vida, não é? Então, viver aqui na Ecovila 

nos dá consciência dessa biodiversidade e o desejo muito grande de produzir melhor 

qualidade de vida para toda a biodiversidade disponível nessa área (HK 

DHANVANTARI. Diário de Campo: 05/01/2017). 



220 

 

O HK  Dhira é, atualmente, o morador mais antigo da comunidade. Ele chegou na Ecovila 

Vraja Dhama em vinte e dois de outubro de 2000 e ali vive até os dias atuais. HK Dhira é 

agricultor e tem orgulho de suas atividades e seus plantios e ressalta a importância de acordar 

cedo, para uma vida saudável e espiritual:  

Quer dizer, as pessoas que se acordam cedo, que têm suas atividades, que dependem 

de uma boa vida, não dependem de cama. A saúde não é para ficar na cama, é para 

fazer alguma coisa. Quanto mais cedo acorda, mais coisas dá para fazer. Quando 

fica sem fazer coisas, poucas atividades, isso fica com menos saúde. Antigamente 

não era assim (HK DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016). 

Posteriormente, na entrevista, ele descreve seu dia a dia na Ecovila: 

Bom, eu, vamos dizer assim, os programas espirituais começam aqui às 4:30 da 

manhã. Alguns chegam mais cedo para abrir e organizar o templo e esperar os 

outros que vão chegar, para que esteja tudo certo. E essa pessoa que faz isso 

atualmente sou eu. Eu me sinto muito feliz por ser identificado por isso, essa pessoa 

que faz isso atualmente, meu dharma
34

, minha vida cotidiana. Eu sou o responsável 

hoje por cuidar do templo. Eu fico feliz. Quando estou atrasado é uma hora da 

manhã. Já me sinto atrasado em acordar depois de uma hora. Se eu acordei depois de 

uma hora eu me sinto atrasado (HK DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016). 

Neste momento da entrevista, percebemos que o HK Dhira possui duas funções principais na 

Ecovila: cuidar e organizar o templo e o plantio.  

O HK Dhanvantari também descreve sobre esse dia a dia na comunidade, as práticas presentes 

no templo e a importância de se acordar cedo: 

Nós acordamos cedo e nos encontramos no local principal da comunidade, que é o 

templo. Ali estão instaladas as deidades e se executa Arcanam ou Puja, que é 

adoração à deidade. E ali nós cantamos, dançamos, lemos as escrituras e isso em um 

horário muito cedo pela manhã. Quando o sol está nascendo a gente está fazendo 

isso em louvor à vida, ao sol, em agradecimento a Deus, em reconhecimento do 

valor do mestre espiritual, em reconhecimento da importância da vida, como um 

discípulo, como alguém que adota a disciplina espiritual. Então, a parte da manhã é 

sumamente importante para essa introspecção (HK DHANVANTARI. Diário de 

Campo: 05/01/2017). 

No que se refere ao plantio, o HK Dhira ressalta: “Aqui é uma coisa que já faço assim, 

completando aqui há dezesseis anos. Faço diariamente o plantio, como se fosse assim, uma 

vida natural, em relação ao plantio. Minha maior satisfação é acordar uma da manhã e fazer 

todo o serviço que gosto de fazer e sei fazer” (HK DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016). 

                                                 

34
 A palavra Dharma vem do idioma sânscrito e significa religiosidade. Também pode ser interpretada como a 

missão de cada pessoa, assim como a qualidade intrínseca de cada indivíduo. 



221 

 

 

Fotografia 18: O HK Dhira em sua horta. Fonte: autoria própria - 

Diário de Campo: 20/08/2016.    

                              

 

Fotografia 19: Mãe-Terra - Flores plantadas 

pelo HK Dhira na Ecovila Vraja Dhama. 

Fonte: autoria própria - Diário de Campo: 

22/10/2016). 

A HK Rasa, que também gosta de plantar, salienta que chegou “a plantar uma hortinha no 

quintal, e aquilo foi muito bom”. Ela destacou um plantio de milho que fez: “Eu plantei uma 

horta de milho, deu pouco, porque uma coisa é você ter lembranças da infância e a outra é 

colocar a mão na massa mesmo. Além do que já não sou tão jovem e a força já não era tanta 

para cuidar de uma horta assim. Mas, colhi algum milho e fiz lá a festa do milho” (HK 

RASA. Diário De Campo: 15/11/2016). 



222 

 

HK Rasa conta com carinho acerca da festa do milho e de seu esforço para realizá-la antes de 

um casal de moradores viajar, com o intuito de agradá-los, já que gostam muito de milho. 

Outro aspecto apresentado por ela é a ajuda que recebeu das mulheres do entorno:  

Na colheita, você foi, várias pessoas foram. Eu me lembro que eu corri muito para 

colher o milho porque, no dia seguinte, Daruka e Kunti iriam viajar para os Estados 

Unidos. E eu queria fazer essa festa do milho antes deles saírem. E eu chamei de 

festa do milho. Eu queria fazer antes deles irem, porque a Kunti gostava muito de 

milho. Fiz para a despedida deles. Fiz muito bolo, algumas mulheres da comunidade 

foram me ajudar a ralar o milho e fazer bolo. Angélica, minha nora, me ajudou 

muito. A gente fez muitos bolos, cozinhou o milho, fez canjica, um bocado de coisas 

e, à noite, fizemos a festa do milho. Foi muito bom, eu gostei muito e acho que as 

pessoas que participaram gostaram também (HK Rasa, Diário de Campo: 

15/11/2016).  

Além do milho, ela destaca outras plantações: “Eu sempre plantava um tomatinho orgânico, 

uma folha de couve, coentro. Plantei várias coisas durante o tempo que deu para plantar” (HK 

RASA. Diário De Campo: 15/11/2016). 

 O HK Dhira relata uma conversa com seu mestre espiritual (Gurudeva) e outro integrante do 

movimento Hare Krishna (Maharaj Yamuna), salientando sobre o gosto e o cheiro especiais 

dos alimentos orgânicos e da importância desses para a saúde: 

Olha o gosto das frutas daqui, como tem um outro aroma, um outro cheiro. Ontem 

eu estava falando com Gurudeva e Maharaj Yamuna, dizendo a eles sobre isso. E eu 

estava mexendo nos tomates e eles, felizes da vida, disseram: “olha o cheiro desse 

tomate, que coisa cheirosa esses tomates”. O próprio cheiro do tomate vindo para cá 

e eles satisfeitos pois, além de estarem sentindo o cheiro do tomate, estavam 

comendo todo dia o que é orgânico, que é um produto de boa qualidade. Então, isso 

é muito prazeroso, e, nessa espiritualidade,  preserva e cuida da natureza. Uma 

pessoa que não cuida da natureza, que não se alimenta bem, tem dificuldades (HK 

DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016). 

O senhor que é o mestre espiritual do HK Dhira, o qual ele se referiu como Gurudeva, é o HK 

Dhanvantari, que participa desse estudo.  

No sentido do plantio, do alimento orgânico, o HK Dhanvantari fala sobre um projeto que a 

Ecovila Vraja Dhama está desenvolvendo, chamado Viva o Campo, Segundo ele, o projeto 

Viva o Campo: “representa o desejo de Prabhupada, nosso mestre, de atrair as pessoas para 

uma vida mais simples”.  

HK Dhanvantari fala que é importante convidar as pessoas para uma vida mais simples e 

orgânica, pois há toda uma mídia que divulga um modo e padrão de vida moderno, sofisticado 



223 

 

e urbano. Assim, ele faz um alerta sobre isso e também sobre a agropecuária industrial, que 

produz alimentos repletos de agrotóxicos: 

A propagando é muito grande nos centros urbanos. Então, nós precisamos fazer 

propaganda nos centros rurais. A vida sofisticada, complexa, atormentada das 

grandes metrópoles, e até das pequenas metrópoles que hoje têm um nível muito 

grande de tudo isso, nos afasta muito das fontes originais de produção. Assim, 

perdemos muitas possibilidades de compreender de onde vem o nosso alimento. Aí, 

grandes empresas especializadas em agronegócio entram com seu conhecimento e 

trabalham a terra, trabalham a produção agrícola com engenharia biológica e outros 

recursos para produzir alimentos em monocultura, cheios de pesticidas, agrotóxicos, 

inseticidas e muitas outras substâncias. As pessoas, na cidade, não se dão conta do 

que está acontecendo de um modo geral (HK Dhanvantari: 05/01/2017).  

Por outro lado, ele cita outra visão que valoriza o orgânico, de pessoas que querem saber da 

origem dos produtos que consomem e que se preocupam com a saúde de uma maneira 

integral, assim como com o meio ambiente. Cita novamente o projeto Viva o Campo e fala da 

energia vital presente nos alimentos orgânicos: 

Mas, evidentemente há também muita propagando já sobre a importância do 

orgânico, da saúde e tudo mais. Então, com o projeto Viva o Campo nós queremos 

receber pessoas e ajudá-las a olharem a terra, as plantas, o gado, os ciclos de 

transformação de energia vital. Dessa forma, saberem receber essa energia vital, esse 

Prana que emana dos recursos naturais. Outro ponto é trabalhar com esses recursos 

naturais disponíveis aqui, que estão no campo. Prabhupada queria que a gente 

ensinasse uma vida mais simples e essa é uma oportunidade de vivermos com as 

pessoas uma vida mais simples (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 

05/01/2017).  

 
Fotografia 20: Pessoas da cidade que vieram participar da 

vivência de plantio na Ecovila Vraja Dhama organizada 

pelo projeto Viva o Campo. Fonte: autoria própria - diário 

de campo: 27/06/2016. 



224 

 

O HK Dhira também ressalta alguns aspectos da paisagem natural da Ecovila e do sentimento 

dos(as) moradores e dos que visitam. Tudo isso dentro de princípios de cuidado e 

preservação: 

Temos a natureza aqui, água, a natureza, a espiritualidade e vários devotos felizes e 

as pessoas que chegam ficam felizes, muitas das vezes nem sabem porque vieram. 

Elas vêm e nós temos que nos qualificar para atender essas pessoas, sermos 

bondosos. Esse é o princípio. Buscamos preservar a natureza. Ela mesma já ensina. 

Temos energia solar, por exemplo, produção de energia pelo sol e isso é bem legal. 

Também uma alimentação orgânica, sem matar nenhum animal. Preservação se faz 

cuidando de todos. Quando chega uma pessoa, temos que estar com esse desejo, essa 

satisfação de preservação, de proteção, de cuidado, de manter a natureza (HK 

DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016). 

Neste sentido, outro aspecto destacado pelo HK Dhanvatari é que o projeto Viva o Campo 

tem como objetivo a valorização da cultura popular nordestina, assim como da resistência do 

povo nordestino. Acrescenta que, como movimento Hare Krishna, a ideia é demonstrar para 

as pessoas da região que a cultura Hare Krishna não é uma cultura indiana, limitada à Índia, 

que para ser Hare Krishna precisa adotar todo o costume e traços da cultura indianos. Então, 

um dos objetivos ressaltados por HK Dhanvantari é que, segundo ele, como essa região é 

“muito rica culturalmente com arte, artesanato, música, tudo muito próprio da região, então 

nós adotamos o aspecto arquitetônico e externo, assim artístico prevalecentes aqui da região, 

de um lugar muito importante da região que é o Alto do Moura” (HK DHANVANTARI. 

Diário de Campo: 05/01/2017).  

Assim, o HK Dhanvantari diz que está sendo adotado na Ecovila Vraja Dhama um pouco da 

arquitetura e um pouco das cores tradicionais do Alto do Moura e que as pessoas da região 

estão se encantando: “as pessoas da região estão apreciando, estão ficando satisfeitas de ver, 

se identificando mesmo com isso e esse projeto visa esclarecer, ou melhor, visa lançar um 

olhar compreensivo, empático, respeitoso, um olhar de admiração pela resistência do 

nordestino” (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 05/01/2017).  



225 

 

 

Fotografia 21: Casa da Ecovila Vraja Dhama que é sede do 

projeto Viva o Campo. Arquitetura e cores baseadas no Alto do 

Moura, Caruaru, PE. Fonte: autoria própria - Diário de Campo: 

05/01/2017. 

O HK Dhanvantari finaliza dizendo sobre uma proposta do projeto Viva o Campo para 

compartilhar com a população da região: 

Há tanta discriminação, há tanta luta pela sobrevivência, seca, assim, imensas 

adversidades para chegar ao ponto que chegamos hoje em dia. Então nós queremos 

abrir as portas culturais. Nossas portas físicas sempre estarão abertas, mas nós 

queremos ter um cartão de visita assim, cultural. Como nós produzimos água 

mineral e aqui no passado havia um sistema de distribuição de agua potável, como 

hoje tem carros pipa, no passado, eram jumentos carregando barris de madeira 

contendo água dentro, água potável para beber. E o aguadeiro ia de casa em casa 

com o jumento aguadeiro e, assim, as pessoas compravam a água que usavam só 

para beber. Isso não é só dessa região aqui do Nordeste, mas também na Bahia e eu 

venho de uma região que a gente veraneava perto de Salvador e a gente enxia o pote 

da casa com essa água que vinha de fora. Era muito interessante de observar.  Então 

nós queremos fazer um artesanato de um jumento aguadeiro com quatro barris e 

esses barris terão uma torneirinha e duas deles vão poder ser acionadas e quando 

ligadas sairá água mesmo. Eles vão ficar expostos na rua para que, quando as 

pessoas passem com sede, possam simplesmente abrir e beber água (HK 

DHANVANTARI. Diário de Campo: 05/01/2017). 

Como o projeto Viva o Campo realçado pelo HK Dhanvantari fala da importância de se 

valorizar a cultura local, destacamos aqui a oficina relatada pela HK Rasa. Ela salienta sobre 

uma oficina de cerâmica, que aconteceu na Ecovila, coordenada por ela mesma e que 

contemplou alguns moradores(as) da região. Foi um momento de troca de saberes e de 

produção de diversas peças de barro no estilo cultural e artístico do Alto do Moura - Caruaru - 

PE. A HK Rasa morou no Alto do Moura por oito anos, tendo aprendido a arte do barro no 

local, tornando-se a primeira presidenta da Associação dos Artesãos(as) e uma referência 

local. Ela relata que o curso foi para os Hare Krishnas residentes na Ecovila e para pessoas 

nativas da região. O curso foi dado gratuitamente e, segundo HK Rasa, “as pessoas que 



226 

 

participaram foram surpreendentes. Muitas tinham habilidades inatas. Foi só tocar a mão no 

barro e você vê que eles tinham tudo a ver com aquele tipo de trabalho. Participaram várias 

pessoas” (HK RASA. Diário De Campo: 15/11/2016).   

Ela destaca um participante chamado Manu Das, nativo da região, que acompanhou o 

desenvolvimento da Ecovila desde o início e, posteriormente, aderiu as práticas do Yoga 

dentro da tradição Hare Krishna. Ela compara a história de Manu Das com a de Mestre 

Galdino, do Alto do Moura: 

O Manu foi assim a pessoa que mais surpreendeu. Eu até comparo a história dele 

com o barro, com a do mestre Galdino do Alto do Moura. Manu é pedreiro, como 

mestre Galdino. Quando mestre Galdino chegou no alto do Moura, que botou a mão 

no barro ele mudou a história do Alto do Moura, mudou a história da cerâmica do 

Alto do Moura. Ele desenvolveu um estilo próprio que ninguém ensinava lá, que 

ninguém praticava e pratica até hoje. O Manu foi mais ou menos assim, eu 

relacionei porque ele é pedreiro. Sita também fez peças muito bonitas, se mostrou 

bem artista, e Angélica também (HK RASA. Diário De Campo: 15/11/2016).  

                            
Fotografia 22: Peças de barro produzidas por 

Manu Das. Fonte: autoria própria. Diário de 

Campo: 13/12/2016. 

 

Fotografia 23: Manu Das em sua casa, ao lado da Ecovila Vraja 

Dhama, demonstrando duas peças que ele produziu na oficina. 

Fonte: autoria própria - Diário de Campo: 13/12/2016. 



227 

 

4.3 Educação e saberes populares, ancestralidade e memória  

4.3.1 Educação e saberes populares/ancestralidade 

Os sujeitos diversos de nosso estudo - mestres e mestras da oralidade - tecem saberes. Vivem 

no campo, interagem com a natureza e plantam seus alimentos. Nessa lida com a terra, com a 

mata, saberes são transmitidos de geração para geração, cada um com sua especificidade, 

entretanto todos são permeados por ancestralidade, por algo que vem dos mais antigos(as) e 

que é preservado e praticado no dia a dia de cada sujeito.  

A Parteira Marlene fala sobre a cultura popular como fundamento de uma comunidade e 

geradora de bem-estar. Neste sentido, diz que a Parteira é uma pessoa que está em um local 

para contribuir, para ajudar de alguma maneira: 

E eu acho assim, que a cultura popular é isso, é a pessoa sempre estar em 

comunicação com a comunidade, com os vizinhos, sempre estar fazendo alguma 

coisa de melhor para essas pessoas e sempre somar para aquela comunidade crescer.  

Eu acho que a cultura popular, desde pequena eu tenho isso na minha cabeça, e por 

isso eu venho somando ao longo da minha vida, com trabalho e dedicação. Já fiz 

muitas coisas que foram boas, não só para mim, mas para as pessoas que sempre me 

acompanham na minha trajetória de vida, para a comunidade (PARTEIRA 

MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016).  

Concordamos com Parteira Marlene que a cultura popular traz esses princípios que visam o 

bem-estar da comunidade. A cultura popular é uma cultura de resistência, que surge como 

resistência e que nos tempos modernos apresenta uma cosmovisão de resistência e luta para 

uma sociedade mais igualitária, que cuide das pessoas, que valorize a arte e os saberes que 

permeiam e fluem por cada pessoa e por cada coletivo.  

Parteira Marlene também destaca que sempre fez questão de não cobrar nada das pessoas pelo 

parto, tanto por entender que seu dom é algo dado por Deus e, dessa forma, deve ser usado 

para cooperar com as pessoas, mas também por entender que é sua maneira de contribuir para 

a sua comunidade: 

Quando Parteira, eu tive essa vida de Parteira, e nunca cobrei nada por isso, nunca 

cobrei, porque eu acho assim, que as pessoas que tinham mais condição pagavam 

um hospital, pagava carro para ir para a cidade. Outras pessoas que não tinham, que 

não queriam e que tinham conhecimento do meu trabalho tinham filho comigo. Mas, 

mesmo se tivessem condição eu não cobrava. Eu acho assim, eu tenho uma dádiva 

que Deus me deu; aprendi a fazer um parto de qualidade, humanizado. E esse tempo 

que eu fiz esses partos todinhos não aconteceu nada com as pacientes, graças a 

Deus, nenhuma infecção, não morreu criança, e isso para mim é muito importante e 

por isso mesmo eu nunca fiz cobrança, de jeito nenhum. Não era porque muitos 

tinham condição e queriam me pagar e perguntavam: “mas cumadre, porque você 



228 

 

não quer receber? Você passou o dia aqui, passou a noite”. Porque se o parto 

tardasse eu não ia mais para casa (PARTEIRA MARLENE. Diário de Campo: 

03/08/2016).  

A fala de Parteira Marlene a seguir, sobre sua resposta quando as pessoas perguntavam o 

porquê da gratuidade, já que ela se esforçava e se dedicava significativamente no parto, 

resume bem o que ela quis nos transmitir: um exemplo prático sobre o que ela acredita em 

relação à cultura popular:  

E eu dizia: “olha cumadre, eu não quero receber porque o que eu faço, eu faço de 

coração, eu faço pela minha comunidade, eu faço pelo bem-estar das pessoas e estou 

muito feliz em ver a cumadre aí com a criança dela, você também muito feliz e ela 

com saúde. Em primeiro lugar, que Deus deu que ela está agora com a criança com 

saúde”. Para mim, isso não tem pagamento melhor, eu acho que a cultura popular é 

essa, ser humilde, sempre fazer o bem. Na cultura tradicional a gente sempre está 

fazendo alguma coisa que agrada a comunidade, acho que isso para mim foi a 

cultura popular e até hoje eu sempre tenho isso na minha cabeça e pratico ela 

(PARTEIRA MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016).   

Neste contexto trazido por Parteira Marlene, destacamos que a Agricultora Maria também 

demonstra em seu dia a dia, de maneira simples e prática, o ato de colaborar. Ela mantém 

relação com a natureza e dedicação para com as plantas e seus saberes. Dessa forma, faz sua 

parte para a preservação do meio ambiente: 

Agora olha, a planta não foi aguada hoje, hoje eu não durmo. Eu tenho que aguar 

todo dia, todo dia. Quando eu não águo, sinto que tem algo faltando no meu dia. 

Olha a galinha, também é um amor na minha vida. E as plantas é bom que fiquem, a 

maioria, debaixo das árvores para não pegar muito sol (AGRICULTORA MARIA. 

Diário de Campo: 30/08/2016). 

Agricultora Maria também aborda sobre os benefícios das plantas na casa de uma pessoa: “O 

lírio da paz que você vai levar é muito bom ter em casa, traz felicidade. Aí você água, tira um 

pé de morango e o outro lírio e coloca em uma caqueira bonita e água sempre” 

(AGRICULTORA MARIA. Diário de Campo: 30/08/2016). 

Apresentando uma visão semelhante à da Agricultora Maria, o Raizeiro Alberto nos fala sobre 

os saberes do plantio e o que plantar nos traz de ensinamento: “O bom é plantar e também 

isso você pode vender. Não é brincadeira, mas olha aquele pezão de jambo, eu plantei e agora 

dá um tanto de fruta, já deu muitas safras, é o movimento da vida. Plantar ensina a gente a 

viver, mas como ensina.  Quem planta vive bem” (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de Campo: 

25/06/2016). 



229 

 

Neste contexto, o agricultor Osório ressalta que esses saberes também surgem dos mais 

velhos(as), os quais, por meio de suas experiências pessoais, transmitem aos mais jovens. 

Estes tecem novos saberes, todavia, respeitando e seguindo o conhecimento que vem da 

ancestralidade.  Agricultor Osório diz o que aprendeu com seus avós: 

Aprendi que fumar não é bom, minha avó, ela sempre falava que fumar acaba com a 

saúde. Que é um veneno, que mata. As pessoas mais velhas, os mais antigos, eles 

tinham uma sabedoria de Deus viu. Esse pessoal ensinava tudo a gente. O maior 

favor que eu devo é a pai e mãe, avô e avó. Porque eu não tive escola, mas tive a 

deles, porque eles ensinavam somente o bem, para eu trabalhar, para viver direito 

(AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 18/09/2016). 

 Ele destaca mais aspectos que aprendeu de seus pais e avós, os quais ele considera seus 

professores, seus mestres: 

Meus quatro professores, minha aula todinha do mundo, os saberes talvez hoje as 

pessoas nem entendam, foram: a gente não “bulir no alheio”, ou seja, não roubar. 

Não roubar o que é dos outros, não fazer mal a ninguém. No local que a gente for, se 

alguém vier se desentender com a gente, a gente ir embora, não dar atenção. Se for 

uma pessoa legal, fazer amizade e tal. Isso tudo me ensinaram, foram as minhas 

aulas. A minha caneta estava em casa, que era a enxada, a minha caneta era a 

enxada. Pegávamos cana para fazer rapadura, meu avô fazia. Ele dizia: “o suco de 

cana é assim. E o que melhor fizer ganha mais”. Meu avô falava assim 

(AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 18/09/2016). 

Em sendo assim, neste momento da entrevista, perguntado sobre as pessoas sábias da região, 

ele cita algumas: 

Olha, um foi meu tio e padrinho, ele já morreu, padrinho Moisés. Tem o compadre 

João Brós, o pai de Ademário.  Também Abílio Paulo, eu viajei com ele por dezoito 

anos com flor. O trem parava em Bezerros, Gravatá, Jaboatão. Compadre Moisés e 

essa menina aqui, a Roselina, minha nora, uma pessoa sábia, dedicada, é como uma 

filha minha (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 18/09/2016). 

Sobre seu padrinho Moisés, Agricultor Osório destaca uma história que demonstra por que o 

admira e o vê como pessoa sábia: 

Padrinho Moisés, eu considero ele sábio, porque, você nem sabe dessas coisas, na 

época antiga tinha muito bicho bravo, animal bravo. Ele comprava o animal mais 

bravo do mundo e ele amansava com aquela paciência, com aquela regalia. Ninguém 

nunca montava, mas ele, quando você via, ele ensinava o animal, montava, ia para a 

rua com ele. Cavalo, ele amansava, botava cela e o cavalo ficava manso. Vinha 

gente de longe para comprar os cavalos (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de 

Campo: 18/09/2016). 

O HK Dhanvantari fala sobre o que é ser um mestre ou mestra e enfatiza a questão do ensinar 

pelo exemplo: 



230 

 

O mestre é aquele que adquiriu o conhecimento de uma fonte genuína, praticou esse 

conhecimento e ensina esse conhecimento, tanto com o exemplo pessoal, quanto 

com o a metodologia que for necessária para que as pessoas, de um modo geral, 

aprendam o que ele aprendeu (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 

05/01/2017). 

Ele apresenta as pessoas que foram mestres e mestras em sua vida. Salienta que: “Na nossa 

cultura e na minha geração ainda era proeminente que os pais são mestres. Então, eu posso 

dizer que os meus pais é que foram mestres”. Nesta perspectiva, HK Dhanvantari acrescenta 

algumas qualidades de seu pai e sua mãe: “meu pai no sentido de honra, moralidade, cuidado 

e responsabilidade com os filhos e tudo. Minha mãe com o afeto e muito cuidado também de 

ordem pessoal, cuidado com alimentação, nutrição, a qualidade da comida” (HK 

DHANVANTARI. Diário de Campo: 05/01/2017).  

Outro aspecto destacado pelo HK Dhanvantari é que, em sua família, desde criança, esse 

aspecto da alimentação sempre foi muito proeminente: “Cuidado para não comer alimentos 

artificiais, procurar alimentos mais naturais, evitar determinadas coisas. Hoje em dia está 

muito na moda mas, naquela época, era bem diferente” (HK DHANVANTARI. Diário de 

Campo: 05/01/2017). 

HK Dhanvantari também fala com carinho de outra pessoa, Joaquina Gonçalves de Sousa, 

uma mulher órfã que a avó encontrou no interior da Bahia e que se tornou parte da família e, 

para ele, além disso, uma mestra: 

Na minha experiência de vida também uma pessoa que foi mestra foi a senhora que 

cuidou de minha mãe, a cuidadora de minha mãe. Era o que se chamava naquela 

época de cria da casa de minha avó. Era uma menina órfã, negra, que ficou vivendo 

com a minha avó e que era cerca de doze, quinze anos mais velha de minha mãe e 

cuidou de minha mãe, e das irmãs e irmãos. Ela era analfabeta, da tradição do 

candomblé. Ela era uma pessoa muito rica em sabedoria. Ela ensinou muito de chás, 

das diferentes folhas e cuidados também com a alimentação (HK DHANVANTARI: 

05/01/2017). 

Cita ainda professores do ensino médio e fundamental como mestres e mestras em sua vida. 

Fala sobre uma professora de português, uma de matemática e um professor de biologia que o 

ajudaram significativamente e, por esse motivo, são mestres e mestras em sua vida.  

Entrando na tradição do Yoga, o HK Dhanvantari, que foi um dos pioneiros da prática da 

Bhakti Yoga no Brasil, fala sobre as primeiras pessoas que o ensinaram sobre Yoga: 

Em relação às escolhas que eu fiz, uma delas foi me tornar macrobiótico e fazer 

Yoga. Na Yoga, eu encontrei uma pessoa, Karmen Parkinson, que era da linha de 



231 

 

Shivananda no Brasil. Um dos pioneiros da Yoga
35

 no Brasil foi Jean Pierre Bastiou, 

no Rio de Janeiro, então ela, na Bahia, tinha uma academia ligada a eles. Ela 

também me acolheu e eu me tornei um bom aluno, um bom aluno de Yoga (...). 

Então, ela foi também uma mestra mesmo e se tornou uma grande amiga. Até alguns 

anos atrás, ela já estava bem idosa, com noventa e três anos, foi a última vez que eu 

falei com ela, já tem vários anos, mais de dez (...). Foi uma pessoa que foi muito 

bondosa, assim, muito importante na minha juventude, também porque a busca pela 

autorrealização se tornou muito pragmática com a presença dela. Ela era uma mulher 

bem mais velha que eu, mais velha que minha mãe, com filhos mais velhos que eu e 

muito experiente. Vendo meu interesse por Yoga, ela me ajudou muito com Yoga, 

mas também fez uma amizade boa que era um respaldo para valores humanos 

elevados. Eu tive a sorte de conhecer essa pessoa (HK DHANVANTARI. Diário de 

Campo: 05/01/2017). 

Após esse momento, o HK Dhanvantari conta como conheceu o movimento Hare Krishna e o 

que é chamado, dentro dessa tradição, de mestre espiritual. HK Dhanvantari foi um dos 

primeiros Hare Krishnas do Brasil, tendo sido o responsável, por meio de uma carta, por 

solicitar a vinda de integrantes do movimento Hare Krishna para iniciarem o movimento aqui 

no País. Ele relata como foi seu primeiro encontro com um integrante do movimento Hare 

Krishna, na época, um norte americano chamado Druvananda que veio ao país. Ressalta ainda 

sobre como foi conhecer Srila Prabhupada, o fundador do movimento Hare Krishna pelo 

mundo e seu mestre espiritual: 

No movimento Hare Krishna eu entrei buscando um mestre espiritual, porque eu 

conhecia da linha da yoga a importância de um mestre espiritual. Então, quando  

conheci um devoto, eu estava com uma viagem marcada para a Índia e ele perguntou 

o que eu ia fazer lá. Eu disse que ia buscar um mestre espiritual. Então, ele me 

apresentou Prabhupada naquele mesmo momento ali, dizendo que eu não precisava 

ir à Índia para encontrar um mestre. E a verdade foi que isso se concretizou mesmo, 

então, em pouco tempo eu estava totalmente convencido da pureza de Prabhupada, 

da capacidade que Prabhupada tinha em ser um mestre para mim. Então, Prabhupada 

se tornou um mestre (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 05/01/2017). 

Por sua vez, o HK Dhira, ao ser perguntado sobre esse tema dos mestres e mestras em sua 

vida, inicia falando sobre seus familiares e sobre os ensinamentos que eles compartilham: 

Têm muitas pessoas que tem uma preocupação com a aprendizagem, os pais, tios 

avós, se preocupam que a gente aprenda. Aprendizado de coisas necessárias a serem 

usadas na vida. As pessoas de antigamente são assim, o aprendizado de coisas que se 

precisa no dia a dia. Por exemplo, precisou de um barco, então, se aprende a fazer 

um barco. São aprendizados que se precisa no dia a dia, seja no plantio ou em outra 

                                                 

35
 Neste contexto, HK Dhanvantari está se referindo à prática de Hatha Yoga que contempla exercícios físicos na 

forma de posturas (Asanas), técnicas de respiração, dentre outros aspectos. Existem diferentes tipos de Yoga. Os 

integrantes do movimento Hare Krishna também praticam Yoga, todavia, uma modalidade chamada Bhakti 

Yoga, que significa Yoga da Devoção, considerada pela tradição a essência de todas as práticas de Yoga. 

 



232 

 

coisa. Os antigos nos ensinam isso, que precisa se conhecer uma terra, como saber 

que ela é fértil, quais suas qualidades. Toda terra tem a sua qualidade, cada chão é 

determinado para um tipo de cultura e, para isso, se precisa ter um aprendizado, um 

conhecimento. Essa qualidade veio dos meus familiares, meu pai, os mais antigos da 

região (HK DHIRA. Diário de Campo: 20/10/2016).  

HK Dhira acrescenta sobre seu mestre espiritual no movimento Hare Krishna, que é o HK 

Dhanvantari, o qual, em suas falas,  o chama de Gurudeva. Ele conta como o conheceu e 

como recebeu a iniciação espiritual. HK Dhira estava morando em uma comunidade rural 

Hare Krishna chamada Jarikanda, no meio da floresta Amazônica, próxima de Autazes, local 

que ele nasceu; havia ido lá para construir uma escola dentro da comunidade, acabou 

gostando e morando no local: 

Eu fui iniciado em 1995, quando Gurudeva foi em Jarikanda ver como estavam as 

coisas. Em quinze de abril de 1995 a escola foi inaugurada. Gurudeva foi para isso. 

Foram feitas inúmeras panelas de prashadam
36

. Depois, ele voltou em setembro do 

mesmo ano, o colégio já funcionando, cheio de alunos e ele disse que eu seria 

iniciado neste dia. Eu fiquei sem saber o que fazer e ele me disse para ficar 

tranquilo. Foram mais duas pessoas iniciadas nesse dia, Panindra e Vivakarma. Esse 

colégio foi um núcleo, não tinham escolas na região, então, concentrou-se todas ali 

(HK DHIRA. Diário de Campo: 20/10/2016).  

 Assim, o HK  Dhira salienta acerca das qualidades de um mestre falando que este tem 

“cultura e conhecimento”. Todavia, ressalta que não necessariamente conhecimento 

acadêmico, “de universidade, doutor”, porque, segundo ele, “não tem só esse tipo de 

conhecimento da universidade. Às vezes se vê ignorância também na universidade”. De tal 

modo, diz que um mestre é uma pessoa que “fala o necessário, faz porque tem inteligência, 

tem paciência para fazer e só faz aquilo que sabe e, o que não sabe, tem humildade para 

perguntar, pode ser até para um mais novo do que ele”. Conclui dizendo que um mestre “só 

faz o que sabe fazer e, se não sabe, está aprendendo e quer aprender e para isso precisa 

humildade” (HK DHIRA. Diário de campo: 20/10/2016). 

A benzedeira Antônia fala como aprendeu a arte de benzer. No início, ela conta que sofreu 

significativamente, já que não entendia os sintomas que aconteciam em seu corpo e mente.  

Olha, a arte que eu aprendi, eu sofri muito, eu sofri bastante (...). Eu não queria ver 

ninguém, eu quase morri afogada, sofri muito para chegar lá. Quando o velho saía 

de casa, ficava o menino mais eu, quando o menino saía, ele ficava, não me deixava 

só um minuto. Agora eu não sabia o que estava fazendo e não deixava de fazer, para 

mim tudo era uma coisa (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 

13/06/2016). 

                                                 

36
 Termo usado para nomear o alimento na tradição Hare Krishna. 



233 

 

Depois, após conhecer uma outra benzedeira, ela obteve a explicação sobre as questões que 

vinham acontecendo em sua vida e aprendeu a utilizar sua mediunidade. Então, Benzedeira 

Antônia conta sobre uma mestra que a ajudou muito na arte da benzeção e na vida. O nome 

dela era Nice e ela também era uma benzedeira: 

Aí meu esposo me levou em São Lázaro. Aí a mulher falou comigo e Alberto: 

“Olha, a sua mulher, ela é médium de nascença”. Foi a mulher do São Lázaro que 

falou e disse: “traga ela mais aqui que eu ajudo, quanto mais cedo melhor”. Ela era 

benzedeira também, o nome dela era Nice. Para mim foi uma mãe, uma mestra. Eu 

não estava ouvindo e vendo nada. Ela disse que, em tal hora, eu botasse um jarro de 

flor na mesa e acendesse duas velas e, quando fosse de 19:00hs a 20:00hs, eu ia 

aprender a trabalhar por mim própria, ia aprender por mim própria, mas trabalhar 

para o bem, não para o mal. Ela falou: “não recebe dinheiro de ninguém”. Quando 

deu o horário, deu aquele arrepio e eu não vi mais nada. E, ainda hoje, graças a 

Deus, eu trabalho e não faço mal a ninguém. É para o bem e tudo o que eu digo dá 

certo, graças a Deus. Mentira eu não gosto. Agora uma coisa, quando eu aprendi a 

trabalhar eu perguntei: “Alberto, onde eu estou”? Ele disse: “está em casa e Dona 

Nice disse, que isso é a benção que Deus te deu”. E até hoje eu fico trabalhando 

(BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 13/06/2016).  

A partir deste momento, Benzedeira Antônia aprendeu a utilizar sua mediunidade. Ela fala 

sobre o espírito de luz que a acompanha, que é um índio Tupinambá. Relata como foi o 

primeiro contato com o espírito:  “Aí eu ajeitei e quando baixou o primeiro espírito em mim, 

aí eu fiquei falando e falei: ‘olha, é para fazer o bem, para curar os doentes’. Na verdade, o 

espírito falou por meio de mim. É sempre um espirito de luz, é o mesmo, é o Tupinambá”.  

Destacamos abaixo a canção que ela canta para o Tupinambá: 

Andei, andei, andei, eu andei sem parar, chegou nessa mesa, o mestre Tupinambá 

(BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 13/06/2016). 

Quando perguntamos sobre as qualidades de um mestre(a), Benzedeira Antônia salienta que: 

O que envolve é a palavra. Um mestre ou mestra é um ser humano, não faz mal a 

ninguém, não ofende a ninguém. O mestre sabe quem é médium e quem não é. Se 

ele ou ela pegar na mão, eles sabem. Na benzeção eles têm esse dom de descobrir 

quem é médium e quem não é. Eles têm a palavra certa, na hora certa. Se isso aqui é 

de um jeito, não pode passar para outro jeito. Eles indicam o caminho. Se dizem vai 

para a direita, vai, se dizem vai para esquerda é melhor (BENZEDEIRA ANTÔNIA. 

Diário de Campo: 13/06/2016). 

Como exemplo de pessoa que tem essas qualidades, quando perguntada sobre isso, ela cita 

cabocla Jacaratí: 

Cabocla Jacarati. Ela é quem tira as coisas ruins, ela é quem tira os perigos. Debaixo 

de Deus é ela. É uma cabocla que ela chega, ela tira qualquer espírito maligno, ruim. 

Ela acompanha todo mundo que benze. Está com qualquer um, para trazer o 

benefício, ela traz para todos. Uma pessoa que é um mestre ou mestra, ela segue os 



234 

 

passos da cabocla Jacarati, porque o comportamento dela é bom demais 

(BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 13/06/2016). 

O Raizeiro Alberto fala sobre seu pai e sua mãe que o ensinaram a plantar, assim como os 

saberes das plantas medicinais:  

Às vezes eu ajudava minha mãe nas plantas medicinais. São mestres, e mestres dos 

mestres. Meu pai e minha mãe zelaram muito pelos filhos, educaram muito. Porque 

tem pai que cria os filhos como bichos soltos no mundo. E tem pai que cria zelando, 

acarinhando, cuidando e assim por diante. No plantio, como já disse, aprendi com 

meu pai (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de Campo: 25/06/2016). 

Neste Sentido, Raizeiro Alberto, após abordar sobre os mestres e mestras em sua vida, 

salienta sobre as qualidades que estes devem ter para serem considerados mestres(as). Para 

ele, uma qualidade importante é: “não querer só para si, querer para si e para o outro”. 

Raizeiro Alberto destaca que, para uma pessoa liderar uma comunidade e gerar confiança, 

deve cultivar essa qualidade: “Se a pessoa só quer para ela, não merece confiança para dirigir 

uma comunidade, e essas coisas né”. Para concluir sua fala, ressalta que, na verdade, tudo o 

que a pessoa quiser para si ela deve pensar também no outro: “não só uma coisa, mas tudo o 

que alguém quiser, não querer só para ele, querer para ele e outro, não dá para querer só para 

a gente” (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de Campo: 25/06/2016).  

A Rezadeira Josefa, ao ser perguntada sobre quem são os mestres e mestras em sua vida, fala 

de sua irmã Júlia, que também era Rezadeira: “Olha, eu admirava muito a minha irmã Júlia, 

ela rezava muito bem, Deus levou ela (...). Eu choro muito por ela. Ela rezava muito melhor 

do que eu. Ela é a pessoa da minha vida. Toda noite eu rezo para ela” (REZADEIRA 

JOSEFA. Diário de Campo: 16/09/2016). 

Raizeira Josefa recorda sobre sua mãe e avó, com as quais aprendeu a arte da reza e outras 

coisas mais:  

Com meus pais aprendi a ser educada, com minha mãe, também aprendi a reza. 

Antes de dormir essa hora já estava rezando. Foi isso, minha avó ficou viúva e 

passou muito tempo com a gente e também aprendi muita reza com ela (...). Você, 

ao se deitar, ensine reza a seu filho e diga: “meu filho, você é de Deus e de Nossa 

Senhora. Então, Senhor, livre ele de todo o mal”. Você chega na mesa, come, depois 

reza, eu só sei fazer o que minha mãe ensinou. Eu ensino meus filhos e filhas, netos 

e tal. Tenho uma filha que já benze o povo (REZADEIRA JOSEFA. Diário de 

Campo: 16/09/2016). 

Ela conclui sua fala salientando algumas outras qualidades que fazem com que ela considere 

uma pessoa sábia e admirável: “Bondade, fazer benefícios, Rezadeira. rezar, ser pessoa boa 



235 

 

(...). Fazer caridade, fazer bem aos outros, não desejar mal aos outros, não rogar praga nos 

outros, não ter olho grande, eu não dou valor a quem faz o mal (REZADEIRA JOSEFA. 

Diário de Campo: 16/09/2016). 

Após perguntarmos sobre os mestres e mestras na vida de cada sujeito da pesquisa, 

perguntamos sobre a partilha de saberes. Destacamos aqui três respostas, que mostram um 

pouco isso. 

A Benzedeira Antônia salienta sobre o carinho que ela tem com a Parteira Marlene. E diz, 

inclusive, que também sabe fazer partos: “Olha, eu sou muito amiga da Parteira Marlene. E eu 

faço parto também viu. De Marlene, somos amigas de infância, uma ajudava a outra. Quando 

eu morava na vila, uma varria o terreiro da outra, uma ajudava a outra, assim é aqui, meu 

filho” (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 25/06/2016). 

Benzedeira Antônia ainda discorre sobre os Hare Krishnas, sobre algumas experiências de 

quando ela, há anos atrás, visitou a comunidade: “E os Hare Krishnas, também sou amiga. 

Pessoas muito boas também. Gente que gosta de servir, eu vejo assim. Eu conheci eles faz 

tempo, eu morava em Brejo Velho. Eu ia lá, deixava o calçado fora né, eles ofereciam a 

prashadam né, o alimento, comi na folha de bananeira”. Cita ainda o açude que existe na 

comunidade, apreciando o fato de haver peixes, todavia, ninguém pescar: “Eu gostei, muito 

gostoso. Gostei demais até. E no açude, tinha tanto peixe né, e ninguém pega. Gostei” 

(BENZEDEIRA ANTÔNIA: 25/06/2016). 

Benzedeira Antônia também fala de um curso oferecido pelo movimento Hare Krishna em 

parceria com a Igreja Católica Local e a Universidade Federal de Pernambuco - Campus 

Agreste - UFPE caa: 

Tem algo legal, o curso que você deu para meu neto. Lá na vila, meu neto adorava o 

curso. Ele fala de você, meu filho. Meu neto Matheus, afilhado e filho de criação. Eu 

gostei dele participar. Ele aprendeu coisas legais. Ele dizia que ia me levar um dia 

para ver como era bonito o curso. Hoje mesmo ele estava falando de você aqui. Eu 

falei, fica por aqui que às vezes ele passa aqui, e você passou (BENZEDEIRA 

ANTÔNIA. Diário de Campo: 25/06/2016). 

O HK Dhira expõe sua admiração pelo Agricultor Osório, que visitou a Ecovila Vraja Dhama 

no ano de 2016 para o evento do natal cultural. Ele fala da saúde do agricultor Osório, que 

continua plantando e colhendo mesmo com quase noventa anos: 



236 

 

Olha o exemplo do seu Osório, que veio aqui. Ele tem noventa anos. Ele conhece 

essa fazenda mais do que nós, que estamos aqui há trinta. Nasceu na região, está aí 

forte, sadio e do jeito que vai, vai uns quinze anos mais. Porque planta tudo, planta 

mandioca, planta feijão, macaxeira, milho, coentro. Isso é ótimo para a saúde, mexer 

na terra, atividades e ainda come o que planta e, além de tudo isso, ainda é 

espiritualista (HK DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016). 

HK Dhira também destaca a troca cultural que existe na região, salientando que na Ecovila 

Vraja Dhama não há “só a aprendizagem do Hare Krishna, mas com o povo do entorno, todas 

as culturas, religiões, como as pessoas da UDV
37

 e budistas que sempre vêm”. Acrescenta 

ainda a presença de padres e franciscanos que frequentam a Ecovila, “sempre temos o natal 

das crianças que eles vêm, o padre Everaldo, vários franciscanos e mais de oitenta crianças”. 

Em sendo assim, fala de um bom relacionamento “com as culturas, as pessoas daqui, as 

religiões que aqui atuam, também os evangélicos”. Conclui dizendo que isso é algo que gera 

muita satisfação para todos(as) e ressalta que não há uma “política de conhecimentos e 

espiritualidade, porque a nossa preocupação com o desenvolvimento desse mundo vai 

depender da união” (HK DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016). 

 

Fotografia 24: O HK Dhanvantari, Franciscanos, professoras da escola 

Maria Bezerra Torres de Meneses do Murici e eu no natal cultural na 

Ecovila Vraja Dhama em dezembro de 2016. Fonte: André Alves. 

Neste sentido, o HK Dhira fala sobre a importância da união e finaliza afirmando que só 

conseguiremos fazer o bem para a humanidade se houver humildade, fraternidade e gratidão:  

Então, sistemas espirituais têm que se unir para dar a volta por cima, para que esse 

mundo não acabe. É uma preocupação que os religiosos têm que ter, independente 

de qualquer coisa, se comeu ou se bebeu. Se veste e vamos trabalhar para o bem da 

                                                 

37
 A sigla UDV refere-se à União do Vegetal, tradição espiritualista que utiliza o chá da Ayuasca. 



237 

 

humanidade, cada dia que se passa melhor. Temos que ter o conhecimento, a fé, a 

esperança que Deus está com a gente e que ele vai nos ajudar a favorecer. Apesar 

das dificuldades, temos muitos exemplos do nosso avô espiritual, que é Prabhupada, 

que trouxe para nós esse conhecimento, seguindo a sucessão discipular, aonde o 

conhecimento espiritual passa de mestre para discípulo, de geração para geração. 

Então, como esses mestres tinham certeza que o mundo irá melhorar através do 

conhecimento espiritual, nós também temos que ter certeza. Não é o sistema 

acadêmico que vai qualificar esse mundo mais, já se sabe que não é. O 

conhecimento espiritual é para todo mundo, para esse mundo ser melhor. E só 

vamos conseguir isso com humildade, com fraternidade, com gratidão (HK DHIRA. 

Diário de Campo: 22/10/2016). 

Nessa relação entre os saberes e as pessoas da comunidade, a Parteira Marlene diz que a 

Parteira, pela relação tão forte e amorosa que cria com a parturiente e sua família, acaba se 

tornando parte da família. Assim, aquele filho ou filha que nasceu vira o afilhado(a) da 

Parteira e cria-se um vínculo de amizade e carinho que se perpetua por toda vida. Pateira 

Marlene destaca que isso acontece pelo carinho e amor que a Parteira dedica antes do parto, 

fazendo o acompanhamento; no momento do parto e depois dele, cuidando da parturiente e da 

criança recém-nascida. Ela alerta que, nos hospitais, dificilmente se cria esse vínculo, já que 

os trabalhos de parto nesses locais são sempre corridos. 

Segundo Parteira Marlene, o atendimento médico à uma parturiente é feito de maneira 

apressada, pois, como ela destaca: “ali já terminou e ele está fazendo outro. Ele terminou um 

parto e já está fazendo outro, com meia hora que terminou, uma hora, você pergunta de quem 

foi o parto e ele não sabe de quem fez, porque é assim aquela formação dele”. Parteira 

Marlene diz que já ficou muito em hospital, “é muito corrido”. Ela acrescenta que não há 

tempo para a pessoa se identificar, criar empatia e aproximação de quem está ao redor. 

Todavia, destaca que “não é por falta de atenção dele não, é o trabalho que não dá esse direito. 

Porque é pouco tempo, muitos pacientes, e ali ele leva uma vida, um cotidiano de vida 

corrido, para dar conta daqueles trabalhos todos” (PARTEIRA MARLENE. Diário de 

Campo: 03/08/2016).  

Para Parteira Marlene, em certos momentos, em setores que seriam necessários quatro 

médicos, para que houvesse revezamento, apenas um ou dois ficam disponíveis. Conclui 

dizendo que: “se for uma demanda de uma cidade grande, esses médicos não param nem para 

respirar. E isso deixa um estresse, deixa sem conhecimento, deixa sem um atendimento de 

qualidade, tudo isso acontece” (PARTEIRA MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016). 

Por outro lado, ela apresenta como a Parteira trata a parturiente, dedicando todo o carinho 

necessário para o momento. Ressalta o vínculo que se cria com a família e como isso 



238 

 

contribui para uma comunidade, destacando que fazer partos também ensina como se 

relacionar uns com os outros e, dessa forma, os saberes vão se partilhando: 

Sim, o ser Parteira nos ensina a se relacionar com o outro, e muito, esse é o olhar do 

bem. A Parteira é diferente do hospital. A Parteira, quando ela faz o parto, ela fica 

conhecendo, ela conhece o compadre, ela conhece a comadre, o neném já é o 

afilhado e aquele laço familiar vem para a Parteira também. De ali em diante, ela 

tem um compromisso com todos(as). De ali por diante, na comunidade, ninguém vai 

esquecer daquele dia. A Parteira não esquece não (...). A Parteira sempre quando vê 

o afilhado ou afilhada, ele pode estar casado, pode estar com a família grande, mas a 

pessoa se lembra de todo aquele momento que aconteceu naquela tarde, naquele dia. 

E, então, o laço da Parteira com a família é um laço familiar, daquela hora em 

diante, daquele momento que a gente chega na casa e vai embora, dali por diante, 

parece que dá assim uma fita que fica para sempre, a lembrança, o bem-estar que 

aquela Parteira tem na família. Tudo isso fica no coração para sempre, pode passar o 

tempo que for. Eu acho que era isso que minha avó fazia, ela passava isso para as 

comadres. Pelo conhecimento dela e pelo conhecimento que eu tive, com o tempo 

que eu passei trabalhando como Parteira, para mim era isso. O laço familiar, da hora 

que a gente chega na casa e fala com a paciente e conhece as pessoas, até a hora que 

a criança nasce, daí por diante, fica para sempre. É muito forte o laço da família com 

a Parteira (PARTEIRA MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016). 

A Parteira Lurdes segue a mesma linha de pensamento e destaca o carinho que a parturiente 

recebe no parto domiciliar: 

Parto em casa é chamado domiciliar, parto a domicílio, porque, em casa, a gente 

sabe dar carinho aquela mãe, que está sofrendo para ganhar o menino, a gente ajeita 

ela. E na rua não, é bico seco e bola murcha, bota para lá, elas fazem o primeiro 

exame, tenha se quiser (...). Então, a gente aprende a fazer o parto em casa com 

muito carinho, e o menino nasce tão bem e isso é muito bom, as mães acham bom! 

(PARTEIRA LURDES. Diário de Campo: 12/08/2016). 

Nesse contexto da circulação do saber uma fala do HK Dhanvantari diz acerca de como 

acontece a transmissão do conhecimento dentro do movimento Hare Krisnhna. Ele aborda a 

importância da “cooperação mútua” para que os saberes circulem. Para o HK Dhanvantari, no 

movimento Hare Krishna “há uma metodologia para colocar em prática o conhecimento 

teórico de Bhakti Yoga”. Assim, ele diz que “os mestres orientam com uma rede de 

cooperação mútua”. Acrescenta ainda que outros mestres contemporâneos, discípulos dos 

mestres mais antigos, ou que já faleceram, ajudam os mais jovens e os conduzem a solucionar 

os problemas práticos e as dificuldades que surgem durante a prática de Bhakti Yoga. HK 

Dhanvantari ressalta que essa metodologia revela os segredos dos mestres: 

 Então, essa metodologia traz os segredos dos mestres. Enquanto a gente 

pratica, entramos em contato com o conhecimento e os segredos desses 

mestres. Isso se torna muito prático e, como todos conhecem as orientações, 

as instruções dos mestres, um contribui com o outro, coopera com o outro 



239 

 

com um clima de ajuda mútua. Então, há uma ajuda mútua muito boa nos 

ashrans
38

 e também nos encontros congregacionais. Isso porque o 

movimento tem uma organização congregacional onde as pessoas residem 

em suas casas e as consideram como um lugar sagrado, onde se constitui um 

templo. Nesse lugar ela recebe seus amigos também; amigos, convidados, 

simpatizantes dos temas, amigos dos amigos e, assim, como exemplo dos 

devotos e devotas da congregação e da prática do processo em si, tudo se 

torna prático (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 05/01/2017).  

4.3.2 Oralidade e memória 

Memória e oralidade fazem parte das tradições milenares e ancestrais. O conhecimento se 

transmite pelas ações e exemplos, assim como pelo ato de falar e ouvir. Dessa forma, no 

caminhar da vida e seus aprendizados, memórias vivas vão sendo construídas, tecem 

imaginários sociais e dão movimento às tradições. Assim, tem-se a expressão típica das 

tradições populares: “museus vivos”. Essa expressão ensina que os mais antigos(as) de cada 

comunidade, os mestres e mestras, representam a tradição viva e a memória de cada local, no 

qual estão inseridos. 

A oralidade está ligada aos saberes, à transmissão do conhecimento, no qual o ato de falar, 

que não se limita apenas à voz,  se amplia em gestos, ações, danças (corpo que fala e se 

comunica) e ao coração. 

Destacaremos neste tópico as falas dos sujeitos sobre como aprenderam seus saberes e como 

estes foram transmitidos, deixando registrado, assim, suas memórias de vida: a memória dos 

mestres e mestras da oralidade da Vila do Murici, a memória dos museus vivos da região. 

O agricultor Osório explica que até 1948, aproximadamente em seus vinte anos de idade, ele 

vivia e aprendia com seus pais. Em 1951, ele ressalta que um grupo de japoneses chegou a 

Vila do Murici e que ele aprendeu coisas importantes sobre o plantio: “chegou uma turma de 

japonês aqui no Murici. O japonês é bom de plantio, foi também uma escola para gente” 

(AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 15/09/2016). 

Com seus pais, Agricultor Osório evidencia como aprendeu a plantar e a cozinhar: 

Com meus pais, eu aprendi olhando e fazendo. Desde os cinco anos. Minha mãe 

também ensinava a cozinhar, na época era fogão de lenha, todos traziam fecho de 

lenha. Minha mãe falava como tem que colocar a panela, destampar para não 

                                                 

38
 Locais de residência que são projetados para facilitar as práticas espiritualistas. 



240 

 

queimar, porque o fogo de lenha é forte. Depois que foi aparecendo frigideira e 

fogão de toda qualidade; o luxo é grande. No tempo da gente, a gente nem 

imaginava isso (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário De Campo: 15/09/2016). 

No plantio, ele diz que o pai ensinava passo a passo. Descreve que seu pai caminhava na 

frente ensinando, cavando os buracos para as sementes, e todos iam atrás aprendendo e 

fazendo: “A gente ia cavar a roça, pai pegava a carreira dele e ia na frente, e a gente ia 

cavando atrás e ele sempre olhava se estava cavando bem”. Agricultor Osório acrescenta que 

o nome dado a quem ensina o plantio é “cabo”: “É o cabo, esse o nome de quem vai 

ensinando. Qualquer empresa tem um administrador, no tempo da gente, a gente chamava de 

cabo, ele que ensina e organiza o plantio. É o cabo, meu pai era o cabo” (AGRICULTOR 

OSÓRIO. Diário de Campo: 15/09/2016). 

Agricultor Osório também descreve eventos culturais da Vila do Murici. Em sua juventude,  

fala com carinho sobre a Troça, grupo cultural tradicional das festas de São João na região. 

Ao falar sobre a troça, traz sua memória viva e, ao mesmo tempo, parte da própria  memória 

da Vila do Murici. A avó de Agricultor Osório era quem costurava para os grupos de Troça 

locais que faziam grande festa na época de São João: 

Minha avó era costureira e era máquina de braço, não é máquina como tem hoje não. 

Ela costurava camisa, calça e ensinou muita gente. O pessoal chamava camisa de 

linho e calça de alvorado. Não era esse linho de luxo de hoje não, era um tecido 

próprio daqui. Ela que fazia. Quando era tempo de São João, tinham as Troças, 

aqueles que tem a roupa azul, que atiram para São João e tocam sanfona. Seis meses 

antes do São João ela já estava costurando para o povo, para a Troça.  Era São João, 

São Pedro e Santo Antônio. Minha avó costurava as roupas para a Troça. Lá para 

pedra de vocês subia o pessoal atirando e festejando, quem sabia bem da festa lá é 

compadre Campero. Lá era o cruzeiro de São João. A troça é assim, no dia do santo, 

o pessoal passava nas casas, fazia a maior festa. Cantava muito (AGRICULTOR 

OSÓRIO. Diário De Campo: 15/09/2016). 

Agricultor Osório aborda que, antigamente, a Troça era cheia e fazia parte da cultura local: “a 

menor era de Taquara e imagina, na época, tinham vinte e um atiradores. Aqui tinham vinte e 

seis e, na festa, parecia uma procissão. Desde pequeno eu via isso”. Por outro lado, salienta 

que, atualmente, essa tradição está se acabando e poucos se interessam:  “Agora, hoje em dia, 

tem muito pouco” (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 15/09/2016). 

A HK Rasa, em suas memórias de vida, traz aspectos multiculturais e de militância política 

que trouxeram diversos aprendizados para sua vida. Ela que chegou em Caruaru quando tinha 

vinte e quatro anos e conta que, nesta época, conheceu o Partido dos Trabalhadores (PT), que 



241 

 

estava em formação. Neste tempo, ela também conheceu seu segundo marido, Pedro 

Gutierrez, nicaraguense do Partido Sandinista que estava militando no Brasil. 

HK Rasa fala que militava em um grupo dentro do PT mais de esquerda: “Era uma militância 

mais à esquerda. Pois o PT tinha, desde sua formação, um centro de direita dentro. E tinha a 

ala que era mais de esquerda e eu era da convergência socialista, que era um partido 

clandestino que militava dentro do PT. Isso foi no final da ditadura” (HK RASA. Diário De 

Campo: 15/11/2016).  

Nesta militância, ela foi para a Nicarágua participar da revolução no país. Viajou sozinha para 

lá com três filhos pequenos, já que, seu marido na época, Pedro Gutierrez, havia ido dois anos 

antes e há ficou aguardando. A HK Rasa descreve os desafios e aprendizados desta 

experiência: 

Então fui para Nicarágua e foi uma vivência muita rica. Foi também um desafio 

muito grande. Hoje eu fico pensando como eu fui capaz de vencer todas as 

adversidades e chegar lá. Era um sonho muito grande da revolução, o socialismo. 

Eles já tinham tomado o poder, os Sandinistas, a revolução Sandinista. Quando eu 

cheguei já tinha uns três anos da revolução Sandinista. Bom, eu cheguei lá com três 

crianças pequenas, em um pais em guerra (...). Então, a dificuldade lá era muito 

grande de mão de obra para colher o café e o milho, a base econômica. E estavam 

com muita dificuldade na colheita porque os contrarrevolucionários estavam 

atacando a colheita e os camponeses (...). Tinham pessoas do mundo inteiro, 

cubanos, russos, pessoas de várias partes do mundo estavam lá para ajudar na 

revolução, na guerrilha, para fortalecer. E foi um tempo assim bom, de muita tensão 

que eu estava em um pais estranho, em guerra, totalmente destruído (HK RASA. 

Diário De Campo: 15/11/2016). 

Nos aprendizados dessa vivência ela relata descrevendo que morava em uma “casa coletiva”, 

pois havia poucas casas. De tal forma, as famílias se juntavam para dividir uma mesma casa, e 

cada uma ficava em um quarto. Acrescenta que o contexto geral da revolução era “uma coisa 

muito bonita de ver”.  Diz que era bonito porque existia, de fato, certa igualdade: “Tinha 

ainda os desníveis, mas existia uma certa igualdade (...). Estava todo mundo no mesmo nível, 

escolaridade, tinha escola para todo mundo, não tinha essa diferença de oportunidades de 

acordo com classes sociais”. Ressalta também que, apesar do racionamento de alimento, de 

água, etc.: “tudo era para todos. Então, tinha carência, mas ninguém passava fome, tinha 

carência mas não tinha fome, não tinha assalto, você não ouvia falar em assaltante” (HK 

RASA. Diário De Campo: 15/11/2016).  

HK Rasa conclui dizendo que: “Então, só o fato de conhecer pessoas de todas as partes do 

mundo, assim, cada um com sua experiência, foi muito enriquecedor, aprender a ver a vida de 



242 

 

formas diferentes, diferentes formas de ver e sobreviver, de lidar com a vida, de lidar com os 

problemas e as alegrias” (HK RASA. Diário De Campo: 15/11/2016).  

Ela engravidou durante a época que estava na Nicarágua e seu quarto filho, Leon Adan 

Gutierrez nasceu no país. Logo após o nascimento, ela retornou ao Brasil. 

Neste retorno, dentro de suas memórias de vida, é neste momento que ela começa a frequentar 

a Ecovila Vraja Dhama, na década de 1990, no início da Ecovila na região. A HK Rasa conta 

que essas visitas marcaram seus filhos, sendo que um deles, Leon Adan, que nasceu na 

Nicarágua, atualmente é um morador da Ecovila:  

A gente muitas vezes comia em folha de bananeira, era muito legal. Como era o 

começo, ainda era rudimentar, mas tudo muito bom, tinha banho no lago, 

alimentação era ótima, muito bem feita e saborosa e todo mundo saia de lá muito 

satisfeito e motivado para voltar novamente. Foi assim que despertei meu interesse 

pelo movimento (...). Eu ia de ônibus, descia ali no Bambu e ia caminhando. Eu e 

minhas crianças! A criançada toda ia e foi uma época bem marcante, inclusive para 

eles, tanto que o Leon acabou se tornando Krishna Parayana. Ele tinha muitas 

memórias de infância das coisas que tinha vivenciado lá, de experiências que eu nem 

sabia que ele tinha tido e depois foi que fiquei sabendo dessas experiências. Ele me 

relatou, ia ali atrás do templo, descia para pegar frutas e a gente lá no programa. 

Hoje Leon, iniciado Krishna Parayana, mora na fazenda Hare Krishna, a Ecovila 

Vraja Dhama (HK RASA. Diário De Campo: 15/11/2016).  

A Parteira Lurdes relata que aprendeu a arte de fazer partos com sua avó: “Herdei essa 

herança da finada minha avó”. Relata que o primeiro parto que fez foi de sua cunhada e que 

estava com vinte e seis anos na ocasião. Foi uma situação inusitada, pois a cunhada estava 

prestes a entrar em trabalho de parto e a Parteira que viria acabou demorando. Então, Parteira 

Lurdes, a pedido de sua mãe, foi na casa para ajudar de alguma forma e relata que sua mãe 

disse: “vamos lá mais eu, porque o filho dela foi chamar fulana para fazer o parto, mas é 

longe”. Assim, Parteira Lurdes respondeu: “não mãe, eu não vou não”. A mãe insistiu: 

“vamos porque com você eu não tenho medo, porque sozinha eu tenho” (PARTEIRA 

LURDES. Diário de Campo: 12/08/2016). 

A mãe de Parteira Lurdes tinha conhecimento sobre como parir um filho(a), todavia não era 

Parteira. Por esse motivo, ela não queria ir sozinha e solicitou que Parteira Lurdes a 

acompanhasse. Deste dia em diante, Parteira Lurdes iniciou sua vida de Parteira: “E quando 

chegamos lá esse menino nasceu na minha mão” (PARTEIRA LURDES. Diário de Campo: 

12/08/2016). 



243 

 

Nessa experiência de vida, além de ter herdado o saber de ser Parteira de sua avó e ter 

aprendido com sua mãe, Parteira Lurdes fala com carinho de Sueli Carvalho, médica que 

ofereceu cursos de capacitação para diversas Parteiras na região. Parteira Lurdes destaca que, 

a partir dessa capacitação, recebeu dois diplomas: 

Sueli foi a nossa chefa principal. Eu já sabia fazer parto, mas eu estudei com ela, que 

ela veio de longe. Olha, nesse mundo de meu Deus ela anda ensinando todo mundo 

que tem esse dom. Aí ela veio para o Murici e chamou eu, Marlene e tia Júlia, que é 

falecida, uma tia minha. Fomos, estudamos na rua, na Fusão, na Fafica, no Brejo da 

Madre de Deus, em Bonito, em um bocado de canto longe. Estudamos também em 

Belo Jardim, em cada canto a gente ia estudar sobre o parto. Era o Cais do Parto e 

nós, as alunas, estudamos em Itaúna. Isso pago pelos prefeitos, ela conversava com 

eles e eles pagavam ônibus, hotel e tal. Nossa formatura foi no Recife. Eu tenho meu 

diploma. Eu me formei também como agente de cidadania que defende mulher, 

gays, crianças, eu tenho meu diploma, tenho dois, o de Parteira e o de agente de 

cidadania (PARTEIRA LURDES. Diário de Campo: 12/08/2016). 

 
Fotografia 25: Parteira Lurdes demonstrando 

alguns instrumentos usados para o trabalho de 

parto. Fonte: Autoria Própria - Diário de 

Campo: 12/08/2016. 

O Raizeiro Alberto fala dos aprendizados da vida e de suas observações para aprender sobre 

as plantas medicinais. Ele diz que: “foi a vida, porque eu fui vendo, fui plantando, fui 

vendendo, fui apurando um trocado e assim por diante, então foi a experiência”. Acrescenta 

ainda a importância de seu pai e sua mãe nesse processo: “Eu aprendi tudo com meu pai. Eu, 

pequeno, trabalhava mais ele e ele dizia: ‘faça assim, assim, assim’. Com sua mãe, Raizeiro 

Alberto afirma: “Planta medicinal, quem plantava é minha mãe. Ela gostava de plantar muita 

arruda” (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de Campo: 25/06/2016). 



244 

 

Em suas memórias de vida, Raizeiro Alberto também aborda sobre a construção da Igreja 

central da Vila do Murici, a Igreja Católica Nossa Senhora da Paz do Murici: 

Olha, aquele sino, aquele sino eu fui vê-lo em Juazeiro, veio de lá, eu comprei lá. 

Mas fui de carro e vim de carro. A pedra fundamental da Igreja foi plantada em vinte 

e três de março de 1932. Foi plantada a pedra fundamental. Em 1933 foi sentado o 

primeiro tijolo. Quando eu peguei a obra, ela já tinha começado e demorou para 

ficar pronta (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de Campo: 25/06/2016). 

O fato de Raizeiro Alberto ter sido um dos responsáveis pela construção da Igreja local, que é  

um local importante dentro da história da Vila do Murici, e da paisagem local, demonstra que 

sua memória viva se interlaça na história da Vila do Murici e da paisagem, que também 

guarda sua memória e simbolismos.  

A Benzedeira Antônia nos relata como aprendeu e como começou a benzer:  

Olha, começou assim. Minha mãe era médium de nascença também. Em mim, 

começou com uma coceira no pé e queimando, e eu chorando. Eu era pequena. Mãe 

me levou nas costas. Aí rezou e eu fiquei boa. De lá para cá eu fiquei. E daí eu fui 

pegando, fui aprendendo. Mas ainda era muito aperreado até eu encontrar com a 

Nice. Ela me ensinou que eu pegasse o jarro de flores, o cordão de São Francisco, o 

copo de agua e 20:00h o espírito ia baixar e eu fiquei boa até hoje. E Nice disse: “E 

reze e não cobre dinheiro de ninguém, trabalhe grátis”. E assim é, tem dia que a casa 

está cheia assim (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 13/06/2016). 

Benzedeira Antônia explica que as orações que ela faz surgem espontaneamente, “vem de 

cabeça”, “vem na hora”. Acrescenta que é simplesmente pensar que a oração surge e que é 

específica para cada pessoa, para o que cada um estiver precisando no momento. Entretanto, 

ressalta que existem algumas orações que são fixas, como a chamada: “de tomar arma de 

fogo”; oração de proteção para que a arma não dispare. Evidenciamos aqui essa oração: 

Quem tiver olhos não me verá. Quem tiver mão não me ofenderá. Ficará atado de pé 

e mão. Valei-me a Virgem da Conceição. Todo mal que vier para mim Santo 

Antônio guardará nas suas mãos. Nada de ruim comigo acontecerá. Com o espirito 

de Jesus Cristo nosso pai celestial. Amém Senhor. Se tiver olhos não me verá. Se 

tiver boca não falará. Se tiver mão não me ofenderá. Se tiver pé não andará. Ficará 

atado e amarrado de pé e mão (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 

25/06/2016).  

Sobre a benção de “tirar olhado”, Benzedeira Antônia diz que essa reza é feita juntamente 

com uma planta típica na benzeção: a vassourinha. Acrescenta que “a vassourinha, ela é 

melhor porque ela é benta de nascença. Boa para benzer, porque todo o mal fica nela”. Acerca 

da oração, senhora Antônia explica que começa com o “Pai Nosso completo”. Em seguida, 

reza-se a “Ave Maria e a Santa Maria”. Depois, “Creio em Deus Pai todo poderoso” e “Salve 



245 

 

Rainha”. Para finalizar, reza-se a oração de “tomar arma de fogo” evidencia acima 

(BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 25/06/2016).  

Neste momento da entrevista, a Benzedeira Antônia conta que, além das rezas virem em seus 

pensamentos, muitas surgem por meio dos sonhos: “Essa oração eu recebi sonhando, eu 

sonhava muitas vezes que estava rezando. Muitas delas eu recebi em sonho. Eu acordava e 

lembrava” (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 25/06/2016). 

Benzedeira Antônia explica que são os espíritos e caboclos que a ajudam e ensinam 

Olha, eu aprendi, mas que não vou negar ao senhor, eu aprendi com o espiritismo, 

porque eu sou mesa branca, não vou negar ao senhor, os espíritos, eles baixam, eles 

rezam, eles cantam. E foi um Tupinambá que me ensinou. Então eu rezo, eu abaixo 

espírito, eu vou mentir, porque eu vou mentir? Foi um dom que Deus me deu. 

Quando eu estou benzendo eu fico com os olhos abertos, mas não vejo nada, não me 

lembro nem vejo. É uma graça (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 

25/06/2016). 

Neste momento da entrevista percebemos, nas falas de Benzedeira Antônia, um misto de 

orgulho e receio. Orgulho por receber e curar por meio dos espíritos e caboclos e certo receio 

em se afirmar como médium dentro de saberes espíritas. O preconceito em relação a saberes 

indígenas, africanos, etc. no Brasil é grande e faz várias vítimas. Talvez, por toda essa carga 

de discriminação que existe em nossa sociedade, ela apresente certo receio em falar que 

recebe espíritos. 

Acerca da transmissão do conhecimento, ela se mostra aberta a auxiliar quem quiser aprender:  

É fácil, pode, se ele tiver corrente para trabalhar, se não, não adianta. Eu consigo ver 

se a pessoa tem ou não. Se tiver pronto para receber eu sei. Já pediram para 

aprender. O ponto é o seguinte, eu sempre estou disposta a ajudar a quem quiser 

aprender. Não digo ensinar, porque eu mesma não aprendi, foi um dom dado por 

Deus. No caso, eu fui ajudada para saber usar. Então, é o que eu posso fazer, ajudar 

a pessoa a usar da melhor maneira possível (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de 

Campo: 13/06/2016). 

A Rezadeira Josefa conta que aprendeu a rezar nova com, aproximadamente, vinte anos. Sua 

mãe sempre rezava os filhos(as) quando estes tinham algum tipo de dor. Acrescenta que ela 

mesma sempre sofria de fortes dores de cabeça e que recebia rezas da mãe para curar a dor. 

Neste processo de receber, senhora Josefa aprendeu diversas rezas. Logo que aprendeu, ela 

iniciou o processo de doar aquele conhecimento e começou a rezar outras pessoas que a 

procuravam: “Quando eu me casei, eu morava em outro lugar em relação a minha mãe. O 



246 

 

povo ia mais na casa de mãe porque ela é mais velha né, mas vinham aqui também. Quando 

mãe morreu eu continuei rezando” (REZADEIRA JOSEFA. Diário de Campo: 05/09/2016). 

Rezadeira Josefa nos ensinou rezas, algumas, segundo ela, boas para qualquer coisa, como é o 

caso da que evidenciamos a seguir:  

Com dois te botaram, com três eu te tiro, com poder de Deus e da Virgem Maria, 

amém (REZADEIRA JOSEFA. Diário de Campo: 05/09/2016). 

Rezadeira Josefa ressaltou que também reza para “vermelhão” e para dor de cabeça, reza pela 

qual ela relatou da seguinte maneira:  

Para dor de cabeça eu rezo assim: Deus quando andou no mundo tudo ele curou, dor 

de cabeça, dor de pontada, dor de chunchada, dor causada, dor maligna, dor 

mandada. Jesus Cristo cura essa pessoa, eu não sei curar ele, quem cura é vós 

(REZADEIRA JOSEFA. Diário de Campo: 05/09/2016). 

Ela explica que, após essa parte, reza-se o “Pai Nosso”, a “Ave Maria” e a “Santa Maria”. A 

reza repete-se por três vezes. 

Rezadeira Josefa fala sobre outra reza que se faz com uma garrafa de água na cabeça utilizada 

para amenizar dores na cabeça da pessoa que ficou muito exposta ao sol durante o dia. A reza 

é conhecida como “a reza do sol na cabeça”. Tal reza deve ser realizada ao nascer ou no pôr 

do sol. Outra reza apresentada por ela chama-se “peitos abertos” e é realizada com um cordão. 

Segundo ela, primeiramente, mede-se a cintura da pessoa com um cordão. Após esse 

momento acontece a reza. Ao final, mede-se novamente o cordão ao redor da pessoa que foi 

rezada; se o cordão der a volta como fora medido, a pessoa está curada, caso falte uma parte, é 

porque a cura ainda não está completa. Ela apresentou essa reza, que é utilizada para alguém 

que esteja com dores no peito, como destacamos abaixo: 

Peitos abertos, espinhela caída, a arca levantou (REZADEIRA JOSEFA. Diário de 

Campo: 05/09/2016). 

Ela explica que logo após proferir a reza, a Rezadeira levanta os dois braços. Outra reza 

destacada por ela é a chamada “de tomar arma de fogo” como destacamos: 

Santo Antônio no cabo, São Pedro no altar, Jesus Cristo na boca, quero ver tu 

disparar (REZADEIRA JOSEFA. Diário de Campo: 05/09/2016). 

A Benzedeira Antônia também salientou acerca da reza “de tomar arma de fogo”. Embora as 

rezas apresentadas pelas duas sejam diferentes, o propósito é o mesmo: proteção.  



247 

 

No que se refere à sucessão, à transmissão das rezas com o passar dos anos, Rezadeira Josefa 

diz que ensinou todas elas a seus filhos(as). Todavia, eles rezam individualmente, sem receber 

pessoas em casa como faz Rezadeira Josefa. Ela conta que, quando alguém procura um dos 

filhos(as) para receber uma reza, eles(as) orientam que a pessoa procure a mãe. 

O HK Dhanvantari traz, em suas memórias de vida, a história do início do movimento Hare 

Krishna no Brasil. Foi ele quem escreveu para Srila Parabhupada, o fundador do movimento 

Hare Krishna, para que ele enviasse alguém para iniciar o movimento no Brasil.  

De acordo com HK Dhanvantari, quando ele tinha vinte anos, em abril de 1973, ele estava se 

preparando para ir à Índia. Ele praticava Yoga e era macrobiótico:  “Tinha uma febre da 

macrobiótica naquele momento na minha cidade e eu estava na crista da onda, como diziam”. 

Assim, relata que seu pai disse que daria a passagem caso ele concluísse um curso de inglês.  

Então, eu procurei um curso de inglês que fosse rápido, assim, sempre tem esses 

cursos mais rápidos e eu procurei um curso eletrônico de idiomas, na época era 

chamado assim. E nesse curso eu fiz um teste para ver o nível que eu entrava e a 

professora perguntou porque eu queria estudar inglês. Eu disse que eu ia para Índia, 

estudar Yoga, que eu era macrobiótico, era vegetariano e queria ir para a Índia 

estudar Yoga (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 12/01/2017). 

Ele relata que, paralelo a isso, nos Estados Unidos da América, Srila Prabhupada pregou no 

Havaí para um mestre da época que tinha vários discípulos e moravam em uma comunidade 

na ilha, plantando, surfando, etc. Então, esse líder se tornou um discípulo de Prabhupada e 

recebeu o nome de Sidha Swarupananda Das: “Então Sidha Swarupananda, ao aceitar 

Prabhupada, foi com todos os seus discípulos (...). Eles foram até a Califórnia e lá Prabhupada 

pediu que eles viessem abrir o Brasil. Druvananda, Brsni e um Bhakta
39

 chamado Russel, na 

época, quiseram vir para o Brasil” (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 12/01/2017).  

HK Dhanvantari, então, relata a chegada de Druvananda em Salvador: 

Druvananda foi para a Bahia e se hospedou em um hotelzinho ao lado do meu curso 

de inglês que ficava no centro da cidade. E aí, ele idealizou que uma boa maneira 

dele fazer contato seria se apresentar em um curso de inglês pedindo ajuda pare 

alguém traduzir. E ele foi no curso de inglês e falou justamente com a minha 

professora, que ele tinha vindo para ensinar Yoga, que era vegetariano, para ensinar 

o vegetarianismo e tudo mais. Então, ela ficou impressionada e disse que tinha um 

aluno que poderia lhe ajudar, porque ele já falava um pouco e tal. Mas, nesse dia, eu 

                                                 

39
 A expressão Bhakta, dentro do movimento Hare Krishna, é usada para uma pessoa que está iniciando o 

processo de Yoga. 



248 

 

não fui para a aula, ele ficou lá me esperando. Eu tinha ganho um Bhagavad Gita
40

 

com comentários de Mahatma Gandhi na minha academia de Yoga. A professora me 

emprestou o livro para eu ler e eu fiquei em casa lendo e não fui. Quando terminou o 

horário da aula, a minha professora de inglês deu o meu endereço para ele e ele foi 

até a minha casa. Quando chegou em minha casa, meu irmão Vicitra
41

 e minha irmã 

estavam saindo para a escola de moto quando ele estava chegando. Aí, receberam 

ele e me chamaram. Eu o atendi e ficamos conversando a tarde inteira. Ele veio com 

esse propósito, era abril de 1973 (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 

12/01/2017). 

Neste momento da entrevista, o HK Dhanvantari nos disse que acha tudo o que aconteceu 

“muito impressionante”, mormente o fato de Druvanada ter ido procura-lo em sua casa: 

“Quando eu penso nessa misericórdia de Krishna
42

, de Prabhupada eu me estremeço, dele ter 

ido assim me procurar dentro de casa, eu estremeço mesmo” (HK DHANVANTARI. Diário 

de Campo: 12/01/2017).  

Após esse encontro, o HK Dhanvantari conta que começou a ajudar Druvananda e, por 

conseguinte, a contribuir com a introdução do movimento Hare Krishna no Brasil. Ele 

procurou palestras em academias de Yoga, restaurantes macrobióticos, etc. Como tinha 

muitos contatos culturais, ele conseguiu diversos locais para as palestras de Druvananda: “Fiz 

muitos contatos porque eu tinha muitos contatos na cidade. Contato de natureza cultural. Era 

época de ditadura. Eu fazia parte do diretório acadêmico da minha faculdade. Eu era da 

secretaria de intercâmbio cultural” (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 12/01/2017).  

Ele também conta acerca de outras pessoas que Druvananda conheceu. Uma delas, Carlos 

Amaro Fernandes, um jovem de dezessete anos que também ajudou significativamente neste 

início e, posteriormente, recebeu o nome Hare Krishna de Aradya Das. Outra pessoa 

ressaltada pelo HK Dhanvantari foi de senhor Raimundo, que teve papel de proteger 

Druvananda e os primeiros integrantes do movimento Hare Krishna no Brasil: “Seu 

Raimundo, um funcionário da secretaria de Segurança Pública que ajudou muito protegendo 

várias vezes. A polícia pegava eles, não entendiam o que estava acontecendo, pensavam que 

                                                 

40
 Conhecido como a Bíblia Hindu, a Bhagavad Gita é um livro de cinco mil anos que traz os saberes do Yoga 

em um diálogo entre Krishna e seu amigo Arjuna. 

41
 Vicitra é o nome Hare Krishna do irmão de HK Dhanvantari. Ressaltamos aqui que, nesta época, Vicitra ainda 

não conhecia o movimento Hare Krishna. Foi citado assim, pois todos(as) o chamam dessa maneira após ele ter 

recebido este nome. 

42
 Na tradição Hare Krishna, chamada de Gaudya Vaishnava, Deus é um, todavia, possui infinitos nomes. 

Krishna é um dos nomes de Deus e significa: O todo atrativo, aquele que atrai a todos(as). 



249 

 

tinham drogas e seu Raimundo tirava o pessoal da cadeia e tal” (HK DHANVANTARI. 

Diário de Campo: 12/01/2017).  

Após esse momento inicial do movimento Hare Krishna no Brasil, Druvananda voltou para os 

Estados Unidos da América e HK Dhanvantari juntamente com Aradya Das ficaram 

responsáveis em dar continuidade ao movimento no Brasil. Eram dois jovens e a 

responsabilidade por conduzir tal missão tornou-se inviável. Assim, surge a ideia de uma carta 

a ser enviada ao líder do movimento Hare Krishna no mundo, Srila Prabhupada, pedindo 

auxílio: 

Um ano depois, eu já estava fazendo o último ano de faculdade, não me lembro a 

data, mas tem registrado por aí. Acho que foi em outubro. Mais ou menos. Eu estava 

naquela, quem vai se formar com vinte e um anos de idade, sem maturidade 

nenhuma, sem experiência de vida nenhuma. Eu não sabia muito bem o que fazer. 

Mas tinha um compromisso, eles tinham ido embora para os Estados Unidos, 

Druvananda, a esposa e o filho tinham ido embora. Eu já ia me formar, não via 

nenhuma vantagem em permanecer o movimento Hare Krishna como estava, porque 

só eu levava os amigos (...). As reuniões eram na casa do Aradya que era no 

subúrbio de Salvador, um local muito distante. Então, eu estava muito desencantado 

e disse para uma colega minha de faculdade: “é, eu vou para o interior, eu vou me 

formar e vou, vou morar em um sítio, vou trabalhar para comprar um sítio, para 

viver da plantação macrobiótica e tal. Em relação ao movimento, eu não sei o que 

fazer, o que fazer com o movimento Hare Krishna (...). Então, ela disse: “você e 

Aradya são muito jovens para uma responsabilidade tão grande como essa de manter 

um movimento internacional assim. Por que vocês não escrevem para o mestre, para 

Prabhupada, o mestre?” (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 12/01/2017).  

Em sendo assim, senhor Dhanvantari, que adorou a ideia de escrever a carta, descreve como 

foi:  

Eu achei uma proposta muito inteligente e imediatamente eu escrevi. Eu escrevi em 

inglês e mandei a carta para Aradya. Aí, Aradya gostou da ideia, melhorou o inglês e 

nós enviamos a carta. Enviamos essa carta pedindo a Prabhupada que mandasse 

alguém, porque nós aqui estávamos sozinhos e tudo. Então, Prabhupada mandou um 

telegrama dizendo que estava enviando seu discípulo Hridayananda Das Goswami  e 

que nós o ajudássemos (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 12/01/2017).  

 Neste momento, aconteceu algo interessante, pois, após receber o pedido de Srila Prabhupada 

para ir ao Brasil, Hridayananda Das Goswami se encontrou com um jovem brasileiro ainda 

nos Estados Unidos. “Coincidentemente” era o irmão de HK Dhanvantari, Vicitra Das, que 

estava fazendo intercâmbio cultural no país e já frequentava o movimento Hare Krishna. O 

encontro foi em um templo e Hridayananda Das Goswami salientou que estava indo ao Brasil 

e apresentou o endereço mostrando a carta. Assim, HK Dhanvantari relata como foi: “Meu 

irmão Vicitra identificou o endereço da casa de Aradya, que era em Paripe, no subúrbio, e aí 

ele disse: ‘Não vá para esse endereço, que o taxi vai roubar o senhor, vá para o endereço de 



250 

 

Brotas, na nossa casa’. E mandou ele para lá (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 

12/01/2017).  

E assim, segundo HK Dhanvantari, inicia-se o movimento Hare Krishna no Brasil. Cerca de 

treze anos depois, em 1987, HK Dhanvantari, a convite de seu irmão Vicitra Das (o fundador 

da Ecovila Vraja Dhama), juntamente com outro integrante chamado Isvara Prabhu, chegam a 

Caruaru para comprarem as terras que hoje está a Ecovila Vraja Dhama. HK Dhanvanatari 

relata o momento e também destaca a importância de uma comunidade rural do movimento 

Hare Krishna no Nordeste:  

Quando Vraja Dhama foi adquirida, quando essa terra foi adquirida, eu já estava 

morando em São Paulo, em nossa comunidade rural chamada Nova Gokula, 

cuidando do projeto de educação o Gurukula. Então, eu estava lá, mas Vicitra, o 

fundador, meu irmão, me convidou para vir ver a terra (...). Eu sei que foi um 

momento muito importante para o movimento, porque nós tínhamos apenas uma 

comunidade rural, Nova Gokula, em Pindamonhangaba, São Paulo.  E para o 

Nordeste era importante ter essa comunidade rural que pudesse abrigar as famílias, 

fazer escola, desenvolver agricultura orgânica e dar um exemplo de vida simples 

com a meta de autossuficiência. Então a ideia original era essa. E a gente 

desenvolveu e, até hoje, a gente luta por isso. Você está aqui por isso, eu estou aqui 

por isso, tudo que a gente faz a cada dia é pensando em como que a gente pode 

oferecer para as pessoas um exemplo de vida simples, produzindo os próprios 

alimentos, transmitindo para nossos filhos a cultura espiritual, que é o legado 

deixado por Prabhupada (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 12/01/2017).  

Sobre a interação que existe da Ecovila e seus moradores, HK Dhanvantari enfatiza que: “A 

ideia que é colocada de que o campo é um lugar de pessoas ignorantes, atrasadas, é uma ideia 

falsa. Então, a gente tenta mostrar aqui que eles podem ser felizes vivendo uma vida mais 

simples, dando valor a cultura do campo, que é a nossa cultura, que é a cultura de todos que 

aqui vivem na região” (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 12/01/2017).  

 

 

 

 

 

 

 



251 

 

5 ANÁLISE 

O objetivo desse capítulo é a análise e a construção de saberes a partir do diálogo entre os(as) 

teóricos abordados no primeiro capítulo (Referencial Teórico) e os sujeitos diversos do campo 

contemplados no terceiro capítulo (O Caso da Comunidade da Vila do Murici). Assim, o 

diálogo foi tecido seguindo as mesmas temáticas abordadas nos capítulos citados acima: 

Epistemologias do Sul; Mãe-Terra; Ecologia; Populações tradicionais - povos campesinos; 

Ecovilas; Educação e saberes populares/ancestralidade e, por fim, Oralidade e memória 

5.1 Epistemologias do Sul 

O pensamento dos sujeitos diversos, mestras e mestres da oralidade, com os quais dialogamos 

trouxeram saberes e epistemologias outras, tecidas na lida com a terra, na partilha do 

alimento, no ato de rezar e benzer, de cultivar alimento orgânico, de vivenciar a simplicidade 

integrada com a natureza.  

Desta forma nos repostamos ao pensamento de Boaventura de Sousa Santos (2010) quando 

nos diz sobre “pensar através do Sul”. O autor destaca sobre a importância de se pensar por 

meio das experiências e epistemologias produzidas no Sul global. São saberes silenciados 

durante anos, todavia, que trazem importantes contribuições para uma nova forma de se viver 

no planeta. Santos (2010) conclui dizendo que a emergência do ordenamento do paradigma 

vigente capitalista só poderá ser enfrentada se situarmos a nossa perspectiva epistemológica 

na “experiência social do Sul global não-imperial” (SANTOS, 2010, p.53). 

Assim, os sujeitos diversos deste estudo, situados no Sul global, tecem suas epistemologias, 

saberes, conhecimentos e resistem às formas de opressão do sistema capitalista que tanto 

valoriza a competição e o acúmulo exacerbado de bens materiais. Os sujeitos diversos trazem 

outros paradigmas, com visões comunitárias.  

Uma fala que demonstra essa visão comunitária é a do Raizeiro Alberto quando perguntado 

sobre o que acha importante para a vida e sobre os saberes da natureza. Ele salienta a 

importância de se pensar no outro, de se preocupar e cuidar dos outros: “Em primeira mão, a 

gente sempre zelar mais os outros do que a nós. O que é mais necessário é isso aí” 

(RAIZEIRO ALBERTO, Diário de Campo: 25/06/2016).  



252 

 

Neste sentido, percebemos que a fala de Raizeiro Alberto demonstra que, de fato, é 

importante ouvirmos outros saberes. Ao utilizar expressões como “sempre zelar mais os 

outros do que a nós”, ele demonstra um pensamento diferente do sistema capitalista que visa a 

exploração do outro para o crescimento próprio. Isso traz, como Nunes (2010) afirma, uma 

“descontinuidade com a visão moderna de epistemologia”. Segundo Santos (2010): “Essas 

iniciativas, movimentos e lutas são animados por um ethos redistributivo, no sentido amplo da 

expressão, o qual sugere a redistribuição de recursos materiais, sociais, políticos, culturais e 

simbólicos” (SANTOS, 2010, p. 51). 

Neste sentido destacado por Santos (2010), no que se refere ao “ethos redistributivo” presente 

nas lutas e movimentos sociais, a Parteira Marlene fala do viver em comunidade como 

expressão de luta e resistência da cultura popular: 

Para o bem-estar da comunidade sempre a gente tem que estar vendo isso, porque 

muita gente só olha para si, mas não deve ser assim. A gente tem que ver como 

comunidade e como estamos nos comportando. Então, tem que ter união entre as 

pessoas. Tem que participar de reunião. Isso é para ver o que deve fazer sobre a 

cultura popular (SENHORA MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016). 

Nas falas de Parteira Marlene percebemos o que Santos (2010) evidencia sobre as 

características das lutas e movimentos sociais. Essas características estão presentes no que ela 

descreve como cultura popular.  Parteira Marlene, ao utilizar as frases: “Para o bem-estar da 

comunidade”, “porque muita gente só olha para si, mas não deve ser assim” e “Então, tem que 

ter união entre as pessoas” e Santos (2010): “ethos redistributivo”, “redistribuição de recursos 

materiais, sociais, políticos, culturais e simbólicos” e “princípios da igualdade e do 

reconhecimento da diferença” apresentam seus pensamentos e ambos ressaltam uma nova 

forma de se viver no mundo. 

A resposta de Parteira Marlene traz a realidade apresentada por Santos (2010) sobre os 

movimentos sociais.  

Sendo assim, percebemos que existem diversos saberes pelo mundo que apontam para uma 

direção mais igualitária e redistributiva, que apontam para caminhos de diálogo e de ajuda 

mútua. Talvez esse seja um dos motivos para Santos (2010) afirmar que “a diversidade do 

mundo é inesgotável” (SANTOS, 2010, p.51).  

Mahatma Gandhi (1997), ao explicar alguns termos em sânscrito como, por exemplo, Yajna 

(ofício sagrado), traz interessantes contribuições e ensinamentos dentro dessa diversidade do 



253 

 

mundo apresentada por Santos (2010): “Yajna significa um ato voltado para o bem-estar dos 

outros (...)” (GANDHI, 1997, p.77). 

Nesta perspectiva, o HK Dhira, em suas memórias e experiências de vida cita o Ajurí: prática 

comunitária tradicional do interior do Amazonas, na qual uns ajudam os outros em diversos 

mutirões. Tal prática vai ao encontro do que Gandhi (1997) apresentou como um trabalho 

voltado para o bem-estar dos outros. 

HK Dhira explica que, no interior do Amazonas, as pessoas trabalham por diversas vezes de 

maneira comunitária, com mutirões solidários: “Era o Ajurí, o mutirão. Todas as pessoas da 

região vinham, pessoas que às vezes a gente nem conhecia” (HK DHIRA. Diário de Campo: 

20/10/2016).  

HK Dhira conclui sua explicação sobre o Ajurí falando que esta prática trazia muito felicidade 

para o coletivo, pois todos se sentiam parte do comunitário e se sentiam ajudados e aptos a 

ajudarem: “As pessoas tinham muita satisfação, era um lugar muito feliz por causa disso, 

tinha muita oportunidade de cada um com sua plantação toda organizada, porque todos 

ajudavam, isso era muito interessante” (HK DHIRA. Diário de Campo: 20/10/2016). 

A fala de HK Dhira também nos remete ao conceito de Ubuntu trazido por Mogobe Ramose 

(2010).  Percebemos que a ética neste conceito é o “eu” só existe porque existe o “nós”: eu 

existo porque nós existimos, sou porque nós somos. Assim, tal ética assemelha-se ao ethos 

presente na prática do Ajurí explicada por HK Dhira. Ambos compreendem que a felicidade é 

concebida como aquilo que faz bem a toda coletividade; a felicidade existe quando é 

compartilhada.  

O Ubuntu enfatiza que as forças da vida estão aqui para serem trocadas, assim como se refere 

a um estado de “ser”, e, de tal modo, remete-nos a um conceito de relação e relacionamento. 

Nesta perspectiva, a existência faz parte do coletivo, da comunidade. O Ajurí traz a rede na 

qual uns ajudam os outros e, assim, todos(as) sentem-se felizes e satisfeitos, tanto na 

realização dos mutirões como por meio de uma satisfação interna advinda da relação com o 

outro. 

Ramose (2010) explica que as duas palavras que compõem o conceito de Ubuntu são o 

prefixo ubu - e a raíz - ntu. Ubu evoca a ideia de ser, em geral. Esse conceito ancestral e ético 



254 

 

enfatiza as alianças e as relações entre pessoas (RAMOSE, 2010, p.175). Da mesma maneira, 

como podemos observar nas palavras de HK Dhira, o Ajurí demonstra relacionamento entre 

as pessoas: “todas as pessoas vinham ajudar”, “porque quando você precisa, todos também 

vinham” e “aquelas pessoas vinham com aquela gratificação e satisfação por também já terem 

recebido ajuda e, assim, ficava algo sempre comunitário”. 

Magdalene Valdiviesco (2012) salienta que os movimentos sociais do continente latino-

americano estão produzindo “novas dinâmicas e abrindo espaços de encontro”, nos quais se 

manifestam as complexidades das diferenças e as necessidades de articulação. Destaca a nova 

constituição do Equador (2008) como um exemplo de conquista de movimentos sociais e do 

movimento de mulheres. Cita o reconhecimento do direito das mulheres indígenas: “Los 

derechos de las mujeres indígenas son reconocidos dentro de los derechos colectivos; y de 

todas las mujeres en relación con los recursos naturales, la biodiversidad” (…) 

(VALDIVIESCO, 2012, p.33). 

Apresentamos essa citação de Valdiviesco (2012) pois, neste estudo, dialogamos com mestras 

da oralidade que, em suas falas, demonstram a percepção de direitos coletivos. Acreditamos 

que as falas dessas mestras são interessantes para a luta das mulheres, pois são as vozes de 

mulheres que lutam e resistem em suas localidades.  

A Parteira Marlene, ao destacar os saberes do “ser Parteira”, nos diz que essas mulheres se 

tornam parte da família da parturiente. Explica que a Parteira vive para cuidar das mulheres 

gestantes e, assim, contribuir, de alguma forma, para essas mulheres e, por conseguinte, para a 

comunidade: “Assim, porque eu acho que a Parteira, ela leva uma confiança muito firme para 

a pessoa que está esperando quem vai fazer o parto dela e, assim, a gente vive para cuidar 

dessas mulheres, para contribuir de alguma forma” (PARTEIRA MARLENE. Diário de 

Campo: 03/08/2016). 

A fala de Parteira Marlene, embora aparentemente não apresente uma luta política a nível 

constitucional pelos direitos das mulheres, apresenta uma luta de resistência diária de uma 

mulher que dedica sua vida a cuidar de outras mulheres, tendo, dessa forma, caráter de ação 

política, trazendo, assim, outros possíveis significados etimológicos dessa expressão. A frase 

utilizada por senhora Marlene: “a gente vive para cuidar dessas mulheres, para contribuir de 

alguma forma” e a frase utilizada por Valdiviesco: “todas las mujeres en relación con los 

recursos naturales, la biodiversidad, la soberanía, la salud, la educación, la erradicación de 



255 

 

la discriminación que afecta las mujeres” trazem igualmente aspectos da política como ação 

para o bem do outro.  

A Benzedeira Antônia também apresenta essa perspectiva de luta no seu dia a dia. Ela, 

diariamente, ajuda as pessoas, benze e aconselha: “Então, eu faço para qualquer um, precisou, 

é filho, é neto, é estranho, se chegar aqui em casa é bem recebido, o bem eu faço para 

qualquer um e assim eu vivo, é a minha missão” (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de 

Campo: 13/06/2016).  

Essa resistência diária desses mestres e mestras da oralidade, cada um de sua forma e com 

suas práticas, também se encontra presente nos dizeres de Santos (2010) que afirma ser 

preciso uma “resistência ativa”, pois, de outra maneira, o pensamento e a lógica exploratória 

do sistema vigente continuará a auto reproduzir-se, por mais excludentes que sejam as 

práticas que origina (SANTOS, 2010, p.44). 

Essas epistemologias tecidas pelas mestras e mestres da oralidade, em nosso modo de ver,  

podem ser relacionadas com a análise que Ramose (2010) faz sobre os sufixos “dade” e 

“ismo” dentro da perspectiva do Ubuntu. O autor diz que Ubuntu trata de uma condição de 

incessante mudança porque o movimento, e não o repouso, é o princípio do ser. Ser é estar na 

condição de “dade” e não de “ismo”. Essa é a base ontológica da tensão subsequente entre 

esses sufixos. A tensão emerge na tentativa de construir a realidade social sobre a proposição 

de que há uma divisão radical e uma oposição irreconciliável entre “dade” e “ismo”. Nessa 

linha de pensamento, o fluxo do ser necessita da busca de estabilidade. Isto culmina no feito 

de um “ismo”.  

Assim, essas epistemologias podem ser percebidas como fluxo e movimento, como é exposto 

no sufixo “dade” dentro do conceito do Ubuntu. Isso faz com que esses saberes ofereçam uma 

solução para a tensão entre o movimento e o estado de repouso presente no sufixo “ismo” 

revelando, deste modo, a essência do ser como fluxo dinâmico, equilibrando o repouso e 

libertando, através da prática do relacionamento comunitário, o ser deste estado estático 

gerador de possível “absolutismo dogmático”, como apresenta Ramose (2010) característico 

do sufixo “ismo”. Isso transforma o ser de um possível estado de extremismo individualista - 

“ismo” para o estado que propicia o fluxo do encontro relacional direto com o outro - “dade”.  



256 

 

Podemos dizer que, nesta visão de mundo apresentada pelas mestras e mestres, ao invés de 

cada um cuidar de sua casa, de seu plantio - “ismo”, todos(as) auxiliam na casa e no plantio 

de todos(as) - “dade”. Isso demonstra relacionamento na prática em um cotidiano de trocas e 

complementaridades. 

5.1.1 Consolidação da análise sobre epistemologias do Sul 

(Tabela 03 - Consolidação da análise sobre Epistemologias do Sul). 

CATEGORIAS TEÓRICO EMPÍRICO RESULTADOS 

EPISTEMOLOGIAS 

DO SUL 

“Pensar através do Sul”, 

situarmos a nossa 

perspectiva epistemológica 

na “experiência social do 

Sul global não-imperial” 

(SANTOS, 2010, p.53). 

 

“Em primeira mão, a gente 

sempre zelar mais os outros 

do que a nós. O que é mais 

necessário é isso aí.” 

(RAIZEIRO ALBERTO, 

Diário de Campo: 

25/06/2016). 

É importante 

ouvirmos e 

aprendermos com 

outros saberes, com 

os saberes ancestrais 

do Sul. 

 “Essas iniciativas, 

movimentos e lutas são 

animados por um ethos 

redistributivo, no sentido 

amplo da expressão, o qual 

sugere a redistribuição de 

recursos materiais, sociais, 

políticos, culturais e 

simbólicos”. (SANTOS, 

2010, p. 51). 

 “Para o bem-estar da 

comunidade sempre a gente 

tem que estar vendo isso, 

porque muita gente só olha 

para si, mas não deve ser 

assim. A gente tem que ver 

como comunidade e como 

estamos nos comportando. 

Então, tem que ter união 

entre as pessoas. Tem que 

participar de reunião. Isso é 

para ver o que deve fazer 

sobre a cultura popular” 

(PARTEIRA MARLENE. 

Diário de Campo: 

03/08/2016). 

 

 

Falam do viver em 

comunidade como 

expressão de luta e 

resistência da cultura 

popular; existem 

diversos saberes pelo 

mundo que apontam 

para uma direção 

mais igualitária e 

redistributiva, que 

apontam para 

cominhos de diálogo 

e de ajuda mútua.  

 

 “Yajna significa um ato 

voltado para o bem-estar 

dos outros (...)” (GANDHI, 

1997, p.77). 

“As pessoas tinham muita 

satisfação, era um lugar 

muito feliz por causa disso, 

tinha muita oportunidade de 

cada um com sua plantação 

toda organizada, porque 

todos ajudavam, isso era 

muito interessante” (HK 

DHIRA. Diário de Campo: 

20/10/2016). 

 

Podemos dizer que, 

nesta visão de 

mundo, ao invés de 

cada um cuidar de 

sua casa, de seu 

plantio, todos(as) 

auxiliam na casa e no 

plantio de todos(as).  

Isso demonstra 

relacionamento na 

prática em um 

cotidiano de trocas e 

complementaridades. 

 

 Ramose (2010), explica que 

as duas palavras que 

compõem o conceito de 

Ubuntu são o prefixo ubu - e 

a raíz - ntu. Ubu evoca a 

ideia de ser, em geral. Esse 

“As pessoas tinham muita 

satisfação, era um lugar 

muito feliz por causa disso, 

tinha muita oportunidade de 

cada um com sua plantação 

toda organizada, porque 

Ambos compreendem 

que a felicidade é 

concebida como 

aquilo que faz bem a 

toda coletividade ou 

ao outro; a felicidade 



257 

 

conceito ancestral e ético 

enfatiza as alianças e as 

relações entre pessoas 

(RAMOSE, 2010, p.175). 

 

todos ajudavam, isso era 

muito interessante” (HK 

DHIRA. Diário de Capo: 

20/10/2016). 

 

só existe quando é 

compartilhada.  

 

 “Los derechos de las 

mujeres indígenas son 

reconocidos dentro de los 

derechos colectivos ; y de 

todas las mujeres en 

relación con los recursos 

naturales, la biodiversidad, 

(…)” (VALDIVIESCO, 

2012, p.33). 

“Assim, porque eu acho que 

a Parteira, ela leva uma 

confiança muito firme para 

a pessoa que está esperando 

quem vai fazer o parto dela 

e, assim, a gente vive para 

cuidar dessas mulheres, para 

contribuir de alguma forma” 

(PARTEIRA MARLENE. 

Diário de Campo: 

03/08/2016). 

 

Resistência diária de  

mulheres que 

dedicam suas vidas a 

cuidarem de outras 

mulheres. 

 Ubuntu trata de uma 

condição de incessante 

mudança porque o 

movimento, e não o 

repouso, é o princípio do 

ser. Ser é estar na condição 

de “dade” e não de “ismo” 

(RAMOSE, 2010). 

“Então, eu faço para 

qualquer um, precisou, é 

filho, é neto, é estranho, se 

chegar aqui em casa é bem 

recebido” (BENZEDEIRA 

ANTÔNIA). 

“A gente vive para cuidar 

dessas mulheres, para 

contribuir de alguma forma” 

(PARTEIRA MARLENE). 

“Ficava algo sempre 

comunitário” (HK  

DHIRA). 

Podemos dizer que, 

nesta visão de mundo 

apresentada pelos 

mestres e mestras, ao 

invés de cada um 

cuidar de sua casa, de 

seu plantio - “ismo”, 

todos(as) auxiliam na 

casa e no plantio de 

todos(as) - “dade”. 

Isso demonstra 

relacionamento na 

prática em um 

cotidiano de trocas e 

complementaridades.  

Notas. Elaboração do autor com base na análise. 

5.2 Mãe-Terra , ecologia, modos de viver integrados com a natureza 

5.2.1 Mãe-Terra  

Em relação à concepção sobre Mãe-Terra, Fernando Mamani (2010) fala sobre a cosmovisão 

ancestral indígena do Vivir Bien que se refere a uma vida em harmonia com a Mãe-Terra e 

pode ser sintetizado em: “Vivir bien, es la vida en plenitud. Saber vivir en armonía y 

equilibrio; en armonía con los ciclos de la Madre Tierra (…)” (MAMANI, 2010, p.32).  

Os sujeitos com quais dialogamos, ao apresentarem as suas concepções sobre Mãe-Terra, 

trazem concepções diversas. Algumas se aproximam do conceito trazido por Mamani (2010), 

outras abordam aspectos mais relacionados ao cristianismo. Todavia, há algo em comum entre 

todas as concepções: o fato da natureza ser um ser vivo. 

 Aproximando do conceito de Vivir Bien, a HK Rasa fala da natureza como uma mãe. Assim 

como Mamani (2010), HK Rasa também demonstra que existe uma relação entre os seres 



258 

 

humanos e a natureza: “A natureza é de fato e de direito a mãe do mundo material, ela que 

abriga toda espécie de vida e nutre, igual que uma mãe humana. (...). Ela tem essa qualidade 

que eu citei dos mestres que, como a mãe também, dá sem pedir nada em troca” (HK RASA. 

Diário De Campo: 15/11/2016).  

Mamani (2010) destaca que, para se viver bem, em plenitude, o ser humano precisa estar em 

equilíbrio com a natureza e seus ciclos. Já HK Rasa descreve que a natureza está sempre 

nutrindo e cuidando, todavia, não deixa claro haver uma recíproca dos seres humanos para 

com a natureza.  

Talvez o motivo da falta de recíproca com a natureza seja o que ela alerta na seguinte fala: “O 

homem que, geralmente, não sabe o que fazer com tudo isso que recebe, acaba agredindo e 

mutilando a natureza” (HK RASA. Diário de Campo: 15/11/2016). 

 Em sendo assim, se o ser humano não está sabendo receber todas as dádivas da natureza, 

como ressalta HK Rasa, consequentemente, partindo do raciocínio de Mamani (2010), ele não 

está vivendo bem: “No se puede vivir bien si los demás viven mal, o si se daña la Madre 

Naturaleza” (MAMANI, 2010, p.32). 

Se observarmos, de fato, o ser humano vem explorando e destruindo a natureza. Assim, 

embora a tecnologia e a medicina tentem aumentar a duração da vida, sua qualidade está 

diminuindo. Doenças crônicas e psicossomáticas aumentam significativamente, assim como 

doenças causadas por alimentação inadequada e sedentarismo. Dessa forma, percebemos que 

há  conexão entre uma vida boa e saudável e uma relação em equilíbrio com a natureza: 

prejudicar a natureza e se distanciar dela significa prejudicar a própria vida no planeta. 

Nesta mesma perspectiva, a Parteira Marlene salienta que “a danificação vem causar prejuízo 

tanto para o solo quanto para o ser humano”. Acrescenta ainda o que ela pensa sobre a 

maneira de se relacionar com a natureza: “tem que saber sempre preservar que é para a gente 

não perder as qualidades que ela tem”. Em nosso modo de ver, essa fala traz a mesma 

perspectiva que Mamani diz sobre: “saber vivir y luego saber convivir” Mamani (2010).  

Ela conclui dizendo que nós não vivemos sem água, sem o alimento, sem o ar que respiramos, 

sem o ato plantar. Assim, alerta que: “se a gente vai só tirando, só tirando sem repor, um dia 



259 

 

não teremos mais nada.  Então, a natureza tem todas as qualidades, mas, para isso, temos que 

ter o conhecimento para preservar” (PARTEIRA MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016). 

Outro aspecto interessante a ser destacado refere-se a análise que Carlos Rodrigues Brandão 

(1994) faz de diversos documentos e textos indígenas, dentre eles a carta de Cacique Seattle: 

“A terra é sagrada porque é o lugar da dádiva, do que é gratuito e dado a todos(as), sob 

condição de não ser possuída individualmente e utilitariamente por ninguém”. Essa 

perspectiva, em nosso modo de ver caminha em direção ao pensamento de HK Rasa: “A 

natureza é de fato e de direito a mãe do mundo material, ela que abriga toda espécie de vida e 

nutre, igual que uma mãe humana” (...). “A natureza é isso, a terra é assim. Ela tem essa 

qualidade que eu citei dos mestres que, como a mãe também, dá sem pedir nada em troca” 

(HK RASA. Diário de Campo: 15/11/2016). 

Percebemos que HK Rasa percebe a natureza como uma mãe que circula suas dádivas, que 

está sempre dando, em uma relação cíclica de troca com todos os seres no planeta. Neste 

sentido, Brandão diz que: “Assim como o ar que se retêm dentro do corpo mata e só vivifica o 

ar que se troca sem cessar com o mundo, assim também a mesma metáfora vale para a ordem 

de todas as relações”. (BRANDÃO, 1994, p.32). 

Agricultor Osório demonstra seu sentimento em relação à terra, destaca a importância de nos 

relacionarmos com a natureza para sairmos do egoísmo presente no mundo e, assim, como 

destaca Brandão (1994), deixarmos que as coisas circulem dentro de relações de dar e receber: 

“Eu gosto da natureza, a natureza é a maior mãe do mundo e mãe de todos (...). Não fosse a 

natureza, como tem muito hoje, aí vira malfazejo, (...), porque não tem contato com a 

natureza, aí só enxerga o seu próprio umbigo” (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 

18/09/2016). 

A percepção de Agricultor Osório traz aspectos semelhantes ao conceito ancestral indígena 

andino de Pachamama. Josef Estermann (2006), a partir de uma trajetória com os povos 

indígenas andinos, apresenta um pouco sobre a Pachamama:Pachamama es la fuente 

principal de vida (...); es un ser vivo orgánico que “tiene sed” (…), que “da 

recíprocamente”. (...) El ser humano es ante todo el “agricultor” y no el “productor”, es 

decir: es cuidante de la tierra (…) (ESTERMAN, 2006, p. 192-193).  



260 

 

Destacamos aqui alguns aspectos falas de Agricultor Osório quando este diz que: “, a natureza 

é a maior mãe do mundo e mãe de todos” - neste sentido, sendo mãe, deve ser cuidada e, 

nessa perspectiva, viver no planeta significa cuidar dele, cuidar da natureza. Em sendo assim, 

ao invés do ser humano ser um explorador da Terra, ele é compreendido como um cuidador 

da Terra. Outro aspecto é que se a natureza é uma mãe, logicamente é um ser vivo. Outro 

aspecto levantado por ele: “Como eu aprendi com a natureza, você também, todos têm que 

aprender”. Nesta perspectiva, se a natureza ensina, por conseguinte, existe uma relação de 

troca e, assim, uma recíproca. 

Em nosso modo de ver, esse aspectos permeiam três características das falas de Esterman: 1 - 

A Pachamama é um ser vivo e orgânico, fonte da vida. 2 - Esse ser compartilha 

reciprocamente 3 - O ser humano é um cuidador da Terra.  

Assim, percebemos que os saberes de agricultor Osório nos possibilitam lentes interpretativas 

e categorias para se refletir sobre a Mãe -Terra, inclusive sobre o conceito de Pachamama. 

Para Brandão (1994), os povos indígenas não concebem a natureza e qualquer elemento dela, 

seja qualquer porção da terra, um rio ou um bosque, como um bem sobre o qual se exerce um 

tipo de domínio. Acrescenta que a relação que existe é antes um modo de sentir e pensar a 

terra: “ela é a origem dos seres humanos, a Mãe comum e um bem material e espiritual que 

torna possível a dádiva, a troca e o princípio da vida” (BRANDÃO, 1994,  p.31-33).  

Percebemos, nas falas dos sujeitos diversos deste estudo que essa percepção indígena 

apresentada por Brandão também faz parte de suas concepções. Isso pode ser percebido nas 

falas do Raizeiro Alberto: “A natureza é o que mais merece ser respeitada, porque é um 

patrimônio muito merecido de carinho. Se a gente tem, faz um benefício, recebe outro (...) É 

uma troca. Eu tenho uma grande relação de carinho com a natureza” (RAIZEIRO ALBERTO. 

Diário de Campo: 25/06/2016). 

Observamos que não há uma relação de domínio ou exploração, pelo contrário, uma relação 

de sentimento, de afeto e de trocas. Por sua vez, Parteira Marlene fala sobre os elementos e 

forças da natureza viva.  

Para mim, essa natureza representa vida. Porque essa natureza é aonde vem a chuva, 

vem o ar que a gente respira, as águas que a gente tem. A natureza tem todas as 

qualidades, a gente só vive porque nós temos a natureza em nossa volta, se não fosse 



261 

 

isso a gente não vivia. É a vida do ser humano, é a família toda, o pai e a mãe. (...) 

(PARTEIRA MARLENE. Diário de Campo 03/08/2016). 

Essa perspectiva apresentada por Parteira Marlene, de uma irmandade, uma relação familiar 

com a natureza pode ser observada nas falas seguintes de Cacique Seatle: “As flores 

perfumadas são nossas irmãs; o cervo, o cavalo, a grande águia - são nossos irmãos. As cristas 

rochosas, os sumos da campina, o calor que emana do corpo de um mustang, e o homem - 

todos pertencem à mesma família (...)” (disponível em: 

http://www.ufpa.br/permacultura/carta_cacique.htm). 

O Cacique Seatle questiona o modo de vida do “homem branco”, e diz não entender como 

viver em um local que não há espaços calmos: “Não há lugar onde se possa ouvir o 

desabrochar da folhagem”. Assim, ele diz que, talvez, sua falta de entendimento seja “por ser 

o homem vermelho um selvagem que de nada entende”.  

Ao salientar dessa maneira, Cacique Seatle se coloca em uma posição humilde e ao mesmo 

tempo, traz uma provocação à ciência moderna e aos pressupostos do materialismo que 

julgam os povos ancestrais, originários, campesinos, dentre outros, de povos selvagens, sem 

conhecimentos e saberes. Assim, Cacique Seatle, após dizer que não entende o modo de vida 

do ser humano moderno, demonstra a riqueza de saberes presentes nos povos indígenas, 

demonstrando que esses ensinamentos, apresentam pressupostos sustentáveis e harmônicos: 

“O índio prefere o suave sussurro do vento a sobrevoar a superfície de uma lagoa e o cheiro 

do próprio vento, purificado por uma chuva do meio-dia, ou recendendo o pinheiro”. 

Se os pressupostos modernos e materialistas destoam e consideram o pensamento do Cacique 

Seatle inferior, por outro lado, os sujeitos diversos de nosso estudo trazem uma visão bem 

semelhante ao que o Cacique apresenta.  

 Um deles é o Raizeiro Alberto, que expressa sua sensação no contato com as árvores, com a 

mata: “A natureza é bem viva, ela merece, a natureza, ela quem cria tudo, então, ela é viva. 

Você planta um pezinho de planta daquele ali, planta, vai ajeitando, joga terra, quando vê está 

aquela arvorezona (...)” (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de Campo: 25/06/2016). 

Assim como Cacique Seatle, Raizeiro Alberto demonstra ouvir os sons da natureza e interagir 

com ela: “A natureza é bem viva”; “Veja, um pezão desse de jaca, lindo, com aquela jaca que 

alimenta umas três a quatro pessoas, imagina só, é uma mãe das boas”; “Dá uma sombrinha 



262 

 

ali para o ‘cabra’ deitar e dormir o sono” (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de Campo: 

25/06/2016).  

A visão de Cacique Seatle é mais voltada para a ancestralidade de seu povo, a sacralidade da 

terra para seu povo, nos remetendo, assim, a uma territorialidade. A de Raizeiro Alberto de 

uma relação no dia a dia dentro dos saberes campesinos em interação com a mata. Entretanto, 

o que une as duas percepções é o aspecto de relação com a natureza, de vivenciar seus 

movimentos, os sons, o frescor, a sombra que ela oferece, assim como os alimentos. 

Cacique Seatle também discorre sobre os animais e salienta a importância da proteção destes 

em uma compreensão de que estes são partes da natureza e são como irmãos e irmãs dos seres 

humanos. 

Neste sentido, HK Dhira, ao falar da relação entre a natureza e a alimentação, também traz 

essa questão dos animais ao salientar sobre o vegetarianismo que é praticado pelos integrantes 

do movimento Hare Krishna. Para HK Dhira: “O alimento orgânico é uma das coisas mais 

interessantes desse mundo. A natureza e a alimentação são questões muito importantes” (HK  

DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016). 

Ele chama a atenção para a importância da reflexão sobre a origem de nossos alimentos:  

“devia haver preocupação em como me alimento, o que vou comer, de onde vem. As pessoas 

procurarem a fonte de sua alimentação”. Em sendo assim, ele faz alguns questionamentos e 

aponta para o vegetarianismo como instrumento para uma alimentação não violenta: “Vou 

comer só porque estou com fome?  Só por desejo da língua? Isso está matando as pessoas: 

alimentação inadequada. Então, é importante um produto orgânico (...), e digo também, uma 

alimentação vegetariana, natural, sem gerar sofrimento em outros seres” (HK DHIRA. Diário 

de Campo: 22/10/2016). 

Outro aspecto ressaltado por HK Dhira é sobre a qualidade dos alimentos consumidos pelo ser 

humano moderno, chamado pelo Cacique Seatle de “homem branco”: Hoje há muita 

alimentação inadequada e as pessoas nas cidades comem muitos alimentos industrializados 

(HK DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016). 

Ele também discorre acerca das diferentes qualidades que surgem da natureza e geram a 

própria vida: “Interessante isso porque a natureza, a gente chama de natureza, como pode 



263 

 

chamar de criação, como pode chamar de mãe, porque é aí que está tudo, a vida está aí. 

Somos feitos da terra” (HK DHIRA. Diário de campo:  22/10/2016). 

Neste sentido, Brandão (1994), ao fazer uma análise de diversos documentos e textos 

indígenas, dentre eles a carta do Cacique Seatle diz que a mensagem do Cacique mostra-nos 

que tudo o que há na terra não é uma posse, uma propriedade, mas, sim, um dom e, portanto, 

não pode ser objeto de troca comercial. A análise de Brandão traz percepções semelhantes ao 

que HK Dhira apresentou quando fala sobre as dádivas da terra: “Então, ela é a mãe mesmo, 

porque se não estivéssemos pisando no chão, comendo e bebendo nutrientes dados pela terra, 

jamais teríamos vida” (HK DHIRA. Diário de campo:  22/10/2016). 

Para Brandão (1994), para a tribo do cacique Seattle, a terra e os seus elementos não são uma 

coisa, mas um dom, tudo o que existe e é dado ao homem estabelece a obrigação de 

reciprocidade: “são parte dela e a terra e os homens devem viver uma mesma teia de trocas 

amorosas” (BRANDÃO, 1994, p.25-27). 

Agricultora Maria demonstra essas trocas amorosas apresentadas por Brandão (1994) em seu 

dia a dia. Ela salienta sobre a natureza como sendo possuidora de sentimentos, capaz de 

intercambiar afeto e carinho. Ao aguar suas plantas, ela demonstra um sentimento de alegria e 

gratidão e parece sentir a recíproca vinda da natureza, que se manifesta através dos 

movimentos: “Eu acho bonito quando a gente água elas, elas ficam se balançando. Eu acho 

bonito, olha lá, aquele pé mesmo está se balançando, olha para ali, está vendo?” 

(AGRICULTORA MARIA: Diário de Campo 30/08/2016). 

HK Dhira faz uma observação semelhante à de Agricultora Maria, no que se refere ao 

movimento vivo das plantas. Ele traz interessante questionamento: “Uma árvore tem vida. Aí 

tem gente que fala que não. Aí eu falo: ‘tem sim, olha, ela está se mexendo’. Aí a pessoa fala: 

‘mas é o vento’. Aí eu pergunto: ‘e de onde vem o vento?’” (HK DHIRA. Diário de Campo: 

22/10/2016). 

Essa percepção de que os elementos da natureza são vivos e não simplesmente objetos 

também é presenta nas palavras de Cacique Seatle: “O ar é precioso para o homem vermelho, 

porque todas as criaturas respiram em comum - os animais, as árvores, o homem. O homem 

branco parece não perceber o ar que respira”. (...) (Disponível em: 

http://www.ufpa.br/permacultura/carta_cacique.htm). 



264 

 

HK Dhira conclui seu raciocínio da seguinte maneira: “Tudo tem vida. Isso é a coisa mais 

importante, a vida. A vida é a natureza” (HK DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016).  

5.2.2 Ecologia      

No que se refere à Ecologia, faremos aqui uma análise sobre o que os teóricos dizem sobre 

esse conceito e como podemos perceber essa ecologia no dia a dia dos sujeitos diversos do 

campo. 

Carlos Porto Gonçalves (2014) afirma que o pensamento ecológico traz outras formas de 

pensar, sentir e agir diferentes do sistema hegemônico. O autor ressalta que a visão ecológica 

é antiga e que as formulações feitas no passado possuem “pensamentos próximos do que o 

movimento ecológico discute e milita na atualidade” (PORTO GONÇALVES, 2014, p. 8).  

Neste sentido, percebemos que os sujeitos diversos do campo trazem concepções ecológicas 

e, além disso, vivenciam a ecologia em seu dia a dia. 

Nessa vivência diária, o HK Dhira destaca que uma vida no campo, no contato com a terra, 

com o plantio, também contribui para uma vida saudável, na qual, ao invés de tentar tratar a 

doença, trabalha-se a prevenção: 

Observamos que HK Dhira, em suas falas, apresenta um modo de viver que se reflete em uma 

prática saudável. Esses trechos de sua fala evidenciam esse aspecto: “Olha só o contato com a 

terra, com a natureza, isso é bom, (...) hoje eu me sinto com muita saúde”.   

Ele também fala: “Eu estou aqui em Caruaru há dezesseis anos, não tenho problema de 

garganta, não tenho problema de gastrite, não tenho problema de febre, gripe, não tenho nada, 

por me sentir assim, desde criança criado com a natureza, dentro da natureza” (HK DHIRA. 

Diário de Campo: 20/10/2016). 

Neste sentido, Porto Gonçalves (2014) lembra que a década de 1960 marca a emergência de 

uma série de movimentos sociais, dentre os quais o ecológico. Diz ainda que essa década 

presenciou o crescimento de movimentos que não criticam exclusivamente o modo de 

produção, mas, fundamentalmente, “o modo de vida” (PORTO GONÇALVES, 2014, p. 10-

12). 



265 

 

De fato, o modo de vida materialista mostrou-se insustentável. Assim, percebemos que 

reflexões sobre como viver, como se alimentar e como agir no planeta são relevantes. Nesta 

perspectiva, os sujeitos diversos estão apresentando outras maneiras de se viver que parecem 

ser mais sustentáveis e ecológicas.   

HK Dhira, durante a entrevista, enfatizou a importância de percebermos a relação da saúde 

com a alimentação. Por isso ele falou, por diversos momentos, dos produtos orgânicos que, 

segundo ele, favorecem a saúde integral: “Me orgulho de ter saúde, de ser criado com 

produtos naturais. Neste momento estou até aguando a horta, tudo assim com produtos 

orgânicos, produtos naturais” (HK DHIRA. Diário de Campo: 20/10/2016).   

Esse aspecto da saúde integral apresentado por HK Dhira, em nosso modo de ver, parece ir ao 

encontro do que Frijot Capra (1996) salienta sobre o “paradigma ecológico” que, na ótica do 

autor, concebe o mundo como um todo integrado. Capra (1996) acrescenta que essa percepção 

ecológica reconhece a “interdependência fundamental de todos os fenômenos e a interligação 

dos indivíduos e sociedades com a natureza” (CAPRA, 1996, p.20).  

Observamos que os sujeitos demonstram essa interdependência de diversas maneiras práticas 

no dia a dia. Um exemplo é o da Agricultora Maria que fala sobre a relação com plantas 

medicinais, assim como seus benefícios. Isso é uma demonstração da recíproca que existe 

entre seres humanos e natureza: “Eu planto alecrim, se tiver com tosse brava, gripe, bota água 

no forno a ferver, depois pega as folhinhas dele, para gripe, não tem melhor” 

(AGRICULTORA MARIA. Diário de Campo: 30/08/2016). 

A natureza disponibiliza plantas que curam, alimentos, água, ar, tudo o que é necessário para 

a vida e para o bem viver. Ao cuidar da terra, e reciprocar com a natureza, seres humanos 

interagem na interdependência que existe no mundo, pois, em nosso modo de ver, 

interdependência está ligada à relação empática. Leonardo Boff afirma que: “Ecologia é 

relação, inter-relação e dialogação de todas as coisas existentes (viventes ou não) entre si e 

com tudo o que existe, real ou potencial” (BOFF, 1993 p.15). 

Neste contexto trazido por Capra (1996) e Boff (1993), os quais trazem conceitos para a 

ecologia como “interdependência”, “inter-relação”, “dialogação”, “tudo o que existe 

coexiste”, “teia infinita de relações omnicompreensivas”, etc. destacamos a fala da Parteira 

Lurdes. Dentro de sua experiência de vida, ela relata um fato que demonstra o que os autores 



266 

 

estão apresentando: Parteira Lurdes chegou a fazer partos de animais e demonstrou não fazer 

diferenciações entre seres humanos e animais, no sentido de criar hierarquias. Para ela, os 

animais também são seres vivos. Em nossa percepção, isso mostra um bom relacionamento da 

Parteira, não apenas com seres humanos, mas com outros seres viventes: “Eu já tinha feito 

muitos partos, olha, eu já fiz parto de ovelha e de vaca” (SENHORA LURDES. Diário de 

Campo: 12/08/2016).  

Após essa parte da entrevista, Parteira Lurdes finaliza a história trazendo aprendizados e 

reflexões que demonstram profunda relação com a natureza e os animais - uma percepção 

ecológica. Outra aspecto é que ela demonstrou que ajuda as pessoas e os animais, não por 

dinheiro, já que não cobra para fazer parto: “Eu ajudei o bezerro a sair e, quando ela teve o 

bezerro, a vaca se levantou na hora e veio me cheirar, como se fosse me agradecer”.  

(PARTEIRA LURDES. Diário de Campo: 12/08/2016). 

Esta recíproca entre seres humanos e animais apresentada por ela também vai ao encontro de 

que Capra (1996) salienta sobre a ecologia profunda: “A ecologia profunda não separa seres 

humanos - ou qualquer outra coisa - do meio ambiente natural” (CAPRA, 1996, p.25). 

Neste sentido trazido por Capra (1996) e analisando algumas falas de Parteira Lurdes, 

podemos perceber que ela e os teóricos da Ecologia profunda têm discursos confluentes. Ela 

evidencia essa mensagem em suas ações e memória.  

Em sendo assim, ressaltamos que, de acordo com os teóricos da ecologia profunda, as 

obrigações morais para com os demais seres seriam desnecessárias e deixadas para trás, uma 

vez que “o cuidado flui naturalmente se o ‘eu’ é ampliado e aprofundado de modo que a 

proteção da Natureza livre seja sentida e concebida como proteção de nós mesmos” (NAESS 

apud CAPRA, 1996, p. 29).  Naess (1996) diz que, assim como não precisamos de nenhuma 

moralidade para nos fazer respirar, da mesma maneira, se o seu “eu”, no sentido amplo dessa 

palavra, abraça um outro “ser”, não se precisa de advertências para demonstrar cuidado e 

afeição. Essas atitudes aconteceriam naturalmente, sem nenhuma pressão moral (NAESS 

apud CAPRA, 1996, p. 29-30). 

Percebemos esse cuidado natural apresentado por Naess (1996) nas falas de Parteira Lurdes. 

Ela não estava presa a regras, convenções ou obrigações morais. Ela fez o parto do bezerro 

naturalmente, demonstrou sua atitude de maneira orgânica, como salientado pelo autor.  



267 

 

Assim, percebemos que há uma afinidade entre os autores e os sujeitos do campo, embora 

pareça que a linguagem seja diferente, observamos que o fundamento é o mesmo. 

5.2.3 Modos de viver integrados com a natureza 

5.2.3.1 Populações tradicionais - povos campesinos 

Neste sentido, passamos para as respostas que os nossos sujeitos nos concedem sobre o dia a dia 

na Vila do Murici e arredores, juntamente com o que os(as) teóricos(as) nos apresentam sobre 

a temática “populações tradicionais - povos campesinos”. Relacionado a isso, para Antônio 

Diegues (2001), as populações e culturas tradicionais são, de forma geral, consideradas 

camponesas: “Com isolamento relativo, essas populações desenvolveram modos de vida 

particulares que envolvem grande dependência dos ciclos naturais, conhecimento profundo 

dos ciclos biológicos e dos recursos naturais, tecnologias patrimoniais” (...) (DIEGUES 2001, 

p.14).  

De fato, essas populações possuem conhecimento e relação com os ciclos naturais e 

biológicos, assim como simbologias próprias. Na zona rural, há um tempo diferente do tempo 

dos grandes centros urbanos e de consumo. A relação com a natureza interfere fortemente na 

dinâmica do dia a dia.  

Nesta perspectiva, a Benzedeira Antônia fala sobre a tranquilidade do local no qual reside, 

seus sentimentos em relação a isso, assim como a generosidade das árvores frutíferas, 

demonstrando, assim, essa relação com os ciclos biológicos dentro da perspectiva trazida por 

Digues (2001). Segundo Antônia: “Aqui tem amor, aqui tem a paz, aqui tem o sossego, aqui 

tem a bondade das frutas, nos tempos de fruta. Eu gosto das plantas, eu gosto de plantar rosa, 

pé de arruda, macaxeira, feijão. Eu gosto da natureza demais até, ela está acima de tudo, o 

nascer do sol é bom demais” (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 25/06/2016). 

Ela finaliza: “Meu dia a dia é luta. Todo dia. Mas é assim. Acordo duas da manhã, faço café, 

arrumo aqui, mexo nas plantinhas, pego na enxada, recebo o pessoal que vem aqui, hoje a 

casa foi cheia, veio muita gente” (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de Campo: 25/06/2016).  

Ao salientar sobre as pessoas que a visitam para serem benzidas, Benzedeira Antônia também 

demonstra que, o que Diegues (2001) afirma existir nas populações tradicionais, como 

“simbologias”, “linguagem específica”, etc. acontecem de fato. Existe toda uma linguagem 



268 

 

para as rezas dentro da benzação, assim como uma relação com a natureza e símbolos que 

permeiam e dão vida à essa prática. 

Tal fato também pode ser observado em Rezadeira Josefa:: “Quando é quatro da madrugada 

me levanto e já estou rezando, uma conversa, pedindo proteção”. Ela continua a relatar: 

“Quando eu me lavando, eu vou para a porta e falo ‘bom dia Jesus’ e ofereço minhas orações 

para Ele. Isso todo dia e desde os sete anos” (REZADEIRA JOSEFA. Diário de 

Campo:16/09/2016). 

Esse ritual diário de oração pode ser compreendido dentro do que Carvalho e Costa (2012) 

chamam de “unidades camponesas”. Eles afirmam que, na comunidade, há o espaço da festa, 

da religiosidade, expressões culturais, etc (CARVALHO e COSTA, 2012, p.115- 119). 

Percebemos nas falas de Rezadeira Josefa, tanto a forte influência religiosa, em seu caso, do 

catolicismo: “Adoro viver aqui, é como se fossem dois céus, o de Jesus e minha morada 

aqui”, assim como uma forte relação de parentesco, o que a faz se sentir bem em seu local de 

residência: “Aqui perto, todos são meus parentes. Por isso eu gosto muito, todos meus filhos e 

parentes são pessoas boas” (REZADEIRA JOSEFA. Diário de Campo:16/09/2016).. 

Tal aspecto também vai ao encontro da perspectiva de Carvalho e Costa (2012) sobre 

“unidades camponesas”, já que afirmam que essa relação de parentesco, gera troca de 

experiências, da expressão da diversidade e da celebração da vida. Assim, os autores 

acrescentam que esse aspecto faz com que não exista anonimato na comunidade camponesa, 

pois todos(as) “se conhecem e as relações de parentesco e vizinhança adquirem um papel 

determinante nas relações sociais” (CARVALHO e COSTA, 2012, p.115- 119). 

No que se refere ao plantio, salientamos aqui que o Agricultor Osório demonstra uma vida 

dedicada à agricultura. Diariamente, como um ritual, ele vai para seu rancho cuidar de sua 

plantação: “Eu vou dormir todo dia as nove horas da noite e acordo as seis da manhã. Subo 

para aqui no ônibus de sete e meia e oito estou aqui e fico aguando as plantas e cuidando 

delas”   (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 15/09/2016). 

Ele cita o que planta em sua horta: “Olha, eu planto macaxeira, batata doce, banana, milho, 

feijão, fava, mamão, cravo, coentro e eu planto esse cravo para a Igreja e na Igreja eu fiz uma 



269 

 

hortinha também. E todo dia eu águo” (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 

15/09/2016)  

O trecho de sua fala: “fico aguando as plantas e cuidando delas”, assim como o contexto 

geral, no qual ele dedica sua vida ao plantio e o faz diariamente, parece-nos se aproximar do 

que Tardin (2012) salienta sobre o conceito de agricultura e campesinato: 

Nesses termos, o campesinato confirma e exige tomar o tratamento da cultura em 

sua pluralidade; trata-se, portanto, de culturas do modo de ser de cada sociedade, nas 

quais se supera a pretensão de que haja “a cultura” e, fora dela, a “não cultura”, 

como, na particularidade no campo, tem-se as culturas camponesas. Há que tratar 

então das “agri-culturas”-do grego ager e do latim colere, que significa cuidar do 

campo, criar no campo, cultivar o campo (...)  (TARDIN, 2012, p.181). 

Percebemos que essa perspectiva de Tardin (2012) do campesinato compreendido como uma 

agricultura que significa “cuidar da terra” nos ajuda na leitura dos saberes dos sujeitos 

diversos de nosso estudo. Tardin (2012) apresenta uma visão da diversidade dos saberes 

campesinos e da relação desses povos com a terra.  

 Salientamos, todavia, que os saberes dos sujeitos do campo também nos servem de bases 

interpretativas para compreender o que Tardin e os(as) teóricos trazem enquanto reflexões, 

como Agricultora Maria, quando diz:  “É isso, é plantar direitinho e cuidar direitinho”, “A 

gente vem aguar, é um grande prazer”, “Olha ali a seriguela, tanta vida né, a gente se sente 

vivo meu filho” (AGRICULTORA MARIA. Diário de Campo 30/08/2016). 

Neste sentido, Tardin (2012) acrescenta que dentro das diversas espécies, de uso alimentar, 

medicinal, ornamental; fibras e madeira; necessárias à fertilização e à proteção de fontes, rios 

e solo; correspondem uma “multiplicidade de conhecimentos e saberes” (TARDIN, 2012, 

p.182).  

De fato, há essa “multiplicidade de saberes” que permeiam esses aspectos destacados por 

Tardin (2012). Pelo que observamos nas falas dos sujeitos diversos deste estudo, assim como 

na experiência durante o trabalho de campo, o lidar com a terra faz com que os saberes 

circulem e deem vida ao ser camponês. 

Tardin (2012) diz ainda, em sua generalidade, que esse ser camponês está imbricado à 

natureza numa relação cotidiana, e essa interação se dá por um contínuo conhecer, pelas 



270 

 

descobertas, por uma práxis empírica ampla e, preponderantemente, pela experimentação 

durante largo lapso de tempo (TARDIN, 2012, p.182). 

A Parteira Marlene fala sobre a cultura popular que permeia o modo de viver do campo. A 

partir dessa cultura, cria-se um convívio comunitário no qual uns são solidários com os 

outros: 

Para mim, a cultura popular foi, desde a minha infância era assim, aquele 

conhecimento que eu tinha com as pessoas, com os amigos.  Para a gente dar uma 

continuidade a uma cultura popular da nossa região, da nossa comunidade, a gente 

tem que ser humano, ser amigo, ver qual o problema do seu vizinho, da família dele, 

dar um conselho, uma conversa, um bate papo, e isso é a vida no campo, na cultura 

popular (...) (PARTEIRA MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016). 

Esse saber sobre  cultura popular fundamenta o que Tardin (2012) salienta sobre o 

campesinato, que constitui-se em “uma diversidade de sujeitos sociais históricos” que se 

teceram culturalmente numa íntima relação “familiar, comunitária e com a natureza”. 

Acrescenta que isso demarca territorialidades com as transformações necessárias as suas 

reproduções materiais e espirituais, o que gera uma miríade de expressões particulares que, ao 

mesmo tempo, respaldam-se em elementos societários gerais (TARDIN, 2012, p.181). 

Neste sentido, pelas respostas apresentadas pelos sujeitos diversos, observamos também que 

trazem uma forte relação de identidade com o local no qual vivem, gerando, assim, 

sentimentos, significados e construindo, dessa forma, a cultura popular e campesina. Isso 

pode ser explicado por Milton Santos (2007), quando este salienta que: “O território não é 

apenas o conjunto dos sistemas naturais e de sistemas de coisas superpostas. (...) O território 

usado é o chão mais a identidade (...).  O território é o fundamento do trabalho, o lugar da 

residência, das trocas materiais e espirituais e do exercício da vida” (SANTOS, 2007, p.63). 

Neste “exercício da vida”, no qual acontecem as trocas “materiais e espirituais” como destaca 

Santos (2007), os sujeitos diversos vivem em comunidade, plantam, intercambiam com a 

natureza e continuam a resistência característica dos sujeitos campesinos.  

No dia a dia campesino, nas caminhadas constantes e nos momentos de plantio e preparo da 

terra, tudo vai se transformando em um exercício da vida dinâmica e orgânica. A relação com 

as estações, com as épocas das colheitas, o esforço físico ao levar o adubo para as plantações, 

roçar a terra, pegar uma enxada e capinar, levar capim no carrinho de mão, guiar o gado até o 

cocho, etc. são atividades que vão movimentando o corpo e, por conseguinte, tornam-no forte,  



271 

 

saudável e integrado com a natureza. Esse é o tempo na zona rural, uma frequência temporal 

que é fundamentada pelos ciclos da natureza e constrói o que Tardin (2012) chama de “uma 

diversidade de sujeitos sociais históricos.” 

5.2.3.2 Ecovilas 

No relatório de Robert Gilman “Ecovilas e Comunidades Sustentáveis” pela primeira vez uma 

Ecovila foi definida como “um assentamento de escala humana, multifuncional, no qual as 

atividades humanas são integradas sem danificação ao mundo natural, de forma a apoiar o 

desenvolvimento humano saudável, podendo continuar no futuro indefinido” (GILMAN, 

1991, p. 10). 

Thomas Enlazador (2009) acrescenta que as Ecovilas surgem de acordo com as características 

de suas próprias bio-regiões e englobam, tipicamente, quatro dimensões: a social, a ecológica, 

a cultural e a espiritual, combinadas em uma perspectiva que estimula o desenvolvimento 

comunitário e pessoal (ENLAZADOR, 2009, p. 185). 

Segundo HK Dhanvantari, “Ecovila é um vilarejo, um lugar onde se reúnem pessoas em 

respeito ao meio ambiente e onde se produz sustentabilidade, algum nível de sustentabilidade” 

(HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 05/01/2017). 

Como exemplo de prática sustentável, ele cita a produção de diversos produtos da jaca, assim 

como a compostagem orgânica: “O que é orgânico precisa ser protegido para continuar no 

ciclo de maneira objetiva. A compostagem orgânica serve para isso” (HK DHANVANTARI. 

Diário de Campo: 05/01/2017).  

O exemplo dado por HK Dhanvantari sobre o uso e produção de produtos a partir da jaca 

pode ser compreendido pelo aspecto apresentado por Enlazador que as Ecovilas surgem de 

acordo com as características de suas próprias bio-regiões. Apesar da Ecovila Vraja Dhama 

ter a tradição milenar do Yoga, nas falas de HK Dhanvatari podemos perceber a dinâmica da 

Ecovila envolvida com aspectos característicos da região.  

Sobre os propósitos da Ecovila Vraja Dhama, ele salienta que a Ecovila é uma “comunidade 

espiritualista” que possui propósitos claros e que o propósito comum a todos é “avançar 



272 

 

espiritualmente”: “A metodologia para avançar espiritualmente comum a todos é a prática de 

Bhakti
43

. Ela se estabelece em vários níveis de nossa intimidade. De todos eles, o mais 

abrangente e completo é o cantar do Maha Mantra
44

, o cantar dos nomes de Deus” (HK 

DHANVANTARI. Diário de Campo: 05/01/2017).  

As duas falas de HK Dhanvantari, uma voltada para a questão da compostagem e da produção 

de produtos por meio da jaca e a outro relacionada à espiritualidade dentro do Yoga também 

podem ser lidas pelas lentes interpretativas trazidas por Enlazador, primordialmente quando 

este diz sobre: as quatro dimensões que permeiam uma Ecovila - a social, a ecológica, a 

cultural e a espiritual.  

Neste sentido, HK Dhanvantari diz que viver na Ecovila é: “cultivar a esperança de que 

podemos alcançar um bom nível de sustentabilidade ainda em um projeto rural” (HK 

DHANVANTARI. Diário de Campo: 05/01/2017). Ele também realça a importância da 

qualidade de vida e da interação com o meio ambiente: “Então, viver aqui na Ecovila nos dá 

consciência dessa biodiversidade e o desejo muito grande de produzir melhor qualidade de 

vida para toda a biodiversidade disponível nessa área”  

O que HK Dhanvantari traz dialoga com o que Enlazador (2009) aborda sobre o aspecto de 

que em uma Ecovila, visa-se o desenvolvimento comunitário e pessoal. Sobre o 

desenvolvimento pessoal,  percebemos esse aspecto nas seguintes falas de HK Dhanvantari: 

“Viver aqui é viver sem sobressaltos e como um observador do meio ambiente. Também 

como alguém que interage com o meio ambiente”. No que se refere ao desenvolvimento 

comunitário, destacamos os seguintes trechos: “favorecendo, participando da principal 

atividade que é cuidar da biodiversidade” (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 

05/01/2017). 

Neste sentido, Enlazador (2009) afirma que no núcleo de uma Ecovila está a celebração da 

diversidade cultural, espiritual e ecológica e o impulso para se recriar comunidades humanas 

                                                 

43
 A palavra Bhakti vem do idioma sânscrito, significa devoção e é uma prática de Yoga chamada: Bhakti Yoga. 

44
 A palavra Maha Mantra também vem do sânscrito: Maha - Grande; Mantra - Libertar a mente. Assim, Maha 

Mantra ´significa o grande canto da libertação e é entoado da seguinte maneira: HARE KRISHNA HARE 

KRISHNA KRISHNA KRISHNA HARE HARE HARE RAMA HARE RAMA RAMA RAMA HARE HARE.   



273 

 

em que as pessoas possam redescobrir as relações saudáveis e sustentáveis consigo mesmas, 

com a sociedade e a Terra (ENLAZADOR, 2009, p. 185). 

Enlazador (2009) também descreve algumas práticas presentes nas Ecovilas:  

Produção local e orgânica de alimentos; utilização de sistemas de energias 

renováveis; Utilização de material de baixo impacto ambiental nas construções 

(Bioconstrução ou arquitetura sustentável); (...) diversidade cultural e espiritual; 

governança circular e empoderamento mútuo, economia solidária, cooperativismo e 

rede de trocas; educação transdisciplinar e holística; sistema de saúde integral e 

preventivo; comunicação e ativismo global e local (...) (ENLAZADOR, 2009, 

p.185). 

Nem todas as práticas citadas por Enlazador foram percebidas nas falas dos entrevistados 

residentes na Ecovila Vraja Dhama. Com as visitas a campo, percebemos que existem 

algumas práticas também que não apareceram nas entrevistas. O que foi mais evidenciado nas 

falas dos três moradores entrevistados (HK Dhanvantari, HK Rasa e HK Dhira) foi a 

produção do alimento orgânico, que foi o primeiro item destacado por Enlazador (2009): 

“Produção local e orgânica de alimentos”. 

Neste sentido, HK Dhira, citando uma conversa com dois moradores (HK Dhanvantari, o qual 

ele chama de Gurudeva e Maharaj Yamuna), fala sobre a importância do alimento orgânico: 

“Olha o gosto das frutas daqui, como tem um outro aroma, um outro cheiro. (...)estavam 

comendo todo dia o que é orgânico, que é um produto de boa qualidade. Então, isso é muito 

prazeroso, e, nessa espiritualidade, preserva e cuida da natureza (...)” (HK DHIRA. Diário de 

Campo: 22/10/2016). 

HK Rasa, que também gosta de plantar, salienta que chegou “a plantar uma hortinha no 

quintal, e aquilo foi muito bom”. Ela destacou um plantio de milho que fez: “Eu plantei uma 

horta de milho, deu pouco, porque uma coisa é você ter lembranças da infância e a outra é 

colocar a mão na massa mesmo. (...) Mas, colhi algum milho e fiz lá a festa do milho” (HK 

Rasa, Diário de Campo: 15/11/2016). 

Por sua vez, HK Dhanvantari fala sobre um projeto que a Ecovila Vraja Dhama está 

desenvolvendo chamado Viva o Campo, que segundo ele: “representa o desejo de 

Prabhupada, nosso mestre, de atrair as pessoas para uma vida mais simples”.  

HK Dhanvantari cita, em contraposição de um movimento que busca alimentação enlatada/  

industrializada, um movimento que valoriza o orgânico, de pessoas que querem saber da 



274 

 

origem dos produtos que consomem e que se preocupam com a saúde de uma maneira 

integral, assim como com o meio ambiente. Cita novamente o projeto Viva o Campo e fala da 

energia vital presente nos alimentos orgânicos: 

(...) Então, com o projeto Viva o Campo nós queremos receber pessoas e ajudá-las a 

olharem a terra, as plantas, o gado, os ciclos de transformação de energia vital. 

Dessa forma, saberem receber essa energia vital, esse Prana que emana dos recursos 

naturais. Essa é uma oportunidade de vivermos com as pessoas uma vida mais 

simples (HK DHANVANTARI. Diário de Campo: 05/01/2017).  

Essas falas sobre o projeto Viva o Campo, em nosso modo de ver, demonstram mais dois 

aspectos apresentados por Enlazador (2009) como características de uma Ecovila: 

“comunicação e ativismo global e local” e “cooperativismo e rede de trocas”. Sobre a 

característica citada pelo autor de “utilização de sistemas de energias renováveis”, 

observamos, na fala de HK Dhira, uma citação sobre a produção de energia solar na Ecovila 

Vraja Dhama: “Temos a natureza aqui, água, a natureza, a espiritualidade e vários devotos 

felizes e as pessoas que chegam ficam felizes, muitas das vezes nem sabem porque vieram 

(...). Temos energia solar, por exemplo, produção de energia pelo sol e isso é bem legal”. (HK 

DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016). 

Isabel Carvalho (2008) diz que a convergência entre dois universos de práticas parece indicar 

horizontes imaginativos comuns entre ecologia e espiritualidade, o que ela vai chamar de 

práticas de cultivo de si: 

Quando referida ao sujeito (self), o cultivo de si incorpora um conjunto de práticas 

auto-educativas (...), que visa o aperfeiçoamento pessoal por meio do cuidado do 

corpo e da alma1. Assim, enquanto o cuidado do corpo supõe um aprendizado sobre 

alimentação saudável, exercício físico, uso de medicinas alternativas, o cuidado da 

alma compreende igualmente um domínio de saberes relativos a novas formas de 

espiritualidades, terapias alternativas, meditação, dentre outras (CARVALHO, 2008, 

p.290). 

Ao nosso modo de ver, o conceito de “cultivo de si” se aproxima do seguinte aspecto 

apresentado por HK Dhira, que também aparece nas falas de HK Dhanvantari sobre a questão 

da espiritualidade: “Temos a natureza aqui, água, a natureza, a espiritualidade”. HK Dhira 

também enfatiza a questão do cuidado de maneira ampla: “Preservação se faz cuidando de 

todos”. 

Por sua vez, conceito de self apresentado por Carvalho (2008) contribui como lente 

interpretativa em relação ao dia a dia na Ecovila Vraja Dhama. Como a autora diz, a ideia de 

cultivo referida ao sujeito visa o cuidado do corpo e da alma. No que se refere ao cuidado do 



275 

 

corpo, a autora destaca alimentação saudável, exercício físico, etc. Aspectos que podemos 

perceber nas falas dos moradores da Ecovila quando abordarm sobre alimentação orgânica. 

No que se refere ao cuidado da alma, Carvalho (2008) diz sobre terapias e meditações. Assim, 

destacamos aqui algumas impressões dos sujeitos sobre o viver na Ecovila Vraja Dhama e 

sobre o cotidiano no local: 

HK Rasa diz que a vida na Ecovila: 

É como mergulhar assim em um local aonde deveria ser natural para todo mundo. 

Viver em um local cheio de paz, cheio de natureza viva e ainda, com água, fontes de 

água, com Mata Atlântica, pedaços de Mata Atlântica de certa forma intocada, e 

agora preservadas (SENHORA RASA, Diário de Campo: 15/11/2016). 

HK Dhanvantari o dia a dia na comunidade, as práticas e meditações presentes no templo e a 

importância de se acordar cedo: Nós acordamos cedo e nos encontramos no local principal da 

comunidade, que é o templo. (...). “E ali nós cantamos, dançamos, lemos as escrituras e isso 

em um horário muito cedo pela manhã. (...) Então, a parte da manhã é sumamente importante 

para essa introspecção” (SENHOR DHANVANTARI. Diário de Campo: 05/01/2017). 

No que se refere ao cultivo do meio ambiente, Carvalho (2008), por sua vez, refere-se 

fundamentalmente à preocupação ecológica com a sustentabilidade da natureza, a educação 

ambiental e a sobrevivência do planeta. Assim, argumenta que podem ser elencadas, neste 

campo de práticas, o “consumo ecológico, a reciclagem, a arquitetura agro-ecológica”, dentre 

outras (CARVALHO, 2008, p.290). 

Este aspecto nos possibilita entender algumas práticas dentro da Ecovila Vraja Dhama, como 

a compostagem orgânica. Para HK Dhanvantari: “Então, nós fazemos isso aqui, nós temos 

aqui mesmo, na sede do projeto Viva o Campo, uma compostagem. Recentemente, nós 

fizemos um aproveitamento do lixo doméstico, algo muito simples” (HK DHANVANTARI. 

Diário de Campo: 05/01/2017). 

Sobre outro aspecto destacado por Carvalho (2008) que caracteriza o cultivo ao meio 

ambiente, tal qual a “arquitetura agro-ecológica”, salientamos que, pela fala de HK 

Dhanvantari, percebemos mais um arquitetura cultural.  

HK Dhanvatari diz que o projeto Viva o Campo tem como objetivo a valorização da cultura 

popular nordestina, assim como da resistência do povo nordestino. Segundo ele, como essa 



276 

 

região é “muito rica culturalmente com arte, artesanato, música, tudo muito próprio da região, 

então nós adotamos o aspecto arquitetônico e externo, assim artístico prevalecentes aqui da 

região, de um lugar muito importante da região que é o Alto do Moura” (HK 

DHANVANTARI. Diário de Campo: 05/01/2017).  

Assim, ele diz que está sendo adotado na Ecovila Vraja Dhama um pouco da arquitetura e um 

pouco das cores tradicionais desse bairro chamado Alto do Moura em Caruaru - PE. 

Percebemos na Ecovila Vraja Dhama e na fala dos sujeitos entrevistados que um conceito que 

norteia o local é a questão cultural. Neste sentido, uma experiência de trocas culturais que 

aconteceu na Ecovila demonstra mais uma das características citadas por Enlazador (2009) 

que as Ecovilas costumam possuir: “cooperativismo e rede de trocas”.  

Como o projeto Viva o Campo realçado por HK Dhanvantari fala da importância de se 

valorizar a cultura local, destacamos aqui a oficina relatada por HK Rasa. Ela salienta sobre 

uma oficina de cerâmica, que aconteceu na Ecovila, coordenada por ela mesma e que 

contemplou alguns moradores(as) da região. Foi um momento de troca de saberes: “as 

pessoas que participaram foram surpreendentes. Muitas tinham habilidades inatas. Foi só 

tocar a mão no barro e você vê que eles tinham tudo a ver com aquele tipo de trabalho. 

Participaram várias pessoas” (HK RASA. Diário de Campo: 15/11/2016). 

Nesta perspectiva, observamos que o conceito de permacultura trazido por Enlazador (2009) 

se aproxima das práticas na Ecovila. Para o autor, a permacultura resulta na integração 

harmoniosa entre as pessoas e a paisagem, o que prove alimentação, energia, habitação e 

outras necessidades, sejam materiais ou transcendentes. 

5.2.4  Consolidação da Análise sobre Mãe-Terra, ecologia, modos de viver integrados com a 

natureza 

(Tabela 04 - Consolidação da Análise sobre Mãe-Terra, ecologia, modos de viver integrados com a natureza). 

CATEGORIAS TEÓRICO EMPÍRICO RESULTADOS 

MÃE-TERRA, 

ECOLOGIA, MODOS 

DE VIVER 

INTEGRADOS COM 

A NATUREZA 

“Vivir bien, es la vida en 

plenitud. Saber vivir en 

armonía y equilibrio; en 

armonía con los ciclos 

de la Madre Tierra (…)” 
(MAMANI, 2010, p.32). 

 

 

 

“A natureza é de fato e 

de direito a mãe do 

mundo material, ela que 

abriga toda espécie de 

vida e nutre, igual que 

uma mãe humana. (...). 

Ela tem essa qualidade 

que eu citei dos mestres 

que, como a mãe 

Há uma relação 

harmônica e recíproca 

entre seres humanos e 

natureza, que é percebida 

como uma mãe, todavia, 

atualmente seres 

humanos não estão 

reciprocando com a 

natureza em uma relação 



277 

 

 

 

 

 

 

também, dá sem pedir 

nada em troca”  (HK 

RASA. Diário De 

Campo: 15/11/2016).  

 

 

de equilíbrio, pois estão 

explorando e destruindo 

o meio ambiente de 

maneira insustentável. 

Assim,  sem essa 

recíproca, o ser humano 

não vive bem. 

 

 “Assim como o ar que se 

retêm dentro do corpo 

mata e só vivifica o ar 

que se troca sem cessar 

com o mundo, assim 

também a mesma 

metáfora vale para a 

ordem de todas as 

relações” (BRANDÃO, 

1994, p.32). 

 

“Não fosse a natureza, 

como tem muito hoje, aí 

vira malfazejo, (...), 

porque não tem contato 

com a natureza, aí só 

enxerga o seu próprio 

umbigo” 

(AGRICULTOR 

OSÓRIO. Diário de 

Campo: 18/09/2016). 

 

 

Observamos que não 

há uma relação de 

domínio ou 

exploração, pelo 

contrário, uma relação 

de sentimento, de afeto 

e de trocas. 

 “As flores perfumadas 

são nossas irmãs; o 

cervo, o cavalo, a grande 

águia - são nossos 

irmãos. As cristas 

rochosas, os sumos da 

campina, o calor que 

emana do corpo de um 

mustang, e o homem - 

todos pertencem à 

mesma família (...)” 

(CACIQUE SEATLE). 

 

 

 

 

“Para mim, essa natureza 

representa vida. Porque 

essa natureza é aonde 

vem a chuva, vem o ar 

que a gente respira, as 

águas que a gente tem. A 

natureza tem todas as 

qualidades, a gente só 

vive porque nós temos a 

natureza em nossa volta, 

se não fosse isso a gente 

não vivia” (PARTEIRA 

MARLENE. Diário de 

Campo 03/08/2016). 

Há perspectivas e uma 

visões de mundo que 

dizem sobre a existência 

de uma irmandade, uma 

relação familiar com a 

natureza e com todos os 

seres. 

 

 “A ecologia profunda 

não separa seres 

humanos - ou qualquer 

outra coisa - do meio 

ambiente natural” 

(CAPRA, 1996, p.25). 

 

“Eu ajudei o bezerro a 

sair e, quando ela teve o 

bezerro, a vaca se 

levantou na hora e veio 

me cheirar, como se 

fosse me agradecer. 

(PARTEIRA LURDES. 

Diário de Campo: 

12/08/2016). 

Percebemos uma visão 

ecológica, de empatia 

com os animais e até 

mesmo diálogo com eles, 

dos sujeitos diversos 

deste estudo. Aproxima-

se do cuidado natural 

apresentado por Naess 

(1996). Natural porque 

nas ações dos sujeitos 

não há condicionamentos 

a convenções ou 

obrigações morais, mas 

sim  “atitude amorosa” 

de maneira orgânica.   

 “Há que tratar então das 

“agri-culturas”-do grego 

ager e do latim colere, que 

significa cuidar do 

campo, criar no campo, 

cultivar o campo (...)” 

(TARDIN, 2012, p.181). 

 

“É isso, é plantar 

direitinho e cuidar 

direitinho”, “A gente 

vem aguar, é um grande 

prazer”, “Olha ali a 

seriguela, tanta vida né, a 

gente se sente vivo meu 

filho” (AGRICULTORA 

MARIA. Diário de 

Há uma “multiplicidade 

de saberes” que 

permeiam aspectos da 

agricultura em seu 

sentido fundamental: 

cuidar da Terra. Pelo que 

observamos nas falas dos 

sujeitos diversos deste 

estudo, assim como na 



278 

 

Campo 30/08/2016). 

 

experiência durante o 

trabalho de campo, o 

lidar com a terra faz com 

que os saberes circulem e 

deem vida ao ser 

camponês. 

 

 “Produção local e 

orgânica de alimentos; 

utilização de sistemas de 

energias renováveis; 

Utilização de material de 

baixo impacto ambiental 

nas construções 

(Bioconstrução ou 

arquitetura sustentável); 

diversidade cultural e 

espiritual; governança 

circular e 

empoderamento mútuo, 

economia solidária, 

cooperativismo e rede de 

trocas; educação 

transdisciplinar e 

holística; sistema de 

saúde integral e 

preventivo; comunicação 

e ativismo global e local” 

(ENLAZADOR, 2009, 

p.185). 

“Então, com o projeto 

Viva o Campo nós 

queremos receber 

pessoas e ajudá-las a 

olharem a terra, as 

plantas, o gado, os ciclos 

de transformação de 

energia vital. Dessa 

forma,  saberem receber 

essa energia vital, esse 

Prana que emana dos 

recursos naturais. 

Prabhupada queria que a 

gente ensinasse uma vida 

mais simples e essa é 

uma oportunidade de 

vivermos com as pessoas 

uma vida mais simples” 

(HK DHANVANTARI. 

Diário de Campo: 

05/01/2017). 

Em contraposição de um 

movimento que busca 

alimentação enlatada  

industrializada, há um 

movimento que valoriza 

o orgânico, de pessoas 

que querem saber da 

origem dos produtos que 

consomem e que se 

preocupam com a saúde 

de uma maneira integral, 

assim como com o meio 

ambiente. 

Notas. Elaboração do autor com base na análise. 

5.3 Educação e saberes populares, ancestralidade e memória  

5.3.1 Educação e saberes populares/ancestralidade   

Vários elementos integram uma educação fundamentada em saberes populares e 

ancestralidade. Fazem parte de uma herança que circula de geração em geração, se 

(re)constrói, dialoga e multiplica-se com passar dos anos por meio de uma vivência diária.  

Desta forma, elementos importantes na educação popular são o comunitário e as relações de 

troca e diálogo de saberes dentro das experiências de vida. 

Estes aspectos são explicados por Carlos Rodrigues Brandão (2009), quando diz que a 

principal tendência da educação popular atualmente está na transição de um modelo 

emergente de educação com ponto de referência em si mesmo, “para uma prática com 

referências nos grupos populares” (BRANDÃO, 2009 p.43). O autor também fala sobre os 

saberes indígenas, onde, por exemplo, na aldeia os anciãos(as) ensinam às crianças o saber da 



279 

 

tribo: “Tudo que se sabe aos poucos se adquire por viver muitas e diferentes situações de 

trocas entre pessoas, com o corpo, com a consciência, com o corpo-e-a-consciência” 

(BRANDÃO, 2007 p.6).  

No que se refere ao diálogo, Paulo Freire (2005) afirma que “não há diálogo, porém, se não há 

um profundo amor ao mundo e aos homens. Não é possível a pronúncia do mundo, que é um 

ato de criação e recriação, se não há amor que a infunda. Sendo fundamento do diálogo, o 

amor é, também, diálogo”. (FREIRE, 2005, p.44). 

Assim, neste item da dissertação procuramos compreender como os sujeitos diversos com os 

quais dialogamos aprenderam seus saberes: como se deu o processo de transmissão do 

conhecimento, assim como, quais qualidades eles percebem em uma pessoa que é considerada 

mestre ou mestra. Encontramos nas respostas dos mesmos, afirmações sobre essas questões, 

assim como suas visões de mundo, dos processos que permearam suas vidas e possibilitaram 

o aprendizado e a troca de saberes culturais. 

Em sua explicação sobre a cultura popular, a Parteira Marlene fala que essa cultura é 

fundamento de uma comunidade e geradora de bem-estar. Neste sentido, diz que a Parteira é 

uma pessoa que está em um local para contribuir e para ajudar de alguma maneira: 

E eu acho assim, que a cultura popular é isso, é a pessoa sempre estar em 

comunicação com a comunidade, com os vizinhos, sempre estar fazendo alguma 

coisa de melhor para essas pessoas e sempre somar para aquela comunidade crescer.  

Eu acho que a cultura popular, desde pequena eu tenho isso na minha cabeça, e por 

isso eu venho somando ao longo da minha vida, com trabalho e dedicação. Já fiz 

muitas coisas que foram boas, não só para mim, mas para as pessoas que sempre me 

acompanham na minha trajetória de vida, para a comunidade (PARTEIRA 

MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016).  

No momento em que ela traz à tona ações que visem contribuir para a comunidade, estando 

em comunicação com o coletivo em prol de transformações positivas, ela busca esse 

fundamento da cultura popular como fonte de resistência e educação popular. Dessa forma, 

oferece uma perspectiva que nos remete às bases da educação popular, fundamentada na 

cultura de raiz. Essa percepção, que é pedagógica, está em consonância com o pensamento de 

Brandão (2007) quando afirma que a educação popular constitui uma nova teoria, não 

simplesmente de educação, mas “das relações que consideram-na a partir da cultura...” 

(BRANDÃO, 2009, p.29). 



280 

 

Everaldo Fernandes (2011) diz que as teorias da educação popular, principalmente as 

concepções de educação, de cultura popular e de cotidiano, servem-nos de lentes 

interpretativas para “inteligir o desenho, as características e a dinâmica das aprendizagens dos 

saberes populares que se deram ausentes dos espaços escolares”. (FERNANDES, 2011, p.25). 

Assim, percebemos que esses aspectos da educação popular nos ajudam, de fato, a 

compreender e inteligir as dinâmicas e processos dos saberes dos sujeitos diversos deste 

estudo, assim como suas concepções e modos de vida. Pois, eles(as) falam de algo 

comunitário, de ajudar sem receber algo em troca, de uma natureza que é viva. Esses 

conceitos, dentro de uma ciência clássica, acabam sendo invisibilizados, todavia, por meio da 

educação popular, como Brandão (2007 e 2009) e Fernandes (2011) estão apresentando, isso 

constitui o próprio fundamento de tal prática. 

Neste sentido, podemos entender a fala da Parteira Marlene quando ela faz questão de nunca 

receber nada pelos partos que faz: “E eu dizia: olha cumadre, eu não quero receber porque o 

que eu faço, eu faço de coração, eu faço pela minha comunidade, eu faço pelo bem-estar das 

pessoas” (PARTEIRA MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016).   

Neste contexto trazido por Parteira Marlene, destacamos que a Agricultora Maria também 

demonstra em seu dia a dia, de maneira simples e prática, o ato de colaborar. Ela mantém 

relação com a natureza e dedicação para com as plantas e seus saberes. Dessa forma, faz sua 

parte para a preservação do meio ambiente: “Agora olha, a planta não foi aguada hoje, hoje eu 

não durmo. Eu tenho que aguar todo dia, todo dia” (AGRICULTORA MARIA. Diário de 

Campo: 30/08/2016). 

Em nosso de ver, esses saberes e realidades vindas da cultura popular fundamentam o que  

Miguel Arroyo (2012), quando afirma que os coletivos populares ao se afirmarem sujeitos 

políticos, sociais, culturais, éticos, de saberes, memórias e identidades construídas nesses 

contextos, “padrões de poder, dominação/subalternização”, explicitam as concepções e 

epistemologias, não apenas em que foram conformados, subalternizados, mas, mormente, 

colocam na agenda pedagógica as pedagogias “com que se formaram e aprenderam Outros 

Sujeitos”. Diz ainda que os coletivos revelam outra história da educação: de serem sujeitos de 

outros processos pedagógicos ocultados, ignorados na história das teorias pedagógicas e que 

precisam ser reconhecidos (ARROYO, 2012, p.12).  



281 

 

Arroyo (2012) fala sobre “Outros sujeitos”, que são pessoas e coletivos que vivem uma lógica 

diferente da lógica materialista/industrial, trazendo mensagens e processos educativos 

voltados para aspectos ecológicos, socioambientais, culturais, de luta e resistência. 

São saberes que foram “subalternizados pelos padrões de poder”, como afirma Arroyo (2012), 

mas que resistiram e resistem até hoje e, de fato, como afirma o autor, “precisam ser 

reconhecidos”.  

Como afirma o Raizeiro Alberto, “plantar ensina a gente a viver. Não é brincadeira, mas olha 

aquele pezão de jambo, eu plantei e agora dá um tanto de fruta, já deu muitas safras, é o 

movimento da vida. Plantar ensina a gente a viver, mas como ensina.  Quem planta vive bem” 

(RAIZEIRO ALBERTO. Diário de Campo: 25/06/2016). 

Outro fator importante dentro da tessitura de saberes dos sujeitos diversos refere-se aos 

ensinamentos que vêm dos mais velhos(as). O Agricultor Osório ressalta que esses saberes 

também surgem dos mais velhos(as), os quais, por meio de suas experiências pessoais, 

transmitem aos mais jovens. Estes, tecem novos saberes, todavia, respeitando e seguindo o 

conhecimento que vem da ancestralidade.  

 Agricultor Osório diz o que aprendeu com seus avós: “As pessoas mais velhas, os mais 

antigos, eles tinham uma sabedoria de Deus viu. Esse pessoal ensinava tudo a gente” 

(AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 18/09/2016). 

Ele destaca mais aspectos que aprendeu de seus pais e avós, os quais ele considera seus 

professores, seus mestres: 

Meus quatro professores, minha aula todinha do mundo, os saberes talvez hoje as 

pessoas nem entendam, foram: a gente não “bulir no alheio”, ou seja, não roubar. 

Não roubar o que é dos outros, não fazer mal a ninguém. No local que a gente for, se 

alguém vier se desentender com a gente, a gente ir embora, não dar atenção. Se for 

uma pessoa legal, fazer amizade e tal. Isso tudo me ensinaram, foram as minhas 

aulas. (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 18/09/2016). 

Este contexto descrito por Agricultor Osório, assim como os outros aspectos apresentados nas 

falas dos sujeitos diversos que destacamos até aqui, nos auxiliam a compreender a perspectiva 

de Brandão (1983) que, em um estudo sobre as relações no campo e a folia de reis, diz que: 

“Por onde andei nunca vi espaços próprios e situações formais ou escolarizadas de ensino, 

mas aqui e ali encontrei inesquecíveis momentos de um persistente trabalho pedagógico (...) 



282 

 

do exercício ativo de fazer circular o conhecimento. De educar, portanto” (BRANDÃO, 1983 

p.5). 

Neste sentido, como neste estudo pesquisamos sobre os saberes dos mestres e mestras da 

oralidade, percebemos que os sujeitos pesquisados falam sobre a educação, falam sobre 

situações, processos, tessituras de saberes, estruturas de trocas de símbolos, por meio dos 

quais flui o saber.  

Quando perguntamos sobre as qualidades de um mestre(a) para os sujeitos diversos, 

obtivemos respostas confluentes.  

HK Dhanvantari, fala sobre o que é ser um mestre ou mestra e enfatiza a questão do ensinar 

pelo exemplo: 

O mestre é aquele que adquiriu o conhecimento de uma fonte genuína, praticou esse 

conhecimento e ensina esse conhecimento, quanto com o exemplo pessoal, quanto 

com o a metodologia que for necessária para que as pessoas, de um modo geral, 

aprendam o que ele aprendeu (HK DHANVANTARI: 05/01/2017). 

Sua fala vai ao encontro do que o mestre de capoeira de Angola, João Angoleiro, citado em 

nosso referencial teórico, diz: “O mestre ensina também através do silêncio, ensina através de 

seu mero exemplo” (JOÃO apud SANTOS, 2015, p.11). 

Ambos sinalizam para o ensinar por meio do próprio exemplo. 

HK Dhira salienta acerca das qualidades de um mestre falando que este tem “cultura e 

conhecimento”. Todavia, ressalta que não necessariamente conhecimento acadêmico, “de 

universidade, doutor”, porque, segundo HK Dhira, “não tem só esse tipo de conhecimento da 

universidade. Às vezes se vê ignorância também na universidade”. De tal modo, diz que um 

mestre é uma pessoa que “fala o necessário, faz porque tem inteligência, tem paciência para 

fazer e só faz aquilo que sabe e, o que não sabe, tem humildade para perguntar, pode ser até 

para um mais novo do que ele”. Conclui dizendo que um mestre “só faz o que sabe fazer e, se 

não sabe, está aprendendo e quer aprender e para isso precisa humildade” (HK DHIRA. 

Diário de campo: 20/10/2016). 

Ele demonstra em sua perspectiva que o conhecimento não é apenas o acadêmico e isso 

também vai ao encontro do que os teóricos aqui citados apresentam sobre a educação. HK 

Dhira destaca a humildade, na qual o mestre(a) se abre para os aprendizados. Isso se aproxima 



283 

 

do que Guimarães Rosa (1994) aborda sobre o tema no Grande Sertão Veredas. Rosa (1994) 

explica que “mestre não é quem sempre ensina, mas quem de repente aprende” (ROSA, 1994, 

p.436). 

Por sua vez, o Raizeiro Alberto diz que uma qualidade importante é: “não querer só para si, 

querer para si e para o outro”. Ele destaca que, para uma pessoa liderar uma comunidade e 

gerar confiança, deve cultivar essa qualidade: “Se a pessoa só quer para ela, não merece 

confiança para dirigir uma comunidade, e essas coisas né”. Para concluir sua fala, ressalta 

que, na verdade, tudo o que a pessoa quiser para si ela deve pensar também no outro: “não só 

uma coisa, mas tudo o que alguém quiser, não querer só para ele, querer para ele e outro, não 

dá para querer só para a gente” (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de Campo: 25/06/2016). 

Nesta perspectiva apresentada por Raizeiro Alberto, assim como pelos outros sujeitos, 

observamos que há uma empatia com as outras pessoas, com o entorno, com o meio ambiente. 

Isso pode ser percebido também nos saberes de um índio boliviano citado em Brandão (1994) 

quando este evidencia uma conversa que teve com este índio: 

E me lembro que ele terminou o que dizia de uma maneira muito poética. “Por isso, 

para o índio não é difícil pensar que ele mora ao mesmo tempo em uma choupana, 

em uma aldeia, em um lugar natural do altiplano, nos montes, nos rios e tudo e na 

Terra  inteira, e no universo e nas estrelas” (BRANDÃO, 1994, p.16-17). 

Após essa citação de Brandão (1994), percebemos que as percepções e pensamentos dos 

sujeitos diversos desse estudo aproximam-se da cultura indígena apresentada pelo índio 

boliviano ao invés do pensamento ocidental moderno, que, como destaca o autor, “pensa tudo 

opondo uma coisa à outra”. A visão apresentada pelo índio boliviano no diálogo com Brandão 

(1994), também se aproxima das concepções orientais, nas quais existem opostos, mas estes 

são complementares, e convivem em harmonia e equilíbrio. Essa perspectiva da 

complementariedade também é percebida nos sujeitos deste estudo.    

Os sujeitos diversos desse estudo, pelo modo de vida tradicional no campo e em Ecovilas, 

trazem outras perspectivas, nas quais a ecologia é um dos fundamentos, havendo, assim, uma 

harmonia entre aspectos naturais, culturais, materiais e imateriais, não existindo separação, 

por exemplo, entre as construções dos seres humanos e as florestas. 

Assim, a pergunta que Brandão (1994) faz após ouvir a fala do índio nos parece relevante 

dentro deste contexto: “Não deveríamos voltar a aprender com essas pessoas e esses povos tão 



284 

 

mais próximos do mundo natural o que ao longo das eras de nossa própria história perece que 

esquecemos?” (BRANDÃO, 1994, p.18). 

Além dos aspectos colocados pelos sujeitos diversos destacados até aqui durante a entrevista, 

ainda percebemos que eles interagem e trocam seus saberes e ações, fazendo o conhecimento 

circular e fortalecendo, assim, uma visão comunitária. 

No que se refere à essa interação, destacamos aqui a fala de Fernandes (2011), o qual ressalta 

que um aspecto que se mostra constante e transversal nos saberes populares é a presença das 

trocas de experiências, dos saberes acumulados, os quais iluminam os contextos vivenciados. 

(FERNANDES, 2011, p. 37). 

Nas falas a seguir da Benzedeira Antônia, HK Dhanvantari, HK Dhira e Parteira Marlene 

podemos observar como acontece essa troca de saberes 

Benzedeira Antônia cita um curso oferecido pelo movimento Hare Krishna em parceria com a 

Igreja Católica local e a Universidade Federal de Pernambuco - Campus Agreste - UFPEcaa: 

Tem algo legal, o curso que você deu para meu neto. Lá na vila, meu neto adorava o 

curso. Ele fala de você, meu filho. Meu neto Matheus, afilhado e filho de criação. Eu 

gostei dele participar. Ele aprendeu coisas legais. Ele dizia que ia me levar um dia 

para ver como era bonito o curso (...) (BENZEDEIRA ANTÔNIA. Diário de 

Campo: 25/06/2016). 

O HK Dhira expõe sua admiração pelo Agricultor Osório, que visitou a Ecovila Vraja Dhama 

no ano de 2016 para o evento do natal cultural. HK Dhira fala da saúde de Agricultor Osório, 

que continua plantando e colhendo mesmo com quase noventa anos: 

Olha o exemplo do seu Osório, que veio aqui. Ele tem noventa anos. Ele conhece 

essa fazenda mais do que nós, que estamos aqui há trinta. Nasceu na região, está aí 

forte, sadio e do jeito que vai, vai uns quinze anos mais. Porque planta tudo, planta 

mandioca, planta feijão, macaxeira, milho, coentro. Isso é ótimo para a saúde, mexer 

na terra, atividades e ainda come o que planta e, além de tudo isso, ainda é 

espiritualista (HK DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016). 

Ele também destaca a troca cultural que existe na região, salientando que na Ecovila Vraja 

Dhama não há “só a aprendizagem do Hare Krishna, mas com o povo do entorno, todas as 

culturas, religiões, como as pessoas da UDV
45

 e budistas que sempre vêm”. Acrescenta ainda 

                                                 

45
 A sigla UDV refere-se à União do Vegetal, tradição espiritualista que utiliza o chá da Ayuasca. 



285 

 

a presença de padres e franciscanos que frequentam a Ecovila, “sempre temos o natal das 

crianças que eles vêm, o padre Everaldo, vários franciscanos e mais de oitenta crianças”. Em 

sendo assim, HK Dhira fala de um bom relacionamento “com as culturas, as pessoas daqui, as 

religiões que aqui atuam, também os evangélicos”. Conclui dizendo que isso é algo que gera 

muita satisfação para todos(as) e ressalta que não há uma “política de conhecimentos e 

espiritualidade, porque a nossa preocupação com o desenvolvimento desse mundo vai 

depender da união” (HK DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016). 

Neste sentido, ele fala sobre a importância da união e finaliza afirmando que “só 

conseguiremos fazer o bem para a humanidade se houver humildade, fraternidade e gratidão” 

(HK  DHIRA. Diário de Campo: 22/10/2016).:  

Nessa relação entre os saberes e as pessoas da comunidade, Parteira Marlene diz que a 

Parteira, pela relação tão forte e amorosa que cria com a parturiente e sua família, acaba se 

tornando parte da família. Assim, aquele filho ou filha que nasceu vira o afilhado(a) da 

Parteira e cria-se um vínculo de amizade e carinho que se perpetua por toda vida. Ela destaca 

que isso acontece pelo carinho e amor que a Parteira dedica antes do parto, fazendo o 

acompanhamento; no momento do parto e depois dele, cuidando da parturiente e da criança 

recém-nascida. Parteira Marlene alerta que, nos hospitais, dificilmente se cria esse vínculo, já 

que os trabalhos de parto nesses locais são sempre corridos. 

Ela apresenta como a Parteira trata a parturiente, dedicando o carinho necessário para o 

momento. Ressalta o vínculo que se cria com a família e como isso contribui para uma 

comunidade, destacando que fazer partos também ensina como se relacionar uns com os 

outros e, dessa forma, os saberes vão circulando: 

Sim, o ser Parteira nos ensina a se relacionar com o outro, e muito, esse é o olhar do 

bem. A Parteira é diferente do hospital. (...) Tudo isso fica no coração para sempre, 

pode passar o tempo que for. Eu acho que era isso que minha avó fazia, ela passava 

isso para as comadres. (...) O laço familiar, da hora que a gente chega na casa e fala 

com a paciente e conhece as pessoas, até a hora que a criança nasce, daí por diante, 

fica para sempre. É muito forte o laço da família com a Parteira (PARTEIRA 

MARLENE. Diário de Campo: 03/08/2016). 

Neste contexto, HK Dhanvantari traz o conceito: “cooperação mútua”. Ele diz que, no 

movimento Hare Krishna, “há uma metodologia prática, para por em prática o conhecimento 

teórico de Bhakti Yoga”. Assim, “os mestres orientam com uma rede de cooperação mútua”. 

Acrescenta ainda que outros mestres contemporâneos, discípulos dos mestres mais antigos, ou 



286 

 

que já faleceram ajudam os mais jovens e os conduzem a solucionar os problemas práticos e 

as dificuldades que surgem durante a prática de Bhakti Yoga. Assim, ressalta que essa 

metodologia revela os segredos dos mestres: 

Enquanto a gente pratica, a gente entra em contato com o conhecimento e os 

segredos desses mestres. Isso se torna muito prático e, como todos conhecem 

as orientações, as instruções dos mestres, um contribui com o outro, coopera 

com o outro com um clima de ajuda mútua (...). (HK DHANVANTARI. 

Diário de Campo: 05/01/2017).  

Neste sentido, pensamos como Ilnete Paiva (2007), quando diz que detentores de um 

conhecimento específico, os mestres(as) são referências no lugar onde vivem e, certamente, 

no campo onde atuam. As suas ações e relações os permitem ser reconhecidos, legitimados e 

valorizados. Argumenta ainda que são responsáveis pelo engendramento de práticas culturais; 

de um legado para gerações futuras, sendo, dessa maneira, merecedores de homenagem, 

visibilidade, estímulo, respeito, valorização e estudo (PAIVA, 2007, p.124).  

5.3.2 Oralidade e memória 

Os processos de oralidade e memória na vida e experiências dos mestres e mestras da 

oralidade deste estudo envolvem aprendizados, lutas, fé, persistência, pioneirismo, 

determinação, dentre outros aspectos.  

Hampaté Bâ (2003), ao falar sobre a memória, tradição e história oral africana, afirma que, 

nas narrativas, as pessoas eram capazes de abordar quase todos os campos do conhecimento 

da época. O conhecimento não era compartimentado. O mesmo ancião - no sentido africano 

da palavra, que significa aquele que conhece - podia ter conhecimentos profundos sobre 

religião ou história, como também sobre ciências naturais ou humanas de todo tipo (BÂ, 

2003, p. 174). Nesta mesma perspectiva, J. Vansina (2010) diz: “Uma sociedade oral 

reconhece a fala não apenas como um meio de comunicação diária, mas também como um 

meio de preservação da sabedoria dos ancestrais, venerada no que poderíamos chamar 

elocuções - chave, isto é, a tradição oral (...)” (VANSINA, 2010, P.140).   

A sociedade na qual os mestres e mestras da oralidade deste estudo vivem é a sociedade 

capitalista, todavia, dentro do contexto local eles(as) não se identificam com os pressupostos 

materialistas e trazem as concepções milenares (Hare Krishnas) e ancestrais e camponesas 

(Benzedeiras, Raizeiros, Parteiras e Agricultores). Esse contexto local da Vila do Murici não é 



287 

 

necessariamente uma sociedade oral, nos moldes trazidos por Bâ (2003), entretanto, como o 

autor traz uma concepção ampla sobre uma sociedade oral, percebemos diversos traços desses 

aspectos no dia a dia dos mestres e mestras da oralidade. 

Os Hare Krishnas, apesar de terem forte cultura de distribuição e produção de livros, têm em 

seu fundamento a oralidade, o ato do aprendizado através do ouvir e do falar, aspectos 

fundamentais na relação mestre discípulo dentro da tradição. Dentre os nove processos 

descritos na prático de Bhakti Yoga, os principais são Sravana (ouvir) e Kirtana (falar, 

cantar). 

Nesta perspectiva, destacamos a fala de Paul Zunthor que afirma: “em cada época, coexistem 

e colaboram homens da oralidade e homens da escrita” (Zunthor, 1997, p. 37-38). Essa 

afirmação nos ajuda a compreender os processos e dinâmicas dos sujeitos estudados. 

As Benzedeiras, Raizeiros, Parteiras e Agricultores também trazem a oralidade bem presente 

em suas vidas, já que, o conhecimento que eles possuem veio por meio da tradição oral. 

Com seus pais, Agricultor Osório evidencia como aprendeu a plantar e a cozinhar: “Com 

meus pais, eu aprendi olhando e fazendo. Desde os cinco anos” (AGRICULTOR OSÓRIO. 

Diário De Campo: 15/09/2016). 

No plantio, ele diz que o pai ensinava passo a passo. Descreve que seu pai caminhava na 

frente ensinando, cavando os buracos para as sementes, e todos iam atrás aprendendo e 

fazendo: “A gente ia cavar a roça, pai pegava a carreira dele e ia na frente, e a gente ia 

cavando atrás e ele sempre olhava se estava cavando bem” (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário 

de Campo: 15/09/2016). 

A Parteira Lurdes relata que aprendeu a arte de fazer partos com sua avó: “Herdei essa 

herança da finada minha avó”. Relata que o primeiro parto que fez foi de sua cunhada e que 

estava com vinte e seis anos na ocasião. Foi uma situação inusitada, pois a cunhada estava 

prestes a entrar em trabalho de parto e a Parteira que viria acabou demorando. Então, Parteira 

Lurdes, a pedido de sua mãe, foi na casa para ajudar de alguma forma. Assim, salienta que sua 

mãe disse: “vamos lá mais eu, porque o filho dela foi chamar fulana para fazer o parto, mas é 

longe”. Parteira Lurdes respondeu: “não mãe, eu não vou não”. A mãe insistiu: “vamos 



288 

 

porque com você eu não tenho medo, porque sozinha eu tenho” (PARTEIRA LURDES. 

Diário de Campo: 12/08/2016). 

A mãe de Parteira Lurdes tinha conhecimento sobre como parir um filho(a), todavia não era 

Parteira. Por esse motivo, ela não queria ir sozinha e solicitou que senhora Lurdes a 

acompanhasse. Deste dia em diante, Parteira Lurdes iniciou sua vida de Parteira: “E quando 

chegamos lá esse menino nasceu na minha mão” (PARTEIRA LURDES. Diário de Campo: 

12/08/2016). 

Nessa experiência de vida, além de ter herdado o saber de ser Parteira de sua avó e ter 

aprendido com sua mãe, Parteira Lurdes fala com carinho de Sueli Carvalho, médica que 

ofereceu cursos de capacitação para diversas Parteiras na região. Ela destaca que, a partir 

dessa capacitação, recebeu dois diplomas: “Sueli foi a nossa chefa principal. Eu já sabia fazer 

parto, mas eu estudei com ela, que ela veio de longe (...)” (PARTEIRA LURDES. Diário de 

Campo: 12/08/2016). 

Esse relato também pode ser compreendido sob as lentes interpretativas que Zunthor nos traz: 

“em cada época, coexistem e colaboram homens da oralidade e homens da escrita”.  (Zunthor, 

1997, p. 37-38). 

Zunthor (1997) também traz interessante perspectiva para inteligir a oralidade e os sujeitos 

que vivenciam a tradição oral. O autor fala sobre a “ciência da voz” dentro da poesia oral que 

abarcaria, para além de uma física e de uma fisiologia, uma linguística, uma antropologia e 

uma história: “Ora, a voz é querer dizer  e vontade de existência, lugar de uma ausência que, 

nela, se transforma em presença (...)” (ZUNTHOR,  1997, p.11). 

Neste sentido, a oralidade e a voz abarcam um contexto amplo, que não se limita apenas ao 

ato de falar, mas às expressões, às diversas formas de comunicação que podem existir, sejam 

por meio dos gestos, movimentos, expressões artísticas e culturais, etc. 

Por sua vez, Bâ (2003) afirma que, como ensina a tradição africana, o ser humano não se 

separa da palavra. 

No que se refere à memória, ressaltamos que no diálogo com os sujeitos diversos deste estudo  

foi possível escutar suas memórias de vida que, em diversos momentos, se une com a 

memória da própria Vila do Murici. 



289 

 

Assim, o conteúdo trazido por Brandão (1994) sobre memória nos orienta para entendermos 

essa memória viva dos sujeitos que se mistura com a paisagem e com a história da Vila do 

Murici. Esse entendimento é possível pois o autor discorre seu argumento apresentando que a 

memória também está presente na natureza e nos rituais. Cita o imaginário indígena, dizendo 

que este recupera para o sentimento e para o conhecimento humanos a memória universal do 

tempo. A consciência traduzida em miríades de fábulas, de danças, de desenhos inscritos na 

pele das pessoas, “de gestos vividos como ritos e ritos vividos como gestos”, carregados de 

símbolo e sentimento (BRANDAO, 1994, p.24).  

Nesta perspectiva, Brandão (1994) chama a atenção que, sendo intemporal, a terra não pode 

ser reduzida a mercadoria e ser comercializada, porque ela não é somente um lugar, ou um 

feixe de lugares: “rios, matas, montes, praias, pinheirais e o ar e o firmamento. Ela é também 

um tempo. A terra inscreve o tempo e é a sua memória”. (BRANDÃO, 1994, p. 24-30). 

O fato apresentado por Brandão (1994) sobre a memória que fica registrada na própria terra é 

demonstrado na fala de HK Dhanvantari quando este fala sobre a Ecovila Vraja Dhama.  

A memória viva de HK Dhanvantari traz o início do movimento Hare Krishna no Brasil, 

assim como a fundação da Ecovila Vraja Dhama, há trinta anos atrás. Em 1987, HK 

Dhanvantari, a convite de seu irmão Vicitra Das (o fundador da Ecovila Vraja Dhama), 

juntamente com outro integrante chamado Isvara Prabhu, chegam a Caruaru para comprarem 

as terras que hoje se localiza a Ecovila Vraja Dhama. HK Dhanvanatari relata este momento e 

também destaca a importância de uma comunidade rural do movimento Hare Krishna no 

Nordeste:  

(...) Então, eu estava lá, mas Vicitra, o fundador, meu irmão, me convidou para vir 

ver a terra(...). Eu sei que foi um momento muito importante para o movimento, 

porque nós tínhamos apenas uma comunidade rural, Nova Gokula, em 

Pindamonhangaba, São Paulo.  E para o Nordeste era importante ter essa 

comunidade rural que pudesse abrigar as famílias, fazer escola, desenvolver 

agricultura orgânica e dar um exemplo de vida simples com a meta de 

autossuficiência. Então a ideia original era essa. E a gente desenvolveu e, até hoje, a 

gente luta por isso. Você está aqui por isso, eu estou aqui por isso, tudo que a gente 

faz a cada dia é pensando em como que a gente pode oferecer para as pessoas um 

exemplo de vida simples, produzindo os próprios alimentos, transmitindo para 

nossos filhos a cultura espiritual, que é o legado deixado por Prabhupada (HK 

DHANVANTARI. Diário de Campo: 12/01/2017).  

Em suas falas, percebemos que a própria Ecovila possui sua memória, assim como a memória 

de todos(as) que ali já moraram, contribuíram de alguma forma e, atualmente, estão morando 



290 

 

em outros locais. Parece-nos que isso faz parte da dinâmica do local e que ela vai continuar e, 

assim, novos moradores também virão, como os próprios filhos dos residentes que vão poder 

aprender essa filosofia milenar, como percebemos na fala de HK Dhanvantari:  “transmitindo 

para nossos filhos a cultura espiritual”. Outro aspecto é que essa cultura espiritual é 

transmitida pelos praticantes, mas também faz parte da própria Ecovila, já que a esta faz parte 

do “legado deixado por Prabhupada” - “oferecer para as pessoas um exemplo de vida simples, 

produzindo os próprios alimentos”.  

Outros sujeitos com os quais dialogamos também apresentam uma memória viva que se une 

com a memória da paisagem. Por exemplo, em suas memórias de vida, Raizeiro Alberto 

aborda sobre a construção da Igreja central da Vila do Murici, a Igreja Católica Nossa 

Senhora da Paz do Murici: 

Olha, aquele sino, aquele sino eu fui vê-lo em Juazeiro, veio de lá, eu comprei lá. 

Mas fui de carro e vim de carro. A pedra fundamental da Igreja foi plantada em vinte 

e três de março de 1932. Foi plantada a pedra fundamental. Em 1933 foi sentado o 

primeiro tijolo. Quando eu peguei a obra, ela já tinha começado e demorou para 

ficar pronta (RAIZEIRO ALBERTO. Diário de Campo: 25/06/2016). 

O fato dele ter sido um dos responsáveis pela construção da Igreja local, que é  um espaço 

importante dentro da história da Vila do Murici e da paisagem local demonstra que a memória 

viva de Raizeiro Alberto se interlaça na história da Vila do Murici e da paisagem, que também 

guarda sua memória e simbolismo.  

HK Rasa também traz esse laço entre a memória e a terra, no caso, da relação de seu filho 

com a natureza da Ecovila Vraja Dhama. Ela diz, dentro de suas memórias de vida, que 

quando começou a frequentar a Ecovila Vraja Dhama, na década de 1990, essas visitas 

marcaram seus filhos(as), sendo que um deles, Leon Adan, que nasceu na Nicarágua, 

atualmente é um morador da Ecovila:  

A gente muitas vezes comia em folha de bananeira, era muito legal. Como era o 

começo, ainda era rudimentar, mas tudo muito bom, tinha banho no lago, 

alimentação era ótima, muito bem feita e saborosa e todo mundo saia de lá muito 

satisfeito e motivado para voltar novamente.(...) Eu ia de ônibus, descia ali no 

Bambu e ia caminhando. Eu e minhas crianças! A criançada toda ia e foi uma época 

bem marcante, inclusive para eles, tanto que o Leon acabou se tornando Krishna 

Parayana. Ele tinha muitas memórias de infância das coisas que tinha vivenciado lá, 

de experiências que eu nem sabia que ele tinha tido e depois foi que fiquei sabendo 

dessas experiências (...) (HK RASA. Diário de Campo: 15/11/2016).  

Senhor Osório também descreve eventos culturais da Vila do Murici. Em sua juventude,  fala 

com carinho sobre a Troça, grupo cultural tradicional das festas de São João na região. Ao 



291 

 

falar sobre a troça, senhor Osório traz sua memória viva e, ao mesmo tempo, parte da própria  

memória da Vila do Murici. A avó de senhor Osório era quem costurava para os grupos de 

Troça locais que faziam grande festa na época de São João: 

Minha avó costurava as roupas para a Troça. Lá para pedra de vocês subia o pessoal 

atirando e festejando, quem sabia bem da festa lá é compadre Campero. Lá era o 

cruzeiro de São João. A troça é assim, no dia do santo, o pessoal passava nas casas, 

fazia a maior festa. Cantava muito (SENHOR OSÓRIO. Diário De Campo: 

15/09/2016). 

Agricultor Osório aborda que, antigamente, a Troça era cheia e fazia parte da cultura local: “a 

menor era de Taquara e imagina, na época, tinham vinte e um atiradores. Aqui tinham vinte e 

seis e, na festa, parecia uma procissão. Desde pequeno eu via isso”. Por outro lado, salienta 

que, atualmente, essa tradição está se acabando e poucos se interessam: “Agora, hoje em dia, 

tem muito pouco” (AGRICULTOR OSÓRIO. Diário de Campo: 15/09/2016). 

Observamos que as falas de HK Dhanvantari, Raizeiro Alberto, HK Rasa e Agricultor Osório 

dialogam com o que Brandão aborda sobre “a terra inscreve o tempo e é a sua memória”. 

Assim, nessa memória, não estão presentes apenas os sinais do trabalho produtivo dos 

homens, mas também estão inscritos os sinais da troca e reciprocidade.  

Aproximam-se também das características que Bâ apresenta sobre a tradição oral:  

A tradição oral é a grande escola da vida, e dela recupera e relaciona todos os 

aspectos. Pode parecer caótica àqueles que não lhe descortinam o segredo e 

desconcertar a mentalidade cartesiana acostumada a separar tudo em categorias bem 

definidas. Dentro da tradição oral, na verdade, o espiritual e o material não estão 

dissociados. (BÂ, 2010, p.169). 

É neste sentido que HK Dhanvantari, ao falar sobre a interação que existe da Ecovila Vraja 

Dhama com os moradores(as) da região, enfatiza que:  

A ideia que é colocada de que o campo é um lugar de pessoas ignorantes, atrasadas, 

é uma ideia falsa. Então, a gente tenta mostrar aqui que eles podem ser felizes 

vivendo uma vida mais simples, dando valor a cultura do campo, que é a nossa 

cultura, que é a cultura de todos que aqui vivem na região (HK DHANVANTARI. 

Diário de Campo: 05/01/2016).  

Isso demonstra que existem diversos saberes pelo mundo e que eles circulam dentro de uma 

tessitura de trocas. Se são trocados, as hierarquias são quebradas e não é necessário 

comparações e julgamentos. Apenas quando há interesses materialistas é que se invisibiliza e 

inferioriza outros saberes, todavia, quando os objetivos são orgânicos e espirituais, o que 

acontece é a cooperação. 



292 

 

5.3.3  Consolidação da análise sobre Educação e saberes populares, ancestralidade e memória. 

(Tabela 05 - Consolidação da análise sobre Educação e saberes populares, ancestralidade e memória). 

CATEGORIAS TEÓRICO EMPÍRICO RESULTADOS 

EDUCAÇÃO E 

SABERES 

POPULARES, 

ANCESTRALIDADE 

E MEMÓRIA 

Por exemplo, na aldeia os 

anciãos(as) ensinam às 

crianças o saber da tribo: 

“Tudo que se sabe aos 

poucos se adquire por viver 

muitas e diferentes situações 

de trocas entre pessoas, com 

o corpo, com a consciência, 

com o corpo-e-a-

consciência” (BRANDÃO, 

2007 p.6). 

 

“E eu acho assim, que a 

cultura popular é isso, é 

a pessoa sempre estar 

em comunicação com a 

comunidade, com os 

vizinhos, sempre estar 

fazendo alguma coisa 

de melhor para essas 

pessoas e sempre somar 

para aquela comunidade 

crescer.  Eu acho que a 

cultura popular, desde 

pequena eu tenho isso 

na minha cabeça” 

(PARTEIRA 

MARLENE. Diário de 

Campo: 03/08/2016).  

A cultura popular é 

como fonte de 

resistência e educação 

popular. Dessa forma, 

oferece uma 

perspectiva que nos 

remete às bases da 

educação popular, 

fundamentada na 

cultura de raiz. 

 

 Os coletivos populares ao se 

afirmarem sujeitos políticos, 

sociais, culturais, éticos, de 

saberes, memórias e 

identidades construídas 

nesses contextos, “padrões 

de poder, 

dominação/subalternização”, 

explicitam as concepções e 

epistemologias, não apenas 

em que foram conformados, 

subalternizados, mas, 

mormente, colocam na 

agenda pedagógica as 

pedagogias “com que se 

formaram e aprenderam 

Outros Sujeitos”. 

(ARROYO, 2012, p.12). 

“Não é brincadeira, mas 

olha aquele pezão de 

jambo, eu plantei e 

agora dá um tanto de 

fruta, já deu muitas 

safras, é o movimento 

da vida. Plantar ensina 

a gente a viver, mas 

como ensina.  Quem 

planta vive bem” 

(RAIZEIRO 

ALBERTO. Diário de 

Campo: 25/06/2016). 

 

 

 

 

 

 

 

São saberes que foram 

“subalternizados pelos 

padrões de poder”, 

como afirma Arroyo 

(2012), mas que 

resistiram e resistem 

até hoje e, de fato, 

como afirma o autor, 

“precisam ser 

reconhecidos”.  

 

 “O mestre ensina também 

através do silêncio, ensina 

através de seu mero 

exemplo” (JOÃO apud 

SANTOS, 2015, p.11). 

“O mestre é aquele que 

adquiriu o 

conhecimento de uma 

fonte genuína, 

praticou esse 

conhecimento e ensina 

esse quanto com o 

exemplo pessoal, 

quanto com a 

metodologia  necessária 

para que as pessoas, 

aprendam o que ele 

aprendeu” (HK 

DHANVANTARI: 

05/01/2017). 

 

Os sujeitos 

pesquisados falam 

sobre a educação, 

falam sobre situações, 

processos, tessituras de 

saberes,  estruturas de 

trocas de símbolos, por 

meio dos quais flui o 

saber. Ambos 

sinalizam para o 

ensinar por meio de 

próprio exemplo. 



293 

 

 A tradição pode ser 

definida, de fato, como um 

testemunho transmitido 

verbalmente de uma geração 

para outra. Quase em toda 

parte, a palavra tem um 

poder misterioso, pois 

palavras criam coisas. Isso, 

pelo menos, é o que 

prevalece na maioria das 

civilizações africanas 

(VANSINA, 2010, P.140).   

 

Com meus pais, eu 

aprendi olhando e 

fazendo. Desde os cinco 

anos. Minha mãe 

também ensinava a 

cozinhar, na época era 

fogão de lenha, todos 

traziam fecho de lenha. 

isso (AGRICULTOR 

OSÓRIO. Diário De 

Campo: 15/09/2016). 

“Herdei essa herança 

da finada minha avó”. 

(PARTEIRA 

LURDES. Diário de 

Campo: 12/08/2016). 

 

 
 

A sociedade na qual os 

mestres e mestras da 

oralidade deste estudo 

vivem é a sociedade 

capitalista, todavia, 

dentro do contexto 

local eles(as) não se 

identificam com os 

pressupostos 

materialistas e trazem 

as concepções 

milenares (Hare 

Krishnas) e ancestrais 

e camponesas 

(Benzedeiras, 

Raizeiros, Parteiras e 

Agricultores).  

 A tradição oral é a grande 

escola da vida, e dela 

recupera e relaciona todos 

os aspectos. Pode parecer 

caótica àqueles que não lhe 

descortinam o segredo e 

desconcertar a mentalidade 

cartesiana acostumada a 

separar tudo em categorias 

bem definidas. (BÂ, 2010, 

p.169). 

 

“A ideia que é colocada 

de que o campo é um 

lugar de pessoas 

ignorantes, atrasadas, é 

uma ideia falsa. Então, 

a gente tenta mostrar 

aqui que eles podem ser 

felizes vivendo uma 

vida mais simples, 

dando valor a cultura do 

campo, que é a nossa 

cultura, que é a cultura 

de todos que aqui 

vivem na região” (HK 

DHANVANTARI: 

05/01/2017). 
 

 

Isso demonstra que 

existem diversos 

saberes pelo mundo e 

que eles circulam 

dentro de uma tessitura 

de trocas. Se são 

trocados, as 

hierarquias são 

quebradas e não é 

necessário 

comparações e 

julgamentos. Apenas 

quando há interesses 

materialistas é que se 

invisibiliza e 

inferioriza outros 

saberes, todavia, 

quando os objetivos 

são orgânicos e 

espirituais, o que 

acontece é a 

cooperação. 

 

 

Notas. Elaboração do autor com base na análise. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



294 

 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Este estudo parte de uma perspectiva da Mãe-Terra enquanto concepção dos povos indígenas, 

mediadora das culturas ancestrais e ecológicas. Assim, Retomando a questão inicial desta 

investigação, onde procuramos estudar como os mestres e mestras da oralidade, da região da 

Vila do Murici - Caruaru - PE vivenciam os processos de elaboração e circulação dos saberes 

sobre a Mãe-Terra a partir de práticas de educação popular e ancestralidade chegamos, por 

meio do trabalho de análise entre a teoria estudada e a experiência empírica dos sujeitos com 

os quais dialogamos, às conclusões seguintes. 

Conforme o objetivo específico I
46

, fizemos uma discussão teórica, por meio de Autores como 

Fernando Mamani, Carlos Rodrigues Brandão, Josef Estermann, Aílton Krenak, Cacique 

Seatle, dentre outros. Isso nos permitiu discutir e refletir sobre importantes ideias e 

concepções sobre a Mãe-Terra. 

Na análise entre essa teoria estudada e a experiência empírica salientamos que os sujeitos do 

campo falam de uma natureza viva, da Terra que é Mãe e que possui diversas qualidades. 

Falam de espiritualidade, de acordar cedo, de autoconhecimento e ressaltam a importância da 

alimentação orgânica e do contato com a natureza. 

As concepções sobre a Mãe-Terra estão presentes em inúmeras tradições como as indígenas, 

africanas, indianas, dentre tantas outras. Percebemos que esses saberes, que são ancestrais e 

milenares, existem fortemente até os dias atuais e dão base ao modo de vida de muitas 

populações como, no caso deste estudo, ao modo de vida tradicional e ao modo de vida em 

Ecovilas. 

Constatamos que os sujeitos com quais dialogamos, ao apresentarem as suas percepções sobre 

Mãe-Terra, trazem concepções diversas. Algumas se aproximam do conceito trazido pelos 

povos indígenas andinos, referentes à Pachamama. Outras abordam aspectos mais próximas 

ao cristianismo, relacionadas ao mistério da criação divina. Todavia, há algo em comum entre 

todas as concepções: o fato da natureza ser um ser vivo. 

                                                 

46
 Objetivo específico I: Apresentar as concepções mais discutidas sobre a ideia da Mãe-Terra. 



295 

 

O aspecto deles(as) perceberem a natureza como um ser vivo estimula a percepção dos 

sujeitos no que se refere ao contato com a natureza. Observamos que não há uma relação de 

domínio ou exploração, pelo contrário, uma relação de sentimento, de afeto e de trocas. 

Conforme o objetivo específico II
47

 sublinhamos que, a discussão teórica com a contribuição 

de pensadores(as) como Boaventura de Sousa Santos, Mahatma Gandhi, Maria Paula Meneses, 

Suzane de Oliveira, Mogobe B. Ramose, Fernando Mamani, Carlos Rodrigues Brandão, 

Cacique Seatle, Aílton Krenak, Paulo Freire, Carlos Rodrigues Brandão, Miguel Arroyo, 

Hampaté Bâ, Paul Zunthor, dentre outros(as) nos possibilitou lentes interpretativas para 

compreender os saberes dos sujeitos diversos do campo.  

A análise entre a teoria e a prática possibilitou a sistematização das principais ideias e 

conceitos dos teóricos com os sujeitos, assim como o resultado deste diálogo. Destacamos 

que, nesta perspectiva, os mestres e mestras populares, de tradições milenares, indígenas, 

quilombolas, dentre outros, apresentam uma ancestralidade que os permitem circular e tecer 

conhecimentos que passam de geração a geração se tornando, assim, rituais individuais e 

coletivos que se manifestam no dia a dia.  

O pensamento dos sujeitos diversos, mestres e mestras da oralidade, com os quais dialogamos 

trouxeram saberes e epistemologias outras, tecidas na lida com a terra, na partilha do 

alimento, no ato de rezar e benzer, de cultivar alimento orgânico, de vivenciar a simplicidade 

integrada com a natureza, cada um de sua forma e com sua experiência de vida.  

Observamos que há uma resistência diária desses mestres e mestras da oralidade ao modo de 

vida vigente focado no individualismo característico da vida urbana contemporânea, tão bem 

exposto na sociedade consumista do capitalismo industrial.  

Acreditamos que é importante ouvirmos esses saberes. Os sujeitos diversos deste estudo, 

situados no Sul global, tecem suas epistemologias, conhecimentos e resistem às formas de 

                                                 

47
 Objetivo específico II: Sistematizar as principais questões em torno do debate sobre Mãe-Terra, saberes 

populares e ancestralidade. 

 



296 

 

opressão do sistema capitalista que tanto valoriza a competição e o acúmulo exacerbado de 

bens materiais.  

De acordo com o objetivo específico III
48

, por meio do trabalho de campo, conseguimos 

observar e descrever práticas presentes no modo de viver dos mestres e mestras da oralidade. 

Nesta perspectiva, ressaltamos que foi possível observar que os sujeitos diversos desse estudo 

- Benzedeiras, Parteiras, Raizeiros, Rezadeiras, Agricultores e Hare Krishnas apresentam 

visões e ações práticas que se relacionam com a ecologia, trazendo aspectos sustentáveis e 

viáveis para novas perspectivas de relacionamento com o mundo. Sendo assim, vivenciam a 

ecologia em seu dia a dia. 

Algumas ações e falas dos mestres e mestras da oralidade podem parecer simplórias, todavia, 

percebemos que são importantes, pois o modo de vida materialista mostrou-se insustentável. 

Assim, reflexões sobre como viver, como se alimentar e como agir no planeta são relevantes, 

não apenas dentro de contextos locais, mas também globais. Nesta perspectiva, os sujeitos 

diversos estão apresentando outras maneiras de se viver, com perspectivas sustentáveis e 

ecológicas. 

Essas outras maneiras apontam para uma relação empática com a natureza e outros seres do 

planeta. A natureza disponibiliza plantas que curam, alimentos, água, ar, tudo o que é 

necessário para a vida e para o bem viver. Ao cuidar da terra e reciprocar com a natureza, 

seres humanos interagem na interdependência que existe no mundo e desenvolvem 

internamente o aspecto do ser, do autoconhecimento. 

Outro resultado encontrado, ao observarmos os sujeitos diversos que vivem de modo 

tradicional integrados com a natureza ou em Ecovilas foi que, de fato, essas populações 

possuem conhecimento e relação com os ciclos naturais e biológicos, assim como simbologias 

próprias. Na zona rural, há um tempo diferente do tempo dos grandes centros urbanos e de 

consumo. A relação com a natureza interfere na dinâmica do dia a dia.  

                                                 

48
 Objetivo específico III: descrever as práticas presentes nos modos de viver desses sujeitos integrados com a 

natureza. 

 



297 

 

De tal modo, podemos dizer que o modo de viver tradicionalmente na natureza é semelhante 

ao modo de viver em Ecovilas e que os sujeitos interagem, se ajudam e constroem projetos em 

comum.  

Conforme o quarto e último objetivo específico
49

 identificamos dez detentores/guardiões dos 

saberes da região do Murici e foram eles: Parteira Marlene, Parteira Lurdes, Benzedeira 

Antônia, Rezadeira Josefa, Agricultor Osório, Agricultora Maria, Raizeiro Alberto, HK 

Dhanvantari, HK Dhira e a HK Rasa. 

Após alcançar os objetivos específicos, que permeiam e dão base à nossa pergunta, podemos 

destacar ainda alguns aspectos que concluem a resposta para nossa problemática. Assim, 

sobre como os  mestres e mestras da oralidade, da região da Vila do Murici - Caruaru - PE 

vivenciam os processos de elaboração e circulação dos saberes sobre a Mãe-Terra a partir de 

práticas de educação popular e ancestralidade concluímos que:  

No que se refere aos processos de elaboração dos saberes sobre a Mãe-Terra eles se 

constroem na transmissão de geração para geração, no dia a dia, no convívio comunitário e na 

lida com a terra.  

Esses processos de elaboração se fazem com a vivência e observação da Mãe-Terra, dos 

ciclos da vida e suas experiências no processo da relação e do encontro uns com os outros. 

Entre os sujeitos entrevistados que fazem parte do movimento Hare Krishna percebemos essa 

relação de encontro do mestre com o discípulo, assim como a relação de seus integrantes com 

as comunidades do entorno da Ecovila Vraja Dhama. Na experiência da benzedeira, a  relação 

se faz na troca de saberes, no encontro com as pessoas que buscam auxílio, assim como, com 

os caboclos da floresta - mentores espirituais. Na experiência da Rezadeira, a relação 

estabelece de geração para geração, assim como na experiência religiosa. Entre o Raizeiro e 

agricultores(as) percebemos que esse relacionamento se faz  no cultivo da terra  e das plantas 

que curam. Já as Parteiras, no ato de receber uma nova vida e de cuidar das mulheres.  

                                                 

49
 Objetivo específico IV:  Identificar quem são os detentores/guardiões dos saberes da região do Murici-PE, a 

partir de saberes populares e suas práticas de resistência/ancestralidade. 

 



298 

 

Essa elaboração se constrói também pela oralidade e se faz presente na memória viva de cada 

sujeito. Assim, é possível salientar que esses processos nas vidas dos mestres e mestras da 

oralidade envolvem aprendizados, lutas, fé, persistência, pioneirismo, determinação, dentre 

outros aspectos.  

Neste sentido, com o estudo da teoria sobre educação popular - que contempla os aspectos da 

oralidade e memória - observamos que elementos importantes nessa prática são o comunitário 

e as relações de troca e diálogo de saberes dentro das experiências de vida. Por meio do 

estudo empírico compreendemos como os sujeitos diversos com os quais dialogamos 

aprenderam seus saberes: como se deu o processo de transmissão e elaboração do 

conhecimento.  

No que se refere à circulação dos saberes, destacamos que, dentro dessas relações, ela 

acontece na interação dos sujeitos uns com os outros e com a sociedade como um todo, por 

meio de ações sociais, criação de vínculos afetivos, produção de alimento orgânico, dentre 

outros aspectos pelos quais se faz circular o conhecimento proporcionando, assim, o encontro 

de saberes e dentro de relações interpessoais. 

Outro fator importante que faz o conhecimento circular refere-se aos ensinamentos que vêm 

dos mais velhos(as) os quais, por meio de suas experiências pessoais, transmitem aos mais 

jovens conhecimentos ancestrais. Estes, tecem novos saberes, todavia, respeitando e seguindo 

o conhecimento que vem da ancestralidade. 

Nas formas de educação popular que permeiam a tessitura cultural, dentro dessas experiências 

de trocas, encontramos elementos que integram saberes e ancestralidade pelas quais 

acontecem transmissões de conhecimento. Percebemos que esses saberes fazem parte de uma 

herança que circula de geração em geração, se (re)constrói, dialoga e multiplica-se com passar 

dos anos por meio de uma vivência diária fundamentada pela cultura popular. 

Neste sentido, os mestres e mestras vivenciam o contato com a natureza e, por meio dessa 

relação com a Mãe-Terra, desenvolvem o autoconhecimento e a espiritualidade dentro de 

comunidades que se relacionam umas com as outras. 



299 

 

Esses processos constroem uma multiplicidade de saberes que permeiam a maneira de 

relacionamento dentro das experiências de vida de cada um: o lidar com a terra faz com que 

os saberes sejam vivenciados e deem vida ao ser camponês. 

A partir disso, identificamos que há forte relação de identidade com o local no qual os sujeitos 

diversos vivem gerando, assim, sentimentos, significados e uma cultura popular com suas 

especificidades. 

Percebemos na fala dos sujeitos entrevistados que um conceito importante no local é a 

questão cultural, dentro de um sentido de vivências de trocas culturais. Em síntese, podemos 

dizer que os sujeitos diversos pesquisados falam sobre educação, sobre situações, processos, 

tessituras de saberes,  estruturas de trocas de símbolos, por meio dos quais se vivencia e se faz 

fluir o saber. Neste processo, eles(as) interagem e trocam seus saberes e ações, fazendo o 

conhecimento circular e fortalecendo, assim, uma visão comunitária. 

O modo de vida tradicional no campo e em Ecovilas traz outras perspectivas, nas quais a 

ecologia é um dos fundamentos havendo, assim, uma harmonia entre aspectos naturais, 

culturais, materiais e imateriais, sem separação, por exemplo, entre as construções dos seres 

humanos e as florestas. 

Isso demonstra que existem diversos saberes pelo mundo e que eles circulam dentro de uma 

tessitura de trocas. Se são trocados, as hierarquias são quebradas e não é necessário 

comparações e julgamentos. Esses julgamentos acontecem quando há interesses materialistas, 

os quais invisibilizam e inferiorizam outros saberes. Todavia, quando os objetivos são 

orgânicos, o que acontece é o encontro. 

Essas relações de cooperação parecem ser uma mensagem essencial dos mestres e mestras da 

oralidade para a luta dos povos campesinos e para afirmação de suas epistemologias, seus 

saberes, suas maneiras de educação e de lidar e enxergar o mundo. A cultura do campo traz 

sua resistência ancestral desde seus primórdios e hoje nos ensina que não precisamos de muito 

para viver, que o acúmulo exacerbado de bens materiais está adoecendo a sociedade.  

Então, olhar para uma vida mais simples, orgânica, comunitária torna-se uma contribuição 

para novas epistemologias que se (re)constroem no mundo, nas quais a teoria se aproxima da 

prática e a vida se torna sinônimo de viver bem. Isso transforma o ser de um possível estado 



300 

 

de individualismo para o estado que propicia o fluxo do encontro e vivência relacional direta 

com o mundo.  

Acreditamos que os saberes tecidos pelas mestras e mestres da oralidade trazem uma 

construção coletiva de sustentabilidade. Produzindo conhecimentos, eles(as) produzem uma 

visão de mundo, uma leitura de mundo diferenciada do capitalismo. Nessa produção de 

conhecimento, (re)produzem saberes que não têm autoria, que ganham formato de geração a 

geração. 

Os sujeitos deste estudo, assim como todos(as) sujeitos que fazem parte e vivenciam a cultura 

popular têm uma maneira própria de lidar e perceber o mundo. Assim, podemos falar de um 

fazer filosófico e cultural na América Latina: gestos, posturas, visões de mundo carregados de 

intenso significado para a coletividade, ancestralidade, luta, resistência e etc. Podemos falar 

também tem um fazer filosófico e cultural no Agreste, de saberes produzidos no Agreste, de 

uma Epistemologia do Agreste, de Epistemologias do Agreste, assim como de Epistemologias 

do Murici. 

Assim, as Epistemologias do Agreste e, no caso específico deste estudo, as Epistemologias do 

Murici leem o mundo a partir de rituais coletivos e populares, nos quais a lógica é da 

gratuidade com símbolos que manifestam uma visão de mundo. Lidar com terra exige 

respeito, aonde existe alteridade e não exploração. 

Essas Epistemologias se distanciam do sistema vigente, tendo estilos de vida outros, saberes 

outros, modos outros, pelos quais os sujeitos agem e vivem de maneira diferente do sistema 

produtivista, trazendo uma perspectiva do bem viver, que é diferente do mero bem-estar. 

Percebemos que há uma biblioteca viva, um vocabulário próprio com uma lógica própria, que 

não é linear, mas sim, cíclica e se constrói por associações, possuindo focos outros e um jeito 

próprio de construir e de elaborar saberes e de manter a própria vida. 

Neste sentido, as Epistemologias do Agreste trazem um saber extraído e construído pela 

observação da natureza, da vida, sem necessariamente passar por laboratórios. Traz uma 

perspectiva de vida em relacionamentos com a natureza, privilegiando a oralidade, o 

pertencimento (intimidade com o mundo) e o deslocamento antropocêntrico: deslocamento 

deste eixo para o biocêntrico. Outro aspecto é que aglutina memória e prática, ancestralidade 



301 

 

e transmissão em modos de se viver, nos quais a espiritualidade é a Mãe-Terra. Há, assim, 

uma construção coletiva, não importando quem criou, o que importa é o bem para o outro. 

Então, temos uma educação ancestral, uma educação “naturancestral”, na qual a natureza 

permeia a ancestralidade e a ancestralidade permeia a natureza e, assim, a educação flui, os 

saberes se partilham. 

Dessa forma, acreditamos ser importante mudarmos nosso olhar viciado, fazermos um 

deslocamento da retina, de eixo, para não olharmos apenas a invasão cultural trazida pelo 

urbano, do varão, do homem branco europeu que coloca a cultura camponesa como sendo 

arcaica e atrasada, que precisa ser destruída. Nessa perspectiva, vem o saber técnico e silencia 

esses saberes e também gera a expulsão da terra, destruição da cultura, a revolução verde, 

dentre outros aspectos. 

Assim, limpar a nossa vista significa perceber e viver esses saberes outros, essas 

Epistemologias do Sul, Epistemologias do Agreste, Epistemologias do Muricique são formas 

ancestrais de luta e resistência. Os saberes ancestrais produzem estranhamento do olhar e, 

assim, se passa a enxergar de outra maneira. É uma forma de descolonizar o olhar machista, 

dual, opressor e, dessa forma, olhar agora com outra visão de mundo.  

 Uma visão de mundo que traz a leitura da natureza enquanto Mãe-Terra e enquanto vivência 

coletiva: o trabalho com a natureza produz saberes históricos e milenares, acúmulo de 

conhecimentos. O movimento do corpo é pedagógico e se faz em um diálogo de saberes no 

encontro de culturas. As Epistemologias do Agreste trazem práticas cotidianas como práticas 

contra hegemônicas, abordando a dimensão ecológica da vida, de conquistas populares em 

territórios do saber. E, assim, as mestras e mestres da oralidade vivem suas vidas, criam seus 

saberes, compartilham suas lutas, transformando o mundo e escrevendo suas histórias, 

trazendo sua ancestralidade, ensinando na reciprocidade, os saberes ancestrais da Mãe-Terra.  

A partir destas implicações, consideramos que esta pesquisa não esgota o estudo relacionado a 

educação popular e ancestralidade, educação popular e Mãe-Terra e educação popular e 

mestres(as). Neste sentido, ampliar as possibilidades de vivências entre saberes ancestrais, 

campesinos, populares e milenares cria uma perspectiva para o encontro com epistemologias 

outras, que trazem novas mensagens para a ciência e para e para a sociedade. 



302 

 

Esperamos que os saberes ancestrais possam, a cada dia, estar mais presentes no meio 

acadêmico, trazendo suas contribuições epistemológicas para a produção do conhecimento 

científico. 

Como em toda pesquisa, nosso estudo apresenta limites e não se encerra aqui. De tal modo, 

novas perspectivas para discussões e estudos no campo da educação, assim como sociologia, 

antropologia e espiritualidade podem ser aprofundados em novas pesquisas acadêmicas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



303 

 

REFERÊNCIAS 

ALICIA, Gloria.  El buen vivir: un diálogo intercultural.  Ra-Ximhai. Volumen 8 número 2 

enero-abril 2012 - Revista de Sociedad, Cultura y Desarrollo Sustentable - Universidad 

Autónoma Indígena de México ISSN: 1665-0441 México 2012.  

ALTIERI, Miguel.  Agroecologia: a dinâmica produtiva da agricultura sustentável - 

4.ed.-Porto Alegre: Editora da UFRGS, 2004. 

ARROYO, Miguel. Outros Sujeitos, Outras Pedagogias. 2 ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. 

BÂ, Amadou Hampâté. Amkoullel, o menino fula. Tradução: Xina Smith Vasconcellos. São 

Paulo: Casa das Áfricas/Palas Athena. São Paulo, 2003. 

BÂ, Amadou Hampâté.  A tradição viva. In História geral da África, I: Metodologia e pré-

história da África / editado por Joseph Ki‑Zerbo.-2.ed. rev.-Brasília : UNESCO, 2010. 

BOFF, Leonardo. Ecologia Mundialização Espiritualidade. São Paulo: Ática S.A., 1993.  

BOFF, Leonardo. Ecologia: Grito da Terra Grito dos Pobres. Rio de Janeiro: Sextante, 

2004 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Cultura Rebelde - Escritos Sobre a Educação Popular 

ontem e agora. São Paulo: Instituto Paulo Freire,2009. 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Mestres que me Ensinavam. Campinas, 1983 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é Educação. São Paulo: Brasiliense, 2007.  

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Somos as águas puras. Campinas,, São Paulo: Papirus, 

1994. 

BRANDÃO, Zaia. Pesquisa em Educação: conversa com pós-graduandos. Rio de Janeiro: 

Ed. PUC-Rio; São Paulo: Loyola, 2002. 

BREJOS DE ALTITUDE EM PERNAMBUCO E PARAÍBA, Parte 2: Cartografia dos Brejos 

de Altitude, Ministério do Meio Ambiente, Brasília, 2004. 



304 

 

CANDAU, Vera Maria; MOREIRA, Antônio Flavio. Multiculturalismo-Diferenças 

Culturais e Práticas Pedagógicas. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008. 

CAPUTO, Stella. Ogan, adósu òjè, ègbónmi e ekedi - O candomblé também está na 

escola. Mas como? In: CANDAU, Vera Maria; MOREIRA, Antônio Flavio. 

Multiculturalismo-Diferenças Culturais e Práticas Pedagógicas.  Petrópolis, RJ: Vozes, 

2008. 

CAPRA, Fritjof. O ponto de mutação. São Paulo: Cultrix, 1982. 

CAPRA, Fritjof. A Teia da Vida. São Paulo: Cultrix, 1996. 

CARVALHO, Horácio e COSTA, Francisco.  Dicionário da Educação do Campo.  

Organizado por Roseli Salete Caldart, Isabel Brasil Pereira, Paulo Alentejano e Gaudêncio 

Frigotto.  Rio de Janeiro, São Paulo: Escola Politécnica de Saúde Joaquim Venâncio, 

Expressão Popular, 2012.          

CARVALHO, Isabel. A sacralização da natureza e a ‘naturalização do sagrado: aportes 

teóricos para a compreensão dos entrecruzamentos entre saúde, ecologia e espiritualidade. 

Ambiente & Sociedade.  Campinas v. XI, n. 2  p. 289-305 -  jul.-dez. 2008. 

CHIVI, Idon. “Buen Vivir: una democracia altamente igualitaria”. http://www.45-

rpm.net/?p=710, acesso em 03/05/2015, Política y cultura antagonista, 2010. 

CONRADO, Amélia Vitória de Souza. Dança Étnica Afro-Baiana: Educação, arte e 

movimento. In: SIQUEIRA, Maria de Lourdes. Imagens Negras: Ancestralidade, 

diversidade e educação. Belo horizonte, Mazza Edições, 2006. 

CRESPO, Juan y David Vila. Saberes y conocimientos ancestrales, Tradicionales y 

populares: el buen conocer y el diálogo de saberes dentro del proyecto buen conocer. 

Secretaría Nacional de Educacion Superior,  Estudios Nacionales del Ecuador. 2014 

DASA, Rupa Vilasa. Divina Sucessão. The Bhaktivedanta Book Trust , 2003, Brasília/DF. 

DEMO. Pedro. Metodologia do Conhecimento Científico. São Paulo: Atlas, 2000. 



305 

 

DIEGUES Antônio Carlos Santana. O mito moderno da natureza intocada.  3a edição, 

editora hucitec, núcleo de apoio à pesquisa sobre populações humanas e áreas úmidas 

brasileiras/USP, São Paulo, 2001.  

ENLAZADOR, Thomas. Ecovilas e Comunidades Alternativas. In Cultura de Paz. UFPE 

2009. 

ESTERMANN, Josef. Filosofia andina. Sabiduria indígena para un mundo mejor. La 

Paz: Instituto Superior Ecuménico Andino de Teologia – ISEAT, 2006. 

FERNANDES, Everaldo. Processos aprendentes e ensinantes dos/as artesãos/ãs do alto do 

moura: tessitura de vida e formação. Tese apresentada ao Programa de Pós Graduação em 

Educação da Universidade Federal de Pernambuco - 2011. 

FREIRE, Paulo. Educação como prática de liberdade. Editora Civilização Brasileira S.A. 

Rio de Janeiro, 1997. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. São 

Paulo: Editora UNESP, 2000. 

FREIRE, P. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005. 

FREITAS, Joseania Miranda. Movimento Negro Contemporâneo em Salvador: Algumas 

memórias. In: SIQUEIRA, Maria de Lourdes. Imagens Negras: Ancestralidade, 

diversidade e educação. Belo horizonte, Mazza Edições, 2006. 

GALEANO, Eduardo. O livro dos abraços . 9. ed.-Porto Alegre: L&PM, 2002. 

GANDHI, Mahatma. Minha Missão: Ética, Política e Espiritualidade. Rio de Janeiro: 

Multiletra, 1997. 

GARCIA, Regina. Para quem pesquisamos para quem escrevemos: o impasse dos 

intelectuais. 3. Ed. São Paulo, Cortez, 2011. 

GATTI, Bernadete. A construção da pesquisa em educação no Brasil. Brasilia: Liber, 

2006. 



306 

 

GIL. Antônio Carlos. Como elaborar Projetos de pesquisa. 4. ed. São Paulo: Atlas, 2009. 

GILMAN, Robert. Eco-Villages and Sustainable Communities. Washington, USA: Context 

Institute, 1991. 

GOLDENBERG, Mirian. A arte de pesquisar: como fazer pesquisa qualitativa em ciências 

sociais. Rio de Janeiro: Record, 2001. 

GOMES, Nila Lino. Multiculturalismo-Diferenças Culturais e Práticas Pedagógicas. De 

CANDAU, Vera Maria; MOREIRA, Antonio Flavio. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008. 

GONTIJO, Bernardo. UNIVERSIDADE DE BRASÍLIA. A ilusão do ecoturismo na Serra 

do Cipó/MG: O caso de Lapinha. Tese (Doutorado)-Universidade de Brasília, 2003.  

GONTIJO, Bernardo M.; REGO, Jackson F. Por uma atitude turística pessoalizante. In.: 

FARIA, Ivani F. (Org.). Turismo: sustentabilidade e novas territorialidades. Manaus: EDUA, 

2001. Pp. 1-16. 

HANZI, Marsha. O sítio abundante. Marizá Epicentro, 2008. 

HOBSBAWM, E. J. Da Revolução Industrial Inglesa ao Imperialismo. Rio de Janeiro: 

Forense-Universitário, 1979.  

KRENAK, Ailton. Fontes e reflexões para o ensino de história indígena e afro-brasileira : 

uma contribuição da área de História do PIBID/FaE/UFMG / Organizado por Pablo Luiz de 

Oliveira Lima.-Belo Horizonte: UFMG-Faculdade de Educação, 2012.  

LAGE, Allene. Educação e movimentos sociais: caminhos para uma pedagogia de luta. 

Recife, Ed Universitária da UFPE, 2013.  

LAGE, Allene. Lutas por Inclusão nas Margens do Atlântico: um estudo comparado entre 

as experiências dos Movimentos dos Sem Terra / Brasil e da Associação In Loco/ Portugal. 

Volume II-Diários do Trabalho Empírico. Coimbra: Universidade de Coimbra. Faculdade de 

Economia, 2005. 

LAGE, Allene. Reflexões e ações sobre educação, estado e diversidade. Ed. UFPE, in 

Iranete Maria da Silva, Maria Joselma, Katia Cunha, Recife, 2014. 



307 

 

LE GOFF, Jacques. História e memória. Campinas, SP, Editora da UNICAMP (Coleção 

Repertórios), 1990.  

LUDKE, Menga. O que conta como pesquisa? São Paulo, Cortez, 2009.  

MAMANI, Fernando.  Buen Vivir / Vivir Bien - Filosofía, políticas, estrategias y 

experiências regionales andinas. Organizaciones Indígenas-Lima Peru, 2010. 

MENESES, Maria Paula. Corpos de violência, Linguagens de Resistência: as complexas 

teias de conhecimentos no Moçambique contemporâneo. In SANTOS, Boaventura de Sousa e 

MENESES, Maria Paula. Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. 

MONTENEGRO, Antônio Torres. História oral e memória: a cultura popular revisitada. 

5. Ed.-São Paul: Contexto, 2003. 

MOREIRA, Antônio Flávio. A recente produção científica sobre currículo e 

multiculturalismo no Brasil (1995-2000): avanços, desafios e tensões. Revista Brasileira de 

Educação, 2001. 

MURACA, Maria Tereza. Educação popular: lugar de construção social coletiva. In: 

Danilo R. Streck, Maria Teresa Esteban (orgs.).-Petrópolis, RJ: Vozes, 2013. 

NASCIMENTO, Jussara Rocha. A arte do Ilê Aiyê: Elo na corrente que une Herança e 

projeto. In: SIQUEIRA, Maria de Lourdes. Imagens Negras: Ancestralidade, diversidade 

e educação. Belo horizonte, Mazza Edições, 2006. 

NOVAES, Washinton. Em busca do caminho das pedras. O Estado de São Paulo, 23 de 

janeiro de 2004. 

NOVAES, Washinton. A cada minuto, 12 hectáres áridos. O Estado de São Paulo, 22 de 

janeiro de 2010. 

NUNES, João Arriscado. O Resgate da Epistemologia. In SANTOS, Boaventura de Sousa e 

MENESES, Maria Paula. Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. 

OLIVEIRA. Susane Rodrigues de. Por uma história do possível: representações das 

mulheres Incas nas crônicas e na historiografia. Jundiaí: Paco Editorial, 2012. 



308 

 

PAIVA, Ilnete Porpino. Capoeira e Mestres. Natal, RN, UFRN, 2007. 

PORTO GONÇALVES, Carlos Walter. Os (des)caminhos do meio ambiente. São Paulo: 

Contexto, 2014. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do Poder e Classificação Social. In SANTOS, 

Boaventura de Sousa e MENESES, Maria Paula. Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 

2010. 

RAMOSE Mogobe B. Globalização e Ubuntu. In SANTOS, Boaventura de Sousa e 

MENESES, Maria Paula. Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. 

 ROCHA, Tião. Disponível em: http://www.cpcd.org.br/novo/portfolio/aula-de-cafune/ 

ROUSSEAU, Jean Jackes. Discurso sobre as ciências e as artes. Versão para Ebook, 2001 

ROSA, Guimarães. Grande Sertão: Veredas. Editora Nova Aguilar, 1994. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. A Gramática do tempo: para uma nova cultura política. 3. 

ed. São Paulo: Cortez, 2006. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do Pensamento Abissal: das linhas globais a 

uma ecologia de saberes. In SANTOS, Boaventura de Sousa e MENESES, Maria Paula. 

Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Um discurso sobre a ciência. 5. Ed. São Paulo, Cotez 2008. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Os Conflitos Urbanos no Recife: O Caso do "Skylab". In: 

Revista Crítica, nº 11, maio, p. 9-59. Coimbra: CES, 1983. 

SANTOS, Maria Consuelo Oliveira. A Dimensão Pedagógica do Mito: Um estudo no Ilê 

Axé Ijexá. In: SIQUEIRA, Maria de Lourdes. Imagens Negras: Ancestralidade, 

diversidade e educação. Belo horizonte, Mazza Edições, 2006. 

SANTOS, Milton. (et al). Território, Territórios: ensaios sobre o ordenamento territorial. 

Rio de Janeiro. Lamparina, 2007. 



309 

 

SANTOS, Otávio Augusto Chaves. O notório saber dos mestres populares e suas práticas 

de resistência e educação popular. IX Colóquio Internacional - São Cristovam/SE - Brasil. 

Educação e Contemporaneidade, ISSN 1982 - 3657. Set. 2015.  

SEATLE, Cacique. A carta do Cacique Seatle. disponível em: 

http://www.ufpa.br/permacultura/carta_cacique.htm. Acesso em 03/02/2016. 

TARDIM, José. Dicionário da Educação do Campo.  Organizado por Roseli Salete Caldart, 

Isabel Brasil Pereira, Paulo Alentejano e Gaudêncio Frigotto.  Rio de Janeiro, São Paulo: 

Escola Politécnica de Saúde Joaquim Venâncio, Expressão Popular, 2012.          

VALDIVIESCO, Magdalene. Aportes e incidências de los feminismos em el debate sobre 

cidadania y democracia em América Latina. In: CAROSIO, Alba. Feminismo y cambio 

social em América Latina y el Caribe. (Colección Grupos de Trabajo). Buenos aires: 

CLACSO, 2012.  

VANSINA. J. A tradição oral e sua metodologia. In: História geral da África, I: 

Metodologia e pré-história da África / editado por Joseph Ki‑Zerbo.-2.ed. rev.-Brasília : 

UNESCO, 2010. 

WANDERLEY, Luiz E. Educação Popular: metamorfoses e veredas. SP: Cortez, 2010. 

WEIL, Pierre. A mudança de sentido e o sentido da mudança. Rio de Janeiro: Record: 

Rosa dos Tempos, 2004. 

WEBER, Beatriz. A construção da alternativa: contracultura, movimento alternativo e 

ecovilas. PLURA, Revista de Estudos de Religião, ISSN 2179-0019, vol. 7, nº 1, 2016, p. 

405-438. Temática livre. 2016.  

 

 

 

 



310 

 

ANEXO A - Termo de consentimento livre e esclarecido 

 



311 

 

 

 



312 

 

 

 



313 

 

 

 



314 

 

 

 



315 

 

 

 



316 

 

 

 



317 

 

 

 



318 

 

 

 

ANEXO B - Termo de consentimento livre e esclarecido para a utilização de dados  

 



319 

 

 

 



320 

 

 

 



321 

 

 



322 

 

 



323 

 

 



324 

 

 



325 

 

 



326 

 

 



327 

 

 



328 

 

 



329 

 

 



330 

 

 

 




