
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

MESTRADO EM FILOSOFIA

EVELINE SILVA OURIQUES

A SPRACHKRITIK E OS PRESSUPOSTOS (ONTO)LÓGICOS DO

TRACTATUS

RECIFE

2014



EVELINE SILVA OURIQUES

A SPRACHKRITIK E OS PRESSUPOSTOS (ONTO)LÓGICOS DO TRACTATUS 

Dissertação de mestrado apresentada ao
Departamento de Filosofia do Centro de
Filosofia  e  Ciências  Humanas  da
Universidade  Federal  de  Pernambuco
como  parte  dos  requisitos  necessários
para a obtenção do título de Mestre em
Filosofia.

Área de concentração: Filosofia
Linha de pesquisa: Ontologia
Orientador: Prof. Dr. Tárik de Athayde
Prata
 

RECIFE

2014





EVELINE SILVA OURIQUES

A SPRACHKRITIK E OS PRESSUPOSTOS (ONTO)LÓGICOS DO TRACTATUS 

Dissertação apresentada ao Programa de
Pós-Graduação  em  Filosofia  da
Universidade  Federal  de  Pernambuco,
como requisito parcial para a obtenção do
título de Mestre em Filosofia 

Aprovada em: 11/08/2014.

BANCA EXAMINADORA

________________________________________
Profº. Dr. Tárik de Athayde Prata  (Orientador)

Universidade Federal de Pernambuco

_________________________________________
Profº. Dr. Érico Andrade Marques de Oliveira (Examinador Interno)

Universidade Federal de Pernambuco

_________________________________________
Profº. Dr. Giovanni da Silva Queiroz  (Examinador Externo)

Universidade Federal da Paraíba



Um filósofo é um homem que tem de curar muitas doenças do intelecto

em si próprio antes de poder chegar às noções do bom senso.

L. Wittgenstein.

Isto  parece  se  reduzir  a  um  conselho  prático:  pare  de  se

aborrecer com filosofia e se o infortúnio de ser um filósofo realmente

lhe  aconteceu,  seria  melhor  que  procurasse  um  trabalho  mais

respeitável e se tornasse uma enfermeira, um padre, um encanador ou

um palhaço de circo; nestas áreas de atividade as pessoas se entendem

muito bem sem fazer perguntas filosóficas impossíveis.

 Leszek  Kolakowski



RESUMO

Ambicioso, o projeto tractatiano é ao mesmo tempo polêmico e fascinante. Na “tentativa” de

solucionar todas as questões da Filosofia, Ludwig Wittgenstein desenvolveu uma Crítica que

leva ao questionamento não só dos “paradigmas” lógico-filosóficos como todo o âmbito do

conhecimento humano,  inclusive científico,  a  partir  da  instituição da  análise  lógica  como

método de elucidação dos limites da significatividade. A presente pesquisa tem por objetivo

trazer uma exegese sobre a Sprachkritik (crítica da linguagem) enunciada por Wittgenstein no

aforisma  4.0031  do  Tractatus  Logico-Philosophicus (“Toda  Filosofia  é  crítica  da

linguagem’”) e defender a ideia de que esta tarefa crítica, eminentemente lógica, se baseia em

pressupostos ontológicos, uma vez que no centro da relação isomórfica entre linguagem e

mundo encontram-se os “objetos simples” (categoria ontológica fundamental do TLP), em

cuja forma repousa o que há em comum entre linguagem e mundo Tendo em vista que, na

construção do Tractatus, Wittgenstein se vale de importantes referências de seus precursores,

relacionamos inicialmente o pensamento tractatiano ao de Mauthner (autor citado diretamente

por Wittgenstein no aforisma supracitado), apontando os pontos de aproximação e conflito

entre as ideias de ambos, para em sequência e de maneira análoga – mas sob o foco da análise

lógica – discutirmos as influências de Frege e de  Russell. Por fim, trataremos da relação entre

lógica e ontologia no  Tractatus, procurando evidenciar como a lógica  tractatiana se revela

enquanto uma (onto)lógica, na medida em que ela brota dos elementos últimos da realidade, a

saber  os  objetos  simples,  que  são  a  forma  fixa  compartilhada  entre  todos  os  mundos

pensáveis, de modo que neles está inscrita a forma comum entre mundo e linguagem (a forma

lógica).

 Palavras-chave: Wittgenstein. Crítica da linguagem. Lógica. Objeto.



ABSTRACT

Ambitious, the tractarian project is controversial  and fascinating. In "attempt" to settle all

questions of philosophy, Ludwig Wittgenstein developed a critique that calls into question not

only the logical-philosophical "paradigms" as the full scope of human, including scientific

knowledge, from the institution of logical analysis as a method of clarifying the limits of

significance. This research aims to bring an exegesis on  Sprachkritik (critique of language)

enunciated by Wittgenstein in the aphorism 4.0031 of the  Tractatus  Logico-Philosophicus

("Every  Philosophy is  'critique  of  language'")  and  defend  the  idea  that  this  critical  task,

eminently  logical,  is  based  on  ontological  assumptions,  once  it  is  in  the  center  of  the

isomorphic relationship between language and world are the "simple objects"(fundamental

ontological category of TLP), in which form rests what is in common between language and

world. Considering that, in the construction of the Tractatus, Wittgenstein draws on important

references of yours precursors, initially we relate the tractatarian thought of the Mauthner´s

thought (author quoted directly by Wittgenstein in the above aphorism), pointing out points of

conflict and approach between them; in sequence and in a similar manner – but from the

standpoint of logical analysis – discussed the influences of Frege and Russell on the tractarian

arguments.  Finally,  we  discussed   the  relationship  between  logic  and  ontology  in  the

Tractatus, seeking to demonstrate how tractatian logic is revealed as one (onto)logic, insofar

as it springs the last elements of reality, the  simple objects, that are the fixed form shared

among all thinkable worlds, so that is in them entered the common form between world and

language (the logical form). 

Keywords: Wittgenstein. Critique of language. Logic. Object.



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS

CV                 Cultura e Valor

NB                 Notebooks

IF                   Investigações Filosóficas

TLP               Tractatus Logico-Philosophicus



SUMÁRIO

1    INTRODUÇÃO..............................................................................................................9

2  LINGUAGEM  E  PERCEVEJOS:  MAUTHNER,  WITTGENSTEIN  E  A
SPRACHKRITIK..........................................................................................................15

2.1  MAUTHNER: NIILISMO E LINGUAGEM................................................................15
2.2  A SPRACHKRITIK WITTGENSTEINIANA..............................................................20
2.3  O ISOMORFISMO TRACTATIANO...........................................................................22
2.4  DIZER E MOSTRAR...........................................................................................….....28

3  FREGE E RUSSELL: LEGADOS E CONEXÕES....................................................36
3.1   O BEGRIFFSSCHRIFT E A LINGUAGEM ORDINÁRIA........................................36
3.2   FREGE E A NOÇÃO DE OBJETO WITTGENSTEINIANA.....................................44
3.3   RUSSELL E O GÊNIO ................................................................................................54
3.4   A TEORIA RUSSELLIANA DAS DESCRIÇÕES DEFINIDAS................................57
3.5  A VERDADEIRA “INTRODUÇÃO” RUSSELLIANA AO TRACTATUS..................63

4  ONTOLOGIA E LÓGICA............................................................................................68
4.1  WITTGENSTEIN: A SPRACHKRITIK, OS OBJETOS E A LÓGICA.................…...68
4.2  O DESAFIO (ONTO) LÓGICO DO TRACTATUS......................................................79

5  CONSIDERAÇÕES FINAIS.......................................................................................100

REFERÊNCIAS...............................................................................................................107



9

1  INTRODUÇÃO

“Diz-se por vezes que a filosofia de um homem
 é uma questão de temperamento,

e nisso há algo de verdadeiro”.

Ludwig Wittgenstein (CV, 1931, p.381)

Falar sobre Filosofia Contemporânea e ignorar a relevância de Wittgenstein é uma

tarefa impossível. Herdeiro direto de uma  relevante tradição lógica, o pouco que publicou em

vida e o legado inédito que aos poucos ainda está sendo revelado dá corpo a uma figura

multifacetada: um visionário, muitas vezes incompreendido, com um tanto de gênio e talvez

outro  de  “louco”,  de  tal  forma  que  os  limites  dos  dois  muitas  vezes  nos  confundem.  O

primeiro Wittgenstein, ou o  Early Wittgenstein, como colocam os saxões, é um lógico que

abarca  um empreendimento  descomunal  e  levanta  uma bandeira  – mais  tarde  encampada

pelos  pensadores  do  Wiener Kreis – e  acaba inaugurando (intencionalmente ou não)  uma

tradição analítica que sobrevive até nossos dias. Mas que “bandeira” é esta? A de repensar a

Filosofia sobre a ótica da linguagem, encampando uma tarefa crítica que procura separar o

“joio do trigo”, revelando novos horizontes para o trabalho filosófico.

Mas em que contexto o nosso filósofo viveu, qual a importância disso para a sua

formação e para seus escritos? A Europa fin-de-siècle fervia frente aos avanços tecnológicos

que mudariam definitivamente os rumos do século XX. As inovações trouxeram uma nova

forma  de  interagirmos  com a  informação:  agora  ela  chegava  numa  velocidade  até  então

inédita, mediada por aparelhos como o telefone e o telégrafo. De uma maneira análoga, o

homem  passa  então  a  relacionar-se  de  uma  maneira  diferente  com  a  linguagem  que,

paradoxalmente, passa a ser vista como vilã de um novo tempo que ainda assustava. Pode a

linguagem verdadeiramente nos comunicar algo? O que é a linguagem? Uma dádiva? Um

fardo? Qual a sua essência?

Wittgenstein coloca que “lutamos com a linguagem. Estamos envolvidos numa luta

com a linguagem” (CV, 1931. p. 27); essa “batalha” o conduz à estruturação de sua tarefa

crítica, explicitada no aforisma 4.0031 do Tractatus Logico-Philosophicus: “Toda filosofia é

1  Nas citações do livro Cultura e Valor (referência bibliográfica completa: WITTGENSTEIN, Ludwig (1980)
Cultura e Valor. Trad. Jorge Mendes. Lisboa: Edições 70. 127 p) utilizaremos a seguinte notação daqui por
diante: (CV, ano de escrita das notas, página da edição constante nas referências).



10

crítica da linguagem”. Vários pensadores, incluindo contemporâneos de Ludwig Wittgenstein,

trabalharam a linguagem e abordaram a questão de sua  Crítica; defendemos a ideia que a

Sprachkritik  idealizada  por  Wittgenstein  é  produto  das  influências  intelectuais  de  seus

contemporâneos – em particular Fritz Mauthner, Gottlob Frege e Bertrand Russell – e que ela,

para além de possuir um caráter vital na formação de seu pensamento filosófico, constrói uma

ponte com a “ontologia tractatiana” através da categoria dos objetos simples. Assim, somos

colocados frente a necessidade de discutirmos a questão do objeto, que se coloca como um

desafio,  tendo  em  vista  tratar-se  de  uma  seara  ainda  pouco  explorada  (e  um  tanto

controversa),  que professa a possibilidade de um Wittgenstein metafísico, ou melhor dizendo,

um  Wittgenstein  preocupado  com  as  questões  ontológicas  fundamentais  do  pensamento

filosófico.

Quanto  à  utilização das  palavras  'metafísica'  e  'ontologia'  aplicadas  ao  Tractatus

Logico-Philosophicus  (que daqui  por  diante  também poderá aparecer  abreviado em nosso

texto pela  siga TLP) cabe aqui  procedermos a  um breve esclarecimento que auxiliará  no

entendimento de nossa opção conceitual por um termo em detrimento do outro. Em primeiro

lugar, tanto a ontologia quanto a metafísica não possuem um significado fixo, já que foram e

são utilizados em diferentes escolas filosóficas para expressar diferentes visões da realidade.

Ainda assim é possível traçarmos – não sem nos arriscarmos a nos utilizar de uma boa dose de

arbitrariedade  –  distinções  basilares  entre  estes  termos.  Uma  das  distinções  mais

esclarecedoras  a  nosso  ver  é  a  que  Michael  Loux  sugere  na  introdução  de  seu  livro

“Metaphysics: a Contemporary Introduction” (2006). Loux nos fala de quatro sentidos que

Aristóteles atribui à expressão “filosofia primeira”: 1) teoria dos primeiros princípios e das

primeiras causas; 2)  investigação do ser enquanto ser; segundo ele, a teoria das primeiras

causas conduz à 3)  teologia;  e a  investigação do ser enquanto ser conduz à  4)  teoria da

substância.  Já  que  a  teoria  dos  primeiros  princípios  e  causas  conduz  a  realidades

suprassensíveis (onde se insere a teologia), é razoável denominar 1) e 3) de “metafísica”; e,

uma vez que a investigação do ser enquanto ser é uma investigação categorial (assim como é

uma categoria a noção de substância), é razoável chamar 2) e 4) de “ontologia”.

Partindo da análise acima, e considerando que o  Tractatus traz em sua discussão

subjacente a ideia de uma categoria da substância, em que pese a utilização por parte dos

comentadores  do  termo  “metafísica”  aplicado  à  lógica  e  à  filosofia  wittgensteiniana,



11

defendemos a  utilização do termo “ontologia” no que  se refere ao TLP.  Nossa  escolha é

creditada também ao fato da ênfase do nosso trabalho concentrar-se nas implicações dessa

discussão para a lógica e não no debate de temas que se encontram mais próximos do terreno

da ética e da estética —  como o “indizível” e o “místico” —  que estariam, segundo o critério

de Loux que adotamos, mais próximos conceitualmente da acepção da  palavra “metafísica”.

Mesmo  que  esses  assuntos  sejam  potencialmente  instigantes,  fogem  à  esfera  do  corte

metodológico que optamos como fonte de orientação de nossa pesquisa, e mesmo que em

alguns  pontos  façamos  algum  tipo  de  referência  a  estes  temas  como  forma  de

contextualização, eles não ocuparão o foco de nossas discussões, ainda que não neguemos a

sua potencial importância para outras possíveis interpretações do Tractatus.

A tarefa do  Tractatus é uma tarefa “crítica” nos moldes daquela empreendida por

Kant.  Similar a Mauthner,  Wittgenstein identifica a Filosofia com a  crítica da linguagem.

Todavia, ele vai se distanciar das concepções céticas de seu precursor — que havia resumido

sua crítica a uma espécie de “niilismo linguístico”. No TLP, o que se propõe é algo mais

razoável; se o silêncio (TLP: 7) permanece como a melhor “resposta”, este é o único caminho

que realmente — e eticamente falando — pode conduzir ao verdadeiro transcender, ao tão

polêmico “misticismo” tractatiano. No primeiro Wittgenstein, o “silêncio” se faz necessário e

se constitui enquanto fim último do verdadeiro alcance da existência; o que realmente importa

é aquilo que não está dito, que só pode ser “vivido” (“mostrado”) no silêncio, no contato

místico a respeito do qual não se pode especular, na medida em que a especulação e o nosso

conhecimento  do  mundo  estão  fundamentalmente  arraigados  na  linguagem.  O  mais

importante então, está em “aprender a calar-se”. Cabe à filosofia – entendida como método ou

atividade  (TLP:  4.112)  –  a  crítica  da  linguagem,  que  se  materializa  através  da  lógica,

relacionando isomorficamente realidade (mundo) e linguagem.

Uma vez que tudo que se pode pensar pode ser pensado claramente e que tudo que

podemos enunciar também pode ser enunciado claramente (TLP:4.116), chegamos ao objetivo

da crítica da linguagem tractatiana: conhecer o que se pode e o que não se pode pensar, traçar

os limites do pensamento. Essa é a real tarefa da Filosofia – e não a de elaborar doutrinas que

muitas vezes invadem o campo das ciências naturais, dando origem a contrassensos – mas sim

utilizar-se do método lógico para elucidar as proposições da linguagem.

 O presente trabalho fundamenta-se numa exegese da Sprachkritik e na discussão do



12

caráter ontológico da mesma. No título “A Sprachkritik e os fundamentos (onto)lógicos do

Tractatus”  nos  permitimos  a  utilização  de  um  “neologismo”:  o  termo  “(onto)lógico”,

significando que a ontologia e a lógica tractatiana estão intimamente imbricados, de tal forma

que  ao  falarmos  sobre  uma devemos  nos  referir  necessariamente  à  outra,  pois  ambas  se

complementam. Talvez os metafísicos mais ardorosos se frustem com a relação que traçamos,

e com maior probabilidade alguns analíticos mais ferrenhos se sintam incomodados, mas o

fato é que no decorrer de nossa pesquisa nos deparamos com uma espécie de “terceira via” –

que esperamos que seja mais frutífera do que a levada a cabo pelos economistas, na intenção

de conciliar os ideais da esquerda socialista e da direita liberal – que nos parece ao menos

razoável  e que,  a nosso ver,  se aproxima mais do  Wittgenstein filósofo e  do  Wittgenstein

homem.

O Tractatus Logico-Philosophicus é uma obra de ruptura, mas nem por isso Ludwig

Wittgenstein se privou de reconhecer, anos mais tarde, a influência de alguns pensadores na

sua formação intelectual.  “Creio que há alguma verdade em minha ideia  de que,  de fato,

apenas  penso  reprodutivamente.  Não  creio  ter  alguma  vez  inventado uma  linha  de

pensamento, tirei-a sempre de outra pessoa qualquer. Simplesmente me aproveitei logo dela

com  entusiasmo  para  o  meu  trabalho  de  clarificação.  Foi  assim  que  me  influenciaram

Boltzmann, Hertz, Schopenhauer, Frege, Russell, Kraus, Loos, Weininger, Spengler e Sraffa.”

(CV, 1931,p.36) (em destaque no original). Partindo desse fato, organizamos o corpo de nosso

trabalho  em  três  capítulos,  nos  quais  tratamos  das  influências  mais  importantes  para  a

elaboração da  Crítica e  da lógica wittgensteinianas e discutimos os principais pontos que

envolvem a relação entre a Sprachkritik e a ontologia no TLP.

Inicialmente,  no  capítulo  intitulado  “Linguagem  e  percevejos:  Mauthner,

Wittgenstein e a Sprachkritik” discutimos a importância de Fritz Mauthner, cujo conjunto da

obra é ainda pouquíssimo conhecido do grande público, mas que é citado diretamente por

Wittgenstein no aforisma 4.0031 (central em nosso trabalho), bem como trataremos da crítica

da linguagem wittgensteiniana, da isomorfia entre linguagem e mundo, e da distinção entre

dizer (sagen) e  mostrar (zeigen). Ao “delimitar o pensável, e com isso o impensável. (…)

limitar  o  impensável  de  dentro,  através  do  pensável”  (TLP:4.114),  a  Filosofia  não  pode

prescindir da lógica, ou mais precisamente da análise lógica (diferenciação dos argumentos

válidos dos inválidos). Ao violar a lógica, a real tarefa da Filosofia se perde; o equívoco tácito



13

das “proposições” da filosofia tradicional é que elas sequer chegam a se constituir enquanto

tal;  não passam de contrassensos,  pseudoproposições2, na medida em que não conseguem

sequer chegar a serem falsas pelo fato de serem simplesmente absurdas (TLP: 4.003), o que

nos revela que os problemas mais profundos da filosofia não são propriamente problemas,

mas apenas nonsenses que repousam no mau uso de nossa linguagem.

 No capítulo seguinte, “Frege e Russell: legados e conexões”, discutiremos a respeito

dos principais conceitos e obras de Gottlob Frege e de Bertrand Russell que influenciaram –

seja por semelhança ou por diferença – o pensamento de Wittgenstein a respeito da Crítica e

dos objetos (entendidos como categorias ontológicas do TLP). Abordaremos também alguns

aspectos históricos da relação entre três dos maiores filósofos da lógica do século XX.

Nossas  investigações  partem  de  uma  indagação  inicial:  Qual  a  “proposta”  do

Tractatus?  Se  assumirmos  o  que  o  próprio  Wittgenstein  expressa  em  seu  Prefácio,  é

solucionar  definitivamente  as  “confusões  filosóficas”  oriundas  do  mau  emprego  da

linguagem. As  discussões  filosóficas  que  permeiam o  livro  apontam para  uma  discussão

ontológica  fundamentada  na  clarificação  das  possibilidades  da  linguagem.  As  possíveis

preocupações “metafísicas” presentes no TLP colocam em lados opostos os comentadores;

parte  advoga uma interpretação do  Tractatus restrita  à  lógica e  parte  defende um caráter

essencialmente metafísico ou ontológico por trás de seus aforismas. A defesa da motivação

eminentemente ontológica do livro, que assumimos, é uma bandeira levantada por por vários

estudiosos, alguns estrangeiros – a exemplo de Hacker (1986), Daniels & Davison (1973) – e

outros brasileiros, como Imaguire (2008), Machado (2001) e Condé (1998) – e que não se

distancia tanto assim da “dimensão ética” defendida por Margutti Pinto (1998). Partindo da

discussão das ideias desses e de outros comentadores, analisaremos o  Tractatus no que se

refere ao tema em questão.

Quando falamos da “ontologia tractatiana” temos, necessariamente, de nos remeter à

noção de objeto simples, que constitui, categoria ontológica fundamental no Tractatus. Se, de

acordo com Wittgenstein, “o mundo resolve-se em fatos” (TLP: 1.2), e o fato é “a existência

2 As proposições genuínas são aquelas que afiguram fatos, ou seja, são dotadas de sentido. As tautologias e as
contradições  são  proposições  válidas  mas  que  não  são  dotadas  de  sentido  (Sinnlos),  uma  vez  que  são
verdadeiras (Tautologie) ou falsas (Kontradiktion) quaisquer que sejam os fatos, o que se mostra em sua
própria tabela de verdade.  Já as  pseudoproposições (Scheinsätze),  como por exemplo as  filosóficas,  não
figuram a realidade, violando as regras da sintaxe lógica (não são bipolares, nem verdadeiras e nem falsas) de
tal modo que se revelam absurdos (Unsinn).



14

de estados de coisas” (TLP: 2), não se pode ignorar que os estados de coisas não passam de

ligações de objetos (Cf. TLP:2.01; 2.03), pois a totalidade dos objetos determina todos os

estados  de  coisas  possíveis  (Cf.  TLP:  2.0124).  Isso  indica  que  a  forma  dos  objetos  (a

possibilidade de seu aparecimento em estados de coisas –  Cf. TLP: 2.0141), é condição de

possibilidade de tudo o que é o caso: os fatos e o mundo, enquanto a sua totalidade (Cf.

TLP:1.1). “O objeto é simples” (TLP: 2.02), e o conjunto dos objetos constitui a substância do

mundo de tal sorte que não poderiam ser compostos (TLP:2.021).

 Os objetos tractatianos são indestrutíveis3 e indecomponíveis, e são representados

pelos nomes simples;  eles estão no cerne do atomismo lógico.  A combinação dos objetos

simples dá origem aos estados de coisas, fatos e situações, em cujo nível estão os objetos

complexos. Ainda que Wittgenstein não consiga trazer um exemplo logicamente aceitável do

que seja um “objeto”, sua existência não pode ser posta à prova, uma vez que ela é necessária

para  que  a  própria  constituição  do  mundo  seja  possível,  de  tal  modo  que  seria  um

contrassenso duvidar da mesma. Em nosso capítulo final, intitulado “Ontologia e Lógica”,

apresentamos  os  objetos  dentro  da  perspectiva  primária  dos  Diários (Tagebücher)

wittgensteinianos  tratando  da  relação  entre  a  Sprachkritik,  os  objetos  e  a  lógica  e  em

sequência,  do  desafio  (onto)lógico  implícito  no  Tractatus.  A partir  do  conjunto  de  nossa

discussão,  chegamos à tese que orienta a nossa investigação,  presente também em nossas

considerações finais, a saber, a ideia de que a Crítica se revela como a principal contribuição

tractatiana  para  a  Filosofia,  uma  vez   que  esta  Sprachkritik está  fundamentada  em

pressupostos ontológicos que conduzem a uma necessária revisão da essência do trabalho

filosófico  que  permite  a  própria  continuidade  da  filosofia  enquanto  atividade  do

conhecimento.

3 A expressão “indestrutíveis” (“indestructible”) é usada por Hacker(1986, p.66), para caracterizar os objetos
simples do  Tractatus: “Devem existir objetos inanalisáveis da linguagem e eles devem estar relacionados
com  o mundo, e eles devem ser indestrutíveis” (HACKER, 1986, p.65-6)(tradução nossa)



15

2  LINGUAGEM  E  PERCEVEJOS:  MAUTHNER,  WITTGENSTEIN  E  A
SPRACHKRITIK

2.1 .MAUTHNER: NIILISMO E LINGUAGEM

A Viena de Wittgenstein era uma cidade envolta em um crescente vácuo de valores e

em crise com sua própria identidade, motivada por um avanço tecnológico (de velocidade até

então inédita) que reverberou nas comunicações com o advento do telefone e do telégrafo.

Nesse  contexto,  surge  também  um  dilema  para  o  vienense  culto:  como  lidar  com  a

linguagem? Ela pode verdadeiramente comunicar algo a respeito da realidade? Qual a sua

essência  primeira? (SILVA,  2008).  A busca  por  responder  a  estas  e  outras  indagações

fomentou a  produção de pensadores  como Fritz  Mauthner,  além de outros,  a exemplo de

Hofmannsthal e Kraus e, sem dúvida, não passaram pelo pensamento wittgensteiniano sem

deixar sua marca4.

A ideia da crítica da linguagem (Sprachkritik) é um dos pilares do Tractatus. Apesar

de sua notória genialidade, Wittgenstein não “criou” por si só a necessidade de tratar dos

problemas relacionados à natureza da linguagem5; na crítica, seu contraponto se fundamenta

no pensamento de Fritz Mauthner. Embora não haja referências explícitas a este autor nos

textos  pré-tractatianos,  e  o  único  comentário  contido  no  Tractatus não  seja  dos  mais

abrangentes,

Toda  Filosofia  é  ‘crítica  da  linguagem’.(Todavia  não  no  sentido  de

Mauthner)(...). (TLP:4.0031)

É  notória  a  semelhança  e  convergência  entre  os  temas  mauthnerianos  e

wittgensteinianos  em  alguns  dos  pontos  mais  essenciais  na  discussão  do  Tractatus,  em

4 “Em momento algum do Tractatus (1961) ou dos Tagebücher (1914-1916) Wittgenstein menciona que suas
reflexões sobre a linguagem tenham qualquer relação com os problemas semânticos que perpassavam a Viena
em que ele nasceu.  No entanto,  a  compreensão dessas  reflexões ganha uma força adicional  quando são
comparadas  com  as  ideias  de  Kraus  sobre  a  linguagem  e  com  a  Sprachkritik,  desenvolvida  por  Fritz
Mauthner.” (SILVA, 2008, p.112)

5 “Um dos caminhos perseguidos pela filosofia  que interliga os séculos 19 e 20 é a crítica da linguagem
(Sprachkritik), que foi cultivado intensivamente no fin-de-siècle  da Europa Central. Seus vários programas
coincidiram  em  questionar  as  possibilidades  expressivas  de  palavras  e  acabaram  apontando  para  uma
alternativa paradoxal do silêncio”. (NÁJERA, 2007, p. 160) (tradução nossa)



16

especial  quanto  ao  “calar”  ou  “silêncio  místico”  a  que  Wittgenstein  também se  reporta,

embora de forma transcendental, divergindo da visão niilista mauthneriana6.

Mauthner ocupa, por vezes, o que parece ser o posto de um interlocutor oculto no

Tractatus, cujas ideias são paulatinamente tratadas e reformuladas, quando não rechaçadas.

Pelo  acima  exposto  e  pela  própria  necessidade  que  se  manifestará  no  decorrer  do  texto,

escolhemos prefaciar a questão da crítica da linguagem com uma breve explanação sobre

algumas das teses de F. Mauthner que mais se aproximam do objeto de nosso trabalho.

Mas de onde surge este interesse comum entre pensadores com visões tão distintas?

A resposta está no cenário histórico da Viena dos fins do século XIX e início do século XX,

quando as questões relacionadas com a linguagem, sua autenticidade e expressão simbólica

eram debatidas em todos os principais domínios do pensamento e da arte; esse era o palco

perfeito para uma crítica filosófica da linguagem, e um de seus primeiros protagonistas  foi

Fritz Mauthner.

Num brevíssimo resumo biográfico, podemos dizer que Fritz Mauthner (1848-1923)

foi  jornalista,  crítico  de  arte,  romancista  (com  uma  vasta  produção  que  se  supõe  ter

influenciado nomes consagrados como o de James Joyce e Samuel Beckett), advogado por

formação e por determinação paterna, livre pensador, e, claro, um dos precursores dos estudos

de filosofia da linguagem do Círculo de Viena no início do século XX. Mas como um nome

com tantos predicados foi relegado ao ostracismo? Não à toa o título de polemista também lhe

serve de alcunha, devido à sua postura extremamente crítica de “judeu-agnóstico-militante”

que lhe rendeu inúmeras inimizades e uma fama nada recomendável entre seus desafetos que

trataram de minar quaisquer aspirações dele à academia.

À primeira vista parece difícil aceitar que uma figura definida como radical, cuja

postura antirreligiosa foi tão firme quanto os seus ideais políticos liberais, partidária de um

misticismo  secular,  possa  apresentar  pontos  em  comum  com  uma  obra  como  o  TLP.  É

importante, contudo, lembrar que

(…) O tempo de Mauthner também é o tempo de Wittgenstein. Na Europa

fin-de-siècle eles partilhavam a mesma preocupação com a linguagem. De

fato, na proposição de 4.0031 do Tractatus podemos ler que "Toda a filosofia

6 Não é objeto direto  do presente  estudo trabalhar  o  pretenso “misticismo tractatiano”;  portanto,  não nos
alongaremos nesta questão e em suas polêmicas.



17
é 'crítica da linguagem' (Sprachkritik)", com um parênteses que especifica

"todavia não no sentido de Mauthner". No entanto, é na verdade Mauthner

quem, na definição de seu projeto filosófico, proporciona uma imagem de

transição:  

“Devo acabar com a linguagem  que está atrás de mim, ao meu lado e diante

de mim; passo a passo, e para isso, tenho de pisar e destruir cada degrau na

escada (Mauthner, 1901–1902)”. (NAJERA, 2007, p.161).(tradução nossa)

 
Fritz Mauthner foi um dos primeiros a considerar a própria linguagem como o tópico

central  e  crucial  da investigação filosófica.  Sua obra-prima,  Beiträge zu einer Kritik  der

Sprache  [Contribuições para uma Crítica da Linguagem] — que levou nove anos pra ser

escrita e foi publicado pela primeira vez entre 1901 e 1902  — divide-se em três volumes; no

primeiro  volume  ele  discutiu  a  essência  da  linguagem  e  as  contribuições  da  crítica  da

linguagem  à  psicologia;  já  no  segundo,  trata  da  ciência  da  linguagem  e  finalmente,  no

terceiro, tratou da gramática e da lógica.

Inicialmente, é preciso distinguir o que os termos “crítica” e “linguagem” significam

em Mauthner. A “crítica” pode ser entendida enquanto atividade do entendimento humano que

separa ou distingue; criticar algo é tão somente submetê-lo a investigação. Por seu turno, a

“linguagem” pode ser entendida,  aqui,  como objeto ou fenômeno estudado pela “crítica”7

conforme  definição  acima;  de  fato,  Mauthner  iguala  “linguagem”  com  “essência  da

linguagem” — aquilo  que é  comum entre  todas  as  linguagens humanas de maneira  mais

abstrata possível. A linguagem não é mera ferramenta ou objeto do conhecimento; do modo

como F. Mauthner coloca, a linguagem se confunde com seu próprio uso, ou seja, a linguagem

é “construída” através da própria linguagem, num interessante e suicida – como veremos mais

adiante – jogo metalinguístico.

Em  suas  Contribuições  (1976), ele  segue  trazendo  outras  características  da

linguagem; ela é necessariamente pública e tem uma função social, na medida em que é puro

contrassenso imaginar a existência de linguagens individuais ou particulares. Estas últimas, no

máximo,  podem  ser  sons  momentâneos  sem  referência  linguística  e/ou  interlocutores.

Filosoficamente, proceder à crítica da linguagem é também proceder a uma crítica da lógica;

7 É redundante lembrar que Mauthner, bem como os demais autores aqui trabalhados, referiam-se à linguagem
humana, embora seja discutível a posição que restringe a linguagem a um fenômeno estritamente humano.



18

A palavra só se aclara por sua relação e dependência, isto é, pelo sentido,

pelo pensamento da sentença  8 (Satz) (...) equivale isto à confissão de que

todo dito é e deve ser tautologia, de que nada podemos compreender nem

dizer fora daquilo que já sabemos. (MAUTHNER, 1976, p.59)

Para Mauthner, os silogismos, como no exemplo abaixo,

Todos os homens são mortais.
Sócrates é homem.
Logo, Sócrates é mortal.

corroboram a ideia do parágrafo anterior, pois a priori tanto suas premissas como sua

conclusão são tautologias9. De fato, à medida em que o sentido de uma dada proposição (ou

juízo, na forma kantiana) é conhecido, ela se torna analítica, considerando que a rigor não

existem juízos  sintéticos.  De fato,  as próprias leis  aristotélicas  da lógica —  Princípio da

Identidade, da Contradição e do Terceiro Excluído — são em si mesmas tautologias.

Mauthner defende que os conceitos metafísicos são vazios, ou seja,  desprovidos de

significado — uma vez que são tautológicos —  adotando uma postura muito mais cética e

radical  do que a  wittgensteiniana:  o conhecimento mediante a linguagem é impossível.  É

impossível “reter’ o conteúdo das palavras por tempo suficiente, portanto, o conhecimento do

mundo  através  da  linguagem  é  uma  tarefa  infértil,  é  impossível10.  Não  conseguimos
8 Proposição.  

9 O fato de que  todos os  homens morrem é indissociável  de  nossa própria  definição de ‘homem’;  sendo
Sócrates um ser humano, logicamente o predicado ‘ser mortal’ está contido em sua própria definição.

10 Embora todas as verdades que possamos expressar logicamente sejam tautológicas e a experiência do mundo
seja algo de caráter efêmero para os seres humanos, todavia, é possível apreender o conteúdo das palavras,
por isso é possível uma arte através da linguagem, uma “arte das palavras”, a poesia. Em alguns pontos, as
ideias de Mauthner se aproximam das de Nietzsche, em particular quanto à Estética e o papel do poeta:  “(…)
Em um exercício de ceticismo niilista,  Mauther acaba por condenar a linguagem colocando-a como um
dispositivo inútil para o conhecimento. Nosso dicionário, portanto, não pode ter qualquer utilidade científica,
embora  possa  ter  um alto  valor  artístico.  E,  como um meio  artístico,  as  palavras  prometem dar  voz  a
idiossincrasias e expressar experiências pessoais. Neste sentido, Mauthner reconhece a qualidade moral do
poeta,  que  é  alguém  cuja  linguagem  pessoal  é  mais  rica,  forte  e  profunda  que  a  linguagem  ordinária
(Mauthner,  1901-1902).  Isto  é  assim porque,  com uma voz própria,  uma voz diferente,  ele  sabe  como
explorar as conotações e evocações contidas pelas metáforas do nosso vocabulário. Entretanto, esta  releitura
do tema original, criativa com as palavras, apesar de ser a parte da linguagem que é mais valiosa para a



19

“apreender” as proposições. Toda linguagem é ignorância; toda ela deve ser em sua essência

apenas metafórica.

Dentre as teses defendidas por F. Mauthner, está a ideia de que a linguagem coloca os

seres  humanos  em frente  ao  seguinte  dilema:  ou ficar  com as  palavras  e  permanecer  no

mesmo lugar  ou se libertar de sua tirania e avançar. Tal libertação ocorre por etapas, como

numa  escadaria,  cada  um  dos  degraus  ainda  está  preso  à  linguagem.  A citação  de  que

reproduzimos  abaixo,  excerto  do  primeiro  volume  das  Contribuições não  é  de  todo

desconhecida de um leitor de filosofia minimamente bem informado:

Se  desejo  avançar  para  cima  na  crítica  da  linguagem,  que  constitui  a

ocupação  mais  importante  da  humanidade  pensante,  devo  aniquilar  a

linguagem atrás de mim, diante de mim e em mim, passo a passo, assim

como devo  destruir  cada  degrau  da  escada  quando  subir  por  ela.  Quem

quiser seguir-me, reconstrua os degraus, para de novo destruí-los.

Herdeiro  da  tradição  cética  de  David  Hume,  Mauthner  criou  uma metáfora  para

aquilo  que  pode  ser  diagnosticado  como  o  seu  próprio  Grundgedanken  (pensamento

fundamental):

(...) Dirijo (...) tranquilamente contra mim mesmo e digo, preparado: o que

mata os percevejos, mata também o papa.

Podemos  traduzir  a  jocosidade  da  máxima nos  seguintes  termos:  o que  mata  as

palavras, mata também a linguagem; em sentido mais estrito, o que mata cada etapa da

crítica da linguagem, mata também a linguagem.  A crítica da linguagem mauthneriana não

só condena a filosofia (metafísica), mas também a própria existência das ciências, uma vez

que em todas  as  tentativas  de ampliar  o nosso conhecimento sobre o mundo recorremos,

fatalmente, às tautologias. A linguagem não pode descrever nada; a ciência é, pois, incapaz de

descrever  a natureza.  Enfim,  a linguagem não dá conta de absolutamente nada e  estamos

todos condenados a um silêncio do tipo místico.

personalidade,  revela-se  de  pouca  importância  social,  a  mais  inútil  no  estoque do  mercado de  relações
humanas,  na  medida  em  que,  de  acordo  com  o  Beiträge –  revela-se  intransferível,  incompreensível,
impartilhável. Essa dificuldade de divulgar o ponto de vista do indivíduo é devido ao fato de que a língua
corresponde   mais  a  expectativas  gerais  o  que  às  expectativas  particulares”.  (NÁJERA,  2007,  p.  160)
(tradução nossa).  



20

2.2  A SPRACHKRITIK WITTGENSTEINIANA

Similar a Mauthner, Wittgenstein identifica a Filosofia com a crítica da linguagem.

Todavia,  Wittgenstein  se  distancia  das  concepções  céticas  de  seu precursor  — que havia

resumido sua crítica a uma espécie de “niilismo linguístico”.  As conclusões céticas a que

Fritz Mauthner chega — as verdades que podemos exprimir pela linguagem são tautológicas e

as experiências do mundo não são passíveis de serem apreendidas por nós; a linguagem é

incapaz de apreender qualquer coisa, incluindo a negação (impossibilidade) das ciências com

o fim de preservar a possibilidade da “experiência mística” — constituem o ponto de partida

para  a  conceituação  wittgensteiniana.  Ludwig  Wittgenstein11 vai  adotar  uma  crítica  da

linguagem  notoriamente  transcendental,  ou  seja,  a  crítica  da  linguagem  vai  buscar  as

condições da própria possibilidade da linguagem. Para tanto,  Wittgenstein vai investigar a

forma lógica12 profunda das expressões linguísticas13 prescindindo da forma superficial.

Toda  Filosofia  é  ‘crítica  da  linguagem’.  (Todavia  não  no  sentido  de

Mauthner.) O mérito de Russell é ter mostrado que a forma lógica aparente

da proposição pode não ser sua forma lógica real. (TLP: 4.0031)

Duas das principais características que Wittgenstein conserva da crítica mauthneriana

são as seguintes: 1) a crítica da linguagem é a tarefa mais importante da Filosofia, pois é a

única capaz de fornecer a clarificação conceitual necessária para a compreensão do mundo

(realidade) e neste sentido deve ser o objeto primeiro da Filosofia; 2) a crítica da linguagem

deve ser capaz de oferecer meios para que, ao ser compreendida, a própria linguagem possa

ser ultrapassada, rumo ao silêncio, uma vez que na perspectiva transcendental a crítica da

linguagem tem de ser feita pela própria linguagem, inevitavelmente.

11 Informamos, a título de esclarecimento, que abreviaremos em nosso texto, a partir daqui e ocasionalmente,
Ludwig Wittgenstein pelas suas iniciais “LW”.

12 “A forma lógica (Logische Form), ou forma de afiguração (Form der Abbildung) ou ainda forma da realidade
(Form Wirklichkeit),  caracteriza-se como possibilidade  de  os  elementos da  figuração relacionarem-se na
figura (TLP:2.151), do mesmo modo como as coisas se relacionam umas com as outras no fato” (CONDÉ,
1998, p.54).

13 Entendida aqui como a forma que explicita as condições transcendentais de possibilidade destas expressões.



21
Devo acabar com a linguagem  que está atrás de mim, ao meu lado e diante

de mim; passo a passo, e para isso, tenho de pisar e destruir cada degrau na

escada. (MAUTHNER apud NÁJERA, 2007, p.161)(tradução nossa)

No  Tractatus, a crítica da linguagem vai ao encontro da própria definição de uma

“filosofia legítima”.

A maioria  das  proposições  e  questões  que  se  formularam  sobre  temas

filosóficos  não  são  falsas,  mas  contrassensos.  Por  isso,  não  podemos  de

modo algum responder a questões desta espécie, mas apenas estabelecer seu

caráter de contrassenso. A maioria das questões e proposições dos filósofos

provém de não entendermos a lógica de nossa linguagem,

(São da mesma espécie que a questão de saber se o bem é mais ou menos

idêntico ao belo.)

E  não  é  de  admirar  que  os  problemas  mais  profundos  não  sejam

propriamente problemas. (TLP 4.003)

Compete então, à Filosofia, a crítica da linguagem (TLP: 4.0031).

A palavra  'metafísica'  designa  somente  a  “filosofia  ilegítima”  do  passado.  Para

Wittgenstein, “os filósofos usam uma linguagem que já se encontra deformada, como que por

sapatos muito apertados” (CV, 1941. p. 66), de tal sorte que faz-se necessário “curar algumas

doenças  do  intelecto14”.  O  fato  de  que  “a  maioria  das  proposições  e  questões  que  se

formularam sobre temas filosóficos não são falsas,  mas contrassensos” (TLP: 4.003),  tem

origem na incapacidade de compreender a lógica da linguagem, uma falha que resulta na

formulação de pseudoquestões irrespondíveis. A real tarefa da filosofia não é tentar responder

a tais questões, mas sim mostrar que elas ultrapassam os limites do sentido.

A partir da crítica da linguagem, Wittgenstein delineia o que poderíamos chamar de

fundamentos da sua lógica. Assim, ele chega a algumas ideias cruciais na articulação de seu

pensamento:  a  saber,  que  as  constantes  lógicas  não  representam (Cf.  TLP:  4.0312),  não

14 “O filósofo é quem tem de curar em si mesmo muitas doenças do intelecto, antes de poder aceder às noções
do senso comum” (CV, 1943. p. 70). Nesta passagem, escrita posteriormente ao Tractatus, vemos a imagem
negativa que Wittgenstein faz dos “filósofos tradicionais”, ou seja, daqueles que se deixam envolver pelas
mazelas conceituais de pseudoproposições que nada acrescentam ao verdadeiro labor filosófico, revela que
boa parte dos erros metafísicos são, na verdade, oriundos da capacidade ou melhor, incapacidade daqueles —
dos filósofos — em lidar com a lógica da linguagem.



22

funcionam semanticamente como os nomes — pensamento este que o próprio Wittgenstein

vai denominar de  mein Grundgedanke  e que entra em choque com o de Frege e de Russell

(num primeiro momento), seguidores da ideia de que os termos lógicos (quantificadores e

conectivos) são nomes de entidades lógicas; a linguagem ordinária também participa da esfera

da lógica, outro motivo de “confronto” com Russell e Frege; que as proposições possuem

apenas sentido, mas não significado, e que são, portanto, bipolares (Cf. TLP: 4.023), ao passo

que os nomes só possuem significado e não sentido; que não existem nomes próprios; todas as

proposições da lógica têm o mesmo status (não existem axiomas) e dizem o mesmo, isto é,

nada, na medida em que são tautologias15; embora não “digam” nada as proposições lógicas

“mostram” coisas diferentes sobre as propriedades lógicas das proposições elementares que as

compõem.  Assim,  confere-se  à  lógica  um  destino  ímpar  em  relação  a  qualquer  ciência,

aproximando-a da realidade e do mundo, entendidos em sentido tractatiano, o que nos leva à

questão do isomorfismo.

2.3 O ISOMORFISMO TRACTATIANO

Na Álgebra abstrata, duas estruturas matemáticas são chamadas de isomorfas se os

seus elementos estão relacionados “um-para-um”, de tal forma que o mapeamento entre os

objetos mostra um relacionamento entre duas propriedades ou operações. Assim, de maneira

geral podemos colocar que o isomorfismo implica que tudo o que pode ser verdade sobre uma

determinada parte da estrutura de um objeto também é verdade para outro objeto isomorfo

àquele.  A noção de isomorfia é particularmente importante para a “Teoria das Categorias” (da

Matemática16) na medida em que permite – em termos práticos – que objetos isomórficos

comportem-se da mesma forma, de tal maneira que as propriedades aplicáveis a um deles

15 A crítica da linguagem acaba por concluir que as proposições da Lógica são tautologias. Embora não tenha
sido  o  primeiro  a  resgatar  o  termo  ‘Tautologia’  e  conferi-lo  à  Lógica,  impondo  a  essa  um  caráter
necessariamente  tautológico — Wittgenstein foi o primeiro a empregá-lo sem restringi-lo ao princípio da
identidade  e/ou  a  proposições  que  envolvem  repetições  literais,  além  de  tê-lo  tomado como  ponto  de
referência ao proceder a uma revisão e a uma posterior separação dentro dos tipos diversos de proposições
outorgadas indiscriminadamente à lógica. Em tempo, Wittgenstein ainda foi pioneiro ao defender o ponto de
vista de que as proposições da lógica não descrevem a realidade, mas refletem regras linguísticas.



23

também  possam  analogamente  serem  aplicáveis  ao  outro,  desde  que  a  notação

correspondente17 seja corretamente aplicada.

Um engano comum é identificar o conceito de “igualdade” com o de “isomorfismo”; a

igualdade refere-se a objetos idênticos, o que implica que tudo o que é verdadeiro sobre um

objeto é verdadeiro sobre o outro, mesmo que estejam designados em diferentes formas de

apresentação (por exemplo,  o conjunto dos números primos naturais  menores que 20 – o

conjunto A ={x ϵ N | x<20} – e o conjunto dos números naturais 2, 3, 5, 7, 11, 13, 17 e 19 –  o

conjunto B ={ 2, 3, 5, 7, 11, 13, 17 ,19}).  Por seu turno, apesar do conjunto das cores do

espectro do arco-íris – I ={ vermelho, laranja, amarelo, verde, azul, anil, violeta} – não ser

igual ao conjunto das notas musicais  – M ={ dó, ré, mi, fá, sol, lá, si} –  I e M são isomorfos

(considerando que sejam conjuntos finitos) pela sua cardinalidade (número de elementos)18.

Em objetos isomorfos, tudo o que é verdade sobre uma designada parte da estrutura de um

objeto também é verdade sobre o outro.

Por seu turno, na Linguística a noção de isomorfismo é particularmente importante

quando  trata-se  da  relação  entre  a  língua  escrita  e  a  falada,  e  no  entendimento  da  real

possibilidade – ou da impossibilidade – de um texto ser traduzido de maneira incontestável de

uma determinada língua para a outra. É no Funcionalismo que a ideia de um isomorfismo

linguístico ganha força e se radicaliza com Bolinger (1977),  que postula que a condição

natural de uma língua é preservar uma forma “um-a-um” para um sentido e vice-versa, noção

que  implica  no  conceito  de  iconicidade,  que  “representa  a  hipótese  de  isomorfismo

funcionalmente  motivado  entre  estruturas  morfossintáticas  e  suas  funções  semânticas  ou

16 Esclarecemos que neste ponto estamos tratamos da Teoria das Categorias da Matemática e vamos nos abster
de traçarmos qualquer relação com a teoria filosófica homônima, uma vez que foge do objetivo do nosso
trabalho.  A “teoria  das  categorias”  que  aqui  nos  referimos  é  similar  àquela  desenvolvida  por  Samuel
Eilenberg  e  Saunders  MacLane  no  final  da  primeira  metade  do  século  XX,  e  que  consiste  em  “uma
ramificação da Matemática pura que trata de maneira uniforme modelos matemáticos distintos, (cada qual
representado através de uma categoria) formalizando as relações entre eles.  Ela nos fornece ambientes e
mecanismos adequados para o estudo e unificação de estruturas matemáticas, bem como um ferramental com
alto potencial de aplicabilidade às diversas áreas pertinentes ao conhecimento humano” (REIS & RIBEIRO,
2012, p.64).

17 O isomorfismo pode ser representado no contexto da Teoria das Categorias  (matemática) por uma seta (→)
que possui  uma propriedade distintiva.  No caso  dos conjuntos,  é  possível  pensar  → como uma função
bijetora.

18 Existem diferentes formas de isomorfismos que não o da cardinalidade. Não nos aprofundaremos no assunto,
uma vez  que  escapa  do  alcance  do  nosso  tema,  mas  a  título  de  conhecimento,  é  possível  distinguir  o
isomorfismo arbitrário (eletivo) do isomorfismo natural.



24

pragmáticas correspondentes”(FURTADO DA CUNHA, 2001, p.3).

As  diferenciações  acima  nos  ajudam  a  começar  a  compreender  a  importância  do

conceito de isomorfismo aplicado ao TLP.  Logo a princípio,  precisamos esclarecer  que o

termo 'isomorfismo'  –  assim  como  'isomorfia'  –  não  está  explícito  no  Tractatus  Logico-

Philosophicus e tampouco em nenhum texto pré ou pós-tractatiano; ele foi difundido pelos

comentadores anglófonos de Wittgenstein, a exemplo de P. Hacker (1986) e acabou por ser

difundido e absorvido como um jargão tractatiano. Como já deixamos entrever no início do

nosso texto, isomorfismo é um conceito oriundo da matemática, e sua escolha traz um sentido

de rigorismo que destoa da linguagem filosófica tradicional mas que não destoa do dicionário

tractatiano.  O  isomorfismo  representa  um  papel  central  na  Filosofia  da  Linguagem

desenvolvida  no  TLP,  e  mais  especificamente  na  representação  do  mundo.  É  através  do

isomorfismo  que  os  sinais,  marcas,  sons  e  inclusive  o  nosso  pensamento  podem  ser

simbolizados, “tomados como integrantes de uma relação representacional com outras coisas

distintas deles e, assim, exibam um conteúdo proposicional”(SILVA FILHO, 2008, p.38). A

isomorfia é a razão pela qual conseguimos entender e expressar sentidos novos através de

proposições.

O  conjunto  de  possibilidades  combinatórias  dos  nomes  exibe  a  mesma

estrutura  que  o  conjunto  das  possibilidades  combinatórias  das  coisas

nomeadas:  um nome qualquer  pode  combinar-se  com certos  outros  se  e

somente  se seu  significado  pode  combinar-se  com  o  significado  desses

outros.  Pode-se  dizer,  pois,  que as  possibilidades  combinatórias  que uma

proposição  realiza  são  estruturalmente  as  mesmas  que  o  fato  que  ela

representa realiza, caso exista – e nisto consiste a identidade formal entre

proposição e fato (…). A proposição afigura na medida em que a forma

essencial da linguagem seja a forma essencial do mundo. (DOS SANTOS,

2001, p. 73-4) (grifo nosso)

A “tese do isomorfismo entre o mundo e a linguagem é tomada pela Teoria Pictórica

do Tractatus como condição de significatividade das proposições legítimas” e como resultado

temos que a  isomorfia  tractatiana  “respeita  um mecanismo de mapeamento completo  dos



25

objetos do estado de coisas afigurado pelos nomes de uma proposição elementar19 que o

representa por uma função biunívoca preservadora de relações”, segundo Silva Filho (2011,

p.157).  Através da análise lógica da linguagem, Wittgenstein busca solucionar os problemas

dos  quais  a  Filosofia  tradicional  está  repleta,  chegando  à  conclusão  que  as  proposições

metafísicas  são  na  realidade  contrassensos.  A  definição  da  (i)legitimidade  do  discurso

filosófico  tradicional  centra-se  na  investigação  dos  “limites da  significatividade  da

linguagem”(SILVA FILHO,  2011, p.157), uma vez que o que pode ser dito com sentido é

constituído de proposições contingentes (verdadeiras ou falsas) em contraposição à ambição

filosófica de pretender dizer verdades necessárias. O cerne do problema do discurso filosófico

é  o  fato  dele  se  fundamentar  numa  compreensão  errônea  do  limite  da  significatividade,

originada de um uso equivocado da linguagem.

O isomorfismo coloca  a  linguagem como espelho  do mundo na  medida  em que

estabelece uma função em que a cada elemento do domínio da linguagem deve corresponder

um elemento  do  domínio  da  realidade.  A forma lógica  é  o  que  existe  em comum entre

linguagem e mundo, ou melhor, entre linguagem e realidade, e que possibilita que aquilo que

ocorre no mundo possa ser expresso pela linguagem20. 

O que toda figuração, qualquer que seja sua forma, deve ter em comum com

a realidade para poder de algum modo – correta ou falsamente – afigurá-la é

a forma lógica isto é, a forma da realidade. (TLP: 2.18)

Se a forma de afiguração é a forma lógica, a figuração chama-se figuração

lógica. (TLP:2.181)

A figuração lógica pode afigurar o mundo. (TLP: 2.19)

A figuração tem em comum com o afigurado a forma lógica de afiguração.

(TLP: 2.2)

A partir dos aforismas acima, temos que a estrutura da realidade (do mundo) e da

linguagem são permeados  pela  lógica  através  da  “forma lógica”  –  que também pode ser

denominada de “forma da realidade” ou “forma da afiguração”; através da forma lógica, a
19 A proposição o é o elemento constituinte de todas as outras proposições não-elementares, isto é, todas as

proposições complexas são funções de verdade das proposições elementares.

20 “Com efeito”– como coloca Condé (1998, p.66) – “através da linguagem, compreendemos o mundo, isto é,
através da análise da estrutura lógica da linguagem, podemos compreender a estrutura lógica do mundo, ou
vice-versa”.



26

Lógica se constitui enquanto o elo necessário entre o mundo e a linguagem. “A forma lógica

de uma proposição é sua estrutura tal como parafraseada na lógica formal, com o objetivo de

revelar  os  aspectos  relevantes  para a  validade  dos  argumentos  em que ocorre”  (GLOCK,

1998, p.178).

Apesar da ideia de “forma lógica” remontar a Aristóteles, o termo só foi introduzido

no século XIX, e seu uso só foi disseminado quando Gottlob Frege apresenta o cálculo dos

predicados  21,  e  explorado por  Bertrand Russell22.  Não à toa  que,   no já  citado aforisma

4.0031, Wittgenstein ao colocar que toda filosofia é Sprachkritik, reconheça que “o mérito de

Russell é ter mostrado que a forma lógica aparente da proposição pode não ser a sua forma

lógica  real”.  Esse  “mérito  russelliano”  se  concentra  na  teoria  das  descrições  (TDD),  que

distingue  a  forma  lógica  real  da  proposição  da  sua  forma  aparente,  ou  seja,  gramático-

normativa. Para Ludwig Wittgenstein, conforme podemos logicamente deduzir dos aforismas

2.18 e seguintes, a forma lógica é “aquilo que uma figuração, qualquer que seja sua forma

pictorial,  deve  ter  em comum com aquilo  que  afigura”  (idem,  p.180),  ponderando  que  a

figuração deve  possuir  a  “mesma multiplicidade  lógico-matemática  da  situação”,  ou  seja,

deve possuir a mesma quantidade de elementos quantos forem os objetos da situação, e esses

elementos devem ter em comum com os objetos de que são sucedâneos as suas possibilidades

combinatórias (ibidem, p.180).

Ao  estabelecer  através  da  forma  lógica  a  relação  entre  linguagem  e  mundo,  o

isomorfismo  lógico-pictorial23 confere  à  lógica  tractatiana  uma  inspiração  ontológica,  na

medida  em que ela  funciona  enquanto  “elemento  mediador  e  condição  transcendental  de

possibilidade  da relação linguagem-mundo (…) algo intrínseco tanto à linguagem quanto à

realidade24” (CONDÉ, 1998, p.120). “ A lógica não é uma teoria, mas uma imagem especular

do mundo.  A lógica  é  transcendental”  (TLP: 6.13).  A significação lógica  tem um caráter

universal, possuidora de um estatuto especial através do qual conseguimos compreender e

21 O cálculo dos predicados supera a ideia de que “todas as proposições consistem em sujeito e predicado por
uma  análise  complexa  baseada  no  conceito  de  função,  e  sugerindo  que  há  muitos  tipos  diferentes  de
proposições, que divergem em sua estrutura ou forma” (GLOCK, 1998, p.178).

22 Russell foi um dos primeiros a explorar as consequências metodológicas das ideias fregeanas,  ou seja, a
filosofia  como análise  lógica,  responsável  por estudar  a  forma lógica  das  proposições.  Influenciado  por
Wittgenstein, Russell passou a negar que formas lógicas sejam “entidades” que podemos nomear, embora
continua-se  tratando-as  como  “objetos  lógicos”  com  os  quais  mantemos  uma  espécie  de  relação  de
familiaridade por meio da “experiência lógica”. (GLOCK, 1998, p.179)

23 Usamos a expressão como cunhada por Glock (1998, p.182).



27

expressar  os  conteúdos  novos  (através  das  proposições).  A lógica  entendida  no  sentido

tractatiano  está,  pois,  próxima  de  uma  espécie  de  ordenamento  apriorístico  de  essência

ontológica, algo como uma espécie de “supraordem” que estaria necessariamente incluída na

essência de toda linguagem possível25.  Mais que um instrumento epistemológico, a lógica

torna-se no TLP uma “categoria ontológica, isto é, ela é o fundamento último da realidade.

Enquanto transcendental, ela é a condição de possibilidade do mundo” (CONDÉ, 1998, p.68).

Para  Silva  Filho  (idem,  p.157),  o cerne  da  Sprachkritik é  a  Teoria  da  Figuração

(Bildtheorie), que nos dá as condições da representação da linguagem; Wittgenstein acredita

que a linguagem é essencialmente representativa, ou seja, ela é “composta por proposições

complexas que figuram fatos do mundo” 26. O problema das pseudoproposições da metafísica

surge porquê elas não são capazes de figurar fatos contingentes do mundo, “uma vez que

pretendem expressar valores necessários e essências últimas destes fatos”. Ao analisarmos os

nomes  que  compõem  as  “proposições”  metafísicas  percebemos  que  eles  falham  em

denotação, isto é, “possuem termos que nada designam no mundo e, portanto, as proposições

não teriam um sentido determinável” (ibidem, p.157-8). No aforisma 6.53, LW discorre sobre

24 Nesse sentido, a lógica tractatiana é algo sobre o qual nada se pode dizer, embora seja preciso ressaltar que
de acordo com a diferenciação entre dizer e mostrar, que trataremos no próximo subcapítulo, traz no aforisma
4.121 do TLP  que “a proposição mostra a forma lógica da realidade. Ela a exibe”, significando que embora
não possamos dizer nada sobre a lógica, ela se mostra., o que implica que “em certo sentido a lógica não é
inteiramente oculta” (CONDÉ, 1998, p. 120).

25 Uma  das  grandes  divergências  conceituais  entre  o  early e  o  latter Wittgenstein  reside  justamente  na
interpretação do estatuto da lógica; se no TLP a lógica é desenhada de tal forma que podemos assimilá-la a
uma espécie  de  essência  ontológica  que  se  encontra  na  essência  de  toda  linguagem possível,  o  que  as
Investigações propõe é algo mais pragmático, criticando a posição tractatiana de uma supralógica de ordem
superior que se apoia em condições ideais que ultrapassam os limites do possível. As IF assemelham a lógica
à gramática da linguagem, advogando que a lógica, uma vez intrínseca à linguagem, não pode ser universal
na  medida  que  temos  uma  diversidade  de  linguagens  particulares  que  subsistem em  tempos  históricos
diversos. Em suma, as  Investigações abandonam o ideal de uma lógica de caraterística ontológica para se
converter em simples expressão da gramática (Cf. Considerações Finais).

26 Ao conceber as proposições como fatos que figuram outros fatos, a Teoria da Figuração é linguisticamente
especificada como uma Teoria Pictórica, uma vez que as as “proposições funcionariam fundamentalmente
como um retrato lógico da realidade” (ibidem, p.158), distinguindo o “fato linguístico” (uma sentença escrita
ou falada) e um fato extralinguístico (um fato empírico no mundo). Silva Filho (2011, p. 158) coloca que “o
fato linguístico e o fato extralinguístico são suficientemente distintos para que a representação deste por
aquele seja comprometida e, então, pensada como inviável” e defende que este não seria o caso do TLP, uma
vez que o aforisma 2.1  coloca que "figuramos os fatos" (TLP 2.1) – tendo em vista que “proferimos e
entendemos  enunciados  que  representam  fatos  e,  principalmente,  somos  capazes  de  entender  e  proferir
enunciados novos, com os quais, em princípio, nunca nos deparamos antes” (idem, p.158) somos colocados
frente a um problema, a saber, “a postulação de entidades extralinguísticas enquanto condição necessária da
significação” (MORENO, 2011, p.25) que não se encerra no TLP e avança nas Investigações, como veremos
no quarto capítulo.



28

o método correto da filosofia, que seria o de “nada dizer senão o que se pode dizer;  portanto,

proposições da ciência natural – portanto, algo que nada tem a ver com filosofia” e vai além

ao colocar que este é o único método rigorosamente correto para a Filosofia, e que todas as

vezes que alguém pretende dizer algo de metafísico na verdade apenas não consegue conferir

significado a certos sinais em suas proposições.   

 Em Wittgenstein através das imagens, Arley Moreno advoga que Wittgenstein – do

Tractatus até as  Investigações Filosóficas– vai desenvolvendo a ideia da tarefa da Filosofia

enquanto uma “terapia do conhecimento” na medida em que o pensamento, se “deixa iludir

por determinados usos, limitados e limitadores da linguagem”  (MORENO, 1995, p.12). LW,

ao invés de apresentar um sistema dogmático de teses, procede a algo muito mais importante:

ele nos conduz a uma “profunda reflexão sobre a natureza das questões filosóficas”27 (idem,

p.13)  de  tal  maneira  que  “Filosofia  deixa  de  ser  um título  de  nobreza  atribuído  a  uma

atividade  intelectual  determinada  para  ser  um  conceito  referido  pela  palavra  'filosofia'”

(ibidem, p.13).

2.4 DIZER E MOSTRAR

O  “objetivo”  que  historicamente  motivou  a  Filosofia  (entendida  aqui  como

“metafísica”)  — o de descortinar as verdades necessárias acerca da natureza essencial  do

mundo  — constitui  também  seu  erro  fundamental28.  Qualquer  tentativa  de  enunciar  tais

verdades  necessárias  acerca  de  tipos  de  coisas  no  mundo  atribui  propriedades  formais

internas29, que de acordo com a distinção entre dizer/mostrar, não podem ocorrer com sentido

em proposições genuínas, uma vez que aquilo que excluem não é uma possibilidade, mas algo

absurdo.

27 Moreno (1995, p.13) esclarece que  esta reflexão sobre “a natureza das questões  filosóficas” é uma reflexão
a respeito  das interpretações que propomos de conceitos como conhecimento, certeza, amor, necessidade,
intenção, dor, e principalmente as “soluções que construímos para os problemas que daí emergem”.

28 È nesse sentido que Wittgenstein “elucida” os “problemas últimos” da Filosofia. (“O fim da Filosofia é o
esclarecimento lógico dos pensamentos” – TLP 4.112)

29 “Para se conhecer um objeto não devo conhecer suas propriedades externas,  mas sim suas propriedades
internas”. (TLP 2.01231); “Espaço, tempo e cor (cromaticidade) são formas dos objetos” (TLP 2.0251).



29

É  corrente  a  ideia  segundo  a  qual  a  distinção  entre  “dizer”  e  “mostrar”

wittgensteiniana se origina do paradoxo dos conceitos de Frege (a tentativa de fazer referência

a conceitos por meio de nomes é um erro que a linguagem nos impele a cometer, resultando

daí uma “impotência linguística”). Todavia, embora o Tractatus configure, em certa medida,

uma extensão do argumento fregeano quando ali se  sustenta ali que todos os nomes, inclusive

os de objetos, têm natureza não saturada, ou seja,  carecem de complementação (enquanto

Frege está preocupado com a referência a entidades não saturadas), o TLP “se preocupa em

atribuir  a  um símbolo  o  predicativo  indicativo  de  que  pertence  a  uma  categoria  lógico-

sintática”(GLOCK,  1998,  p.131).  As  distinções  traçadas  por  Wittgenstein  parecem  ser

originárias de reflexões acerca da teoria dos tipos de Russell30, embora segundo o autor do

TLP,  uma teoria dessa espécie não é nem possível nem necessária31.

A distinção entre  dizer e  mostrar perpassa todo o Tractatus, desde o Prefácio até o

último aforisma.  Stegmüller32 (2012, p.  394) traz,  didaticamente,  uma distinção entre  três

diferentes empregos do termo “mostrar” (zeigen) no TLP: o  mostrar e,  ou seja, o mostrar

externo;  o  mostrar i (mostrar  interno);  e,  finalmente,  o  mostrar m,  que equivaleria  a um

mostrar místico. O primeiro “mostrar”, o mostrar e, perpassa a teoria pictórica tractatiana, na

qual o sentido de uma proposição (Satz) é dado quando a tomamos como figuração isomórfica

do  estado  de  coisas  porl  ela  descrito.  Por  seu  turno,  o  mostrar  i é  o  mostrar  interno  à

proposição, mas que, entretanto, não pode ser dito ou representado por ela; o mostrar interno é

onde se mostra a forma lógica da proposição, e esta não pode ser representada33. Quando nos

referimos ao reino do indizível, temos o mostrar m; essa concepção do termo “mostrar” ganha

força nas discussões sobre as pseudoproposições filosóficas, as que se referem aos temas da

metafísica, incluindo-se aqui a ética e a estética.

30 Cf. “Teoria dos Tipos Lógicos” e a “no-class theory”, in: Russell & Whitehead (1951).  The principles of
mathematics. London: Allen & Unwin, 2. ed.

31 Russell evita os paradoxos da teoria dos conjuntos, proibindo sentenças que atribuam a uma coisa de um
determinado tipo lógico (por exemplo, classes) propriedades que só possam ser atribuídas a coisas de um tipo
diferente (por exemplo,  indivíduos).  Para mais  detalhes,  Cf..  Capítulo 3  – “Frege  e  Russell:  Legados  e
Conexões.

32 Ressalvamos nossa discordância à posição de Stegmüller (2012, p.373) a respeito da existência de “duas
filosofias” de Wittgenstein , da qual “a segunda não pode ser considerada continuação da primeira”. (Cf.
Considerações Finais). 

33 Cf. TLP: 4.12 (“A proposição pode  representar toda a realidade, mas não pode representar o que deve ter em
comum com a realidade para poder representá-la  – a  forma lógica.  Para podermos representar a  forma
lógica, deveríamos poder-nos instalar, com a proposição, fora da lógica, quer dizer, fora do mundo.”)



30

Segundo  Glock  (idem,  p.129),  Wittgenstein  –  em uma  carta  dirigida  a  Bertrand

Russell – chegou mesmo a afirmar que essa diferença entre dizer (sagen) e mostrar (zeigen)

constitui  o  "ponto  essencial  do  livro"  e  "o  problema  central  da  filosofia".  As  próprias

proposições do TLP foram erigidas sob a base desta distinção, mas não deixa de nos parecer,

confuso,  à primeira  vista,  notar que L.  Wittgenstein no decorrer  de todo o livro,  desde o

primeiro aforisma, fala do que apenas pode ser mostrado, como por exemplo da 

(…)  distinção  categotial  entre  coisas  e  fatos,  da  forma  do  mundo  e  da

substância, da relação da estrutura interna e externa de figuração e fato? E

não fala ele, no final do Tractatus, até mesmo do que não apenas não pode

ser descrito, senão inclusive do que apenas se mostra (sic),  no sentido de

mostrar, a saber, o místico (…)? (STEGMÜLLER, 2012, p. 397)

Do fato de Wittgenstein “tentar dizer” o que só pode ser “mostrado”, não implica em

nenhum “erro” tractatiano; “Wittgenstein tinha plena consciência disso e também chegou à

imperativa conclusão de que todas as suas próprias proposições34, contidas no Tractatus, são

destituídas  de  sentido”  (STEGMÜLLER,  2012,  p.  397).  Mas  não  há  outra  forma,

paradoxalemente, de expliciatr o que “não pode ser dito” que não a mediada pela linguagem,

de tal sorte que “abandonar a escada” se torna imperativo no final das contas. Para Machado

(2002, p. 17), só “algumas, e apenas algumas, sentenças do Tractatus devem ser reconhecidas

34 A ideia por trás da discussão entre dizer/mostrar é que as regras para a representação simbólica ( sintaxe
lógica) não são elas mesmas passíveis de representação, uma vez que  não podem ser representadas por
proposições bipolares porque dizem respeito a traços essenciais que a linguagem e a realidade devem ter em
comum  para  que  esta  possa  ser  representada  por  aquela.  A sintaxe  lógica  é  o  sistema  de  regras  que
determinam se uma determinada combinação de signos é ou não é dotada de significado. “A sintaxe lógica é
anterior a questões sobre verdade ou falsidade. Não pode ser subvertida por proposições empíricas, uma vez
que nada que a contrarie pode ser considerado como uma proposição dotada de significado” (GLOCK, 1998,
p. 236-7). A distinção entre  dizer e  mostrar não se baseia simplesmente, no entanto, em uma estipulação
dogmática segundo a qual somente as proposições bipolares fazem sentido. Ao contrário, o próprio princípio
da bipolaridade inspira-se no discernimento da natureza singular das tentativas de enunciar traços essenciais
do simbolismo. Por um lado, distinguindo-se das proposições bipolares, os contrassensos não excluem uma
possibilidade genuína, mas sim algo que infringe a lógica, e, portanto, os limites do sentido. A tentativa de se
fazer referência a algo ilógico, mesmo que com o propósito de descartá-lo em função de seu caráter absurdo,
é em si mesma absurda. Por outro lado, nenhuma proposição pode dizer algo acerca das propriedades lógicas
da linguagem: ou essa proposição está em conformidade com a lógica, o que supõe que tais propriedades
lógicas devem de antemão ser compreendidas, ou não está, o que a impossibilita de constituir uma proposição
dotada de significado, uma vez que uma linguagem ilógica é impossível). “Eis o cerne lógico da distinção
dizer/mostrar: embora as regras da sintaxe lógica não possam ser expressas nas proposições filosóficas, elas
se mostram nas estruturas lógicas de proposições não filosófica”(GLOCK, 1998, p.133).



31

como sinnvoll”. Ele segue indagando em que “sentido se deve entender Sinn aqui?” Se toda

escada deve ser jogada fora, isso significa que as sentenças que dizem que o sentido de uma

sentença é o estado de coisas que ela representa, (Cf. TLP: 4.2) dado que não fazem parte da

moldura d o livro, devem ser reconhecidas como absurdas” (idem, p.17). Uma saída para esta

aparente confusão pode ser a seguinte (ibidem, p. 18-9): “ Ian Proops sugere que a distinção

entre dizer e mostrar pode ser expressada coerentemente por meio da seguinte formulação:

aquilo que se quer dizer por meio de 'p' não pode ser dito, mas mostra-se no fato de que q”.

(grifo nosso).

 Se  dividirmos  o  TLP em  duas  partes,  “uma  lógica  (ontologia  atomista,  teoria

pictórica,  tautologias,  matemática,  ciência)  e  uma  mística  (solipsismo,  ética  e  estética)”

(GLOCK,  1998,  p.129),  perceberemos  que  a  real  importância  da  distinção  entre  dizer  e

mostrar se encontra no fato dela estabelecer um vínculo entre estas duas partes, “interditando

tanto as proposições acerca da essência da representação simbólica, quanto pronunciamentos

místicos relativos à esfera do valor” (idem, p. 129). A ideia de que a distinção entre dizer e

mostrar  “constitui  o  problema  central  da  filosofia”  refere-se  ao  fato  dela  ter  mudado  a

concepção wittgensteiniana: “a filosofia não pode mais ser a doutrina da forma lógica das

proposições, já que a forma lógica não pode ser enunciada. Trata-se, em vez disso, de uma

atividade  de  elucidação,  uma  vez  que  a  filosofia  'significará  o  indizível  ao  representar

claramente o dizível' (TLP 4.115)” (ibidem, p.129).

A proposição não pode representar a forma lógica, esta forma se espelha na

proposição.

O que se espelha na linguagem, esta não pode representar.

O que se exprime na linguagem, nós não podemos exprimir por meio dela.

A proposição mostra a forma lógica da realidade.

Ela a exibe. (TLP: 4.121)

O que pode ser mostrado não pode ser dito. (TLP: 4.1212)

 O que tais “proposições”  procuram dizer mostra-se em proposições bipolares e em

seus  casos  limítrofes  — as  tautologias  e  as  contradições.  Tautologias  e  contradições  são

proposições que não dependem do modo como as coisas estão no mundo, uma vez que as

proposições  tautológicas  são  analíticas,  verdadeiras  qualquer  que  seja  o  caso,  e  as



32

contradições  são  falsas  qualquer  que  seja  o  caso  também.  As  proposições  da  lógica  são

tautologias  vácuas  que  dizem respeito  a  precondições  “transcendentais”  da  representação.

Aquilo que pode ser mostrado não pode ser dito e vice-versa. Não há, entretanto, proposições

dotadas de significado que sequer mostrem por exemplo, o valor ético. Ao contrário da esfera

do lógico, a esfera do místico é transcendente, e não só transcendental; as proposições da

ética, assim como as da estética, são portanto pseudoproposições, contrassensos.

O  Tractatus  busca distinguir  o  nonsense,  baseado na má compreensão da sintaxe

lógica do "absurdo importante", que se baseia em um discernimento correto da sintaxe lógica,

e  procura  dizer  aquilo  que  pode  apenas  ser  mostrado:  Se  considerássemos  as  teorias

russelianas35, talvez o TLP se mantivesse livre de tais questionamentos acerca de sua própria

legitimidade;  entretanto,  o  objetivo do  Tractatus é  o de nos  permitir  empreender  análises

lógicas críticas sem incorrer em transgressões adicionais. A distinção entre dizer e mostrar

configura uma resposta a um problema confrontado em qualquer tentativa de identificar os

limites do sentido com os limites do conhecimento empírico: o estabelecimento desses limites

não é em si mesmo empírico.

A solução posterior adotada pelo “segundo Wittgenstein” é abandonar a ideia de que

somente as proposições empíricas são dotadas de significado. Os argumentos do  Tractatus

mostram apenas que as proposições que empregam “conceitos lógicos” ou formais não nos

ajudam a discernir a essência da realidade, ou nos fornecem novas informações; porém não se

segue daí que tais proposições sejam pseudoproposições absurdas. Os conceitos formais têm

usos legítimos em proposições gramaticais,  como explicações  de significados e  lembretes

filosóficos. Um uso possível para tais proposições gramaticais é excluir, pelo caráter absurdo,

as sentenças que geram paradoxos como os de Russell ou do Cretense36. Assim como fez no

Tractatus, o segundo Wittgenstein sustenta que não é por meio de uma prova de consistência

que tais paradoxos podem ser dissipados, mas sim por uma análise dos termos utilizados em

sua construção. Nada enunciam e que, portanto, não podem ser usadas para dar origem a uma

contradição, não podem ser usadas para a produção de um enunciado autorreferente, acerca do

qual se possa levantar a questão irrespondível sobre sua verdade ou falsidade.

A Crítica construída por Wittgenstein não estava isolada do contexto histórico em

35  Talvez a solução possa estar na “fuga para a metalinguagem” empreendida por Russell, ideia posteriormente retomada
por Rudolf Carnap.

36   “Um cretense diz: ‘Todos os cretenses são mentirosos’.”



33

que nosso autor se inseria, ela se insere no contexto de outras críticas que também discorriam

sobre as possibilidades e limites da  Sprache. Nosso conhecimento busca a verdade e esta é

expressa através da linguagem. Se nosso objetivo é o alcance da verdade, necessariamente

temos  de  determinar  como  podemos  expressá-la  linguisticamente.  E  quando  falamos  em

conhecimento verdadeiro acabamos nos remetendo ao pensamento filosófico. Se já estamos

cientes das fragilidades da metafísica expostas pelo Tractatus, que filosofia nos resta?

A filosofia que Wittgenstein reconstrói está acima ou abaixo das ciências naturais,

mas não ao lado delas.

A filosofia não é uma das ciências naturais.

(A palavra 'filosofia' deve significar algo que esteja acima ou abaixo, mas

não ao lado, das ciências naturais). (grifo nosso) (TLP 4.111)

(…)  Cumpre  à  Filosofia  tornar  claros  e  delimitar  precisamente  os

pensamentos, antes como que turvos e indistintos. (TLP 4.112)

Ao estabelecer  as  condições  de  possibilidade  da  linguagem37,  Wittgenstein

estabelece  também as  condições  de  linguagem das  ciências  naturais.  Assim,  enquanto  as

ciências  naturais  realizam  a  tarefa  de  descrever  o  mundo,  a  filosofia  realiza  a  tarefa

fundamental de descrever as condições de possibilidade da descrição do mundo. Neste sentido

o trabalho desenvolvido por Wittgenstein no Tractatus nos “aproxima” dos cânones das leis

naturais na medida em que nos “aproxima” da própria possibilidade de fundamentação das

ciências naturais.

A crítica wittgensteiniana termina no silêncio na medida em que  — assim como a de

Mauthner  —  corresponde  a  um  “suicídio”  da  linguagem,  mas  agora  de  uma  maneira

transcendental. Assim como no processo mauthneriano, os degraus que compõem a escada38

37 O objetivo central da crítica da linguagem wittgensteiniana pode ser melhor exposto como o de estabelecer
das condições lógico transcendentais de possibilidade da linguagem, pois é exatamente deste modo que se
constitui enquanto tarefa primeira da Filosofia.

38 A essência ontológica do TLP envolve também um desvelamento de sua poiesis. O “poder poético” e sedutor
do Tractatus se mostra em algumas passagens  nas quais Wittgenstein permite ao “lado esquerdo” – alusão à
sua estratégia de escrita nos Diários – emergir sorrateiramente. Perloff (2008, p.14) coloca que a famosa
metáfora da escada wittgensteiniana contem em si três aspetos críticos do que ela nomina de uma “poética
wittgensteiniana”. O primeiro seria a cotidianidade, na medida que ela pode ser vista como uma escada de



34

tem de ser destruídos, necessariamente, à medida em que se avança por eles.

Minhas proposições elucidam desta maneira: quem me entende acaba por

reconhecê-las como contrassensos,  após ter  escalado através delas — por

elas — para além delas. (deve, por assim dizer, jogar fora a escada após ter

subido por ela.)

Deve  sobrepujar  essas  proposições,  e  então  verá  o  mundo  corretamente.

(TPL: 6.54)

Para  além  da  “necessidade  do  silêncio”,  os  contemporâneos  austríacos  de

Wittgenstein, a exemplo de Mauthner, tendiam a defender que a Sprachkritik era a tarefa mais

importante da Filosofia, uma vez que a busca da verdade é mediada pela linguagem.  Para

alcançar  a  verdade,  antes  de  mais  nada,  faz-se  necessário  determinar  como ela  pode  ser

expressada, o que remete à tarefa de “explicitar as condições pelas quais a linguagem é capaz

de exprimir a verdade numa posição de anterioridade em relação a todas as demais tarefas

filosóficas” (MARGUTTI PINTO, 1998, p. 144). Trazendo essas considerações para o TLP,

um vez que “ a totalidade das proposições verdadeiras é toda a ciência natural (ou a totalidade

das  ciências  naturais)”  (TLP:4.11),  que  a  “filosofia  não  é  uma  das  ciências  naturais”

(TLP:4.111) e ainda que “o resultado da  filosofia não são “proposições filosóficas”, mas é

tornar as proposições claras” (TLP:4.112), a crítica da linguagem ocupa o espaço de método

lógico – e aqui começam a se delinear as outras influências recebidas por Wittgenstein na

construção do  Tractatus.

O objeto da crítica da linguagem tractatiana é a proposição39, pois elas  mostram  o

mão que “tem uma origem tão vaga quanto seu destino”; o segundo, a indicação do movimento para cima,
que significa “uma escalada “através”, “sobre” e “para além” dos degraus, que nunca termina”. Por último, e
mais importante, o terceiro aspecto é que, no melhor estilo heraclitiano, ninguém consegue subir a “mesma
escada”  duas  vezes.  Isso  significa  dizer  que  cada  proposição  filosófica,  ainda  que  dependa  de  outras
proposições que a fundamentem, “carrega sempre alguma marca de diferença, ainda que as mesmas palavras
sejam repetidas  exatamente  na  mesma ordem..  A repetição  (…)  sempre  requer  uma  mudança  tanto  no
contexto como no uso” (PERLOFF, 2008, p.14).

39 “A rigor, a proposição corresponde à sentença declarativa, uma vez que esta exprime o conteúdo descritivo
comum a todas as sentença do grupo considerado.(...) Para que possamos, com sentido, fazer uma pergunta,
dar uma ordem ou expressar uma emoção sobre dado fato do mundo é preciso que antes sejamos capazes de
descrever este fato com sentido. (…) Se, porém, dada sentença não descreve um fato determinado, ela não
possui  conteúdo  descritivo  autêntico  que  possa  ser  usado  nos  demais  tipos  de  sentenças  do  grupo
correspondente (…), constituí um contrassenso” (MARGUTTI PINTO, 1998, p. 146-7).



35

sentido; teríamos então uma “crítica da proposição” (MARGUTTI PINTO, 1998, p.145) que

já nos revela uma das primeiras influências recebidas por Wittgenstein da obra fregeana - que

considerava a sentença como unidade linguística atômica. A necessidade de conhecermos os

demais aspectos da influência do pensamento de Gottlob Frege e Bertrand Russell nos leva ao

nosso  próximo  capítulo,  no  qual  conheceremos  mais  a  respeito  das  “heranças”  lógicas

recebidas pelo Tractatus.



36

3 FREGE E RUSSELL: LEGADOS E CONEXÕES

Quando tratamos dos  fundamentos  lógicos  do  Tractatus,  logo nos  vem à  mente  a

ascendência das ideias de dois dos mais famosos contemporâneos de Ludwig Wittgenstein:

Gottlob Frege e Bertrand Russell. Seja pela proximidade pessoal existente entre os três, seja

pela  profunda incompreensão  que  o  TLP revelou  da  genialidade  de  LW,  ou mesmo pela

necessidade de se elucidar alguns pontos do Tractatus, a análise desses autores contribui para

que  se  possa  traçar  o  panorama  conceitual  lógico  no  qual  a  obra  wittgensteiniana  está

imiscuída. Assim sendo, contextualizaremos (a exemplo do que fizemos no segundo capítulo

com  Mauthner)  as  ideias  de  Wittgenstein  a  respeito  da  crítica  da  linguagem  (e

consequentemente  de  seus  fundamentos  (onto)lógicos,  em  particular  os  objetos  simples)

frente às dos dois filósofos matemáticos, priorizando a importância deles na  construção dos

fundamentos lógicos das ideias discutidas no Tractatus.

Aluno de Russell em Cambridge, a quem foi recomendado por Frege, o jovem filósofo

Ludwig Wittgenstein não ficaria imune às discussões que ocorriam à sua volta e que mudaram

definitivamente os rumos da Filosofia da Linguagem. Frege é citado com alguma frequência

por  Wittgenstein – geralmente tão econômico em suas  referências no TLP – assim como

Russell,  quase  sempre  no sentido  de  esclarecer  as  diferenças  conceituais  entre  os  termos

empregados pelo filósofo austríaco e os demais. De maneira análoga, e como não poderia

deixar  de  ser,  ambos  também  são  citados  nos  Notebooks ou  Diários wittgensteinianos.

Optamos por apresentar uma síntese dos principais pontos das teorias dos dois filósofos da

matemática, um por vez, e a partir daí traçarmos os pontos de encontro e as diferenças em

relação às teorias explicitadas no Tractatus.

3.1   O BEGRIFFSSCHRIFT E A LINGUAGEM ORDINÁRIA

Ludwig Wittgenstein não se abstém de reconhecer, já no Prefácio do  Tractatus, seu

débito com Gottlob Frege e Bertrand Russell. “Desejo apenas mencionar que devo às obras

grandiosas  de Frege  e  aos  trabalhos  de meu amigo Bertrand Russell  uma boa parte  de

estímulo  às  minhas  ideias”  (Wittgenstein,  p.  131).   As  ideias  fregeanas,  seguindo a  tese



37

leibniziana, impactam diretamente no objetivo do TLP na medida em que um dos objetivos do

Tractatus era confirmar a possibilidade de uma linguagem ideal40 (CONDÉ, 1998 , p. 74)  nos

moldes de uma Characteristica Universalis.

Frege (1848-1925) surge nessa  tríade como um grande mobilizador,  defendendo o

projeto, no mínimo polêmico, de estabelecer uma derivação lógica da aritmética. Apesar de

junto com  Wittgenstein ter influenciado as origens da Filosofia Analítica, ressalvamos aqui

que o alcance filosófico do pensamento fregeano se deu um tanto tardiamente, e só conseguiu

cruzar definitivamente os limites geográficos germânicos no início do século XX. O detalhe

curioso é que a notoriedade de Frege só se consolidou graças ao próprio Russell; ao se deter

sobre a obra fregeana, Russell acabou descobrindo  célebre antinomia – o chamado paradoxo

russelliano – “dos conjuntos que não são classes de si mesmos” que abalou seriamente a base

teórica dos Grundgesetze der Arithmetik . Contraditoriamente, o que inviabilizou boa parte da

produção de Frege possivelmente fez com que seu pensamento pudesse ser definitivamente

escrito na história da Lógica.

Ao contrário do que advogavam Frege e Russell, Wittgenstein nunca admitiu qualquer

imperfeição lógica na linguagem ordinária41, uma vez que, mesmo concordando com eles que

“é um fato corriqueiro a elaboração de sentenças que ocultam sua real forma lógica” (SILVA,

2009, p.112), não pode existir uma linguagem humana ilógica ou irracional.

Segundo Wittgenstein, “todas as proposições de nossa linguagem ordinária

estão de fato (tatsächlich), do modo como estão, perfeitamente ordenadas de

um ponto de vista lógico”. Não pode, portanto, haver linguagem ilógica. Já

que suas estruturas mais complexas derivam de uma única e mesma lógica,

40 No TLP, a linguagem torna-se uma espécie de cálculo operando de acordo com regras apropriadas e “ao
reduzir os fenômenos linguísticos a essas rigorosas regras de uma linguagem lógica idealmente perfeita, o
Tractatus faz uma espécie de  Ars Combinatoria,  filiando-se, de certo modo, ao ideal leibniziano de uma
Characteristica Universalis,  onde a linguagem logicamente perfeita é utilizada como um instrumento de
demonstração racional, uma linguagem ideal que elimina os erros do discurso, conduzindo corretamente o
pensamento (podemos notar neste aspecto a influência que Wittgenstein sofreu de Frege (Begriffsschrift),
bem  como  de  Russell  e  Whitehead  (Principia  Mathematica).  Entretanto,  saliento  que  a  concepção  do
simbolismo tractatiano é diferente daquela sustentada por tais autores). Pois, como foi visto, Wittgenstein
pretendia, com o Tractatus, traçar um limite para o pensar, ou melhor, para a expressão dos pensamentos”
(CONDÉ, 1998 , p. 68).

41 Para Wittgenstein, os sistemas encontrados no Begriffsschrift e nos Principia não são dotados de uma ordem
lógica superior à da linguagem corrente,  apenas o que ocorre é que eles conseguem revelar melhor esta
mesma ordem.



38
segue-se  que  “há  apenas  uma  e  tão  somente  uma  análise  completa  das

proposições”.  As  estruturas  gramaticais  que  sustentam  a  linguagem

ordinária em sua superfície são formas aparentes. Se desejarmos encontrar o

alicerce  único  e  inquebrantável  de  toda  linguagem  possível  de  ser

construída,  devemos  nos  esmerar  na  prática  da  rigorosa  análise  lógica.

Ainda que em sua superfície a linguagem ordinária permita a geração de

enunciados  indevidos  em relação  à  lógica  que  a  fundamenta,  ela  possui

limites logicamente determinados. Ou seja, todo conjunto de ambiguidades

e disparates que geramos no âmbito da linguagem cotidiana decorrem de

uma inexatidão própria de suas formas aparentes – as diversas gramáticas de

línguas existentes.  A forma lógica oculta que fundamenta as diferentes e

variadas edificações linguísticas tem sua perfeição guardada e inabalável.

(SILVA, 2009, p.112)

Em  sua  Conceitografia42,  publicada  pela  primeira  vez  em  1879  sob  o  título

Begriffsschrift:  eine  der  aritmetischen  nachgebildeten  Formelsprache  des  reinen

Denkens43, Gottlob Frege vai defender a ideia de que a linguagem corrente é insuficiente para

expressar as relações lógicas complexas, tese que o leva a elaborar a sua “conceitografia”44,

assim chamada por  considerar  apenas  o conteúdo conceitual45 (begrifflicher  Inhalt)  como

elemento fundamental para a inferência (MARGUTTI PINTO, 1998). Segundo Frege (2012,

p. 48),

Creio que o melhor  meio de elucidar  a  relação que se  dá entre  a minha

conceitografia e a linguagem corrente seria compará-la com a relação que

ocorre  entre  o  microscópio  e  o  olho.  Este  último,  pela  extensão  de  sua

42 Adotamos, assim como sugere e Alcoforado et al. (2012, p. 52), a tradução da palavra 'Begriffsschrift' em
língua portuguesa por 'Conceitografia', por discordarmos das traduções 'ideografia' e 'notação conceitual',
apesar do próprio Frege ter assumido não ter sido muito feliz na escolha do termo, que antes dele já havia
sido utilizado, conforme nos revela Korte (2010, p.285)(tradução nossa): “O termo ‘Begrifsschrift’ foi usado
por  Adolf  Trendelenburg  (1867),  e  antes  dele  por  Franz  B.  Květ  (1857),  para  a  lingua characteristica
leibziniana,  uma  linguagem  artificial,  cujas  estruturas  de  sinais  espelham  estruturas  de  conceitos  que
representam de tal  maneira que os  sinais  e  conceitos  estão sistematicamente conectados.  A maioria  dos
filósofos, no entanto,  associam o termo 'Begrifsschrift' com Gottlob Frege e ao seu livreto de  oitenta e uma
páginas “Begriffsschrift, eine der arithmetischen nachgebildete Formelsprache des reinen Denkens” (1879) -
a primeira manifestação da lógica moderna de predicados quantificadores. O fato de Frege ter utilizado o
nome 'Begrifsschrift' em sua lógica não é uma coincidência. No prefácio de sua obra, Frege aponta que o
'sschrift Begrif', o sistema de lógica apresentado no livro, é supostamente a realização da linguagem sonhada
por Leibniz (Frege 1879)”. 



39
aplicabilidade  e  pela  versatilidade  de  sua  adaptação  às  mais  diversas

circunstâncias,  é  muito  superior  ao  microscópio.  Contudo,  como  um

instrumento  ótico,  o  olho  possui,  por  certo,  muitos  inconvenientes,  que

passam comumente desapercebidos por força de seu estreito relacionamento

com a nossa vida mental. De fato, se um objetivo científico exigir grande

acuidade  de  resolução,  o  olho  se  mostra  insuficiente.  Por  outro  lado,  o

microscópio se afigura perfeitamente adequado para tais fins, embora por

isso mesmo seja inadequado para outros.

G. Frege segue defendendo a aplicabilidade de seu Begriffsschrift à Filosofia, uma vez

que “uma das tarefas da Filosofia for romper o domínio da palavra sobre o espírito humano,

desvendando os enganos que surgem, quase que inevitavelmente, em decorrência de utilizar a

linguagem  corrente  para  expressar  as  relações  entre  os  conceitos”  (grifo  nosso).  Estes

“equívocos inevitáveis” que permeiam a Filosofia,  e  em particular  a  Metafísica,  expostos

como  consequência  do  trabalho  de  Frege,  constitui  uma  das  inspirações  para  o  tom

antimetafísico que permeia algumas das passagens do TLP, em particular o aforisma 6.53: “O

método correto da filosofia seria propriamente este: nada dizer senão o que se pode dizer; (…)

43 Alcoforado et al. (2012) traduzem o subtítulo por “Uma linguagem formular do pensamento puro decalcada
sobre a aritmética”. É de conhecimento comum o projeto fregeano de redução lógica da matemática, e sobre
o próprio título,  Frege esclarece que “Já que me limitei,  aqui,  a expressar relações que independem das
propriedades  particulares  das  coisas,  poderia  também  empregar  a  expressão  'linguagem  formular  do
pensamento puro'. Contudo, quando à (expressão) 'decalcada sobre a linguagem formular da aritmética', que
utilizei no título (deste livro), vincula-se antes às ideias fundamentais do que às minúcias de execução (da
conceitografia). Todo esforço de instituir uma semelhança artificial (com a aritmética) pela caracterização do
conceito como a soma de suas notas esteve inteiramente fora de meus propósitos. O ponto de contato mais
próximo entre minha linguagem formular e a (linguagem formular) da aritmética está no modo de utilizar as
letras”. (FREGE, 2012,p.48) Aqui se faz necessário esclarecer a palavra aritmética. Segundo Alcoforado et al.
(FREGE, 2012 p. 51) esclarecerem nas notas do Prefácio da Conceitografia, Frege emprega, muitas vezes, a
palavra 'aritmética'  “de maneira vaga e imprecisa.  Por vezes  ela é  usada em seu sentido estrito,  usual  e
elementar,  envolvendo apenas as operações sobre os inteiros.  Passagens há,  porém, em que esta palavra
assume um significado mais amplo, que abrange além da aritmética m sentido estrito e elementar, operações
sobre os racionais, irracionais e complexos. Finalmente, em certos textos, sob este nome se encontram em
questão inclusive os cálculos diferencial e integral. Portanto, o termo 'aritmética' é tomado frequentemente
por Frege em sentido mais amplo que o usual, vale dizer,  envolvendo não só grandezas discretas,  como
também o contínuo e os complexos e, por vezes, até certos tópicos de análise”.

44 “(…) Deparei-me com o obstáculo da insuficiência da linguagem (corrente) (…) à medida que as relações se
tornavam mais complexas, tanto menos apto me encontrava para atingir a exatidão exigida. Tal dificuldade
levou-me a conceber a presente Conceitografia.” (FREGE, 2012, p 48-49)

45 “(...)  Chamei  de  conteúdo  conceitual  aquilo  que  encerra  o  que  julgo  ser  relevante  (para  o  processo
inferencial). Essa explicação deve estar, portanto, sempre presente, caso se deseje entender corretamente a
essência  de  minha  linguagem  formular  (Formelsprache).  Disso  também  deriva  o  nome  Conceitografia
(Begriffsschrift)”. (FREGE, 2012,p.48)



40

sempre  que  alguém  pretendesse  dizer  algo  metafísico,  mostrar-lhe  que  não  conferiu

significado a certos sinais em suas proposições”. Frege oferece seus préstimos para a Filosofia

na medida em que sua Conceitografia pode ser aplicada pelos filósofos como uma ferramenta

capaz de “liberar o pensamento dos acréscimos indesejáveis a ele associados pela natureza

dos meios linguísticos de expressão”(FREGE, 2012, p.50) e aqui ele chama a atenção para as

“discrepâncias”  próprias  da  linguagem natural  que põe  em xeque sua  eficiência   em sua

aplicabilidade exclusiva na construção do pensamento filosófico.46 Assim, a conceitografia

seria um “fator de progresso para a lógica” tradicional ou aristotélica47 que se justifica “pelo

fato de a lógica ter seguido, até aqui, muito proximamente a linguagem e a gramática”. Frege

não estava errado em conceber o avanço que o seu pensamento trouxe para a lógica do século

XX, particularmente ao abrir espaço para o vanguardismo de outros pensadores, a exemplo do

próprio Wittgenstein.  A distinção entre Sinn (Sentido) e Bedeutung (Significado),  a lógica

simbólica – que permitiu tratar proposições cada vez mais complexas, a diferenciação entre

conceito (Begriff) e objeto (Gegenstand), são alguns de seus avanços48.

A proposta  de  Frege  para  uma linguagem formular  retoma em parte,  segundo ele

próprio, o projeto leibniziano de um calculus philosophicus ou raciocinator, que teria falhado

pelo entusiamo desmedido de Leibniz frente a possibilidade do “enorme incremento que traria

ao poder intelectual da humanidade, um modo de designação adequado às próprias coisas (die

Sachen selbst)” que não o permitiu enxergar a necessidade de avançar pouco a pouco na

conquista  do  seu  objetivo49.  O  trabalho  de  Frege  seria  então  um  acréscimo  à  tarefa  de

preencher  as  lacunas  das  linguagens  formulares  existentes  na  medida  em  que  pretende

associar,  sob a égide de “uma única linguagem formular, domínios até então separados,  e

ainda no sentido de ampliá-la a ponto de incluir áreas que até então tinham escapado a essa

46 “Por certo, ela também não reproduz as ideias de forma pura, já que isto não é possível quando as ideias são
apresentadas por um meio (de expressão) exterior (à inteligência). O que é possível, por um lado, é confinar
tais discrepâncias (conceitográficas) ao inevitável e ao inofensivo e, por outro, por estas diferirem daquelas
(discrepâncias) que são próprias da linguagem corrente, elas nos protegem da influência unilateral de um
meio particular de expressão.”(FREGE, 2012, p.50)

47 “Parece-me que a mera descoberta desta conceitografia foi um fator de progresso para a lógica.” (FREGE,
2012, p.50)

48 “Em particular, creio que a substituição dos conceitos de  sujeito e predicado pelos de  argumento e  função
resistirão  ao  tempo.  (…)  Mais  ainda,  a  análise  de  como  se  correlacionam entre  si  os  significados  das
palavras: se, e, não, existe, alguns, todos, etc., mereceu toda a atenção” (FREGE, 2012, p.50).

49 “Quando um problema parece insolúvel em toda a sua generalidade, deve-se provisoriamente restringi-lo;
pois talvez possa ser resolvido por ampliações graduais”(FREGE, 2012, p. 49).



41

linguagem”(FREGE, 2012, p.49).

Em Sobre a justificação científica de uma Conceitografia50, datado de 1882, Gottlob

Frege  mais  uma  vez  discursa  sobre  a  ineficiência  da  linguagem  ordinária,  advogando  a

necessidade de uma ferramenta capaz de, concomitantemente, “evitar incompreensões quanto

ao pensamento (Denken) de outrem, e também equívocos sobre o nosso próprio pensamento.

Tanto um quanto outro tem sua causa na imperfeição da linguagem,  já que temos de usar

sinais  sensíveis para pensar.” (FREGE, 2012, p.  193) (grifo nosso).  A tese defendida por

Frege é a de que a “imperfeição de nossa linguagem” deve-se ao fato de nossa atenção ser

naturalmente  voltada  para  o  exterior,  uma vez  que  somos  sobrepujados  pelas  impressões

sensíveis, mas vívidas que as imagens da memória (Erinnerungsbilder), de tal maneira que

quase que por si só “as imagens sensíveis determinam o curso de nossas ideias (Vortellungen),

tal  como  se  dá  nos  animais” (FREGE,  2012,  p.193-195).  Portanto,  estamos  expostos  a

enganos que “(...)  facilmente escapam aos olhos do examinador, especialmente aqueles que

decorrem de ligeiras diferenças de sentido de uma palavra” (FREGE, 2012, p.193-195). Mas

então o que possibilita o avanço do conhecimento humano e do pensamento científico? Frege

coloca  que  o  fato  de  ainda  conseguirmos  nos  orientar  razoavelmente  bem  é  devido  à

existência de diversos meios de verificação – como a experiência e a intuição espacial – que

se encontram à disposição dos seres humanos.

Ao  invés  disso,  as  regras  lógicas51 (por  permanecerem  exteriores  ao

conteúdo)  pouca  proteção  nos  oferecem,  como  indicam  os  exemplos  de

certas áreas do conhecimento em que os meios de verificação começam a

rarear.  Estas  regras  não  conseguiram preservar  do  erro  alguns  grandes

filósofos,  (…)  já  que  (tais  regras)  sempre  permaneceram  alheias  ao

conteúdo.  (FREGE, 2012, p.193-195) (grifo nosso)

O  argumento  fregeano  se  concentra  no  fato  de  não  encontrarmos,  na  linguagem

corrente ou natural, um grupo bem definido de formas de inferência, o que nos impossibilita

50 Título  original:  “Über  die  wissenschaftiliche  Berechtigung  einer  Begriffsschrift”  (1882).  Também
republicado em 1964 sob o título (coletivo, uma vez que incluía outros textos) de “Begriffsschrift und andere
Aufsätze”.

51 Aqui Frege parece referir-se à lógica tradicional, de cunho aristotélico e booleano (cálculo de predicados).



42

de identificar uma cadeia inferencial sem lacunas.  “Na linguagem, as relações lógicas são

quase  sempre  apenas  sugeridas,  são  apenas  insinuadas  e  não  propriamente  expressas”

(FREGE, 2012, p.195). Frege continua defendendo que a deficiência – ou melhor, a falta de

eficiência – da linguagem natural se deve ao seu caráter maleável e instável, caráter este que

está  na sua própria  essência  de possibilidade de existência,  pois  é ele  que lhe possibilita

evoluir no tempo. Aqui ele faz uma interessante analogia com a mão, que “não obstante a

adaptabilidade as mais diferentes tarefas é, ainda assim, insuficiente”52, nos motivando a criar

mãos artificiais ou biônicas que possam executar as tarefas que nossas mãos são incapazes de

realizar de maneira tão eficiente.

No curto artigo “Sobre a finalidade da Conceitografia53” (1883), Frege defende com

mais clareza – frente às fortes críticas que se seguiram à sua Conceitografia (1879) – o seu

projeto de “expressar um conteúdo mediante sinais escritos de maneira mais clara e precisa do

que seria possível mediante palavras” (FREGE, 2012, p. 181)54. A simbolização proposta por

Frege foi pensada inicialmente como uma conceitografia orientada para a matemática, o que

não impede, segundo ele mesmo nos indica, que seu simbolismo também possa ser aplicado

em outros domínios, outras áreas do conhecimento, uma vez que as relações lógicas estão

presentes em toda parte.  Assim sendo, “que os filósofos concedam a este assunto alguma

atenção”  (FREGE,  2012,  p.198). A linguagem  natural  incapaz  de  prevenir  os  erros  do

pensamento: ela não é unívoca uma única palavra pode designar tanto um conceito quanto um

objeto individual que cai sobre este conceito (idem, p. 194)55.

As ideias sobre linguagem corrente – ou natural – trabalhadas no TLP levam a uma

série  de  considerações,  algumas  das  quais  só  serão  devidamente  explicitadas  nas
52 “Produzimos mãos artificiais, instrumentos elaborados para fins específicos e que operam com uma precisão

que a mão não lograria.  Como é possível esta precisão? Graças a rigidez, a inflexibilidade dos componentes,
cuja ausência torna a mão tão versátil.  De modo similar, a linguagem por palavras tem as mesmas limitações
necessitamos de um sistema de sinais (Ganzes von Zeichen),  carente de toda ambiguidade, e cuja forma
rigorosamente lógica não deixe escapar o conteúdo” (FREGE, 2012, p.195-196).

53 Publicado  primeiramente  sob  o  título  de  “Über  den  Zweck  der  Begriffsschrift”,  em  1883,  e  depois
republicado, em 1964  como “Begriffsschrift und andere Aufsätze”.

54 “Com efeito, desejava produzir não um mero calculus ratiocinator ,mas uma língua characterica em sentido
leibniziano; mas para tal realização, reconheço que um cálculo dedutivo é uma parte necessária de uma
conceitografia”. (FREGE, 2012, p. 181)

55 De modo geral, nenhuma distinção marcante é feita entre o conceito e o indivíduo. O 'cavalo' pode designar
um ente individual; como também designar a espécie, como na sentença: 'O cavalo é um animal herbívoro'.
Mas cavalo também pode designar um conceito,  como na sentença:  'Isto  é  um cavalo'.  (FREGE,  2012,
p.194).



43

Investigações56. Mas no que se refere às confusões mais fundamentais de que toda a Filosofia

está repleta (TLP: 3.324), a linguagem natural também parece ser a “fonte de todos os males”

e  a  dificuldade  em se  chegar  a  uma  ideografia  consistente  parece  residir  na  questão  da

designação, uma vez que “a marca comum de dois objetos nunca pode ser denunciada por nós

os designarmos com o mesmo sinal, mas através de diferentes modos de designação”(TLP:

3.322) e que na linguagem corrente é um fato corriqueiro a multidesignação das palavras, o

que  implica  no  fato  de  uma  mesma  palavra  designar  de  maneira  diferente  (pertença  a

símbolos57 diferentes) ou mesmo que “duas palavras que designam de maneiras diferentes

sejam empregadas, na proposição, superficialmente do mesmo modo” o que é exemplificado

no TLP com a proposição “Rosa é rosa” , no qual a primeira “Rosa” palavra é um nome de

pessoa  e  a  segunda um adjetivo.  “(...)  Essas  palavras  não têm simplesmente  significados

diferentes mas são símbolos diferentes” (TLP 3.323).

Assim, chamamos a atenção para o primeiro ponto de conflito que ressaltamos entre

as  ideias  de  Wittgenstein  e  de  Frege;  a  questão  da  linguagem  natural,  ou  melhor  da

necessidade  de  esclarecimento  lógico  da  linguagem  corrente,   conforme  já  tratamos  no

capítulo dois, está diretamente imbricada no projeto de crítica da linguagem empreendido no

Tractatus.

56 Em relação  à  discussão  a  respeito  das  “divergências”  entre  o  Tractatus e  as  Investigações  Filosóficas,
Cunha(s.d), coloca que  “ No Tractatus, Wittgenstein defende a linguagem como se tivesse o papel de um
espelho que reflete a todo e qualquer objeto que se possa falar, como se só pudéssemos falar de um objeto
ostensivamente,  diretamente a  aquele objeto para conhecermos seu significado.  Assim a linguagem teria
como papel denominar cada objeto ostensivamente, como se cada objeto no mundo tivesse sua representação
única na linguagem, buscando assim erradicar, por assim dizer, toda e qualquer contradição na linguagem,
pois se cada sentença tivesse seu sentido único e irrevogável (assim como as palavras) teríamos, como queria
o autor do Tractatus, uma linguagem formal perfeita. Já no início das Investigações Filosóficas, Wittgenstein
cita Santo Agostinho, que parte do mesmo pressuposto do “autor do Tractatus” sobre a linguagem, tomando a
compreensão acerca dos objetos e sentenças se dão pela intenção de se indicar algo, ostensivamente, pelos
signos da pronuncia ou gestos, partindo Wittgenstein deste ponto para iniciar sua teoria, usando a descrição
de Agostinho como plano de fundo para pintar um novo cenário, mostrando que a linguagem não deve ser
entendida como ela é, como queriam os lógicos, mas deve ser compreendido em seu funcionamento.”

57 Há, no TLP, uma distinção entre signos (Zeichen),  a saber  “sons ou inscrições gráficas perceptíveis”  e
símbolos (Symbolen), que são “signos que foram projetados sobre a realidade”. Glock (1998, p.333-4) segue
colocando que “há um nível em que é simples e clara esta distinção entre um mero signo (um som ou rabisco)
e um signo dotado de significado, ou símbolo.(....) Um signo é aquilo que é sensivelmente perceptível no
símbolo; um 'símbolo' ou 'expressão' é uma proposição ou parte de uma proposição que “caracteriza” ou “é
essencial para” o sentido da proposição”. Um símbolo denota o Bedeutung (significado) de uma proposição,
ligando-se à ideia de um “modo de significação”.



44

3.2  FREGE E A NOÇÃO DE OBJETO WITTGENSTEINIANA

A noção de objeto é central na ontologia do Tractatus, por isso, será necessariamente

tema  de  investigação  no  presente  trabalho.  Diante  da  enorme  influência  de  Frege  sobre

Wittgenstein, surge a questão sobre a influência do filósofo alemão no tocante a esse aspecto

do TLP.  Porém, ao tratarmos a  respeito do conceito de objeto,  precisamos logo de início

ressalvar  que  há  um abismo  conceitual  entre  os  “objetos  individuais”  de  G.  Frege  e  os

“objetos  simples”  do  TLP58;  os  objetos  individuais  fregeanos  estão  conceitualmente  mais

próximos dos objetos compostos59 tractatianos. Pontuar estas diferenças se faz importante na

medida em que revela o caráter ímpar da noção de objeto tractatiano, que não se encontra (em

sua especificidade) na obra dos principais influenciadores do pensamento wittgensteiniano.

Wittgenstein introduz os objetos a partir do grupo 2 de aforismas do Tractatus. Para

Wittgenstein (1922), o objeto é simples (TLP: 2.02), constituindo a substância do mundo, e

por isso mesmo não podem ser composto (TLP 2.021); só existindo objetos é que pode haver

uma forma fixa no mundo (TLP: 2.026). “O fixo, o subsistente e o objeto são um só” (TLP:

2.027) e “o objeto é o fixo, o subsistente, a configuração é o variável, instável” (TLP:2.0272).

Os  objetos  simples  são  indestrutíveis e  indecomponíveis;  eles  não  podem  ser  descritos

(definidos),  mas  apenas  nomeados.  Os  nomes  são  os  signos  primitivos  das  proposições

elementares, eles representam os objetos, que por sua vez possuem denotação  (Bedeutung).

Os objetos são também autossuficientes, uma vez que podem aparecer em todas as situações

possíveis60 (TLP: 2.0122). Quando conhecemos um objeto conhecemos também todas as suas

possibilidades de aparecimento no estado de coisas (Sachverhalt)61,que estão em sua natureza.

58 Trataremos também no próximo capítulo a respeito do conceito wittgensteiniano de objeto.

59 Os  objetos  compostos  também  são  chamados  de  “complexos”,  na  medida  que  nada  mais  são  do  que
combinações de objetos simples. Glock (1998, p.266) traz um exemplo do que poderia ser considerado um
objeto composto: os objetos materiais ordinários.

60 A forma de autossuficiência dos objetos simples também é “uma forma de vínculo com o estado de coisas,
uma forma de não ser autossuficiente. (É impossível que palavras intervenham de dois modos diferentes,
sozinhas e na proposição)” (TLP: 2.0122).

61 O estado de coisas possível é o Sachverhalt, enquanto o estado de coisas subsistente é o fato (Tatsache). No
estado de coisas subsistente, o critério de verdade é a realidade, isto é, se a proposição representa um estado
de coisas subsistente ela é verdadeira, do contrário ela será falsa; a subsistência do estado de coisas constitui
o fato (TLP:2). O fato é o estado de coisas existente, real, e não apenas o meramente possível. Stenius(1964,
p.31) apud Marques (1990, p.54-5) nos diz que “Um Sachverhalt é alguma coisa que poderia possivelmente
ser o caso, um Tatsache alguma coisa que é realmente o caso”.



45

Condé (1998, p.53) coloca que os objetos são “as condições transcendentais da possibilidade

do estado de coisas62”.

É perceptível, nos NB, a dificuldade de Wittgenstein conciliar a ideia de um objeto

simples com o fato de não conseguir materializá-lo através de um exemplo. Notemos que não

se tratava da busca por qualquer exemplo, mas um que fosse logicamente alcançável, uma tal

façanha  da  qual  o  próprio  Wittgenstein  não  foi  capaz  e  que  provavelmente  implica

diretamente na defesa por parte de um grupo relevante de autores – dos quais discordamos –

da irrelevância, ou pouca relevância dos objetos simples no entendimento do TLP. Contrário a

esta  visão,  Imaguire  (2008,  p.78)  defende  que  do  fato  de  que  Wittgenstein  nunca  tenha

conseguido articular um exemplo de um objeto simples não se segue que ele não tenha tido

clareza sobre esse conceito: “Argumento, aliás, na direção contrária: justamente porque ele

tinha uma noção muito precisa em mente, que implicava uma série de exigências lógicas bem

determinadas, não lhe foi possível encontrar um exemplo que satisfizesse tais exigências”.

Braida (2005, p.7) defende que o objeto ocupa o espaço “nas filosofias metódicas pós

kantianas o lugar antes reservado ao ente  (on, esse,  seiende)” e neste sentido a noção de

objeto pode ser vista como uma abertura ontológica63. Ele elege o pensamento de Frege, assim

como  o  de  Twardovski  e  Meinong,  para  fundamentar  sua  tese;  “Russell,  Whitehead,

Wittgenstein, Carnap, (…), se apropriaram e usaram de modo particular essas aberturas, e ao

menos três grandes movimentos do século XX daí receberam influxos decisivos: a filosofia

analítica da linguagem, a fenomenologia e a escola polonesa” (BRAIDA, 2005, p.8). Na visão

de Braida, Frege parte da ideia da exterioridade do objeto em relação à representação e à

consciência, deixando de lado a tese de que “ser e pensar são o mesmo” e o princípio da

imanência (só podemos pensar o que está em nossa mente).

Frege era explícito quanto a esse ponto, ao dizer:  “existe algo que não é

minha ideia  ainda assim, pode ser objeto de minha consideração, de meu

pensar”. O cerne do debate, portanto, não obstante girar em torno da noção

de  entidade  e  de  objeto,  implica  uma  revisão  da  teoria  do  juízo   (e  da

62 O estado de coisas atômico é representado por uma proposição elementar - que não admite análises ulteriores
(CONDÉ, 1998, p.53).

63 “Abertura no sentido dos enxadristas, a saber, enquanto tomadas de decisões e ações iniciais”. (BRAIDA,
2005, p.7)



46
proposição) e da compreensão mesma do que é pensar. (…) Frege abandona

completamente a teoria tradicional do juízo e do pensamento, modificando

inclusive os fundamentos da lógica (…). (BRAIDA, 2005, p.8-9)

Ele segue defendendo que os  Grundgesetze der Arithmetik,  é um dos textos – em

conjunto  com  Sobre  a  teoria  e  o  objeto de  Kasimir  Twardovski  e  Para  a  doutrina  do

conteúdo e do objeto das representações de Alexius Meinong – que abre as portas para “uma

nova ontologia sem “propriedades transcendentais” e sem “formas substanciais”64”. Braida

(2005) vai  contra o consenso65 (…) e se fundamenta na tese que os “conceitos ontológicos

(entidade,  objeto,  propriedade,  relação,  etc.)  não  são  redutíveis  aos  conceitos  noemáticos

(pensamento,   consciência,   conceito)   e   nem   aos conceitos semânticos (linguagem,

gramática, sentido)”.  Para ele, a noção de algo  a  que  o pensamento e a  linguagem se

dirigem  enquanto  seu  real  implica  “que  nenhuma  teoria  filosófica  da  consciência  (e  do

pensamento) e nenhuma teoria  da linguagem (e da gramática) podem substituir a ontologia (e

a lógica)”.  Seguindo a ideia de Braida, o texto de Frege, assim como os (textos) dos dois

outros autores supracitados, tem o mérito de distinguir entre os “objetos ditos e pensados” dos

“objetos reais ou efetivos” o que os tornaria tais textos, segundo sua interpretação, “aberturas

legitimadoras da necessidade das noções ontológicas”. Indo além da interpretação clássica

que opõe o pensamento fregeano à ontologia66, ele defende que estes textos são na realidade

fontes  de  resistência  da  ontologia  na  medida  em  que  trazem  uma  crítica  antecipada  e

necessária das tendências então correntes de esvaziamento e relativização da metafísica. “O

ponto dessa resistência é o conceito de algo independente e diferente de qualquer conteúdo

mental ou linguístico, relativamente ao qual pensamentos e enunciações são, ao contrário do

64 “Dito francamente, a relatividade ontológica já  está ali formulada de modo explícito. Todavia, ao dizer isso,
eu  na   verdade   pretendo   sugerir   que   esses   textos   podem   ser  usados,  ex contrario, como antídotos
contra  o  consenso  generalizado  em  torno  do  relativismo  ontológico  e  do  subjetivismo   metódico  que
permeiam quase toda a filosofia e reflexão culta  hodiernas,   que   têm   por   óbvio   que   a   realidade   é
uma   construção  e  que  todo  pensamento,  por  estar  referido  apenas   aos  seus  construtos,  sempre  é
relativizável”. (BRAIDA, 2005, p.8)

65 “A defesa usual é de que algum momento de sua reflexão, (os textos citados) fazem uso da noção de algo
distinto de nosso pensamento e discurso, da noção de algo que não é construto nosso e ao qual nos referimos
ao pensar e falar, e pelo qual pensamentos e discursos podem ser aferidos e referendados”.(BRAIDA, 2005,
p.8)

66  “A ontologia foi, ao longo do século XX, subsumida e substituída por procedimentos de análises semânticas,
gramaticais e fenomenológicas, e explicitamente o conceito forte de objeto,  e   de   entidade,   foi   definido
em   termos   gramaticais, fenomenológicos e psicológicos”. (BRAIDA, 2005, p.8-9)



47

enunciado da tese da relatividade ontológica, relativos.” (BRAIDA, 2005, p.8-9)

A despeito do “abismo conceitual” entre a noção de objeto imanente no Tractatus e a

de objeto para Frege, que mencionamos,  precisamos ressalvar que a influência das ideias

fregeanas  sobre  Wittgenstein  se  dá  no  sentido  de  legitimar  a  necessidade  de  noções

ontológicas, ainda que a noção de objeto divirja entre os dois filósofos. A defesa que Braida

faz das ideias fregeanas se aproximam em certo sentido da tese que acatamos no presente

trabalho,  a  saber,  a  da  natureza  ontológica  da  lógica  tractatiana.  Embora  traçar  maiores

considerações  sobre  um  Frege  potencialmente  “ontológico”  escape  do  nosso  objetivo,

percebemos que – de maneira análoga ao que ocorre com Wittgenstein – conceitos fregeanos

como o de objeto, relegados a segundo plano, ainda suscitam várias dúvidas e se mostram

como  um campo que  ainda  tem muito  a  ser  explorado,  mesmo  tendo  em mente  que  as

ambições filosóficas de Frege eram em certo sentido muito menores que as suas ambições

lógico-matemáticas.

Partindo da aceitação da tese da natureza fundamental do conceito de objeto simples

na  ontologia  do TLP,  ao procuramos nos  deter  sobre a  representatividade  do conceito de

objeto na obra fregeana somos colocados frente a uma escassez de fontes que possibilitem

conceder  um status  análogo  ao  estudo  dos  objetos  em Wittgenstein.  Em seu  texto  Über

Begriff und Gegenstand, publicado pela primeira vez em 1892  no volume XVI da coletânea

de  artigos  da  revista  Vierteljahrsschrift  für  wissenschaftiliche  Philosophie  (p.192-295),

republicado em “Funktion, Begriff, Bedeutung: Fünf logische Studien” sob a organização de

G. Patzig  (Göttingen:  Vandenhoek & Ruprecht,  1962,  p  66-80).e  finalmente  traduzido na

língua portuguesa pelo Prof. Paulo Alcoforado como “Sobre o conceito e o objeto”,  Frege

rebate uma série de oito artigos publicados pelo filósofo e psicólogo austríaco Benno Kerry

entre os anos de 1885 a 1891. Kerry foi aluno de Ernst Laas e Otto Liebmann (em Strasburgo)

e de Franz Bretano em Viena, período no qual se tornou amigo pessoal de Alois Höfler, que

influenciou as obras de Kerry com o seu conceito de “trabalho psíquico”;  Privatdozent na

Universidade de Strasburgo, B. Kerry foi ainda fortemente influenciado por Boltzano, por

Edmund Husserl e por Kazimierz Twardovski (“Sobre a doutrina do conceito e do objeto da

representação”)67.  Fulogonio  (2008,  p.5)  descreve   Kerry  como  um  filósofo  totalmente

compenetrado com a problemática dos fundamentos da matemática que publica sua série de

67 FULOGONIO,  María  Gabriela  (2008).  Benno  Kerry:  una  crítica  temprana  al  logicismo  de  Frege  y  un
antecedente en la historia del problema de la impredicatividad. CLE e-Prints, vol. 8, nr. 6.



48

artigos (1885 e 1891) na própria  Vierteljahrsschrift  e que além de proceder à sua famosa

crítica  à  noção  fregeana  de  conceito  (o  “problema  do  conceito  'cavalo'  ”),  faz  também

considerações à noção fregeana de número, antecipando, ainda segundo Fulogonio (2008, p.

7)  colocações  que o próprio Russell  faria  depois68 ao tratar  da descoberta  de seu célebre

paradoxo do “conjunto de todos os conjuntos que não contêm eles mesmos”.

Kerry  concentra  sua  crítica  na  definição  fregeana  de  sucessão  em  dois  pontos

principais: o primeiro é a dificuldade (a rigor, a impossibilidade) de precisar o conjunto de

propriedades hereditárias69 e, o segundo,  que “seguir a  x” é precisamente uma propriedade

hereditária, o que implica em um círculo vicioso.  A crítica de Kerry assinala a dificuldade de

se estabelecer o conjunto de propriedades hereditárias em uma série e vai além ao observar

que  o  que  a  definição  exige  é  essencialmente  impossível,  o  que  nos  remete  à  ideia

contemporânea de “definições impredicativas”. Dizer em Lógica e em Matemática que uma

definição é impredicativa consiste em, traduzindo em termos simplistas, que essa definição

menciona  ou  quantifica  o  próprio  conjunto  que  define  (ou,  o  que  é  mais  comum,  outro

conjunto que contenha o conjunto que está  sendo definido);  assim,  podemos dizer  que a

propriedade da impredicatividade é uma definição autorreferenciável.

Frege  contra-ataca  Kerry  acusando-o  de  fundamentar  sua  crítica  em pressupostos

psicologicistas,  uma  vez  que  era  notória  então  a  aproximação  de  Benno  Kerry  com  a

interpretação psicologicista do conhecimento, em particular por sua aproximação com Höfler.

María Gabriela Fulogonio (2008, p. 9) defende, entretanto, a tese de que o pressuposto basilar

contido na crítica kerryana à definição de sucessão fregeana se concentra em uma “aspiração

68 Russell apud  FULOGONIO (2008, p.9)  coloca que “there is an attack on the definition: “y follows x in the
f-series if  y  has all the properties inherited in the  f-series and belonging to all terms to which  x  has the
relation f. ”This criterion, we are told, is of doubtful value, because no catalogue of such properties exists,
and further because, as Frege himself proves, following x is itself one of these properties, whence a vicious
circle.  This  argument,  to  my  mind,  radically  misconceives  the  nature  of  deduction.  In  deduction,  a
proposition is proved to hold concerning every member of a class, and may then be asserted of a particular
member: but the proposition concerning every does not necessarily result from enumeration of the entries in a
catalogue (The Principles of Mathematics, p. 522)”.

69 Frege e Russell compartilham a noção de propriedade hereditária ou ancestral:  algo que pertence a uma
pessoa se pertence aos pais da pessoa. “Podemos então definir “y é um descendente de x” como “ y é filho
de alguém que possui todas as propriedades hereditárias de x”. Entretanto, embora um descendente de x
tenha que ter todas as propriedades que são hereditárias na família iniciada por x, é logicamente possível
alguém possuir todas essas propriedades sem ser membro da família. Frege e Russell procuraram superar essa
dificuldade,  alegando  que  uma  das  propriedades  hereditárias  é  precisamente  a  propriedade  de  “ser
descendente de x”, com a consequência de que qualquer um que tenha todas as propriedades hereditárias
deve necessariamente ser um membro da família.”(GLOCK, 1998, p.263). Esta “estratégia” das propriedades
ancestrais é rechaçada por Wittgenstein no TLP por considerá-lo um círculo vicioso.



49

gnoseológica” que, segundo ela, Frege explicita em reiteradas oportunidades em toda a sua

obra. A noção de sucessão defendida por Frege é insuficiente e insatisfatória – como Russell

mais tarde deixaria claro em sua leitura do texto fregeano – pelo simples fato de exigir, entre

outras  coisas,  que  já  seja  conhecido  aquilo  que  se  pretende  elucidar.  “Vê-se  que  esta

dificuldade não surge da raiz de nenhuma posição gnoseológica determinada nem trata de

nenhum problema metafísico acerca da natureza,  nem da finitude ou não, do conjunto de

entidades a conhecer. A única coisa que faz falta é mostrar que, de fato, a propriedade de

seguir a certos elementos é hereditária”70” (FULOGONIO, 2008, p. 9) (tradução nossa)

Frege  inicia  seu  texto  colocando  que  as  objeções  de  Kerry  são  na  verdade

fundamentadas numa má compreensão de suas obras, sobretudo no que se refere à noção de

'conceito'. Para G. Frege, “a palavra conceito é empregada de diversos modos; em parte em

sentido psicológico, em parte em sentido lógico e, em parte talvez, numa confusa mistura de

ambos” (FREGE, 1978, p. 89), no que ele, Frege, decide se ater ao uso puramente lógico,

rebatendo  Kerry,  que  teria  “involuntariamente”  confundido  o  seu  próprio  uso  da  palavra

“conceito” – de aspiração psicológica – com o de nosso filósofo matemático, o que “disto

resultam facilmente contradições das quais o meu uso não é responsável” (FREGE, 1978,

p.89).

Chamamos a atenção para um interessante trecho do artigo  Sobre o Conceito e o

Objeto que costumeiramente passa a largo de discussões mais profundas mas que a nosso ver

clarifica a orientação gnoseológica das ideias fregeanas:

Não se pode exigir que tudo seja definido, da mesma maneira que não se

pode  exigir  do  químico  que  decomponha  todas  as  substâncias.  O  que  é

simples não pode ser decomposto, e o que é logicamente simples não pode

ter uma definição propriamente dita. O logicamente simples não nos é dado

logo  de  início,  como  tampouco  ocorre  com  a  maioria  dos  elementos

químicos; pelo contrário, ele é alcançado por meio do trabalho científico. Ao

se descobrir algo que é simples, ou que, pelo menos por enquanto, deva ser

tomado  como  simples,  deve  forjar-lhe  uma  denominação,  já  que  a

70 Para  Fulogonio  (2008,  p.9)(tradução  nossa),  se  se  prova  isto  “a  definição  que  y  segue  x  em f  requer
justamente que y siga a x em f (o que está longe de ser esclarecedor) porque essa definição exige que y tenha
todas as propriedades hereditárias que possuem os elementos que se relacionam mediante f com x, porém
uma dessas propriedades seria seguir a x, já que como acabara de ser provado, seguir a x é hereditária”.



50
linguagem não contém originalmente uma expressão que lhe corresponda

exatamente. Não é possível uma definição para a introdução de um nome

que corresponda a algo logicamente simples. Para isto, só resta levar o leitor

ou o ouvinte, por meio de sugestões, a entender o que se quer dizer com esta

palavra.”  (grifo nosso) (FREGE, 1978, p.90)

Traçando  um  paralelo  entre  a  colocação  de  Frege  acima  e  a  própria  dificuldade

wittgensteiniana de exemplificar a ideia de um “objeto simples”, quedamos a pensar sobre o

alcance da influência de determinadas visões filosóficas implícitas na obra dos antecessores

de LW e o direcionamento da escrita do próprio Tractatus. Ao advogar a incompetência inicial

da linguagem em expressar “um nome que corresponda a algo logicamente simples”, Frege

parece  estar  caminhando  ao  encontro  de  sua  própria  “escada”,  apelando  para  uma

compreensão/competência de seus leitores que não é passível de mensuração/verificação e

que escapa ao alcance da lógica matemática.

Retomando a linha de argumentação do Conceito e Objeto, G. Frege coloca que em

seu entendimento o conceito é predicativo, o que implica dizer que o conceito é a na verdade,

a referência de um predicado gramatical, ao passo que um nome de objeto (um nome próprio)

não pode absolutamente ser usado como um predicado gramatical. Neste ponto Frege vai

esclarecer suas definições utilizando-se de seu célebre exemplo do planeta Vênus. Analisemos

as duas sentenças abaixo:

i)   A Estrela matutina é Vênus.

ii)  A Estrela matutina é um planeta.

No primeiro caso, temos dois nomes próprios (“a Estrela matutina” e “Vênus”) para

um mesmo objeto, já no segundo temos um nome próprio (“a Estrela matutina”) e um termo

conceitual (“um planeta”); o “é” também assume diferentes papéis: se em ii) ele exerce o

papel  de  cópula  (é  um  mero  sinal  verbal  –  Formwort  –  da  predicação)  e  equivale

funcionalmente ao sinal aritmético de igualdade, exprimindo uma identidade, em i)  o “é” é ,

conteudisticamente, uma parte essencial do predicado, de tal forma que o predicado de i) não

é “Vênus”, e sim “é Vênus”, uma vez que o “é” possui uma função análoga à expressão “não



51

é outra senão”, indicando que “é Vênus” refere-se a um conceito sob o qual só cai um único

objeto, a saber “a Estrela matutina”. Frege (1978, p.91) reforça, semelhante ao que defendeu

nos Grundgesetze der Arithmetik , que “uma identidade é reversível, mas o cair de um objeto

sob um conceito  não é  uma relação reversível”  e  que “um tal  conceito  deve  ser  sempre

distinguido do objeto”.  A “referência” da palavra “Vênus”  nunca pode ocorrer como um

conceito, mas somente como um objeto, o que significa que a palavra “Vênus” nunca poderá

ser propriamente um predicado, embora possa fazer parte de um, a exemplo do que ocorre em

“é Vênus”.  

Enunciando o critério segundo o qual  o artigo definido singular sempre indica um

objeto e que o artigo indefinido acompanha um termo conceitual, Frege assume o precedente

de uma fundamentação linguística de um princípio lógico – um dos pontos atacados por B.

Kerry – que nos parece inicialmente estranha tendo em vista conhecermos a postura que G.

Frege assume a respeito da linguagem natural, e que soa ainda mais surpreendente quando em

sua defesa Frege recorre à alegação de uma “intuição linguística” dos falantes de uma língua

(sobre a qual ele não tece maiores comentários)  fundamentada na ideia de que “sem uma

linguagem, não nos podemos entender um ao outro e, em última instância, temos de confiar

em que  os  outros  compreendam as  palavras,  as  formas  e  as  construções  sentenciais,  no

essencial, identicamente a nós mesmos” (FREGE, 1978, p. 92). Na nota 1 da página 93 de

“Sobre o conceito e o objeto”, Gotlob Frege, nos auxilia a entender a sua posição ao declarar

que:

(…)  Frequentemente,  expressões  distintas  tem  algo  em  comum,  a  que

denomino sentido, e no caso das sentenças, pensamento; em outros termos

não  se  deve  desconhecer  que  o  mesmo  sentido,  o  mesmo  pensamento,

podem ser  expressos  de várias  maneiras.  Assim,  a  diferença não está  no

sentido, mas apenas na apreensão, na nuança, no matiz do sentido, e estes

são irrelevantes para a Lógica. É possível que uma sentença não dê mais

nem menos informação que outra;  e,  apesar de toda a multiplicidade das

línguas, a humanidade possui um tesouro comum de pensamentos. Se toda

transformação da expressão fosse proibida, sob o argumento de que com isso

também mudaria o conteúdo, paralisar-se-ia simplesmente a Lógica; pois,

sem que se tente redescobrir o pensamento nas suas múltiplas vestimentas, a

tarefa da Lógica é de todo insolúvel.(FREGE, 1978, p.93)



52

Entretanto, ao se referir ao exemplo do “'conceito' cavalo” colocado por Kerry,  Frege

vai defender sua posição reafirmando a necessidade vital de repensarmos as dubiedades da

linguagem  natural  elucidando-as  através  da  aplicação  de  termos  lógicos.  Dessa  maneira,

segundo ele,  “'conceito' cavalo” não é um conceito, enquanto que “a cidade de Recife” é uma

cidade ou “o oceano Atlântico” é um oceano, o que deve ser indicado pelo próprio emprego

das aspas na palavra 'conceito' em “o 'conceito' cavalo”. Quando procedemos a algum tipo de

investigação  lógica,  necessitamos  frequentemente  predicar  algo  de  um  conceito,  e  dessa

maneira “revestir o conceito da forma linguística usual para tais enunciados, de modo que o

que é dito do conceito torne-se o conteúdo do predicado gramatical” (FREGE, 1978, p.94).

Aqui Frege faz, porém, uma importante ressalva: embora fosse esperado que o conceito fosse

a  referência  do  sujeito  gramatical,  o  conceito  enquanto  tal  –  em  razão  de  sua  função

predicativa – não pode desempenhar este papel, mas deve ser “convertido num objeto, ou

falando  mais  precisamente,  deve  ser  representado  por  um objeto”  (FREGE,  1978,  p.94).

Partindo da distinção linguística entre “sujeito” e “predicado” ele coloca que um conceito é a

referência de um predicado, enquanto que um objeto é o que nunca pode ser a referência total

de um predicado, embora possa ser a referência de um sujeito. Ao falar de objeto, contudo,

Gottlob  Frege  está  se  referindo não a  uma entidade  ontológica  fundamental,  mas sim ao

objeto entendido como “algo no mundo”.

Ao fim e ao cabo, o que Frege defende em seu artigo é que expressões como “o

conceito F” não designam conceitos, mas sim objetos (FREGE, 1978, p.96). Um objeto possui

nome próprio, e do objeto se predica algo. O que se predica de um conceito nunca pode ser

predicado de um objeto, pois um nome próprio nunca pode ser uma expressão predicativa,

embora possa ser parte dela (FREGE, 1978, p.97) o que implica dizer que é sem sentido,

impossível, predicar de um objeto o que é predicado de um conceito. Precisamos estar atentos

às ambiguidades da linguagem natural, o que deriva do fato de que por vezes podemos usar a

mesma palavra ora como nome próprio e ora como termo conceitual. Frege nos leva outra

máxima sua:  o comportamento do conceito é essencialmente predicativo (mesmo onde se

predica algo dele) e por conseguinte só pode ser substituído por outro conceito, nunca por um

objeto. Os objetos caem sob um conceito de primeiro nível, enquanto os conceitos caem em

um conceito de segundo nível; o “cai sob” se refere a uma relação. O próprio Frege é taxativo

ao admitir que “existe um obstáculo peculiar em minha comunicação com o leitor, pois, por



53

uma  certa  necessidade  linguística,  minha  expressão  tomada  literalmente  não  exprime,  às

vezes, meu pensamento, uma vez que nomeia um objeto onde se visava a um conceito” e ao

ponderar a possibilidade de suas distinções serem vistas como “artificialidades linguísticas”,

recorrendo à “complacência do leitor, que não regateia uma pitada de sal”. Finalizando seu

artigo, Frege coloca que “uma consideração mais minuciosa faz concluir que a dificuldade

reside na própria natureza da questão e de nossa linguagem; que é impossível evitar uma certa

inadequação da expressão linguística; e que não nos resta senão tornar-se dela consciente e

levá-la sempre em conta” (FREGE,1978, p.103).

Em conjunto com “Função e Conceito” e “Sobre o sentido e a referência”,  “Sobre o

Conceito e o Objeto” forma a tríade de artigos fregeanos publicados entre 1891 e 1892, que

possuem  um  caráter  menos  técnico  e  mais  filosófico,  assim  como  os  Fundamentos  da

Aritmética. Nele encontramos reflexões importantes sobre a linguagem, e ainda que a visão de

Frege como um “filósofo da linguagem” que Dummet (1973) defende possa ser contestada

por  supostamente  não  pertencer  ao  objetivo  primeiro  de  Frege,  que  estaria  de  fato  mais

preocupado  em  preservar  o  seu  projeto  de  fundamentação  lógica  da  matemática,  ideia

defendida por Sluga (1980) 71, é inegável que as preocupações que Gottlob Frege dispensa em

suas  discussões  no  que  se  refere  a  definições  como “sentido”,  “referência”  e  “conceito”

constituem distinções linguísticas fundamentais para a formação lógica de Wittgenstein e que,

consequentemente, se imbricaram em suas obras, sobretudo no Tractatus.

71  Rodrigues (2008, p.9) se alinha à posição defendida por Sluga (1980), bem com Weiner e Chateaubriand:
“(...) O ponto que precisa ser enfatizado aqui é que a função principal desses textos no projeto de Frege,
especialmente Função e Conceito e Sobre o Sentido e a Referência, é consertar a linguagem formal de Frege,
evitando os  problemas  da  Grundgesetze  der  Arithmetik,  já  mencionados,  e  também apresentar  de  modo
informal,  na  forma  de  elucidações,  noções  centrais  necessárias  para  a  realização  do  seu  projeto.  Tais
elucidações  não  pertencem  à  teoria  propriamente  dita,  mas  têm  caráter  propedêutico.  Nelas,  Frege
frequentemente  faz  uso  de  exemplos  da  linguagem  natural,  como  na  apresentação  da  distinção
sentido/referência. Entretanto, o ponto de tais explicações informais não é uma análise da linguagem natural,
mas, sim, explicar, de fora do sistema, noções técnicas do sistema de Frege. É importante aqui observar que o
projeto de Frege era, sem dúvida, um projeto filosófico não apenas por ter um caráter epistemológico, mas
também por se colocar em uma postura crítica e  em relação aos fundamentos da aritmética.  Entretanto,
tratasse claramente de uma investigação restrita à  filosofia da matemática”.



54

3.3   RUSSELL E O GÊNIO

“Conhecer Wittgenstein foi uma das mais excitantes aventuras intelectuais da minha

vida”72; a declaração que Russell faz para o obituário de Wittgenstein - morto em 29 de abril

de 1951 aos 62 anos recém-completados - revela a importância do encontro entre dois dos

principais lógicos do século XX. Quando Russell conheceu Wittgenstein este último ainda era

um estudante de engenharia interessado nas origens da matemática que o impressionou de

uma  maneira um tanto dúbia: “No início eu estava em dúvida se ele era um gênio ou uma

manivela, mas logo me decidi a favor da primeira alternativa” (Russell, 1951, p.297).

Bertrand Arthur William Russell, nascido no País de Gales em 18 de maio de 1872 e

falecido em 2 de fevereiro de 1970 vitimado por uma gripe, foi o terceiro conde Russell e

conseguiu em vida o reconhecimento por seu trabalho, tendo alcançado fama internacional e

sido galardoado com o Prêmio Nobel de Literatura em 1950. A carreira acadêmica brilhante

deste notável filósofo e matemático foi permeada pela defesa de uma série de bandeiras por

parte  deste  pensador  apaixonado.  Russell  militou  pela  paz  mundial,  pela  igualdade  dos

direitos  entre  homens  e  mulheres,  pela  educação  infantil  (chegou  até  a  fundar  com sua

segunda esposa, Dora Winifred Black Russell uma escola experimental infantil em Beacon

Hill,  na  Inglaterra),  pelo  reconhecimento  da  URSS,  entre  tantas  outras,  tendo  ainda  sido

anarquista  e  ateu  confesso.  Longevo ao  ponto  de  conseguir  publicar  sua  autobiografia,  o

terceiro conde Russell foi homem de vida tão ativa e produtiva quanto longa e que, em seus

quase um século de vida – 98 anos para sermos mais exatos – foi testemunha e agente da

revolução cultural que se iniciou no final do século XIX e perdurou por toda a  extensão do

século  XX,  indo  da  Inglaterra  Vitoriana  à  era  Espacial.  E  ainda,  se  enquanto  lógico  e

matemático  B.  Russell  promoveu  uma  verdadeira  revolução  nas  bases  da  filosofia

matemática, enquanto filósofo defendia que a Filosofia deveria estar disponível para todos.

Para  além  da  defesa  do  “desencastelamento”  da  Filosofia,  Russell  também

compartilhava  com Wittgenstein  a  ideia  de  que  muito  do  que  até  então  se  nomeava  de

metafísica precisava ser revisto e até mesmo expurgado. A posição russeliana e uma certa

interpretação do TLP (da qual já afirmamos não pactuar) foram fontes de inspiração para o

72 “Getting to know Wittgenstein was one of the most exciting intellectual adventures of my life”.In:  Russell,
Bertrand.  Mind.  New  Series,  Vol.  60,  No.  239  (Jul.,  1951),  Oxford  University  Press,   pp.  297-298.
Disponível em: http://www.jstor.org/stable/2251317. Acesso em 15.03.2014.



55

movimento de caráter antimetafísico denominado “Círculo de Viena”. Segundo Russell em

seu  livro “Os problemas da Filosofia” (2005), publicado inicialmente em 1912,

A maioria dos filósofos – ou, pelo menos, muitos deles – professa ser capaz

de provar, por meio de um raciocínio metafísico a priori , coisas como os

dogmas fundamentais da religião, a racionalidade essencial do universo, o

caráter ilusório da matéria, a irrealidade de todo mal, e assim por diante. Não

há dúvida alguma de que a esperança de encontrar uma razão para acreditar

em teses como essa tem sido a principal inspiração de muitos dos que têm se

dedicado ao estudo da filosofia. Creio que esta esperança é vã. Parece que o

conhecimento relativo ao universo como um todo não pode ser obtido pela

metafísica, e que as provas apresentadas, segundo as quais, em virtude das

leis lógicas, tais coisas  devem existir e tais outras não, são incapazes de

sobreviver a um exame crítico. (Russell, 2005 p.119)

Não é de estranhar, portanto, a aparente decepção de Russell ao constatar que seu

pupilo, inicialmente defensor de uma postura tão cética quanto a dele, volta da segunda guerra

com uma postura que B. Russell denominou de “mística”73 e com uma obra – o  Tractatus

Logico-Philosophicus –  aparentemente  incompreensível.  Dessa  maneira,  o  polêmico

“misticismo tractatiano” se coloca como um dos entraves para uma compreensão russeliana

do  Tractatus,  o  que  desemboca  na  célebre  introdução  ao  TLP  que  marca  o  início  do

afastamento entre os dois filósofos. Ao defender posições divergentes das de Frege e Russell,

Ludwig  Wittgenstein  acaba  por  se  distanciar  também  na  esfera  pessoal  daqueles  que

inicialmente havia considerado como mentores.

Um dos pontos iniciais de conflito entre as ideias de Frege, Russell e Wittgenstein –

conforme já  adiantamos  nos  tópicos  anteriores  nos  quais  tratamos  sobre  as  influências  e

dessemelhanças entre o pensamento fregeano e o wittgensteiniano – é a divergência deste

73 Ainda no obituário de Wittgenstein, publicado na Mind, Russell coloca que: “Nos tempos anteriores de 1914,
ele  estava  preocupado quase  que  exclusivamente  com a  lógica.  Durante,  ou  talvez  um pouco antes.  da
primeira guerra, ele mudou sua visão e tornou-se mais ou menos um místico, como pode ser visto aqui e ali
no Tractatus. Ele tinha sido dogmaticamente anti-cristão, mas, neste aspecto, ele mudou completamente. A
única coisa que ele me falou sobre isso foi que, uma vez em uma aldeia na Galiza, durante a guerra, ele
encontrou uma livraria contendo apenas um livro, que foi o de Tolstoi sobre os Evangelhos. Ele comprou o
livro,  e,  de acordo com ele,  o livro o influenciou profundamente.  Do desenvolvimento de suas opiniões
depois de 1919 eu já não posso falar”. (Russell, 1951, p. 298)(tradução nossa)



56

último dos demais no que concerne ao papel da linguagem ordinária no trabalho filosófico.

Segundo Alencar (2006, p.229), os três convergem a respeito da necessidade da linguagem

ordinária ser esclarecida em alguma medida (defendendo inclusive a existência de distinções

entre a forma lógica e a forma gramatical de uma proposição74 mas possuem diferentes pontos

de vista sobre sua importância).  “Para Frege e Russell,  a linguagem ordinária é ambígua,

vaga. Apresenta, pois, defeitos que a tornam inutilizável para discursos que necessitam de

precisão,  como  é  o  caso  da  ciência  e  da  filosofia.  Enquanto  que  para  Wittgenstein,  as

proposições da linguagem ordinária estão em perfeita ordem (TLP 5.5563), porém, isso não

significa que a forma gramatical e a forma lógica da proposição coincidam sempre”  (2006,

p.229).  Ainda  segundo  Alencar  (2006,  p.229),  Wittgenstein  defende  que  a  análise  das

proposições da linguagem ordinária revela a sua real forma lógica, o que significa dizer que,

mesmo defendendo que a linguagem natural está em ordem, a forma lógica proposicional não

é dada de maneira imediata no uso corrente de proposições. Tais ideias vão nos remeter à

Sprachkritik, um dos pontos centrais da discussão de nosso trabalho.

Vamos aqui rememorar o aforisma 4.0031: “Toda filosofia é ‘crítica da linguagem’.

(Todavia, não no sentido de Mauthner.) O mérito de Russell é ter mostrado que a forma lógica

aparente  da  proposição  pode  não  ser  sua  forma  lógica  real.” (TLP:  4.0031).  Quando

Wittgenstein, sempre tão econômico em suas citações, coloca em um mesmo aforisma nomes

de pesos tão díspares para a história da Filosofia como Fritz Mauthner e Bertrand Russell,

deixa  evidente  a  importância  que  tal  passagem tem para  a  edificação de  suas  ideias  e  a

necessidade  de  caracterizá-las  devidamente  em  relação  a  seus  antecessores.  Como  já

discutimos as possíveis influências mauthnerianas no primeiro capítulo, não nós alongaremos

mais aqui sobre esse tema; quanto a Russell, suas teorias, bem como as de Frege serviram

como base para a discussão que Wittgenstein edifica no TLP. Quando LW escreve que o

“mérito de Russell é ter mostrado que a forma lógica aparente da proposição pode não ser a

sua  forma  lógica  real”,  no  aforisma  supracitado,  parece  estar  se  remetendo  à  Teoria  das

Descrições  Definidas  (TDD),  na  qual  Russell  distingue a  forma gramatical  (forma lógica

74  Ressalvamos, entretanto, que apesar de Frege, Russell e Wittgenstein admitirem   diferenças entre a forma
gramatical  e  a  forma lógica  de  uma proposição,  não  concordam entretanto  em que medida  ocorre  esta
distinção. Para Wittgenstein, por exemplo, segundo Alencar (2006, p.230) essa distinção se daria no sentido
de uma explicitação.



57

aparente) e a forma lógica (real) das proposições75 , que discutiremos no próximo tópico.

3.4   A TEORIA RUSSELLIANA DAS DESCRIÇÕES DEFINIDAS

Apesar  de  não  ter  logrado  êxito,  o  ambicioso  projeto  de  “axiomatização  da

matemática76”, ainda segue sendo, uma das maiores marcas do trabalho russelliano77, não só

pelo alcance acadêmico que tomou, mas principalmente porque em sua elaboração Russell

acabou por contribuir de maneira inconteste para a Filosofia da Lógica. Os grandes ganhos

desse projeto concentram-se na elaboração da Teoria dos Tipos78 e na Teoria das Descrições

Definidas , sobre a qual centraremos a nossa análise.

 No célebre artigo  On Denoting, publicado pela primeira vez na Revista  Mind  em

outubro de 1905, o conde Russell nos apresenta a sua Teoria das Descrições Definidas (TDD)

75 Alencar  (2006, p.229) nos chama atenção para o fato de Wittgenstein não citar Frege no aforisma 4.0031,
apesar de G. Frege também ter diferenciado a forma lógica e a forma gramatical de uma proposição; isso
seria derivado do fato de que “apesar de existir a distinção entre forma gramatical e forma lógica em Frege,
apenas com a TDD de Russell essa distinção tornar-se-á completamente clara e radical” Alencar (2006,
p.232)  O problema de Frege estaria  em não ter conseguido ultrapassar uma visão puramente sintática e
portanto limitada,  na distinção entre conceito e objeto.

76 O grande projeto levado a cabo por Russell  visava demonstrar a fundamentação lógica da Matemática (e não
só da Aritmética como apregoava Frege), buscando corroborar a  tese de que todos os axiomas matemáticos
são derivados e podem ser reduzidos a alguns poucos conceitos lógicos primitivos.

77 Wittgenstein não compartilhava com Russell e Frege a ideia de uma fundamentação lógica da matemática;
muito pelo contrário, ele era radicalmente contra essa ideia. A visão que LW possuía da matemática também
não era imune a polêmicas. “Ele não via a matemática como um corpo de verdades sobre entidades abstratas,
mas  como  parte  das  práticas  humanas”(GLOCK,  1998,  p.  33).  Wittgenstein  rejeitava  o  logicismo,  o
formalismo e o intuicionismo, defendendo que o próprio projeto de fundamentação da matemática conduz a
uma crise alicerçada no medo paranoico da existência de contradições ocultas, o que revela a sua fragilidade
e seu despropósito.

78  A Teoria dos Tipos lógicos  foi elaborada por Russell depois da sua descoberta, no início do século XX (mais
precisamente em 1901) do célebre  paradoxo dos “conjuntos  dos conjuntos  que não são membros  de  si
mesmos” nos  Grundgesetze der Arithmetik  e que abalou toda a base da argumentação da obra fregeana.
Simplificando ao  extremo a  antinomia  descoberta  por  Russell,  sua  base  é  a  discussão  sobre  a  natureza
do"conjunto de todos os conjuntos que não se contêm a si próprios como membros" (um catálogo que reúne
todos os catálogos de uma biblioteca para que pudesse  ser considerado um “catálogo de todos os catálogos”
também não deveria conter em si a sua própria catalogação? Como isso seria possível? Então este poderia ou
não  ser  considerado  um  “catálogo  de  todos  os  catálogos  da  biblioteca?”  Tal  confusão  aparentemente
simplória alcança ramificações profundas na lógica fregeana.  A defesa de Russell para a superação de tal
paradoxo é que este poderia sim ser considerado um “catálogo de todos os catálogos” ainda que diante da
impossibilidade material de  estar contido fisicamente em si mesmo,  na medida em que se encontra em uma
classe diferente dos demais), ao que Russell responde com a defesa de que  estes conjuntos pertenceriam a
uma outra classe de ordem superior, a um outro tipo lógico distinto dos demais conjuntos.



58

derivada da distinção entre  conhecimento por familiaridade (ou  conhecimento de trato79) e

conhecimento  por  descrição80.  Margutti  Pinto (1998,  p.99)  coloca  que  o objetivo  do  “Da

Denotação” é propor uma “solução alternativa para o mecanismo referencial das descrições

definidas em posição de sujeito”. Russell vai dialogar em seu artigo com as teorias de Frege

(principalmente) e de Meinong, demonstrando o porquê de nenhuma delas o satisfazer por

completo. Logo em suas linhas iniciais B. Russell vai exemplificar o que ele entende por

“expressão denotativa”:

Entendo por "expressão denotativa" qualquer uma das seguintes expressões:

um  homem,  algum  homem,  qualquer  homem,  cada  homem,  todos  os

homens, o atual rei da Inglaterra, o atual rei da França, o centro de massa do

sistema solar no primeiro instante do século XX, a revolução da Terra ao

redor do Sol, a revolução do Sol ao redor da Terra. Por conseguinte, uma

expressão é denotativa unicamente devido a sua forma. (RUSSELL, 1978,

p.3)

Partindo desta elucidação inicial, Russell vai distinguir três situações particulares. A

primeira delas é a das expressões denotativas que nada denotam, como no famoso exemplo  “o

atual rei da França”; a segunda trata das expressões que denotam objetos definidos como no

exemplo “ o atual príncipe herdeiro da Inglaterra” que denota um determinado homem; por

último, há ainda expressões que podem denotar de maneira ambígua: “  “um homem” não

denota muitos homens, mas um homem ambíguo” (RUSSELL, 1978, p.3). Como podemos

perceber e como o próprio Russell afirma em seu texto a interpretação de tais expressões é um

assunto  de  considerável  dificuldade  o  que  não  facilita  a  construção  de  teorias  imunes  a

alguma  refutação  formal.  Reconhecendo  a  importância  do  conceito  de  denotação  para  a

lógica, para a matemática e inclusive para a teoria do conhecimento81,  Russell vai focar seus

esforços iniciais  no tratamento do primeiro caso – o das expressões denotativas que nada

denotam – que remete diretamente aos problemas na teoria do sentido e da referência de

79 No original temos “acquaintence” e “knowledge about”. A tradução do termo 'acquaintance' na  1a. edição
do volume de Russell da coleção “Os pensadores” da Abril Cultural, datada de 1974, feita por Pablo Rubén
Mariconda é dada como 'conhecimento de trato'; preferencialmente utilizaremos a expressão 'conhecimento
por familiaridade' por julgarmos mais apropriada e por ser a tradução atualmente mais difundida.

80  Alencar (2006, p.233) nos lembra porém que “tal distinção não abarca o âmbito da matemática, por isso, a
TDD permanece apenas em seu aspecto lógico com relação aos objetos matemáticos”.



59

Frege. Em termos fregeanos, uma sentença como “o atual rei da França é calvo” não pode

ser verdadeira e tampouco falsa, pois não existe um atual rei da França, ou seja,  o objeto

designado pela descrição não existe; aqui cria-se um problema, que contraria diretamente a

lei lógica primitiva do terceiro excluído – que coloca que  ou uma sentença  ou sua negação

deve ser verdadeira – na medida que a negação da sentença (“o atual rei da França não é

calvo”)  também não pode ser considerada verdadeira e nem falsa. Frege propôs então uma

solução que incomodaria Russell: descrições dotadas de sentido, mas sem significado, devem

denotar o conjunto vazio (MARGUTTI PINTO, 1998, p.99). Dessa maneira quando dizemos

que “o atual rei da França é calvo” estaríamos de fato dizendo que o conjunto vazio é calvo.

Para  Russell,  uma  das  melhores  formas  de  testarmos  uma  teoria  lógica  é

verificarmos  sua  capacidade  em  lidar  com  enigmas;  sendo  assim,  uma  das  primeiras

dificuldades que se colocam quando defendemos a perspectiva fregeana (segundo a qual  as

expressões denotativas expressam um significado e denotam uma denotação82),  diz respeito

aos casos nos quais a denotação parece estar ausente, como no exemplo já citado “o atual rei

da França é calvo”. Insatisfeito com a solução paliativa proposta por Frege, que se revelou

muito pouco resiliente, Russell propõe sua TDD. Para ele, a sentença “o atual rei da França é

calvo” não pressupõe que de fato exista um e somente um rei da França, mas sim afirma

categoricamente esta existência. Traçando um paralelo com o exemplo que Russell nos traz no

On Denoting,  quando colocamos que “o atual príncipe herdeiro da Inglaterra é calvo”  a

princípio este parece ser um enunciado sobre um homem real denotado pelo significado e não

81 A respeito desta importância B. Russell esclarece que “(...) Sabemos que o centro de massa do sistema solar
num instante definido é algum ponto definido e podemos afirmar um determinado número de proposições
acerca dele; mas não temos conhecimento de trato imediato desse ponto, que é conhecido por nós somente
através de descrição. A distinção entre conhecimento de trato e conhecimento acerca de é a distinção entre as
coisas de que temos representações e as coisas que somente alcançamos por meio de expressões denotativas.
(…)  Na  percepção,  temos  conhecimento  de  trato  dos  objetos  da  percepção,  e  no  pensamento  temos
conhecimento de  trato  dos objetos  de  um caráter  lógico  mais  abstrato;  mas  não temos  necessariamente
conhecimento de trato dos objetos denotados por expressões compostas de palavras de cujos significados
temos conhecimento de trato. Para considerar um exemplo muito importante: parece não haver razão para
acreditar que temos sempre conhecimento de trato das mentes das outras pessoas, visto que estas não são
diretamente  percebidas;  portanto,  o  que  conhecemos  a  respeito  delas  é  obtido  por  denotação.  Todo
pensamento deve começar pelo conhecimento de trato; mas ele é bem sucedido em pensar acerca de muitas
outras coisas das quais não temos conhecimento de trato” (RUSSELL, 1978, p.3-4).

82 “Nessa teoria, devemos dizer que a expressão expressa um significado; e devemos dizer tanto da expressão
quanto do significado que eles denotam uma denotação. Na outra teoria, a qual defendo, não existe nenhum
significado e somente algumas vezes existe uma denotação”. (RUSSELL, 1978, p. 6)



60

um enunciado acerca do significado complexo da expressão “o atual príncipe herdeiro da

Inglaterra”;  o  mesmo não ocorre  em  “o atual  rei  da França é  calvo”  porque apesar  da

expressão “o atual rei da França” possuir significado não possui denotação. Aqui Russell vai

defender claramente que a proposição em questão não é carente de sentido, uma vez que ela é

completamente falsa83.  Não satisfeito, o conde Russell deixa claro que proposições não se

tornam carentes de sentido simplesmente porque suas hipóteses são falsas, pois “devemos ou

prover uma denotação nos casos em que ela está ausente à primeira vista, ou abandonar a

perspectiva de que a denotação é o que se concerne nas proposições que contêm expressões

denotativas”  (RUSSELL,  1978,  p.7).  É  justamente  esta  última  posição  que  Russell  vai

encampar, depois de traçar uma breve preleção contrária às posições de Meinong e Frege:

A primeira  posição  pode  ser  tomada,  como  em  Meinong,  admitindo-se

objetos que  não  subsistem  e  negando-se  que  eles  obedeçam  á  lei  de

contradição; deve-se evitar, no entanto, tal fato, se possível. Outro modo de

se tomar a mesma posição (até onde nossa presente alternativa diz respeito) é

adotado por Frege, que provê por definição, algumas denotações puramente

convencionais para os casos nos quais, de outro modo, não haveria nenhuma

denotação. Assim, “o rei da França” deve denotar a classe vazia; “o único

filho do senhor Fulano de tal” (que tem uma bela família de dez pessoas)

deve denotar a classe de todos os seus filhos; e assim por diante. Mas este

procedimento,  embora  possa  não  conduzir  a  um  erro  lógico  real,  é

completamente  artificial,  e  não  dá  uma  análise  exata  do  problema”.

(RUSSELL, 1978, p.7)

Na perspectiva russelliana, Frege e Meinong trazem soluções meramente paliativas

que não conseguem avançar de maneira lógica consistente. Russell propõe, então, uma análise

das sentenças-problema como no exemplo  “o atual rei da França é calvo”  que revela que

'existe pelo menos um x tal que x reina na França e, para todo y, se y reina na França, então y

83 “(...) Considere-se uma proposição com a seguinte: 'Se u é a classe que tem somente um membro, então
aquele membro é um membro de u', ou, como podemos enunciá-la, 'se u é uma classe unitária, o u é um u'.
Esta proposição deveria ser sempre verdadeira, uma vez que a conclusão é verdadeira sempre que a hipótese
é verdadeira. Mas 'o u' é uma expressão denotativa, e é a denotação, não o significado que se diz ser um u.
Ora, se u é uma classe unitária, 'o' parece não denotar nada; portanto, nossa própria posição pareceria tornar-
se carente de sentido, sempre que u não seja uma classe unitária”. (RUSSELL, 1978, p.7)



61

é igual a x, e x é careca” que pode ser decomposta nas partes abaixo descritas, como sugere

Pinto (1998, p.100):

'existe pelo menos um x tal que

x reina na França

e x é único

e x é careca'.

A aplicação da análise supra revela que “ o atual rei da França” não funciona como

sujeito lógico da proposição, mas sim que de fato a sentença não possui sujeito e é composta

de três diferentes funções

'x reina na França'

'x é único'

'x é careca'

que são articuladas entre si por um quantificador existencial ('existe pelo menos um x tal que')

e por um operador lógico (a conjunção 'e'). O princípio do terceiro excluído queda preservado

dessa maneira,  uma vez que a sentença será falsa quando não existir  um 'x'  que reine na

França ou que não seja careca.

Na TDD, uma expressão denotativa é “essencialmente parte de uma sentença, e não

tem,  como  muitas  palavras  simples,  qualquer  significação  por  conta  própria”.  Russell

distingue  ocorrências primárias e  secundárias de uma expressão denotativa;  a despeito de

facilmente podermos ter acesso às primárias, as ocorrências secundárias são descritas no On

Denoting como “aquelas nas quais a expressão ocorre na proposição p que é um simples

constituinte da proposição que estamos considerando, e a substituição da expressão denotativa

deve ser efetuada em p, não na totalidade da proposição considerada”.  Essa ambiguidade,

fruto  da  “incompetência”  da  linguagem  natural  seria,  para  Bertrand  Russell,  facilmente

evitada na lógica simbólica, de tal forma que todo o domínio de não-entidades, como “o atual

Rei da França” ou “o quadrado redondo”, ou ainda “o número primo par diferente de 2”, ou

“o deus do sol Apolo” citando exemplos russellianos, podem ser superadas. Para Russell todas



62

estas expressões são expressões denotativas que não denotam nada.

Margutti Pinto (1998, p.101) reforça o aforisma wittgensteiniano supracitado quando

coloca que o reconhecimento do mérito de Russell se dá pelo fato dele propor uma forma

lógica profunda a partir da qual a forma superficial das sentenças possa ser explicada, uma

vez que de acordo com a teoria russelliana, as descrições definidas são 'símbolos incompletos'

(que estão fadados ao desaparecimento após a aplicação da análise) e portanto não constituem

expressões referenciais autênticas de tal forma que podem ser substituídas por um conjunto de

funções.  Aqui  temos  uma  consequência  imediata  e  importante  da  Teoria  das  Descrições

Definidas para a discussão central do presente trabalho, na medida em que a TDD reforça a

ideia russelliana da incompletude da linguagem natural uma vez que defende que a própria

negação em si já é ambígua na linguagem cotidiana. Estendendo ainda mais as consequências

das  análises  propostas  por  Russell  chegamos  às  sentenças  da  metafísica  tradicional  que

partem de inferências que só conseguem se manter válidas a partir de considerações triviais

sobre a forma lógica superficial das sentenças, mas que facilmente se esgotariam frente a uma

análise  lógica  mais  profunda.  Aqui  não  é  difícil  identificarmos  pontos  de  encontro  com

algumas ideias do TLP, em particular no que tange ao aforisma 4.0031.

Para clarificarmos esta posição, seguimos com um exemplo que o próprio Russell

nos  dá  em  seu  texto:  “Uma  proposição  acerca  de  Apolo  significa  o  que  obtemos  pela

substituição daquilo que os dicionários clássicos nos dizem significar Apolo, a saber,“o deus

do sol”. Todas as proposições em que Apolo ocorre devem ser interpretadas através das regras

acima para expressões denotativas.  Se 'Apolo'  tem uma ocorrência primária,  a proposição

contendo a ocorrência é falsa; se a ocorrência é secundária, a proposição pode ser verdadeira”.

De maneira análoga,  “o quadrado redondo é redondo” seria o mesmo que  “existe uma e

somente uma entidade x que é redonda e quadrada, e essa entidade é redonda”, que é uma

proposição falsa; não uma proposição verdadeira” ou ainda a sentença “O mais perfeito Ser

tem todas as perfeições; a existência é uma perfeição; logo o mais perfeito Ser existe” que

poderia ser reescrita através da seguinte forma lógica: “Existe uma e somente uma entidade x

que é mais perfeita; essa entidade tem todas as perfeições; a existência é uma perfeição; logo

essa entidade  existe”.  Partindo desta  última análise  B.  Russell  defende que  o valor  desta

sentença como “prova” filosófica falha na medida em que não se consegue provar  que a



63

premissa “existe uma e somente uma entidade x que é mais perfeita” é verdadeira84. E assim a

tarefa  wittgensteiniana  primitiva  de  expurgar  da  Filosofia  tudo  o  que  represente  mero

contrassenso ganha força com o apoio da Teoria das Descrições Definidas.

Anscombe (1965,  p.  49-50)  coloca  que “Wittgenstein  compartilha  com Russell  a

ideia de que o significado de um nome é seu portador (bearer): mas visivelmente isto não está

baseado  na  epistemologia  empiricista  britânica  que  influencia  Russell.  Temos,  sim,  um

argumento como o de Frege: A não ser que os nomes tenham portadores (bearers), não há

verdade  ou  falsidade”(tradução  nossa).  Alencar  (2006,  p.240)  defende  a  tese  de  que  a

polêmica ontologia tractatiana está diretamente relacionada à Teoria das Descrições Definidas

de Russell, uma vez que ao contrário da perspectiva de Frege que defendia uma “ontologia de

conceitos  e  objetos”  que  resume-se  em último caso  a  uma análise  gramatical  superficial,

Wittgenstein – semelhante a Russell – vai se valer da análise da forma lógica profunda da

proposição até  os  nomes designadores biunívocos de objetos,  mesmo não compartilhando

claramente de algumas colocações do atomismo lógico russelliano, a exemplo da teoria dos

tipos lógicos.

3.5   A VERDADEIRA “INTRODUÇÃO” RUSSELLIANA  AO TRACTATUS

 A árdua jornada de Wittgenstein para publicar o TLP enfrentou algumas resistências

e várias incompreensões, e nenhuma delas – mesmo as de Frege – deve ser mais famosa do

que a própria oposição de B. Russell, autor da famosa Introdução ao  Tractatus. Ainda que,

conforme coloca  o  Prof.  Edgar  Marques  (2005,  p.10),  não  foi  ao  acaso  que  Russell  foi

escolhido por Wittgenstein para ser o primeiro leitor do Tractatus, uma vez que 

O Tractatus consiste no produto final de uma reflexão intensa e febril sobre

os fundamentos da lógica e da linguagem iniciada por Wittgenstein a partir

da  assimilação  das  questões  discutidas  por  Russell  em  seus  cursos  em

Cambridge – trata-se, veja bem, de uma assimilação das questões, e não das

84 Russell ainda considera que mesmo sendo possível criar um argumento para provar de modo válido que todos
os membros da classe dos mais perfeitos seres existem ou que se possa provar também formalmente que essa
classe não pode ter mais do que um membro, quando tomamos a  definição de perfeição como posse de todos
os predicados positivos nos encontraremos numa encruzilhada, na medida que também é possível  provar
igualmente de modo formal que a classe não pode ter mesmo um membro.  



64
respostas  –  e  dos  discursos  privados  que  eles  tiveram  acerca  desses

problemas nesse período”. (MARQUES, 2005, p.10)  

 No  “lado  direito”  dos  Notebooks (1914-1916),  que  trata  das  questões  lógicas,

Wittgenstein deixa claro as influências de Russell e de Frege em seu pensamento. Graças à

inconteste desconfiança de Frege em relação à linguagem natural, “cuja aparente forma lógica

superficial disfarça a verdadeira forma lógica profunda” (MARGUTTI PINTO, 1998, p.132),

Wittgenstein  reforça  a  ideia  de  que  o  trabalho  lógico  objetiva  sobretudo  a  clarificação

conceitual;  no  que  se  refere  à  noção  de  'conteúdo  conceitual',  outra  “herança”  fregeana,

Wittgenstein  se  vale  desta  na  determinação  da  “essência  da  linguagem  pela  análise  da

proposição declarativa, ao mesmo tempo em que refuta as  distinções fregeanas de 'sentido' e

'significado'. Ainda de Frege e do próprio Russell, Wittgenstein vai tomar de empréstimo boa

parte de seu arcabouço conceitual que se articula para formatar o cálculo proposicional e o de

predicados,  como  as  noções  de  “  'argumento',  'função',  os  quantificadores,  as  constantes

lógicas, os valores de verdade, etc.” (idem, 1998, p.132).

Para além das questões técnicas de análise da linguagem e da lógica,  o principal

mérito de Russell para o Tractatus nos parece ter sido efetivamente a teoria das descrições,

que se mostrou como um exemplo de uma teoria de clarificação que Wittgenstein “admirava e

buscava” (ibidem, p.133) quando escreveu o TLP. Como coloca Alencar (2006, p.240):

(…)  Caso  se  pretenda  compreender  o  cerne  da  concepção  de  análise

tractatiana, então dois aspectos da TDD devem ser distinguidos: o aspecto

lógico e o epistemológico.  O aspecto lógico é o que interessa a Wittgenstein,

pois  possibilita  “romper”  a  forma  gramatical  e  especificar  a  essência  da

linguagem, o que implica especificar a essência do mundo, como expresso

no  aforismo  5.4711:  “Especificar  a  essência  da  proposição  significa

especificar a essência de toda descrição e, portanto, a essência do mundo.” A

ontologia  do Tractatus,  contudo,  não  foi  feita  “sob  encomenda”,  sua

justificação é que ocorre através de uma teoria lógico-semântica. No que diz

respeito  aos  aspectos  epistêmicos,  Wittgenstein  não  faz  uso  daquela

distinção  epistêmica  presente  na  TDD,  não  afirmando,  também,  a

identificação dos dados fenomênicos com os objetos, preferindo dotá-los de

um outro estatuto que não a certeza epistêmica, mas sim de uma necessidade



65
lógica da análise.

 

Mas para o gênio85 que ainda procurava o “hipopótamo na sala”86 e a despeito de

qualquer admiração de caráter intelectual que Wittgenstein pudesse nutrir por Russell, alguns

pontos das doutrinas russellianas não poderiam passar incólumes por LW. Além de desaprovar

a utilização do método axiomático nos  Principia Mathematica, Wittgenstein não conseguiu

aceitar a série de expedientes dos quais Russell lançou mão na tentativa de salvaguardar o

programa logicista de derivação da matemática. Dentre estes famosos “expedientes” podemos

citar a teoria dos tipos – a qual Wittgenstein vai responder no Tractatus com a distinção entre

'dizer' e 'mostrar'  que determina de forma clara a impossibilidade de dizer algo sobre os tipos

lógicos ao mesmo tempo que declara a possibilidade de  mostrar – através de uma notação

lógica adequada – quais os tipos lógicos relacionados e suas respectivas diferenças87.

Para Wittgenstein uma mente jamais poderia ser descrita porque, nesse caso,

já não seria mais uma mente, mas um objeto no mundo, e seria apresentada

85 Em “Sexo e caráter”, Otto Weininger traz à tona o conceito de “gênio”, cuja característica fundamental é a
clareza de consciência,  de tal sorte que o gênio tem como marca de sua existência levar uma vida mais
consciente que a de todos. Esse conceito marca a existência do ser humano e do pensador Wittgenstein de tal
maneira que tanto a sua vida quanto a sua obra foram talhadas em torno do objetivo de levar a cabo “o dever
do  gênio”  que  Monk  explicita  em  sua  célebre  biografia  wittgensteiniana.  Ludwig  Wittgenstein  era  um
homem tão complexo quanto os seus escritos,  e sua existência esteve durante todo o tempo tanto sob o
símbolo da sua genialidade quanto sob a égide da sua inadequação. Apesar de não ser o nosso objetivo
discorrer  e  muito  menos  especular  sob  quaisquer  teses  que  envolvam  um  paralelo  entre  uma  análise
psicológica de Wittgenstein e uma possível ramificação desta no conteúdo de seus escritos, ainda assim não
podemos deixar de admirar a persistência com a qual aquele jovem engenheiro austríaco conseguiu romper
com o signo do suicídio que deu cabo de três de seus irmãos, enfrentou duas grandes guerras mundiais–
estando inclusive atuando no  front de batalha da primeira – e prosperar uma das obras mais fecundas da
contemporaneidade,  ao  tempo  em  que  lutava  contra  um  sentimento  de  não  pertencimento  que  o  fez
empreender  as  mais  variadas  atividades  durante  sua vida,  apesar  de  sua  origem abastada.  A tecitura  da
existência wittgensteiniana é quase um case psicanalítico, da espécie que provavelmente deixaria o próprio
Freud interessado em estudar pessoalmente.

86 Aqui nos referimos a um episódio narrado por Russell no obituário de Wittgenstein, que pode ser brevemente
resumido nos seguintes termos: em uma de suas aulas B. Russell declarou que era óbvio que não havia
nenhum rinoceronte na sala, ao que Wittgenstein levou algum tempo ponderando o fato antes de aceitar a
colocação russelliana.

87 Pinto (1998, p. 135-136) coloca que Wittgenstein observa na teoria dos tipos um equívoco lógico.  Dessa
maneira, a teoria russelliana dos tipos lógicos, ao colocar que  'o conjunto das coisas vermelhas é uma coisa
vermelha'   é  um contrassenso,  não  consegue  avançar  no  sentido  de  esclarecer  de  que  se  trata  de  um
contrassenso gerado por um equívoco lógico, que seria o de supor que uma proposição pode dizer algo sobre
si própria. Em “Notas sobre Lógica” Wittgenstein declara que “Nenhuma proposição pode dizer alguma coisa
dela mesma, porque o símbolo da proposição não pode conter a si próprio; tal deve ser a base da teoria dos
tipos lógicos” (LW, 1913, p. 192).



66
por partes  separadas  que poderiam ser descritas  empiricamente  como um

objeto da percepção.  A teoria de Russell também não conseguia mostrar que

também não podemos julgar um contrassenso, e por causa disso assumia a

intuição  lógica  como critério  de  reconhecimento  dos  complexos  lógicos.

Isso,  de  algum modo, tratava a forma lógica do fato pensado como uma

questão de escolha do sujeito, o que implicava a exclusão do contrassenso

como impossibilidade lógica. Dessa forma as proposições da Filosofia – que,

para  Wittgenstein,  seriam  contrassensos  –  seriam  válidas  neste  sistema,

porque  seriam  também  intuições  lógicas  e  poderiam  ser  tratadas  como

possíveis juízos sobre o sentido do mundo. (RIBEIRO DA SILVA, 2007,

p.120)

Outro ponto de conflito entre a obra de dois dos mais importantes pensadores da

filosofia da linguagem do século XX  reside no fato de Russell ter “sido obrigado” a recorrer

ao axioma da infinidade (que se baseia na existência de objetos no mundo) na consecução do

seu projeto logicista, uma vez que para LW a “lógica é puramente sintática, devendo incluir

apenas  regras  relativas  à  manipulação  lógica  de  símbolos”  (MARGUTTI  PINTO,  1998,

p.135)   o  que  significa  que  qualquer  regra  que  se  fundamente  em  uma  semântica  dos

símbolos, no significado dos símbolos, ou seja, no significado destes, deve ser descartada por

sua  própria  impossibilidade  de  sucesso.  Em  suma,  Wittgenstein  rompe  com  o  ideal  do

programa logicista  russelliano-fregeano e  passa  a  investir  na  investigação da  natureza  da

linguagem ao tempo em que vive as agruras da Primeira Grande Guerra e se depara com

outras “referências não lógicas” – William James, Tolstoi, Weininger e Schopenhauer – cujas

obras,  conforme  é  possível  se  observar  nos  Diários  Secretos trazem  à  tona   aspectos

diferenciados do conhecimento e da experiência e fazem fervilhar novas ideias na cabeça  do

jovem soldado Wittgenstein, que acabam por levá-lo no caminho de uma “experiência mística



67

primordial”  inenarrável  e  inefável88,  o  que  implica  na  impossibilidade  de  sua  completa

descrição, uma vez que a linguagem se mostra insuficiente para descrevê-la.

Pelo que trouxemos até aqui, percebemos que, para além da malfadada introdução ao

Tractatus, que tornou clara a incompreensão de Russell frente à genialidade de uma obra que

revolucionaria  a  história  da  Filosofia  da  Linguagem  de  maneira  definitiva,  a  verdadeira

“introdução”  que  o  filósofo  Bertrand  Russell  fornece  ao  Tractatus  Logico-Philosophicus

reside na herança formal lógica que concede ao primeiro Wittgenstein.  Essa herança seria

definitiva, inclusive, para a ruptura que Wittgenstein precisa levar a cabo para se firmar como

um pensador independente, contrariando pontos importantes da obra daquele que havia sido

seu mentor.  A aplicabilidade da TDD russelliana no  Tractatus implica também na própria

elaboração  do jogo  de  ideias  que  Wittgenstein  constrói  –  talvez  distante  no  que  tange  à

clarificação conceitual que tanto invejava em Russell – e que é apresentado no Tractatus na

forma de um livro que talvez só possa ser entendido por “aqueles que por si só já tenham

pensado aquilo que nele está expresso”, como o próprio LW deixa claro em seu  Prefácio.

Conhecer o quadro conceitual no qual Wittgenstein se encontrava faz com que possamos nos

aproximar da sua ideia fundamental de análise da natureza da linguagem e de sua  Crítica,

objetivo  último  da  Filosofia.  Nesse  contexto,  vem  também  à  tona  a  necessidade  do

entendimento  dos  pressupostos  da  ontologia  tractatiana  e  da  forma  como  os  objetos  se

inserem  na  discussão  proposta  pela  Sprachkritik,  que  buscaremos  elucidar  no  próximo

capítulo.

88 Segundo Glock (1998, p.129), “a lista das coisas inefáveis para Wittgenstein inclui a forma pictórica comum
à figuração e à coisa afigurada (TLP: 2.172-2.174), o significado dos signos e o fato de dois signos terem o
mesmo significado (TLP:3.33 e segs., 6.23), o fato de um símbolo significar um objeto ou um número (TLP:
4.126), o sentido de uma proposição (TLP: 4.022, ver 2.221, 4.461), a lógica dos fatos (TLP: 4.0312), a
multiplicidade lógica ou a forma lógica de uma proposição e da realidade (TLP: 4.041, 4.12 e seg.), o fato de
que uma proposição possa dizer respeito a um certo objeto (TLP: 4.1211, 5.535), o fato de que alguma coisa
caia sob um conceito formal (TLP:4.126), o fato de proposições lógicas serem tautologias e não se referirem
a constantes lógicas (TLP: 4.0621, 4.461), o fato de uma proposição seguir-se de outra (TLP: 5.12 – 5.132,
6.1221), os limites ou a armação da linguagem e do mundo (TLP: 5.5561, 5.6 e seg., 6.124),  a ideia de que
não há alma (TLP: 5.5421), o que há de verdade no solipsismo – na ideia de que 'o mundo é o meu mundo'
(TLP:5.62) –, o fato de que há leis na natureza (TLP: 6.42 e seg.), o significado da vida – a esfera do místico
(TLP: 6.52 e segs.) –, os ditos do próprio Tractatus (TLP: 6.54)”.



68

4  ONTOLOGIA E LÓGICA

4.1 WITTGENSTEIN: A SPRACHKRITIK, OS OBJETOS E A LÓGICA

“A Lógica deve cuidar de si própria89” (NB, 22.08.1914). Como este aviso, replicado

no aforisma 5.473 do TLP,  Wittgenstein inicia  suas anotações  nos  Notebooks90 em 22 de

agosto de 1914, para mais adiante indagar, em 3 de setembro de 1914,  como esta máxima

pode ser reconciliada com a tarefa da Filosofia.

Como  o  fato  de  que  a  lógica  precisa  cuidar  de  si  mesma  pode  ser

compatibilizado com a tarefa da filosofia? Se nós perguntamos, p. ex.: é esse

e aquele fato da forma sujeito-predicado, então nós precisamos saber, o que

nós compreendemos por “forma sujeito-predicado”. Nós precisamos saber se

tal  forma  realmente  existe.  Como  nós  podemos  sabê-lo?  “A partir  dos

89 Segundo Glock (1998,  p.239),  com essa ideia Wittgenstein busca contrapor-se à  tentativa russelliana de
justifica, em sua Teoria dos Tipos, as regras da lógica com base no significado dos signos. Para LW, a lógica
não se apoia em nada mais do que na natureza essencial das proposições (sua bipolaridade). “O fato de que,
em certas  combinaçõs  (tautologias),  essa  bipolaridade  é  anulada  mostra  as  propriedades  'formais'  que  a
linguagem precisa ter em comum com a realidade para poder afigurá-la. A lógica não pressupõe fatos lógicos
ou a experiência de objetos lógicos. Pressupõe, contudo, que os 'nomes tenham significado e as proposições
elementares tenham sentido', isto é, que as proposições sejam figurações bipolares; a lógica se liga, além
disso, à experiência mística de que 'o mundo existe', isto é,  de que há objetos simples indestrutíveis que
conferem aos nomes seu significado (TLP:5.552 e seg., 6.12, 6.124, 6.13)” (idem, p.239).

90 Notebooks 1914-1916  (editado por  G.  H.  von Wright  e  G.  E.  M.  Anscombe e  traduzido  por  G.  E.  M.
Anscombe)  Oxford:  Basil  Blackwell  1961,  21979,  edição  bilíngue  alemão-inglês.  Conta-se  que  em sua
maturidade, por volta dos anos 50 do século passado, Wittgenstein chegou a ordenar que os seus diários ou
“Notebooks” escritos durante a guerra fossem completamente destruídos; os que restaram revelaram uma
interessante engenharia na organização da escrita. “Do lado direito, Wittgenstein redigiu em alemão corrente
suas  observações  sobre  a  lógica.  Do  lado  esquerdo,  ele  registrou  em  código  suas  preocupações  éticas
pessoais. No final, só há observações do lado direito. Talvez para tentar proteger a imagem de Wittgenstein,
seus executores testamentários publicaram em 1960 apenas as anotações do lado direito, sob o título de
“Notebooks (1914-6)”. Foi somente em 1985, a partir dos trabalhos de Wilhelm Baum e Andrés Sanchez
Pascual, que as anotações do lado esquerdo foram publicadas em Barcelona, sob o título de Diários Secretos.
São estas anotações em código que revelam o drama existencial de um homem solitário que busca o sentido
da vida no perigo da frente de batalha. Isidoro Reguera assim resume o significado dos Diários Secretos:
“(...) estas páginas são o diário de um jovem de vinte e cinco a vinte e sete anos que conta ‘sua guerra’, sua
batalha diária com a vida e a morte, a carne e o espírito, consigo mesmo e com os demais, e, pelo que nos
interessa acima de tudo, com seu trabalho filosófico. Uma guerra paralela à Grande Guerra, que ele escolhera
voluntariamente como prova de fogo de seu caráter intelectual e moral, que para ele eram o mesmo.Tudo isso
revela o teor do desafio que se apresentava a Wittgenstein e que, em termos weiningerianos, pode ser assim
descrito:  para  tornar-se  um  gênio  e  atingir  o  eu  inteligível,  o  judeu  Wittgenstein  deveria  derrotar  um
temperamento cuja sensualidade mergulhava fundo na homossexualidade. E a estratégia utilizada foi optar
por  uma  situação  limite,  em  que  este  temperamento  seria  colocado  à  prova  de  maneira  radical.”
(MARGUTTI PINTO, 1997, p. 208-209)



69
sinais!” Mas como? Nós nem temos sinais dessa forma. Podemos até dizer:

Temos sinais que se comportam assim, como se fossem da forma sujeito-

predicado,  mas  isso  realmente  prova  que  existem  fatos  dessa  forma?  E

quando eles forem completamente analisados? Aqui se pergunta novamente:

existe  tal  análise  completa?  E se  não existir:  Qual  é,  então,  a  tarefa  da

filosofia?!!? (NB, 03.09.1914).91

Nesta  passagem,  o  filósofo  discute  a  tarefa  da  filosofia  em  conexão  com  o

comportamento dos sinais linguísticos e com a sua análise completa, o que evidencia a crítica

da linguagem como essencial para a atividade filosófica, que não resulta em uma teoria, mas

sim  em  elucidações,  no  esclarecimento  lógico  das  proposições  (TLP,  4.112).  Esse

esclarecimento permite delimitar o âmbito do pensável e, assim, delimitar “a partir de dentro”

o âmbito do impensável (TLP, 4.114). Considerando que “tudo o que se pode enunciar, pode-

se enunciar claramente” (TLP, 4.116), a filosofia será capaz de significar (bedeuten) de modo

indireto  o  indizível,  ao  representar  (darstellen)  claramente  o  dizível  (TLP,  4.115),  e  essa

representação passa, evidentemente, pela lógica, cujas proposições representam “a armação

do mundo” (TLP,  6.124).  Como esclarece  Wittgenstein  no  aforismo 6.13 do  Tractatus,  a

lógica não é uma teoria, mas sim uma imagem especular do mundo, de modo que “a lógica é

transcendental”.

A esse respeito, são bastante esclarecedoras as colocações do professor Edgar Mar-

ques92, que caracteriza o Tractatus como uma investigação a respeito das condições de possi-

bilidade do discurso assertivo (isto é, o tipo de discurso que pode ser, propriamente falando,

verdadeiro ou falso) e, nesse sentido, caracteriza a parte ontológica do livro de Wittgenstein

não como uma descrição efetiva do mundo, mas sim como “um levantamento das condições

que este mundo deve satisfazer para que a linguagem seja possível” (MARQUES, 1990, p.

55). Dessa maneira, a investigação ontológica no Tractatus envolve um exame transcendental

das condições que a linguagem deve satisfazer para ser representativa de algo, o que incluiria,

91 Utilizamos uma tradução não publicada dos Diários de Wittgenstein, traduzida do alemão para o português
pelo Prof. Guido Imaguire (UFRJ). Agradecemos ao professor pela disponibilização desse material.

92 MARQUES,  Edgar.(1990).“Sobre  a  distinção  entre  Sachverhalt e  Tatsache no  Tractatus  Logico-
Philosophicus de Ludwig Wittgenstein”. O  Que  nos  Faz Pensar, no 2. Rio de Janeiro. p. 54-61.



70

segundo o autor, certas condições semânticas, que estabelecem exigências que o mundo, por

sua vez, deve cumprir para que a linguagem seja possível.

Sendo assim, podemos perceber que a investigação transcendental no Tractatus passa

necessariamente pelo exame das condições da representação na linguagem, de modo que a on-

tologia do primeiro Wittgenstein se constitui como “uma exposição da maneira como o mun-

do deve estar estruturado para que a linguagem possa descrevê-lo” (MARQUES, 1990, p. 55-

56). E esse exame das condições transcendentais da representação linguística é o que permite

Wittgenstein iniciar seu combate contra “as confusões mais fundamentais (de que toda a filo-

sofia está repleta)” (TLP: 3.324). Em seus Notebooks, podemos encontrar diversas passagens

nas quais ele procura refletir sobre a real tarefa da Filosofia93 a partir do referencial da relação

entre os sinais linguísticos e aquilo que eles representam, como por exemplo o seguinte tre-

cho:

Logo: se tudo que precisa ser mostrado, é mostrado por meio da existência

das proposições sujeito-predicado, então a tarefa da filosofia é diferente do

que  eu  havia  suposto  inicialmente. Mas  se  não  for  assim,  o  que  falta

precisaria  ser  mostrado  por  meio  de  um  tipo  de  experiência,  o  que  eu

considero fora de questão.

A dificuldade está manifestamente na questão, no que consiste propriamente

a identidade lógica entre sinal e designado! E esta questão é (novamente)

uma das mais importantes de todo o problema filosófico. (NB, 03.09.1914,

p.12) (grifo nosso).

93 Essa “tarefa filosófica” - que a princípio poderíamos imaginar, pelo menos no Early  Wittgenstein, tratar-se
simplesmente do “esclarecimento lógico dos pensamentos” (TLP:4.112) -  por excelência é algo que parece
angustiar sobremaneira o jovem Wittgenstein, imiscuído em um tempo de velozes transformações (conforme
já  relatado  no  primeiro  capítulo),  e  que  talvez  se  ancore  em  sua  incansável  busca  por  respostas  que
clarificassem sua própria “tarefa pessoal”. Obviamente uma incursão mais profunda nesse tema escapa da
esfera de nosso trabalho, mas é curioso notar que a divulgação das anotações do lado esquerdo de seus
diários – propositadamente “ignoradas” pelos primeiros editores dos NB, que só se ativeram às que estavam
localizadas  do  lado  direito  e  que  se  referiam  a  seu  labor  filosófico  –  revelam  um  homem  mais
kierkegaardiano (ou melhor, weiningeriano) do que russeliano, imerso em dúvidas existenciais e cada vez
mais apegado a um cristianismo que se sobrepunha a suas próprias origens judaicas. Em um determinado
momento  de  seu  caderno  de  anotações,  o  “lado  esquerdo”  cede  lugar  ao  “direito”,  e  até  nisso  nossa
imaginação é capaz de promover algumas especulações, que nos colocam frente a possibilidade da superação
filosófica dos dramas humanos, na construção de uma pseudovirtude, ou talvez, ao contrário, da integração
entre os dois, homem e verdade. E quanto à validade destas aparentes divagações, cedemos a última palavra
ao próprio Ludwig Wittgenstein em carta dirigida a Bertrand Russell e reproduzida Monk (1995, p.99) apud
M. Pinto (1997, p. 208): “Talvez você julgue essas reflexões sobre mim mesmo um desperdício de tempo -
mas como posso ser um lógico antes de ser um ser humano! De longe a coisa mais importante é acertar
contas comigo mesmo!”



71

Essa questão  da “identidade  lógica” entre  o signo e aquilo que  ele  representa já

começa a nos encaminhar para o tema dos objetos, já que eles encarnam as condições da

representação linguística. Em uma passagem dos Diários, Wittgenstein escreve: “No que eu

coordeno objetos às partes constituintes da figuração, por meio disso ela apresenta um estado

de coisas e está correta ou não está correta. (P. ex. uma figuração representa o interior de um

quarto etc.) (NB, 26.11.1914), introduzindo a relação entre objetos e a teoria pictórica. E em

uma  anotação  do  natal  de  1914,  uma  ideia  fundamental  para  nossa  investigação:  “a

possibilidade da proposição se baseia, naturalmente, no princípio da substituição de objetos

por sinais” (em relevo no original)  (NB, 25.12.1914) que nos remete ao famoso aforismo

4.0312 do TLP 94. É interessante notar como o argumento tractatiano vai sendo construído a

partir das ideias do NB:

Na proposição o nome substitui o objeto. [Cf. TLP: 3.22.]

Assim como a descrição de um objeto o descreve pelas suas propriedades

externas,  assim  a  proposição  descreve  o  fato  pelas  suas  propriedades

internas. [Cf. TLP: 4.023.]

A descrição  está  correta  quando  o  objeto  tem  as  ditas  propriedades:  A

proposição  está  correta  quando  o  estado  de  coisas  tem  as  propriedades

internas dadas pela proposição. (NB, 16.01.1915)

Em maio  de  1915,  LW vai  se  perguntar  pela  existência  de  uma forma geral  da

proposição para em seguida afirmar que “sim, se por tal se entende a “constante lógica!” [Cf.

TLP:  5.47.]  para  em seguida  colocar  que  “a  questão  parece,  sempre  novamente,  ter  um

sentido:'Existem coisas simples?' E mesmo assim essa pergunta deve ser um contrassenso!”.

No dia seguinte, em 06 de maio de 1915, segue ainda na mesma linha ao colocar que

Esforçar-se-ia em vão para expressar a pseudoproposição “existem coisas

simples?” nos sinais da Conceitografia. (Begriffsschrift de Frege, N.T.)

É claro que eu tenho em minha frente um conceito de coisa, de coordenação

94 “A possibilidade da proposição repousa sobre o princípio da substituição de objetos por sinais. Minha ideia
básica (mein Grundgedanke) é que as 'constantes lógicas' não substituem; que a lógica dos fatos não se deixa
substituir” (TLP: 4.0312)



72
simples, quando penso sobre isso.

Mas como eu penso o simples? Aí eu sempre posso apenas dizer “‘x’ tem

significado”. – Aqui está um grande enigma!

Penso sempre, como exemplos de simples, nos pontos da figuração visual.

(Assim  como  sempre  tenho  em  mente  partes  da  figuração  visual  como

“objetos compostos” típicos). (NB, 06.05.1915)

Os objetos simples existem, isso é um imperativo para o Wittgenstein do Tractatus;

por isso, se perguntar sobre a existência de tal classe de objetos seria um absurdo no sentido

tautológico, na medida em que seria autoevidente. Dessa forma, a representação simbólica é

inviável e se coloca frente ao conceito de coisa, de objeto simples, de tal forma que LW se vê

imerso  em  indagações,  e  frente  a  uma  aparente  encruzilhada  se  pergunta  como  está

imaginando, definindo o simples, para responder que, até aquele momento, tudo o que poderia

dizer é que “'x' tem referência” e que “aqui é um grande enigma!”.

Partindo das anotações feitas do lado direito de seus Diários, Wittgenstein dá corpo

ao seu único livro publicado em vida.  Ele inicia o  Tractatus colocando, em seu primeiro

aforisma, que “o mundo é tudo que é o caso” para no aforisma 2 nos dizer que “o que é o

caso, o fato, é a existência do estado de coisas”. Este estado de coisas (Sachverhalt) é uma

ligação de objetos (TLP 2.01) e que “os objetos contêm a possibilidade de todas as situações”

(TLP: 2.014) e que “o objeto é simples” (TLP: 2.02) e que estes mesmos objetos constituem a

essência, a substância do mundo, de tal forma que não podem ser compostos. Partindo de um

pressuposto atômico, temos um mundo que é a totalidade dos estados de coisas existentes

(TLP: 2.04) e cuja realidade se define pela existência ou inexistência do estado de coisas

(TLP: 2.06). de tal sorte que “a realidade total é o mundo” (TLP: 2.063). A figuração lógica

pode afigurar o mundo (TLP 2.19) e as proposições lógicas95 descrevem a armação do mundo.

A possibilidade da proposição se baseia no princípio de substituição dos objetos por sinais,

por nomes simples96. 

Os  objetos  simples  são  os  elementos  indivisíveis  e  inanalisáveis  da  realidade,

constituem a substância do mundo; já o conjunto, a ligação de objetos constitui o Sachverhalt

95 A ideia da proposição como essencial à investigação tractatiana é construída a partir dos Notebooks. “Cada
conexão de sinais de que parece dizer algo sobre o seu próprio sentido, é uma pseudoproposição (como todas
as proposições da lógica)”. (NB, 15.10.1914, p.12)  



73

(estado de coisas) (TLP:2.01). A Sprachkritik, labor essencial do fazer filosófico, centra-se no

entendimento do  status quo da Filosofia – que  não pertence à classe das ciências naturais

(TLP: 4.111) – definida enquanto “método” ou “atividade” e cujo objetivo fundamental é o

“esclarecimento lógico dos pensamentos” (TLP:4.112).  O elo entre  linguagem e mundo é

dado pela forma lógica – condição absoluta de toda representação da realidade sem a qual

nenhuma  representação  é  possível  97 –  que  possibilita  a  representação  da  realidade.  No

aforisma 6.13 temos que “a lógica não é uma teoria, mas uma imagem especular do mundo. A

lógica é transcendental”.

Como  vimos  no  capítulo  2,  quando  tratamos  da  isomorfia,  a  lógica  possibilita  à

linguagem  representar  o  mundo.  A possibilidade  de  se  pensar  e  falar  sobre  o  mundo  é

decorrente do fato de existir algo em comum entre linguagem e mundo; esse “algo” nada mais

é  –  no  Tractatus –  do  que  a  lógica.  “Não  podemos  pensar  nada  de  ilógico,  porque  do

contrário, deveríamos pensar ilogicamente” (TLP 3.03)98.  Aqui a relação com a crítica da

linguagem começa a se delinear na perspectiva de vencer os empecilhos conceituais de que a

Filosofia está repleta.  Usando o lema de Occam (TLP: 3.328), ou melhor,  sua navalha,  é

necessário expurgar o que não tem significado.

A crítica da linguagem levada a  termo no TLP,  mencionada claramente no TLP:

4.0031, nos conduz às conclusões do aforisma 6.53:

O método correto da filosofia seria propriamente este:  nada dizer senão o

que se pode dizer; portanto, proposições da ciência natural – portanto, algo

96 Os nomes – que são simples e não analisáveis – representam os objetos, e a combinação de nomes origina a
proposição elementar, que caracterizam-se por mostrar o seu sentido imediatamente. A proposição elementar
é  o  elemento  constituinte  de  todas  as  outras  proposições  não  elementares,  i.  é,  todas  as  proposições
complexas são funções de verdade das proposições elementares (o que implica na possibilidade de aplicação
do método das tabelas de verdade).

97 Oussama (1982, p.47) apud Condé (1998, p.67).

98 Ao colocar que todos “mundos por nós pensáveis” são constituídos dos mesmos objetos, Wittgenstein nos
fornece  aqui  ferramentas  para  uma  discussão  cada  vez  mais  em  voga:  o  do  princípio  da  restrição  da
accessibilidade  modal  (IMAGUIRE,  2008,  p.  90).  É  importante  perceber  que  Wittgenstein  não  estava
advogando que todos os “mundos possíveis” fossem constituídos pelos mesmos objetos, mas que todos os
mundos a que podemos ter acesso através das nossas faculdades intelectivas fatalmente seriam, em última
análise,  formados pelas mesmas substâncias,  pelos mesmos objetos simples.  Isso decorre do fato de não
podermos “pensar ilogicamente”, de sermos reféns de um ordenamento ulterior do mundo. Machado (2007,
p.24 ) defende que “O mundo não tem uma substância por mero acaso. O mundo é a totalidade dos fatos, e
fatos  são a  existência  de  uma combinação de  objetos.  Os  objetos  são  necessariamente  a  substância  do
mundo. Por isso, qualquer mundo possível deverá conter objetos” (grifo nosso).



74
que nada tem a ver com filosofia;e então,  sempre que alguém pretendesse

dizer  algo  metafísico,  mostrar-lhe  que  não  conferiu  significado  a  certos

sinais em suas proposições. Esse método seria, para ele, insatisfatório – não

teria a sensação de que lhe estivéssemos ensinando filosofia; mas esse seria

o único rigorosamente correto. (TLP: 6.53) (grifo nosso)

Os pontos em destaque tratam das condições sob as quais a Crítica precisa se centrar.

A principal  delas  refere-se  à  questão  do  significado.  A Filosofia  elucida  a  linguagem

ordinária,  mas para tal  se faz necessário a constituição de “um estatuto extraordinário de

conceitos” (GLOCK, 1998, p.249) que remetem à distinção entre dizer/mostrar e, entre outras,

às  noções  de  “proposição”,  “nome”,  “função”  e  “objeto”,  além  de  uma  discussão  entre

pensamento e possibilidade lógica. Para que possamos avançar a respeito da tarefa da Crítica,

faz-se, pois, necessário esclarecer alguns pontos que não foram ainda tratados: a noção de

Wittgenstein sobre o pensamento, e sua relação afigurativa com o mundo.

“A figuração  lógica  dos  fatos  é  o  pensamento”  (TLP:3):  neste  curto  aforisma

Wittgenstein trata de dois pontos fundamentais para a compreensão da execução prática da

Crítica.  Vamos  começar  pela  questão  do  “pensamento”;  logo  a  princípio  precisamos  nos

despir das tentações mentalistas99 e platonistas, esta última assumida inclusive por Russell e

Frege, além de Moore, como uma reação antiidealista e antipsicologicista. Não é de admirar,

então, a dificuldade inicial que se apresenta quando buscamos trazer uma definição simples

do que seja “pensamento” (Gedanke) no TLP. Glock (1998, p. 272) revela que temos dois

diferentes empregos do termo no  Tractatus: um mais básico, mais fundamental, que possui

inspiração fregeana, significando “proposição”; o outro, que o aforisma 3 revela, associa o

“pensamento” à “figuração lógica dos fatos”. Esta última, que mais nos interessa, se alinha à

ideia de forma lógica, na medida em que não é nem uma entidade abstrata e tampouco uma

espécie de entidade mental relacionada à sentença.

Um  pensamento  é  uma  figuração  lógica  de  fatos,  isto  é,  uma  figuração

idealmente abstrata, cuja única forma pictorial é a sua forma lógica e cuja

representação  prescinde  de  qualquer  meio  específico.  (GLOCK,  1998,

p.272)

99 “Na  tradição  mentalista,  os  pensamentos  (cogitações,  ideias)  eram  compreendidos  como  entidades  ou
ocorrências psíquicas que povoam as mentes dos indivíduos” (GLOCK, 1998, p.272).



75

Um pensamento – no sentido tractatiano – se revela como um signo proposicional

em sua relação afigurativa com algo; é na proposição (Satz) que o “pensamento exprime-se

sensível e perceptivelmente” (TLP: 3.1), “Isto significa que um pensamento é uma sentença-

em-uso, um signo proposicional que foi projetado sobre a realidade100”.

O  sinal  por  meio  do  que  exprimimos  o  pensamento,  chamo  de  sinal

proposicional.  E  a  proposição  é  o  sinal  proposicional  em  sua  relação

projetiva com o mundo. (TLP: 3.12)

O  sinal  proposicional  consiste  em que  seus  elementos,  as  palavras,  nele

estão, uns para os outros, de uma determinada maneira.

O sinal proposicional é um fato. (TLP: 3.14)

Que o sinal proposicional seja um fato, isto é velado pela forma habitual de

expressão escrita ou impressa. (TLP: 3.143)

Quando assumimos a tese de que Wittgenstein pretendia com o Tractatus traçar um

limite para o pensar, ou melhor, para a expressão dos pensamentos, limite este que só pode ser

definido através da linguagem (CONDÉ, 1998, p.42), ou seja, através da  Sprachkritik, fica

mais fácil entendermos a importância das distinções acima. “O livro pretende, pois, traçar um

limite para o pensar, ou melhor – não para o pensar, mas para a expressão dos pensamentos.

(...) O limite só poderá, pois, ser traçado na linguagem, e o que estiver além do limite será

simplesmente um contrassenso” (Prefácio, p. 131)101. Um contrassenso não chega a ser uma

proposição; lembramos que quando nos referimos às proposições – que são bipolares, isto é,

verdadeiras ou falsas e possuem sentido102 – somos colocados frente aos seus casos limites, as

tautologias103 e  as  contradições.  A partir  da  análise  pelo  método  das  tabelas  de  verdade,

verifica-se que as tautologias são combinações que são verdadeiras, quaisquer que sejam os

100  (GLOCK, 1998, p.272)

101 Em  agosto de 1919, numa carta enviada a Russell, Wittgenstein escreve a seguinte colocação a respeito do
TLP: “O ponto principal é a teoria do que pode ser dito (gesagt) pelas proposições, isto é, pela linguagem (e
o o que equivale ao mesmo, o que pode ser pensado), e o que não se pode dizer por proposições, mas apenas
ser mostrado (gezeigt), creio que este é o problema cardinal da filosofia”. (CONDÈ, 1998, p.43).

102 A proposição “mostra” o sentido e não possui significado; só os nomes possuem significado (TLP: 3.142;
3.203; 3.3).



76

fatos, enquanto as contradições são falsas quaisquer que sejam os fatos104. Reforçamos, caso

ainda não tenha ficado claro, que tautologias e contradições são proposições que não possuem

sentido (sinnlos), enquanto que o contrassenso é absurdo (Unsinn)105,uma vez que “não chega

a constituir  um símbolo,  ao menos uma de suas partes não realiza nenhuma possibilidade

sintática e, por isso, o sinal como um todo não pode exercer nenhuma função simbólica106”

(SANTOS, 1994, p.88). A lógica é a lei que estrutura o real; só há necessidade lógica.

A maioria  das  proposições  e  questões  que  se  formularam  sobre  temas

filosóficos não são falsas,mas contrassensos. Por isso, não podemos de modo

algum  responder  a  questões  dessa  espécie,  mas  apenas  estabelecer  seu

caráter de contrassenso. A maioria das questões e proposições dos filósofos

provém de não entendermos a lógica de nossa linguagem.

(São da mesma espécie que a questão de saber se o bem é mais ou menos

idêntico ao belo.)

E  não  é  de  admirar  que  os  problemas  mais  profundos  não  sejam

propriamente problemas. (TLP: 4.003) (grifo nosso).

Outra  vez:  os  problemas  da  Filosofia  tradicional,  da  metafísica,  são  na  verdade

pseudoproblemas, pois repousam no mau emprego da linguagem ordinária, o que nos leva de

volta ao aforisma 6.53, anteriormente citado. Apesar de se encontrar em ordem, a linguagem

natural não prescinde da análise lógica, uma vez que não se encontra imune à ambiguidade.

103 Todas as proposições da lógica têm o mesmo status (não existem axiomas) e dizem o mesmo, isto é, nada, na
medida em que são tautologias; as tautologias mostram a estrutura do mundo. Wittgenstein foi o primeiro a
usar  o  termo  “tautologia”  sem  restringi-lo  ao  princípio  da  identidade  ou  a  proposições  que  envolvem
repetições literais, insistindo na ideia de as proposições da lógica são essencialmente e não acidentalmente
verdadeiras.

104 “Tautologias e contradições são um caso-limite de proposicionalidade, estão precisamente na fronteira que
separa  a  combinação  logicamente  relevante  dos  símbolos  e  a  desintegração  pura  e  simples  dessa
combinação” (LOPES DOS SANTOS, 1994, p.88).   A “desintegração” à qual  Luiz Henrique Lopes dos
Santos se refere são justamente os  contrassensos, aos quais não pode ser fornecido o status de proposição.

105 “É de  menor  importância  a  questão  de  saber  se  uma tautologia  merece  o  nome de  proposição.  O que
realmente importa é perceber que ela não tem sentido por razões completamente diferentes das razões pelas
quais uma combinação sintaticamente ilegítima de sinais não têm sentido” (LOPES DOS SANTOS, 1994,
p.88)

106  “No caso da tautologia, a combinação dos sinais realiza uma possibilidade sintática” (SANTOS, 1994, p.88)



77

Na linguagem corrente,  acontece  com muita  frequência  que  uma  mesma

palavra designe de maneiras diferentes – pertença, pois a símbolos diferentes

–  ou  que  duas  palavras  que  designam  de  maneiras  diferentes  sejam

empregadas, na proposição, superficialmente do mesmo modo.

Assim, a palavra “é” aparece como cópula, como sinal de igualdade e como

expressão da existência: “existir”, como verbo intransitivo, tanto quanto “ir”;

“idêntico”, como adjetivo; falamos de algo, mas também de acontecer algo.

(Na  proposição  “Rosa  é  rosa”  -  onde  a  primeira  palavra  é  um nome de

pessoa,  a  última  é  um  adjetivo  –  essas  palavras  não  têm  simplesmente

significados diferentes, mas são símbolos diferentes.)  (TLP:3.323)

A proposição possui apenas sentido (Sinn) e os nomes possuem apenas significado

(Bedeutung). “Só a proposição tem sentido; é só no contexto da proposição que um nome tem

significado”(TLP: 3.3).  Glock (2008, p.  331) revela  que o significado (Bedeutung)  ocupa

lugar central na Filosofia de Wittgenstein “por conta de sua firme convicção quanto à ideia de

que  os  problemas  filosóficos  estão  enraizados  na  linguagem”.  Os  problemas  filosóficos

estariam pois diretamente relacionados à questão da nomeação, isto é, estariam relacionados à

conexão entre nomes e objetos. O nome “bedeutet” o objeto: “O nome significa o objeto. O

objeto é seu significado. (“A” é o mesmo sinal que “A”.) (TLP:3.203)

 Os nomes são sinais primitivos ou simples (TLP:3.26), constituem “átomos lógicos” -

condições transcendentais de possibilidade da proposição elementar (CONDÉ, 1998, p.53) -

que formatam o atomismo lógico-transcendental do  Tractatus.  “Cada objeto é referido por

um e  somente  um nome”  (DANIELS & DAVISON,  1973,  p.235). O nome substitui,  na

proposição, o objeto. (TLP: 3.22).

“Os objetos, só posso nomeá-los. Sinais substituem-nos. Só posso falar sobre ele, não

posso enunciá-los.  Uma proposição só pode dizer  como uma pessoa é,  não  o que ela  é”

(TLP:3.221). Esses nomes – sinais primitivos – representam os “objetos” , que por seu turno

também são “simples” (TLP:2.02) , elementos primitivos da realidade: “o fixo (Das Feste), o

subsistente (Das Bestehende) e o objeto (Gegenstand) são um só” (TLP:2.027). Não podemos

pensar nenhum objeto fora da possibilidade sua ligação com outros objetos (TLP: 2.0121) de

tal  sorte  que  “a  configuração  dos  objetos  constitui  o  estado  de  coisas”  (TLP:2.0272).



78

Importante  notar,  entretanto,  que  há uma diferença  entre  os  objetos  simples  e  os  objetos

compostos no TLP: “os objetos constituem a substância do mundo, por isso não podem ser

compostos” (TLP: 2.021); sendo assim, a rigor só podemos denominar de objetos os “objetos

simples”.

A pergunta que se coloca é como a Crítica dialoga com o objeto? Os dois pertencem

ao  mesmo  projeto  de  elucidação  filosófica.  Wittgenstein  cria  no  Tractatus sua  própria

“mitologia”  e  concede  à  Crítica e  aos  objetos  um  lugar  de  destaque.  Já  discutimos  a

necessidade  da  Sprachkritik como  método  lógico  de  validação  do  trabalho  filosófico;  a

Crítica constitui a  única  maneira  viável  de  “se  fazer  filosofia”;  ela  é  o  caminho  para

ultrapassarmos “erros metafísicos” do passado, centrados em uma má compreensão da nossa

linguagem.  O  papel  da  atividade  filosófica  é  outro,  ela  possui  uma  natureza  distinta  do

conhecimento  científico.  Mas  como  proceder  a  esta  redução  lógica  e  ainda  assim

preservarmos  o  significado  em  Filosofia?  O  objeto,  enquanto  categoria,  revela  um

Wittgenstein  preocupado  com  questões  ontológicas,  distante  da  caricatura  antimetafísica

desenhada pelos filósofos analíticos do Círculo de Viena.

O objeto é a denotação (Bedeutung) do nome. O objeto tractatiano, enquanto categoria

lógico-ontológica  de  caráter  transcendental,  não pode  ser  compreendido  –  como no  caso

deege,  por  exemplo  –  como  meramente  empírico;  o  objeto  possui  uma  formulação

essencialmente ontológica. Apesar de colocar que os objetos precisam existir para que haja a

própria possibilidade da linguagem, nem no TLP e nem nos NB, Wittgenstein consegue dar

um exemplo do que seria um objeto simples.  Sem dúvida, a parte “ontológica” do conceito de

objeto é mais árdua de ser interpretada que a parte “lógica”. Nossa tarefa é amenizada quando

entendemos “ ontologia” como “concepção de mundo”.

O  Tractatus  Logico-Philosophicus de  Wittgenstein  é  primeiramente  um

ensaio de ontologia na tradição clássica. É também uma defesa irrestrita de

um  certo  método  ontológico,  a  saber,  o  de  mostrar  as  categorias

fundamentais do ser  através de uma linguagem que espelha o mundo. E,

mais marcante, foi escrito com  plena consciência de que o que ele diz que é

incompatível com sua ontologia e metodologia. (DANIELS & Davison, p.

233) (tradução nossa)



79

Para  o  Wittgenstein  do  Tractatus existiriam  então  duas  diferentes  categorias

ontológicas: os objetos e os fatos, que ocupam searas distintas. “Nenhum objeto pode ser um

fato,  nenhum  fato  um  objeto  (TLP:  2.01,  2.02). É  na  sua  insistência  incansável  na

desarticulação de suas duas categorias é que Wittgenstein difere tanto da maioria dos outros

ontologistas” (DANIELS & DAVISON, 1973, p.233). Centraremos a nossa análise no estudo

dos objetos  simples,  na medida em que eles,  a  partir  de suas  múltiplas  possibilidades de

combinação com outros objetos  são a  condição de possibilidade de todo e  qualquer  fato.

Sendo os objetos condição de possibilidade de qualquer fato, enquanto significado de nomes,

eles são também condição de possibilidade de qualquer discurso significativo. 

A novidade do tratamento wittgensteiniano da proposição consiste em atribuir-lhe

um estatuto  inteiramente  distinto  do  das  expressões  ou  nomes  que  a  constituem.  Nomes

adquirem significação ao atuarem, na linguagem, como representantes de alguma coisa. No

Tractatus,  são  signos  cujo  significado  decorre  de  que  nomeiam  um  certo  objeto  -  mais

exatamente,  seu  significado  é o  objeto  que  nomeiam.  A proposição,  por  sua  vez,  é  uma

combinação de nomes, e seu sentido - isto é, aquilo que ela diz ser o caso – é que os objetos

nomeados estão combinados na realidade do mesmo modo como os nomes estão combinados

na proposição.

4.2 O DESAFIO (ONTO)LÓGICO DO TRACTATUS

 Quando Wittgenstein coloca que o Tractatus talvez só seja compreendido por quem

alguma vez por si só tenha pensado os problemas que nele estão expressos, situa o TLP dentro

de uma tradição filosófica que envolve diversos autores que tem influência – direta ou não –

na obra wittgensteiniana, a exemplo de Mauthner, Frege e Russell, e também de Weininger,

Tolstoi  e  William James.  E  não  há  como  não  perceber  que  o  ecletismo  das  referências

wittgensteinianas vai além de uma mera excentricidade e revela a existência de preocupações

ético-metafísicas além das lógico-matemáticas. No lado gauche dos Notebooks, nos Diários

Secretos, Wittgenstein não se furta de temas como o “sujeito transcendental, o de Deus como

sentido da vida, o da prece como união racional com Deus, o da ação moral como mudança do

mundo”  (MARGUTTI  PINTO,  1998,  p.130);  não  seria  tão  surpreendente,  portanto,



80

chegarmos à conclusão que o projeto tractatiano de algum modo revela uma preocupação

metafísica  originária  por  parte  de Wittgenstein.  Quando Wittgenstein  coloca,  no  aforisma

6.52,  que  sente  que  “(...)  mesmo  que  todas  as  questões  científicas  possíveis  fossem

respondidas, os problemas da vida não teriam sido sequer tocados” abre uma janela para uma

outra interpretação tractatiana a respeito verdadeiramente da metafísica – segundo o critério

que adotamos – superando as discussões veladas sobre “substância”. O fato de LW rechaçar

os engôdos metafísicos do passado não implica que ele não pudesse enxergar importância dos

problemas metafísicos para a vida humana, ainda que tais problemas não possam ser tema de

um discurso significativo, ou seja, ainda que seja impossível construir “teorias filosóficas” a

respeito deles.

No capítulo anterior tratamos das principais influências lógico-matemáticas do TLP,

os trabalhos de B. Russell e G. Frege. De ambos, Wittgenstein herdou a ideia de que a lógica é

prioritariamente  um  trabalho  de  clarificação  conceitual  (idem,  p.132);  de  Frege107,  em

particular,  tirou  noções  como  “argumento”,  “função”,  “conteúdo  conceitual”,  “sentido”,

“significado”108”, as constantes lógicas, valores de verdade, quantificadores, etc.  Russell, por

seu  turno,  foi  responsável  por  despertar  no  jovem Wittgenstein  o  gosto  pelos  problemas

oriundos  da  análise  da  linguagem  e  o  iniciou  nas  técnicas  lógicas;  a  TDD  (teoria  das

descrições definidas) –  que se baseia na análise reveladora da verdadeira forma lógica das

sentenças que possuem descrições definidas atuando na função de sujeito gramatical109 – foi o

107 Frege foi um dos pioneiros do logicismo, a tarefa de redução da matemática à lógica, e o seu maior legado
talvez se concentre na axiomatização do cálculo de predicados, rompendo de vez com as limitações derivadas
do emprego da lógica silogística ao explorar uma analogia entre conceitos e funções matemáticas, “com o
propósito de analisar proposições em termos de expressões-argumentos e nome de funções, em lugar de
analisá-las em termos de sujeito e predicado” (GLOCK, 1998, p.235).

108 “Quanto às noções de 'sentido' e  'significado', é fato conhecido que Wittgenstein definitivamente não estava
satisfeito com a maneira pela qual Frege as articulava em sua teoria da linguagem. (…) O modelo fregeano
envolve uma série de dificuldades para as quais não há solução fácil. Por exemplo a aceitação de expressões
dotadas de sentido, mas que não possuem significado, como “o rei da França”, envolve uma quebra da lei do
terceiro  excluído,  já  que  as  proposições  com elas  formadas,  como “o  rei  da  França  é  sábio”,  não  são
verdadeiras nem falsas; o sentido dos nomes sem significado é problemático, pois corresponde ao “modo de
apresentação” de coisa alguma; se a proposição possui sentido e significado, o significado de uma proposição
verdadeira  é  o  Verdadeiro,  o  que  equivale  a  dizer  que  a  proposição  verdadeira  é  o  nome  próprio  do
Verdadeiro,  etc.  A fim de resolver  estas  dificuldades,  Wittgenstein,  embora baseando-se na problemática
fregiana, buscará uma nova articulação das noções consideradas” (MARGUTTI PINTO, 1998, p.133).

109 “A forma  lógica  superficial  sugere  enganosamente  que  a  descrição  definida  seja  o  argumento  e  que  o
predicado que lhe é atribuído seja a função. Na verdade, a sentença que contém a descrição na posição de
sujeito gramatical se reduz a uma conjunção de funções em que o argumento está ausente. Do ponto de vista
lógico, esta sentença não possui sujeito lógico. É esse tipo de clarificação que Wittgenstein buscava quando
escreveu o Tractatus” (MARGUTTI PINTO, 1998, p.133).



81

trabalho russelliano mais admirado pelo autor  do  Tractatus,  pois  exemplificava o tipo de

análise que Wittgenstein almejava ter elaborado em sua obra. Entretanto, é sabido que  LW

discordava veementemente da Teoria dos Tipos Lógicos110 (baseada na alegação de que seria

um contrassenso perguntar, por exemplo, se o conjunto das coisas vermelhas é ele mesmo

vermelho ou não111) e também da utilização do axioma da infinidade – o número de objetos

matemáticos no universo é infinito – como “tábua de salvação” do programa logicista de

construção da série dos números; o problema em basear algum tipo de argumentação neste

axioma deriva do fato dele possuir uma aparência empírica e que sua verdade não pode ser

sequer conhecida (GLOCK, 1998, p.236).  Para Margutti Pinto (1998, p.135):

Wittgenstein  considerava  que  a  lógica  é  puramente  sintática,  devendo

incluir  apenas  regras  relativas  à  manipulação  mecânica  de  símbolos.

Qualquer regra que ultrapasse esta simples exigência deixa de pertencer à

lógica. Assim, uma regra baseada no significado dos símbolos envolvidos

deixará  de  ser  puramente  sintática,  devendo  ser  descartada;  uma  regra

baseada na existência de objetos no mundo, como acontece com o axioma

da infinidade, também estará fadada ao mesmo destino.

Quanto a F. Mauthner, presente em nosso segundo capítulo, dele LW vai herdar o

tema da crítica da linguagem; embora entre o que defende Mauthner e Wittgenstein exista um

abismo de diferenças112 conceituais, há pontos em comuns nas teses de ambos: a ideia da

Sprachkritik como tarefa fundamental da Filosofia – uma vez que é a única capaz de nos

110  Wittgenstein  condena  a  teoria  dos  tipos  russelliana  fundamentando-se  em  três  corolários  básicos:
primeiramente, nenhum modelo pode ser verdade a priori; em segundo lugar, deve haver uma relação interna
entre  um modelo  eo  que  ele  representa,  o  que  consiste  em isomorfismo lógico-pictórico  e,  finalmente,
nenhum modelo pode representar a sua própria relação interna, ou, de fato, qualquer outra relação interna,
pois se um modelo pudesse representar a sua própria forma pictórica, ele poderia não possuir esta forma, e
considerando que a “forma pictórica é uma característica interna de um modelo, ela é essencial para sua
identidade enquanto modelo de tudo que ele representa” (HACKER, 1986, p.59) (tradução nossa).

111 A teoria dos tipos coloca que o tipo lógico das “coisas vermelhas” é diferente do tipo lógico do “conjunto das
coisas vermelhas”, de maneira que aquilo que se pode dizer de um não pode necessariamente ser dito do
outro. Wittgenstein vai superar os problemas criados pela teoria dos tipos lógicos com a sua doutrina do “
dizer e mostrar”, que tratamos no capítulo 2. (MARGUTTI PINTO, 1998, p.134-5).

112 Em especial, Wittgenstein rejeita a postura cética, na qual Mauthner fundamenta boa parte de sua obra.  Para
ele, “o ceticismo não é irrefutável, mas manifestadamente um contrassenso, se pretende duvidar onde não se
pode pergunta. Pois só pode existir dúvida onde exista uma resposta, e esta, só onde algo possa ser dito”
(TLP: 6.51).



82

fornecer a clarificação conceitual necessária para o entendimento do mundo e da vida –  e a de

que a crítica “deverá fornecer as condições para que, ao ser compreendida, a linguagem seja

ultrapassada; isso porque mesmo na perspectiva transcendental, a crítica da linguagem deverá

ser empreendida pela própria linguagem” (MARGUTTI PINTO, 1998, p.138), o que leva ao

“suicídio da linguagem”113 .

É importante notar que para além do caráter transcendental, a marca preponderante

da Sprachkritik é que ela é um empreendimento lógico (idem, p.138). Num trabalho similar ao

esforço  da  filosofia  kantiana,  Wittgenstein  busca  as  condições  transcendentais  da

possibilidade  da  linguagem através  da  sua  Crítica.  O  objeto  central  da  Sprachkritik  é  a

proposição  (Satz),  de  tal  modo  que  a  crítica  wittgensteiniana  também é  uma  “crítica  da

proposição114”. A filosofia da lógica wittgensteiniana se distancia da de seus antecessores,

rotulando inclusive de “velha lógica” que lhe antecede,  numa crítica ao fato dela  não ter

esclarecido a “natureza da lógica”.

A discordância  wittgensteiniana  se  fundamenta  em  um  contexto  que  trataremos

brevemente  a  seguir.  Quando nos  remetemos à  lógica  do início  do século XX, é  preciso

termos  em  mente  uma  tríade  principal  de  correntes  que  trataram de  maneira  diversa  as

“verdades lógicas”: a primeira era a psicologicista, que almejava descrever a forma geral do

pensamento humano, as suas operações mentais básicas, de tal forma que as verdades lógicas

seriam determinadas  pela  natureza  da  mente  humana115 (seus  principais  expoentes  foram

Boole e Erdmann); a segunda foi a de inspiração platonista, que constava com Frege entre os

seus defensores. Para os “lógicos platonistas”, ao contrário dos psicologicistas, as verdades

lógicas são objetivas. A objetividade que eles defendem está balizada na “pressuposição que

aquilo a que se referem – os pensamentos e sua estrutura – não são ideias privadas das mentes
113 Parafraseando Janik e Toulmin (1973, p.131),  autores da “Viena de Wittgenstein”,  Margutti Pinto (1998,

p.138)  coloca que a Sprachkritik do TLP nasce da contradição e termina no silêncio, o que implica numa
espécie  de  “suicídio  da  linguagem” numa ótica  transcendental;  aqui  Wittgenstein  também lança  mão à
analogia de Mauthner da escada, destruindo um a um os degraus utilizados no processo, de tal forma que a
medida que avançamos a linguagem utilizada vá sendo destruída.

114 Entender  a  proposição  enquanto  átomo  da  análise  linguística  significa  identificar  mais  uma  influência
fregeana no TLP, uma vez que para Frege a menor unidade linguística é a sentença.

115 O Tractatus se coloca contrariamente a esta ideia ao anunciar no TLP: 4.1121 que ”A psicologia não é mais
aparentada com a Filosofia que qualquer outra ciência natural. A teoria do conhecimento é a filosofia da
psicologia. Meu estudo da linguagem por sinais não corresponderia ao estudo dos processos de pensar, estudo
que os filósofos sustentaram ser tão essencial  para a filosofia da lógica? No mais das vezes,  eles  só se
emaranharam em investigações psicológicas irrelevantes, e um perigo análogo existe também no caso do meu
método”.  



83

dos indivíduos, mas sim entidades abstratas que habitam um 'terceiro domínio', para além do

espaço e do tempo” (GLOCK, 1998, p.236). Completando o trio temos o viés  defendido por

Bertrand Russell, a partir de seu artigo On Denoting 116 – que vai abarcar em suas obras a tese

de  que  as  proposições  da  lógica  são  “verdades  gerais  supremas  acerca  dos  traços  mais

universais da realidade, uma visão que nos faz lembrar a concepção aristotélica da metafisica

como  ciência  mais  geral”  (idem,  p.236).  O  que  Ludwig  Wittgenstein  busca  é  evitar  o

alinhamento  a  uma  dessas  três  vias  de  interpretação,  e  vai  defender  no  TLP  que  as

proposições da lógica formal são na verdade tautologias117, juízos analíticos;

 

As proposições da lógica são tautologias. (TLP: 6.1)

As  proposições  da  lógica,  portanto,  não dizem nada. (São  proposições

analíticas.) (TLP: 6.11)

Que  as  proposições  da  lógica  sejam  tautologias,  isso  mostra  as

propriedades formais – lógicas – da linguagem, do mundo.

Que suas partes constituintes, assim enlaçadas, resultem numa tautologia,

isso carateriza a lógica de suas partes constituintes.

Para que proposições,  enlaçadas de uma determinada maneira,  resultem

numa  tautologia,  elas  devem  ter  determinadas  propriedades  estruturais.

Que  assim  ligadas  resultem  numa  tautologia,  portanto,  mostra  que

possuem propriedades estruturais. (TLP: 6.12) (grifo nosso)

As proposições necessárias, as tautologias, refletem as condições de possibilidade

para a representação empírica. A lógica tem a tarefa de investigar a natureza e os limites do

pensamento (através  do qual representamos a realidade)  e,  na medida que procede a  este

trabalho também traça os limites da própria expressão do pensamento,  através da  sintaxe

lógica (sistema de regras capaz de determinar se uma combinação de signos é dotada ou não

116 Ao contrário do que defendia Russell,  todas  as  proposições da lógica possuem o mesmo  status,  não há
nenhuma que  seja  essencialmente  uma  lei  básica  (“É  claro  que  o  número  das  “leis  lógicas  básicas”  é
arbitrário, pois se poderia muito bem derivar a lógica de uma só lei básica, constituindo-se simplesmente, por
ex., o produto lógico das leis básicas de Frege(TLP:6.1271)) ou uma proposição derivada: “Toda tautologia
mostra, ela própria, que é uma tautologia”(TLP: 6.127). “Toda as proposições tem igual valor (TLP:6.4).

117 “As  proposições  da  lógica  são  identificadas,  por  Wittgenstein,  como  tautologias  porque  podem  ser
reconhecidas  somente  pelo  símbolo  e  são  essencialmente  distintas  das  proposições  descritivas,  além de
permitirem  que  as  constantes  sejam  tomadas  como  operadores  lógicos,  os  quais  não  influem  na
multiplicidade matemática das proposições em que aparecem”(SILVA FILHO, 2008a, p.1).



84

de significado e que é  anterior  a  questões  sobre verdade e  falsidade e  que  não pode ser

“subvertida por proposições empíricas118”) de tal forma que “nunca pode haver surpresas na

lógica” (TLP: 6.1251), uma vez que “é possível – e, na verdade, também segundo a antiga

concepção  lógica  –  dar  antecipadamente  uma  descrição  de  todas  as  proposições  lógicas

'verdadeiras' ” (TLP:6.125). 

Ao estudar os traços estruturais que diferenciam os argumentos válidos dos inválidos

(GLOCK, 1998, p.235), a lógica revela a possibilidade de existência de proposições bipolares

(verdadeiras ou falsas). Em seu Prefácio, Wittgenstein também coloca que a formulação dos

problemas filosóficos repousa sobre o mau entendimento da lógica de nossa linguagem119,

tese reforçada nos aforismas 4.114 (“Cumpre-lhe” – à Filosofia – “delimitar o pensável e, com

isso, o impensável. Cumpre-lhe limitar o impensável de dentro, através do pensável”), 4.115

(“Ela  significará o indizível ao representar claramente o dizível”) e 4.116 (“Tudo que pode

ser  em geral  pensado pode ser  pensado claramente.  Tudo que  se  pode  enunciar,  pode-se

enunciar claramente” (TLP: Prefácio) de tal maneira que todo o sentido do TLP poderia ser

resumido na seguinte máxima: “o que se pode em geral dizer, pode-se dizer claramente; e

sobre aquilo de que não se pode falar deve-se calar”. Pelo que vemos, deduz-se que compete à

lógica, através da análise, a decisão final a respeito do que constitui ou não um conteúdo

judicável. Obra de caráter linguístico, o TLP ainda nos avisa que o limite – entre o que pode

ou não ser pensado, ou melhor, expresso pelo pensamento – só pode ser traçado dentro da

própria linguagem, pois o que estiver além desse limite será puramente um contrassenso.

Já sabemos que as “proposições”,  ou melhor,  as pseudoproposições da metafísica

tradicional  são  erigidas  no  engano  de  se  apoiarem  em  um  estatuto  de  necessidade

extralinguístico,  e  que  este  engano  que  as  gera  repousa  num  uso  inadequado  de  nossa

linguagem.  Mas,  então,  como  aceitar  o  salto  epistemológico  proposto  no  Tractatus ao

relacionar isomorficamente a linguagem e o mundo?

Quando tratamos sobre o isomorfismo vimos que a forma lógica120 construída por

118 A sintaxe lógica não pode ser “subvertida por questões empíricas” uma vez que nada que a contrarie pode ser
considerado como uma proposição dotada de significado (GLOCK, 1998. p. 237).

119 “(…) A filosofia como corpo de teses é assumida como contrassensual, porque tem como pretensão descrever
de  maneira  necessária  e  verdadeira  a  essência  de  domínios  dados.  A  filosofia  tradicional  articula
insistentemente o que a teoria tractatiana do simbolismo veta:  necessidade e verdade.  A formulação dos
problemas filosóficos repousa sobre o mau entendimento da lógica de nossa linguagem e, portanto, é má
gramática” (SILVA FILHO, 2008a, p.1).



85

Wittgenstein  baseia-se  na  relação  isomórfica  entre  mundo  e  linguagem;  essa  relação  é

alicerçada  em  uma  espécie  de  “fundamento  ontológico”  que  trataremos  mais  adiante.  O

Tractatus adota  um  modelo  semântico  que  pensa  essencialmente  a  linguagem  em  sua

referência ao mundo, criando a necessidade de pensarmos os dois conjuntamente; a linguagem

é uma figuração da realidade121. Condé (1998, p. 65) coloca que “disso decorre que a função

primordial da linguagem é representar o mais fielmente possível o mundo” e “que a semântica

do Tractatus propõe um tipo de linguagem ideal com pretensões de validade universal”, uma

vez que “ a preocupação maior de Wittgenstein no Tractatus é definir a natureza da linguagem

e sua relação com o mundo, vale dizer, como descrever o mundo através de um sistema de

representação perfeito”. Para Silva Filho (2008a, p.1), a filosofia exposta no Tractatus é “uma

tentativa  de  determinar  os  limites  semânticos  de  qualquer  linguagem  a  partir  de  uma

investigação  lógica  sobre  a  essência  bipolar  do  simbolismo  proposicional”.  No  aforisma

6.113, LW coloca que :

É a marca característica particular das proposições lógicas que sua verdade

se possa reconhecer no símbolo tão somente, e esse fato contém em si toda

a filosofia da lógica. Assim, é também um dos fatos mais importantes que

a  verdade  ou  a  falsidade  das  proposições  não  lógicas  não possa  ser

reconhecida na proposição tão somente. (TLP 6.113)

“A lógica  não é  uma teoria,  mas  uma imagem especular  do  mundo.  A lógica  é

transcendental”  (TLP:  6.13).  As  proposições  lógicas  não  podem  ser  confirmadas  e  nem

refutadas pela experiência122 (TLP: 6.1222), elas representam a “armação do mundo”, mas

não  “tratam”  de  nada  (TLP:6.124).  A ligação  das  proposições  lógicas  com o  mundo  se

fundamenta na hipótese de que só os nomes tem significado e que as proposições elementares

120 “ Não acreditamos a priori numa lei de conservação, mas sabemos a priori da possibilidade de uma forma
lógica” (TLP: 6.33)  (grifo no original).  É através da forma lógica que a figuração linguística espelha a
realidade  (TLP:  2.18)  ;  o  “elo  entre  linguagem e  mundo  possibilitado  pela  forma  lógica  garantirá  um
simbolismo perfeito capaz de representar o mundo com absoluto rigor” (CONDÉ, 1998, p.67).

121 “ A proposição é uma figuração da realidade. A proposição é um modelo da realidade tal como pensamos que
seja” (TLP: 4.01).

122 “(...) Não só deve uma proposição da lógica não admitir refutação por nenhuma experiência possível, como
tampouco pode admitir confirmação por uma tal experiência” (TLP: 6.1222).



86

possuem sentido. (TLP:6.124), de tal maneira que só exista necessidade lógica123 (TLP: 6.37).

A forma lógica que estrutura o mundo é mostrada pelas proposições da lógica através

das tautologias (TLP: 6.22), e uma vez que todas as proposições possuem igual valor (TLP:

6.4), elas não podem exprimir nada de mais alto (6.42). Porém, “o sentido do mundo deve

estar fora dele” (TLP:6.41), e aqui Wittgenstein aponta para questões que se encontram para

além da possibilidade  da  representação,  e  que remetem à ideia  da  “metafísica”  e  não da

“ontologia” tractatiana, seguindo a distinção que adotamos.  

O sentido do mundo deve estar fora dele. No mundo, tudo é como é e tudo

acontece como acontece; não há nele nenhum valor – e se houvesses não

teria nenhum valor.

Se há um valor que tenha valor, deve estar fora de todo acontecer e ser-

assim. Pois todo acontecer e ser-assim é casual.

O que o faz não casual não pode estar no mundo: do contrário, seria algo,

por sua vez, casual.

Deve estar fora do mundo. (TLP:6.41) (grifo no original)

Em sequência, Wittgenstein deixa entrever uma espécie de subjetivismo, ao colocar

que “o mundo do feliz é um mundo diferente do mundo do infeliz” (TLP:6.43) e que “como

também o mundo, com a morte, não se altera, mas acaba” (TLP: 6.431). Essas afirmações

sugerem  uma  dependência  do  mundo  em  relação  ao  sujeito.  Mas,  em  que  medida  tais

afirmações  podem  ser  conciliadas  com  o  antipsicologismo  de  Wittgenstein  (Cf. TLP:

4.1121)124 é uma complexa questão que não iremos abordar.

A discussão sobre a ética – e consequentemente sobre estética, já que LW coloca que

elas “são uma só” – acaba por conduzir ao terreno espinhoso do indizível místico, que ganha

força  no  TLP principalmente  a  partir  do  aforisma  6.43  e  seguintes,  desembocando  nas

máximas “o místico não é como o mundo é, mas que ele é” (TLP:6.44) e “O sentimento do

123 “Assim como há apenas necessidade lógica, há também apenas impossibilidade lógica” (TLP: 6.375). (grifo
no original)

124 “A  psicologia  não  é  mais  aparentada  com a  filosofia  que  qualquer  outra  ciência  natural.  A teoria  do
conhecimento é a filosofia da psicologia. Meu estudo da linguagem por sinais não corresponderia ao estudo
dos processos de pensar, estudo que os filósofos sustentaram ser tão essencial para a filosofia da lógica? No
mais das vezes, eles só se emaranham em investigações psicológicas irrelevantes, e um perigo análogo existe
também no caso de seu método”. (TLP: 4.1121)



87

mundo como totalidade limitada é o sentimento do místico” (TLP: 6.45).

Apesar de toda a inovação proposta no TLP, ao fim e ao cabo Wittgenstein não se

distancia  da  busca  filosófica  por  uma  “essência”,  por  um  “princípio”,  em  seu  caso,  da

linguagem. E uma vez que os fundamentos da linguagem, para LW, estão interligados com os

fundamentos do mundo125, isso implica numa conotação ontológica à tarefa empreendida no

Tractatus.

Alguns  comentadores  advogam  que  as  contribuições  tractatianas  não  se

circunscrevem apenas à lógica. Condé (1998, p. 66) defende que a ontologia do  Tractatus

envolve  uma  “concepção  de  mundo  ou  estrutura  da  realidade”  que  “precede  a  teoria

linguística devido à imbricação existente entre linguagem e mundo. Black (1971, p.27) apud

Condé (1998, p. 66) coloca que

É característica do pensamento de Wittgenstein que quase cada uma de

suas  principais  observações  sobre  a  linguagem  ou  lógica  tem  uma

contraparte  ontológica,  enquanto,  reciprocamente,  cada  observação

ontológica está refletida em alguma verdade sobre essência da linguagem.

A imagem dominante, através do livro, é a linguagem como um espelho do

mundo (Cf: TLP: 5.511).

A inovação  da  “ontologia  tractatiana”  –  admitida  a  sua  existência  –  fica  por  conta  de

Wittgenstein conceber o mundo como a totalidade dos fatos (Tatsachen) (TLP: 1.1) e não das coisas

(die Dinge) como defendia a tradição (CONDÉ, 1998, p.66).

No  Tractatus a  lógica  ultrapassa  a  condição  de  mero  instrumento  do

conhecimento.  Wittgenstein  procura,  através  dela,  muito  mais  que

estabelecer as condições e os requisitos de uma linguagem logicamente

perfeita,  isto  é,  o  Tractatus atribui  à  lógica  uma  importância  mais

fundamental  que  simplesmente  ser  o  árbitro  no  conflito  de  opiniões,

havendo uma verdadeira hipóstase da mesma. “A lógica não é teoria, mas

figuração especular do mundo. A lógica é transcendental” (Cf: TLP:6.13). 

Portanto,  mais do que um instrumento epistemológico, a lógica tractatiana é uma

125 “Especificar a essência da proposição significa especificar a essência de toda descrição e, portanto, a essência
do mundo” (TLP: 5.4711)



88

“categoria ontológica126”, significando que ela é o fundamento último da realidade, segundo

defende Condé (1998, p.68): “Enquanto transcendental, ela é a condição de possibilidade do

mundo”. Silva Filho (2008a, p.1), também partidário da “natureza metafísica127” da lógica

tractatiana, coloca que a no TLP a lógica é “é fundada sobre fortes pressupostos metafísicos,

destacando-se: a articulação isomórfica entre mundo e linguagem e a demanda de uma análise

completa e unívoca de proposições em termos de proposições elementares constituídas por

nomes que denotam objetos simples”. 

Para Silva Filho (2008a, p.2), a filosofia, a matemática e a lógica padecem de um

mesmo paroxismo causado pelo princípio da bipolaridade (uma proposição deve poder ser

verdadeira  ou  falsa  para  que  possa  ter  sentido),  de  tal  sorte  que  esta   exigência,  a  da

bipolaridade,  funciona como um critério de significatividade das proposições.  A diferença

entre as três disciplinas reside no fato de que a filosofia é constituída por proposições mal

formadas  (Unsinn),  o  que  implica  no  fato  das  proposições  filosóficas  não  passarem  de

contrassensos; já no caso da lógica – e da matemática (entendida enquanto método da lógica)

– que, como vimos, é constituída por tautologias  (proposições que são verdadeiras qualquer

que seja o caso), temos proposições válidas que não possuem significado (Sinnlos) apesar de

construídas dentro das regras da sintaxe.  

O caráter  “metafísico”  da  lógica  tractatiana,  segundo  Silva  Filho  (2008a,  p.1-3),

deve-se particularmente ao que ele denominou de “teoria do simbolismo128”, que engloba a

teoria  pictórica  e  é  responsável  por  elencar  as  condições  gerais  mínimas  para  que  uma

linguagem possa ser considerada enquanto tal e seja capaz de representar um estado de coisas.

126 “(…)  No  Tractatus a  lógica  ultrapassa  a  condição  de  mero  instrumento  de  conhecimento.  Wittgenstein
procura, através dela, muito mais que estabelecer as condições e os requisitos de uma linguagem logicamente
perfeita, isto é, o Tractatus atribui à lógica uma importância mais fundamental que simplesmente ser o árbitro
no conflito de opiniões, havendo uma verdadeira hipóstase da mesma. 'A lógica não é teoria, mas figuração
especular  do  mundo.  A  lógica  é  transcendental'  (TLP:  6.13).  Assim,  mais  que  um  instrumento
epistemológico, a lógica torna-se, no Tractatus, uma categoria ontológica, isto é, ela é o fundamento último
da realidade”. (CONDÉ, 1998, p.68).

127 Evidentemente  Silva  Filho  está  usando o  termo  “metafísica”  de  um modo distinto  daquele  adotado  no
presente trabalho (Cf. Introdução)

128 “A filosofia da lógica tractatiana se ergue sobre teses de sua teoria geral do simbolismo: Proposições são
fatos que podem ser analisadas completa e univocamente em termos de proposições atômicas bipolares e
mutuamente independentes. As constantes lógicas não denotam, portanto, não interferem na multiplicidade
lógica da proposição (TLP 4.0312), seus conectivos são pensados em termos de operadores lógicos cujo uso
pode ser reiterado sobre uma mesma base de proposições e não como nomes funcionais, como via Frege. Os
quantificadores lógicos são pensados em termos de operações sobre uma base de proposições atômicas e não
como predicados de segunda ordem” (SILVA FILHO, 2008a, p.6).



89

Dessa maneira, é precário admitir que o  Tractatus se limitou a trazer apenas contribuições

relacionadas à lógica: “O salto metafísico da teoria do simbolismo é a exigência da forma da

representação  e  do  complexo  representado  dever  ser  a  mesma,  ou  seja,  representação  e

representado devem guardar uma identidade, por assim dizer, profunda: a possibilidade de

articulação de seus elementos constituintes deve ser a mesma129” (SILVA FILHO, 2008a, p.3).

Ao definir uma “articulação especial” entre linguagem-mundo, a teoria do simbolismo nos dá

as condições suficientes para garantir a  legitimidade das representações linguísticas dos fatos

do mundo; “os elementos na proposição devem substituir nela os objetos que compõem o

representado,  devem  estar  coordenados  de  maneira  que  uma  articulação  de  elementos

figurativos possa representar uma articulação possível de coisas figuradas”(idem, p.4-5) 130. A

distinção entre dizer e mostrar, trabalhada no capítulo 2, nos auxilia a perceber que uma vez

que as proposições da lógica possuem todas um estatuto único e  não passam de tautologias –

proposições moleculares bem formadas mas que nada figuram porque são incondicionalmente

verdadeiras  –  elas  nada  dizem,  mas  mostram  as  relações  internas  entre  proposições

contingentes  (com  sentido),  uma  vez  que  Wittgenstein  (TLP:  6.1262)  defende  que  as

demonstrações  lógicas  são  meros  expedientes  mecânicos  empregados  para  facilitar  o

reconhecimento da tautologia quando esta não é autoevidente.

Glock (1998, p.269) advoga que o segundo Wittgenstein percebe que, no TLP, havia

construído uma “mitologia metafísica sobre uma base lógica”. Tanto Condé (1998) quanto

Silva Filho (2008, 2008a, 2011), parecem ser herdeiros de uma tradição – também levada a

cabo por Hacker (1986) e Daniels & Davison (1973) – que defende uma prioridade do caráter

metafísico131 do  TLP.  Daniels  & Davison (1973,  p.233)  chegam mesmo a  colocar  que  o

Tractatus é  antes  de mais  nada  um ensaio  de ontologia  na  tradição  clássica  do termo;  a

primeira obra wittgensteiniana traria duas categorias ontológicas: a categoria dos objetos e a

129 “A figuração pode afigurar toda realidade cuja forma ela tenha. A figuração espacial, tudo o que seja espacial;
a colorida, tudo que seja colorido, etc.” (TLP: 2.171).   Backer (1988, p.96) apud Silva Filho (2008a, p.3)
(tradução nossa) coloca que  “A idéia fundamental do  Tractatus é que a natureza essencial do simbolismo
deve corresponder exatamente a natureza essencial do que é simbolizado. Propriedades internas de símbolos
representam as relações internas entre o que é simbolizado. É a partir deste ponto de vista filosófico que
parece haver uma identidade (de forma) entre expressões linguísticas, os pensamentos expressos e os estados
de coisas descritos”.

130 Cf.  TLP:4.02 a 4.027.

131 Os autores citados utilizam a palavra “metafísica” relacionada ao Tractatus, por isso nesse trecho mantemos
o termo metafísica,   mas o significado de seu emprego remete à “ontologia”, tal como já discutimos no
decorrer de nosso trabalho (Cf. Introdução).



90

categoria dos fatos132. As duas categorias são distintas, uma vez que um objeto não pode ser

um fato, nem um fato pode ser um objeto.

 No subcapítulo  intitulado “The Metaphysics  of  the  Tractatus”,  P.  M. S.  Hacker

(1986, p.65) defende a centralidade dos objetos simples na análise metafísica do  Tractatus.

Uma vez que os objetos são simples, eles constituem o resíduo final da análise, elementos

indecomponíveis que dão o significado dos nomes133 nas proposições elementares.

Se  a  composição  de  um objeto  é  determinante  para  o  sentido  de  uma

proposição, então ela deve ser afigurada na proposição na medida em que

ela  determina  seu  sentido.  E  na  medida  em  que  a  composição  não  é

determinante para  este  sentido, nesta medida os objetos dessa proposição

são simples. ELES não podem ser mais decompostos.

O postulado das coisas simples é o postulado do caráter determinado do

sentido. [Cf. TLP: 3.23] (NB, 18.06.1915) (grifo nosso)

Hacker (1986, p.65) coloca que a ideia do “simples” já se encontra contida na do

“complexo” e na ideia de análise, e de tal modo que mais do que buscarmos exemplificar os

objetos tractatianos ou mesmo os buscarmos através de sua nomeção nas proposições, tais

objetos tem sua existência definida a priori, como uma necessidade lógica. Esta convicção de

LW  explicaria  em  parte,  segundo  P.  Hacker  (idem)  porque  Wingenstein  não  conseguiu

avançar mais profundamente na noção de objeto e o porquê de sua pertubação com a sua

aparente  incapacidade  –  particularmente  preferimos  dizer  “dificuldade”–  de  produzir

exemplos  dessas  “entidade”.  Wittgenstein  sabia  que  a  existência  de  objetos  simples  era

necessária  e  indubitável,  uma  vez  que  tais  “coisas  não  analisáveis”  precisam  existir  se

consideramos que a linguagem encontra-se em uma relação isomórfica com o mundo,se a

linguagem está relacionada com o mundo, com a realidade, de tal maneira  que estes objetos

devem também ser  “indestrutíveis” (indestructible).

Os objetos simples são necessários e indestrutíveis; eles devem existir a fim de que

seja possível para nós para dizer algo que embora falso, seja significativo, para que sejamos

132 Raloh Heck nos traz uma discussão sobre a relação do fato (Tatsache) com a ontologia e elenca  cincoo
perspectivas  de  abordagem  dos   fatos:  os  fatos   complexos,  os  fatos atômicos, os fatos possíveis, os
fatos positivos e os fatos negativos. Para maiores detalhes, Cf. Heck (2012, p.66).

133 “O nome substitui, na proposição, o objeto” (TLP: 3.22).



91

capazes de imaginar como as coisas podem ou não ser. Hacker (1986, p.66) levanta a tese de

que a ideia de objeto simples de Wittgenstein poderia ser herdeira da noção russelliana de

“termo”, conforme descrita nos  Principia Mathematica.  A colocação de Peter Hacker não

deixa de ser polêmica e suscitar dúvidas, mas é curioso que este termo, extraído de Moore por

Russell,  seja  algo  análogo  a  um  “objeto  do  pensamento”,  que  poderia  ocorrer  numa

proposição verdadeira ou falsa,  podendo funcionar como uma espécie de “sinônimo” para

'unidade', 'indivíduo' e 'entidade'. Ao contrário dos objetos wittgensteinianos, entretanto,  B.

Russell traz exemplos claros do que seriam “termos”: um homem, um momento, um número,

uma  classe,  uma  relação,  uma  quimera.  Os  termos,  para  Russell,  são  imutáveis  e

indestrutíveis,  o  que  para  Hacker  (idem,  p.66)  indicaria  uma  evidente  afinidade  com  os

objetos simples wittgensteinianos. Essa “afinidade” defendida por P. M. S. Hacker está longe

de ser uma unanimidade, pois a própria  tese da importância dos objetos wittgensteinianos é

por si só polêmica, encontrando tanto defensores – como o Professor Guido Imaguire, aqui no

Brasil – quanto opositores, dentre os quais Jaako & Merrill Hintinkka se encontram entre os

mais famosos.

Objetos  são  constituintes  (Bestandteile)  de  estados  de  coisas;  eles  precisam  se

combinar  (verbinden)  para  constituir  estes  estados  de  coisas.  Para  isso,  eles  devem,

a priori, conter em si  uma gama de possibilidades de combinação com outros objetos134. Esta

gama, este apanhado de possibilidades, constitui as propriedades internas de um objeto, sua

formulação (HACKER, 1986, p. 66). No aforisma 2.01231, temos que para se conhecer um

objeto não é necessário que conheçamos as suas propriedades externas, mas tão somente as

internas: mais especificamente todas as suas propriedades internas.

Espaço e tempo são formas dos objetos, uma vez que qualquer objeto nomeado deve

estar  em  algum  lugar  temporalmente  definido;  de  forma  análoga,  a  propriedade  de  ser

colorido é uma forma dos objetos visuais135 (TLP: 2.0251).

Mas e quanto ao objeto,  como ele  é  concebido no Tractatus?  No aforisma 2.022,

Wittgenstein coloca que “É óbvio que um mundo imaginário, por mais que difira do mundo

real deve ter algo – uma forma – em comum com ele.” Esta “forma fixa” consistiria nos

objetos (TLP 2.023),  que determinam apenas a forma,  mas não as propriedades materiais

134 “No estado de coisas os objetos se concatenam, como os elos de uma corrente” (TLP:2.031).

135 “Espaço, tempo e cor (ser colorido) são formas dos objetos” (TLP: 2.0251).



92

(TLP 2.0231):  “(...)  os  objetos  são  incolores”  (2.0232).  Aqui  começamos  a  discernir  a

concepção tractatiana da russeliana (que assume uma base fenomenológica). Imaguire (2008,

p.78)  concorda  com  Hintikka  a  respeito  da  influência  de  Russell  sobre  Wittgenstein  ser

fundamental no que tange aos objetos; discorda, entretanto do próprio Hintikka ao defender

que os objetos simples tractatianos não são entidades fenomenológicas como os referentes dos

nomes próprios da teoria do conhecimento fenomenológica de Russell, e que  Wittgenstein  –

apesar de assumir em seu texto a noção de análise lógico-semântica – não extrai conclusões

epistemológicas  como  seu  mestre,  e  ao  contrário,  “  conduz  a  análise  até  as  últimas

consequências  num  terreno  puramente  lógico”  (IMAGUIRE,  2008,  p.78).Wittgenstein

concebe  objetos  que  não  são  os  meramente  empíricos,  mas  sim  “categorias  lógico-

ontológicas  de  caráter  transcendental”  (Condé,  1998,  p.71-72).  Uma  dificuldade  no

entendimento é o fato de Wittgenstein não fornecer exemplos136, mas apenas colocar que os

objetos precisam existir para que haja a possibilidade da linguagem (Condé, 1998, p.70). 

As  propriedades  materiais  são  representadas  tão  somente  pelas  proposições137,

constituídas apenas pela configuração dos objetos (TLP: 2.0231). Mas quais seriam, então as

propriedades  aplicáveis  aos  objetos  simples?  Eles  possuem  propriedades  internas  (a

possibilidade de se combinarem com outros objetos e constituírem objetos complexos, por

exemplo) e também externas. Segundo Glock (1998, p.266),  as propriedades externas dos

objetos simples referem-se ao fato deles “estarem combinados com quaisquer outros objetos

com que estejam combinados”.

O conceito de “substância” que permeia a noção de objeto nos leva a uma importante

discussão  sobre  um  caráter  “eminentemente  ontológico”  do  Tractatus.  Advogando  a

interpretação marguttiana do Tractatus, Condé (1998, p.71) também defende a ideia de que o

objeto no TLP possui uma formulação essencialmente metafísica (o objeto é o átomo lógico-

transcendental). Assim sendo “(...) ele jamais deve ser compreendido estritamente em sentido

empírico. Dessa forma é que o objeto tractatiano, enquanto categoria lógica constitui-se no

136 “Do  fato  de  que  Wittgenstein  nunca  tenha  oferecido  um  exemplo  de  um  objeto,  no  sentido  de  sua
terminologia  pr6pria,  não se segue que ele não tenha tido clareza sobre tal noção. Argumento, aliás,  na
direção contrária: justamente porque ele tinha uma noção muito precisa em mente, que implicava uma serie
de exigências 1ógicas bem determinadas, não lhe foi possível encontrar um exemplo que satisfizesse tais
exigências.” (IMAGUIRE , 2008, p.78)

137 “A proposição, concebo-a – à maneira de Frege e Russell – como função das expressões nela contidas” (TLP:
3.318).



93

fundamento que fornece as condições de possibilidade para se estruturar a realidade, isto é, os

objetos no Tractatus são de certa forma o fundamento ontológico.” (Condé, 1998, p.70-71).

Esse “fundamento ontológico” refere-se aos elementos mínimos - “átomos”- que constituem a

estrutura do mundo (TLP 2.02).

O termo 'substância' remete a uma categoria ontológica. O objeto seria a “condição

transcendental  da  possibilidade”  dos  estados  de  coisas.  Condé  (1998,  p.70)  aproxima

Wittgenstein de Frege ao colocar que o objeto é a denotação (Bedeutung) do nome138, o que se

relaciona  com pontos  importantes  da  discussão  do  Tractatus como a  doutrina  do  dizer e

mostrar e  suas  implicações  na  relação linguagem e  mundo139.  Relacionando linguagem e

objeto, podemos pensar num esquema de “objeto designação”140  –  uma vez que no TLP a

linguagem abarca a função de denominação de objetos141 – embora seja por demais simplório

limitar esta relação aos esquemas tradicionais ou meramente linguísticos de designação de

objetos,  especialmente  se  aceitarmos  a  interpretação  de  alguns  comentadores  de  que  os

objetos constituem, sim, uma parte fundamental no projeto tractatiano142 e que a tarefa crítica

da Filosofia  não prescinde do labor ontológico, mesmo quando somos compelidos a nos valer

da “navalha de Occam”.

A tese do isomorfismo entre mundo e linguagem reflete-se na relação entre nome e

objeto. Moreno (1995, p. 23-24) prossegue colocando que o nome está diretamente ligado ao

objeto – entendido como aquilo que é “logicamente simples”  – por substituição lógica e que

esta  ideia  corresponde  a  uma  aplicação  particular  por  parte  de  Wittgenstein  do  modelo

designativo (Bezeichnung) da significação, concepção esta um tanto “primitiva” na medida

138 Aqui  a  obra  citada  parece  ser  o  Begriffssrift.  Lembramos que para  Wittgenstein,  ao contrário de Frege,
defende que um nome não possui sentido (Sinn) mas apenas denotação (Bedeutung). “O que a figuração
representa é seu sentido” (TLP 2.221).Reforçamos aqui o aforisma 3.325 do TLP: “A ideografia de Frege e
Russell é uma tal notação, que não chega, todavia, a excluir todos os erros”.

139 Temos aqui a  teoria da figuração proposicional, (Bildtheorie) o esquema tractatiano da representação. ““Um
estado de coisas é pensável”  significa podemos figurá-lo”. (TLP 3.001)

140 “O nome substitui, na proposição o objeto” (TLP: 3.22). IMAGUIRE (2008, p.91) também refere-se aos
objetos como “átomos lógico-semânticos”.

141 “O nome significa o objeto. O objeto é seu significado. (“A” é o mesmo sinal que “A”)”. (TLP: 3.203)

142  Um dos grandes defensores no Brasil desta tese é o Professor Guido Imaguire.  No terceiro capítulo de seu
livro Estudos em Filosofia da Linguagem (2008, p.78),  denominado de “Nomes e Objetos” temos a seguinte
passagem, que explicita de modo inconteste sua opção interpretativa: “Não há dúvida de que a noção de
objeto é central para a compreensão da obra em todos os seus aspectos: 1ógicos, ontológicos e semântico
sintáticos. A concepção aqui defendida se distancia de algumas interpretações ortodoxas”.  



94

em que corresponderia – no entender do Professor Arley Moreno – à imagem augustiniana da

linguagem. Uma consequência da significação é que através de uma proposição não é possível

atribuir existência “àquilo cuja existência já é condição de sua expressão linguística – pois

caso contrário estaríamos na situação em que se afirma: “o que existe, existe”143” (MORENO,

1995, p.24).  

Assim,  segundo esta  concepção,  o  caráter  não-reflexivo  da  atribuição  de

existência é a consequência  necessária da existência extralinguística daquilo

que é  logicamente  simples,  o  objeto.  Eis  a  condição de possibilidade do

legítimo ato de nomeação de acordo com o Tractatus: o objeto, logicamente

simples,  deve existir  independentemente  da linguagem para  que se  possa

aplicar os nomes. (MORENO, 1995, p.24)

No  intervalos  entre  os  aforismas  3.144  (“situações  podem  ser  descritas,  não

nomeadas. Nomes são como pontos, proposições são como flechas, elas tem sentido”) e 3.23

(“o postulado da possibilidade dos sinais simples é o postulado do caráter determinado do

sentido”) temos algumas definições importantes:

1.Os nomes são os sinais simples na proposição;

2.O nome substitui o objeto na proposição (TLP:3.22);

3.O nome significa o objeto e o objeto é seu significado (TLP: 3.203);

4.Os objetos podem ser substituídos por sinais na proposição (TLP: 3.221).

5.Os objetos só podem ser nomeados, só é possível falar sobre eles,  não podemos

enunciá-los, na medida em que “uma proposição só pode dizer como uma coisa é , e não o

que ela é” (TLP: 3.221).

Percebemos que o modo de ligação entre nome e objeto dá-se através de uma ligação

direta, sem intermediários: a partir dos aforismas acima citados temos que o nome é o signo

143 Uma proposição da forma “x  existe” conduz a duas alternativas centrais (MORENO, 1995, p.24):
i. Se “x “ ´é um nome, a  proposição não tem sentido porque o objeto  simples, ´só pode ser nomeado e não
descrito;
ii. Se a proposição tem sentido, então  “x” não é um nome porque o sentido da proposição é uma descrição,
só podendo assim se referir a um (objeto) complexo e não a um objeto (simples).



95

que substitui (vertretten) aquilo que só pode ser nomeado (TLP: 3.221). A questão que se

coloca é que a partir desta definição, o único critério que permite definir o que é ou não um

objeto simples é a própria aplicação do signo. “Se o signo pode ser aplicado enquanto nome

em tais e tais casos, então isso indica que se trata, nesses casos, de legítimos objetos”; o

problema reside na circularidade advinda do fato de que essa “aplicação do signo é orientada

pela natureza do próprio objeto: aquilo que só pode ser nomeado” (MORENO, 1995, p.25).

Como  consequência  do  que  foi  exposto,  Moreno  (idem,  p.24)  vai  pôr  a  alcunha  de

“metafísico” ao processo de nomeação, o que, segundo ele, é uma das fontes das “confusões”

a que o TLP chegou, a saber de um lado “a postulação de entidades extralinguísticas enquanto

condição necessária da significação; por outro lado, a concepção de uma ligação imediata

entre signo e objeto” (ibidem, p.25).

A proposta de uma “terapia filosófica” levada a cabo após o TLP, mais claramente nas

IF, é defendida pelo Prof. Arley Moreno como a superação dessas “confusões”; ao “tratar” a

concepção tractatiana “metafísica” do processo de nomeação se verificaria que o problema

reside  em uma manipulação de paradigmas144,  na medida  em que não é  possível  atribuir

propriedades àquilo que é representado enquanto modelo destas propriedades: de acordo com

Wittgenstein,  esta  situação  não  nos  autorizaria  a  “colocar  algo  de  extralinguístico  como

condição  da  significação  e  afirmar,  como  consequência,  que  quando  se  aplica  conceitos

formais – como o de “existência” - a realidades extralinguísticas, não conceituais, o enunciado

é ilegítimo, ou desprovido de sentido” (ibidem, p.24). A posição do segundo Wittgenstein,

“abandonando” a herança fregeana, seria então a seguinte:

Não há realidades extralinguísticas que tornam ilegítimas certas aplicações

dos conceitos formais; o que há são realidades linguísticas – os paradigmas –

que tornam ilegítimas certas  aplicações dos conceitos formais,  a saber:  a

aplicação  de  um conceito  formal  àquilo  que  é  apresentado enquanto  seu

próprio paradigma. (MORENO, 1995, p.24)

O  aforisma  2.021  do  TLP  traria,  então,  a  exigência  semântica  da  existência

extralinguística  de  objetos  que  constituiriam a  essência  do  mundo;  a  “terapia  filosófica”

144  O termo “paradigma” deve ser entendido enquanto “instrumentos que pertencem à linguagem, fazendo parte
da gramática dos usos” (MORENO, 1995, p.26).



96

levada a cabo nas IF,  vai mostrar que é possível superar esta “exigência” do ponto de vista

gramatical por outra, a saber  a  “exigência semântica do estatuto linguístico atribuído às

práticas  institucionais  ligadas  à  linguagem,  como  condição  de  possibilidade  da

significação”145 (ibidem, p.25).  Um dos principais temas do trabalho do later  Wittgenstein,

fonte da sua “terapia filosófica”, é a distinção entre proposições gramaticais146 e empíricas.

Tomando como exemplo a proposição existencial abaixo:

“Existem os universais.”

Podemos diferenciar dois usos para esta proposição:

i)Um primeiro uso,  no qual objetos extralinguísticos são descritos ou referidos:

“Existem objetos universais.”

ii)Um segundo uso, no qual convenções linguísticas são descritas ou mencionadas:

145  Dessa maneira é possível evitar “confusões”, na perspectiva do  segundo Wittgenstein, ao considerar qie
“palavras, proposições, objetos empíricos, estados mentais, sensações, ações, etc.” são apenas instrumentos
que  pertencem ao  domínio  da  gramática   e  que  embora  sejam diferentes,  possuem a  mesma função  e
finalidades linguísticas (MORENO, 1995, p.26). Ao retirarmos a possibilidade do caráter extralinguístico dos
objetos , a consequência imediata deste ponto de vista é que uma vez que esses instrumentos fazem parte do
domínio gramatical e “são convencionais quanto às suas funções e finalidades, não podem ser tomados como
fundamentos últimos, definitivos e estáveis da significação conceitua”l de tal forma que “o projeto de uma
linguagem diretamente ligada aos objetos, que fosse capaz de exibir diretamente os fatos em sua estrutura
formal,  supõe  um  ideal  de  fundamentação  certamente  inatingível  –  se  não  quisermos  (…)  cair  nas
“confusões” filosóficas” (idem, p, 26). Para A. Moreno,  “na ausência de uma substância, de uma forma fixa
de natureza extralinguística que assegure a ligação imediata,  Wittgenstein ´é  levado, terapeuticamente,  a
admitir   mediações práticas que, embora de natureza linguística., longe estão de constituir um fundamento
último a  priori.  Estes  instrumentos  linguísticos  ,  relativamente  estáveis,  mas  sempre  convencionais,  são
constitutivos das significações conceituais: eles permitem que uma proposição tenha sentido – como afirma o
Tractatus  a respeito da substância fixa e inalterável – independentemente do valor de verdade de outras
proposições, ainda que o Mundo não tenha substância ou que não seja preciso postulá-la”.(ibidem, p.26).

146 As proposições  gramaticais  podem ser  caracterizadas,  pelo  menos  inicialmente,  como “proposições  que
formulam  regras  de  uso  de  palavras,  apenas  usando,  ou  explicitamente  mencionando  essas  palavras”,
podendo ter sua formulação explícita  ou implícita (aqui elas facilmente se confundem com proposições
descritivas e como legítimas proposições empíricas. D e acordo com o Wittgenstein das  Investigações,  ao
contrário das proposições empíricas, as proposições gramaticais “possuem a característica de necessidade,
elas têm o estatuto de regras normativas que são aplicadas como critério para selecionar – excluir ou admitir
– outras proposições” (MORENO, 1995, p.74).



97

“A palavra “universal” tem significado (sob tais condições)”.

Faz-se importante perceber a distinção entre os usos i) e ii): “quando proposições de

forma  existencial  são  usadas  como  descrições  de  fatos  empíricos,  não  são  levantados

problemas conceituais ou filosóficos” (MORENO, 1995, p.74).  Os problemas começam a

surgir quando a forma comum das proposições encobre o uso que está sendo feito, pois apesar

de  filosoficamente  acreditarmos  que  com  estas  proposições  estamos  descrevendo  fatos

empíricos, na verdade são apenas regras gramaticais que estão sendo propostas.  Essa ideia

nos ajuda a perceber que a  Sprachkritik não é um projeto que se finda no TLP, mas que

avança nas  Investigações  Filosóficas sobre  outros  termos,  propondo uma espécie  de cura

filosófica,  uma  terapia,  que  revela  que  os  “problemas  filosóficos  são  “mais  profundos”

quando  aquilo  que  acreditarmos  estar  descrevendo  não  são  (…)  fatos  empíricos,  mas

entidades de outro nível”. As fontes dos enganos filosóficos, para o  segundo Wittgenstein,

está,  primeiro,  em  deixar-se  “enfeitiçar  pela  linguagem”  pela  sua  forma  aparentemente

uniforme e depois  na utilização excessiva de “inovações  terminológicas”   sob o pretexto

enganoso de se aplicar  formas novas  que sejam mais  convenientes  para  ressaltar  esta  ou

aquela nuance que se acredita ter descoberto sobre a significação147.

As Investigações trazem uma nova concepção que busca superar o “antigo modo de

filosofar” predominantemente metafísico que o próprio jovem Wittgenstein seguia na época

do Tractatus, segundo Condé (1998, p. 116). Uma das críticas recebidas pelas Investigações é

justamente o fato de que a concepção de linguagem presente nas IF refuta a possibilidade de

uma  ontologia  ao  negar  uma  relação  entre  linguagem  e  mundo,  e  consequentemente  o

isomorfismo. Dentre os críticos do  Latter Wittgenstein,  como coloca Stegmüller (1997, p.

455-6) apud Condé (1998, p.116), encontra-se o próprio B. Russell, que coloca que  LW “de

repente, estaria dividindo completamente a “conexão entre linguagem e realidade”; que não

estaria mais se preocupando com esclarecer a questão de como a linguagem “se refere ao

147 “O engano surge no momento em que passamos a acreditar, graças à inovação terminológica, que estamos
fazendo afirmações sobre fatos novos que descobrimos, à maneira do que faz, legitimamente, o cientista.. È
interessante notar que, no caso do filósofo, as descobertas que acredita ter feito possuem consistência muito
efêmera para ele próprio, uma vez que são sempre colocadas de lado em todos os momentos de sua vida em
que não está exercendo a filosofia: ao julgar, por exemplo, a respeito da dor, do medo ou da raiva de alguém
não coloca em dúvida a realidade de tais sensações ou emoções – muito embora defenda a tese filosófica de
que , por serem privados, nunca poderemos estar certos da realidade destes estados mentais, do medo ou da
raiva de outrem” (MORENO, 1995, p. 80).



98

mundo  real”.  Aqui  lembramos  o  parágrafo  97  das  IF,  que  coloca  que  “(...)  as  palavras

“linguagem”,  “experiência”,  “mundo”,  se  têm um  emprego,  devem  ter  um  tão  humilde

quanto  as  palavras  “mesa”,  “lâmpada”,  “porta””.  Para  Condé  (1998,  p.118),  uma  das

preocupações  principais  das  Investigações  Filosóficas é  a  de  “desmontar  o  postulado

metafísico tractatiano da 'teoria da figuração'”. Se no TLP a linguagem representava o mundo

porque ambos – linguagem e mundo – eram isomorfos, tinham em comum a forma lógica, nas

IF Wittgenstein vai proceder a sua “terapia” criticando a forma lógica – enquanto categoria

lógico-ontológica  –  e  “consequentemente  contra  a  relação  entre  linguagem  e  mundo

possibilitada pela lógica”(CONDÉ, 1998, p. 118). Não faz sentido falarmos de uma relação

entre linguagem e mundo nas Investigações, uma vez que:

(…)  Em  primeiro  lugar,  a  crítica  das  Investigações propõe  o  fim  da

metafísica  da  forma  lógica  tractatiana.  Em  segundo  lugar,  a  crítica  do

segundo  Wittgenstein  propõe  a  recusa  da  “camisa  de  força”  do

'isomorfismo'.  (…)  A  nova  concepção  de  linguagem  presente  nas

Investigações não tem mais este tipo de preocupação de fazê-la corresponder

“isomorficamente”  à  realidade  com  base  na  lógica,  como  no  tempo  do

Tractatus. De acordo com as  Investigações, na multiplicidade de “usos148”

de  palavras  presente  nos  diversos  jogos  de  linguagem,  não  é

necessário  haver  correspondência  entre  a  palavra  e  o  objeto.  (CONDÉ,

1998, p.119)

Podemos dizer que o segundo Wittgenstein destitui  o fundamento ontológico que

garantia, no Tractatus, a relação isomórfica entre linguagem e mundo ao insurgir-se contra a

forma lógica, rompendo com o modelo semântico tractatiano – que pensava essencialmente a

linguagem  em sua referência ao mundo – para adotar uma perspectiva pragmática onde essa

questão se torna um pseudoproblema como tantos outros “problemas filosóficos”.

Assim como as  Investigações,  o  Tractatus também possui um “valor terapêutico”

para  a  Filosofia  que,  a  nosso  ver,  se  concentra  menos  na  declaração  da  ilicitude  das

148 “Nas Investigações, quando Wittgenstein equipara a significação ao uso, isso quer dizer que  a significação
não se limita exclusivamente à denominação de objetos.  Ainda que a significação envolva em parte este
aspecto, ela o extrapola.. Como observou Ryle, para o segundo Wittgenstein, a significação não se restringe
apenas a deparar com objetos, mas também a operar com expressões” (CONDÉ, 1998, p.119).



99

pseudoproposições metafísicas e mais na identificação dos limites de nossa linguagem e no

estabelecimento de premissas mínimas necessárias para a articulação da filosofia enquanto

atividade. A filosofia deve ser capaz de conseguir enxergar o seu real papel dentro da esfera

do conhecimento, o de atividade do pensamento; o ato de filosofar não pode se sustentar no

etéreo,  no vazio proposicional,  e  talvez seja  preciso se despir  de algumas “pretensões de

superioridade”  frente  às  ciências,  ainda  que  a  filosofia  se  distingua  destas  pelo  fato  de

investigar os fundamentos da representação (linguagem e ontologia) que compõem a própria

ciência.  Eis  a  importância  da  ontologia  tractatiana,  explicitar,  mesmo  que  através  de

proposições absurdas (Cf. TLP: 6.54), as condições de toda a representação (afiguração), de

modo que fiquem estabelecidos os limites do que pode ser dito, condições entre as quais se

encontram os  elementos  últimos,  indecomponíveis  da  realidade.  Se a  filosofia  de fato  se

deixar guiar dentro dos limites estabelecidos pelos objetos, em suas múltiplas possibilidades

de  ligação  mútua,  então  ela  poderá  encontrar  o  seu  caminho,  uma  vez  que  “o  fixo,  o

subsistente e o objeto são um só” (TLP:2.027) e os objetos consistem na forma fixa comum a

todos os mundos pensáveis(Cf.  TLP: 2.022 – 2.023; 2.026) e eles,  os objetos,   contêm a

possibilidade de todas as situações (Cf. TLP: 2.014).

 A tarefa tractatiana não é reducionista (no sentido em que Frege e Russell buscaram

trabalhar a relação existente entre aritmética e lógica), mas libertadora. Precisamos, enquanto

filósofos, encontrarmos os óculos que nos sirvam, pois “é difícil indicar um caminho a um

míope, visto que não se pode dizer:  Olhe para aquela torre de igreja a dez milhas daqui e

siga nesta direção”(CV, 1929. p. 13). 



100

5  CONSIDERAÇÕES FINAIS

“Quando eu uso uma palavra”, disse Humpty Dumpty (...), “ela significa exatamente o
que quero que signifique: nem mais nem menos.”

“A questão é”, disse Alice, “se pode fazer as palavras significarem tantas coisas diferentes.”
“A questão”, disse Humpty Dumpty, “é  saber quem vai mandar — só isto.”(...)

“É um bocado para fazer uma palavra significar”, disse Alice, pensativa
“Quando faço uma palavra trabalhar tanto assim”,

disse Humpty Dumpty, “sempre lhe pago um adicional.”

Lewis Carroll (Alice no País dos Espelhos, p.359-60)

Ao longo do presente trabalho, examinamos a crítica da linguagem (que constitui o

coração da própria proposta de filosofia do Tractatus) de modo a elucidar a maneira como ela

se articula com pressupostos ontológicos. Procuramos evidenciar como o empreendimento

crítico de Wittgenstein brotou das heranças de seus predecessores (em especial  Mauthner,

Frege  e  Russell)  e,  por  fim,  como  a  lógica  tractatiana  se  articula  com  uma  concepção

ontológica, isto é, uma concepção a respeito da estrutura do mundo.

Os limites da minha linguagem são os limites do meu mundo (Cf. TLP:5.6), não posso

pensar  nada  que  não seja  através  da mediação linguística;  aquilo  que foge  a  esta  esfera,

pertence ao reino do extraordinário, do extralinguístico, cuja apreensão intelectual nos escapa.

Quando  optamos  pelo  “calar”,  pelo  “silêncio”,  optamos  simplesmente  por  reconhecer  as

limitações  de  nossa  apreensão  cognitiva.  Quando  já  no  Prefácio  do  Tractatus Ludwig

Wittgenstein nos fala de “limites”, de pronto nos revela que “a fim de pensarmos um limite

para o pensar,  deveríamos poder  pensar  os  dois  lados  desse limite  (deveríamos,  portanto,

poder pensar o que não pode ser pensado)”. O calcanhar de Aquiles do TLP é na verdade a sua

própria honestidade intelectual, que torna necessárias as escadas, pois de algum modo – e por

aqui passeiam os “objetos” e os “fatos” – vamos precisar de alguns andaimes para podermos

terminar a construção do edifício que estamos erguendo: a articulação da filosofia enquanto

atividade esclarecedora do pensamento.

Os degraus  da  escadaria  que  conduz  ao  objetivo  do  Tractatus,  à  sua  Crítica,  são

construídos com a talha da lógica e com o tijolo da linguagem ordinária. Wittgenstein defende

que  a  linguagem  ordinária  está  em  ordem  –  “todas  as  proposições  de  nossa  linguagem

corrente estão logicamente, assim como estão, em perfeita ordem” (TLP: 5.5563); entretanto,

tendo em vista participar da essência do organismo humano, a linguagem natural não poderia



101

ser menos complicada que este, de tal sorte que “é humanamente impossível extrair dela, de

modo imediato, a lógica da linguagem” ainda mais se considerarmos que “os acordos tácitos

que permitem o entendimento da linguagem corrente são enormemente complicados” (TLP:

4.002). Aqui entra a necessidade da aplicação da análise lógica. 

A lógica wittgensteiniana é não axiomática (ao contrário da de Frege e Russell), uma

vez que os seus teoremas se fundamentam em proposições analíticas (tautologias vácuas) que

representam a única necessidade possível de ser expressa. A aplicação da lógica é o que nos

permite  decidir  a  respeito  da  verdade,  da  existência  das  proposições  elementares  (TLP:

5.557). A lógica preenche o mundo (TLP:5.61).  Wittgenstein acreditava que para podermos

falar  do  mundo  deve  haver  alguma  coisa  em  comum  entre  a  realidade  e  a  linguagem

propriamente dita, o que revela um caráter transcendental imanente nessa relação isomórfica

tractatiana. O elemento estrutural comum entre a linguagem e o mundo é a lógica. A lógica

tractatiana se revela enquanto uma (onto)lógica, na medida em que ela brota dos elementos

últimos  da  realidade;  os  objetos  são  a  forma  fixa  compartilhada  entre  todos  os  mundos

pensáveis, de modo que neles está inscrita a forma comum entre mundo e linguagem (a forma

lógica).

 A lógica funciona como a navalha de Occam, mas também como um analysandum,

que é capaz de nos fornecer a clareza conceitual necessária para compreendermos não só o

que deve ou não ser falado, mas também qual discurso é ou não assertivo, qual é composto de

proposições  válidas,  ou  seja,  bipolares,  e  qual  é  composto  de  pseudoproposições

(Scheinsätze), que se revelam enquanto um contrassenso (Unsinn). Assim, quando analisadas,

as  “proposições  filosóficas”  revelam  que  os  problemas  da  filosofia  tradicional  –  leia-se

metafísica – de fato não existem, são apenas pseudoproblemas gestados num uso incorreto da

linguagem.

A relação isomórfica entre linguagem e mundo revela-se na relação entre nomes e

objetos; a nomeação “tangibiliza” o objeto simples. Entendendo os objetos como o “simples”,

aquilo que está na essência de tudo que há, e que se estabelece numa relação necessária com o

mundo, estamos claramente frente a uma categoria ontológica. Wittgenstein não faz uso da

palavra 'ontologia' nem nos Diários e nem nos TLP, e as suas referências sobre a metafísica

ocorrem quase sempre em um contexto negativo. Procuramos deixar claro, durante todo o

texto, a nossa opção pelo emprego do termo 'ontologia' em detrimento ao termo 'metafísica'.



102

Quando somos colocados frente à indagação da existência de uma ontologia tractatiana, não

nos furtamos de responder positivamente, reforçando uma relação (onto)lógica e com isso

significando que a lógica e a ontologia estão em certa medida tão imbricadas que se mostram

indissociáveis. É bem verdade que Wittgenstein relega à ordem daquilo que não pode ser dito

a estética e a ética e declara o nonsense das proposições metafísicas, de modo que quando o

observamos através da lente da filosofia tradicional – soa muito estranho declará-lo como um

“ontólogo”. Para Edgar Marques (1990, p.55):

Obviamente,  há um embaraço inicial  na compatibilização dessa ontologia

[do  Tractatus] com o propósito crítico da obra expresso em seu prefácio.

Entretanto,  desembaraçamo-nos  deste  problema  ao  refletirmos  um pouco

acerca do significado deste “espírito crítico”. Constitui-se o Tractatus numa

investigação acerca das condições de possibilidades do discurso assertivo,

objetivando-se com isto a demarcação dos limites expressivos da linguagem,

sendo a sua “parte ontológica” não uma descrição efetiva do mundo, mas

sim um levantamento das condições que este mundo deve satisfazer para que

a linguagem seja possível. 

O Tractatus não pode ser lido como um simples  manual; o que se discute ali não são

aforismas desconexos, mas uma síntese dos temas mais fundamentais da filosofia e do mundo,

inclusive daqueles que a rigor só poderiam ser mostrados, uma vez que essa é a única maneira

possível (a mediada pela linguagem)  de tratar definitivamente todos os enganos filosóficos

possíveis, nem que seja ao custo de nos encontramos frente a um contrassenso final no livro.

Wittgenstein  “avança  o  sinal”  e  conscientemente  atropela  os  limites  da  linguagem  e  da

significatividade, em prol de sua própria redenção, a elaboração do seu cânone crítico, para

em seguida se jogar exausto nos braços alentadores do “silêncio místico”. O TLP é uma obra

de Filosofia (com “f” maiúsculo) – e não só de filosofia da lógica e da linguagem – uma vez

que  abarca  em  seu  âmago  várias  disciplinas  filosóficas,  incluindo-se  aqui  ontologia  e  a

metafísica.

É preciso tomar cuidado, ao nosso ver, com o seguinte ponto: o Tractatus não pode

ser lido apenas como uma obra ontológica, mas uma obra na qual a ontologia e a lógica são

uma só.  Elas  se  confundem e  se imbricam na  medida em que Wittgenstein apela  para  o



103

simples. “As soluções dos problemas lógicos devem ser simples, pois estabelecem o padrão

de simplicidade.  Os homens sempre pressentiram que deve haver um domínio de questões

cujas  respostas  –  a  priori –  estejam  simetricamente  unidas  numa  configuração  acabada,

regular.  Um  domínio  onde  valha  a  proposição:  Simplex  sigillum  veri”  (TLP:  5.4541).

Defendemos que os temas relacionados à ontologia não constituem o objetivo primeiro do

TLP, mas não podem ser ignorados, pois são fundamentais para o entendimento da relação da

linguagem com o mundo e para a tarefa da Crítica. Constituem mais alguns degraus da escada

anunciada no aforisma 6.54, de sorte que também eles precisam ser abandonados. Aplicando o

critério da clareza conceitual, talvez seja mais justo nomear o  Tractatus enquanto um livro

“pós-ontológico”, tendo em vista que o que ali se apresenta está muito longe de se constituir

enquanto uma ontologia tradicional (constituindo-se enquanto uma ontologia espelhada na

lógica).  O  texto  apresenta  uma  visão  crítica  que  se  vale  da  categoria  fundamental  da

existência  (o  objeto),  que  é  trabalhada  de  acordo  com  uma  necessidade  subjacente,  de

fornecer  o  suporte  necessário  para  o  desenvolvimento  da  Sprachkritik,  mas  que  não  se

sobrepõe ao foco da análise lógica.

É importante ter em vista que, ao preservar a dimensão ético-estética e ao defender

que, por mais que todas as questões científicas possíveis pudessem ser respondidas a contento,

“(...) nossos problemas de vida não teriam sido sequer tocados” (TLP: 6.52), LW abre janelas

para a interpretação metafísica  levada a cabo por alguns comentadores, que fogem ao alcance

do nosso trabalho.

Quando Wittgenstein coloca que não está interessado exatamente “na construção de

um edifício, mas sim em ter uma visão clara dos alicerces de edifícios possíveis” de modo

que não visa “ o mesmo alvo que os cientistas” e que a sua maneira de pensar é diferente deles

(CV, 1930. p. 21), ele não está colocando a filosofia acima ou abaixo das ciências, e deixa

claro que tampouco almeja reduzir o labor filosófico ao científico; Wittgenstein não partilhava

com Russell a ambição pela aplicação do método científico  na filosofia. Quando critica os

erros da filosofia tradicional (metafísica) está de fato se referindo ao trabalho equivocado dos

filósofos.  Um  filósofo  profissional  não  pode  ser  alguém  dado  a  elocubrações  estéreis  a

respeito do que escapa ao domínio da linguagem humana, mas alguém capaz de conseguir

enxergar por entre os véus da insensatez e falar apenas sobre o que realmente está circunscrito

ao reino da palavra, ou melhor, da proposição (Satz). Pietroski sugere que para Wittgenstein



104

“o papel  da filosofia  é  desfazer,  como em um método autofágico,  aquilo  que a  filosofia

produziu pelo instrumento da metafísica. (...) O problema não esta na metafísica, mas no que

ela gerou: o desengajamento do indivíduo com as coisas do mundo” (PIETROSKI, 2010, p.5).

Há  um  espaço  reservado  para  “aquilo  que  está  além  da  física”,  mas  este  espaço

necessariamente não está na Filosofia; aos filósofos falta modéstia para reconhecer isto. 

Não vemos no TLP uma tentativa de desconstrução ou de erradicação da filosofia; ao

contrário,  o  Tractatus nos  revela  a  preocupação  de  resgatar  a  filosofia  do  domínio  do

nonsense,  conferindo-lhe  uma  certa  “dignidade  cognitiva”(ainda  que  a  filosofia  não  seja

entendida como disciplina do conhecimento, mas como atividade do pensamento). E como

pode se dar este resgate? Através da Sprachkritik. A tarefa tractatiana é uma tarefa crítica: a

crítica da linguagem é o ponto essencial dessa alforria filosófica em relação aos absurdos

metafísicos (a tentativa de  dizer o que está  para além da linguagem). A Crítica se vale da

lógica como instrumento do seu trabalho. Marques (1990) fala de um “espírito crítico” do

TLP; essa tarefa crítica não é inédita entre os contemporâneos de Wittgenstein (a exemplo de

Fritz  Mauthner),  ela  participa  de  um  “esprit  de  l'époque”  (Zeitgeist).  A  Crítica

wittgensteiniana  é  um projeto semeado nos  Notebooks,  germinado no TLP e cujos  frutos

podemos ver colhidos no conjunto da obra de LW. O Wittgenstein das Investigações não é um

outro, um “novo” Wittgenstein; é um filósofo mais maduro e que frente – literalmente – a um

mundo de possibilidades que permeia os diversos temas tocados no  Tractatus, escolhe um

caminho, que passa pela filosofia da gramática, a saber o de se empenhar na formatação de

uma tarefa terapêutica para a Filosofia. 

A  filosofia,  vista  como  “luta  contra  o  enfeitiçamento  de  nosso  entendimento”

(SPANIOL,  1989,  p.81)  parece  ter  encontrado  enfim  o  seu  norte  na  obra  póstuma  de

Wittgenstein. O caminho que LW trilhou no TLP, passando pela determinação do simples –

entendido não enquanto um fac-simile da verdade, mas sim como “a própria verdade plena”

(TLP:5.5563)  –  e  que  nos  remete  à  ideia  de  uma  categoria  ontológica  fundamental  (os

objetos), tal caminho foi, sendo necessária e paulatinamente abandonado, até chegarmos nas

Investigações  Filosóficas.  Mas mesmo quando ele  rompe com a  “ontologia  do atomismo

lógico” – colocando inclusive em xeque a própria possibilidade de uma distinção absoluta

entre  elementos  simples  e  complexos,  e  com isso a  própria  categorização ontológica  dos

objetos – ainda preserva em seu trabalho o espírito crítico que conduz os seus escritos, nunca



105

deixando  de  sustentar  que  os  problemas  filosóficos  devem  ser  elucidados  com  base  em

distinções, em regras linguísticas, e que  tal  necessidade  se  deve  ao  próprio  caráter

apriorístico da filosofia. 

Algumas ideias vão mudando na trilha entre os NB e as IF, exatamente como degraus

que vão sendo ultrapassados  – percebemos aqui  o  quanto  é  difícil  nos  separarmos desta

alegoria – mas que sem eles LW não teria chegado ao conjunto de sua produção filosófica.

Esse é o caso dos objetos, aos quais já nos referimos, que são, nas Investigações, contrapostos

à  própria  revisão  da existência  de um atomismo (onto)lógico,  uma vez  a  isomorfia  entre

linguagem e realidade é posta à prova. A ideia da teoria da verdade por correspondência se

fragiliza e acaba por cair nas IF: o mundo não consiste de fatos, os fatos não são combinações

de objetos e os objetos não são definidos no espaço e no tempo. As Investigações rejeitam o

método da análise lógica como meio de alcançar a elucidação das sentenças filosóficas, já que

a existência de proposições elementares e de nomes próprios indecomponíveis é colocada sob

suspeita, focando na descrição da práxis linguística (que origina os “jogos de linguagem”) que

possui reminiscências antropológicas muito interessantes. Assim se constrói um novo capítulo

em  direção à terapia filosófica  crítica das IF, que mais uma vez reforça a ideia de que os

problemas da filosofia não residem em seus temas, mas na incompetência dos filósofos em

discerni-los adequadamente. “Para um filósofo cresce mais erva nos vales da tolice do que nos

montes estéreis da sensatez” (CV, 1949, p. 118). 

As anotações em estilo ordinário, escritas em linguagem comum das Investigações –

distintas das “herméticas” do Tractatus – nem por isso tornam os parágrafos das IF menos

desafiadores do que os aforismas tractatianos, nem tampouco os tornam mais fáceis de serem

compreendidos. As Investigações também se preocupam com os problemas da Filosofia e com

a natureza essencial do trabalho filosófico, que recebe uma função eminentemente terapêutica

de luta contra os  pseudoproblemas que repousam em enganos e em mal entendidos, de tal

sorte que a maior dificuldade que temos em “tratá-los” é o fato de, enquanto filósofos, não

conseguirmos identificar, reconhecer estas confusões quanto as vemos aplicadas ao discurso.

A  linguagem é o instrumento do filósofo; para que ela possa ser adequadamente utilizada,

valendo-se de toda eficácia e eficiência possíveis, tal como uma ferramenta, ela precisa estar

afiada e ser empregada de maneira calculada, nem mais e nem menos.

Quando Wittgenstein escreve que o TLP não é um manual e que ele talvez só consiga



106

ser entendido por aqueles que por si só já cogitaram pensamentos semelhantes, parece nos

fazer  em sequência  uma espécie  de  convite,  ao  colocar  que  o  objetivo  (do  TLP) “seria

atingido se proporcionasse prazer a alguém que o lesse com compreensão”. O “convite” ao

qual nos referimos consiste em desvelar a essência do alcance do projeto tractatiano. O TLP

não trata apenas da lógica e da linguagem, mas procede a uma investigação dos temas da

epistemologia, da ética, da teoria do conhecimento, do misticismo e inclusive, da ontologia. 

Indubitavelmente,  o  grande  tema  do  conjunto  dos  escritos  filosóficos

wittgensteinianos  é  a  Linguagem,  seja  ela  entendida  como um cálculo  lógico  de  “regras

definitivas  escondidas  sob  a  superfície  gramático-normativa  das  línguas  naturais”

(GLOCK,1998, p.32) ou como o conjunto de “jogos de linguagem” que ocorrem entre os

indivíduos. Ela,  a linguagem, nos distingue enquanto espécie e media a nossa capacidade

cognoscente. Dados, informações, conteúdos... a linguagem permeia nossa existência e nossas

incertezas, na medida em que continuamos sem conseguir dar conta de toda a sua amplitude.

E quando remetemos tudo isso ao discurso filosófico – seja na referência lógica ou na da

linguagem ordinária – Ludwig Wittgenstein continua atual e nos propondo desafios sempre

mais e mais instigantes.

 



107

REFERÊNCIAS

ALCOFORADO,  Paulo;  Duarte,  Alessandro;  Willie,  Guilherme.  (2012)  Os  primeiros
escritos  lógicos  de Gottlob Frege. São Paulo:  Instituto Brasileiro  de Filosofia  e  Ciência
Raimundo Lúlio, 234 p.

ALENCAR, Valdetônio Pereira de (2006). A concepção de análise do Tractatus. Colóquio 
Wittgenstein, Fortaleza, v. 3, p. 229-242

ANSCOMBE,  G.E.M (1963).  An Introduction  to  Wittgenstein's  Tractatus.  New York:
Harper Torchbooks. 177p.

BLACK, M. (1964). A Companion to Wittgenstein’s Tractatus. Ithaca, New York: Cornell 
U.P.

BOLINGER, Dwight. (1977). Meaning and form. London: Longmans.

BRAIDA,  Celso  (2005).  Três  aberturas  em ontologia:  Frege,  Twardovski  e  Meinong.

Florianópolis: Rocca Brayde. 148 p.

BREDECK, E. (1992). Metaphors on Knowledge: language and thought in Mauthner’s 
critique. Detroit: Wayne State University Press.

BROMMAGE, Thomas J Jr. (2011). Three Wittgensteins: Interpreting the Tractatus 
Logico-Philosophicus. Proquest, Umi Dissertation Publishing. 180 p.

CONDÉ, Mauro (1998). Wittgenstein: linguagem e mundo. São Paulo: Annablume.

 ___________ (2004). As teias da razão: Wittgenstein e a crise da racionalidade 
moderna. Belo Horizonte: Argvmentvm.

CUNHA,  Fabrício  Ferreira  &  DONAT,  Mirian  (orientadora).  (s.d.)  A articulação  e  o
pensamento  no  segundo  Wittgenstein.  S.l.  s.d.  Disponivel  em
http://www.uel.br/eventos/sepech/sumarios/temas/a_articulacao_e_funcionamento_da_lingua
gem_no_segundo_wittgenstein.pdf

DANIELS,  Charles  &  DAVISON,  John.  (1973).  Ontology  and  Method  in  Wittgenstein's
Tractatus. Noûs. Vol.7 n.3. p. 233-247.

DUMMETT,  Michael  (1973).  Frege:  philosophy  of  language.  Cambridge:  Harvard
University Press.



108

___________ (1993). The Logical Basis of Metaphysics. Cambridge, Massachusetts: 
Harvard University Press. 355p.

 ENGELMANN, Paul (1967). Letters from Ludwig Wittgenstein: with a memoir. New 
York: Horizon.

FLOYD,  Juliet  (2011).   Prefatory  Note  to  the  Frege-Wittgenstein  Correspondence.
Interactive Wittgenstein: Essays in Memory of Georg Henrik von Wright.  Ed.  E. De
Pellegrin. SpringerVerlag, Synthese Library vol.349, pp.15-73.

__________  (2011).  The  Frege-Wittgenstein  correspondence:  Interpretive  Themes.
Interactive  Wittgenstein:  Essays  in  Memory  of  Georg  Henrik  von  Wright.  vol.  349.
pp.75-107.  Disponível  em  http://www.bu.edu/philo/files/2011/01/Frege-
WittCorrespondence.pdf. Acesso em 11.01.2014.

FREGE, G. (1879)  “Begriffsschrift”.In: Os primeiros escritos lógicos de Gottlob Frege. São
Paulo: Instituto Brasileiro de Filosofia e Ciência Raimundo Lúlio,  234 p. 2012

___________ (1884). “Os Fundamentos da Aritmética”. In: Peirce, C. S. (1980). Escritos
Coligidos. Seleção e trad. de A. M. de Oliveira. Gottlob Frege. Sobre a Justificação Científica
de  uma Conceitografia.  Os Fundamentos  da  Aritmética.  Seleção e  trad.  De L.  H.  L.  dos
Santos. São Paulo, Abril Cultural, 2.ed., Col. “Os Pensadores”.

___________ (1978). Lógica e Filosofia da Linguagem. Seleção, tradução e notas de Paulo 
Alcoforado. São Paulo, Cultrix, EDUSP, 157 p.

___________ (2001). Investigações lógicas e outros ensaios. Cadernos de Tradução, n.7. 
Organização, tradução e notas de Paulo Alcoforado. São Paulo: Departamento de Filosofia da 
Universidade de São Paulo, 131p.

FULOGONIO, María Gabriela (2008).  Benno Kerry: una crítica temprana al logicismo de 
Frege y un antecedente en la historia del problema de la impredicatividad. CLE e-Prints, vol.
8, nr. 6. Disponível em “ftp://logica.cle.unicamp.br/pub/e-prints/cle30anos/Fulugonio.pdf ” 

FURTADO DA CUNHA, Maria Angélica. (2001). O modelo das motivações competidoras  
no domínio funcional da negação. In: D.E.L.T.A., vol.17:1, São Paulo: PUC-SP. p.1-30.

GLOCK, Hans-Johann (1998). Dicionário Wittgenstein. Rio de Janeiro: Jorge Zahar.

___________ (2001). Wittgenstein: a Critical Reader. Oxford: Blackwell.

HACKER, P.M.S. (1986). Insight and Illusion: Themes in the Philosophy of Wittgenstein. 
Revised Edition. Oxford: Oxford University Press.



109

HALLER, Rudolf (1990). Wittgenstein e a filosofia austríaca: questões. Trad.:Norberto de 
Abreu e Silva Neto. São Paulo: Edusp.

HECK, Ralph Leal (2012). A inovação parcial na ontologia linguística do Tractatus de 
Wittgenstein. Revista Estudos Filosóficos, nº 8. São João del-Rei: DFIME – UFSJ. p. 61-76. 
versão eletrônica disponível em http://www.ufsj.edu.br/revistaestudosfilosoficos (Acessado 
em  15.05.2012).

HINTIKKA, Merrill & HINTIKKA, Jaako. (1994) Uma investigação sobre Wittgenstein. 
Campinas, Papirus.

IMAGUIRE, Guido & SCHIRN, Matthias. (2008) Estudos em Filosofia da Linguagem. 
Loyola, 208p.

JANIK, Allan & TOULMIM, Stephen. (1991) A Viena de Wittgenstein. Rio de Janeiro, 
Campus.

KANT, Immanuel. (2001).Crítica da Razão Pura. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian. 5
ed.

KENNY, Anthony (1973). Wittgenstein. Cambridge: Harvard University Press.

KOLAKOWSKI, L eszek  ('1990).  Horror metafísico. Trad.Aglaia  D.  Perosso  C.Castro.
Campinas: Papirus. 128p.

KORTE, Tapio (2010). Frege’s Begriffsschrift as a lingua characteristica. Synthese, v. 174, n.
2, p. 283-294.

LECLERC, André (1996). Pourquoi le Grundgedanke (T. 4.0312) de Wittgenstein est si 
“Fondamental”?. Principia, 183-203.

LOUX, Michael J. (2006). Metaphysics – A Contemporary Introduction. 2.ed. Londres: 
Routledge.

 MACHADO,  Alexandre Noronha (2001). A terapia metafísica do F de Wittgenstein.  
Cadernos Wittgenstein, v. 2, São Paulo: Departamento de Filosofia da Universisade de São 
Paulo, p. 5-57.

 ___________ (2007). Lógica e Forma de Vida – Wittgentein e a Natureza da Necessidade
Lógica e da Filosofia. São Leopoldo, Editora Unisinos.

MARGUTTI PINTO, Paulo Roberto. (1998). Iniciação ao silêncio: análise do Tractatus de 
Wittgenstein. B.Horizonte, Loyola.



110

___________(1997).Aspectos da influência de Weininger sobre Wittgenstein.  Síntese Nova
Fase, Belo Horizonte, v.24, n. 77, p. 199-223.

___________ (1999). Frege's referential dualism concerning proper names.  Manuscrito, 
Campinas, v. 22, n. 2, p. 57-74.

___________ (2001). Análise Argumentativa do Texto On Denoting de B. Russell”.  Síntese 
Nova Fase, Belo Horizonte, v. 28, n. 90, p. 67-96.

___________ (2002).Crítica da linguagem e misticismo no Tractatus. Revista Portuguesa de
Filosofia, Braga, v. 58, n. 3, p. 493-518.

___________ (2006).A questão da continuidade do pensamenteo de Wittgenstein. Colóquio 
Wittgenstein, Fortaleza, v. 3, p.13-54.

 MARQUES, Edgar. (1990). Sobre a distinção entre Sachverhalt e Tatsache no Tractatus 
Logico-Philosophicus de Ludwig Wittgenstein. O Que nos Faz Pensar, no 2. Rio de Janeiro. 
p. 54-61.

___________ (2005). Wittgenstein & o Tractatus. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed.

MARTÍNEZ, Horácio Luján. (2001) Subjetividade e silêncio no “Tractatus” de 
Wittgenstein. Cascavel: EDUNIOESTE.

MAUTHNER,  F.  (1976).Contribuiciones  a  una crítica  del  language.  Trad.de  J.M. Villa.
Mexico, Juan Pablos Editor S.A.

McGUINNESS, Brian (1988).Wittgenstein: a Life: Young Ludwig, 1889-1921. Los 
Angeles: The University California Press.

___________(1998). Wittgenstein and his Times. Bristol: Thoemes. (Wittgenstein studies).

___________(2002). Approaches to Wittgenstein: Collected Papers. London: Routledge.

MONK, Ray (1995). Wittgenstein: O  dever do gênio. Trad. de Carlos Afonso Malferrari. 
São Paulo, Cia. Das Letras.

MORENO, Arley Ramos (1980). O que pode ser dito. Revista Filosofia e Ciência, nº 2. São 
Paulo: USP-FFLCH, pp. 49-64.

___________(1995). Wittgenstein: através das imagens. 2.ed. Campinas: Editora da 
Unicamp. 142 p.



111

NÁJERA, Elena (2007). Wittgenstein versus Mauthner: Two critiques of language, two 
mysticisms.[S.l.:s.n] Disponível em: <http://wab.uib.no/ojs/agora-
alws/article/view/1474/1399> Acesso em 18.08.2013.

PERLOFF, Marjorie. (2008). A escada de Wittgenstein: a Linguagem Poética e o 
Estranhamento do Cotidiano. Trad. Elisabeth Rocha Leite; Aurora Fornoni Bernardini. São 
Paulo: EDUSP. 312p.

PIETROSKI, Rogério (2010). Considerações sobre Cultura e Valor de Wittgenstein. Theoria 
Revista Eletrônica, v.3. Pouso Alegre: Departamento de Filosofia da Faculdade Católica de 
Pouso Alegre, p. 45-61. Disponível em 
http://www.theoria.com.br/edicao0310/consideracoes_culturais_sobre_cultura_e_valor.pdf
Acesso em 02.12.2013.

REIS, Fernando Pereira Paulucio & RIBEIRO, Maico Felipe Silva (2O12). Uma breve 
introdução à Teoria das Categorias. Elementos. v.2. nº 2. Rio Branco: EDUFAC. p.64-80.

RIBEIRO DA SILVA, Vanice (2007). Da teoria russeliana das descrições ao atomismo 
lógico do Tractatus de Wittgenstein. São Paulo.

RODRIGUES, Abílio Azambuja (2008). Frege e a Filosofia da Linguagem. Disponível em: 
http://www.ufsj.edu.br/portal2-repositorio/File/vertentes/Vertentes_33/abilio_rodrigues.pdf. 
Acesso em 15.01.2014.

RUSSELL, Bertrand. (1981) Introdução à Filosofia Matemática. Rio de Janeiro, Zahar. 
4.ed.

___________ (1951). The principles of mathematics. London: Allen & Unwin, 2. ed.

___________ (1951).  Mind. New Series, Vol. 60, No. 239 (Jul., 1951), Oxford University 
Press,  pp. 297-298. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/2251317. Acesso em 
15.03.2014.

___________ (1978). Lógica e Conhecimento. São Paulo: Abril Cultural. 2. ed.

___________ & WHITEHEAD, A. N. (1950) Principia  Matematica. Cambridge: At The 
University, 2.ed.

SCHMITT,  Richard  Henry  (2003).  Frege's  Letters  to  Wittgenstein  on  the  Tractatus.  The
Bertrand  Russell  Society  Quarterly:  The  letters  and  logic  issue.  The  Bertrand  Russell
Society; Lehman College-City University of New York. n. 120. p. 13-31.



112

SILVA, José Fernando (2008) O Tractatus de Wittgenstein e as crises culturais da Viena 
fin-de-siècle. Campinas, SP: [s. n.].

SPANIOL, Werner (1989). Filosofia e método no segundo Wittgenstein. São Paulo: Ed. 
Loyola.

___________ (2009). A proposta de uma crítica da linguagem no Tractatus de Wittgenstein. 
Perspectiva Filosófica (UFPE), v. II,  nº 30, p. 113-143.

___________ (2009). A filosofia como crítica da linguagem. In: Daniel Pansarelli. (Org.). 
Filosofia: metafísica, epistemologia e linguagem - Universidade Metodista de São Paulo. 
São Bernardo do Campo: Editora do Autor,  v. , p. 81-87.

___________ (2009). A filosofia como crítica da linguagem. In: Daniel Pansarelli. (Org.). 
Filosofia: metafísica, epistemologia e linguagem - Universidade Metodista de São Paulo. 
São Bernardo do Campo: Editora do Autor,  v. , p. 81-87.

SILVA FILHO, Marcos Antônio da. (2008).  A lógica como metafísica reabilitada: sobre a
isomorfia entre mundo e linguagem  no  Tractatus  de Wittgenstein. Orientador: Luiz Carlos
Pereira.97 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia)–Pontifícia Universidade Católica do Rio de
Janeiro,  Rio  de  Janeiro,  2008. Disponível  em:  http://www.maxwell.lambda.ele.puc-
rio.br/12131/12131_1.PDF. Acesso em 26.06.2014.

___________.(2011).  Isomorfismo  tractatiano:  Mapeamento  e  Função.  In:  AnaLógos.
Vol.VIII. Rio de Janeiro: PUC-Rio.p. 157-166.

SLUGA, Hans (1980). Gottlob Frege. London: Routledge.

 ___________ & STERN, D. G. (1996). The Cambridge Companion to Wittgenstein. 
Cambridge: Cambridge University Press.

WEILER, G. (1958). “On Fritz Mauthner’s Critique of  Language”. In: Mind, 67 (1958), 
pp. 80-87.

WITTGENSTEIN, L. (1918). Proto Tractatus. Trad. de D.F.Pears (1922) e B.F. McGuinness.
In: McGuinness, B.F., Nyberg, T., von Wright, G.H. (orgs.) (1971). Londres, Routledge e 
Kegan Paul.

___________ (1922). Tractatus Logico-Philosophicus. B.Russell, F. R. S. — Introdução. 
Trad., apres. e ensaio introdutório de Luiz Henrique Lopes dos Santos. São Paulo, EDUSP, 



113

1995.

___________ (1953). Philosophical Investigations. Trad. De G. E. M. Ascombe. Oxford, 
Basil Blackwell, 1986.

___________ (1958). The Blue and Brown Books. London, Harper.

___________ (1978). Remarks on the Foundations of Mathematics. Oxford, Blackwell

___________(1980). Cultura e Valor. Trad. Jorge Mendes. Lisboa: Edições 70. 127 p.

___________ (1991). Diarios Secretos. Ed. De Wilhelm Baum. Trad. de A. S. Pascual. 

Madrid: Alianza Editorial, S.A.

___________ (1987). Anotações sobre as cores.Lisboa: Edições 70.

___________ (2004). Gramática Filosófica. São Paulo: Edições Loyola.

___________ (2005). Observações filosóficas. São Paulo: Edições Loyola.

___________ (1961). Notebooks 1914-16. In: von Wright, G. E. & Anscombe, G. E. M. 

(eds.)

___________ (s.d.). Diários 1914-16. Texto não publicado (trad. Guido Imaguire). (s.l.)


	1 INTRODUÇÃO
	2 LINGUAGEM E PERCEVEJOS: MAUTHNER, WITTGENSTEIN E A SPRACHKRITIK
	2.1 .MAUTHNER: NIILISMO E LINGUAGEM
	2.2 A SPRACHKRITIK WITTGENSTEINIANA
	2.3 O ISOMORFISMO TRACTATIANO
	2.4 DIZER E MOSTRAR
	3 FREGE E RUSSELL: LEGADOS E CONEXÕES
	3.3 RUSSELL E O GÊNIO
	4 ONTOLOGIA E LÓGICA
	4.2 o desafio (ONTO)LÓGICO do tractatus
	5 CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS











