UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ARTES E COMUNICACAO
DEPARTAMENTO DE COMUNICACAO SOCIAL
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM COMUNICACAO

Paulo de Tarso Carvalho

UM HOMEM QUE NAO QUERIA FAZER NADA COM COISA
NENHUMA: tédio, depressdo e a fotografia impossivel

Recife
2017



PAULO DE TARSO CARVALHO

UM HOMEM QUE NAO QUERIA FAZER NADA COM COISA
NENHUMA: tédio, depressao e a fotografia impossivel

Tese apresentada ao Programa de Pds-Graduacdo em
Comunicagdo da  Universidade Federal de
Pernambuco, como requisito parcial para obtencédo do
titulo de Doutor, sob orientacdo da Professora
Doutora Angela Prysthon.

Recife
2017



Catalogacgéo na fonte
Bibliotecério Jonas Lucas Vieira, CRB4-1204

C331h Carvalho, Paulo de Tarso

Um homem que ndo queria nada com coisa nenhuma: tédio, depresséo e a
fotografia impossivel / Paulo de Tarso Carvalho. — Recife, 2017.

201 f.: il., fig.

Orientadora: Angela Freire Prysthon.

Tese (Doutorado) — Universidade Federal de Pernambuco, Centro de Artes e
Comunicacgéo. Programa de Pés-Graduagdo em Comunicacgéo, 2018.

Inclui referéncias.

1. Bartleby. 2. Tédio. 3. Depressdo. 4. Gozo. 5. Fotografia. |. Prysthon, Angela
Freire (Orientadora). Il. Titulo.

302.23 CDD (22.ed.) UFPE (CAC 2018-117)




Paulo de Tarso Carvalho

TITULO DO TRABALHO — UM HOMEM QUE NAO QUERIA FAZER NADA COM
COISA NENHUMA.

Tese apresentada ao Programa de POs-
Graduacao em Comunicacéo da
Universidade Federal de Pernambuco, como
requisito parcial para obtencdo do titulo de
Doutor em Comunicacao.

Aprovada em: 22/06/2017

BANCA EXAMINADORA

Profa. Dra. Angela Freire Prysthon

Universidade Federal de Pernambuco

Profa. Dra. Nina Velasco e Cruz

Universidade Federal de Pernambuco

Prof. Dr. Artur Fragoso de Albuquerque Perrusi

Universidade Federal de Pernambuco

Profa. Dra. Maria do Carmo de Siqueira Nino
Universidade Federal de Pernambuco

Prof. Dr. Cleyton Sidney de Andrade
Universidade Federal de Alagoas



AGRADECIMENTOS

A Capes, pela bolsa que possibilitou essa pesquisa.
A minha familia, pelo apoio em todos 0s momentos.

A Angela Prysthon, pela confianga em mim depositada, pela paciéncia, pela amizade.
Pela orientacdo generosa.

Aos professores Nina Velasco, Jonatas Ferreira, Artur Perrusi, Lourival Batista, Jeder
Janotti e Paulo Cunha, pelas valiosas leituras de suas disciplinas e grupos de estudo.

Aos psicanalistas da Escola Brasileira de Psicanalise — Secdo Pernambuco, pelo
acolhimento em suas jornadas, encontros e cursos.

A Francisca Guerra e José de Moura, pelo incentivo, apoio e carinho.

A Mariana Guerra Fontes, pela revisdo do trabalho. Pela compreensao e paciéncia nos
momentos dificeis, pelo carinho.



- Quem amas tu mais, diz-me, homem enigmético? ...

Charles Baudelaire

“Paro ante as portas abertas/ Sem escolha nem decisdo”

F. Pessoa



RESUMO

Esta € uma pesquisa sobre algumas nominacdes diagndsticas que estdo na ordem do dia,
sendo a mais popular a depressdo. Na tese, convoco o "fotografico” a partir das imagens de
ressonancia, a principal expressdo imagética do dominio absoluto do significante "neuro” nos
nossos dias de fé cega no discurso da ciéncia. Aqui propusemos que o problema do Eu e da
consciéncia € um falso problema cientifico, porque o sujeito ndo € algo unitario, bem como
ndo pode ser gerado por meio de um processo cerebral qualquer. Denunciamos, assim, por
outros caminhos, a ilusdo de uma percepcdo continuada do mundo, além da identificacéo
entre experiéncia subjetiva e atividade cerebral. Trata-se de um delirio, de fato, crer que as
representacdes da linguagem (uma palavra e sua significacdo, um pensamento) teriam uma
inscricdo no sistema nervoso central. O que devemos reter como mais importante em relagéo
ao inconsciente freudiano é que o sentido humano, o sentido do sintoma, do sofrimento, ndo
pode jamais ser reduzido a um dado inscrito no real biolégico do corpo. Delirante como
analisar uma pintura a partir da analise molecular das tintas, ou uma fotografia unicamente a
partir das rea¢fes quimicas que a gera. Para conhecer os vagalumes é preciso observa-los no
presente de sua sobrevivéncia, diz-nos Didi-Huberman. Os vagalumes sdo sujeitos as voltas
com seus afetos, repertoriados e ndo repertoriados, pré-individuais ou ontoldgicos, e suas
existéncias, sobretudo elas, sdo marcadas pelos diagndsticos. Se Bartlebys sdo vagalumes, o
que significaria buscar a sua “luz menor” no interior de algumas imagens fotograficas?
Defendo que h& algo de Bartleby e companhia no préprio funcionamento fotogréfico.
Observaremos como operaria esse coeficiente de desterritorializacdo, em que tudo é politico e
tudo adquire um valor coletivo, onde tudo fala das condi¢des de transformacdo imanentes a

prépria marginalizacéo.

PALAVRAS CHAVES: Bartleby. Tédio. Depressdo. Gozo. Fotografia.



ABSTRACT

This is a research of some diagnostic nominations that are on the agenda, with depression
being the most popular. In my thesis, I summon the "photographic” from the resonance
Images as the main imaginary expression of the absolute domain of the "neuro™ signifier in
our days of blind faith in the discourse of science. Here we have proposed that the problem of
ego and consciousness is a false scientific problem, because the subject is not something
unitary, nor can it be generated by any brain process. We denounce, therefore, in other ways,
the illusion of a continued perception of the world, beyond the identification between
subjective experience and brain activity. It is a delusion, in fact, to believe that the
representations of language (a word and its meaning, a thought) would have an inscription on
the central nervous system. What we must hold as most important in relation to the Freudian
unconscious is that the human sense, the sense of the symptom, of the suffering, can never be
reduced to a data inscribed in the biological real of the body. Delirious as to analyze a
painting from the molecular analysis of the inks, or a photograph solely from the chemical
reactions that generate it. To know the fireflies you must watch them in the present of their
survival, tells us Didi-Huberman. The fireflies are subjects grappling with their affections,
repertorialized and non-repertorialized, pre-individuals or ontologicals, and their existences,
are marked by the diagnostics. If Bartlebys are fireflies, what would mean to search their
“minor light” in the interior of some photographic images? I sustain that there is something of
Bartleby & co. in the photographic operation. We will see how would operate this coefficient
of deterritorialization, in which everything is political and everything acquires a collective
value, where everything speaks of conditions of transformation immanent to their own
marginalization.

KEY WORDS: Bartleby. Boredom. Depression. Jouissance. Photography.



LISTA DE ILUSTRACOES

Foto 1 - WALL, Jeff. Stereo, 1980 14
Foto 2 - CLAERBOUT, David. Sections of a Happy Moment, 2007 50
Foto 3 - CLAERBOUT, David. Untitled (Single-channel view), 1998/2008 152
Foto 4 — TELLER, Juergen. Kate Moss para Self Service Magazine n. 33, 2010 157
Fig. 1 — GIOVANNI, Bertoldo di. Crucificagao, 1485 160

Fig. 2 — ARCA, Niccolo dell'. Lamentacéo do Cristo morto, 1480; Andnimo grego da Asia

Menor. Nereida (detalhe do timulo das Nereidas), Séeculo IV a.C. 161
Foto 5 - SHIN, Heji. Campanha para Eckhaus Latta, 2017 165

Foto 6 - CREWDSON, Gregory. Woman in Bathroom, da série Cathedral of the Pines, 2013—

14 167
Foto 7 — CREWDSON, Gregory. Untitled (Ophelia), da série Crepusculo, 2001 167
Foto 8 - GURSKY, Andreas. Bolsa de Chicago Il, 1999 173
Foto 9 — PARR, Martin. Punta del Este, 2006 173
Foto 10 e Foto 11 — GURSKY, Andreas. Paris, Montparnasse, 1993 177
Fig .3 — DE CHIRICO, Giorgio. Melancolia da partida, 1913-14 184
Fig. 4 — HOPPER, Edward. Nighthawks, 1942 184
Foto 12 — WALL, Jeff. A View from an Apartment, 2004-05 185

Fig. 5—- TANGUI, Yves. Jour de lenteur, 1937 187



SUMARIO

1 INTRODUCAO 11
2 FOI ASSIM, E ASSIM, MAS ASSIM E DEMAIS TAMBEM: UM
DIAGNOSTICO OU NEM ISSO 31
2.1 A paixdo de inscricdo do reflexo: o avesso da biopolitica 36
2.2 Atristeza ndo esta no cérebro 46
2.3  Ciéncia e feminizacdo do mundo 68
2.4  Os diagnosticos corriqueiros 76
3 O TEDIO PURO DAS INFELICIDADES CONTINUAS: BARTLEBY,
ATENCAO E TEDIO 95
3.1 O entusiasmo é uma grosseria 97
3.2 Jame cansa a rua, mas ndo, ndo me cansa — tudo € rua na vida 101
3.3 Apoteose do absurdo 110
3.4 Cheguei aquele ponto em que o tédio é uma pessoa, a ficcdo encarnada de meu
convivio comigo 114
3.5  Que frémito! Que mergulho! 121
3.6 Londres tragara muitos milhdes de jovens chamados Smith 125
3.7 Um outro tédio 128
4 A MELHOR IMAGEM PARA REPRESENTAR O INCONSCIENTE E
BALTIMORE PELA MANHA 152
4.1  Limites da imagem sobrevivente 159
4.2  Tedio, trabalho e fotografia 173



5 CONCLUSOES 190

REFERENCIAS 193



11

1 INTRODUCAO

Acompanhei® a trajetdria profissional do meu irmio desde cedo, quando comecou a
trabalhar como técnico na empresa Kodak, ainda nos anos 1990. Era responsavel pela
manutencdo das maquinas de revelacdo e de microfilmagem de documentos, utilizadas
principalmente em bancos - a Gltima palavra em modernizacdo da ingrata profissdo do
copista. Nesta época, ele realizou uma assinatura de uma revista de fotografia profissional que
se voltava ao mercado das minilabs, mas também apresentava novos equipamentos e realizava
pequenas matérias com fotojornalistas e fotdgrafos sociais. Essa publicacdo foi o meu
primeiro contato com uma abordagem “profissional” da imagem fotografica. Mas o mercado

anunciava suas mudancas.

Ja como engenheiro, ele comegou a trabalhar com o maquinario de medicina nuclear
de uma empresa norte-americana, atividade a que se dedica ha mais de 16 anos. Tivemos essa
conversa no apartamento onde ele mora, no Recife, depois que Ihe falei que as imagens de
ressonancia, para a minha surpresa, se apresentavam como o “estranho” fotografico de minha

pesquisa.

Como uma maquina de ressonancia quebra?

O equipamento de ressonancia € um conjunto complexo de subsistemas. Ha o0s
sistemas utilizados para gerar a imagem em si e aqueles sistemas que servem de suporte a esta
estrutura. O que quero dizer com isso? Vocé tem um sistema que comeca no quadro de forga
de cliente, com a alimentagdo do equipamento, que deve ser constante; vocé tem uma
estrutura para manter o equipamento em estado de superconducdo, porque 0 magneto da
maquina (0 campo magnético utilizado para a geracdo da imagem) depende de um sistema
que utiliza a tecnologia dos supercondutores. Para existir essa tecnologia é necessario
temperaturas muito baixas para que a resisténcia elétrica ndo exista nas bobinas que geram
esse campo. Como eu gero temperaturas tdo baixas? Eu utilizo hélio na forma liquida e
mantenho esse hélio resfriado. Também existe uma cadeia de processos para que no final o
campo magneético esteja estavel, com sua frequéncia caracteristica mantida. Seria dificil dizer
como uma ressonancia quebra. Seria melhor dizer que algumas formas de quebrar afetam

diretamente a aquisicdo de imagens, enquanto outras afetam a manutengdo das condicdes

! Esta parte do trabalho se encontra no texto da defesa como “Prologo™.



12

bésicas. Indo desde um problema de ordem, vamos dizer, computacional, até um problema
com a refrigeracdo de agua na infraestrutura mantida por um cliente para manter a ressonancia
em funcionamento. Isso abre um leque enorme de possibilidades. Problemas na parte
informatica, problemas na geracdo da radiofrequéncia, problemas na aquisicdo dessa
radiofrequéncia, quando a transmissao esta boa, mas a recepcao ndo, ai entram as bobinas que

fazem a captacdo dessa imagem no paciente.
O gque indica que a geragao da imagem esta funcionando mal?

Em Imagenologia Médica ha padrbes que devem ser seguidos, geralmente definidos
pelo fabricante em acordo com o mercado, com os fisicos que atuam no mercado e dentro de
uma expectativa de aceitabilidade. Periodicamente ha controles de qualidade do equipamento
e que atestam a qualidade dessas imagens. Quando se foge dessa expectativa de qualidade isso
pode ser considerado um problema. A forma mais gritante de identificar um problema é o que
chamamos de “artefato na imagem”. As causas podem ser varias, mas sdo distor¢oes
provocadas por fatores internos ou externos e que afetam a qualidade da imagem e a

qualidade do diagndstico feito a partir dela.
Algo como riscos?
Riscos, regides com brilho maior ou menor na imagem, chuviscos.
Como a imagem é gerada?

A geracdo depende da existéncia de um campo magnético. Esse campo tem uma agdo
sobre as moléculas do corpo humano que contém hidrogénio. O paciente é colocado na
maquina e todas as moléculas desse paciente que contém hidrogénio véo ser afetadas por esse
campo. De que forma? Elas véo girar no mesmo sentido de acordo com o a intensidade do
campo magnético. De certa forma, quando vocé estd numa ressonancia vocé € um iméd
alinhado com aquele campo. Entdo vocé insere naquele ambiente um pulso de radiofrequéncia
com intensidade relativamente alta que vai provocar uma perturbacdo no sentido de giro
desses atomos de hidrogénio. Provoca-se um caos momentaneo. Em seguida, cessa-se essa
emissdo de radiofrequéncia e aguarda-se para que essas moléculas se realinhem novamente
com o campo. Esse realinhamento das moléculas com o campo magnético desprende energia.
Dependendo do tecido que vocé esta estudando, esse realinhamento com o imé da ressonancia

requer mais ou menos energia. Por exemplo, num tecido mole esse realinhamento ocorre de



13

maneira mais facil. Num tecido mais duro, um 0sso, por exemplo, as moléculas vdo necessitar
mais energia. O que o equipamento faz é captar a energia que cada parte do corpo levou para
se realinhar através de bobinas que sdo desenhadas para ficar proximas as regides estudadas.
Por exemplo, para um exame de cranio, ha uma bobina que se assemelha a um capacete. Esse
objeto também é chamado de antena. Entdo, a partir dai, o que é que se faz? Vocé define,
através de um sistema de coordenadas tridimensionais chamadas de gradientes, qual regido se
estd adquirindo naquele momento. VVocé tem amplificadores de gradiente - X, y e z - que vao
definir um dnico ponto no qual aquela aquisicdo esta sendo feita. Quer dizer, através da
bobina vocé capta, naquele ponto, qual vai ser o nivel de energia. Geralmente se adquire um
plano por vez. Ha planos que sdo compostos pelas combinagfes dos eixos. O resto é
processamento digital. Toma-se essa informacdo analdgica de cada ponto adquirido e essa
informacdo transformada em dado digital é levada para um sistema de reconstrucdo de
imagem, ou seja, de montagem de imagem em uma matriz que permite que iSsO possa ser
mostrado na tela. Essa imagem pode ser impressa do jeito que esta, pode ser combinada com
outras imagens para formacdo de uma reconstrucdo tridimensional, pode ser colorida
artificialmente... Mas a aquisicdo em si da imagem € feita numa matriz de escala de cinza com
256 gradacgdes que vao do preto ao branco. Qualquer cor € um mero recurso para visualizacao.
Com a tecnologia que temos ndo € possivel ainda reproduzir a cor do 6rgéo tal como ela é.

Héa algum tipo de ajuste para atender diferentes pacientes?

Geralmente a calibragem do equipamento é Unica para todos, mas permite que o
operador adeque ganhos de acordo com o paciente estudado. Um paciente com uma massa
corporea menor, por exemplo, vai requerer menos radiofrequéncia para perturbar o campo na

hora da aquisicdo da imagem?.

***k

2 Fim do “Prologo”.



14

Foto 1 - Jeff Wall, Stereo, 1980

Fonte: Disponivel em < www.moma.org>.

Acesso em: 15 de mai. de 2017

Desde minha entrada no Programa de Pds-Graduacdo em Comunicacdo da
Universidade Federal de Pernambuco mantive-me convicto de que uma pesquisa sobre
“tédio” ou sobre “melancolia”, no contexto de algumas imagens fotograficas, ou mesmo no
interior das muitas teorias da imagem, ndo deveria ser feita alienada da dimenséo clinica.
Portanto, esta pesquisa de doutorado conheceu seu maior impulso ha dois anos quando dei
inicio a minha formacdo na Escola Brasileira de Psicanalise. Trata-se de uma escola da
Associacdo Mundial de Psicanalise, onde se desenvolve a orientacdo lacaniana, isto é, aquela
leitura de Lacan que nos é proposta por Jacques-Alain Miller®.

No nosso programa, tentei encontrar os recursos para ndo recuar diante do meu
problema: aqueles que néo queriam fazer nada com coisa nenhuma e suas imagens. Encontrei
Lacan e sua afirmacdo que a psicose é aquilo diante do qual ndo devemos jamais recuar. Aqui

estamos.

3 Nas palavras de Miller: “Reconstituo, assim, uma cadeia de deducdes. Por vezes, had um elo saltado e eu o
restituo ao seu lugar. Fago isso agora mais do que antes. Por qué? Eu era mais timido? Antes, eu deixava mais
para o leitor destrinchar isso e, eventualmente, em meu curso, eu destrinchava. Hoje, digamos, ja destrincho bem
mais o texto do que no passado. Comecei pela frase. Lacan sempre confia o termo mais importante a Ultima
palavra, 0 que obriga a fazer acrobacias prévias. Eu a preservei por longo tempo, mas a partir de certa data,
decidi distorcer a frase, constatando as dificuldades que isso produzia para o leitor. Hoje, um passo a mais, tentei
viabilizar nesses oito Seminarios um texto tdo pouco equivoco quanto possivel, ou seja, eu o restitui, vé-se com
mais clareza a que se referem os pronomes relativos, por exemplo, pensando que se eu ndo o fizesse, ninguém o
faria. E isso” (MILLER, 2011).


http://www.moma.org/

15

Quando dei por terminada essa versdao da tese que, por forca das circunstancias,
chamamos de “versdo final”, ndo pude deixar de coteja-la com minha dissertacdo de
mestrado, pesquisa orientada pela professora Nina Velasco, e que defendi em 2010 aqui no
PPGCOM-UFPE. Encontrava ali, na dissertacdo, dois significantes que me davam certa nocao
de continuidade desses seis anos de Programa. A dissertacdo, que recebeu o titulo de “Sobre
fotografia, narcisismo e desejo”, estd dividida em duas partes: “Imagem-corpo” e “Corpo-

imagem” (compunha, eu dizia, um agenciamento, eram funtivos em um campo de imanéncia).

Ainda que esse doutorado tenha significado um distanciamento, pelo menos ao nivel
manifesto, desses enunciados da filosofia de Deleuze e Guattari, isso me fazia reencontrar o
percurso que eu acabara de fazer. Imagem-corpo e corpo-imagem também esta no argumento
de Miquel Bassols a respeito desse mistério que € o corpo falante: quer dizer, para a imagem
do corpo (especular-fotogréafica) é preciso entregar um corpo da imagem (o pulsional sulcado
por lalingua). Quando esse enodamento ndo vai tdo bem quanto possivel entdo vamos

encontrar a figura do psicético.

Também percebi que os trés capitulos dessa tese me permitiriam tracar analogias com
este enodamento borromeano, a trindade infernal de Lacan. Real, simbdlico, imaginério. Eu
ndo sei se consegui enoda-los com sucesso. Pode ser que leitor, a despeito do meu esforgo,
conclua que entre o simbdlico e o real, hd um lapso, e esse imaginario - o capitulo trés - esta

solto.

Essa é uma tese que, para mim, tensiona constantemente o nosso saber universitario,
um discurso que preza pela completude, pela explicacdo total de tudo que é explicavel, e por
tonar explicavel tudo aquilo que ndo é. Compor uma tese, por o sentido a prova, sustentar
algumas conviccdes, reivindicar alguma originalidade, além de tudo. Confesso que demorei
muito para perceber que eu “possuia” uma tese. Nao ¢ uma tarefa facil. E, sobretudo, uma
“tese” para meu campo, a Comunicacdo. Eu fiquei exultante quando reencontrei a fotografia
das “ressonancias” agenciadas (um funtivo, portanto) aos diagnosticos psiquiatricos. Mas

iSso, como sabemos, ndo é nada novo.

Desde sempre a clinica (a mesma do Nascimento da clinica, a mesma do Critica e
clinica), a dimensdo do visivel que a clinica mobiliza, se estabeleceu sobre o fotografico.
Didi-Huberman nos fala em seu primeiro livro A invengao da histeria que se trata do “vinculo

fantasmatico entre ver e saber, e entre visdo e sofrimento” (DIDI-HUBERMAN, 2015, p. 27).



16

Experiéncia de espetacularizagdo do sofrimento, afirma Didi-Huberman, que a clinica e
pedagogia de Charcot introduz. Trata-se desde j&, no século XIX, com as histéricas, de fazer
aproximar o corpo do outro e a intimidade de sua dor, tornar visivel “alguma coisa: a sua
esséncia” (id., ib., 27). O visivel é uma modalidade tortuosa, nos diz Didi-Huberman, e por
isso Charcot foi compelido a ir para a imagem. Também as loucas tinham uma prética, com

igual sofistica¢@o, com a “inelutavel modalidade do visivel”. (id., ib., p. 27)

Salpétriére, para este Didi-Huberman, é assim uma maquina Optica, cruel, que nos
decifra os lineamentos invisiveis do saber psiquiatrico, uma prética aqui tomada como de uma
eficacia tdo maior quanto fossem os desastres que conseguiu produzir (a quebra do cristal, em

Freud). Um “terrivel massacre de mulheres do qual a Histéria nunca deu outro exemplo™. (id.,

ib., p. 30).

A meca do grande encarceramento, maior asilo da Franga, outra Bastilha. Didi-
Huberman lembra que Salpétriére acolhia as mulheres devassas, as vadias, as mendigas, as
mulheres caducas, as velhas fiandeiras, anormais constitucionais, enfim, o rebotalho feminino.
A admissdo dessas mulheres era feita logo com acoites. O asilo era a cidade das mulheres
incuraveis, a cidade das dores. Um horror, um verdadeiro inferno, ao qual Charcot desceu e,
segundo escreve Didi-Huberman, “ndo se sentiu muito mal por 14" (id., ib., p. 37). Salpétriere
era um museu patologico vivo, onde “caso” e “quadro” culminavam na observagdo, na
vigilancia. No caso de Charcot, de acordo com Didi-Huberman, “a observagdo tendia menos
para uma narrativa intima da histéria patologica do que para uma descricdo bem feita dos
estados do corpo” (id., ib., p.48). Era ver tudo, saber tudo, circunscrever, fazer o olho

discorrer, enfim, concretizar o ideal da descri¢do exaustiva. (id., ib., p. 48).

Essa descricdo vocés sabem, uma indiscricdo, teria como ideal a certeza (a
possibilidade do progndstico, da previsao). Funda-se entdo, escreve Didi-Huberman, uma
“ética do ver”: olhadela, diagndstico, tratamento, progndstico (id., ib., p. 48). A olhadela est4
ai como uma flecha que vai direto no corpo do paciente, como afirma Didi-Huberman (id., ib.,
p. 50). E Charcot vai mais longe munindo-se com a fotografia para salvar a “forma”, para

criar um “alfabeto do visivel dos corpos”.

“Ele ndo inventa, toma as coisas como sdo, ele as fotografa” (id., ib., p. 55). Eis uma
sintese do paradigma classico de uma nova tecnologia. Segundo Didi-Huberman, a fotografia,

essa invencdao recente, seria para Charcot



17

a um s6 tempo um processo experimental (um instrumento de laboratorio),
um processo museoldgico (arquivo cientifico) e um processo de ensino
(instrumento de transmissdo). Mas sobretudo, a principio, defende Didi-
Huberman, é uma instancia museoldgica do corpo enfermo, a possibilidade
figurativa de generalizar o “caso” como “quadro”. (id., ib., p. 57)

Sabemos que a fotografia operou no século XIX uma inflex&o histérica do ver. Albert
Londe, que em 1880 dirigiu o servico fotografico de Salpétriére, afirmard que “a chapa
fotografica ¢ a verdadeira retina do cientista” (id., ib., p. 59), destinada a complementar a
observacgdo. Sabemos que esse é o proprio cerne do paradigma classico da fotografia: tudo na
fotografia faz crer ser objetivo — apesar de ser a “retina do cientista”... , inclusive a crueldade,
e nela podemos ver a minima falha. Uma “mensagem sem cddigo”, sempre dizendo muito
mais que a melhor a descricdo. E um indicio, como uma prova judicial, pronto para identificar
0 culpado e antecipar sua detengao. “E como se a fotografia desse acesso a origem secreta
enfermidade” (id., ib., p. 60): ainda aquele fotografo de Blow-Up. Temos entdo uma pratica

que nos permitiria uma teoria “microbiana da visibilidade”.
Como observa Crary em Técnicas do observador:

Os imperativos da modernizacdo capitalista, a0 mesmo tempo que
demoliram o campo da visdo classica, geram técnicas para impor uma
atencdo visual mais acurada, racionalizar a sensacdo e administrar a
percepcao. Trata-se de técnicas disciplinares que solicitaram uma concepgao
de experiéncia visual como algo instrumental, modificavel e abstrato, e que
jamais permitiriam que um mundo real adquirisse solidez ou permanéncia.
(CRARY, 2012, p. 32)

A “retina do cientista” equivale & Vvisdo subjetiva que confere ao observador uma
autonomia propriamente moderna, a0 mesmo tempo que o normatiza na producdo laboral e

consumo visual.

Duas ou trés décadas ap0s sua invenc¢do a fotografia triunfa no museu da patologia
porque é capaz de mostrar a minima falha na mais secreta anatomia (DIDI-HUBERMAN, ib.,
p.61). Era da “endoscopia fotografica”: “a mais secreta anatomia, enfim, revelada, tal e
qual!” (id.,ib., p. 61). Como uma notagdo grafica capaz de ir no cerne da doenca nervosa
identificando os movimentos da alma no corpo. Na transmissao desses clichés as fotografias
se transformavam em desenhos, passagem para o traco que naquela época era um copismo
necessario para reproducgdo. As loucas passam a ter que posar, para uma fabricacdo metodica
e teorizada de sua propria imagem, uma predacdo em forma de servico hospitalar (id., ib., 68).

Aqui vemos algo interessante: era possivel se fotografar, mas ainda ndo conheciam as técnicas



18

para fazer circular essas imagens nos jornais e revistas. Entdo se fotografava, e um copista,

transformava essa imagem em gravura.

Cria-se, entdo, as facies em que um caso se transforma em quadro. As facies serdo
“aquilo que se obstina em resumir ¢ generalizar o caso, possibilitar sua previsdo, e isto, sob a
aparéncia de um rosto” (id., ib., p. 77). Por que o rosto, pergunta-se Didi-Huberman, porque é
ele, “a superficie, onde idealmente vem tornar visivel algo do movimento da alma” (id., ib., p.
77). Os médicos de Salpétriere eram nas palavras de Didi-Huberman “policiais cientificos”,

imaginando poder encontrar, uma identidade na imagem fotogréfica, assim como Lombroso.

Mas, algo escapava a essa predacdo. Temos aqui 0 centro de nosso trabalho, de nossa
pesquisa, que ainda ndo sei se posso dizer: é sobre o pulsional na imagem fotogréafica. Faco
oficialmente as pazes com Roland Barthes e convoco essa citacdo de Didi-Huberman. Afinal,
0 punctum — o infotografavel — permanece como o maior mistério do fotogréafico, aqui que

néo para de minar o saque da realidade que ela se propde.

Mas imagens de ressonancia, até onde sei, ndo tém punctum. Sdo imagens daquilo que
para n6s permanece recalcado pela nossa bela, ou digamos, suficientemente bela, imagem do
espelho. Parece que essas imagens dos “Orgdos sem corpos” (veja bem que bela tor¢do temos
aqui dessa nocdo de Artaud realizam o desejo de medicéo, de cifracdo, de esquadrinhamento,
de observacdo total que racionalidade moderna nos sugere. Elas sdo as selfies que realizam

um tipo de correspondéncia total entre mapa e territorio, que reduzem o real ao simbélico.

Lembro que hd um fotografo em um livro do Michel Houellebecq intitulado Mapa e
territdrio, cuja obra € consiste em fotografar mapas dos guias da Michelin. Parece-me que a
ideologia das neurociéncias realizam algo parecido. Eles fotografam suas préprias

representacdes simbolicas e dizem: olhem aqui, o real.

Acho que esta ai a grande diferenca de toméa-las como praticas que prolongam o saber
charcotiano sobre o corpo enfermo e explicar, para mim mesmo, alem de tudo, porque nédo
tomei nesse ponto 0 mesmo caminho de Didi-Huberman. Até mesmo ao contrario, fazendo-
lhe uma objecdo direta no uso do termo “sobrevivéncia” tal qual ele a concebe num momento
bem posterior de suas pesquisas a partir de Warburg. Entdo, nada sobrevive de Charcot numa
ressonancia magnética, além é claro, da permanéncia do discurso da ciéncia, a forga operativa

dos significantes mestres que Ihe regem e dos quais nada queremos saber, além de um sujeito



19

que é o sujeito do liberalismo, tomado como sujeito consciente, capaz de tomar decisfes (de

consumo) baseadas na sua racionalidade.
Entdo, Didi-Huberman diz:
Vide!

“Me vide!” — Exclamava-se, justamente, nos antigos palcos da
comedia. Olhe para mim! Era uma férmula consagrada para expressar
algo como “Tenha confianga!”. Mas acaso ndo sabemos que confianga
sempre foi feita para ser traida, sobretudo nos palcos teatrais?

O mesmo se da com a fotografia. A evidéncia fotografica: seu tesouro
é a confianca depositada na existéncia do referente; ela saqueia esse
tesouro a vontade; e, muitas vezes, alguma coisa fica inteiramente
devastada. No lugar dessa devastacédo, por ténue que seja (espetadela,
furo, mancha ou pequeno corte: punctum), da-se uma espécie de
implosdo, o efeito é sempre insituavel de uma fulguracdo no vazio
[vide], de uma exorbitacdo. Também eu corro atras do tempo dessa
maculagio da imagem em alguns retratos de loucas. E qualquer coisa
do olhar, ou, melhor, algo de crucificado entre o olhar e a
representacdo; e alguma coisa do tempo, a imobilizacdo excessiva de
um desejo, ou uma contralembranca, ou uma fuga alucinatoria, ou a
retencdo alucinatoria de um presente fugidio, ou sei Ia o qué.

E é assim, com suas coisas do olhar e do tempo, que a fotografia
inventa para si uma proximidade muito real da loucura. (DIDI-
HUBERMAN, ib., p. 96)

As ressonancias sdo, assim, a fotografia perfeita: ndo ha nada como um elemento
estranho nelas porque tudo é ja o absoluto estranho: as visceras, 0s miolos, as tripas. Mas nédo
deixa de ser curioso que essa intimidade com as imagens do interior do corpo esteja associada
a emergéncia de angustia. Para alguns, de tanto olhar para essas tripas, a imagem especular
vacila. O real avanca sobre o simbolico como afeto que ndo engana. Por tras de algumas
crises de panico esta muitas vezes o assédio dessas imagens que passaram a nos cercar. Na
casa dos meus pais, em periodos de doencas mais prolongadas, elas costumavam ficar
naquelas sacolas brancas dos laboratorios em cima da mesa da sala de estar. Enfim, todos

sabemos como essas imagens sao importantes para os diagnosticos e como nos sao familiares.

Pois bem, uma pergunta que escuto com certa frequéncia na secdo da EBP-PE e,
mesmo sem variagdo: “‘como vocé€ veio parar aqui?”. Eu respondo que vim parar ali porque
estava trabalhando numa tese de doutorado sobre Bartleby e que, ali poderia falar melhor

dele. Essa pesquisa ¢ entdo meu proprio sintoma. “Olha, cheguei aqui, por causa do meu



20

sintoma-tese”. Entdo eu fiquei feliz quando vi que pude fazer algo do objeto nada. Eu ndo
deveria fazer esse tipo de confissdo aqui, mas eu senti uma angustia enorme, com todos 0s
seus fendmenos e algumas noites de insdnia, quando vi 0s volumes impressos em cima da

mesa. Era a propria presenca do objeto que me angustiava.

Mas ndo é so isso. Lembro de uma citacdo de Miller. Esta no livro Perspectiva dos
escritos e outros escritos de Lacan. Ele fala que, para Lacan, se chega a psicanalise...

porque ndo podemos agir de outra forma, que vale quando é uma escolha

forcada, isto é, quando fizemos a ronda dos outros discursos e voltamos a

esse ponto em que todos os outros discursos aparecem como falhos, e nos

relancamos no discurso do analista porque ndo temos como agir de outra

forma. E bem diferente de um cursus honorum, é bem diferente de passar

pelas etapas de um gradus. E falta de algo melhor. E falta de se deixar levar
pelas ilusbes dos outros discursos. (MILLER, 2011, p. 36)

Esta ai um ponto de tensdo dessa tese. Fui buscar esse referencial da orientacédo
lacaniana, diga-se, a trancos e barrancos, porque eu sabia, depois de rondar os outros
discursos, que ndo havia como agir de outra forma. A verdade € que o saber que deriva dai ele
ndo € para todo mundo (como é o saber universitario, a democracia do S2, da ciéncia), mas
talvez, por que néo, eu pudesse tomar algo emprestado dessa decantagéo, disso que deriva do
lugar vazio e que nos é transmitido e ndo ensinado. Falar de corpo e desejo, de desejo e gozo,
de real e loucura, de outras maneiras, na medida do possivel, também a partir de minhas

préprias enunciacoes.

E, entdo, eu encontrei, a partir de Bartleby, os psicoticos ordinarios, para quem o

melancdlico € o paradigma.

O melancolico esta ai, nesse diagndstico, mas digamos, ele é um louco bem normal,
porque ndo alucina, ndo delira, e costuma ir bem aqui na academia. Alias, o discurso da
universidade, que s6 reconhece a si mesmo, é um prato cheio para os melancélicos: aqui seu
furo pode ser bordejado com as citagdes que ele busca com muita avidez. Ndo era Benjamin
que dizia que seu sonho era fazer um livro apenas de citagdes, que colecionava em cadernos
de capas pretas, onde escrevia um namero x de linhas etc.? Mas a cada um cabe realizar sua
propria invengdo, dar consisténcia ao seu mundo, e para 0 melancélico, que é aquele que vai
mais fundo na verdade, que tem um acesso nao caracteristico a verdade, para o melancélico, o
ambiente da universidade pode ser também um espaco de criacdo, um espaco que favorece um

enodamento, quer dizer, que Ihe torna a vida vivivel.



21

Essa é uma pesquisa que de alguma maneira se aloja em outras pesquisas, fala de um
fendmeno que Foucault circulou de maneira incontornavel: quando se transforma o louco em
“doente mental”, ganha-se em humanidade, mas perde-se, faz com que esse sujeito perca, 0
poder de tomar sua propria palavra. O louco, nos mostra o ensino de Lacan, é segregado por
uma diversidade enorme de dispositivos que tentam afastar a angustia que ele encarna, que
sua presenca encarna e causa, assim como nos fala Sergio Laia e Adriano Amaral de Aguiar,
em Psicopatologia lacaniana (2017). Sua estrutura e a presenca do objeto a sdo um enigma,
nos diz Laia e Aguiar, que tentamos apagar do social através de convencdes e do territorio
comum da comunicagdo. Que essa pesquisa que chama pra si a dimensdo enigmatica que a
presenca angustiante desse sujeito, o louco, encarna tenha sido possivel em nosso programa
me deixa sempre mais esperan¢oso, ndao por qualquer qualidade, mas pela possibilidade do

tema e suas articulacBes para-universitarias.

O nascimento do manicémio e da psiquiatria sdo inseparaveis do capitalismo e suas
transformacdes politicas e sociais, assim como da constituicdo das sociedades disciplinares.
Nesse sentido, Laia e Aguiar nos lembram que, hoje, a medicina ndo se pergunta apenas “O
que vocé tem?” ou “O que doi”, perguntas que marcam o nascimento da clinica no inicio do
século XIX. Hoje, o médico pergunta, de acordo com Laia e Aguiar, “Que medicamentos
serdo mais eficazes no seu caso?” ou “Que medicamentos estou autorizado a te receitar?”
(LAIA; AGUIAR, 2017, p. 24). A arte da clinica torna-se produto da inddstria, indissociavel
da producdo dos medicamentos que devem ser eficazes independente do médico e da terapia

utilizada, argumentam Laia e Aguiar.

O guideline (monitoramento dos fatores de risco que se estendem sempre mais € mais
sobre nossas vidas) se sobrepde ao principio de saude como “siléncio dos orgaos” (id., ib., p.
25). A normalidade passa a obedece, a partir dessa nova perspectiva, a protocolos de pesquisa
estatistica para gestdo de riscos probabilisticos. Variagdes minimas desse guideline abarcam
setores enormes da populacdo que passam do dia para noite & condi¢cdo de candidatos

preferéncias para uma doenca qualquer (id., ib., p. 25). Sdo os preventivamente doentes.

N&o preciso dizer que esse discurso esta por todo lado. Mas tomei um susto quando
minha esposa mostrou para mim, na géndola de um caixa de supermercado, posta ao lado de
uma revista de receitas culinarias, uma publicacdo chamada Doencas da mente. Na capa havia

uma chamada: “Depressdo: nove maneiras certeiras de evitar o problema”.



22

Na psiquiatria ndo existem muitas evidéncias em torno dos “marcadores biologico”
(id., ib., p 25). Entdo essa ldgica, nos falam Laia e Aguiar, parece ainda mais perversa. O
Manual Diagnostico e Estatistico de Transtornos Mentais, 0 DSM, hoje na sua quinta edicao,
quinta reformulacdo, ampliou enormemente 0 nimero desses transtornos. Esse movimento
“normalizou” os transtornos de tal maneira que eles estdo ai mesmo, no supermercado: leve o
seu transtorno. Se transforma em norma, e ndo em uma exce¢do. Se por um lado diminuimos
0 peso segregatorio (parafraseando um programa de humor, chegamos ao ponto do: “estou
com um pouquinho de depressdao no braco direito, Dr.”), por outro lado, as excecdes sdo

apagadas por essa normalizagdo absoluta da lugar a outro tipo de segregagéo.
Esses sdo dados apresentados por Laia e Aguiar no recente Psicopatologia lacaniana:

Cerca de 15% dos jovens até o high school fazem uso da ritalina. Por outro
lado, uma pesquisa mostra que h&d muitos casos ndo diagnosticados de
Transtorno de Déficit de atencdo e hiperatividade. Ora, sdo duas informacdes
gue parecem se contradizer. Remédio demais e falta de diagnéstico demais.
Mas vejam: a logica do capitalismo é justamente a producdo do excesso e
sua conjugacdo com a falta. Hipermedicacdo e subtratamento. (LAIA;
AGUIAR, 2017, p. 26)

A industria farmacéutica realiza o sonho de Henry Gadsden, executivo da Merck, cujo
0 sonho era poder vender remédio para todos, e ndo apenas para gque estava doente. Como
argumentam Laia e Aguiar, hoje o mercado opera com a légica do mundo do marketing (do
neuromarketing, se quisermos) elevando a categoria de branding ndo apenas para produtos
mas para doencas ou condi¢do clinica. Promove-se na midia (nos objetos de nosso campo)
doencas passiveis de sofrerem uma modelagem conceitual alargando as fronteiras e

expandindo o mercado consumidor (id., ib., p. 27).
E, diz o guru, desse novo marketing, Vince Parry:

Nenhuma categoria terapéutica € mais sucetivel ao branding do que o campo
da ansiedade e da depressdao, onde a doenca & raramente baseada em
sintomas fisicos mensuraveis. (PARRY apud LAIA; AGUIAR, ib., p. 27)

E continua Perry:

Assistir ao DSM inflar como um baldo longo das décadas, até adquirir suas
dimens0es atuais de lista telefénica, poderia nos fazer pensar que o0 mundo é
um lugar mais instdvel que antes. Na realidade, 0 numero crescente de
condic¢des emaocionais identificadas resultou da desmontagem dos problemas
em suas partes componentes para torna-las mais acessiveis ao tratamento.
N&o surpreendentemente, muitas dessas novas doencas condigfes foram
cunhadas pela industria farmacéutica através da pesquisa, da publicidade, ou
de ambos. (PARRY apud LAIA; AGUIAR, ib., p. 27)



23

Quando eu comecei esse trabalho, em 2013, um dos meus medos era de tagarelar, era
servir ao inflar desse baldo. Entdo eu espero que ndo tenha contribuido para isso. Penso que
preservei certa sintese cifrada com a qual o saber psicanalitico opera. Mantive todos 0s
conceitos em aberto, ndo faco nenhuma traducdo do lacanismo e acredito que ndo fiz da

minha tese um Cavalo de Troia do discurso da universidade.

Para esse discurso, qualquer sintoma expressa algum déficit neuroquimico ou
genético. Quando se elimina a dimensao enigmatica do sintoma, acabamos por empobrecer a
clinica psiquiatrica. Mais aléem do DSM, o Research Domain Criteria, focalizando os circuitos
neuronais, visam a passagem do transtorno mental para o transtorno do cérebro (id., ib., p.
29). A psiquiatria continua se diluindo no @mbito da neurologia, enquanto acredita que se

aproxima de uma “verdadeira pratica médica” (id., ib., p. 29).

O que temos na verdade é um esmagamento do sujeito, de seu enigma, de uma
cifracdo que € bastante diferente daquela da quantificacdo, ao tudo explicar do saber
cientifico. Dai que possamos entender esse sujeito como uma “crianga generalizada”. Alguém

que ndo se responsabiliza por seu gozo, que ndo lida com qualquer frustracao.
Entre Bartleby e o deprimido ha um grande vao.

Sobre as imagens, talvez eu possa deixar algumas palavras, jogar algumas palavras ao

vento. Meu préprio delirio:

Se pudéssemos falar de modalidades de gozo que cada uma pressup8e diriamos que
algumas fotografias sdo apenas falicas. Que guardam com o referente uma relacdo justa,
correspondente, sem espaco de jogo. Talvez alguma fotografia Outra (a fotografia que néo
existe) possua uma relagdo mais intima com o gozo feminino, com seu ilimitado, com seu

indizivel.

Acredito que nds, pesquisadores de Comunicacao voltados ao sujeito ou as préaticas de
subjetivacdo, seremos cobrados nas leituras futuras de nossos trabalhos quanto a
correspondéncia entre um “sujeito” que nos surge projetado no imaginario dos debates
sociologicos ou filosoficos (o sujeito da miragem da consciéncia, da identidade, o
“individuo”) e aquele do um a um, que apresenta o singular de cada experiéncia, 0
contingente e o inclassificavel que a cada experiéncia estdo reservados, sujeito marcado pelo

encontro contingente com a linguagem e dividido pelo gozo.



24

Meu desejo em direcdo a clinica das disciplinas psis, em especial tomando a
psicanalise como limite da neuropsiquiatria, tentou me assegurar que eu ndo estava apenas
inflacionando o imaginario que cerca alguns diagnésticos. Se estdvamos falando de
experiéncias de sofrimento na cultura, essa escrita ndo deveria se afastar daqueles acometidos
pelo sofrimento em sua realidade direta. Esse movimento em direcdo a escuta do sofrimento
deslocou e continua deslocando minhas hip6teses, de maneira que esse texto deve ser lido
justamente como um registro desses pequenos reposicionamentos frente ao culto de algumas
nominacgdes diagnosticas (depressdo, TDAH, sindrome do panico, obesidade, anorexia...),
especialmente alimentadas pelo cientificismo das terapias cognitivo-comportamentais e pelos

pressupostos das ciéncias neuro que lhes dao sustentacao.

Ultrapassando o senso comum em relacdo ao uso do termo melancolia (um afeto de
tristeza e mortificacdo que toma parte no psicotico), encontrando ai a enorme angustia do
melancolico em seu movimento de desintegracdo e agressividade, continuariamos autorizados
a Ihe prestar as mais romanticas (Romanticas...) apostas teéricas? Algumas leituras a que pude
aceder nessa aproximacdo, para além de suas dificuldades conceituais nem sempre aqui
dissipadas, podem nos assegurar a demanda por reconhecimento em jogo no dispositivo
clinico efetuada por Bartleby e companhia. Personagens que encontramos nas instituicdes e
nas nossas familias, nas nossas vidas publicas e privadas, sujeitos diante dos quais o recuo
sera sempre expressdo da forca recalcadora do “discurso da universidade”. Em poucas
palavras, busquei dar conta da pergunta sobre a inapeténcia (a fixacdo pelo objeto nada, o
objeto das anoréxicas) sem cair no ensaismo volitivo e cheio de imaginacdo, no ensaismo
préprio de quem se perdeu nas miragens do Eu (ego), na miragem da consciéncia (e seus

pressupostos localizacionistas ou emergentes).

**k*

No ensaio “O olhar contido e o passo em falso”, Jeane Marie Gagnebin nos convida a
olhar uma imagem do fotdgrafo canadense Jeff Wall (1944). A imagem nos fala da
transformacédo de sensibilidade e das formas de socializacdo do homem na grande cidade.
Trata-se de Stereo (1980), uma parddia de Olympia de Manet. Na imagem de Wall, ndo mais
uma mulher retomada do motivo da Vénus, promessa de felicidade e beleza, mas um homem
deitado num sofa vermelho e com olhar perdido. Os fones de ouvido apontam para a absorc¢éo
autista em que se encontra o personagem, alhneamento da sua condi¢cdo de objeto observado

que nega ao outro qualquer possibilidade de conhecé-lo. “Nao pode haver, alias, nenhum



25

espectador contemplativo dessa fotografia, mas somente um observador que a examinara com

frieza e curiosidade, talvez com deleite do voyeur, mas sem esperanca de comunicac¢ao”

(GAGNEBIN, p.128, 2014).

Para Gagnebin, trata-se de uma dupla transformacdo: do olhar e do erotismo. Nesse
sentido, a articulacao entre o olhar compartilhado e a intimidade erotica néo ficaria inalterada
diante da preponderancia da visdo “objetiva, fria e rapida”, “condicdo necessaria de
sobrevivéncia na modernidade” (id., ib., p. 128). Gagnebin ressalta a centralidade do
problema do didlogo e do encontro auténtico na modernidade presente em autores como
Lévinas e Heidegger cujos trabalhos conceituais tentariam dar conta das “faltas e falhas na
comunicagdo” que o “desenvolvimento acelerado da economia mercantil capitalista exacerba”
(id., ib., p.129). Fenémeno conhecido nos nossos estudos em Comunicagdo: 0 excesso de
objetos faz barreira a possibilidade do discurso, da dialética, da verdade do desejo, do

ordenamento simbdlico.

Trata-se da transformacdo captada em Walter Benjamin. Da contemplacédo e do olhar
detido as formas de perceber e sentir o mundo marcadas pela tatilidade e pelo gesto. Estética
do choque e da grande cidade, “inaugurada pelo passo em falso do poeta baudelairiano que
perde sua auréola quando, na tentativa de esquivar-se a um carro ao atravessar um boulevard,
tropega no asfalto” (id., ib., p.129). Esse tropego atinge sua radicalizacdo na
hipermodernidade, época da exaltacdo irrefletida do discurso da ciéncia em sua conjuncéo
com o discurso do capitalista, da inconsisténcia do Outro e na qual o objeto a encontra-se no

Zénite.

Imagens do tédio ndo seriam mais as imagens da contemplagdo: estaveis e duraveis, do
sagrado e da beleza. Mas imagens frageis, fugazes, conectadas ao infinito imanente e singular.
Postulamos que através delas seria possivel tracar um produtivo caminho que pudesse
circunscrever praticas estéticas contemporaneas em seus alcances ético e politico. O que €
posto em jogo nessa pesquisa € como podemos observar o agenciamento da inibi¢do ou do
afeto da angustia, respostas subjetivas a um diagrama em que 0 gozo imperativo ndo encontra
qualquer enquadre fantasistico ou limite simbdlico, com imagens ao exemplo de Stereo:

fotografias da fixacdo masturbatdria, da feminiza¢do do mundo.

“Palpitacdes, suores frios, calafrios, temores, tontura, afogo, aperto no estdmago,

sensagdo de enlouquecer” (BASSOLS, 2015, p. 251): a angustia assinala a presenca de um



26

objeto sem representagdo contra o qual o sujeito dispde de poucos recursos para defender-se.
A ordem simbolica ndo mais traduz o Um fundador da hierarquia e as for¢as do Ideal do Eu
encontram-se igualmente precarizadas frente a sombria exigéncia do supereu. Seu mais e
mais, mortifero, para além de nossos desejos, coloca-se enquanto a necessidade de satisfacéo
pulsional. Aqui devemos entender a articulacdo dessa reflexdo com a biopolitica (LAURENT,
2016).

Estamos falando do diagrama da liquefacdo, precarizacdo e disseminagdo da
inseguranca e da incerteza em todos os aspectos da vida do sujeito: no trabalho, na economia,
na proliferacdo da violéncia urbana. O sujeito sente-se impelido a abrir méo de liberdade para
garantir um quinhdo de seguranca. O mercado explora minuciosamente esse imperativo de
condominizagdo e a industria atrelada ao discurso cientifico subsidia a pulsdo ofertando
objetos com que os sujeitos tentam fazer ndo existir a falta estrutural — a ndo existéncia da
relacdo sexual. Eis o cerne da “politica das coisas”. O individualismo e o narcisismo
colocam-nos huma posi¢cdo em que cada um ndo tem outra causa além de si mesmo e assim o
sujeito alimenta uma dimensdo autista de seu ser enquanto busca com enorme dificuldade

estabelecer lagos que ndo tém uma solucéo padréo.

O corpo segue fascinando em sua imagem. O mercado a persegue, fazendo convergir
sua idolatria com a instrumentalizacdo do real desse corpo. Dele se goza: 0 que causa medo é
este corpo habitado pela pulsdo, no polo oposto ao ideal. Como afirma Eric Laurent (2016), a
biopolitica golpeia o corpo com imagens e slogans, enquanto este ndo para de escapar as
identificacbes que o querem revestir. No pulsional, 0 gozo da vida palpita impossivel de
controlar e domesticar, ao passo que a imagem do corpo vem apaziguar essa relacdo, sem
acolher o que fala desse encontro transbordante e traumatico com o gozo. O sentido do util
obstaculariza a pergunta pela causa, e enquanto fundamenta a l6gica da ciéncia, apaga a
demanda por reconhecimento do dizer. O sujeito angustiado esta petrificado ou mais proximo
da passagem ao ato e para cada um ha uma cota de angustia suportavel. A angustia ndo é
assim um signo direcionado ao Outro, mas ao sujeito: saberes ofertados pelo outro sobre ela,
saberes que pretendem dizer como fazer com ela, ressoam como estritamente inadequadas e
muitas vezes a alimentam. Tratar a angustia, a irrupc¢éo do real do gozo, é propriamente uma

invengdo singular que mobiliza o campo da palavra.



27

*k*k

Seguindo as reflex6es de Thomas Szasz, Benilton Bezerra reafirma-nos o estatuto do
diagnéstico psiquiatrico: por trds de cada um deles estaria 0 desejo de negar
institucionalmente o caréater tragico da vida. A psiquiatria, do ponto de vista de Szasz, seria
um dispositivo de controle e domesticacao, tornando as doencas da mente objeto de vigilancia
e intervencdo (BEZERRA, 2014, p. 9), com um Unico objetivo: evitar que cada sujeito realize
um encontro tragico, mas potente, com sua condicdo de seres ontologicamente abertos, e que
ndo podem evitar as experiéncias de “frustragdo, fracasso, sofrimento, dilaceragdo” proprias
dessa consciéncia de finitude. Quer dizer, sempre que nomeia a angustia de existir com
categorias patoldgicas, “a psiquiatria transforma uma condicdo ontoldgica essencial num
espaco a ser regulado por discursos e intervencfes de roupagem técnica, cuja vocagdo moral
normatizadora mal se esconderia por tras de reivindicacdes de objetividade e naturalidade
cientifica” (id., ib., p. 9). A doenca mental seria, nessa perspectiva, um mito que justifica o

controle e torna “mais palataveis certos problemas de existéncia individual” (id., ib., p. 9).

O campo da psiquiatria, demonstra sua histéria, tem como traco constitutivo a tensao
continua entre as perspectivas cientificas (biolégica) e as humanistas (psicossociais).
Confronto entre visdes que reforcam, de um lado, a complexidade da experiéncia humana de
sofrimento e, do outro, sua reducdo ao destino bioldgico e comportamental (que categorizam,
explicam e predizem empiricamente o comportamento humano). A psiquiatria estaria assim
cindida entre um conhecimento que se aproxima de explicacbes mais ou menos
deterministicas e do mesmo modo de certa “presuncdo de autonomia do sujeito” (id., ib.,
p.10). Por isso que se trata de um saber e pratica clinica de ordem moral, e que busca dar
conta, de tornar inteligivel a “complexidade e auséncia fundamental de sentido que caracteriza
a existéncia” (id., ib., p.10). Do trdgico da vida, daquilo que escapa ao sentido, é que surge a
necessidade de “nomear, descrever, classificar, distinguir normativamente e tratar condi¢des

existenciais que nos causam dor e angustia” (id., ib., p.10).

Os contextos sociais, culturais, epistémicos, politicos e tecnoldgicos da prética
psiquiatrica encontram-se sintomatizados na classificacdo diagndstica que essa préatica
desempenha. Assim, a histeria e a neurastenia sdo testemunhas eloguentes dos impasses que
atravessam as metropoles urbanas ocidentais no final do século XIX; a depressio* e o TDAH

sdo chaves de interpretacdo dos imperativos e dilemas que assolam os sujeitos no inicio do

4 Os significantes depressdo, depressivo, deprimido e antidepressivo se repetem por 1629 vezes no DSM 5.



28

século XXI (id., ib., p.10). Essas categorias diagnésticas ndo sdo, contudo, uma mera
descricdo dos sintomas. S&o propriamente, como argumenta Bezerra, formas de moldar a
experiéncia subjetiva, ao criar roteiros de identificacdo e designacdo do sofrimento, assim
como indicam modos de respostas técnicas e sociais para essa experiéncia. O diagnostico
desempenha na realidade uma forca prescritiva que modifica profundamente a maneira como
cada sujeito se vé e cria interpretacGes para seus afetos e no modo como cada um encara a
relacdo com os outros. Efeito performativo presente em qualquer pratica de nomeacgdo, mas
gue no nosso presente encontra-se espraiado muito amplamente para além das praticas da

medicina ou outras terapéuticas.

Os diagnosticos psiquiatricos espalharam-se por todo campo da cultura, especialmente
em funcéo da facilidade do acesso as informagdes antes restritas aos meios técnicos e do uso
dessas nomeacOes para constituicdo identitaria (psicanalistas narram com frequéncia a
chegada em clinica de pacientes que ja se apresentam sob as mais diversas nominacfes da
psiquiatria). A importdncia da pratica diagndstica para a cultura € inquestionavel,
atravessando o campo médico em direcdo a educacdo e a linguagem cotidiana dos meios de
comunicagdo. Os diagnosticos sdo assim importantes para compreender ndo apenas as praticas

médicas ou aquelas ligadas ao cuidado, mas também o campo social em que estao inseridas.

ClassificacBes sdo sempre arbitrarias, possuem um contexto de criacdo e uma histdria.
Respondem, afirma Bezerra, a um determinado horizonte de desenvolvimento, se apoiando
sobre classificacbes anteriores. As classificagbes no campo da psiquiatria estdo sujeitas
também a estas caracteristicas, mas sua importancia cultural decisiva pode ser observada pelo
fato de seus efeitos performativos incidirem diretamente sobre sujeitos em ambientes sociais
complexos. Nesse sentido o Diagnostic and Statical Manual of Mental Disorders (DSM),
documento balizador dos diagnosticos em salde mental nos Estados Unidos, nos serve de
ponto de partida: um documento da cultura central nessa investigacdo. Interessa-nos o giro
ocorrido a partir da terceira versdo do DSM, em 1980, determinante da mudanca de rumo

ocorrida na psiquiatria a partir dessa década.

“O DSM 3 e seus sucessores tém sido apontados como o fator decisivo na
configuracdo do cenario psiquiatrico atual, marcado pela expansao crescente de diagndsticos e
patologizacdo da vida cotidiana, pelo predominio do paradigma bioldgico ou cognitivista”
(id., ib., p. 12). O DSM 3 apresenta concepg¢des psicodinamicas, psicossociais e humanistas,

para favorecer a subordinagdo da prética clinica a industria farmacéutica. Caracteriza-se pela



29

inflacdo do vocabulario psicopatolégico nos “processos de construgdo de identidades
culturais” e pela deflacdo das nogdes de sujeito e inconsciente no interior das praticas de
diagnostico clinico. O DSM pode ser assim visto como um sintoma de novos processos

politicos, culturais e tecnologicos no interior do capitalismo de consumo.

Se pretendemos, em Comunicacao, abordar a experiéncia subjetiva a partir de textos
basilares como o de Walter Benjamin e nos nossos exercicios didaticos fazé-los proximos de
nossa experiéncia presente, devemos estar a altura da critica que o excesso de nominagéo
psiquiatrica nos langou a partir do DSM 3. S8o com esses diagnosticos que partilhamos

nossas experiéncias de sofrimento, para eles devemos dirigir nossa critica. Sem reservas.

* %k *k

Para conhecer os vagalumes é preciso observa-los no presente de sua sobrevivéncia,
diz-nos Didi-Huberman (2011). Os vagalumes sdo sujeitos as voltas com seus afetos,
repertoriados e nao repertoriados, pré-individuais ou ontoldgicos, e suas existéncias,
sobretudo elas, sdo marcadas pelos diagnosticos. Se Bartlebys sdo vagalumes, o que
significaria buscar a sua “luz menor” no interior de algumas imagens fotograficas? Defendo
que ha algo dos Bartleby e companhia no proprio funcionamento fotografico. Observaremos
como operaria esse coeficiente de desterritorializacdo, em que tudo é politico e tudo adquire
um valor coletivo, onde tudo fala das condi¢bes de transformacdo imanentes a prépria

marginalizacéo.

Falamos ainda, como Pasolini, do poder do consumo, de seu carater esvaziador,
recrutador, sem limites, sem controle, sem qualquer referéncia, fascista, em que 0 objeto
assedia o sujeito por todos os lados. Para nossa pesquisa esta ai, no real, o essencial do
elemento “luz de refletores” a que Didi-Huberman se refere. Um vagalume iluminado por
luzes de refletores € um sujeito capturado pelo consumo, movimento em que apenas 0 mais-
de-gozar estd em jogo, ndo seu desejo. Prosaicamente, o objeto a (Lacan afirma que sua
presenca no real é vivida como a falta da falta®) nos chega como diminutivos e sabemos
como perdemos os limites ao evocar o “s6 mais um pouquinho” do consumo. Uma cervejinha,

uma palavrinha (o0 gozo do sentido), uma olhadinha (que, na reversdo pulsional, passa a

5 A expressdo se repete ao longo de todo O Seminario, livro 10: a angustia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2005.



30

deixar-se ver, assim como ser visto vendo), uma sonequinha (objeto nada ao qual parece estar

fixado um personagem como Obldmov®, de Gontchardv).

A mortificagdo do desejo pelo gozo sem limites & o horizonte da depressdo, cujo
espectro abarca tanto angustia como inibicdo. Nesse sentido diz-se que o desejo é terapéutico,
porque faz barra, permite que a falta possa existir. Acredito que relacdo entre consumo e
dessubjetivacdo a que Pasolini se refere deve ser evocada a partir do real do gozo, proprio de
um diagrama em que o Outro ndo existe e que se apossou dos corpos para 0s injetar no
circuito de consumo (PASOLINI in DIDI-HUBERMAN, 2011, p.40).

O mal-estar na cultura ndo é mais aquele que resulta do recalque, da interdicdo, da
moral vitoriana, da lei, da autoridade paterna, um mal-estar propriamente ‘“sintomatico”.
Sofre-se hoje pelo excesso de excitacdo préprio de uma injuncdo superegoica real. Gozo
outro, feminino, ndo submetido a qualquer limite ou orientagdo falica. Esse “Goze!”, feroz e
obsceno, encontra eco no discurso da ciéncia, cujas possibilidades ilimitadas também lanca o

sujeito na angustia e na inibicdo. Se tudo é possivel, entdo que outro afeto sendo angustia?

Cabe-nos perguntar como Didi-Huberman sobre a possibilidade de resisténcia, sobre o
gue resta dessa maquinacao, dessa perpetracdo. O que é abertura e 0 que é lampejo e como
eles apesar de tudo se inscrevem na expressdo fotografica. Qual é a resposta “ndo-toda” que
sugere o filésofo francés e em quais imagens (ou pressupostos fotograficos) ela pode ser,
afinal, apesar de contingente, também possivel.

® Homem de origem aristocratica Oblémov ndo tem nenhum desejo além de continuar na cama, enquanto os
problemas em suas terras se acumulam. O personagem seria uma critica a aceleracdo da vida em Sao Petersburgo
no século XIX. O romance comega com a seguinte sintese dessa critica a introducéo das relagfes capitalistas
numa sociedade com profundas tradi¢des agrarias: “Na rua Gorokhovaia, num daqueles casardes cujo nimero de
habitantes equivale a populacéo de todo um povoado da zona rural, Ilia Ilitch Oblémov estava deitado na cama
de seu quarto, pela manhi” (GONTCHAROV, 2012, p. 17). Um pouco mais adiante, o narrador explica: “Ficar
deitado ndo era para Ilid llitch nem uma necessidade, como é para um doente ou para alguém que deseja dormir,
nem um acaso, COMo é para um preguicoso: tratava-se de um estado normal. Quando estava em casa — e quase
sempre estava em casa -, ele ficava o tempo todo deitado...” (id., ib., p. 19)



31

2 FOI ASSIM, E ASSIM, MAS ASSIM E DEMAIS TAMBEM: UM DIAGNOSTICO
OU NEM ISSO

“Temos o direito de perguntar por que o pensamento humano nao ¢ alegria?”

A pergunta com que George Steiner introduz seu ensaio Dez (possiveis) raz0es para a
tristeza do pensamento interpela a nossa pesquisa e reafirma sua pertinéncia, para além dos
diagndsticos contemporaneos da neuropsiquiatria, para além do culto a felicidade em que se
desenvolvem os ultimos desdobramentos do capitalismo. Essa pequena incursao por suas
notas, nos desvela algumas conclusdes a respeito de um afeto que toma parte decisiva na
antropogénese, devendo ser entendido como “fundamental” na nossa experiéncia. Essas
breves notas nos mostram como a experiéncia subjetiva ndo pode ser medida segundo os
métodos que as ciéncias dispdem. Experiéncias que ultrapassam o Eu, 0 ego, a consciéncia, e
gue nos coloca como constituidos de fora por uma linguagem, o grande Outro da linguagem,
assim como atravessados pelo pulsional e seus objetos. Passaremos depois pela argumentacéo
de Miquel Bassols em suas criticas aos pressupostos das neurociéncias (base ideoldgica para o

cognitivismo que marca 0 DSM a partir de sua terceira edicao).

Chegaremos a propor: a fotografia contemporénea estd ainda porvir. Ainda esta a
fotografia em sua pratica mais “intima” (a ressondncia magnética) apoiada sobre a miragem
da consciéncia que da apoio ao sujeito do liberalismo. Aquele que é o que é, em sua
identidade, em seu imaginario cada vez mais inflacionado, em sua divisdo cada vez mais
tamponada pelo gozo do objeto a, ilimitado segundo a injungdo do supereu materno que
reafirma seu “Goze!” e empurra o mundo para uma feminizagdo amplamente observada em
nosso campo. A miragem da consciéncia é a condi¢do necessaria para persisténcia de um
paradigma da fotografia que ndo nos da mostras de enfraquecimento segundo nos mostra seu
uso nas redes sociais. N&o acredito particularmente na ultrapassagem completa desse modelo,
sendo na producdo de novos paradigmas que nos falem com mais acuidade de um sujeito
intermitente, vagalume, marcado por um vazio constitutivo e pelo traumatismo com a
linguagem. A critica de Miquel Bassols culminara numa observagéo sobre a melancolia (uma
psicose) no nosso tempo e veremos como outro diagnéstico (psicose ordinaria) também nos

fala dos Bartleby e companhia. Vejamos, antes, o que nos fala Steiner sobre a tristeza.



32

**k*k

Na abertura de suas notas, por exemplo, o ensaista destaca a observagdo de Schelling,
para quem a existéncia humana portaria uma tristeza fundamental e incontornavel. “Esse solo
sombrio deve, de fato, ser a base de toda percepc¢éo, de todo processo mental. O pensamento é
estritamente inseparavel de uma ‘profunda, indestrutivel melancolia’” (STEINER, 2012,
p.21). Para Schelling, esse coragdo pesado (Schwermut) também é criativo, na medida em que
implica sua necessidade de superagéo, tratando-se de um “legado de culpa” proprio da
passagem do homo ao homo sapiens.

Steiner, no entanto, reconhece o carater tautolégico, em espiral, que suas dez notas
assumem (voltaremos a essa questdo em sua articulagdo com o olhar especular da fotografia e
tentativa de localizar a miragem da consciéncia do Eu). “Nao sabemos realmente (in
Wirklichkeit) o que é o ‘pensamento’, o objeto de nossa investigagdo ¢ internalizado e
disseminado no processo. E sempre ao mesmo tempo imediato e fora de alcance” (id., ib., p.
22). Nessa introducdo ao seu ensaio, ndo deixa de ser curiosa a mencdo de Steiner a Sdo Jodo
da Cruz (aquele que para Lacan conheceu o ilimitado do gozo feminino), como exemplo
mistico da suspensdo ou interrupcao do fluxo constante € melancolico do pensamento. “Sao
Jodo da Cruz caracteriza a suspensdo do pensamento mundano como a plenitude da presenga

de Deus” (id., ib., p. 22). Mas vamos, finalmente, as notas de Steiner.

Em primeiro lugar, para Steiner, a tristeza do pensamento resulta de uma aporia, de
uma contradicdo interna: quanto mais ilimitado, e mesmo que consequente, venha a ser o
pensamento, mais duvidas e frustraces ele acarreta (S2, o tesouro dos significantes que
cultuamos no fazer sentido sem fim que sdo nossas reflexdes aqui na universidade, ndo para
de mostrar essa producdo continua da duvida — sempre resta algo, mesmo que acreditemos e
vendamos o nosso nunca modesto “tudo € possivel” cientifico). Trata-se, entdo, de certa
infinitude incompleta, ainda que seja um marco que venha nos separar do animal. “Os
experimentos com 0 pensamento, dos quais a poesia e as hipoteses cientificas sé@o
eminentemente representativas, ndo conhecem limites” (id., ib., p. 24). Uma simples
expressao como o “vamos supor”’, comumente posta antes de demonstracdes na matematica e
na l6gica formal, representaria, para Steiner, a licenca arbitréria e a auséncia de limites de que
se fala aqui. No entanto, esse excesso de conjecturas (podemos sugerir, portanto, propria do
discurso da ciéncia) s6 aumentaria a incerteza. Se tudo é possivel, qual o horizonte senédo a

duvida, qual o horizonte sendo a angustia? Bassols falara mais a frente desse apetite insaciavel



33

que tem o saber cientifico (e que para nossa tese, um apetite pelo real em que a fotografia

surge como dispositivo imprescindivel).

Depois viria certa caracteristica do pensamento ndo poder ser controlado. O fluxo
permaneceria, mesmo durante o sono, e ndo cessa de responder a elementos recalcados,
inconscientes, estranhamente familiar a esse sujeito (elementos propriamente éxtimos,
segundo o neologismo de Jacques Alain-Miller). “E, muito provavelmente, um fendémeno pré-
linguistico, um impulso de energias psiquicas anterior a qualquer articula¢ao executiva” (id.,
ib., p.26). Podemos sugerir extrapolando a argumentacdo de Steiner: € um fendmeno de
lalangue. O pensamento estaria, a todo momento, sendo assediado externa e internamente por
um amontoado de elementos que desviariam, alterariam, confundiriam qualquer tentativa de
“pensar direito” (id., ib., p.27), ou seja, linearmente. Nao ha continuidade, mas intermiténcia:
eis do que fala o inconsciente real (0 gozo) e significante, eis 0 que (assim proponho) é a

realidade de uma figura como o “vagalume”.

“O fluxo ¢é incessantemente turvado”, diz-nos Steiner, represado e desviado. Um som
ou imagem subitos, (...), um tantinho de cansaco ou de tédio, a intromissdo de um desejo
repentino produzirdo um pensamento-resposta” (id., ib., p. 26). O pensamento é assim,
desarticulado, sem rumo, descontinuo, acompanhado por fluxos que seguem ocultamente “por
baixo” do discurso manifesto e articulado. O pensamento é confuso, e esse seria um segundo
motivo para sua melancolia inerente. Veremos adiante como Miquel Bassols, como essa

fragmentacdo marca o mito da consciéncia.

O terceiro motivo elencado por Steiner estaria encerrado em outra contradicdo
insoltvel: o pensamento seria a um s6 tempo solitario, individual, “enterrado na mais absoluta
privacidade de nosso ser” (id., ib., p.32), assim como 0 ato mais desgastado e repetitivo.
Dessa forma, observa o ensaista, “(...) a perfeita sinceridade, a perfeita transparéncia de
pensamentos, pertence ao mundo animal” (id. ib., p. 30), enquanto homens e mulheres
resistiriam “em virtude de um disfarce recorrente” (id., ib., p. 30), cerne inacessivel,
impenetravel, de nossa singularidade. A contradigcdo € que essa mascara € herdada, € um bem
de “segunda mao”, reiterado infindavelmente por nossa linguagem, cultura, tempo e ambiente.
Trata-se mesmo do caréter alienado na linguagem do qual fala Lacan: “nascemos numa matriz
linguistica historicamente herdada e compartilhada coletivamente. As palavras, as frases que
usamos para comunicar nosso pensamento, interna ou externamente, pertencem ao UsoO

comum. Tornam democratica a intimidade” (id., ib., p. 30).



34

Para Steiner, a tristeza do pensamento residiria também em outra antinomia. De um
lado a ambiguidade e a polifonia proprias da linguagem, jamais absoluta, jamais incontroversa
— pretensdes proprias do desejo modernista pelo pensamento autbnomo -, do outro, a busca
pela verdade pura. O que a histéria do pensamento mostra é que as verdades doutrinarias,
filosoficas ou cientificas estdo sujeitas ao erro, eliminagdo ou revisdo. “Pensar é frustrar, é
chegar a algum lugar ‘supérfluo’” (id., ib., p.33). Ainda que o sujeito tente reforcar o dominio
sobre o pensamento, “a criatividade humana, a capacidade de negar os ditames do organico,
de dizer ndo até para a morte, dependem inteiramente do pensamento, da imaginagédo
contrafactual” (id., ib., p.33), afirma o ensaista. Por maior que seja o esfor¢o de concentracao

para purgar a consciéncia de suas ficgdes, desejos e medos, o pensamento surge como “agua

turvada”. Esse seria 0 quarto motivo da tristeza do pensamento.

Como quinta razdo, estaria o fato do pensamento ser em maior parte também disperso,
sem objetivo, esparso e inexplicdvel. “A economia ¢ de um desperdicio e déficit quase
monstruosos. N&o pode haver atividade humana mais extravagante” (id., ib., p. 35), observa o
ensaista sobre abundancia e o “desperdicio” infinito de pensamento que nos ocorre (esse

“desperdicio” parece ser bem maior quando estamos as voltas com uma tese!).

Depois, para Steiner, viriam as projecdes que 0 pensamento cria, origem de decepgdes
e autoengano. Normalmente aquilo que esperamos, aquilo que projetamos, fantasiamos,
imaginamos, aquilo em torno do qual estdo nossas expectativas, ultrapassa o factual, seus
efeitos. O pensamento ndo faz nada acontecer ‘“diretamente”, € conjectural. Entre o
pensamento e 0 ato h& inimeras sombras, interposicdes impossiveis de inventariar. Essa seria

a sexta razdo para a tristeza do pensamento.

Steiner sugere o sétimo motivo como um elemento comum entre as concepc¢des do
pensamento como “janela” (crengca em um mundo objetivo, um exterior cujos elementos nos
sdo comunicados via input) e do mundo ou como “espelho” (que postula que a unica fonte
verificavel da experiéncia é a do pensamento em si). Nas duas formas existiriam
“interposi¢cdes entre nds e 0 mundo” (id., ib., 41). Néo existiria imediatismo inocente de
recepcdo, ainda que algumas experiéncias possam parecer espontaneas e ainda que a filosofia
(Descartes, Kant, Husserl...) persiga esse ponto sem nenhuma interferéncia de conjecturas
psicoldgicas, corporais, culturais ou dogmaticas. “Nao existe nenhum elemento existente que

nao seja ‘desbotado pela palidez do pensamento’” (id., ib., p. 42).



35

Depois viria a incerteza da comunicagdo, em especial entre os amantes no contexto do
encontro sexual. “Nenhuma luz final, nenhuma luz amorosa desvenda o labirinto do intimo de
outro ser humano. (...) Em ultima analise o pensamento pode nos tornar estranhos uns aos

outros” (id., ib., p. 45), observa o ensaista. ESse seria 0 oitavo motivo.

Como nona razdo para a tristeza, Steiner elenca a inexisténcia de uma chave
pedagbgica para a criatividade. “Nao existe democracia para o génio” (id., ib., p. 47) ainda
que se possa ensinar a midia capacitadora: notagdo musical, a sintaxe, a métrica, a mistura de
pigmentos. “Poucos sdo os que, como disse Holderlin, se veem compelidos a pegar o raio com
as maos” (id., ib., 48). Essa poténcia de grandes pensamentos e ideias, fruto de génio
intelectual, artistico e politico, além de ser vagamente diferenciada do pensamento
“superficial”, acaba por entrar em choque com a ambiente sociopolitico atual que tende ao
igualitario. O “saber pensar” e suas limitagdes pedagdgicas continuam sendo fonte de

frustracao.

Steiner conclui o seu ensaio, elencando trés questdes insolGveis — incontornaveis -
para o pensamento: “pensar o ser’, “pensar a morte” e “pensar Deus”, questdes
invariavelmente presentes na vida de todo sujeito, mas que acabam em ‘“quadros mais ou
menos engenhosos, abrangentes ou semanticamente cheio de recursos — pode-se até dizer de
‘verbosidade’” (id., ib., p. 51). Em nada se avangou em relacdo a estas questdes, a despeito da
voracidade do pensamento cientifico. O pensamento sobre Deus permanece inabalavel, a
despeito de suas mortes retdricas. Sdo os becos sem saida, cuja negacao seria negar aquilo que
confere dignidade ao homem, objetos primordiais que permanecem opacos seja qual for a
capacidade de simbolizacdo e a energia do génio. Pensar a existéncia, a mortalidade, o divino
mostra-nos como “o dominio do pensamento, da misteriosa velocidade do pensamento, exalta
0 homem acima de todos os outros seres vivos. No entanto, torna-o estranho a si mesmo e a

enormidade do mundo” (id., ib., p. 53).

Durante suas notas Steiner vai acrescentando termos de lingua alemd que tentam
simbolizar esses estados de tristeza. S&o eles: Schwermut (coracdo pesado), unzerstorliche
Melancholie (indestrutivel melancolia), anklebende Traurigkeit (tristeza que se apega),
dunkler Grund (solo escuro), Ursache (fonte para tristitia), Schleier der Schwermut (“véu da
depressao do coragdo pesado”). Assim, ainda que nao mais felizes, ao menos ganhamos mais

nomes para a nossa tristeza.



36

2.1 A paixao de inscri¢do do reflexo: o avesso da biopolitica

Para Eric Laurent, o esvaecimento dos grandes “relatos identificatorios”, fenémeno
observado por Lyotard, evidenciariam os paradoxos do individualismo nas democracias. Esse
novo lago social que se impde parece fundado num “hedonismo aliviado das exigéncias de
outrora” (LAURENT, 2016, p.13), mas que ndo produziria mais alegria de viver segundo
observa Lipovetsky em De la légereté (2015). “O corpo, esquartejado entre gozos privados
autorizados”, afirma Laurent, “e imperativos que o pressionam, sempre mais, a fazer-se 0
autoempreendedor disso, ndo se conforma” (id., ib., p. 13). O hedonismo feliz dependeria de
uma injuncdo ao cuidado com o corpo e 0 abandono de algumas tendéncias cognitivas que,
segundo reza as cartilhas de nosso tempo, nos levariam a tristeza irremediavel. Nesse cenario,
as técnicas orientais do corpo tomam espaco rapidamente e se colocam como indispensaveis
ao sujeito globalizado. E... “no entanto, nada acontece”, observa Laurent. “Os custos com a
saude mental ndo deixam de lembrar aos cidaddos das democracias chamadas ‘avangadas’ o

quanto o sujeito contemporaneo ¢ fragil” (id., ib., p. 13).

Mas, afirma Laurent, a lingua do corpo (a do gozo) ndo o autoriza a nenhum
“hedonismo feliz”. Trata-se de um paradoxo indicado pela oposi¢do que em Freud reside
entre o principio do prazer e seu mais-além. A lingua do corpo nesse sentido exige que se
“afronte o real” que ndo para de irromper ainda que o sujeito ndo queira saber nada dele (o
denegando, o despistando, o esquecendo). Esse real ¢ justamente o que leva ao fracasso “os
algoritmos mais complexos que pretendem tudo explicar” (id., ib., p. 13), medir, avaliar e
prever, ndo havendo, portanto, ciéncia do real, tal como estabelece a férmula de Jacques
Alain-Miller extraida do ultimo ensino de Lacan. Dai, poderiamos interpelar as miragens de
um sujeito que “se crer ‘senhor de seu corpo’, gracas as normas do bem estar” (id., ib., p. 13).
Seguiremos a perspectiva que Laurent adota em seu O avesso da biopolitica: uma escrita
para 0 gozo (2016), importando aqui indicar o impacto que a fala tem sobre o corpo
(lalangue), espécie de lingua anterior a linguagem que traumatiza o corpo do sujeito

(falasser).

Trata-se de uma convocacdo, esclarece Laurent, a redefinir a relacdo entre sujeito e
corpo, tomados pelos discursos de que seria preciso estar “a escuta” do corpo. Vivemos uma

saturacdo absoluta de certa “sabedoria organica”, nos vendida como “a Unica coisa que



37

poderia nos salvar da infelicidade dos tempos e nos guiar para 0 éden harménico” (id., ib., p.
14).

Nesse sentido é recorrendo a imagem do corpo que o discurso da evidéncia orgéanica
melhor faria desaparecer o real do gozo. O corpo como forma e como funcionamento interno,
tomados como unico real, assim como as imagens desse corpo, cada vez mais produzidas
através de tecnologias inovadoras, “fascinam e se oferecem como remédio contra a angustia
contemporanea” (id., ib., p. 15). Corpo-maquina e corpo-imagem fazem par. Mas ndo pode
haver engano, afirma Laurent: “a poténcia do discurso tecnocientifico e dos objetos
produzidos por ele visa a uma regulagao dos gozos pela escopia dos corpos” (id., ib., p. 15).
Dois fendmenos: um corpo tomado como maquina, divisivel em unidades cada vez menores;
e um corpo tomado como imagem unificada reatualizando essa unidade equivoca em um
namero crescente de telas. Como consequéncia, temos um ser falante estimulado a identificar-

Se com O seu organismo.

A dimensdo do corpo-maquina leva-nos a um corpo que em meio a maquinas se faz

parte delas:

Como Lacan notava nos anos 19707, o “discurso cientifico (...) engendrou
todo tipo de instrumento (...) Desde entdo, vocés séo infinitamente mais do
que pensam, 0s sujeitos de instrumentos que, do microscépio ao radio e a
televisdo, tornam-se elementos da existéncia de vocés”. Lacan atualizava,
assim, o efeito de sujei¢do (assujettissement) a técnica destacado por Martin
Heidegger, para quem a maior caracteristica do objeto da técnica é tornar-se
ele mesmo, a medida que o homem cré ser o seu senhor, engrenagem do
dispositivo, o Gestellt, que chamamos, com Lacan, de “o sujeito desses
instrumentos” (LAURENT, 2016, p.15).

Como observa Laurent, os meios de producdo da imagem sofrem uma diversificagcdo
que visa o aprimoramento do que o psicanalista chama de “efeito de ‘instantaneidade’”,
exigindo também que toda situacdo ganhe imediatamente uma representacdo imageética.
“Quando a imagem de um corpo nao se apresenta num lugar, deve-Se acrescenta-la: a
exigéncia do [da] selfie testemunha o novo campo que se oferece para satisfazer a paixao
de inscricdo do reflexo®” (id., ib., p. 16). No avesso da selfie, argumenta Laurent, estaria o

indice de uma realidade insuportavel (id., ib., p. 16).

7 O Seminério 20: mais, ainda. Rio de Janeiro: Zahar, 2008. Interessa observar que Lacan, no capitulo “Letra de
uma carta de amor” qualifica esses instrumentos como gadgets. (LACAN, 2008, p. 110). A relagéo entre o
gadget e o dispositivo como pensado por Giorgio Agamben &, dentro dessa perspectiva proposta por Lacan,
inevitavel.

& Grifo nosso.



38

A forca da imagem, em seu nivel micro e macro, estaria em encarnar, num objeto
separado, aquilo que da logica subjetiva escaparia a representagdo. “Nao se vé o sujeito, mas
se veem as imagens do corpo, de sua forma, de seu funcionamento. Querer reduzir o sujeito
ao seu corpo faz parte da tentativa de identificar o ser falante (étre parlant) ao seu organismo”
(id., ib., p. 16). O entusiasmo com que Se acompanha, nas “sociedades comerciais” a
decifragdo do genoma apontaria para esse “ser o proprio corpo” - € ndo ter um corpo, segundo
um nivel de incerteza que estaria entre 0s genes e 0s tracos individuais. Nesse mesmo sentido,
seriam “mais sedutores e perturbadores os avangos da produgdo de imagens cerebrais” que
pretenderiam tornar visivel o funcionamento dos circuitos neuronais. Pergunta-se Laurent em
consonancia com Miquel Bassols i Puig: “a partir de uma relagdo vaga de como ‘o cérebro
deve estar implicado no pensamento’, ndo se acaba por dizer que o cérebro é pensamento?”’
(id., ib., p. 16). Para se chegar a constatacdo de ndo seriamos sendo corpo-6rgdo bastaria que

se pudesse localizar o que deve o espirito ao organico.

“Com efeito”, argumenta Laurent, “uma das propriedades fundamentais da imagem ¢
situar, num mesmo plano, causalidades que podem ser bastante diversas” (id., ib., p. 16).
Quando os niveis de causalidade estdo perfeitamente dominados, as imagens podem ser
vantajosas. Mas uma vez ndo estando (especialmente quando falamos das experiéncias de
gozo, e dentre estas, 0 gozo feminino, isso se trata de uma impossibilidade de mensuragédo
incontornavel®), as imagens tendem a se tornar a fonte dos mais lamentéaveis, disparatados e
delirantes equivocos. O instante de ver e o tempo de compreender, temporalidade do sujeito
propriamente ligada ao registro do simbdlico, sdo assim tomados por alguns neurocientistas e

psicélogos como duas “modalidades” do funcionamento do cérebro.

Esses dispositivos que nos servem para colocar em imagem todo funcionamento do
corpo e do cérebro (a exposicdo a essas imagens do organismo fragmentado tem sido
observada como um dos elementos que favorecem o0 surgimento da angustia na
contemporaneidade, uma vez que revelam aquilo que esta recalcado pela imagem do espelho)
estaria, segundo Laurent, em multiplos niveis, “desde os dispositivos técnico-cientificos que

tornam a imagem possivel, os varios laboratdrios de ponta, bem como os discursos que

® Pensemos como essa reflexdo nos conduz ao carater molecular das intensidades no pensamento de Deleuze e
Guattari. Sobre a diferenca que atravessa os Mil Plat6s, temos na formulagdo de Suely Rolnik e Félix Guattari:
“a ordem molar corresponde as estratificacbes que delimitam objetos, sujeitos, representacdes e seus sistemas de
referéncia. A ordem molecular, ao contrario, é a dos fluxos, dos devires, das transi¢cdes de fases, de intensidades.
Essa travessia molecular dos estratos e dos niveis, operada pelas diferentes espécies de agenciamento, sera
chamada de ‘transversalidade’” (GUATTARI; ROLNIK, 2013, p. 386).



39

autorizam e as novas metéforas que avalizam, até as modalidades de prova que exploram de
maneira altamente competitiva” (id., ib., p. 17). As imagens do corpo estabelecem certa
“evidéncia multiforme” que fariam esquecer que estamos sempre ‘“confrontados com a
auséncia do que poderia responder, na condi¢do de sujeito, ao gozo” (id., ib., p. 17). Isto é, o
gozo — reside ai seu paradoxo — é antes de tudo trauma, porque faz furo nas representacdes do
sujeito. A expressao “sujeito de gozo”, segundo Laurent, foi utilizada por Lacan apenas uma

Unica vez, sem que tenha deixado de sublinhar seu carater antinémico.

De acordo com Laurent, 0 gozo - a experiéncia de gozo - se apresentaria como a
presenca de Outra coisa, assim como auséncia de uma “instdncia de percepcdo e de
representagio” que responderia a isso. E fora-do-corpo e estaria igualmente naquela série que

incluiria o éxtase, o transe, 0 “arrebatamento” - aproximacdes do gozo feminino.

“No éxtase, o sujeito nada pode dizer. Ele ¢ isso, sem imagem e sem representagao.
Notar essa experiéncia € notar a elisdo, sem igualmente deixar de omitir que é preciso de um
corpo para gozar. O éxtase € o inverso da evidéncia do surgimento da imagem” (id., ib., p. 17-
18). Para continuar com a bela proposi¢do de Laurent, o éxtase manifesta-se em um corpo
sem imagem porgue o sujeito dele esta fora, ausente. Por isso que, nessa perspectiva, “temos
um corpo” ou “cremos ter um corpo”, uma vez que ele € um de nossos atributos. Essa crenca
estaria acompanhada de uma divisdo, sendo 0 corpo-imagem nosso primeiro outro
(reconhecido no estadio do espelho). Lacan, argumenta Laurent, enfatizou essa divisdo entre
sujeito e sua imagem, tomando o narcisismo como elemento fundante ou crucial do
imaginario. A relacdo com a imagem do eu sé é possibilitada pela paixao narcisica. O acento
que a Psicologia do Ego opera na unificacdo da imagem do eu ao tentar fazer desta imagem
uma instancia de controle pode ser mortal uma vez que negligencia os processos pulsionais
que determinam o gozo. O sujeito dividido esta atravessado, portanto, por essa experiéncia de
satisfagdo que tende a ir mais além do principio do prazer.

Trata-se, propomos, deste sujeito, o vagalume de Didi-Huberman, que nos apresenta

a nocao de luz menor?® - capaz de dar conta daquilo que se passa com ele, em seu corpo, mas

Nesta bela passagem, Didi-Huberman sugere: “Para conhecer os vagalumes, é preciso observa-los no
presente de sua sobrevivéncia: é preciso vé-los dancar vivos no meio da noite, ainda que essa noite seja
varrida por alguns ferozes projetores. Ainda que por pouco tempo. Ainda que por pouca coisa a ser vista: é
preciso cerca de cinco mil vagalumes para produzir uma luz equivalente a de uma tnica vela. Assim como
existe uma literatura menor - como bem o mostraram Gilles Deleuze e Félix Guattari a respeito de Kafka -,
haveria uma luz menor possuindo os mesmos aspectos filosdficos: ‘um forte coeficiente de



40

é propriamente incorporal, e ndo deixa de fazer lago social uma vez que enquanto fenémeno
ligado a linguagem estaria sempre remetido ao Outro. O falasser nos reafirma que a inflacao
imaginaria contemporanea (o investimento absoluto na performance do bio) atravanca
experiéncias de indeterminag¢do desse sujeito que crer que “tem um corpo” — e ndo é esse
corpo, tal faz crer as disciplinas cientificas determinadas pelo discurso do mestre (a respeito
do qual nada querem saber).

Dizer que o0 gozo ultrapassa o corpo ¢ dizer que, uma vez atingido pela linguagem, o
corpo deixa de “inscrever todo gozo” que permaneceria “disfuncional em relagdo ao corpo”
(id., ib., p. 18). “Lacan diz que o corpo enquanto superficie de inscri¢do do gozo nao para de
fugir. A adoracdo da forma do corpo vem em seguida do ser que fala, como sonho de uma
consisténcia que se daria a ele, enquanto o corpo nos escapa” (id., ib., p. 18). Ainda segundo
Laurent, o corpo enquanto consisténcia mental se imagina como lugar em que nada falta,
ainda que seja o lugar de inscricdo do “trauma do gozo”, sendo nesse sentido um “depositario
do que Lacan chama de ‘ideia de si’”(id., ib., p.18). O paradoxo, de acordo com Laurent, é
que essa ideia de unidade provém do “mental”, e ndo do corporal. “Trata-se, contudo, do lugar
da unidade buscado pelas neurociéncias nas diferentes regides do cérebro” (id., ib., p. 18),

como acompanharemos mais detidamente no argumento de Miquel Bassols (1.2).
Laurent afirma:

Anténio Damésio, por exemplo, tende a localizar o fundamento da
consciéncia no tronco cerebral, mas essa hipotese da localizagdo parece
prematura. Os neurocéticos sublinham, por exemplo, 0 seguinte: quando se
submete alguém a uma tomografia por emissdo de pdsitrons, pedindo-lhe
gue simplesmente associe “sentar-se” com a palavra “cadeira”, o nimero de
zonas do cérebro que “se iluminam” e sdo mobilizadas para pronuncia “eu
me sento na cadeira” € gigantesco. Isso se torna praticamente incalculavel
por ocasido de conversacdes complicadas. A soma de informacdes em jogo é
tanta que a poténcia de calculo que seria necessaria se apresenta como
obstaculo a unificacdo. No lugar da unificacdo improvavel outros se
contentariam em formar conjuntos parciais, mas ai também € o maltiplo que
sobressai (id., ib., p.19).

O correlato subjetivo do gozo (o impossivel do “sujeito do gozo”) fala justamente de
um furo: “o sujeito, assim, ¢ produzido como auséncia” (id., ib., p. 19). Eis algo do vagalume:
intermitente porque furotraumatizado, ainda que ndo deixe de “tentar ndo se ausentar”, isto €,

de querer se ver, “de querer captar o momento de seu desaparecimento” (id., ib., p.19) no
b 9

desterritorializa¢do’; ‘tudo ali é politico’; ‘tudo adquire um valor coletivo’, de modo que tudo ali fala do povo
e das ‘condigdes revoluciondrias’ imanentes a sua prépria marginalizacdo” (DIDI-HUBERMAN, 2011, p. 52).



41

caminho do gozo. Segundo Laurent, a fantasia € propriamente uma operacao dessa natureza,
que com os significantes que contaram, com imagens oniricas e com experiéncias de gozo
busca refazer um roteiro, cristaliza-lo, tentando fazer véu ao “troumatismo” (furo-
traumatismo), semblantizar a relacdo sexual que ndo existe. Trata-se de uma operacdo, no
entanto, ainda que ritualizada, ndo imune ao equivoco, ja que o corpo ndo poderia dispor,
argumenta Laurent, de um lugar “estavel” para acolher o gozo. Os circuitos pulsionais, afirma
o0 psicanalista, levariam o corpo para fora de si mesmo. Dessa maneira, por exemplo, o objeto
anal é extraido do corpo, mas também toma parte na maneira como um sujeito lida com a

acumulagdo ou “evacua¢dao” do dinheiro.

Os dois sexos seriam um limite para a localizacdo de um gozo que permaneceria em
excesso, cristalizando-se em torno de uma diferenca libidinal, mas ndo sem equivocos.
Enguanto o homem temeria 0 equivoco de sua escolha de objeto (portanto equivoco de sua
operacdo fetichista que faz limite para seu investimento libidinal do corpo do Outro sexo), a
mulher encontra-se confrontada com o fato de ndo existir, isto €, com a falta de um
significante que a represente no campo do Outro (convocando em seu horizonte “a outra”

mulher — a quem poderia destinar essa pergunta).

Estamos as voltas com o estatuto do corpo na civilizacdo do gozo que € a nossa.
Nessa orientacdo, o autorretrato (das selfies ou das neurociéncias) é impossivel, de acordo
com o argumento de Laurent. O sintoma aqui ganha uma nova compreensao enquanto saber
sobre 0 gozo. Esse saber permite uma orientacdo para que nao se caia na identificagdo do ser
falante com o organismo. No entanto, ndo se trata de um saber solipsista ja que o sintoma
como “acontecimento de corpo” supde um corpo tomado pela linguagem, tomado num lago
social com os outros. Uma nova psicologia das massas!! se apresenta nesse horizonte, nio
mais fundada na identificagdo, mas determinada pelo acontecimento de corpo. “Com efeito,

0s movimentos de turbas (foules) contemporaneas, as ‘multidées’ (Hardt ¢ Negri, 2004), se

11 Temos na formulagdo de Negri e Hardt: “A multiddo é composta de inimeras diferengas internas que nunca
poderdo ser reduzidas a uma unidade ou identidade Unica — diferentes culturas, ragas, etnias, géneros e
orientagOes sexuais; diferentes formas de trabalho; diferentes maneiras de viver; diferentes visbes de mundo; e
diferentes desejos. A multiddo é uma multiplicidade de todas essas diferencas singulares. As massas também se
diferenciam do povo, pois tampouco elas podem ser reduzidas a uma unidade ou identidade. As massas
certamente sdo compostas de todos os tipos e espécies, mas ndo se pode afirmar que diferentes sujeitos sociais
formam as massas. A esséncia das massas € a indiferenca: todas as diferencas sdo submersas e afogadas nas
massas. Todas as cores da populacdo reduzem-se ao cinza. Essas massas s6 sdo capazes de mover-se em
unissono porque constituem um conglomerado indistinto e uniforme. Na multidéo, as diferengas sociais mantém-
se diferentes, a multiddo é multicolorida. Desse modo, o desafio apresentado pelo conceito de multidao consiste
em fazer com que a multiplicidade social seja capaz de comunicar e agir em comum, a0 mesmo tempo em que se
mantém internamente diferente. (HARDT; NEGRI, 2005, p. 12-13)



42

fazem e se desfazem em nome de alguma coisa que desafia a identificacdo. E a contrapartida
do objeto de gozo situado nos comandos da civilizagdo” (id., ib., p. 23). Teriamos, segundo
essa perspectiva do acontecimento de corpo, uma forma politica ndo do sentimento, ressalta
Laurent, mas dos afetos. (Lalangue é propriamente inumana porque pré-ontologica — um devir

ndo humano do homem!)

Para expor a proposi¢do do sintoma como “acontecimento de corpo”, Laurent retoma
Deleuze de Légica do sentido (1969), citando a seguinte passagem, segundo ele em
consonancia com os debates de Baltimore, ocorridos em 1966, na Universidade John
Hopkins. Radiofonia'? (1970), de Lacan, viria em sequéncia desse debate que para o0s
americanos marcam o nascimento do poés-estruturalismo. Afirma Deleuze, entdo ausente do

debate de Baltimore:

0s autores que se costuma, atualmente, chamar de estruturalistas ndo tém,
talvez, outro ponto em comum — porém essencial — além do seguinte: o
sentido ndo como aparéncia, mas como efeito de superficie e de posicéo,
produzido pela circulagdo da casa vazia nas séries da estrutura (lugar do
morto, lugar do rei, mancha cega, significante flutuante, valor zero,
cantonada ou causa ausente etc.). O estruturalismo, conscientemente ou nao,
celebra novos achados de inspiracdo estoica ou carolliana. A estrutura é
verdadeiramente uma maquina de produzir o sentido incorporal.
(DELEUZE, 2007, p. 73)

Segundo Laurent, o conceito do incorporal esta no dialogo entre Lacan e Deleuze, e
serve aos estoicos para teorizar 0 agenciamento dos corpos e suas penetragdes. Tratar-se-ia de
um materialismo dinamista onde o incorporal corresponde a um efeito de sentido, assim

destacado por Laurent no texto de Deleuze:

Todos 0s corpos sdo causas um para 0s outros, uns com relagdes aos outros,
mas de qué? S&o causas de certas coisas de uma natureza completamente
diferente. Esses efeitos ndo sdo corpos, mas, propriamente falando,
“Iincorporais”. Nao sdo qualidades ou propriedades fisicas, mas atributos
I6gicos ou dialéticos. Ndo sdo coisas ou estado de coisas, mas
acontecimentos. Nao se pode dizer que existam, mas antes que subsistem ou
insistem, tendo esse minimo de ser que convém ao que ndo € uma coisa,
entidade ndo existente. N&o sdo substantivos ou adjetivos, mas verbos.
(DELEUZE, 2007, p. 7)

Os incorporais autorizariam o pensamento de uma “mistura de corpos por todos os cantos”,
como efeitos de superficie. Interessante observar a critica de Deleuze a Lacan a partir,

segundo Laurent, de um artigo produzido por alunos do psicanalista (Laplache e Leclaire). Os

2 ACAN, Jacques. Outros escritos. “Radiofonia”. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2003.



43

dois teriam se equivocado e entendido a proposicdo lacaniana ao contrario®?® (id., ib., p. 33).
Lacan, entdo, responderia a critica defendendo a localizagdo do incorporal dos estoicos nas
relagdes com o corpo. “(...) O encontro do corpo do simbolico com a carne resgata o objeto a
como incorporal, como efeito fora de corpo, como ‘goza-sentido’” (id., ib., p. 34). O corpo
passa a condi¢do de “superficie de inscrigdo suportada pelo objeto a”. Essa inscricdo (do
efeito de superficie) ocorre, no entanto, fora do corpo, mas articulado a ele.
Esse lugar fora e articulado as bordas erégenas do corpo permite evitar erros
naturalistas sobre a inscri¢cdo de tracos de gozo como uma espécie de proto
ou poés-letra de gozo. Serge Leclaire pdde deixar-se levar por tal
naturalizagdo da inscricdo do objeto sobre o corpo, ao evocar um tipo de
traco primitivo deixado pelo “dedo erdégeno” (Leclaire, 1968: 73), quando a
mae fez cdcegas no corpo da crianga. O obstaculo epistemologico assim

produzido era um empecilho até para poder perguntar-se sobre o choque do
significante sobre o corpo. (id., ib., p.35)

Porque o individuo tem um corpo, e ndo o é, que nos € permitido pensar os afetos na
politica como uma inscricdo no corpo falante do falasser enquanto acontecimento de corpo.
Tratar-se-ia de um fendmeno transindividual, partilhnado, em oposicdo a “moral liberal que
concebe a comunidade apenas como um agregado de decisdes individuais, exterior de um
corpo politico como tal” (id., ib., p.212). O acontecimento de corpo afetaria ndo o corpo
entendido como organismo (bio), mas o corpo do sujeito da linguagem, transindividual, e por
1sso aquele da “textura do avesso da biopolitica”. O corpo falante ndo ¢ o corpo do individuo
uma vez que “testemunha o discurso como lago social”. Segundo Laurent, “a subjetividade
que estd em jogo ai é individual, mas também de uma época, como manifestado nas

patologias recobertas pelo sintagma ‘sofrimento no trabalho” (id., ib., p.213).

130 equivoco dos dois alunos seria a definicdo de uma univocidade partindo de um esquema de Saussure que
reuniria “o atomo do sentido definindo um significante e um significado com um unico sentido” (id., ib., p. 34).
Essa univocidade do “atomo saussuriano” seria de ordem primaria para Laplanche e Leclaire. Deleuze estaria
mais perto de Lacan, uma vez que “ligava-se a equivocidade, para fazer a aparecer uma l6gica do sentido que, de
inicio, tem a ver com uma opacidade do sentido, jamais com uma unidade” (id., ib., p. 34). Eis a critica de
Deleuze destacada no texto de Laurent: “Nao podemos seguir aqui a tese de Jacques Lacan, ao menos tal como
nods conhecemos (...) por Laplanche e Leclaire em ‘O inconsciente’ (Temps modernes, julho de 1961, p.111-ss).
De acordo com essa tese, a ordem primaria da linguagem definir-se-ia por um deslizamento perpétuo do
significante sobre o significado, supondo-se um Unico sentido para cada palavra e remeter as outras palavras por
meio de uma série de equivalentes que este sentido Ihe abre. Ao contrario, desde que uma palavra tem varios
sentidos que se organizam segundo a lei da metéfora, ela se torna estavel de uma certa maneira, a0 mesmo tempo
que a linguagem escapa ao processo primario e funda o processo secundario. E, pois, a univocidade que definiria
0 primario e a equivocidade caracteriza propriamente a possibilidade do secundario. (...) Parece-nos, ao
contrario, que a equivocidade caracteriza propriamente a voz no processo primario; e se hd uma relagéo essencial
entre a sexualidade e a equivocidade, é sob a forma desse limite ao equivoco, desta totalizacdo que vai tornar
possivel o equivoco como verdadeiro carater da organizacdo secundéria inconsciente (DELEUZE, 2007, 255-
256).



44

A relagdo moderna com o trabalho oscila entre a exaltacdo da absorcéo, a
adicdo e o esgotamento. Hoje, busca-se isolar como tal esse risco de
esgotamento, chamado de “sobrecarga de trabalho”, que até bem pouco
tempo atras se encontrava inserido na no¢do de multiuso de “riscos
psicossociais”. Tomar emprestada do inglés a qualificagdo “burn out”
exprime a prépria dificuldade de legislar sobre uma nova figura da depresséo
sem se valer da autoridade de um significante mestre derivado da esfera
anglo-saxonica; ndo se pode, desde entdo, abordar por decreto essas
categorias da psicopatologia sem fazer um desvio pelo inglés. Burocracias
sanitarias e psicossociais se dividem e se afrontam para saber quem serd o
mestre ultimo da nomeacdo. (...) Nomear novas categorias de sindromes e
vitimas é parte dos poderes da biopolitica de Estado, que detém o monopélio
legitimo do reconhecimento de transtornos do corpo em sofrimento. (id., ib.,
p. 214)

Gostaria de retomar a introducédo do curso de Orientacdo Lacaniana (2007-2008), Todo
mundo é louco. Ao que parece esse seminario de Miller responde diretamente aos recentes
avancos das neurociéncias no interior das politicas publicas de salude na Franga. Esse avanco
ndo é sem consequéncias. Vejamos, antes de acompanhar a argumentacdo de Miquel Bassols,

0 que nos apresenta Miller.

Miller nos fala da ligagcdo entre a produ¢do capitalista e o “novo”, sua conexdo com o
desejo e com o gozo. “Lacan explica que, para os antigos, o gozo era Otium. E a palavra latina
para dizer: ‘estamos numa boa!’” (MILLER, 2008, p. 9). Mas essa relacdo com o trabalho e o
descanso do 6cio, os prazeres do écio, seria bem diferente do que temos hoje. “Como assinala
Lacan, para nos, hoje em dia, os lazeres sdo trabalhos forgados” (id., ib., p. 10). A producéo
teria ultrapassado sua ligagdo com o desejo e hoje estaria plenamente ligada ao gozo: “uma
producdo acelerada do objeto a minusculo, ndo como causa de desejo, mas como tampao. Sao
dois status diferentes. Vocés tém o bom objeto a — se assim posso dizer -, que é causa de
desejo” (id., ib., p. 11). O objeto tampao tapa um furo que ndo se pode fechar: “€¢ um furo tal
como o tonel das Danaides, ou seja, nele, ¢ preciso por sempre mais” (id., ib., p. 11). Seria
como um defeito, argumenta Miller. Um defeito na espécie humana chamado “castragao”:
“sentimento da falta” (id., ib., p. 11). O objeto a enquanto tampéo tenta tamponar a castragéo,
tal como nos aparece indicado no discurso do capitalista.

Miller fala da dificuldade da manutencédo do lugar do psicanalista diante da civilizagédo
contemporanea, em que o objeto a encontra-se no zénite. Dirige-se aos funcionarios do
governo francés responsaveis em meados da Ultima década pelo estabelecimento de politicas
publicas em satde mental que excluiam a psicanalise: “para essa populacdo, de fato, ja

duramos muito tempo: ‘mas o que € que eles ainda estdo fazendo por aqui? Ainda h4 muitos



45

deles? Ainda gritam muito forte?’ Para eles, pertencemos ao século XIX”. (id., ib., p. 12) O
sujeito se Vvé crescentemente em relagdo ao objeto a como objeto mais-de-gozar,

indiferenciado, e implicado em uma numeracao: “quanto?”

Essa quantificacdo seria, na sugestdo de Miller, aquilo que cresce sem limites. Lanca
mio de uma frase de Nietzsche retomada por Heidegger. “O deserto cresce. E o deserto da
quantificacdo, da devastacdo, daquilo que Heidegger chama muito apropriadamente de
desolac@o” (id., ib., p. 17). Estariamos numa civilizagdo em que a quantificagdo “se apodera
de todos os aspectos da existéncia”: tempos da terra desolada. “Hoje, o discurso da
guantificacdo, de maneira perfeitamente explicita, busca se apoderar das emocoes. (...)
apoderar-se da tristeza no amago do ser e recobrir essa emog¢do intima com uma base infecta”
(id., ib., p. 17). Ai também estaria o desejo de integracdo completa dos fenbmenos subjetivos

aos protocolos de pesquisa.

Nesse seminario, Miller lanca médo de uma reflex&o deleuziana presente em Diferenca

e repeticdo. Gostaria de retoma-la porque me parece justamente 0 que estd em jogo na

oposicgdo entre a “miragem da consciéncia” e a experiéncia de satisfacdo, de gozo, de tropego

no objeto a, de divisdo do sujeito pelo pulsional. “Existe um capitulo extraordinario que se

chama ‘A imagem do pensamento’ que faz referéncia, entre outras, a O que se chama

pensar?, de Heidegger”(id., ib., p. 24). Na exposi¢do de Deleuze teriamos duas imagens do

pensamento. Primeiro uma imagem serena, de reconhecimento. “Isso € 0 pensamento

tranquilo, como um duplo de realidade, na medida em que ele esposa a realidade e seu ideal é

- to fit — esposar as formas do sob-medida” (id., ib., p. 25). Pensamento feito de

encadeamentos, sem dispersdo, sem contradicdo. Aqui esta tanto o pensamento como duplo da
realidade como aquele da deducdo. Mas... existe uma segunda imagem!

Por outro lado, existe outra coisa, que pelo que me lembro € da ordem do

forcamento, isto é: existem coisas que forcam a pensar. Deleuze as encontra,

por exemplo, em Platdo, assim, vemos que num dado momento existe um

paradoxo do qual ndo se consegue sair, ndo se sabe 0 que pensar e

justamente é isso que forga a gente a pensar, precisamente por estarmos

tropecando. Agora, ndo sdo mais imagens de ordem, conciliacdo e
recognigdo. (id., ib., p. 25).

Miller postula que esse pensamento de Deleuze deve ser tomado (assim como a nogéo de
puctum e studium em Barthes, segundo Miller, do pensamento lacaniano sobre o olho e 0
olhar posto em debate em O Semindrio XI) como uma aplica¢do ou projecdo de Lacan num

ordenamento das teorias filoséficas do pensamento. “Portanto, em segundo lugar Deleuze



46

encontra, no fundo, o que funciona (...) como causa, pequeno a do pensamento que estd
sempre ligado a um obstaculo, uma fratura da imagem contemplativa, da imagem serena do

pensamento” (id., ib., p. 25).

2.2 A tristeza ndo esta no cérebro

Para prosseguirmos com nosso debate sobre a melancolia e afetos depressivos é
necessario nos deter na fronteira entre a psicanalise e neuropsiquiatria. Aqui nos é exigido
uma discussdo em profundidade sobre a consciéncia, sobre o pensamento, e sobre a tese das
disciplinas neuro de que poderiamos localizar essas entidades na fisiologia do cérebro. Bem, a
perspectiva que adotamos encontra-se circunscrita ao debate contemporaneo do tema travado
no campo freudiano, em especial aquele realizado por Miquel Bassols i Puig. Trata-se de uma
argumentacdo introduzida por uma formula enunciada por Jacques-Alain Miller em 2008, no
IV Congresso da Associagdo Mundial de Psicanalise. Na ocasido, Miller formula: “Nao ha

ciéncia do real” (veremos adiante porque essa formula ¢ fundamental em nosso debate).

“Uma negagdo tdo categérica”, argumenta Bassols a respeito da férmula de Miller
(Nao existe ciéncia do real), “pode parecer ndo apenas abrupta, mas também insustentavel
para um pensamento cientificista ou uma epistemologia ingénua que conceba o real como
algo evidente e dado de antemdo” (id., ib., p. 9). Trata-se, portanto, de uma negacdo de
qualquer perspectiva que tome o real como um fato a ser empiricamente observado. Vejamos
quais implicacdes isso nos traz, em especial em nossa critica a disseminacao generalizada dos
diagnosticos da psiquiatria de nosso século, fundada eminentemente na fantasia, segundo

Bassols, de que seria possivel localizar as funcdes subjetivas no cérebro.

Na esteira desse afé cientificista, que pensa ser possivel localizar as fun¢des subjetivas
no cerebro, estaria a ideia de que o real ¢é inteiramente correlato a chamada “consciéncia” do
observador. “De acordo com tais desenvolvimentos, o real s6 poderia ser apreendido como
um correlato de um Eu do conhecimento” (id., ib., p. 9-10): neurdnios/consciéncia. Bassols
afirma que esta evidéncia do real, segundo observacao de Miller, sempre suportou o plano de
todo empirismo positivista. Nele, a crenga de que “um fato € fato” se sobrepds ao paradoxo da

dependéncia muatua do Eu e do objeto do conhecimento (um n&o poderia existir sem 0 outro).



47

“Vé-se, com efeito”, continua Bassols, “como as ciéncias cognitivas navegam nesse
oceano dos pressupostos do positivismo sem saber que profundidade alcancam os
preconceitos de sua propria cogni¢do” (id.. ib., p. 10). O empirista encontra-se, entdo,
convencido “pela observagdo dos fatos em que supde o real” (id., ib., p. 10), ndo parando de
questionar com autoridade (autoritarismo) o que seria, afinal, mais real do que um atomo, um

neuronio e um gene.

Estes seriam “semblantes” da natureza, sendo a no¢do de gene a mais paradigmatica
dessas nogOes-semblantes, ambigua e constantemente alterada a cada nova descoberta. “O
gene se torna, assim, um semblante, um parecer ser e, inclusive, ‘uma construgdo historica e
social’ mais que uma entidade univoca e encontrada no real” (id., ib., p. 11). Como critica
Bassols, ndo importa que a nocao de gene seja uma construcao simbdlica, e ndo a designagédo
de um objeto real desvelado pela ciéncia. Ndo importa que esse objeto seja esvaecido, que a
referéncia a ele esteja sujeita a constantes deslizamentos e equivocos da linguagem, nada
impede que ele produza efeitos pragmaticos e experimentais. Mas devemos perguntar: de que

real se trata para a psicanalise?

Freud o intui como a causa de uma cegueira irredutivel para o sujeito da ciéncia e
Lacan o coloca como o impossivel 16gico. O real como o que ndo cessa de ndo se inscrever no
sujeito que fala e goza: “o real da psicanalise ¢ um real proprio ao campo da sexualidade e da
linguagem, um real que surge como uma profunda perturbacdo de gozo e do sentido no ser
falante” (id., ib., p. 14). A psicanalise vai entdo desenvolver seu discurso numa relacao de
extimidade, uma pratica e um discurso que lidam com o discurso da ciéncia, como um
exilio interior. Enquanto o objeto que funda a psicandlise ndo para de ndo se inscrever nela
mesma, a ciéncia acredita manejar e simbolizar um real que conteria um saber escrito de
antemao. No neurdnio ou no gene haveria, para a ciéncia, um saber escrito e exposto, ainda
que de “decifragdo” necessaria. A ciéncia, contudo, ndo faria o real falar, mas o condenaria ao

mutismo (um fato € um fato).

Nas neurociéncias, as imagens produzidas por ressonancia magnetica nuclear nos
prometeriam “representar o real do pensamento, o real que seria a causa das dificuldades e
dos erros cognitivos do ser falante, bem como de seus transtornos e mal-estares” (id., ib., p.
15). Esta tecnologia das imagens - ali onde o sujeito é objetificado e ali onde o narcisismo da

miragem da consciéncia pode ser discutido em profundidade em sua colmatacdo com o saber



48

cientifico de nosso tempo — a reivindicamos aqui como objeto de estudo da fotografia

contemporanea.

As neurociéncias ndo poderiam desvendar ou decifrar o sentido de nossos
pensamentos porque isso se trataria de uma competéncia interpretativa e, portanto, uma
competéncia do campo da linguagem (logo, também do nosso campo, da Comunica¢édo). Seria
impossivel, nessa perspectiva, o desvendamento da subjetividade via imagens ou isolamento
em imagens dos chamados qualia. Para as neurociéncias, os qualia cifrariam experiéncias
intransferiveis de um sujeito para o outro, como a dor. Nos qualia, acreditam poder localizar
“o mais real e singular do sujeito”. Trata-se de um semblante daquilo que psicanélise postula
como impossivel de representar e de representar-se, ndo podendo ser manejado, evocado,
ainda que ndo completamente traduzido, sendo através de uma oOutra “ressonancia”: a

semantica.

Defesa da palavra, da determinacdo de nossa experiéncia pela linguagem (o trauma de
lalangue) em relacdo a qual acreditamos que os estudos em Comunicacdo deveriam se
posicionar ou ao menos se familiarizar, convocando o gozo do ser falante (para além de seu
imaginario e repertorializacdo afetiva). Nao € afinal 0 gozo - a pulsdo e seus objetos: seio,
fezes, falo, voz e olhar - e a repeticdo sintomética que tornam fugidio e fragmentado 0 nosso
mais evanescente lugar comum que ¢ o “sujeito contemporaneo”? Ora, se vamos falar de
sujeito contemporaneo que possamos recuperar a tradicdo psicanalitica desses estudos
(Deleuze, Ranciére, Didi-Huberman, Agamben), especialmente em seus desdobramentos

clinicos mais recentes.

Podemos perguntar, por exemplo, qual é de fato a pertinéncia de falarmos do sintoma
segundo a concepc¢do do inconsciente freudiano, numa época em que O supereu ndo é
recalcador, em que prevalece o “inconsciente real”, e portanto nido a “sobrevivéncia”, COMO

sugere Didi-Huberman, mas a prevaléncia do feminino na civilizagdo®*.

Assim, a ciéncia reduz o real ao sinal, ao passo que também o reduz ao mutismo. A
ciéncia avancaria sobre o real decifrando um saber que estaria ai escrito. Para isso, ela
reduziria esse saber a um sinal. Bassols adverte: “um sinal, e ndo um significante, a um signo

tdo natural quanto a fumaca ¢ fogo” (id., ib., p. 17). A consciéncia, a cogni¢do e seus

14 Esta pesquisa, por exemplo, tenta seguir em parte a orientagédo lacaniana de Jacques-Alain Miller, ou seja,
uma clinica em dire¢do do real, para o século XXI, com a qual entro em contato pela primeira vez em 2015 e que
para mim guarda ainda a empolgacdo de uma “leituras inaugurais”, tdo raras e determinantes nos nosso percurso
académico.



49

correlatos neuronais encarnariam, nessa esteira, a fantasia de um Eu dentro do eu, que se
multiplicaria infinitamente. Trata-se de um dualismo entre a experiéncia subjetiva e atividade
neuronal a que Lacan oporia o materialismo da cadeia significante — texto inconsciente da

vida do sujeito.

Nesse sentido, “ndo existe sujeito”, afirma Bassols, “fora do significado produzido
pela linguagem na cadeia significante” (id., ib., p. 23). A cadeia significante encontra sua
genealogia na estranha conjungdo entre um destino indeterminado e a inércia da repeticdo
(diferenca e repeti¢do), jamais no loop das miragens da consciéncia (adiante veremos como

um personagem fotografo de Ricardo Piglia nos oferece uma boa ilustracdo desse loop).

A consciéncia seria, nessa perspectiva, um eufemismo que minaria a epistemologia
das ciéncias: onde o0 cognitivismo converteu-se em “suporte ideologico” — nas neurociéncias —
esse nome, consciéncia, vem cobrir uma série de furos. Observa Bassols que sempre que se
anuncia um novo avango, um progresso objetivando uma nova funcdo, “tal funcdo volta a
desdobrar-se entre o Eu e seu objeto” (id., ib., p. 22), Ainda que a ideia de que o cérebro
geraria a consciéncia costume ser descartada pelos principais estudiosos do campo, trata-se de
uma concepgdo que ndo para de retornar na sugestdo de que 0S Processos neuronais se

“correlacionariam” com a consciéncia.

Comentarei mais lentamente a obra Happy Moment, de David Claerbout, segundo a
analise de Philip Dubois. Mas desde ja convoco que pensemos essa argumentacao de Bassols
a luz dessa apaixonante obra de Claerbout que ndo por coincidéncia fala de um momento feliz
(esta obra me foi apresentada pelo professor Antonio Fatorelli em sua recente passagem pelo
nosso Programa). Trata-se de um filme que apresenta diferentes angulos de um mesmo
acontecimento. A cada nova imagem do mesmo momento (t0) fui particularmente remetido a
ideia de que esse “avanco fotografico” desvelava a impossibilidade de medicdo do real da
satisfacdo. A fotografia aqui nessa obra de Claerbout ndo cessa de nos reenviar ao
irrepresentavel do real, ndo cessa de ir ao encontro de seu vazio, de se escavar, como se
referia Blanchot. Cada tentativa de medir o real desvela para além da falicizacdo do gozo,

aquilo que Ihe escapa. Nao cessando de n&o se escrever.



50

Foto 2 - Instalagdo Sections of a Happy Moment (2007), de David Claerbout

Fonte: Disponivel em <www.davidclaerbout.com>
Acesso em: 15 mai. 2017

Lacan® criticou em 1946, em debate com Henry Ey, a correlagdo do sujeito com
alguma “atividade psiquica”. Permitam a longa citacao:

Na verdade, toda essa “atividade psiquica” parece-me entdo um sonho - e
serd que pode ser 0 sonho de um médico que, milhares e milhares de vezes,
pode ouvir desenrolar-se ante seus ouvidos essa cadeia bastarda de destino e
inércia, lances de dados e estupor, falsos sucessos e encontros
desconhecidos, que comp®e o texto corrente de uma vida humana?
Nao, ele é, antes, 0 sonho do fabricante de autdbmatos, do qual Ey sabia tdo
bem zombar comigo no passado, dizendo-me espirituosamente que em toda
concepcdo organicista do psiquismo sempre encontramos, dissimulado, “o

homenzinho que esta dentro do homem", atento a fazer a maquina responder.
(LACAN, 1998, p. 160-161).

O “homenzinho dentro do homem” — um Eu dentro do eu - é a fantasia que
exemplifica o dualismo entre a atividade neuronal e a consciéncia. Uma série de outras
metaforas tenta dar conta do desejo de situar a consciéncia no sistema nervoso, sendo
imprescindivel para essas formulas a ideia de um olho observador que assiste a realidade em
seu teatro. “A imagem de um lugar do cérebro em que ‘tudo conflui’ para uma sintese que
daria lugar a consciéncia ¢, portanto, inseparavel da imagem do olho do espectador” (id., ib.,
p. 23). Trata-se de uma imagem escopica da consciéncia enquanto funcdo de sintese,
mostrando a confluéncia da tradicdo cientifica e religiosa nesse ponto em que o olho é tomado

como melhor simbolo para situar a consciéncia.

15 ACAN, Jacques. Escritos. “Formulagdes sobre a causalidade psiquica”. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1998.


http://www.davidclaerbout.com/

51

Assim, “as mais belas imagens provenientes de uma ressonancia magnetica de ponta,
munidas dos mais sofisticados algoritmos”, como argumenta Laurent, sO6 nos poderiam
“oferecer o que tém de hipGteses escondidas, dando consisténcia & formula homuncular?®
como aparelho tradutor” (LAURENT, 2016, p. 54). A busca da consciéncia numa base
organica seria um empreendimento obscuro e inGtil porque o homenzinho poderia reconhecer
que seu Eu ndo é seu, nem mesmo coincidente a si mesmo, localizando-o fora de seu corpo-
organismo, na imagem especular de corpo, ai onde apreendemos ser 0 primeiro suporte para a
construgdo do eu. “Eu é um outro”, de Rimbaud, aponta-nos justamente para essa constituicdo
do Eu que ndo poderia ser realizada sendo através da imagem do outro, dos outros, que
cumpririam o papel de idealizag&o.

Trata-se de uma “perspectiva antidialética” a que apaga (foraclui) a divis@o do sujeito
para objetiva-lo no sistema neuronal. O sujeito ndo pode ser, portanto, localizado num interior
do organismo, interior suposto. A extimidade do Outro da linguagem e do gozo
impossibilitaria a tentativa de “localizar no interior do Eu neuronal um microcosmo como
representacdo correlata a um macrocosmo, igualmente suposto, no ‘exterior’” (id., ib., p. 29).
Nesse polo estaria, por exemplo, a fantasia do fabricante de autdmato!’ e a “robotizagio
absoluta do sujeito” encarnando esse ideal do eu. Fantasia de que a mente funcionaria
segundo um software rodando em um hardware bioldgico “compreensivel e reconstruivel”. O
que essas concepgdes ndo ddo conta é da estrutura da fantasia, propria de um sujeito falante.
Para psicandlise, esse sujeito ¢ dotado de uma “intencdo significativa” que ligaria gozo e
desejo ao sentido, assim como é precedido pela dimensdo de um Outro (grande outro)
simbolico. Aqui temos uma concepc¢do de sujeito que pode ser preservada pelo nosso campo
da Comunicagdo com todo o manancial tedrico que reunimos, dos estudos sobre a linguagem
aos estudos sobre estética, da sociologia a antropologia, da filosofia a... psicanalise (enquanto
lugar de ndo-saber em posicdo de extimidade em relacdo aos saberes cientificos). A
psicanalise encontraria o real ali onde o semblante falico se desfigura, fazendo surgir o

contingente, o que ndo é esperado. Para Bassols, € em face desse real que a psicanélise deve

16 Segundo o autor, o mito da lamela em Lacan permite que pensemos em um 6rgéo libidinal guiado unicamente
pelo real (corpo de gozo ndo significante, oposto ao lugar do falo), prescindindo do “sujeito aristotélico da
percepcao” e dos homenzinhos que os mitos das neurociéncias convocam como moddulos (zonas cerebrais) que
perceberiam e tratariam a informagdo “para nos ligar ao real e traduzi-lo em realidade”. (LAURENT, 2016, p.
54)

17 por exemplo, o filme Ex-Machina: instinto artificial (2015), de Alex Garland, reafirma todas as fantasias do
fabricante de autdmatos, atestando sua permanéncia como senso comum extremamente difundido na cultura de
massa. O subtitulo escolhido no Brasil ndo poderia atestar melhor os equivocos que o filme pde em jogo: Ex-
Machina: instinto artificial.



52

saber fazer “ressoar o equivoco da cifra do falo em nosso mundo, o equivoco que o desloca da

cifra entendida como niimero, para cifra entendida como letra” (id., ib., p. 40).

Para Lacan'® o que ha é uma heterogeneidade entre duas ordens, do organismo e da
unidade corporal, unidade que s se constroi imaginariamente no estadio do espelho e recalca
a realidade fragmentada do organismo. Trata-se de uma jungdo “feita a partir das
fragmentagdes ¢ dos intersticios de cada uma dessas ordens” (id., ib., p. 43), a ordem do real
do organismo e a ordem do imaginario da unidade corporal. O organismo encontra-se
fragmentado pelos 6rgdos, assim como a imagem corporal encontra-se despedagada por outras
fronteiras, das alucina¢fes aos sonhos. A juncao entre as duas ordens, para Lacan, é operada
unicamente pelo simbolico da linguagem, uma terceira ordem (propriamente a ordem entre 0s
registros), que antecipa ja em 1958 (“Observacdo sobre o relatério de Daniel Lagache:
psicanalise e estrutura da personalidade®”) a teorizagdo borromeana do Simbdlico, Real e
Imaginéario. Diante dessa heterogeneidade dos registros, ndo é mais possivel postular a
localizacdo de uma funcdo de unidade ou sintese como a que se acredita realizar a

consciéncia.

No texto “Corpo da imagem ¢ corpo falante”, Bassols nos oferece alguns elementos
importantes para compreensdo das nocoes de corpo aqui mobilizadas. Nessa perspectiva, ndo
ha “corpo para um sujeito antes que a imagem especular tenha oferecido uma unidade ou dado
consisténcia imaginaria a experiéncia proprioceptiva de seu organismo, sempre despedacada”
(BASSOLS, 2016, p. 1). Os fendmenos de corpo no autismo e nas psicoses ddo conta de
como a fragilidade dessa imagem unificada deixam o sujeito a mercé do real e do gozo que
escapa. A melancolia e as psicoses ordinarias mostram que algo ndo foi bem, a significacédo
falica falhou. A imagem unitdria do mundo depende dessa constituicdo da unidade
corporal®®, “a partir de uma experiéncia sempre ancorada no registro do simbolico, como
experiéncia de linguagem” (id., ib., p. 1). Acontece que essa ancoragem depende do
investimento libidinal dessa crianca como falo simbolico. Um corpo sera o enlagamento do

real (a experiéncia de gozo), do imaginario (a imagem unificada do espelho, mas néo s6...) e

18 O Seminario 1: os escritos técnicos de Freud. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1979

19 Escritos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1998

20 |_acan afirma, em dialogo com as postulacbes de Heidegger, que “a funcio do estadio do espelho revela-se
para nds, por conseguinte, como um caso particular da fungdo da imago, que é estabelecer uma relagdo do
organismo com sua realidade ou, como se costuma dizer, do Innenwelt com o Umwelt” (LACAN, 1998, p. 100).



53

do simbolico. “O corpo”, afirma Bassols, “é, ele mesmo, um acontecimento nesse
enlagamento, um acontecimento diferente das fungdes isolaveis no organismo” (id., ib., p. 1).
O corpo imaginario ndo seria apenas o corpo unificado pela Gestalt diante do espelho,
é também a experiéncia de ter o corpo como unidade em que se pode localizar a experiéncia
pulsional (experiéncia de gozo). No jabilo desse reconhecimento especular, 0 corpo seria
tomado como Um. Isto &, como define Bassols, o corpo imaginario serve-nos para nomear

essa experiéncia de injecdo inaugural de gozo no corpo.

Nesse momento de inflexdo crucial, ndo sé a imagem oferece ao corpo uma
unidade desde o exterior. E preciso ainda que a propria imagem tome corpo
nessa unidade localizando a experiéncia pulsional do gozo. Além disso, € o
que parcializara de outra forma essa fragil unidade. Assim, a imagem do
corpo ¢é sincrdnica do que podemos chamar, segundo a expressdo do poeta
Lezama Lima, o corpo da imagem. A imagem ndo se reduz aqui a uma
Gestalt, que no mundo animal tem somente a fungdo de captagdo imaginaria.
A imagem adquire no registro do simbolico da linguagem uma funcéo
significante, e ela produzira, a partir dai, ressonancias semanticas no corpo,
no corpo da imagem habitado pela pulsdo sempre parcial. (id. ,ib., p. 2)

Sao essas ressonancias semanticas (ressonancia de lalingua, aqguém de qualquer significacdo
ou significado derivado da relacdo entre significantes) que aqui aparecem em oposicdo direta
ao fotografico das ressonancias magnéticas. O significante, ao participar desse enlagcamento
entre imagem do corpo e corpo da imagem, se situa ao nivel da substancia gozante. Quer
dizer, a lingua (aquela que nossos companheiros de Programa estudam em linguistica) é aqui
definida por essa “substancia gozante veiculada pelo significante”. Para se referir a ela
usamos o termo lalingua. “O real de lalingua da corpo & imagem, que a partir dai constitui
esse mundo ilusério, essa unidade sempre vacilante que chamamos mundo, e até mesmo
universo, segundo o modelo da unidade do corpo apreendida no espelho” (id., ib., p. 2).

O que se chama de “corpo falante” é o enodamento dos trés registros com o real de
lalingua introduzindo representagcdes do simbolico enquanto substancia gozante na unidade
corporal (no imaginario especular dessa unidade). Assim, a fala ndo é o complemento de um
corpo, uma fungéo cognitiva ou um comportamento aprendido como faz crer a psicologia e 0
gerativismo. “Nem a fala nem a linguagem sdo redutiveis a fungdes cognitivas, pois essas
funcgdes, entendidas como fungdes organicas, dependem a priori da relagcdo do sujeito com o
significante, com a estrutura da linguagem que o precede, enquanto corpo e enquanto ser que
fala” (id., ib., p. 3). Lingua ndo se aprende, se transmite. A transmissdo leva em conta que a

lingua mobiliza uma experiéncia de gozo do corpo da imagem.



54

N&o se chega a ter um corpo falante por um processo evolutivo sendo através
de uma experiéncia na qual esta implicado o0 gozo, a satisfacdo da pulsdo. O
significante que determina a relacdo do sujeito com a fala, com lalingua, €
aqui ainda a substancia gozante que toma corpo também nas imagens de
mundo lidas, a partir de entdo, com o corpo da imagem. O sujeito I& as
imagens do seu “mundo ilusorio” com as letras que escreveram em seu
corpo as diversas e sucessivas experiéncias de gozo. O império das
imagens é, entdo, o império dos significantes que tomam corpo para
cada sujeito na letra de sua experiéncia de gozo®. (id., ib., p. 3)

Ninguém pode dizer o que faz do corpo humano um corpo falante. Eis o mistério. Nem as
neurociéncias que tentam localiza-lo no organismo, em alguma regido do cérebro, nem a
genética. Porque a ordem da linguagem é propriamente a ordem da alteridade. Como observa
Bassols, é dessa alteridade que se trata quando, por exemplo, se convoca um cientista a
localizar o correlato das atividades neuronais do Tu: exatamente ali onde dizem encontrar o
Eu. N&o havendo “como abordar o problema da identidade do Eu e da consciéncia sem
incluir, de maneira decidida, a dimensdo do Outro simbdlico que torna essa consciéncia tao
inconsistente em sua unidade quanto algo incompleto” (BASSOLS, 2015, p. 45).

Nessa direcdo somos conduzidos a critica de Lacan a Psicologia do Ego em “A coisa
freudiana” (1956) constituida como um desvio da psicanélise, a partir do centramento no Eu e
em suas miragens. Essa critica continua valida para a atuacdo das terapias cognitivo-
comportamentais fundadas sobre as miragens da consciéncia e da cognicdo??. No exemplo do
pulpito, Lacan buscou mostrar que qualquer atribuicdo de um Eu é propriamente um ato no
campo da linguagem, quer dizer, um ato que ocorre unicamente, exclusivamente, nesse
campo. Para essa demonstracao tomou o primeiro objeto que tinha ao alcance:

Serd, pois, tdo grande a diferenca entre o pulpito e nés no que tange a
consciéncia, se ela adquire tdo facilmente a aparéncia, o semblant desta, ao
ser posta em jogo entre mim e vocés, que minhas frases permitiram nos
enganarmos a seu respeito? Assim é que, ao ser colocada juntamente com
um de no6s entre dois espelhos paralelos, ver-se-a que ela se reflete

indefinidamente, o que significa que serd muito mais parecida com aquele
que olha do que se supde, ja que, ao ver repetir-se da mesma maneira sua

21 Grifo nosso.

22 Na segunda li¢do do seminario Todo mundo é louco, de Miller, temos: “A psicologia seduziu metodicamente o
poder publico. Onde estavamos nés enquanto isso? Ainda me interrogo. E exatamente isto que me interrogo.
Pelo menos, sei hd quanto tempo me interrogo, desde quinta-feira passada, quando passei trés horas
entrevistando o bidlogo Jean-Didier Vincent, que acaba de publicar sua Viagem extraordinaria ao centro do
cérebro, muito distrativo, no qual ndo nos entediamos nem um segundo. (...) Entdo ele perguntou, muito
precisamente, por que vocés analistas, quando o cognitivismo comecou a crescer assim, vocés ndo intervieram?
Por que vocés ndo disseram o que podiam dizer? Sartre também nédo o disse, e Foucault ndo disse o suficiente.
Pensei comigo mesmo: ele ndo esta errado, na época achamos que isso tudo era piada. (MILLER, 2007-2008, p.
30-31)



55

imagem, este também se vé pelos olhos de um outro ao se olhar,
porguanto, sem o0 outro que é sua imagem, ele ndo se veria vendo a si
mesmo. (LACAN, 1979, p. 424-425)

Uma vez tomada a palavra na condicdo de Eu gramatical, de sujeito do discurso, ndo ha, no
registro do significante, diferenca entre o objeto de madeira produzido pelo marceneiro e o
cérebro. Pdlpito e cérebro ndo seriam, para Lacan, menos tributarios do significante do que o
eu. “Como o pulpito ou como o cérebro”, observa Bassols, “ndo ¢ necessario que o Eu
conheca a sua fungédo pra cumpri-la ou para que possamos atribuir-lhe uma consciéncia” (id.,

ib., p.46), justamente porque ser a atribui¢cdo de um Eu um ato de linguagem.

Quando fala da consciéncia “do” pulpito, o que Lacan argumenta é que ndo ha jamais
uma consciéncia em si mesma, apenas consciéncia “de” um objeto, convertendo essa
consciéncia em uma propriedade “alienada nesse objeto correlato ao Eu da consciéncia” (id.,
ib., p 47). Uma abordagem positivista recusaria de imediato a loucura do argumento de que
um pulpito pudesse ter uma consciéncia, defendendo por sua vez que a consciéncia pertence
ao homem, a n6s mesmos, que damos a ele um sentido. Mas o que o exemplo de Lacan da
“consciéncia do pulpito” supde é que a consciéncia esta pela preposi¢ao “de” sempre alienada
no objeto. A consciéncia seria entdo um puro efeito imaginario (semblante, aparéncia),

podendo qualquer objeto suporta-la na forma de “consciéncia do objeto?®”.

Trata-se de uma divisdo que pode ser constatada na imagem especular (Bassols a
estende para as suas formas em video e em fotografia). A partir de comentério de Lacan,
Bassols comenta sobre os loops em que esta encerrada a “miragem” da consciéncia, um

verdadeiro trava imagens incontornavel para nossos estudos sobre imagem e narcisismo:

“se veria vendo a si mesmo” ¢ o principio da miragem. SO posso ver-me
vendo a mim mesmo ali, no lugar de minha imagem especular — ou num
equivalente, por exemplo, fotografia ou video — e em nenhum outro lugar. E
ali onde me vejo vendo a mim mesmo que também me vejo como alguém
que olha. Mas, ao mesmo tempo, ndo é desse lugar, dessa imagem, que me
vejo vendo a mim mesmo. Ali onde me vejo vendo a mim mesmo — minha
imagem no espelho — néo € o lugar onde estou me olhando, lugar que jamais
sera especularizavel. Portanto, vejo-me vendo a mim mesmo
necessariamente “pelos olhos de outro”, outro diferente do que vejo ver. A
divisdo irredutivel entre o lugar de que o sujeito olha e o lugar em que se vé
vendo a si mesmo ja contém a divisdo que o Eu vem recobrir numa unidade

2 Trata-se do ponto (“de”) em que a diferenca entre sujeito e objeto entram em uma logica de conjungio e
disjun¢do captada por Lacan no matema da fantasia: $ <> a. O sujeito da consciéncia ndo é possivel porque se
encontra desvanecido num sujeito dividido (S barrado), frente ao objeto a causa de sua divisao.



56

sempre precéria: Eu sou aquele que se vé vendo a si mesmo, quando na
realidade Eu é antes uma sombra cega que diz se ver vendo a si mesmo no
espelho. (id., ib., p. 49)

O Eu colocado entre dois espelhos estd assim numa posicdo objetivada e que s6 pode
ser observado de um outro lugar que ndo é aquele em que sua imagem aparece. Em toda
tentativa de objetivar a consciéncia (no cérebro, por exemplo, ou no sujeito da palavra) trata-
se sempre desse artificio de recobrir a divisdo do sujeito. Miragem que s6 ganha consisténcia
com a incidéncia do simbdlico, que enoda as duas ordens, nomeando com um significante (Je)
a funcdo imaginaria (moi). Trata-se de um abandono de qualquer elucubragdo psicolégica,
cognitiva, que fariam do Eu e da consciéncia uma tentativa de sintese ou integracao
imaginaria impossivel sem seu parcelamento. Isso quer dizer que consciéncia e Eu sdo sempre
uma funcdo de desconhecimento desse sujeito dividido de que fala a psicandlise, sujeito
propriamente fruto de um parcelamento exposto pelo “trava imagens”. O sujeito como aquele
que “¢ o que ¢&” apresenta-se como encobridor desse fato (desmembramento, disperséo)
estrutural (entre o moi do espelho e o Je da palavra). “O sujeito s6 chega a fazer-se escutar na
fragmentacdo do Eu, ou mesmo em sua propria dissolucdo, ao passo que € em sua unidade
que a soletracdo de seu discurso como sujeito do inconsciente se depara com o maior grau de
opacidade” (id., ib., p. 50).

Como afirma Elizabete Siqueira, retomando postulagdes de Miller, temos aqui a ideia
de que o sujeito originariamente adentra no mundo excluido do Outro, “sentindo que nao
conta para o Outro, e que como tal ndo ¢ contado” (SIQUEIRA, 2013, p.66). Trata-se,
portanto, do sonho de ter um lugar no campo Outro, mas para ser contado e nele ter um lugar
€ necessario que receba ou reivindique desse Outro um traco de distingdo. Elizabete Siqueira
explica essa entrada numa série, afirmando que tendo uma identidade o sujeito se parecera
com 0s outros a0 mesmo tempo em que terd sua diferenca assegurada por ela. Contar por
alguma coisa para alguém seria também ser colocado na série, ainda que de maneira singular.
“E assim como, a0 mesmo tempo, que me conto no Outro por meu trago de serialidade, que
me distingo enquanto Je (sujeito) do que sou como moi (ego): um entre outros” (MILLER
apud SIQUEIRA, ib., p. 66).

Como observa Bruce Fink, é este significante que toma o lugar do sujeito, ou seja, que
ocupa seu lugar no momento de seu desaparecimento. “Esse sujeito ndo tem outra existéncia
além de um furo no discurso. O sujeito do inconsciente manifesta-se no cotidiano como uma

irrupgdo transitoria de algo estranho ou extrinseco.” (FINK, 1998, p. 63) Temos entdo



57

reafirmado seu destino de vagalume: no tempo, 0 sujeito apareceria, segundo a leitura de
Fink, como uma pulsagdo, um impulso, ou interrup¢do que imediatamente se desvaneceria e

se apagaria “debaixo” ou “detras” do significante.

Assim podemos entender porque Lacan afirma que o privilegio do moi deve ser
buscado em outro lugar (que ndo o do infinito da reflexdo que ¢ a “miragem da consciéncia”):
na linguagem, isto é, no grande Outro da palavra e da linguagem. Nesse movimento, de um
lado temos um Eu gramatical tomado a partir do simbdlico da linguagem, significante que
simboliza a “permanéncia da fun¢do imaginaria do Eu da consciéncia”, algo que lhe da
consisténcia e é equivalente a qualquer outro (mesmo o objeto pulpito), sujeito enquanto
mediador do discurso do Outro, em que se projetariam as mais diversas resisténcias — um Eu
monolitico e de sentido Unico. E, do outro lado, temos o sujeito do inconsciente,
necessariamente despedacado, descontinuo, decomposto, fragmentado no “agora” do ato da
fala, assumindo a responsabilidade daquilo que interrompe a continuidade do enunciado no

ato da enunciacao.

N&o deixa de ser paradoxal, argumenta Bassols, que seja através da fragmentacéo e
dissolu¢do do Eu da consciéncia que o sujeito se faca escutar. “Por causa disso, ‘Eu sou o que
sou’ jamais serd o melhor ponto de partida para uma analise. Antes, ¢ no reconhecimento
necessario da divisdo subjetiva (...), de um ‘Eu € outro’ (...) que poderemos comegar a escutar

0 sujeito do inconsciente, o sujeito da linguagem e do gozo” (BASSOLS, ib., p. 50).

A questdo é que a linguagem jamais se ajusta a objetivacdo das funcbes cognitivas
atribuidas ao Eu (percepcdo, memoéria, aprendizagem, decisdo, devaneio...). E a linguagem
que torna cada sujeito Unico a partir do encontro da vida pulsional com o significante. Trata-
se do inaugural da “funcao do sujeito”, ser falante, presente na fragmentagcdo da enunciagao.
O significante serd para o falasser (no¢do do ultimo Lacan para designar o sujeito) ndo uma

marca localizavel no real bioldgico do cérebro.

“O significante ¢ antes a rasura ou a borradura da marca” (id., ib., p.52). Desse modo,
0 sujeito se encontraria dividido por duas instancias: a) pelo inconsciente estruturado como
uma linguagem; b) pelo pulsional que lhe exige uma satisfacdo “mais além do principio do
prazer”. Essa divisdo tornaria impossivel sustentar qualquer divisdo entre corpo e mente, ja

gue o que é experimentado como corpo e como mente ocupariam 0 mesmo lugar. Quer dizer,



58

antes, tratar-se-ia de uma divisdo entre o psiquico e o logico (Logos da linguagem), sem

dualismos corpo-mente, ou mesmo consciéncia.

As neurociéncias (campo de estudo que reivindica a ultima palavra no estudo das
depressdes) ndo podem decifrar o sentido de nossos pensamentos porgue isso se trataria de
uma competéncia interpretativa necessariamente ligada a linguagem. Dai que seja
completamente delirante a ambicdo cientifica de querer cartografar por completo as funcbes
do cérebro, como se ai estivesse um saber escrito, como em uma maquina (segundo sonho
moderno de reducdo do homem a certo funcionamento programado). No entanto, o sujeito
enquanto sujeito, € aquele capaz de fingir que finge. Ou seja, capaz de enderecar uma
mensagem a outro — também dotado dessa capacidade - fazendo passar como mentira aquilo
que é verdade. Essa capacidade é propriamente da linguagem e afasta qualquer tentativa de
reducdo do humano a méaquina, ou dos fenbmenos psiquicos aos circuitos neuronais. Como
observa Bassols, o significante neuro se converteu em “significante mestre” em nossas vidas
afirmando a possibilidade de tudo explicar. Existiria hoje propriamente uma neurocultura,
uma neuroética, um neuromarketing: “um neuro- para toda e qualquer coisa” (id., ib., p. 71).
Nessa esteira viria a “neuropsicanalise” afirmando a possibilidade da neurociéncia
“comprovar” as hipoteses freudianas (sustentando ser possivel localizar no cérebro com um
funcionamento de base neuronal uma série de conceitos de Freud, tais quais o Isso, 0 Eu, 0

Supereu).

As imagens do cérebro (podemos sugerir: de fato os “verdadeiros” retratos-de-si
contemporaneos) segundo nos apresentam as neurociéncias sao coloridas artificialmente a fim
de sustentarem a hipotese de cada funcdo subjetiva, cada significado, cada pensamento
poderia ser localizado. “Na realidade, essas cores se aplicam as zonas em que se detecta uma
vasodilatacdo, a qual leva a uma alteracdo na concentracdo de desoxi-hemoglobina local” (id.,
ib., p. 71). Dai, observa Bassols, para afirmar que se executando uma determinada funcéo é
uma atribuigdo “absolutamente infundada”. “Houve quem tenha demonstrado, por meio desse
mesmo procedimento, que um salmao morto reagia aos afagos do experimentador. 1sso ndo é

um chiste, nem ficcao cientifica” (id., ib., p. 71).

O problema da linguagem, para a psicanalise lacaniana, é inseparavel do Outro, ndo
sendo de nenhuma maneira um 0Orgao neuronal ou determinado geneticamente. O Qutro
(grande outro, diferente do “pequeno” outro, que corresponderia a outros sujeitos) é o lugar

que precede o sujeito, que ai esta antes de seu nascimento, e “que lhe transmite, lhe contamina



59

a linguagem com o desejo” (id. ib., p.78). Esse lugar da linguagem, afirma Bassols, encontra-
se banhado de gozo. Do vinculo entre linguagem e gozo surge (toma corpo) aquilo que Lacan

chamou de lalangue, lalingua.

“Lalingua € o que se transmite do lugar do Outro, ¢ que se contamina por meio das
palavras. Ndo € algo inato, embora sempre preceda 0 Sujeito que vem ao mundo” (id., ib., p.
79). O substrato material de lalingua encarna o ‘“motérialisme” (mot/palavra dita +
matérialisme/materialismo) lacaniano. Do que se conclui que o “lugar” da linguagem ¢
interior e exterior ao sujeito (éxtimo). Esse é o motivo pelo qual a caga aos qualia estd fadada
ao fracasso: a experiéncia subjetiva jamais podera ser localizada como um objeto, sendo

impossivel de ser pensada sendo a partir do logos da linguagem.

Assim, como observa Eric Laurent, o corpo é produto do impacto do dizer, sendo
diferente (o corpo) do sujeito (LAURENT, 2016, p. 100). O sujeito seria representado por um
significante (junto a outro significante). Laurent convoca a seguinte passagem de Miller:

O conceito de corpo falante [...] lembra que as cadeias significantes que
deciframos a maneira freudiana sdo conectadas com o corpo e sao feitas de
substancia gozante. Quanto ao Isso, Freud dizia que ele era o grande
reservatorio de libido. Esse dito € deportado para o corpo falante, que, como
tal, é substancia gozante. E do corpo que sdo extraidos 0s objetos a: é no

corpo que é buscado o gozo para o qual trabalha o inconsciente (MILLER
apud LAURENT, ib., p.100)

Maria Josefina Sota Fuentes sugere que, se no primeiro ensino de Lacan, o peso do
significante é determinado pela preexisténcia do Outro da linguagem, esse significante, aos
poucos, passa a ser isolado em sua funcéo de letra, separado da cadeia significante (e portanto
fora do sentido). “Em Lituraterra, Lacan?* explora os efeitos da letra, destacando seu poder de
estabelecer uma fronteira e também uma articulacdo entre campos heterogéneos: o simbdlico,
o real e o imaginario” (FUENTES, 2012, p. 146). A letra, como litoral, articula as trés ordens
qguando cava no real um furo onde aloja-se 0 gozo. O furo, explica Sota Fuentes, ndo se
confunde com a ideia de falta (efeito do significante que s6 representa o sujeito parcialmente).

O furo € propriamente a articulagdo entre os trés registros.

Fuentes fala-nos ainda do exemplo lacaniano para se referir a metafora da letra.
Quando voava sobre a planicie siberiana (em direcdo a Franca e retornando do Japdo), Lacan

avista entre as nuvens sulcos cavados pelos cursos de agua. Lacan sugere entdo que a letra é

24 Qutros escritos. “Lituraterra”. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2003.



60

como um litoral entre o simbdlico (lugar dos semblantes, aqui representados pelas nuvens) e 0
real (a terra avistada do alto). Os cursos de agua seriam a rasura daquilo erodido, cavado pela
chuva (propriamente uma precipitagdo do semblante no real). “Nuvens e riachos, ainda assim,
sdo heterogéneos, mas podem conjugar-se quando o significante se precipita como letra no
real do gozo, escavando um sulco por onde corre a agua da chuva” (id., ib., p. 147). Sulcos
sdo rasuras, um vazio cuja funcdo é drenar o gozo. Isso da-se na letra. O gozo nela escoa.
Trata-se mesmo da producdo do objeto a enquanto “unidade circunscrita e localizavel do
g0zo” (id., ib., p. 147), articulando as identifica¢Ges (dando-lhe lastro) com o real do corpo. O
gozo nesse sentido depende das mascaras, dos semblantes, para que haja de fato um enlace do
trés registros. Parlétre (falasser ou ser falante) e parétre (parecer) confundem-se: semblantizar
significar criar uma realidade, oferecer consisténcia a uma existéncia. “Quando se rompem 0s
semblantes, o que se revela é sua funcdo de alojar o gozo que entdo transborda, deixando

vazio o lugar escavado pela letra” (id., ib., p. 149).

A respeito de lalingua, Sota Fuentes, afirma que é a mde quem a introduz,
“transmitindo a matéria prima com a qual cada um podera fabricar seu sintoma ou cavar o
lugar da devastagdo” (id., ib., p.152). Desde o inicio somos afetados singularmente pelo
encontro com lalingua, sendo o inconsciente e a linguagem uma elucubracdo secundaria, mas
desde ja um saber fazer com esse encontro, um saber fazer com lalingua. A linguagem assim
conferiria um sentido a lalingua, que ndo para de desmentir o carater univoco da linguagem.
Ou seja, através do equivoco, lalingua sistematicamente desmonta a ilusdo de que as palavras
podem casar-se com as coisas, 0s significantes formarem um todo com os significados,
apontando para o furo permanente do sentido. Fuentes aponta que, para Geneviére Morel, a
mée continua contaminando a mulher para 0 homem porque foram fontes de inconsciente e
lalingua, fontes daquilo que permanece como impossivel de simbolizar no inconsciente. “A
partir de uma contingéncia do encontro com lalingua, algo pode-se inscrever, precipitando-se
como uma letra que cava um sulco no real e passa a ser determinante na vida de um sujeito,

decidindo seu modo singular de gozo” (id., ib., p.153).

Nesse mesmo sentido, afirma Eric Laurent, que em Lacan n&o iremos encontrar visoes
sublimes, nem neurodarwinianismo a la Jean-Pierre Changeux, perspectiva que deseja, por
vias do bioldgico, engendrar “o puro sujeito do Belo, do Verdadeiro, do Bem, definido e
garantido por uma adequacdo do pensamento com o mundo”. (LAURENT, 2016, p. 97) As

leis da razdo segundo esse equivoco atrelado a sele¢do evolucionista coincidiriam com o



61

mundo (tendo se transformado, tendo sido diferente, caso 0 mundo tivesse sido diferente).
“Nem visio, nem neuro, falar com seu corpo-escabelo é passar pelos desfiladeiros do sentido,
que engendrard 0s universais, e isso supfe um gozo particular que se experimenta com o

corpo: o gozo da fala” (id. ib., 97).

A linguagem e 0 gozo seriam responsaveis por nos tornar “amostras incomparaveis”,
fazendo da experiéncia subjetiva algo sem referéncia a coisa alguma. N&o existiria qualquer
possibilidade do sistema nervoso central ter alguma funcdo sendo com seu vinculo com o
Outro da linguagem. E assim seria com toda funcédo subjetiva: a consciéncia, a linguagem, a
percepcao, os processos cognitivos. “Essa intervencao vai da imagem do outro a palavra do
outro. Trata-se, em termos lacanianos, do desejo do Outro” (BASSOLS, ib., p. 87):

determinada linguagem contaminadas de desejo (de alguém).

Na contramdo disso, o que conhecemos hoje sob o nome de terapias cognitivo-
comportamentais (TCC) se conformam com uma “mescla de praticas de controle social e
adaptac¢do a realidade” (id. ib., p.93) que reivindicam para si aquilo que consideram um novo
objeto de estudo, a cognicdo como um processamento de informacGes. Em suas praticas
estandardizadas encontra-se tanto a construcdo de imagens ideais de terapeuta, como o
apagamento da singularidade da experiéncia de cada um. Sao as herdeiras da Psicologia do
Ego, responsavel por reduzir a psicanalise norte-americana do pés-guerra a uma funcéo
adaptativa a realidade. Nog¢des como “boa maneira de pensar”, “erros cognitivos” e “estilo do
terapeuta” sao exemplos de como estas praticas apoiadas sobre a “boa cogni¢do” do terapeuta
sdo profundamente limitadas pela “ordem” (consisténcia) imaginaria. As TCCs entendem a
solucdo sintomatica (uma resposta essencial do sujeito para fazer frente ao real) como algo a
ser corrigido ou extirpado na estrutura do ser falante. “Um transtorno, tal como entendido nas
terapias cognitivo-comportamentais (TCC), de acordo com as classificagfes cada vez mais
inconsistentes do Manual diagndstico e estatistico de transtorno mentais (DSM) sempre tem
a natureza de um erro” (id. ib., p. 97). Trata-se do erro cognitivo ou erro de juizo. Assim,
explica-nos Bassols, que assim como Henry Ey, a alucinagdo era uma falsa percepcéo,
um erro de percepcio, para as TCC o que se chama de “transtorno depressivo fobico” é
um erro de juizo. Ideia “brutal” como qualifica Bassols, segundo a qual uma pessoa que
sofre de um “erro” precisa ser corrigida para adaptar-se a realidade. O sujeito do sintoma, com

efeito, é eclipsado por essa préatica. A solucdo sintomatica, segundo Bassols, ndo é “resolvida”



62

ou curada: retornard, segundo experiéncia das préprias TCCs, um pouco mais adiante,

transformada, eventualmente mesmo em algo pior (com mais custo subjetivo para o sujeito).

Em sua revisdo a respeito das ciéncias neuro, Bassols convocou Silvia Tendlarz, que
dirige a colecdo em que foi publicada Lost in Cognition (2005), livro de Eric Laurent, para
que ela realizasse um apanhado do que ¢ considerado “erro” ou “distor¢cdo cognitiva”.

Vejamos como essas colocacdes de Silvia Tendlarz diz diretamente respeito a nossa pesquisa.

Tendlarz ressalta que as terapias cognitivas (TCCs) ndo formam um todo homogéneo e
que devem ser diferenciadas das ciéncias cognitivas. Nas TCCs, o0 modelo comportamentalista
é substituido pelo modelo das de processamento de informagdo. “A célebre ‘caixa preta’, que
recebia estimulos e dava respostas automaticas, principio com que trabalha o
condicionamento, foi ocupada por processos cognitivos, cujas distor¢des ou vieses originaram
sofrimentos e condutas patologicas” (TENDLARZ in BASSOLS, ib., p. 99). Tendlarz afirma
que ainda que seja chamado de diferentes maneiras, o erro no cognitivismo (enquanto
conceito equivocado ou falso juizo) implica sempre a concepgao de um modelo presumivel
do pensamento assim como o desvio ao que seria essa horma. O cognitivismo estaria as
voltas com a nogdo de “distorgdo”, normalmente referida as deformacdes que uma onda pode
vir a sofrer (imagens dpticas, transmissdes telefonicas) assim como a torcdo do corpo.
“Distor¢ao” evidenciaria como a modalidade de tratamento da informacdo determina o que

seria 0 normal e o patolégico, seja na comunicacdo, seja na medicina.

O que o cognitivismo realiza € a tentativa de discutir o que seriam as “distor¢des” do
pensamento. “Por exemplo”, coloca Tendlarz, “na depressdo, as chamadas distor¢des levam a
inferéncia arbitraria, a abstracdo subjetiva e a uma generalizagao demasiada” (id., ib., p. 99).
No Manual de psicoterapias cognitivas (1997), Isabel Caro, coloca essa questdo da seguinte

maneira:

Parte-se de uma crenca basica como, por exemplo, “sou inferior”; a
autovalidacdo da crenca leva a pensamentos negativos, entre os quais “se
depender de mim, ndo ha futuro promissor”, “ndo sei tomar decisdes”, “ndo
sou capaz” e “tenho medo”. Como as pessoas em volta de mim veem essas
ideias negativas? “Ndo me compreendem”, “me sinto uma vitima”, “me vejo
dependente dos outro”, “se sou independente, sinto medo de que me
abandonem”, “me sinto culpado quando ndo fago as coisas que ela, minha
mée, faz”, “se alguém se refere a um defeito, acho que ¢ comigo”. Esses sdo
0S pensamentos negativos a respeito da crenca basica de que se é inferior.
Como se apresenta a distorcao cognitiva implicita nesses pensamentos? Por
exemplo: a necessidade de ser amada e provada; na personalizacdo “sou

culpada de tudo”, a argumentacdo racional é: “se estou mal, as coisas ddo



63

errado para mim”. A consequéncia disso é que a crenca basica se fortalece, e
entdo conclui-se: “sou inferior”. Ou seja, ha uma crenga basica, ideias
negativas, distor¢do e reforco da crenca basica. Nesse caso de depresséo,
permaneceria completamente elidida a dimensdo da demanda de amor e
falta, a falta da mae que se volta para ela. (CARO apud BASSOLS, ib., p.
100)

O que estd em jogo no cognitivismo ndo é o que o paciente pensa ou diz, mas
unicamente aquilo que (o terapeuta supbe que) ele acredita. Aquilo que estd defeituoso (a
partir da operacionalizacdo das crencas disponiveis), inadaptado ou disfuncional deve ser
posto na linha para que o sintoma arrefeca. A operacdo do terapeuta cognitivista é convencer
0 sujeito de que sua crenca esta equivocada e que a disfuncéo cognitiva se alterara junto como
a modificacdo de sua crenca béasica. Dai que para essa pratica terapéutica (dividida em
indmeras linhas) aquilo que é chamado de transtorno de personalidade e seus esquemas
cognitivos ocupem papel central. A atencdo do terapeuta se volta para 0 esquema
disfuncional, tido como o negativo, o irracional, o exagerado, o prejudicial, o exigente e o
automatico. Aqueles esquemas que levam ao erro, a conclusdes equivocadas, esquemas
cognitivos desadaptativos que dominariam o processamento de informacdo produzindo

distorcdes cognitivas e pensamentos automaticos.

A direcdo do tratamento ignora completamente aquilo a que serve em termos
ideoldgicos e que determina seus critérios para estabelecer o adaptado, o que rende. Como
observa Tendlarz, aqui ndo podemos falar que exista um sujeito, mas somente uma (tdo
imaginaria como o eu que serve de medida de realidade para o terapeuta) “personalidade mal
delineada”. Prescinde-se entdo do dizer do sujeito, que a psicanalise acolhe especialmente a
partir de sua equivocidade. O posicionamento da psicanélise é o oposto, ja que “ha
inconsciente quando ha erro, quando a consciéncia se equivoca antes que um sentido Ihe seja
dado” (id., ib., p. 102). O real, a dimensdo excluida pelas terapias cognitivas, é aquilo que
justamente ndo se oferece ao sentido e que permanece como origem da divisdo do sujeito, de

seu sintoma — apenas deslocado por essas terapias.

Miquel Bassols recorre ao prologo de O ultimo leitor (2005), de Ricardo Piglia, para
desse sujeito que esta em jogo na psicanalise. A narrativa fala “do homem que, numa casa do
bairro de Flores, esconde a réplica de uma cidade em que trabalha ha anos” (PIGLIA, 2005,
pos. 31 de 293). O nome desse sujeito € Russell, 0 que nos remeteria, segundo Bassols, a
Bertrand Russell, famoso pelo paradoxo que leva seu nome. Este personagem - um fotografo -

trabalha sobre essa réplica que considera ser uma maquina sindptica (tudo estando ali,



64

reproduzindo a realidade como uma réplica). Russell considera que a cidade real depende de
sua réplica e por isso ndao seria um simples fotografo, j4 que “alterou as relagdes de
representacdo” (PIGLIA, 2005, pos. 37 de 293), de modo que a cidade real seria aquela que
estaria em sua casa, sendo a outra somente uma “miragem”, uma lembranca. Trata-Se,
segundo Bassols, de uma concepgdo de aparelho psiquico semelhante a que propunha Freud,
quer dizer, que nao busca “reproduzir” a realidade. Bassols afirma que para Russell segundo a

observagao cognitivista valeria o diagnostico de loucura nessa “correspondéncia deformada”

(id., ib., p.109).

“Na verdade, porém, Russell transformou a cidade segundo alguns parametros
historicos, a fim de fazer surgir um novo real na realidade psiquica. O real, aqui, ndo é um
objeto da representacdo (...) € sim o ponto em torno do qual se ordena o espago da fantasia”
(id., ib., p.109). A cidade sindptica ocuparia o lugar de um real perdido, onde cada
convidado a lhe observar, contempla solitariamente a presenca do que se perdeu — tal qual um
analisante é convidado a ler sua propria construcdo fantasistica. A questdo que se coloca na
narrativa de Piglia — e para além dela — é como situar o sujeito na cidade sindptica, isto é,
na propria fantasia. A cidade sindptica — a construcdo da fantasia — seria assim mais real que
a propria realidade. “E um precioso relato da estrutura da fantasia e do real nela contido como
mais real do que a realidade suposta em seu exterior. E diante desse real situado no coracéo da

fantasia que veremos surgir o sujeito que nos interessa destacar” (id., ib., p. 110).

Ou seja, interessa destacar 0 sujeito do inconsciente, o sujeito descontinuo,
evanescente, sujeito como resposta do real, em oposicdo radical ao mito psicolégico da
consciéncia. Haveria, entdo, a cidade real e uma réplica, e segundo a argumentagio dos “erros
cognitivos”, poderiamos supor que o fotografo estd louco porque acha que a cidade real

dependeria da réplica. (Sendo a afirmacdo contraria também delirante).

“H4 um grao de verdade nesse delirio de Russell, uma verdade mais verdadeira,
porgue na realidade, quando algo se modifica na réplica construida por ele, algo se modifica
também na cidade de Buenos Aires” (id., ib., p. 111). Quer dizer, a réplica ¢ um objeto real
que existe no interior da cidade da realidade. A ideia lacaniana de linguagem, segundo
Bassols, levaria também a essa concluséo, j& que a linguagem ndo seria uma representagdo da
realidade suposta no exterior, quer dizer, representacéo passivel de ser localizavel no cérebro,

mas, ao contrario disso, tal indica o delirio de Russell, a linguagem tem algo de real, mais real



65

que a realidade, no final das contas. Seria esse real que estd em jogo em lalingua: “quando
algo se modifica na lalingua” (id., ib., p.112).

Bassols entdo se pergunta (acenando ao falso problema da consciéncia) se a maquina
de Russell esta representada em si mesma, se na réplica hd uma representacdo da réplica. “A
pergunta nos impulsiona para uma fuga ao infinito de cidades e maquinas replicantes e
replicadas. Essa miragem € o que Lacan denunciou em sua época como a miragem da
psicologia supostamente cientifica: a consciéncia, o Eu que diz ver a si mesmo?®” (id., ib.,
p.112). Mas para Piglia, defende Bassols, a pequena cidade ndo representaria nada (como quer
fazer crer a cidade do cognitivismo): apenas aquilo que se perdeu. O que se perdeu seria
precisamente o objeto real que ja ndo poderia representar-se, aquilo que Freud chamou de das
Ding em Projeto de uma psicologia?® (id., ib., p.112). “Na realidade, esse objeto perdido ¢ a
propria réplica, a réplica que ndo pode representar a si mesma e, por isso, ndo representa nada
na verdade. E o mito da consciéncia, chamemo-lo assim. A consciéncia ¢ um mito” (id., ib.,
p.112). Esse mito viria recobrir a “intermiténcia” do sujeito do significante e do inconsciente.
“O sujeito do inconsciente ndo é nenhuma memoria inscrita no disco rigido de nenhum
cérebro concebido como um computador, o sujeito do inconsciente é justamente a rasura da

marca em que 0 sujeito se representaria para si mesmo”. (id., ib., p.113)

Jacques-Alain Miller, em sua Apresentacdo do tema do IX Congresso da Associacao
Mundial de Psicanalise?’, afirma que o mundo contemporaneo foi reestruturado pelo discurso
da ciéncia e pelo discurso do capitalismo que nada querem saber dessa falta estrutural. Esses
discursos prevalecem na modernidade, apoiando-se um sobre o outro, destruindo “a estrutura
tradicional da experiéncia humana” (MILLER, 2012). A ordem simbolica encontra-se
desarranjada pelo abandono, desvalorizacdo, trincar da funcdo do Nome-do-Pai efetuado pela
combinacdo dos dois discursos, o da ciéncia e do capitalismo. O real no século XXI estaria,
segundo Miller, em desordem.

“Qutrora, o real se chamava natureza. A natureza era 0 nome do real”, afirma Miller,
“quando ndo havia desordem no real. Quando a natureza era 0 nome do real, podia-se dizer,
como Lacan o fez, que o real volta sempre ao mesmo lugar” (id., ib.). Nessa época o real era

como a manifestagdo da ordem, de certo retorno ao mesmo lugar, a que Lacan oporia o

% Grifo nosso.

% FREUD, S. “Projeto para uma psicologia cientifica”. Tomo I — Edigdo Standard Brasileira das Obras
Completas. Rio de Janeiro: Imago, 1977.

27 Disponivel em www.congresamp2014.com



66

significante, caracterizado pelo deslocamento (Enstellung). “O significante se conecta, se
substitui de modo metaférico ou metonimico e sempre retorna em lugares inesperados,
surpreendentes” (id., ib.). Assim era o real antes da crise do simbdlico, quer dizer, antes
daquilo que Bauman batizaria de modernidade liquida (ou a tendéncia ao liquido na
modernidade). O real era justamente algo que ndo surpreendia em sua confusdo com a
natureza: surgia no mesmo lugar, na mesma data. As estacdes, 0s astros no céu. Tudo aquilo
que serviu de modelo na Antiguidade, especialmente em seus rituais. “Pode-se dizer que,
nessa época, o real como natureza tinha a funcdo de Outro do Outro, ou seja, ele era a propria
garantia da ordem simbolica” (id., ib). Tratava-se, segundo Miller, de um enquadramento da
agitacdo do significante no dizer humano por uma trama de significantes fixos como seria o
movimento dos astros no céu. A definicdo da natureza estaria justamente ai: conjuncdo do
simbolico e do real. A tradicdo se definia por um imperativo de imitacdo dessa ordem natural.
“E sabido, por exemplo, que a familia como formagio natural servia de modelo a ordenagio

dos grupos humanos e que o0 Nome-do-Pai era a chave do real simbolizado” (id., ib).

O Deus da criacdo, cristdo, preservaria a ordem vigente ja que a natureza por ele
criada responderia a sua vontade. A ordem divina funcionaria com um lei encarnada na
natureza. Decorre dai a nocéo de lei natural e do noli tangere (ndo tocar na natureza). “Havia
0 sentimento de que se podia tocar na natureza, de que havia atos humanos que contrariavam
a lei natural, particularmente os atos de bestialidade” (id., ib). Ainda hoje, considera Miller,
ndo deixa de ser admiravel que a Igreja Catdlica lute para proteger a ordem natural do real,
proteger a natureza, nas questdes sobre a reproducdo, sexualidade, familia. Elementos que,
apesar de anacrénicos e ndao mais pertinentes no nosso tempo, ndo deixam por isso de
testemunhar a solidez desse discurso. “Desde o inicio, a Igreja havia percebido que o discurso
da ciéncia ia tocar o real que ela protegia como natureza. Porém, ndo foi suficiente encarcerar
Galileu para deter a irresistivel dinamica cientifica, tampouco foi suficiente qualificar

de turpitudo a avidez pelo lucro para deter a dindmica do capitalismo” (id, ib.).

O real se emanciparia da natureza segundo a forga dos dois discursos tornando-se
algo crescentemente insuportavel. Mesmo antes da ordem ser alterada definitivamente e se
perder notou-se a emergéncia do desejo de se tocar esse real em busca da obediéncia da
natureza, segundo a mobilizacdo de sua poténcia. “Antes da ciéncia, um século antes do
aparecimento do discurso cientifico, esse desejo se manifestava no que era chamado de

magia.(...)Lacan define a magia como o apelo direto ao significante que esta na natureza, a



67

partir do significante do encantamento” (id., ib.). O mago falaria para fazer falar a natureza,
infringindo uma ordem divina. A moda da magia j& antecipava a chegada do discurso
cientifico, foi sua preparacdo. Mesmo Newton dedicaria mais anos a alquimia do que dedicou
aos estudos das leis da gravitacdo. No entanto uma diferenca se impde, segundo Miller a partir

das observacgdes de Koyré: a magia faz falar a natureza. A ciéncia a faria calar.

“A magia ¢ encantamento, ocultagdo, retorica. Com a ciéncia, passa-se da fala para a escrita,
conforme o enunciado de Galileu: ‘a natureza esta escrita em linguagem matematica’”(id., ib.)
Segundo Miller, no final de seu ensino Lacan se perguntava se a psicanalise ndo era uma
espécie de magia. A partir da ciéncia ocorre uma mutacdo da natureza expressada através da
formula “ha saber no real”. Quer dizer, a novidade que a ciéncia inaugura é que ha alguma
coisa escrita na natureza. “Continuou-se falando de Deus e da natureza, mas Deus néo é nada
mais que um sujeito suposto saber, um sujeito suposto ao saber no real. A metafisica do
século XVII descreve um Deus do saber que calcula, como diz Leibniz, ou que se confunde

com esse célculo, como diz Spinoza” (id., ib.) Um Deus matematizado, como observa Miller.

Miller afirma ainda que a referéncia a Deus permitiu a passagem do cosmo finito
para o infinito, apresentado pela fisica-matematica. A natureza assim desvanece, desaparece,
retornando no século XVIII como instancia moral. O real surge por esse desvanecimento,
desvela-se por ele. O que nos levaria a féormula “ha saber no real” e poderia sugerir que o
inconsciente esta nesse nivel. “Porém, ao contrario, a suposi¢do de um saber no real me
parece um Ultimo véu que precisa ser levantado. Se ha um saber no real, ha uma regularidade
que o saber cientifico permite prever. (... ) ele tem orgulho de prever, na medida em que isso
demonstra a existéncia de leis” (id., ib.). Segundo Miller, o discurso da ciéncia em dire¢do ao
real abre mao de qualquer enunciador divino, dando lugar em seu interior mesmo a incerteza
probabilistica proveniente da economia. O real da ciéncia tampouco seria equivalente a
materia, ja que com a fisica subatdmica os niveis da matéria se multiplicariam. Miller sugere
que é nesse sentido que se deve tomar o aforismo lacaniano “o real é sem lei”, quer dizer, uma

férmula que seria testemunha da ruptura completa entre natureza e real.

“Ela ¢ um ataque a inclusdo, do saber no real, que mantém a subordinag@o ao sujeito
suposto saber. Na psicanalise, ndo ha saber no real. O saber ¢ uma elucubracdo sobre o real
desprovido de todo suposto saber”. (id., ib.) O real como ideia limite, fora de qualquer
possibilidade de prever e medir, sem lei natural. Miller exemplifica através das

transformacfes em relacdo a reproducdo — das novas formas de concepgdo a engenharia



68

genética. Para o psicanalista, o capitalismo e a ciéncia se combinam para fazer desaparecer a
natureza. “O que resta do desvanecimento da natureza ¢ o que chamamos de real, ou seja, um
resto, por estrutura, desordenado. Toca-se o real em todos os lados, segundo os avangos do
binario capitalismo-ciéncia, de maneira desordenada, por acaso, Sem que Se possa recuperar

uma ideia de harmonia” (id., ib.).

Entendemos assim a passagem no ensino lacaniano do inconsciente como um saber
no real, quer dizer, a partir da no¢do do inconsciente estruturado como uma linguagem e
portanto conectado as leis do significante. Mas um outra dimensdo é aberta com lalingua,
sendo o inconsciente freudiano (da interpretacdo, da metafora e da metonimia, da ligacdo do
significante e do significado) uma elucubragdo sobre um real. “Uma elucubracédo
transferencial de saber, quando se superpGe a esse real a fungdo do sujeito suposto saber que
outro ser vivo se presta a encarnar. E o inconsciente que pode ser ordenado, como discurso,
mas somente na experiéncia analitica” (id., ib.). Tenta-se na transferéncia dar sentido a libido,
sendo esta uma condicdo para que o inconsciente seja interpretdvel. O real em jogo em

lalingua ndo € um cosmo, afirma Miller, mas tdo somente um fragmento assistematico.

“E esse encontro de lalingua ¢ do corpo ndo responde a nenhuma lei prévia; é
contingente e sempre perverso. Esse encontro e suas consequéncias (que sdo 0 que resta
vigente como sonho), porque tal encontro se traduz por um desvio do gozo com relacdo ao
que o gozo deveria ser” (id., ib.). Entdo sabemos porque o real lacaniano ndo € o real da
ciéncia porque ¢ um real contingente, ja que ndo existe a relagdo sexual (“falta lei natural da

relagdo entre os sexos”).

2.3 Ciéncia e feminizacdo do mundo

Como as ciéncias modernas contribuiram para o fendbmeno chamado - no campo

freudiano e presente em nossa introducéo - de “feminiza¢do do mundo”?

A psicanalise desde seu nascimento pareceu ocupar a funcdo de tornar possivel um
saber (universal) sobre 0 desejo compativel com a pratica cientifica de seu tempo. Mesmo
Freud tentou, no inicio, incluir o saber inconsciente nas ciéncias naturais de sua época, 0 que
se mostrou impossivel. Lacan posteriormente perguntaria se em outro ramo da ciéncia

(antropologia ou linguistica estrutural) isso seria possivel chegando a conclusdo que “a



69

ciéncia que ocupa o lugar do desejo s6 pode ser uma ciéncia sob a forma de um formidavel

ponto de interrogagdo, e isso certamente ndo sem um motivo estrutural”. (LACAN, 2008, p.

380).

Segundo Bassols, a razdo para que esse impasse seja estrutural reside no fato da
propria ciéncia ter “ocupado” o lugar do desejo, desalojando-0, deslocando-o “para outro
lugar em sua alianca com o discurso capitalista” (BASSOLS, ib., p. 130).

Porque a ciéncia passa a ocupar o lugar do desejo deslocado, inclusive
recalcado, ndo pode assumir esse desejo como objeto sem dividir-se em seu
préprio campo, ocultando a divisdo do sujeito que ela mesma encarna. Desde
entdo, o desejo se evade como objeto da ciéncia, sob o paradoxo de que a
ciéncia se alicerca nesse objeto que a causa sem que ela saiba disso.
Seguindo essa via, 0 resultado é o que Lacan situa ainda no mesmo
Seminario como “a paixdo do saber”, ndo o desejo de saber, porém a paixdo
gue reduz esse saber a um objeto do conhecimento apto para o uso de um ter
poder que lhe da, ao mesmo tempo, seu crédito. Historicamente, tal operagao
teve seu momento culminante no conhecido relatério de Vannevar Bush
(1944), que correspondeu a alianga entre pesquisa cientifica e os poderes

politicos na conjuntura do novo capitalismo, origem do que se chamaria de
tecnociéncia. (id., ib., p.130)

A questdo ndo seria mais a possibilidade de uma ciéncia do desejo sendo a questao
sobre gqual o desejo do cientista. A psicandlise estaria assim atrelada a ciéncia na funcéo de
apontar (tornar presente) o desejo inconsciente no campo da ciéncia e na atividade do
cientista. “Hé& multiplos lugares”, afirma Bassols, “em que se pode rastrear o lugar do desejo
do cientista, desde a angustia quando se vé confrontado com seu objeto mais ou menos

evanescente até o sintoma em que esse desejo retorna causado por esse objeto” (id., ib.,

p.130).

O gozo feminino seria 0 “sem forma” para o qual, segundo Miquel Bassols, nos
empurra 0 mundo contemporaneo, especialmente o discurso da ciéncia com sua incessante
producdo de objetos que nos cercam. Quanto mais se oferece objetos a satisfacdo pulsional,
mais e mais 0 gozo se mostra “sem forma nem medida possivel, fora de toda métrica falica” (
id., ib., p.133). A onipresenca dessa logica — tentar “obter com a forma aquilo que continua a
se apresentar sem forma possivel” — poderiamos atestar, para ficar com alguns exemplos,
através a) dos celulares, que envolvem todo o planeta com ondas eletromagnéticas; b) do
Colisor de Hadrons (Large Hadron Collider), que procuraria as “particulas divinas”; ¢) dos

aparelhos de ressonancia, que pretendem captar qualquer atividade mental.



70

Ainda que a ciéncia tenha se proposto, segundo conhecida maxima de Galileo
Galilei, “medir tudo o que é mensuravel e tornar mensuravel tudo que ndo ¢”, sua historia
mostra que ndo para de se encontrar justamente com aquilo que ndo teria forma. Estaria ai o
objeto a. “O gozo cifrado pelo objeto a se mostra entdo como um gozo in-forme (...) A
medida que o sujeito se vé levado a encarnar, a ser reduzido a um objeto pelo discurso da
ciéncia” (id., ib., p.134) se produziria o “efeito feminizante que ¢ o objeto a” — efeito que
atingiria tanto homens como mulheres. Entdo, quando Lacan observa que o objeto a foi

elevado ao zénite social ele também infere que hé, dai, uma “feminizacao generalizada”.

Em O Seminario, livro 17: o avesso da psicanalise, Lacan ird utilizar a expressédo
“horizonte da mulher”, que segundo a explicacdo de Bassols poderiamos tomar em dois
sentidos. Primeiro, como o0 gozo fora da escala félica, sem medida, além da dimensdo métrica,
um gozo ao qual a mulher se inclinaria “sem poder dizer nada sobre ele”. E, hum segundo
sentido, “A mulher, na condicdo desse universal do qual dizemos que, na realidade, ndo existe,
seria ela mesma o horizonte de um gozo sem forma, para o qual seriamos empurrados por
uma globalizagdo que se revelaria, entdo, como um deslocamento generalizado do sujeito do
gozo”. (id., ib., p. 134) Trata-se, em todo caso (seja no caso do gozo sem limites como
horizonte para ou da mulher) do fendmeno observado com uma progressiva “feminizag¢do do
sujeito contemporaneo”, homens e mulheres, pais e filhos, e pode ser pensado ndo como a
auséncia de um horizonte desenhado, mas de “qualquer coisa” que toma essa funcdo, essa
posicao, e que faz semblante do objeto a, em sua fungdo de gozo. “Ali onde se ausenta a linha
virtual do horizonte do Nome-do-Pai, em qualquer um dos pontos que este deixou sem
perspectiva, pode localizar-se 0 ponto Unico e zenital do objeto do gozo informe” (id., ib.,
p.135).

Esse objeto é singular para cada sujeito, compondo sua fantasia. Cada um convoca
seu proprio objeto de gozo e o eleva ao zénite (na auséncia de um horizonte comum).
Segundo Bassols, é ai que a ciéncia opera, promovendo a proliferagdo absoluta, generalizada,
onipresente, de toda sorte de gadgets, objetos, dispositivos, que ocupam o lugar do horizonte
ausente, também definido por Lacan como “o horizonte desabitado do ser” (ali onde s6 o gozo
¢ convocado, jamais a subjetivacdo desejante para quem o vazio € condicdo fundamental).
Trata-se de um horizonte proprio da angustia (afeto que ndo engana), ali onde “falta a falta”.

Quer dizer, ali onde o objeto mais de gozar tampona a falta do sujeito barrado.



71

No escrito dedicado a “carta roubada”, de Edgar Allan Poe, Lacan teria se deparado
com o efeito feminizante da posse da carta-letra.
Vale a pena evocar a estrutura que se repete nas duas cenas do conto,
tal como Lacan a analisou. No lugar do rei que nada vé, encontra-se depois a
policia que, a despeito de sua metrologia impecavel, ndo consegue localizar
a carta roubada no registro do real. Ele a procura, valendo-se do mesmo
pretexto daquele homem que perdera sua chave e procurava debaixo do farol
porque ali, como dizia, havia mais luz. Trata-se, com efeito, do lugar onde as
atuais tecnociéncias procuram reduzir o sujeito atual ao objeto-gene ou ao
neurdnio. Em vez da rainha que vé que o rei nada vé, encontra-se em seguida
0 ministro que se feminiza tal qual o sujeito atual, escondendo a cabeca
debaixo da terra. Por fim, ha o terceiro lugar, ocupado inicialmente pelo
préprio ministro, ao ver que os outros dois viam coisa alguma, e depois pelo
Dupin, cuja perspicécia Lacan fez equivaler a do psicanalista. Os dois, 0
ministro e Dupin, compartilham um traco feminino, inerente, como disse, ao
préprio efeito da letra-carta, porém de dois modos completamente diferentes.
(id., ib., p. 136)

O que a ciéncia atual prometeria seria uma carta, um mapa do real (0 mapping
cerebral), chegando ao ponto da indistincdo entre o real e o simbdlico, em que o simbdlico se
converte em real, 0 mapa em territorio. Sendo o Unico territério possivel o0 mapa ele mesmo
posto na escala real. Assim, o sentido das palavras estaria no suporte neuronal, e seria 0
préprio suporte, no final. O simbdlico torna-se real, e encontrar a carta roubada (que “como
um imenso corpo de mulher exibe-se no gabinete”) torna-se tarefa impossivel. O que a ciéncia
ignora é a lingua como aquilo que organiza “o inico espago em que cabe situar um horizonte
virtual” (id., ib., p. 137). O ideal cientifico da contemporaneidade é ser capaz de medir
justamente aquilo que ndo para de escapar a qualquer significacdo, evadido no mais além de

qualquer medida.

Esse gozo é semelhante a carta roubada de Poe: ndo pode ser encontrada por nenhum
sistema métrico, sendo avesso ao célculo, ndo mensuravel e ndo avaliavel pela policia. E um
“objeto” sempre em fuga, que para as neurociéncias se apresenta como algo mais além dos
padrdes de medida. O que fundamenta o avanco da ciéncia é justamente o desejo pela medida
presente na férmula de Galileu: “medir tudo o que ¢ mensuravel e tornar mensuravel tudo que

nao €”.

Tratar-se-ia desse impossivel feminino a mancha branca com que Freud?® se depara

no sonho de Irma. Aquilo que surge no sonho seria justamente o0 que ndo cessa de ndo se

28 A interpretacdo dos sonhos in Edigdo Standard Brasileira das Obras Psicolégicas Completas de Sigmund
Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1972. v. 4



72

escrever na garganta de Irma (o impossivel l6gico do real), aparecendo depois as letras da
férmula da trimetilamina como aquilo que cessa de ndo se escrever (o possivel l6gico que é
propriamente a solucdo sintomatica, ja um avanco do simbdlico sobre o real segundo didatica
mostracdo do né borromeo). A mancha branca?® testemunha o real do inconsciente sendo “o
local que presentifica a sexualidade feminina na subjetividade de Freud, a feminidade em sua
posicao radicalmente outra, impossivel de ser representada” (id. ib., p. 150), segundo mostram
as associacdes que Freud realiza (tentativas de interpretacdo) sempre retornando as questdes
do gozo feminino e da morte. Trata-se daquilo que Freud chamaria de “continente negro”, a
terra incognita, a terra de ninguém que € o saber irredutivel do real. “O sonho freudiano da
mancha branca se inscreve justo no centro, no umbigo da ciéncia moderna, para retornar de
mil e uma maneiras em cada uma de suas escritas. Era essa a razdo que levava Lacan a falar

do sujeito foracluido pela ciéncia” (id., ib., p. 150).

Esse é o sujeito que ndo pararia de retornar como sintoma na ciéncia moderna
(devemos, se atentos aos “vagalumes”, atentar para sua luz tremeluzente, a intermiténcia do
sujeito do significante, do inconsciente, recoberto pelo mito da consciéncia). Vagalumes
como “Baltimore ao amanhecer”, tal sugere Lacan a respeito de uma cidade captada no sinal

luminoso intermitente de um espectador igualmente intermitente®. A mesma luz tremeluzente

29 Segundo relato de Freud do sonho na noite de 23 para 24 de julho de 1895: “Um grande salio — numerosos
convidados, que estavamos a receber. — Entre eles, estava Irma. Imediatamente levei-a para um lado, como se
para responder a sua carta e repreendé-la por ndo haver aceitado ainda a minha ‘solugdo’. Disse-lhe 0 seguinte:
‘Se vocé ainda sente dores, é realmente por culpa sua. > Respondeu: ‘Se o senhor pudesse imaginar que dores
tenho agora na garganta, no estdmago e no abdome... — estdo me sufocando...” Fiquei alarmado e olhei para ela.
Estava palida e inchada. Pensei comigo mesmo que, afinal de contas, deixara de localizar algum mal orgénico.
Levei-a até a janela e examinei-lhe a garganta, tendo dado mostras de resisténcia, como as mulheres com
dentaduras posticas. Pensei comigo mesmo que realmente ndo havia necessidade de ela fazer aquilo. — Em
seguida, abriu a boca como devia e no lado direito descobri uma grande placa branca; em outro lugar, localizei
extensas crostas cinza-esbranquigadas sobre algumas notaveis estruturas crespas que, evidentemente, estavam
modeladas nos cornetos do nariz. — Imediatamente chamei o Dr. M e ele repetiu o exame e confirmou-o0... O Dr.
M tinha uma aparéncia muito diferente da comum; estava muito palido, claudicava e tinha o queixo
escanhoado... Meu amigo Otto estava também agora de pé ao lado dela, e meu amigo Leopold auscultava-a
através do corpete e dizia: ‘Ela tem uma area surda bem embaixo, a esquerda. > Também indicou que uma por¢ao
da pele no ombro esquerdo estava infiltrada. (Notei isso, da mesma forma que ele, apesar do vestido.)... M. disse:
‘Néo ha davida que é uma infecgdo, mas ndo tem importincia; sobrevira a disenteria e a toxina sera eliminada.
’... Estdvamos diretamente conscios, também, da origem da infec¢do. Nao muito antes, quando ela ndo estava se
sentindo bem, meu amigo Otto aplicara-lhe uma injecdo de um preparado de propil, propilos... é&cido
propidnico...trimetilamina (e eu via diante de mim a férmula desse preparado em grossos caracteres)... Injecdes
dessa natureza ndo devem ser feitas tdo impensadamente... E provavelmente a seringa ndo devia estar limpa”
(FREUD, 1972, p.115)

%0 “Via Baltimore pela janela, e era um momento interessante porque ainda néo era dia claro e um sinal luminoso
me indicava minuto a minuto a passagem do tempo; naturalmente, havia muito trafego, e disse a mim mesmo
gue tudo o que eu podia ver, a excecdo de algumas arvores, era o resultado de pensamentos, de pensamentos
ativamente pensantes, nos quais a funcdo dos sujeitos ndo era completamente objetiva. [Ndo ha, com efeito,
objetividade possivel dessa experiéncia]. De todo modo, o chamado Dasein como definicdo do sujeito se
encontra ali, sobretudo, nesse espectador intermitente”. (LACAN apud BASSOLS, ib., p. 113).



73

que surge na réplica da cidade de Piglia (representacdo do objeto real que se perdeu e ndo
pode representar-se) vinda ndo menos, vejam so, que do laboratério de um fotografo. (Quem
ainda pode me dizer que esta ndo é uma investigacdo sobre fotografia?). Nao se trata, o debate
sobre o falasser, sobre o real do gozo no “sujeito contemporaneo”, do €xtimo que uniria

enquanto furo no saber as disciplinas da Comunicacgao?

A feminidade estaria, pois, em relagdo com o ndo representavel pelo significante, ou
seja, 0 real e 0 gozo. Esse espaco s6 poderiamos aceder, como realiza Freud, através da
instancia letra. “A letra realiza algo que o significante ndo consegue fazer”. (id., ib., p. 151)
Lacan sugeriu, por diversos caminhos, a relacdo da feminidade com a letra, sendo a letra a

possibilidade de avancar sobre o continente negro, o rochedo da castracao.

A letra ndo seria um conceito, mas teria a ver com o real. “Em O Seminario, livro 20:
mais, ainda, Lacan diz que o objeto a é, antes de tudo, uma letra que adquire uma consisténcia
de objeto como tal” (id., ib., p. 151). Nao representando algo, ndo sendo nem signo nem
significante, mas um objeto que se identificaria com a mancha branca do sonho freudiano. A
letra como logica do ndo todo é também algo do ndo todo significante, permitindo “abordar e
escrever o que ndo pode ser simbolizado pelo significante, como o € na parte falica masculina
da sexualidade” (id., ib., p. 151). Parte da feminidade que ndo passa pelo significante, e que

permanece em siléncio.

Esse siléncio seria 0 da mulher em relacdo a ela mesma, em relacéo ao seu gozo, que
resulta, por exemplo, em relacdo a mistica Santa Teresa, no que ela vem denominar como
“castelo interior”. Maneira de circular o Isso, como “a sede do gozo confrontado com o
siléncio dela mesma” (id. ib., p.152). Ponto de inicio da psicanalise: o impossivel de dizer, em

que se € preciso escrever algo com as palavras.

Para falar sobre o real que ndo pode ser representado, Bassols também recorre ao
conto A pagina em branco®, de Karen Blixen, em sua construgio como um conto dentro do
conto, recurso comum no barroco ou mesmo no Dom Quixote. No conto de Blixen, uma
ancia analfabeta contadora de histérias, segundo a tradi¢ao oral feminina, “transmite a letra ao
longo de geragdes, a letra como razao de ser”. (id., ib., p. 152) Bassols observa que, ainda
assim, na transmisséo, é o siléncio que fala: “quando o narrador é fiel, eterna e resolutamente

fiel a histdria, entdo, ao fim, o siléncio falard. Quando a histéria é traida, o siléncio ndo € mais

31 Disponivel em www.lanacion.com.ar/1359865-la-pagina-en-blanco



74

que vazio” (BLIXEN apud BASSOLS, ib, p.152). O siléncio fala se o narrador ¢ consequente
com seu desejo. O siléncio é o sujeito que fala na condigdo de melhor dos autores, e ele fala

no melhor dos livros, que é o que esta em A pagina em branco (id., ib., p. 152).

Acontece que somente as mulheres podem contar essa histéria da pagina em branco e
isto se trataria de uma letra: “a letra mais importante de um alfabeto em que todas as outras
letras adquirem seu sentido a partir dela” (id., ib., p. 153). Trata-se do sujeito e do objeto a ser

transmitido por seu discurso que diz algo do mais “éxtimo” desse sujeito.

A histéria do conto apresenta um convento de Portugal que produz o linho usado nos
lengdis nupciais das princesas do reino. De acordo com a tradi¢éo, depois da noite de nupcias,
a mancha de sangue é recortada do lencol e o retalho é reenviado ao convento, onde é exibido
junto ao nome da princesa. “E a cadeia significante que representa todas as histérias” (id., ib.,
p.153). Mas, no corredor, onde estdo as telas manchadas de sangue, ha uma tela em branco.
Ali estd o enigma. Ali, acompanhando Bassols, podemos dizer que esta a mancha branca da
garganta de Irma, ou seja, 0 que ndo cessa de ndo se escrever e se afirma como a condicéo
para que algo se escreva. O psicanalista cataldo propGe a seguinte explicacdo ldgica para a
narrativa:

Na galeria das princesas emolduradas, nota-se a légica falica em
funcionamento, a femininidade do lado falico. O conto diz que, quando se
veem esses quadros, pode-se ter todo tipo de fantasias falicas, por exemplo, a
flecha de Cupido atravessando o coracdo da amada. Mas, quando se chega a
pagina em branco, pode-se ser tomado pela angulstia, como um escritor
diante da folha em que ainda ndo se escreveu. Algo do real se apresenta sem

representacdo possivel. Trata-se de outra alteridade que surge, distinta de um
outro simétrico ao sujeito. (id., ib., p.154)

A ciéncia tentaria continuamente reduzir o sentido da pagina as imagens
diagnosticas. Em certa medida, elas sdo a ultima palavra do “conhecimento de si” cuja
perspectiva adotada por Antonio Damasio seria paradigmatica. Sua tentativa de localizar o
inconsciente enquanto ndo consciente, reduzindo-o que chama de “inconsciente cognitivo”
ndo para de gerar mal entendidos. As ideias de que o Eu advém a mente por um processo
cerebral e de que o cérebro é o criador do ser falante (presentes no titulo Self comes to Mind:
constructing the conscious brain, assim como na tradugdo E o cérebro criou 0o homem)
estariam amplamente presentes na “ideologia cognitivista” e apoiadas num pressuposto da

argumentacao de Damasio: “o Eu e a mente, localizados no cérebro, seriam o microcosmo



75

que mapeia (mapping) e, assim, representa a realidade exterior, admitida como macrocosmo”

(id., ib., p. 212).

Trata-se de uma ideia que ndo cessa de determinar as neurociéncias e as teorias
cognitivistas, ainda que “toda tentativa de localizacdo cerebral do inconsciente estruturado
como uma linguagem e do Eu nele simbolizado” seja “uma completa negacédo da descoberta
freudiana do inconsciente e um retorno a caverna psicologizante da qual Freud o retirou” (id.,
ib., p. 212-213).0 significante mestre da argumentacdo de Damasio (mapping) é a ideia de um
mapeamento que guardaria as imagens de uma realidade exterior. Para Damaésio, o cérebro
criaria mapas para informar a si mesmo, incluindo neles o préprio cartégrafo, numa imagem
que daria lugar ao Eu. Mais uma ideia que fortalece o loop infinito da miragem da consciéncia
e do Eu psicolégico. Um cérebro fazendo mapas do “exterior” e do “interior”, mas também
mapa de si mesmo na acdo de mapear e mapas e mapas... de si mesmo na acdo de mapear,
indefinidamente. O Eu seria assim fruto dessa acdo integrada da criacdo de mapas, uma
infinita recorréncia. A representacdo em jogo, no entanto, ndo deve ser entendida como uma

inocente imagem que reproduz um objeto.

O inconsciente seria para Lacan, ao contrario da proposicdo de Damasio, um corte
que o significante introduz no real. Ndo é um automatismo aprendido, mas um obstaculo a
esse automatismo porgue é imprevisivel. Sua operacdo apaga as marcas de experiéncias de
satisfacdo ali onde o sujeito esperava representar-se. No mapa lacaniano, de marcas apagadas,
0 sujeito ndo pode esperar encontrar sua unificagdo num Eu que teria a funcdo de cartografar a
realidade e seu corpo: “teu eu ndo é teu, e sim de um gozo sempre perdido, em que, na
condicao de sujeito, ndo encontras representacao possivel” (id., ib., p. 216). O Eu se constitui
desde sempre jamais inteiramente seu, mas a partir de sucessivas experiéncias de satisfacdo
em que ele soluciona a fragmentacdo do corpo na série de objetos pulsionais. Sdo esses
objetos que causariam a divisdo do sujeito (escrito como S barrado - $). O sujeito barrado
esta nas formac0es inconscientes e na emergéncia da angustia, signo de um gozo, sinal do
real que jamais sera representavel no mapa das neurociéncias. O inconsciente freudiano
é propriamente esse real a ser escrito, que nado cessa de ndo se escrever e que se oferece

ao tratamento apenas da palavra.

A psiquiatria parece destinada ao desaparecimento “sob o peso de uma heranga que
ela mesma nao consegue determinar de maneira clara e precisa” (id., ib., p. 246). Pouco teria

restado da pratica médica do século XIX que “ordenou as entidades clinicas”. Bassols ¢é



76

taxativo: “o seculo XXI j& determinou a dissolugdo da psiquiatria e de sua pratica como
especialidade médica no caldo heterogéneo das chamadas neurociéncias” (id., ib., p. 246).
Este seria 0 objetivo das instancias que ordenariam a disciplina sob o mais reducionista
paradigma biomédico que abandona a equivocidade das descri¢cdes clinicas em nome dos
marcadores biologicos, que trariam o0s signos objetivos dos transtornos no cérebro e sistema
nervoso. A biomedicina e as neurociéncias reduziriam o trabalho do psiquiatra ao de “gestor
da satide mental” que tenta se livrar do testemunho da palavra do paciente para partir

unicamente dos dados oferecidos pelas “neuroimagens” e marcadores bioldgicos.

O que sustentamos em nossa pesquisa € que a tecnociéncia da neuroimagem
testemunha a permanéncia do paradigma classico da fotografia em sua concepcao indicial ou
realista. A ressondncia magnética se afirma como um dispositivo “fotografico” da
contemporaneidade com os mais determinantes efeitos sobre a gestdo da vida do sujeito,
estando no cruzamento que Foucault identificava entre poder-verdade-subjetivacdo. Nesse

ponto reivindicamos a especificidade fotografica de nossa pesquisa.

Como observa Eric Laurent, a posicdo do DSM deve ser radicalizada pela nova
categorizacdo apresentada pelo National Institute of Mental Health com o Research Domain
Criteria (RDoC), que tenta estabelecer um mapping de cada transtorno com base em dados
objetivos vindo das técnicas de neuroimagem. O RDoC agrupa aquilo que foi isolado pela
ciéncia como “sinais objetivos no campo da psicopatologia : neuroimagem, marcadores
genéticos provaveis, alteracdo das fungdes cognitivas e de seus circuitos objetivaveis, nos trés
dominios essenciais : cogni¢do, emogio e condutas” (LAURENT, SD32). O mapping proposto
pelo projeto ultrapassa 0 DSM (que continua fundado no consenso sobre o reagrupamento de
sintomas clinicos e ndo em uma medida inquestionavel), eliminando suas etiquetas e sub-
grupos para tentar se firmar como nova bussola no contexto dos diagndsticos. Seria uma
radicalizacdo do processo ja operado pelo DSM que tem como horizonte o ideal de poder
produzir um diagndstico sem conversar com o paciente. Sem pedir dele nenhuma palavra que

empreste significado ao seu sofrimento.
2.4 Os diagndsticos corriqueiros

Os diagnosticos mais comuns no campo da sadde mental hoje estdo no interior do

quadro clinico do “transtorno da ansiedade”, reunindo o ataque de panico, o estresse, € as

32 Disponivel em www.ebp.org.br/dr/ebp_deb/ebP_deb001/laurent.html



77

mais diversas fobias. Muitas vezes, afirma Bassols, esses diagnosticos se associam ao de
depressdo, intitulada como “a epidemia silenciosa do século XXI”. Trata-se de uma das
causas mais comuns da falta ao trabalho e é sinalizada pela angustia, segundo seu mal estar
que “ndo engana” (mas também ndo fala): palpitagdes, suores frios, calafrios, temores,
tontura, afogo, aperto no estdbmago, sensacdo de enlouquecimento e de morte iminente (id.,
ib., p. 251). Uma série de tratamentos sdo disponibilizados para tratar o transtorno de
ansiedade. “Psicoterapias de diversas orientagdes, com técnicas de sugestdo, exercicios de
relaxamento e de respiracao, de confrontacdo e exposicédo repetida ao objeto temido etc.” (id.
ib., p. 251).

Também os medicamentos séo ofertados, ansioliticos, com consumo crescente®, Os
efeitos terapéuticos da medicacdo podem ser observados, ainda que haja um deslocamento de
um signo para outro, como um alienigena na nave-mde do sujeito, como sugere Bassols:
sempre pronto para retornar nos lugares mais imprevistos. O psicanalista dd o exemplo de
uma jovem que vé seu medo por viajar de avido diminuido, mas que agora diz sentir uma
enorme angustia ao se separar da mée. Eis o carater imprevisivel do real que na emergéncia da
angustia revela seu sem sentido desconcertante, dilacerante. A angustia se manifestaria assim
como signo de um excesso em que Vive 0 sujeito de nosso tempo cercado pelos objetos que
tentam suprir sua castracdo. Revela que um pouco de vazio faz falta, quer dizer, faz falta a
falta para o desejo. Rapidez, satisfacdo imediata das pulsdes, sempre um pouquinho mais:
elementos constitutivos do “tempo do simbolico” de nossa civilizagdo e que podem estar na

origem dos fenbmenos associados a angustia.

O discurso da ciéncia insiste na ideia de que a origem de todas as “desordens”
mentais tem uma base bioldgica, uma inscricdo que poderia ser decifrada pela medida do
cientista. Fendmenos como a tristeza, por exemplo, associada ao luto decorrente de alguma
perda importante para o sujeito vém sendo, de acordo com Bassols, associados a distarbios no
organico. Nessa mutificacdo do sujeito operada pelo paradigma das neurociéncias é
sintomatico que o quadro nosoldgico da melancolia tenha perdido lugar no DSM. A

melancolia - diagndstico paradigmatico para as psiquiatrias alemé e francesa no século XIX -

33 Os dados desse crescimento sdo constantemente comentados na imprensa. No Brasil, segundo dados da
Anvisa, a venda de Rivotril - ansiolitico que possui como base o clonazepam - chegou a 10,59 milhGes de
unidades em 2010, o Lexotan (bromazepan), vendeu, em 2010, 4,4 milhdes de unidades. O Frontal (alprazolam)
4,3 milhdes de unidades.



78

hoje, no manual americano, é uma especificacdo sintomética que acompanha ou ndo o que é
definido como disturbio depressivo maior. A melancolia enquanto entidade clinica teria
desaparecido dos sistemas de classificagao diagnostica, tendo sido “dissolvida no contexto
abarrotado da depressdo”, assim como nos transtornos de humor, “em especial no transtorno
bipolar que substituiu o que era designado como “psicose maniaco-depressiva” (id., ib., p.
256).

Bassols chama atencdo para o fato de, apesar da ambic¢do do mapping cerebral tender
a um apagamento progressivo ainda maior dessas distin¢Bes clinicas, ndo haveria para a
“depressao” ou para os transtornos do humor “nenhum representante claro e preciso de tais
marcadores” (id., ib., p. 256). Nao seria possivel observar se as modificacdes neuronais
observadas sdo efeito ou causa dos disturbios. O avanco cientifico teria produzido um quadro
de indeterminacao clinica, ao invés de precisdo. “A despeito disso, a medicagdo da tristeza
segue o caminho do cientificismo: sabe-se bastante bem que é cada vez maior o consumo
massivo de antidepressivos e que as autoridades de salde publica estdo alarmadas com esse
fato” (id., ib., p. 256).

Para a psicandlise, o quadro da melancolia estaria no campo clinico das psicoses, a
diferenciando do luto. Desde os pioneiros Karl Abraham e Freud, a melancolia permaneceria
como uma entidade clinica da psicose, ao lado da paranoia e da esquizofrenia. Gostaria de

passar brevemente pelo desenvolvimento do conceito de melancolia no interior da psicanélise.

Urania Tourinho Peres aponta que, na correspondéncia a Fliess — seu principal
interlocutor no periodo inicial da psicandlise, Freud apresenta referéncias a “depressdo”,
“depressao periodica”, “afetos depressivos”, “depressdo periddica branda”, “melancolia”,
“melancolia senil”, “melancolia neurasténica”, “melancolia histérica”, “melancolia genuina
aguda”, “melancolia ciclica”, “melancolia de angustia”, “estado de animo tipicamente
melancdlico”. (PERES, 1996, p.29). N&o sendo por ora transparente, segundo Peres, a
distingdo que Freud realizava entre cada uma dessas nominagdes. De acordo com Peres, no

entanto, seria possivel que uma diferenca entre melancolia e depresséo fosse assinalada.

No “Rascunho A"’ da carta de 18 de dezembro de 1892, Freud se pergunta o que

faria parte da etiologia da depressdo periddica. Ao que responde que depressao periddica €

3 FREUD, S. “Extratos dos documentos dirigidos a Fliess - Rascunho A” in Edicdo Standard Brasileira das
Obras Psicolégicas Completas de Sigmund Freud, v. 1. Rio de Janeiro: Imago, 1977. p.245



79

uma forma de neurose de angustia e que, fora desta, se manifestaria em fobias e ataques de
angustia. “Esta resposta marca, de certa maneira, o caminho inicial da teorizacdo psicanalitica
da melancolia, ou seja, a sua relacdo com a angustia” (id., ib., p. 29). A investigacdo no
campo da depressdo e melancolia acontece inicialmente ao lado das “neuroses atuais”,
neurastenia e neurose de angustia. “Especulacfes que, € bom lembrar, estdo no cerne da tdo

divulgada ‘sindrome do panico’ e do efeito apaziguador dos antidepressivos” (id., ib., p. 29).

Na carta de 23 de agosto de 1894, assinala Peres, Freud anota: “Caso benigno
[brando], mas muito caracteristico, de depressdo periddica, melancolia. Sintomas: apatia,
inibicdo, pressdo intracraniana, dispepsia, e insbnia — o quadro esta completo. H& uma
inconfundivel semelhan¢a com a neurastenia e a etiologia ¢ a mesma” (FREUD, 1977, p.
273). Peres verifica que nesse momento da teoria, depressdo e melancolia estavam referidas as
neuroses atuais. Em outra observacao, no rascunho de 8 de fevereiro de 1893, teriamos: “todo
caso de neurastenia é, sem duvida, marcado por uma certa diminuicdo da autoconfianca, por
expectativas pessimistas e por inclinacao para ideias antitéticas aflitivas” (id., ib., p. 252). No
mesmo texto, temos uma distingdo no interior das neuroses de angustia, como estado crénico
e crise de angustia, assim como a proposi¢cdo da “depressdao periddica branda” como uma
terceira forma da neurose de angustia. Freud afirma que essa depressdo, contrastando com a
melancolia “propriamente dita”, teria frequentemente uma ligagdo racional com um trauma
psiquico, que atuaria como “causa provocadora”. Freud coloca ainda, fazendo surgir uma
primeira distingdo, que a depressdo periddica branda ocorreria sem ‘“‘anestesia” psiquica que

caracterizaria a melancolia.

Peres observa que em 21 de maio de 1894, na “Carta 18”, Freud descreve trés
mecanismos determinantes das neuroses: a transformacdo do afeto (conversdo histérica), o
deslocamento do afeto (ideias obsessivas) e a troca de afetos (resultando em neurose de
angustia e melancolia). Nesse periodo os afetos sexuais eram compreendidos de maneira
quantitativa, sendo um afeto uma excitagdo com uma “quantidade definida”. Para Freud, a
essa altura de seu trabalho, a angustia seria resultado da tensdo sexual ndo escoada, uma
transformacio da excitagio sexual ndo descarregada. “E nesse ponto que vemos surgir uma
primeira teoria da melancolia. Os melancolicos sdo frequentemente anestésicos, néo
apresentam desejo de coito mas, diz Freud, apresentam ‘uma grande ansia de amor em sua

forma psiquica — uma tensao erotica psiquica’” (PERES, ib., p. 31). A melancolia surgiria,




80

para esse momento da especulacdo freudiana, quando a tensdo psiquica sofre um aumento

sem encontrar meios para se satisfazer.

No “Rascunho G (1895), Freud se volta para a melancolia genuina aguda ou ciclica,
a melancolia neurasténica e a melancolia de angustia. As trés formas de melancolia estariam
relacionadas a uma perda de excitagdo de ordem psiquico sexual. “Quando a excita¢ao
somatica cessa, encontramo-nos face a melancolia genuina aguda de ocorréncia periddica;
quando se apresentam periodos de aumento ou diminuicdo e cessacdo de excitacdo, surge a
melancolia ciclica. (id., ib., p. 33). A melancolia neurasténica, por sua vez, estaria relacionada
a reducdo da excitacdo sexual somatica e um enfraquecimento do grupo sexual psiquico. Ja a
melancolia de angustia resultaria ndo da diminuicao de estimulo, mas de um desvio do grupo
psiquico, mantendo a excitagdo sexual. “Essa excitagdo nao absorvida pelo psiquico
permanecera na fronteira entre o somatico e o psiquico, pré-condi¢do, portanto, da angustia.
Surge uma forma mista de melancolia e neurose de angustia: uma melancolia de angustia”
(id., ib., p. 33). Também nesse rascunho, Freud afirmara que o afeto predominante na
melancolia ¢ o do luto: “anseio por alguma coisa perdida” (id., ib., p. 33). A melancolia
estaria relacionada com uma perda na vida pulsional, fazendo Freud um paralelo com a
anorexia nervosa (neurose alimentar): “a perda de apetite como perda da libido. A melancolia,
assim, pode ser entendida como um luto pela perda da libido, e o efeito que produz é o de uma

inibicao psiquica com empobrecimento pulsional e dor” (id., ib., p. 33).

Antes do comentario sobre Luto e melancolia, Peres se detém na producéo de Karl
Abraham, autor de “Notas sobre a investigacdo e o tratamento psicanalitico da psicose
maniaco-depressiva e estados afins”, escrito em 1911. O autor observa como, até entdo, 0s
estudos psicanaliticos haviam se voltado aos pormenores das angustias, enquanto que 0S
estado depressivos continuavam sem muitas definicdes. Abraham “estabelece um paralelo
entre os estados de ansiedade e os estados depressivos, ambos difundidos nas neuroses e nas
psicoses; toma a relacdo estabelecida por Freud, entre neurose de angustia e 0 medo comum,
para marcar a origem da primeira na repressao sexual” (id., ib., p. 36), e faz um paralelo
similar entre a depressao neurotica (com origem no recalque, no inconsciente) e o luto. Assim,
a angustia e a depressao se relacionariam da mesma maneira que o medo e o luto. “Enquanto
a ansiedade surge quando a pulsdo ndo se satisfaz por causa da repressdo, a depressdo se

origina quando o individuo tem que abandonar o seu objetivo sexual sem ter tido a satisfagao”



81

(id., ib., p. 37). O desespero surgiria do sentimento de ndo ser amado, consequéncia da nao

gratificacéo.

Peres ressalta que, para Abraham, “tanto angustia como depressao contém uma

299

‘tendéncia para negar a vida’” (id., ib., p. 37), assinalando assim que “a impossibilidade de
gratificacdo do objetivo sexual gera o sentimento de ndo ser amado, aliado ao de ser incapaz
de amar; o desespero ¢ a negagao da vida” (id., ib., p.37). Na melancolia haveria assim um

impedimento para 0 amor.

Haveria para Abraham uma semelhanca estrutural entre a psicose depressiva e a
neurose obsessiva. Nesta, o desenvolvimento normal da libido é impedido pelo choque
constante entre o amor e o ddio, sendo o predominio da hostilidade uma impossibilidade para
a capacidade de amar. O ddio seria recalcado, o que ocasionaria perda de energia. “Esta
repressdo do componente sadico da libido geraria uma incapacidade de firmar uma posi¢éo, o
que da origem a uma sensacdo geral de incerteza na escolha objetal, inclusive no que se refere
ao sexo” (id., ib., p. 37). Além disso, certo sentimento de inadaptacdo diante da vida
decorreria da “dificuldade em tomar decisdes”, da “incerteza constante”, da “falta de
julgamento claro”. A psicose maniaco-depressiva poderia ser desencadeada — por exemplo,
numa crise de depressao - justamente diante da necessidade de tomar uma deciséo importante
“que implique uma definicao de sua atitude frente ao mundo e orientacdo de sua libido” (id.,
ib., p. 38). A posicdo libidinal, circuito dos impulsos sadicos do melancolico, poderia ser
resumido da seguinte maneira, segundo Peres. Primeiro, um “ndo posso amar, preciso odiar” e
posteriormente, ‘“ndo sou amado, mas odiado”. Esses impulsos sadicos retornariam em
atitudes de hostilidade e vinganca, desejo de cometer atos de violéncia, impulsos criminosos.
“Quanto mais intensos os sentimentos de 6dio inconscientes, maior tendéncia a formar ideias
delirantes de culpa, como também maior a severidade do sentimento depressivo” (id., ib., p.
39). A ideia de culpa dissimularia — realizaria no inconsciente, ndo sem alguma satisfacéo - o
desejo de ser um grande criminoso. Assim, Abraham traca o quadro da melancolia: relagéo
com o mundo externo dificil, “chegando ao grau extremo de uma morte simbolica”;
isolamento do mundo e inibi¢do; ideias de empobrecimento e incapacidade para amar;

alternancia entre fases de tristeza e mania.

No classico Luto e melancolia, de 1915, publicado em 1917, Freud define sua

especificidade clinica. Primeiro Freud nos apresenta sua fenomenologia, mas nao sem atentar



82

35 A melancolia estaria associada a um estado de animo doloroso,

para seu carater “oscilante
assim como pela “suspensdo do interesse pelo mundo externo, pela perda da capacidade de
amar, pela inibicdo geral das capacidades de realizar tarefas e pela depreciacdo do sentimento
de si (Selbstgefiihl)*® (FREUD, 2006, p.104). Este autoenvilecimento evolui, segundo Freud,
de forma crescente até chegar na expectativa (delirante) de ser punido. O trabalho de luto
estaria associada a todas essas caracteristicas, com uma autorrecriminacdo muito atenuada ou
inexistente. Isso aconteceria pelo fato do sujeito poder evocar os sinais do objeto perdido e
dar prosseguimento ao investimento libidinal, o que acarreta um grande dispéndio de energia.
A0s poucos esse investimento vai perdendo forca e as exigéncias de realidade se impondo. O
enlutado sabe o que perdeu, e apds ter atravessado o trabalho de luto, o ego volta a funcionar

sem inibicao. “Na verdade, s6 porque sabemos explicar tdo bem esse comportamento ¢ que

ele ndo nos parece patoldgico” (id., ib., p. 104).

Na melancolia, ainda que a dor possa estar vinculada com uma perda de objeto
amado, o “doente ndo consegue nem dizer, nem apreender conscientemente o que perdeu”.
Trata-se da impossibilidade de restituir o i (a) como faz o enlutado da canc¢do Pedago de mim,
de Chico Buarque. Leva teu olhar, leva teus sinais, leva o vulto teu, leva o que ha de ti, leva
meus olhos... Mesmo que saiba quem ele perdeu, ndo sabe dizer o que perdeu: “isso nos leva
relacionar a melancolia com uma perda de um objeto que escapa a consciéncia,
diferentemente do processo de luto, no qual tal perda ndo é em nada consciente” (id., ib.,
pl05). Trata-se de algo enigmatico, segundo Freud. “No luto, o mundo tornou-se pobre e
vazio; na melancolia, foi o proprio Eu que se empobreceu. O doente nos descreve seu Eu
como n&o tendo valor, como sendo incapaz e moralmente reprovavel” (id., ib., p. 105). Na
inibicdo melancdlica a pulsdo que empurra o ser vivo a apegar-se a vida é subjugada, dai a

insdnia e a recusa em alimentar-se.

Na melancolia a perda de objeto se confunde com a perda do Eu. Se trata de um
outro aspecto introduzido por Freud, dessa vez sobre a estrutura. “Uma parcela do Eu trata a
outra como se fora um objeto” (id., ib., p. 107). Dessa forma o Eu se identifica com o objeto,
dirigindo contra si sua agressividade. “Ele faz de si mesmo o objeto perdido para ndo

descobrir que ele falta” (BASSOLS, ib., p. 257). Ou como Freud propds: “as

% Na tradugdo de Marilene Carone, trabalhada por Peres, temos a seguinte passagem: “A melancolia, cuja
definicdo conceitual é oscilante, mesmo na psiquiatria descritiva, apresenta-se sob varias formas clinicas, cuja
sintese em uma unidade ndo parece assegurada, e dentre estas algumas sugerem afeccfes mais somaticas que
psicogénicas” (FREUD, 2011, p. 45)

36 Optamos aqui pela traducdo coordenada por Luiz Alberto Hanns (Editora Imago).



83

autorrecriminagdes sdo recriminagdes dirigidas a um objeto amado, as quais foram retiradas
desse objeto e desviadas para o proprio Eu” (FREUD, ib., p. 107). O que diz de depreciativo
de si mesmo (com “despudorada loquacidade™) o melancolico estd dizendo, segundo Freud,

de outra pessoa. Freud explica da seguinte maneira esse “fato de estrutura™:

Havia ocorrido uma escolha de objeto, isto é, 0 enlacamento da libido a uma
determinada pessoa. Entretanto, uma ofensa real ou decep¢do proveniente da
pessoa amada causou um estremecimento dessa relagdo com o objeto. O
resultado ndo foi um processo normal de retirada da libido desse objeto e a
seguir o seu deslocamento para outro objeto, mas sim algo diverso, que para
ocorrer parece exigir a presenca de determinadas condi¢des. O que se seguiu
foi que o investimento de carga no objeto se mostrou pouco resistente e
firme e foi retirado. A libido entdo liberada, em vez de ser transferida a outro
objeto, foi recolhida para dentro Eu. L& essa libido ndo foi utilizada para
uma funcdo qualquer, e sim para produzir uma identificagdo do Eu com o
objeto que tinha sido abandonado. Assim, a sombra do objeto caiu sobre o
Eu. A partir dai uma instancia especial podia julgar esse Eu como se ele
fosse um objeto, a saber: o objeto abandonado. Desta forma, a perda do
objeto transformou-se em uma perda de aspectos do Eu, e o conflito entre o
Eu e a pessoa amada transformou-se num conflito entre a critica do Eu e o
Eu modificado pela identificacdo (FREUD, ib., p. 108).

A sombra (auséncia) do objeto perdido “cai sobre o Eu” e o sujeito ndo consegue simboliza-
la. Segundo Lacan, “Freud nos observa que o sujeito do luto lida com uma tarefa que
consistiria em consumar pela segunda vez a perda do objeto amado (...). E Deus sabe o quanto
ele insiste, justificadamente, no aspecto detalhado, minucioso, da rememoracao” (LACAN,
2005, p. 263). Para Lacan, esse trabalho tentaria restabelecer a ligagdo com o “verdadeiro
objeto da relacao” — 0 objeto a. Para ele sera possivel dar um substituto que ndo terd mais
importancia do que quem ocupou primeiro seu lugar®’. O luto, assim, realiza a manutenc&o no
nivel escopico (leva meus olhos!) das ligacdes do desejo com os sinais de a, quer dizer,
ligacdo com as quais o desejo investe i(a) - e ndo a. O amor € nascisicamente estruturado por
i(a). Esta ai a diferenca entre os mecanismos do luto e da melancolia.

Na melancolia, trata-se de algo diferente do mecanismo de retorno da libido
no luto e, por essa razdo, todo o processo, toda a dialética se constroi de
outra maneira. O objeto, Freud nos diz que é preciso — por que nesse caso?
Deixo de lado a questdo — que o sujeito se entenda com ele. Mas o fato de se
tratar de um objeto a e de, no quarto nivel, esse se encontrar habitualmente
mascarado por tras de i (a), e desconhecido em sua esséncia, exige que 0

melancolico, digamos, atravesse a sua propria imagem e primeiro ataque,
para poder atingir, 14 dentro, o objeto a que o transcende, cujo mandamento

37 Lacan chega a brincar com essa substitui¢do possibilitada pelo trabalho de luto: “Como me dizia um de nos,
humorista, a proposito da aventura que nos é descrita no filme Hiroshima, meu amor, essa é uma historia perfeita
para nos mostrar que qualquer alemdo insubstituivel pode encontrar de imediato um substituto perfeitamente
valido no primeiro japonés encontrado numa esquina de rua” (id., ib., p. 363-364)



84

Ihe escapa — e cuja queda o arrasta para a precipitacdo suicida, com o
automatismo, 0 mecanismo, 0 carater imperativo e intrinsecamente alienado
com que vocés sabem se cometem o0s suicidios melancoélicos. E eles ndo sdo
cometidos num quadro qualquer. Se tantas vezes isso acontece na janela, se
n&o através da janela, ndo é por acaso. E o recurso a uma estrutura que nao é
outra sendo da fantasia. (LACAN, ib., 264).

Miller explica que o trabalho de luto volta-se para i (a), para a imagem do objeto do amor em
sua estrutura narcisica. Trata-se de uma “enumeragdo dos detalhes imaginarios para fazé-los
passar para o simbolico. Todavia, € um trabalho que se efetua essencialmente no nivel
escopico, deixando 0 pequeno a sob a barra, ainda que 0 objeto a se encontre cingido pelo
imaginario” (MILLER, 2005, p. 76). O luto seria na proposicdo de Miller um “carnaval
imaginario e narcisico” feito em fungdo da perda do objeto a. Lacan, de acordo com Miller,
teria se esmerado para apresentar a melancolia em sua também relacdo com o objeto a. “Na
passagem ao ato melancdlico, o sujeito ultrapassa a barreira que o separa do pequeno a, ao
passo que no luto a barreira é mantida. Disso decorre que o sujeito melancolico passa através

de sua prépria imagem para alcancar o objeto pequeno a” (id., ib., p. 77).

Assim, trabalhando o simbdlico da linguagem em torno do furo no real, a psicanalise
poderia oferecer a melancolia do sujeito “uma segunda oportunidade de construir outra
resposta para a sombra do objeto perdido que, do lugar do Outro, cai sobre o sujeito”
(BASSOLS, ib., p. 265). O melancdlico seria aquele que se encontra impedido de perguntar o
que foi para o outro que ndo esta mais aqui. Essa pergunta se constitui como uma resposta ao

“buraco no real que o reduziu a um objeto, um objeto perdido para o Outro” (id., ib., p. 265).

Bassols apresenta dois casos, um deles denominado “Um caso de psicose
melancodlica ordinaria”. Essa nominag¢do pode ndo dizer muito para quem ndo segue as
proposicdes da orientacdo lacaniana. O caso de Bassols fala de uma jovem mulher que
recebeu em seu consultério e tratou por quatro anos. “E um caso na vertente do que
designamos, de acordo com a orientagé@o lacaniana desenvolvida por Jacques-Alain Miller, de
‘psicose ordinaria’” (id., ib., p. 259). A psicose ordinaria € uma proposta de investigacdo no
interior da clinica dessa orientagdo. Trata-se, explica Bassols, de uma psicose ndo
desencadeada, sem a fenomenologia comum das psicoses classicas — delirios, alucinagdes,

fendmenos de linguagem.

A psicose ordinaria coloca-se assim no ambito de uma clinica dos fendémenos
discretos. “Mas sempre se encontra um indicio, um signo da impossibilidade fundamental na

relacdo do sujeito com o Outro, um signo que sempre é um traco melancélico, mesmo se essa



85

melancolia s6 se apresenta clinicamente sob a forma de um trago episodico na vida do sujeito”
(id., ib., p. 259).

*k*k

Como se trata de uma proposta de investigacao clinica, decidi-me por ndo avancar na
descricdo exaustiva das psicoses ordinarias. Intuo que é possivel fazer inUmeras conexdes de
sua fenomenologia com a vida de nossos personagens do “ndo”. Com a ruptura constante e
ndo dialetizavel que caracteriza Bartleby e companhia. Com sua identificacdo com 0s postos
mais subordinados, como era o do copista. Com a auséncia de significacdo falica dissimulada
por um fragil compensatory make-believe, como talvez tivéssemos em Jacob Von Gunten
(personagem que de “de uma coisa” tinha “certeza: no futuro, o que vou ser ¢ um zero a
esquerda, muito redondo e encantador”). Pergunto-me se podemos trazer todas as sutilezas da
clinica® — em especial algo que fala da posicdo do analista e do refinamento exigido por essa
nova proposicdo - ao nosso devorador, apressado e objetificante S2, o discurso da

universidade. Em todo caso, ao leitor, demando ao menos um pouco de paciéncia.

Gostaria, no entanto, de explorar um conhecido texto de Jacques Alain-Miller, Efeito
do retorno a psicose ordindria, que proponho aqui como uma pequena introducdo ao capitulo
gue se segue. Talvez um texto que pode ser lido como uma adverténcia ao otimismo das
proximas paginas dessa pesquisa. Alegria derivada especialmente das leituras de Gilles
Deleuze e de Giorgio Agamben, que a luz da clinica (do sofrimento que se endereca ai a
escuta) vacila, se divide. Vejamos, pois, brevemente algo sobre os psicéticos ordinarios —

antes de exaltar sua “fragil saude irresitivel”.

O homem que dorme (1974), filme de Bernard Queysanne baseado em livro de
Georges Perec, apresenta-nos seus movimentos de ruptura. J& a conclusdo do filme fala-nos
da saude como producdo de laco. Gostaria de introduzir aqui a possibilidade de pensarmos a

argumentacdo que sucede a de Miller enquanto referida a um “afeto” ou acontecimento de

3 Para Miller, devemos entender o “intraduzivel” posto em jogo pela psicanélise como algo que dificulta o
alinhamento com o discurso do mestre. Na aridez de cada conceito, também resiste a possibilidade de cada um,
segundo sua prépria experiéncia lhe emprestar algum significado. Miller afirma no final da segunda licdo do
seminario Todo mundo é louco: “Sempre houve, por sinal, espiritos livres. Ndo gosto muito dessa expressdo, ndo
se € muito livre — ndo vou falar como Nietzsche, coitado, ndo vou dizer os homens superiores porque nao
acredito nisso -, mas sempre houve certo tipo de revoltados, esses revoltados sdo necessariamente perseguidos.
Por isso, aprende-se a ndo dizer tudo e como analistas, a0 mesmo tempo em que vociferamos, nos vociferaremos,
nés sussurraremos nos ouvidos de nossas entrevistadoras, evidentemente espalharemos também algumas
mensagens secretas que serdo a salvagdo do bom entendedor, por que a psicanalise, da loucura que é a
psicandlise, n6s ndo podemos tudo dizer a todos” (MILLER, 2007-2009, p. 37)



86

corpo que verte inoperancia sobre os dispositivos. Algo desativador, como o riso melancolico,
e que, portanto, permanece no horizonte como elemento que tenciona a civilizagdo do

consumo.

Miller introduz seu argumento afirmando que “a psicose ordinaria ndo tem definicao
rigida®®” (MILLER, 2010, p. 3). O autor convoca “diferentes sentidos, diferentes ecos de
sentido em torno desse significante” proposto dentro de um “campo de disputa” e sem um
“saber-fazer” prévio em torno de sua utiliza¢do. O sintagma psicose ordindria ¢ utilizado por
Miller “para driblar a rigidez de uma clinica binaria: neurose ou psicose” (id., ib., p. 4), um ou
isso ou aquilo (estando a perversdo excluida uma vez que os verdadeiros perversos, segundo
Miller, ndo se analisam, restando aqueles que tém apenas tracos perversos) absoluto que
operaria na clinica. O resultado é que alguns casos apresentavam ao analista uma barreira ao
diagndstico que se estendia durante anos sem que se pudesse dizer se 0 paciente era psicotico
Ou neurotico.

Era nitidamente uma dificuldade nos casos de histeria. Quando ndo ha, na
histeria, uma identificacdo narcisica “suficientemente boa” ao corpo proprio
— “suficientemente boa” é um termo winnicotiano do qual gosto muito —
porque ha frequentemente na histeria alguns sinais de uma certa auséncia do
corpo, de uma certa desordem do corpo, vocés podem se perguntar se essa
desordem vai a ponto de ndo mais concernir a histeria, mas efetivamente a
uma psicose. Vocés veem assim pessoas que tentam, durante anos, decidir de
gue lado situar seu paciente. Ou entdo, ao encontrarem sujeitos que
testemunham um vazio que experimentam em si mesmos, podem se
perguntar se esse vazio ndo é também histérico. E o sujeito barrado que

remete ao nada na neurose? Ou se trata do vazio psicotico, do furo psicético?
(Id. ib., p. 5).

Miller argumenta que crescentemente, ainda que houvesse uma diferenciacdo absoluta
fundamentada na foraclusdo do Nome-do-Pai, certos casos insistiam em se situar entre os dois
diagndsticos, tornando espessa a fronteira entre um e outro, entre neurose e psicose. A
espessura da fronteira teria aumentado ano apds ano. A introducdo da psicose ordinaria vinha
assim responder a uma questdo: “era uma maneira de dizer, por exemplo, que se vocés tém,
durante anos, razdes para duvidar da neurose do sujeito, podem apostar que € mais um
psicotico ordinario” (id., ib., p. 6). Se ndo ¢ possivel se decidir a respeito da estrutura
neuroética do sujeito (que se apresenta de maneira clara na clinica), entdo para Miller, pode-se

apostar que se trata de uma psicose dissimulada ou velada, uma psicose ordinaria. No entanto,

39 Fiz a opc¢éo por referenciar o texto publicado na revista Opgéo Lacaniana Online. Essa conferéncia também se
encontra traduzida em A psicose ordinaria: a convengdo de Antibes (2012). Nesse livro temos um detalhamento
sobre as novas formas de desencadeamento, sobre os fendmenos discretos e sobre a transferéncia nas psicoses
ordinarias.



87

ndo se trata de um “diagndstico” no sentido classico uma vez que ndo existiria “objetivamente
na clinica”, tratando-se de uma categoria mais epistémica do que objetiva, conectada com o
saber da pratica analitica, uma psicose dificil de reconhecer, mas ndo sem “pequenos indicios

variados” (id., ib., p. 7).

Miller entdo apresenta como se da a construcdo da psicose nos Escritos, observando
que o texto “De uma questdo preliminar de todo tratamento possivel da psicose” inicia com a
neurose. “Ele pensa a psicose na perspectiva da neurose” (id., ib., p. 7). Estabelece-se uma
relagdo entre neurose e normalidade, conexio estabelecida pelo Edipo. “Em Lacan — e
também em Freud — o complexo de Edipo, traduzido por Lacan como metafora paterna, é o
fundamento tanto da realidade quanto da neurose. O complexo de Edipo é o elo entre
normalidade e neurose. E possivel dizer que a neurose ¢ a normalidade” (id., ib., p. 7). Uma

pessoa que se supde normal é aquela ndo sofreria de sua neurose.

No ensino de Lacan, o territorio comum entre a neurose e a psicose seria O
imaginario. Miller observa que em quase todos os textos dos Escritos (com exce¢do dos
ultimos), a dimensdo fundamental do sujeito pertence ao imaginario, seja este sujeito um
futuro psicético, neurdtico ou perverso. Assim, o estadio do espelho seria “a primeira
estrutura do mundo primario do sujeito, o que significa que ¢ um mundo muito instavel” (id.,
ib., p. 8). Quer dizer, um mundo (primario) instavel enquanto marcado por um transitivismo,
de areias movedigas, sem consisténcia. “E a partir dai que ele estrutura a psicose. Para ele, ¢
também o mundo da m&e. E supostamente um mundo cuja forca pulsional é a do Desejo da
Mée, o desejo desordenado da mée em relagdo ao filho-sujeito” (id., ib., p. 8). O mundo

primério é portanto louco.

A ordem chega com o simbolico, numa segunda fase dessa estruturagdo subjetiva. “A
estrutura lacaniana introduz o simbdlico — a linguagem, a metéfora paterna — como a poténcia
gue impBe a ordem, que impde a hierarquia, a estrutura, a constancia, que estabilizava o
mundo imagindrio instavel” (id., ib., p. 9). Lacan conceitua a poténcia ordenadora em jogo no
simbolico de Nome-do-Pai. Essa ordem opera a castracdo, uma subtracdo do gozo, uma
extracdo da libido. Um gozo a menos. “A partir desse momento, como sabem, Lacan constroi
a psicose como uma falta do Nome-do-Pai, PO, e a falta desse falo castrado que ele escreve
®0” (id., ib., p.9). Como o Nome-do-Pai ndo opera 0 gozo imaginario, a mais, continua

existindo.



88

Miller argumenta que, na leitura que realiza a respeito do Caso Schreber, Lacan
introduz a ideia de “metafora delirante”. Do que se trata? Uma vez ndo articulado ao Nome-
do-Pai, Schreber desencadeia uma psicose marcada pelos seus fendmenos extraordinarios
inconfundiveis. Acontece que Schreber, apés a confusdo do desencadeamento, vai
reorganizando seu mundo. “Schreber consegue, progressivamente, arranjar para si um mundo
onde € possivel viver. Lacan diz entdo que, na verdade, ele ndo tem uma metafora paterna,
mas bem mais uma metafora delirante” (id., ib., p. 10). Miller explica que o delirio ¢
simbolico, e por isso também capaz de oferecer alguma pequena organiza¢do a um mundo,
ainda que as vezes solitario, apenas para si mesmo.

Isso introduz uma mudanga de estatuto no Nome-do-Pai. Nos textos
classicos de Lacan, utiliza-se 0 Nome-do-Pai como nome préprio. Quando se
pergunta: “o sujeito tem o Nome-do-Pai ou ha foraclusdo do Nome-do-Pai?”,
0 Nome-doPai é usado logicamente como nome préprio, 0 home proprio de
um elemento particular chamado Nome-do-Pai. Seguindo a ideia da ordem
simbodlica delirante, é possivel dizer que o Nome-do-Pai ndo é mais um

nome proprio, mas um predicado definido na ldgica simbdlica. (id., ib., p.
11-12)

Como observa Miller, que esse elemento € um predicado, ou seja, tem qualidade de um
Nome-do-Pai, mas ndo € o nome do pai. Schreber desencadeia sua psicose apenas aos 51
anos, no periodo conhecido na medicina por climatério. Ou seja, até entdo ele fazia seu
mundo funcionar de maneira mais ou menos bem sucedida. Miller sugere, no entanto, que
caso tivesse sido analisado (a psicanalise ainda ndo havia sido criada em seu tempo), seria
possivel hoje, a luz da psicose ordinaria, observar “particularidades” nesse mundo criado por
Schreber antes do desencadeamento. Dessa maneira, enquanto predicado, o Nome-do-pai é
um substituto substituido. “O Nome-do-Pai se substitui ao Desejo da Mée, impGe sua ordem
ao Desejo da Mae. E o que chamamos de predicado do Nome-do-Pai € um elemento, uma
espécie de make-believe do Nome-do-Pai, um compensatory make-believe ” (id., ib., p. 12).

Enquanto a neurose € constante, estavel, fundada em determinadas repeti¢cdes, com
elementos bem recortados, a psicose ordinaria ndo. Na clinica seria possivel observar uma
série de “pequenos indicios” de que se trata de uma psicose dissimulada pelo fazer crer
compensatorio. “E uma clinica muito delicada” (id., ib., p. 13). Segundo Miller, se faz
observavel o que Lacan chamaria de desordem provocada na juncdo mais intima do
sentimento de vida do sujeito. Trata-se de algo bastante dificil de formular, adverte Miller. “A
desordem se situa na maneira como Vvocés experimentam o mundo que 0S cerca, na maneira

como experimentam seu corpo € no modo de se relacionarem com suas proprias ideias” (id.,



89

ib., p. 14). Na histérica se trataria de uma desordem em torno do corpo, enquanto o neurético
a situa em relagdo as ideias. Miller formula essa desordem no psicotico ordinario em relacdo a

trés externalidades: social, corporal e subjetiva.

Na externalidade social, a questdo que se coloca é qual a identificacdo do sujeito com
sua fungdo social, com sua profissdo. “Encontramos o sinal mais claro na relacdo negativa do
sujeito com sua identificagdo social. Quando vocés devem admitir que o sujeito é incapaz de
conquistar seu lugar ao sol, de assumir sua fungdo social” (id., ib., p. 14). Em relacdo a essa
funcdo, observa-se um desespero misterioso, uma impoténcia, ndo se tratando de uma revolta
histérica ou da autonomia obsessiva: “existe uma espécie de fosso que constitui
misteriosamente uma barreira invisivel. Quando observam o que chamo de desligamento, uma
desconexdo” (id., ib., p. 15). O sujeito vai se desligando progressivamente, se desconectando
de seu trabalho, da familia, etc. Trata-se do que Miller denomina de identificacdo social
negativa, mas que pode apresentar-se como seu contrario: uma identificacdo muito fixada,
intensa com a funcdo social. “Vocés podem ver entdo — € iSSO Ocorre constantemente —
psicéticos ordinarios cuja perda do trabalho desencadeia sua psicose, porque, muito
frequentemente, seu trabalho significava bem mais do que um trabalho ou uma maneira de
viver” (id., ib., p. 16). O trabalho ai funcionava como o Nome-do-Pai. Ser membro de uma

organizagao nesses casos era o “unico principio do mundo” de um psicotico ordinario.

A externalidade corporal diria respeito, segundo argumento de Miller, ao Outro

corporal, o corpo como Outro para o sujeito: 0 COrpo Como 0 Corpo que se tem.

Na psicose ordinaria, a desordem seria um furo através do qual o corpo se desfaz,
levando o sujeito a recorrer a grampos para ‘““se sustentar com seu corpo” (id., ib., p. 17). A
grande dificuldade é que segundo Miller, a moda é claramente inspirada na psicose ordinaria:
0s meios artificiais — piercings, tatuagens — sdo amplamente banalizados. “Certos usos das
tatuagens sdo um critério da psicose ordinaria quando vocés sentem que, para o sujeito, é uma
maneira de prender seu corpo a si mesmo. Esse elemento suplementar faz funcdo de Nome-
do-Pai” (id., ib., p. 17). Em comparacdo com a histeria, a diferenca seria de tonalidade. A
histérica € marcada, uma vez neurotica, por certa relacdo com a impossibilidade. No psicotico

ordinrio é possivel perceber “o infinito na falha presente na relagao” dele com seu corpo.

Na externalidade subjetiva, a desordem se apresentaria na “experiéncia do vazio, de

vacuidade, do vago no psicotico ordinario” (id., ib., p. 18). O psicético ordinario encontra-se



90

fixado nesse vazio de maneira ndo dialética. As frases “parecem condensar a mesma auséncia
em seu centro” (id., ib., p. 19). Também héa ai uma fixidez da identificagdo com o objeto a
como dejeto. Uma identificacdo ndo simbolica, ndo metaforica, mas real. “O sujeito pode se
transformar num rebotalho, negligenciando a si mesmo ao ponto mais extremo. Digo que é

uma identificacdo real, pois o sujeito vai na dire¢do de realizar o dejeto sobre a sua pessoa”
(id., ib., p. 18).

Miller retoma alguns critérios necessarios para a afirmagdo do diagnostico de psicose
ordinaria. Uma vez que nao haja relacdo com o Nome-do-Pai, uma vez que ndo haja provas da
existéncia de menos-phi (castracdo, impoténcia e impossibilidade), ndo havendo diferenciacédo
entre 0 Eu e o Isso, entre os significantes e as pulsdes, um supereu tracado... Provavelmente

ndo se trata de uma neurose, mas de “outra coisa”.

*k*

Romildo Régo Barros nos lembra que Na Divina Comédia, os tristes estdo no quinto
circulo do inferno, fazendo companhia aos coléricos. “O poeta Virgilio, mestre e guia nos
caminhos do inferno e do purgatério, mostra a Dante o pantano escuro onde os coléricos se
mutilam, dirigindo contra si prdprios a ira de que foram possuidos na vida, e observa que, sob
eles, ha sombras quase indistintas que se mexem” (BARROS, 2003, p.1). As sombras sdo 0s
tristes (accidiosi). Eles ndo falam, mas murmuram, num som que se confunde com o

borbulhar do pantano. Temos nos versos do Canto VII, do “O Inferno™:

“Tristes fomos em vida,

no ar ameno que do sol se alegra,
dentro portando névoa aborrecida.
Contrista-nos agora a lama negra”

“E 0 que em suas goelas gorgolam
E brotam do lodo que as palavras desintegra”

Os tristes, observa Barros, lamentam que quando vivos ndo conheceram a alegria da luz solar,
porque tomados pelas trevas da tristeza. Sao condenados, depois de mortos, a uma escuriddo
da qual nédo se distinguem e cuja fala s pode ser escutada por Dante guiado pelo génio de
Virgilio. “A separacao entre a luz do sol, externa, e a névoa, interna ao sujeito, na verdade se
anula, por forga de uma operagdo — a morte — ap6s a qual o que passa a existir ¢ a ‘névoa

aborrecida’ dentro da escuriddao da lama” (id., ib., p. 2). Quer dizer, ndo se pode distinguir



91

mais entre névoa aborrecida e lama, imagem perfeita, segundo Romildo, para ilustrar a
sombra do objeto que cai sobre o Eu, em Freud. Nessa relacdo de indistingdo as palavras sdo
“desintegradas” resultando no “siléncio do sujeito”. “Nao ¢ que os tristes se calem: o que
ocorre ¢ que a indiferenciagdo entre o dentro ¢ o fora ndo permite a fun¢do da fala” (id., ib., p.

3)

Barros observa que para Alain Ehrenberg, socidlogo francés, autor da trilogia La

fatigue d’étre soi — Dépression et sociét, Le culte de la performance e L’ individu incertain, a

depressdo é uma das marcas do individuo contemporaneo, uma das formas tomadas por esse

sujeito. “A depressdo assinalaria uma superacdo historica da neurose, pois os sujeitos atuais

ndo estariam as voltas com um conflito intrapsiquico, como na neurose, sendo com um

sentimento de insuficiéncia, diante de exigéncias que os ultrapassam, ou de um saber que 0s

esmaga” (id., ib., p. 3). O sujeito também estaria as voltas com uma perda que careceria de

definicdo. Para Ehrenberg, citado por Barros, a civilizacdo teria passado do registro da culpa e
da disciplina para o da responsabilidade e iniciativa.

A depressdo nos instrui sobre a nossa propria experiéncia atual da pessoa,

pois ela é a patologia de uma sociedade na qual a norma nao é mais fundada

na culpa e na disciplina, mas na responsabilidade e iniciativa. Ontem, as

regras sociais comandavam conformismos de pensamento, ou até

automatismos de conduta; hoje, elas exigem iniciativa e aptiddes mentais. O

individuo é confrontado com uma patologia da insuficiéncia, mais do que

com uma doenga da falta, ao universo do disfuncionamento, mais do que ao
da lei. (EHRENBERG apud BARROS, id., p. 4)

Entdo, se trataria, segundo Barros, do declinio de “um principio unitario de autoriza¢do — nds
falamos aqui do declinio da fun¢@o do pai”, demandando-se de cada um que invente ou leve
sua autorizagdo, aprendendo a ser ‘“si mesmo”, “com todo o peso que implica a
correspondéncia entre o sujeito e ele proprio” (id., ib., p. 4). A depressdo seria assim uma
resposta subjetiva marcada pela impoténcia, uma resposta criada pelo vao entre os ideais e a

impossibilidade do sujeito alcanca-los.

Barros propde que, uma vez fracassada a tentativa de identificagdo com os ideais, 0
que restaria seria uma identificagdo com os residuos desses ideais, sob espécie de um objeto
caido do Outro. “Esse residuo tem um nome freudiano, supereu, que, dentre outros aspectos,
tem também o de resto deprimente do ideal” (id., ib., p. 4). Assim, para Barros, tanto a culpa
como a reponsabilidade, evocados por Ehrenberg para distinguir os dois registros, imporiam
ao sujeito certa diferenga entre o que se ¢ o que deve alcancar. “O sujeito atual teria, se

seguimos o que diz Ehrenberg, alcancado o ideal perseguido desde sempre, a igualdade



92

consigo proprio, 0 que se tem chamado tradicionalmente de emancipagdo. E esta, como

podemos facilmente constatar, a sua gloria e a sua miséria” (id., ib., p. 5).

A questdo, ressalta Barros, € que segundo essa nova conformacdo da experiéncia
subjetiva, 0 sujeito ndo mais se mede em relacdo a um ideal que a partir de um certo ponto
ndo Ihe diria mais respeito, ja que concernente ao pai ou soberano (Edipo). Agora, 0 que
estaria em jogo é um ideal que ele pode e deve atingir, e em relacdo ao qual sempre se sente
em falta. “Nessa nova experiéncia — cuja abrangéncia, alias, é bem dificil de medir —, ao
contréario da antiga, ndo é o ideal que se esvazia (como no declinio do complexo de Edipo),
mas o proprio sujeito, que, mantendo a forca e o poder do ideal, se descobre insuficiente” (id.,
ib., p.5). Trata-se de um sujeito que se encontra impelido a identificar-se consigo mesmo —

ndo do sujeito impelido & sua prépria diviséo.

Como observa Barros, a depressdao é um significante que reune manifestacoes
clinicas muito variadas. Ansiedade e tristeza, agitacdo e prostragdo, mal-estar corporal e
instabilidade psiquica, insonia e sonoléncia, surgem assim no seu “espectro” nada univoco.
Os antidepressivos, por sua vez, aplicam-se a sintomas e quadros também muito abrangentes:
“tanto a quadros neurdticos ‘classicos’ como as obsess@es e fobias, quanto a comportamentos
compulsivos, a habitos dificeis de se abandonar, como o tabagismo, ou a quadros reativos em
geral” (id., ib., p. 6). A depressdo ¢ assim, para o argumento de Ehrenberg um ima que atrai
fendmenos disparatados com definicdes diversas que antes se encontravam nas bordas da
psiquiatria — sendo encontrados nos consultorios “clinicos gerais”. A invengdo do
antidepressivo (1957) permite assim um reagrupamento e marca 0 surgimento de um
“significante-mestre” com os quais 0s sujeitos se apresentam e encontram uma inscri¢ao

coletiva.

Para Elisa Alvarenga, em seu artigo “Depressdo sob transferéncia”, o “remédio que a
psicanalise pode oferecer ao sujeito deprimido é fazé-lo falar” (ALVARENGA, 1996, p. 24).
De acordo com Alvarenga, “a promo¢ao médica e farmacologica da depressio vem ao
encontro de uma demanda social que néo inclui a responsabilidade do sujeito no seu mal-
estar, avalizando o recalque e o império do pai” (id., ib., p. 25). A pulsdo de morte, nesse
quadro, apesar do pai, resultaria na manifestacdo de um gozo mortifero. Alvarenga lembra
que para Lacan de Televisao a depressao ¢ definida como covardia moral, “rentncia do sujeito
diante de si mesmo, esmagado por um supereu obsceno e feroz que lhe impde seu imperativo

de gozo” (id., ib., p. 24). Covardia de ceder de seu desejo.



93

Serge Cottet, no artigo “Algumas ideias diretivas para um congresso sobre
depressdo”, enquanto significante que percorre o0 mundo contemporaneo (“significante pos-
moderno da negagao do inconsciente™), a depressao realiza um casamento bem sucedido entre
opinido e ciéncia. “A promocao médica e farmacologica da entidade vem de fato ao encontro
de uma demanda social que de modo espontéaneo ndo esta absolutamente decidida a incluir a
responsabilidade do sujeito no mal-estar que o agita” (COTTET, 1996, p. 29).

Como observa Sénia Vicente, para Lacan a depressdao ¢ um afeto (e ndo uma
entidade clinica), “para o qual ele prefere o uso do termo ‘tristeza’, no texto Televisdo, como
uma das paixdes da alma. Sendo a tristeza um afeto que corresponde a dor de existir”
(VICENTE, p. 15), e que faria parte tanto das neuroses como das psicoses. No entanto, na
neurose a tristeza pode estd implicada no trabalho de luto pela perda do objeto amado ou de
um ideal, na psicose esse estado estaria relacionado aos mecanismos da melancolia. “Um
sujeito que se encontra afetado pela tristeza, seja por um luto ou pela melancolia, ndo apenas
indica que padece de uma perda de poténcia no agir, mas também uma dificuldade em pensar,
0 que denota que a tristeza indica uma posi¢do do sujeito de recusa ao saber” (id., ib., p. 15)
Essa posicdo do sujeito é que leva Lacan a propor que a tristeza é falta moral em relagdo ao
dever de “bem-dizer”. O mal-dizer sendo, entdo, o refugiar-se no siléncio e no isolamento em
relacdo ao Outro do desejo, ao Outro do amor e ao Outro do inconsciente, tal como sugere
Vicente (id., ib., p. 15). O sujeito entdo estaria em falta com a ética do bem-dizer e com seu
préprio desejo. Advém dai a culpa com o supereu comandando essa autorrecriminacdo. Seja
na neurose ou na psicose, o discurso da ciéncia vem desimplicar o sujeito de sua experiéncia.

A gquantidade de antidepressivos que had no mercado e a grande facilidade
com que o consumidor pode ter seu acesso acaba resultando numa nova
toxicomania que retira a implicagdo do sujeito no estado depressivo. Os
afetos e os sentimentos passam por uma cosmetizagdo do corpo. O corpo se
desloca do discurso. O corpo deixa de ser um “corpo que sofre” para um
corpo neuroregulado. Restando, muitas vezes, a psicanalise se ocupar dos
restos deste corpo neuroregulado. Para Freud, muitas vezes é preciso
adoecer para que um sujeito venha a se aproximar da verdade de si mesmo.
O caminho que toma a psicanalise em sua aplicacdo terapéutica nos estados
depressivos serd, portanto, o de incluir o sujeito, com sua responsabilidade
subjetiva, no seu proprio sofrimento. Para que ele venha a se responsabilizar
pelas suas perdas, pela sua falta estrutural, através do bem-dizer do real que

Ihe afeta, para que desde essa posicdo ética, ele venha encontrar algum
motivo para aliviar a sua dor-do-existir. (VICENTE, sd, p.16)

*k*k



94

O que vem a seguir deve ser lido na chave oposta aguela em moda nas nossas
pesquisas, em moda no discurso da universidade hoje, que ¢ a do “empoderamento”. Pensar o
menor sem inflacionar o imaginario, pensar a poténcia (capacidade de afetar e ser afetado)

como funcéo inversa do poder. Pensar o afeto para além da sua repertorializacao.



95

30 TEDIO PURO DAS INFELICIDADES CONTINUAS: BARTLEBY, ATENCAO E
TEDIO

Os personagens que encontramos nesta pesquisa sdo em sua maioria delicados, gentis,
ternos se comparados a gravidade de qualquer herdi. Neles uma outra logica persiste filiada a
um centro, a um nada de vontade, ameagando a natureza improfanével dos dispositivos. Algo
quer ser ultrapassado, perecer, porque nao ignora a liberdade da autodestruicdo ativa. Dizem-
nos: com ela, e s6 com ela, é possivel transformar a negacdo em afirmacdo, é possivel
restaurar a atividade desses espiritos e corpos em seu direito. E ainda: o eterno retorno, o ser
do devir, é sempre seletivo. H& um centro gravitacional autodestrutivo, mesmo que delicado.
E ha uma doutrina antipedagogica: viva de tal modo que deva desejar reviver (...porque, de
qualquer maneira, reviverd). Pretendem eliminar de suas escritas e de suas vidas todos 0s
semiquereres, as meia vontades, e para isso € preciso que se autodestruam. Preferir ndo. A
negacgdo exprime uma afirmacédo da vida e o eterno retorno é a prova a que séo submetidas as
forcas reativas de certos tipos cuja convalescéncia coloca em risco o que entendemos como
saude ou juizo. O que retorna é o que pode ser afirmado. Eis o “apetite do nao ser”. E
preciso, para aceita-lo, como um dom ou destino, sumir, superar a condenacdo da literatura a
fotografia - ou da fotografia ao indice (eles instauram outro regime de visibilidade,
ligeiramente diferente do anterior): desejam encontrar a invisibilidade da escrita e da imagem
capaz de fazé-las igualmente intensas, no isolamento ou na vagabundagem, pela forca de seus

préprios diagramas.

| would prefer not to. A formula do personagem Bartleby, de Herman Melville,
enlouquece. Gramaticalmente correta, mas com um fim abrupto - not to -, a oragdo inapetente
é radical porque ndo deixa claro o que recusa. Contratado como copista em um escritério de
advocacia, Bartleby passa a repetir seu “preferiria ndo” sistematicamente a toda demanda que
Ihe ¢é feita. Como observa Gilles Deleuze, a cada repeticdo, a loucura parece aumentar. N&o a
loucura “particular” de Bartleby, mas a loucura dos que estdo a sua volta, sobretudo a do
narrador, o seu patrdo. “Nao ha duvida, a formula ¢ arrasadora, devastadora, e nada deixa
subsistir atras de si.” (DELEUZE, 1997, p. 82) O “preferir ndo” se estende por toda a acao de
Bartleby: recusa ndo apenas o que ele prefere ndo fazer em relacdo ao que lhe é pedido, mas
também ‘“torna impossivel” o que ele fazia, o que continuava fazendo sem perceber, e
“supostamente ainda preferia fazer” (id., ib., p.82). | prefer not to ndo € uma afirmacgéo, nem

uma negacdo. “O advogado ficaria aliviado se Bartleby ndo quisesse, mas Bartleby nao



96

recusa, ele recusa apenas um nédo-preferido” (id., ib., p. 82). Por outro lado ele também nao

afirma o preferivel: ele coloca sua impossibilidade.

A formula do fastio, portanto, “cava uma zona de indiscernibilidade, de
indeterminagdo, que ndo para de crescer” (id., ib., p. 83), onde qualquer particularidade,
qualquer referéncia — entre o ndo-preferido e o preferivel — é repelida. Bartleby limita-se a
sobreviver com sua “pura passividade paciente” (id., ib., p. 83) sem dizer sim ou ndo, o que
Ihe permite ainda ficar no escritério sem confrontar e sair, nem aceitar a tarefa de copista, ao
risco de ser considerado inutil e logo despedido. | prefer not to alimenta sempre dois polos,
mas antes escavando o buraco negro da inacdo e ndo alimentando certa ambiguidade
afirmativa. Trata-se, portanto, “ndo de uma vontade de nada, mas o crescimento de um nada
de vontade”. Eu preferiria nada a algo: eis o “negativismo para além de toda nega¢ao.” (id.,
ib., p. 83)

Deleuze aponta para o efeito da formula: fazer a linguagem “cair no siléncio” (id., ib.,

p. 84), confronta-la com esse siléncio, com uma espécie de lingua estrangeira. Bartleby

“arrasa a linguagem” porque ndo lhe reconhece os pressupostos que permitem que designe

“coisas, estado de coisas e acdes” (id., ib., p. 85), como também emita “atos de fala” - ao se

falar ndo apenas constatam-se e designam-se coisas e estados, mas assegura-se uma relacéo

com o interlocutor (mandar, interrogar, prometer...). O personagem de Melville ndo reconhece

nenhum nem outro sistema e exclui qualquer alternativa: as palavras ja ndo se distinguem e 0s

atos de fala que autorizam o comando de seu patrdo sdo desarticulados. Nao &, portanto, um

rebelde, mas um excluido “ao qual nenhuma situagdo social pode ser atribuida” (id., ib., p.
85):

Bartleby inventou uma nova ldgica, uma légica da preferéncia que é

suficiente para minar 0s pressupostos da linguagem. (..) a férmula

“desconecta” as palavras e as coisas, as palavras e as a¢des, mas também os

atos e as palavras: ela corta a linguagem de qualquer referéncia. (DELEUZE,
1997, p. 86)

Dai que se afirme que Bartleby ¢ um homem “‘sem referéncias”, que surge e desaparece “sem
referéncia a si mesmo nem a outra coisa” (id., ib., p. 86). Liso: sem posses, sem qualidades,
sem propriedades. E impossivel atribuir-Ihe qualquer particularidade. Assim, Deleuze sugere
que o complemento de “I prefer not to” seja “I am not particular” (id., ib., p. 86). Para
Bartleby vale a bela formula de todo inapetente: ndo é necessario ou possivel acordar do

tédio. Somente acorda-lo. Vivé-lo a fratura. O que me distrai para tirar-me da acédia, o



97

trabalho, a diversdo e o medicamento, s6 me faz mais entediado. As armadilhas comuns da

clinica, da apologia ao trabalho e da epidemia de felicidade*°.

Da estulticia de Bartleby a inversdo do agenciamento: a loucura contagia todos a sua
volta. O patrdo passa a agir como um louco ou vagabundo, mas por permanecer tranquilo e
imovel, assim o sera tratado Bartleby. | prefer not to “contamina tudo, destituindo o pai de
sua palavra exemplar, tanto quanto o filho de sua possibilidade de reproduzir ou copiar” (id.,
ib., p. 90). Eis que com o universo de Melville tomamos uma linha psic6tica marcada por trés
caracteristicas: primeiro, “0 trago de expressdo informal se impde & imagem ou a forma
expressada” (id., ib., p. 90) — I prefer not to se opde aos designios do advogado; segundo, que
uma “zona de indistin¢ao” (id., ib., p. 90) ¢ cavada sem que haja um sujeito que se eleve com
sucesso ou fracasso a imagem ou expressdo criada — Bartleby convida a loucura quando néo
oferece e impossibilita novas imagens de identificacdo; e por fim, uma “funcéo de universal
fraternidade”( id., ib., p. 91) é construida sobre a dissolucdo da imagem do pai, sob as ruinas
da funcdo paterna. Ha, como aponta Deleuze, proximidade de Bartleby com outros
personagens de Dostoievski, Robert Walser, Kafka ou Musil que levam o romance para longe
“da via das razoes”, criando espagos de nada onde sdo suspensas essas figuras, sobreviventes
do vazio, “que conservam seu mistério até o fim e desafiam a logica e a psicologia.” (id., ib.,
p. 94) Bartleby ¢ também um “homem subterraneo” que prefere ndo desejar a querer tirar a

raiz quadrada de um capricho.

Bartleby, um artista da fome, acaba preso e morrendo porque “prefere ndo” comer.

3.1 O entusiasmo é uma grosseria

“Perante cada coisa o que o sonhador deve procurar sentir € a nitida indiferenca que
ela, no que coisa, lhe causa” (PESSOA, 2006, p. 389). Bernardo Soares, o ajudante de guarda-

livros na cidade de Lisboa, um aristocrata enfastiado como Bartleby, prescreve: “nunca sentir

40 O inapetente é aquele que se retira da doenca a cada passatempo, distraido, mas é também aquele cujo
diagndstico lhe lanca a falsa impressdo de que o tédio ndo € a estancia onde sempre esteve, mas apenas uma
contingente falta de desejo pelo passatempo. O vagabundo ou o deprimido, o preguicoso ou o “blasé” (Simmel),
sdo inapetentes que reivindicam a falta de um estatuto, de um diagndstico, de uma referéncia. Nesse sentido, a
abundancia dos nomes da acédia s6 faz revelar seu perigo, sua falta de lugar enquanto falta de lugar. O tédio, a
negatividade, como define Agamben (1999) em seu ensaio sobre Bartleby, é uma potencialidade. Existir
enquanto potencialidade ndo é simplesmente ndo ser, mas permitir a existéncia do ndo-ser. Bartleby reafirma a
existéncia e o crescimento insuportavel do nada de vontade enquanto que o diagnostico do deprimido é sempre
uma condenacdo de morte ao ndo-ser, a falta de qualidades, a sedugdo do negativo.



98

sinceramente seus proprios sentimentos, e elevar o seu palido triunfo ao ponto de olhar
indiferentemente para suas proprias ambicOes, ansias e desejos; passar pelas suas alegrias e

angustias como quem passa por quem nao lhe interessa” (id., ib., p. 389).

Buscamos o personagem cujo autodominio acena para a indiferenca em relacéo a si
mesmo, sua autonegagdo, para um trato altivo do proprio sentimento e desejo. “Indiferente
porque fidalgo, frio porque indiferente”: encontraremos aquele que ndo tem “nem ambicdes
nem paixdes, nem desejos nem esperancgas, nem impulsos nem desassossegos” (id., ib., p.
390)? Encontraremos o entediado, como em Diirer, cotovelo sobre a perna, orelha esquerda

apoiada sobre as mdos: um homem sem escolha nem deciséo?

(13

No0sso personagem, porque aristocrata, elegante, portanto, ndo demonstra pressa: “a
impaciéncia ¢ sempre uma grosseria” (id., ib., p. 390). Também uma frase dita quase sem
alteragdo pelo Principe de Salina. Como para o flaneur, sua melancolia tem ritmo vago e
vagaroso. Se sua existéncia € solitéaria, todavia sabe povoar a soliddo. Sua vontade é tornar
“elegante e distinta” a vida do bairro que lhe habita, ¢ dar “requinte e recato” as festas de suas

sensagoes, ¢ servir “sobriedade e cortesia” nos banquetes de seus pensamentos. (id., ib., p.

390).

A inapeténcia tem sua propria escrita. O fastio de Bartleby*!, a acédia do homem do
subterraneo ou o tédio** de Bernardo Soares, podem ser escritas a n-1%3. “Preferir ndo”,
rejeitar o Unico, o saber de arvore, transcendente, de filiacbes, uma identidade particular: a
formula nos lanca nas possibilidades do mdltiplo, na diferenca, no devir-esquizo, no
perspectivismo da inconstante alma selvagem. A inapeténcia ndo deixa lugar para o gosto,
arrasa a linguagem e arrasta consigo os campos de identificacdo, de representacdo. N&o

haveria gosto porque ndo existiria mais um “particular” capaz de coadunar o desejo e 0 gozo

41 Como observou Peter P4l Palbart em conferéncia na 27° Bienal de Sao Paulo: Bartleby “ndo foge do mundo,
mas faz 0 mundo fugir. Do fundo de sua solidao, diz Deleuze, tais individuos ndo revelam apenas a recusa de
uma sociabilidade envenenada, porém sdo o chamamento para um tipo de solidariedade nova. O apelo por uma
comunidade por vir”.

42 Escreve Agamben: “durante toda a Idade Média, um flagelo pior do que a peste que infesta os castelos, as
vilas e os palacios das cidades do mundo, abate-se sobre as moradas da vida espiritual, penetra nas celas e nos
claustros dos mosteiros, nas tebaidas dos eremitas, nas abadias trapistas dos enclausurados. Acedia, tristia,
taedium vitae, desidia sdo os nomes que os Padres da Igreja ddo & morte que isso infla na alma” (AGAMBEN,
2007b, p. 21).

43 A formula néo trata de exaltar o multiplo - afinal “nenhuma habilidade tipografica, lexical ou mesmo sintdtica
serd suficiente para fazé-lo ouvir.” (DELEUZE; GUATTARI, 1995, p. 14) - jA que ndo se deveria, pois,
procurar o multiplo pela adigdo de uma dimensao superior, “mas, ao contrario, da maneira mais simples, com
forca de sobriedade, no nivel das dimens@es de que se dispde, sempre n-1” (id., ib., p.14).



99

sob um mesmo nome. A inapeténcia existe apenas enquanto contraposi¢do a uma pretensa

possibilidade de gosto. Seria preciso antes dizer: afirme com a negatividade, “prefira ndo”.

Para nenhum outro herdi da lirica de Charles Baudelaire, a acédia do gosto € téo
importante como para o dandi. Desse personagem, sobrevém as linhas mais fortes de certa
inibicdo estética, de certa inapeténcia geral. Para além ou aquém da literatura, seria escusado
afirmar que a frieza altiva do dandi também acinzenta nossa vida subjetiva. E como aponta
Giorgio Agamben, a reducdo do acidioso a inocéncia do preguicoso ou desleixado, é uma
redug@o tipica do diagrama capitalista: “o0 mal-entedido e amenizac¢do de um fendmeno, longe
de significar que isso nos é remoto e estranho, pelo contrario séo indicios de uma proximidade

tao intoleravel a ponto de a devermos camuflar e reprimir” (AGAMBEN, 2007b, p. 26).

Rico, ocioso, entediado, frio. O dandi ndo tem nenhuma profissdo além da elegancia.
Nem o dinheiro, nem o0 amor, - “ocupag¢ao natural dos ociosos” (BAUDELAIRE, 1996, p. 52)
-, nem o gosto imoderado pela elegancia material apresentam-se como fim em si mesmo para
o0 dandismo. O que esté realmente em jogo ¢é o “prazer de provocar admiragio e a satisfacdo
orgulhosa de jamais ficar admirado™. (id., ib., p. 53). Entediado ou mesmo sob sofrimento,
o dandi sorrird. O dandismo, reconhece Baudelaire, a todo 0 momento demanda um tipo de
ginastica psicolégica para dar tracos ao ar blasé, esnobe, indolente, desinteressado,

“completamente a parte” (id., ib., p. 51).

Da necessidade de combater a trivialidade “resulta nos dandis, a atitude altiva de casta,
provocante inclusive em sua frieza.” (id., ib., p. 54) Tal o prdprio Baudelaire, o dandi faz
parte de uma nobreza decadente. Funda sua propria aristocracia sobre valores “que nem o
trabalho nem o dinheiro podem conferir” (id., ib.,, p. 54) e para os quais a ascensdo da
democracia burguesa representa ameaga iminente. “O dandismo ¢ um sol poente; como o
astro que declina, ¢ magnifico, sem calor e cheio de melancolia” (id., ib., p. 55). Interessa-nos,
nessa incursao, o ar frio do dandi, sua “inabalavel resolu¢do de nao se emocionar” (id., ib., p.
56), “como um fogo latente que se deixa adivinhar, que poderia — mas ndo quer — se

propagar.” (id., ib., p. 56)

Sugere Walter Benjamin que os trejeitos entediados do dandismo podem ter nascido
com os ingleses, cuja rede comercial sofria abalos constantes e surpreendentes: “o

comerciante tinha de reagir a eles, mas nao trair suas reacdes.” (BENJAMIN, 1975, p. 28) Os

44 Grifo nosso.



100

dandis, portanto, adotaram a técnica dos comerciantes, aperfeicoando o autodominio burgués
sob a roupagem aristocratica: “souberam conjugar a tensdo com o comportamento e mimica
descontraidos, até indolentes.” (id., ib., p. 28) A inapeténcia ¢ uma disciplina, ou seja, ¢
gerada por técnicas, condicionamentos. O corpo do dandi, nesse sentido, € investido por
codigos para que ndo apenas se expresse com a frieza e civilidade, mas que essa frieza seja
congelante, indolente, paralisante. O dandi é, pois, uma caricatura subversiva do homem
docilizado. Por fim, é notavel que esse gestual blasé esteja sempre sobrecodificado, atrelado a

uma identidade: elegante, ociosa, original aqui; anoréxica, pregui¢osa, deprimida ali.

Lord Byron, diz-se, durante a juventude, dedicou grande importancia a sua aparéncia
fisica. Enquanto ainda conquistava a fama, Byron tomou sua beleza como uma compensacao:
era manco. “Antes de sair para uma recepcao estudava longamente, em frente ao espelho, a
expressdo que melhor poderia valorizar seus tragos” (CARVALHO in ORLANDI, 1972, p.
26). Byron foi um dandi emblemadtico. Seu ar era de desdém: “todos me devem algo e
ninguém me paga”, parecia pensar. “O seu ar de superioridade era aumentado pelo fato de,
para esconder o andar claudicante, permanecer imdvel, durante as mais movimentadas
reunides, esquadrinhando os convidados” (id., ib., p. 26). Parecia entediado, frio, mesmo

detestavel, para alguns.

O apetite para Byron era um aspecto importante de seu teatro: ndo gostava do
tabaco, mascava-o para diminuir a fome e causar impressdo. Seu regime compunha-se de
bolachas secas e agua gaseificada. Narra Simoneta de Carvalho que, durante um suntuoso
jantar oferecido por seu amigo Samuel Rogers, Byron pediu que Ihe fosse servida sua refei¢éo
de costume. Na falta das bolachas e da 4gua com gas, contentou-se com batatas avinagradas.

“Os comensais, pasmados, nao tiravam os olhos dele” (id., ib., p.26).

Toda inapeténcia parece ser teatral e 0 que estd em jogo é falta de sinceridade do
gosto: Byron, quando saiu do jantar oferecido por Rogers, foi ao seu clube, na St. James
Street, e ‘“se refez com um abundante jantar a base de carne com toda casta de
acompanhamentos e bebidas” (id., ib., p. 26). A verdade do teatro ¢ sabé-lo inescapavel da

vida.

Bernardo Soares e Bartleby jogam com a mesma impossibilidade, arrasam a
linguagem com as mesmas ferramentas: “Nunca penses no que vai fazer. Nao facas.”; “Adia

tudo. Nunca se deve fazer hoje o que pode deixar de fazer amanhd. Nem mesmo é necessario



101

que fagas qualquer coisa, amanha ou hoje”; “Torna-te, para os outros, uma esfinge absurda”
(PESSOA, ib., p. 452). Como verdadeiros aristocratas, Bartleby ou Bernardo Soares, figuras
de escritorio, desprezam tudo, mas ndo se sentem superiores ao desprezo. O desprezo

inapetente ndo causa incbmodo em quem o sente.

3.2 J4 me cansa a rua, mas ndo, ndo me cansa — tudo é rua na vida

A inapeténcia emerge de um cenério particular que é a cidade grande moderna, com
suas “apari¢oes deslumbrantes, brilhantes fachadas, espetaculares triunfos de decoragdo e
estilo” (BERMAN, 1986, p. 133). A cidade desponta como um “grande show de moda” (id.,
ib., p. 133), cenario da pompa, para que se realize o desfile do dandi, e para que o registro
aligeirado do pintor Constantin Guys o consagre como o artista heroi particular de Charles
Baudelaire. A tematica de Guys, “a pompa da vida militar, da vida elegante, da vida galante”
(id., ib., p. 133), reclamam de Baudelaire descri¢ces de igual frivolidade para paisagens da
cidade grande e seus personagens.

(...) se uma moda, um corte de vestuario foi levemente transformado,
se os lacos de fita e os cachos foram destronados pelas rosetas, se a
mantilha se ampliou e o coque desceu um pouquinho na nuca (...)
acreditem que a uma distancia enorme seu olhar [o olhar de Guys] ja
adivinhou. (BAUDELAIRE, 1996, p. 22)

O Baudelaire “pastoral” embarca na propaganda da aventura moderna quando a ultima moda
e a Ultima maquina, o ultimo modelo de regimento militar — com “equipagens reluzentes,
colorido vistoso, formagdes fluentes, movimentos rapidos e graciosos” — (BERMAN, 1986,
134), o frémito das ruas e a multiddo andnima, impdem-se como a melhor traducdo dessa
“modernidade sem lagrimas” (id., ib., p. 134). O boulevard, longo corredor planejado para a
circulacdo de pedestres e carruagens, é a inovacdo urbana mais importante do século XIX:
“um decisivo ponto de partida para a modernizagdo da cidade tradicional” (id., ib., p. 145).
Essa espécie de “sistema circulatorio urbano” permitird novas formas para a fluidez do
trafego, a expansdo do comércio local e a criacdo de espacos livres, a custo de demolicdes,
indenizagdes e novas construgdes. Nas amplas calgadas do boulevard se enfileiravam grande
namero de pedestres frente a toda sorte de pequenos negocios e lojas, restaurantes ou cafés,
frisson intensificado com o advento da eletricidade e do néon. Com os boulevares vieram 0s
mercados centrais, as pontes, 0 sistema de esgoto e abastecimento de agua, a Opera, 0s

parques e outros monumentos culturais. As grandes acdes de planejamento urbano, iniciadas



102

no fim dos anos 1850 por Georges-Eugéne Haussmann, prefeito de Paris, “franqueou toda a
cidade, pela primeira em sua historia, a totalidade de seus habitantes” (id., ib., p. 146), criando
as condicdes objetivas para um estado de hiperestimulo que, para o bem ou para 0 mal,
transformava Paris em “um espetaculo particularmente sedutor, uma festa para os olhos e para

os sentidos” (id., ib., p. 147).

O inapetente seria anestesiado pelo hiperestimulo? Para Georg Simmel, sim. Essa
“intensificacdo da vida nervosa”, “fundamento psicolégico” (SIMMEL, sd, p. 577) das
subjetividades urbanas, da-se pela rapida e constante transformacéo de impressdes interiores e
exteriores ao sujeito. Enquanto ser que realiza distingcdes - entre as impressdes atuais e ja
vividas -, 0 homem da cidade grande vé-se estimulado por elementos persistentes, regulares -
e que exigem “menos consciéncia” (id., ib., p. 578) -, mas também por uma rapida e
inesperada concentracdo de imagens em mudanca, que Ihe demandam a criacdo de uma
protecao psiquica “contra o desenraizamento com o qual as correntes e discrepancias de seu
meio exterior o ameagam” (id., ib., p. 578). O sujeito passa reagir ndo com animo ou
sentimento, que possuem raizes nas camadas “mais inconscientes da alma” (id., ib., p. 578),
mas com o entendimento das camadas superiores, conscientes, logo, com capacidade maior de
adaptagcdo a mudanca. A experiéncia ¢ deslocada para um “orgao psiquico menos sensivel”
como forma de preservar a vida subjetiva das “coacdes da cidade grande” (id., ib., p. 578).
Segundo Simmel, as metrépoles como palco da economia monetaria, propiciaram o
desenvolvimento reciproco e profundo da troca econdémica e do “dominio do entendimento”
(id., ib., p. 579). “E-lhes comum a pura objetividade no tratamento de homens e coisas, na
qual uma justica formal frequentemente se junta com uma dureza brutal” (id., ib., p. 579). O
homem que se pauta unicamente pelo entendimento “¢ indiferente frente a tudo que ¢
propriamente individual”, ja que deste dominio sobrevém “relacdes e reacdes” que ndo se
esgotam com o entendimento légico. O mesmo acontece com o dominio monetario, onde a
“individualidade dos fendmenos” também nao encontra espaco: “o dinheiro indaga apenas por
aquilo que é comum a todos, o valor de troca, que nivela toda qualidade e peculiaridade a

299

questao do ‘quanto’”, afirma Simmel. (id., ib., p. 579) Dessa maneira, enquanto as relacdes de
animo dao lugar as relagdes de entendimento, que “contam os homens como niimeros, como
elementos em si indiferentes” (id., ib., p. 579) e tomados por seu valor objetivo, as relacdes de
producdo também perdem o carater pessoal: produz-se para um mercado indiferente com
objetividade e egoismos impiedosos. Segundo Simmel, “somente a economia monetaria

preencheu o dia de tantos seres humanos com comparac¢Ges, célculos, determinacdes



103

numéricas, redugdo de valores qualitativos a valores quantitativos” (id., ib., p. 580) sem 0s
quais a vida na cidade grande ndo poderia se desenvolver levando a frente a exclusdo de

impulsos “irracionais, instintivos e soberanos” (id., ib., p. 580) do sujeito.

Mas o mesmo movimento que leva a impessoalidade, também atua de maneira
pessoal. Como conceitua Simmel, “talvez ndo haja nenhum fendémeno animico que seja
reservado de modo tdo incondicional a cidade grande como o carater blasé” (id., ib., p. 581).
Consequéncia dos estimulos nervosos que se alteram rapidamente, o blasé associa-se a
intensificacdo da intelectualidade nas grandes cidades. O homem blasé ndo é um parvo
incapaz de fruir, com toda a energia demandada, dos estimulos oferecidos pela vida moderna:
“homens tolos e de antemdo espiritualmente sem vida ndo costumam ser blasé” (id., ib., p.
581). Antes disso, o carater blasé esta associado a longa exposicao a estimulos que “mediante
a rapidez e antagonismo de sua mudanca, forcam o0s nervos a respostas tao violentas (...) que
extraem deles sua Ultima reserva de forgas.” (id., ib., p. 581) O blasé é justamente a
incapacidade de reagir ao hiperestimulo. Essa acédia encontra sua esséncia no “embotamento
frente a distingdo das coisas” (id., ib., p. 581), mas ndo no sentido em que elas ndo sdo
percebidas, como no caso dos idiotas, mas de modo que “o significado e valor da distingao
das coisas e com isso das proprias coisas sao sentidos como nulos” (id., ib., p. 581). Como em
um fastio melancdlico, o carater blasé toma para si uma tonalidade “acinzentada e baca” e
como afirma Simmel, ndo ha diferenca entre preferir uma coisa em relacdo outra: o dinheiro
compensa de modo igual toda a pluralidade das coisas. O blasé é o reflexo subjetivo da
economia monetdria porque toma as “distingdes qualitativas entre as coisas” por “distin¢des
do quanto” (id., ib., p. 582). Trata-se de um nivelamento, de uma corrosdo, de uma
equivaléncia geral dos valores. E, pois, na cidade grande “que os nervos descobrem sua
derradeira possibilidade de reagir” (id., ib., p. 582) a venalidade das coisas ¢ a “intensificacdo
quantitativa das mesmas condigdes” (id., ib., p. 582) através desse fenomeno que € o carater
blasé. Trata-se, portanto, da “autoconservagdo de certas naturezas, sob o prego de desvalorizar
todo o mundo objetivo, o que, afinal das contas, degrada irremediavelmente a propria

personalidade em sentimento de igual depreciagdo” (id., ib., p. 582).

Se na esfera pessoal o blasé torna o sujeito frio e inapetente, na esfera social seu
comportamento ndo ¢ menos negativo. Para Simmel, a “atitude espiritual” do sujeito da

cidade grande para os concidadados ¢ de “reserva”, afinal:



104

Se 0 contato exterior constante com incontaveis seres humanos
devesse ser respondido com tantas reacOes interiores (...) entdo 0s
habitantes da cidade grande estariam completamente atomizados
interiormente e cairiam em um estado animico completamente
inimaginavel. (SIMMEL, sd, p. 582)

Logo, a reserva nasce dessa situagdo psicoldgica, além de sobrevir da desconfianca em
relagd@o a fugacidade dos “elementos da vida” na grande cidade. Como bem observou Simmel,
mal conhecemos nossos proprios vizinhos, o que nos da irremediavelmente algo da aparéncia
fria e da falta de animo vista por Charles Baudelaire nos dandis. Mas a “reserva”,
interiormente é sentida como mais que uma indiferenca em relagdo ao outro, € mesmo
“aversdo, estranheza e repulsa” (id., ib., p. 582), uma antipatia reciproca que os habitantes da

cidade grande alimentam uns pelos outros.

“Todo homem que se entedia no meio da multiddo ¢ um imbecil!” (BAUDELAIRE,
1996, p. 22). Outro herdi consagrado por Charles Baudelaire, o flaneur, também nos ajuda a
apreender a subjetividade inapetente. Também da flanerie sobrevém algo do espirito blasé do
dandi, de sua indoléncia. Vestido em certas horas “com a mesma dignidade que o esfor¢o de
sua forca poética” (BENJAMIN, 1975, p. 27), o flaneur de Baudelaire preza pelo anonimato e
a soliddo na massa. Escreve o poeta em “As Multiddes”: “fruir a multiddo ¢ uma arte” e
“quem ndo saiba povoar a sua soliddo, também ndo sabera estar s6 no meio da multiddo
afadigada”. (BAUDELAIRE in ORLANDI, 1972, p. 83). A massa também surge como o
“asilo para o anti-social” (BENJAMIN, 1989, p. 38) cuja possibilidade de anonimato sera
explorada pelo romance policial. Assim, o flaneur, além de ocioso e aparentemente
indiferente, também toma ares de detetive: “o observador € um principe que por toda parte faz
uso do seu incognito” (BAUDELAIRE in BENJAMIN, 1989, p. 38). A respeito desse
anonimato, que esconde e a0 mesmo tempo permite a observacao - vantagem, em Baudelaire,
explorada pelo anti-social -, ndo é fortuito o fato das ilustracdes de Constantin Guys néo
receberem sua assinatura e, mesmo que Seus manequins ndo possuam rostos: o flaneur, como
0 poeta, “goza do incomparavel privilégio de poder ser, como e quando queira, ele proprio e
outrem (...) ele entra, quando quer, na personagem de qualquer um.” (BAUDELAIRE in

ORLANDI, ib., p. 83).

A reserva e indoléncia mdtuas observada na cidade grande, afirma Georg Simmel, vé-

se aumentada na multiddo porque “a estreiteza e proximidade corporal tornam



105

verdadeiramente explicita a distancia espiritual” (SIMMEL, sd, p. 585). Para Simmel, se
existe uma liberdade incomparavel na multiddo da cidade grande, essa é o reverso de um
sentimento de abandono e soliddo: “ndo ¢ de modo algum necessario que a liberdade do ser
humano se reflita em sua vida sentimental como um sentir-se bem.” (id., ib., p. 585) Uma
série de causas geram uma crescente necessidade de diferenciacdo frente ao nivelamento
anonimo da massa. Diante da “dificuldade de fazer valer a propria personalidade” (id., ib., p.
587), o homem busca uma particularizacdo qualitativa. Essa sensibilidade de distincao
“conduz as mais tendenciosas esquisitices, as extravagancias especificas da cidade grande,
como o exclusivismo, os caprichos, o preciosismo” (id., ib., p. 587). Segundo Simmel, o
sentido ndo se apresenta no contetido desses comportamentos, “mas sim em sua forma de ser
diferente, de se destacar e, com isso, de ser notado” (id., ib., p. 587). Para o socidlogo
alemdo, essa distincdo pelo capricho muitas vezes € a Unica maneira encontrada para o
resguardo da autoestima. Algumas perguntas podem ser sugeridas a partir das analises de
Simmel. Por exemplo, qual o significado da distin¢do qualitativa em um diagrama social que
demanda de todos essa diferenciacdo? A liberdade propiciada pelo nivelamento qualitativo da
massa nao pode despontar também como campo fértil as multiplas identificacGes do sujeito, e
ndo apenas como reverso de um sentimento negativo de “abandono”? Ja ndao chegamos em
um diagrama social onde o gosto ja foi suficientemente explorado como indice

territorializante da subjetividade?

Ocioso, caminhando com personalidade, o flaneur é também uma figura de resisténcia
contra a uniformizacdo da massa - e “contra a divisao do trabalho” (BENJAMIN, 1989, p.
199), - que parece, em seus movimentos repetitivos, muitas vezes imitar “a maquinaria ao
assentar seus golpes na matéria, quanto a conjuntura ao assenta-los na mercadoria” (id., ib., p.
50). Uma passagem de “O Homem da Multidao”, de E.A. Poe, torna inegavel o carater
inapetente da flanerie: o homem da multiddo, em um grande bazar, vai “de um setor outro
sem nada comprar, sem nada dizer; com olhar distraido™ (id., ib., p. 51), apenas fitando a
mercadoria. Essa a¢dao dura “cerca de hora e meia”, sem que nada aconteg¢a em definitivo, sem
gue 0 gosto se expresse por sua via mais natural, o consumo. O flaneur parece acometido por
uma embriaguez. “Sempre menor se torna a seducdo das lojas, dos bistrds, das mulheres
sorridentes e sempre mais irresistivel o magnetismo da proxima esquina.” (id., ib., p. 182) O
ar enfastiado da flanerie ganha literalidade nesta passagem de Benjamin: “Entdo vem a
fome. Mas ele ndo quer saber das mil e uma maneiras de aplaca-la. Como um animal acetico,

vagueia através de bairros desconhecidos até que, no mais fundo esgotamento, afunda em seu



106

quarto, que o recebe estranho e frio”. (id., ib., p. 182) O flaneur é, portanto, para Benjamin,
alguém que preserva sua individualidade frente ao mundo exterior através de uma recusa
permanente do consumo. Haveria nessa atitude do flaneur um adiamento absoluto do prazer
em nome de uma intensificacdo do desejo. O prazer consumista para o flaneur significa o fim
de sua estratégia de desterritorializagdo frente a inimeras ofertas de gozo. O flaneur é, antes
de mais, um “modelo de conhecimento”, acontece com ele o0 mesmo que se passa com o
melancolico e seus desesperos, ou com o fetichista e sua Verleugnung [renegacao]: “o desejo
nega e, a0 mesmo tempo, afirma o seu objeto e, desse modo, consegue entrar em relacdo com
algo que ndo poderia ser nem apropriado, nem gozado de outra maneira” (AGAMBEN, ib., p.

13).

Talvez, antes de preservar a sua individualidade, o flaneur queira preservar sua
possibilidade de despersonalizagdo, poder entrar em devir com a multiddo, deslocar seus
polos de identificacdo, desenraizar-se. Pode sentir-se s6, mas jamais um flaneur sera apenas
um, unico. Como um lobo em uma matilha, ndo poderd ser ao mesmo tempo varios lobos,
mas sempre um lobo entre outros lobos, sempre um homem da multiddo®®. O flaneur esta na
periferia da matilha. Ele morreria se se deixasse abandonar nessa confusdo, se fosse ao seu
centro. Mas ndo é facil preserva-se na periferia porque toda multiddo se movimenta e seus
movimentos so imprevisiveis. E uma questio de “estar inteiramente na multidio e a0 mesmo
tempo completamente fora, muito longe: borda, passeio a Virginia Woolf (‘nunca mais direi
sou isto, ou aquilo’).” (id., ib., p. 42) A cidade da flanerie ¢ o corpo sem orgaos onde 0
flaneur revela seu desejo esquizo: devir-coisa, devir-mendigo, devir-passante, devir-gato,
devir-poeta... Eis o carater subversivo de toda inapeténcia: ndo deixar que seu desejo seja
localizado e a0 mesmo tempo permitir que a logica da “preferéncia” arrase a linguagem, seus
pressupostos, sua hierarquia. Quem sabera dizer quem foi Nadja, além da “alma errante” que
tropecou em Breton? A cidade do flaneur, portanto, ¢ um corpo pleno, “um corpo vivo e tao
fervilhante que expulsou 0 organismo e sua organizagdo” (id., ib., p. 43): um corpo povoado

de multiplicidades da qual se serve o flaneur em seu passeio ilimitado.

45 Como afirmam Deleuze e Guattari: “o que ¢ importante no devir-lobo é a aposi¢do de massa e, primeiramente,
a posicao do proprio sujeito em relagdo a matilha, em relagdo a multiplicidade-lobo, a maneira dele ai entrar ou
ndo, a distancia que ele se mantém, a maneira que ele tem de ligar-se ou ndo a multiplicidade.” (DELEUZE;
GUTTARI, 1995, p. 42)



107

E Elias Canetti quem concebe dois tipos de multiplicidade, opostas e imbricadas: a de
massa ¢ a de matilha. Na multiplicidade de massa “precisa-se notar a grande quantidade, a
divisibilidade, a igualdade dos membros (...) a unicidade da direcdo hierarquica, a organizacédo
de territorializacdo (...)”. Na matilha, no entanto, observa-se a “restrigdo de numero, a
dispersdo, (...) as metamorfoses qualitativas, as desigualdades como restos ou ultrapassagens,
a impossibilidade de uma totalizagdo ou de hierarquizagdo fixas (...).” (id., ib., p. 47) O
flaneur, como um chefe de matilha, a cada momento a coloca em risco (0 risco nascente de
sua “imaginacdo corrupta”) (AGAMBEN, ib., p.26): sua multidao particular esta prestes a
tornar-se uma massa indistinta, incapaz de tracar suas linhas de desterritorializacdo porque ja
cafetinada. O chefe da massa deseja apenas consolidar e capitalizar aquisi¢fes. A
multiplicidade da flanerie é esquizo porque coloca cada lobo na periferia, ligado a matilha por
uma parte de seu corpo, a0 mesmo tempo em que desprotege outra parte. E por isso que a
relacdo do flaneur com a mercadoria é de empatia: seu devir é ilimitado, ele esta sempre
exposto aos designios do chefe da massa — pela retaguarda descoberta - a0 mesmo tempo em
gue sua inapeténcia — seu “preferir ndo” - ndo permite que seus movimentos deixem de ser
inconscientes, moleculares, intensivos, sem que seu proximo passo o faca mudar de natureza,
sem que seu proximo olhar o faca conhecer outra multiplicidade. Por esse mesmo motivo,
para Benjamin, o flaneur “partilha a situacdo da mercadoria” que, se caso tivesse uma alma,
procuraria “em cada um o comprador a cuja mao e a cuja morada se ajustar.” (BENJAMIN,
1989, p. 52) Vive como uma alma errante a procura de seu personagem, ainda que ndo queira
saber nada dele. “Quando Baudelaire fala de uma ‘ebriedade religiosa da cidade grande’, o
sujeito, que permanece anénimo, bem poderia ser a mercadoria.’” (id., ib., p. 53) O flaneur ¢,
pois, uma figura limite: o ultimo chefe de matilha para quem a “‘santa prostituicao da alma” ¢
a mesma prostituicdo da “alma” da mercadoria que “se mostra ao desconhecido que passa”
(id., ib., p. 53).

O gosto de Charles Baudelaire por Constatin Guys ndo pode ser tido como sincero.
Berman admite que a escolha de Guys e ndo de Courbet, Daumier ou Manet (artistas também
amados por Baudelaire), trata-se nao apenas de uma “quebra de gosto, mas de uma profunda
rejeicdo e rebaixamento de si mesmo.” (BERMAN, 1986, p. 135)

Seu encontro com Guys, patético, envolve algo verdadeiro e
fundamental a respeito da modernidade: seu poder se gerar formas de
“show de aparéncias”, modelos brilhantes, espetidculos glamurosos,



108

tdo deslumbrantes que chegam até a cegar os individuos mais
perspicazes para a preméncia de sua prépria e sombria vida interior.
(BERMAN, 1986, p. 135)

Muitas vezes trata-se antes de uma derrisdo ou rebaixamento, e ndo uma confuséo
entre os elementos que “devem” ou ndo ser consumidos - ou de uma recusa completa do
consumo (os romanticos nao eram tidos como “filésofos da ironia”...). Movimento
semelhante pode ser observado no sistema de moda, sobretudo no que diz respeito a transicao
entre a Alta Costura e o prét-a-porter, como também na reabilitacdo do trashy e do Camp pela

cultura média.

“A modernidade teve a moda como um principio, € a moda, como disse Benjamin, ¢
‘a eterna recorréncia do novo’ (SVENDSEN, 2006, p. 48). No sistema da moda, analisa
Lars Svendesen no seu Filosofia do tédio, “recebemos mais estimulos, mas também, mais
tédio” (id., ib., p.48). Svendsen encontra Simmel ao afirmar, sobre esse diagrama regido pela
logica da moda, que “quando tudo se torna intercambiavel e, em termos de valor, néo-
diferente (leia-se: indiferente), preferéncias genuinas tornam-se impossiveis, e terminamos em
total aleatoriedade” (id., ib., p. 49). A moda ¢, pois, a curiositas de que fala Martin Heidegger
(reencontrando a complexidade da psicologia medieval) em sua “analise da banalidade
cotidiana” (AGAMBEN, ib., p. 27): “curiosidade que busca o que ¢ novo s0 para saltar mais
uma vez para o que ¢ ainda mais novo”’. O que move o universo da moda &, pois, a
“impossibilidade de parar” (Agamben demonstra como a sintomatologia da acédia, elaborada
durante o periodo medieval, € ao mesmo tempo reduzida, no universo do discurso, e

reafirmada no universo da prética durante a modernidade).

A inapeténcia ndo é sempre uma inibicdo generalizada e de cor baga. Sua ironia é
grotesca. O riso é o elemento modal do rebaixamento inapetente. Aberto ou contagioso,
elegante ou discreto, o riso destitui a “gravidade presungosa” de seus alvos (at¢ mesmo de
quem ri). Encerra-se, também, no rebaixamento, o gosto aberto pela encenacdo, dando-se esta
“tanto por detrds da mascara como com a mascara” (GONCALVES, 2002, p. 128), uma
efetivacdo ao real dos jogos e representacdes. O inapetente € quase sempre irdnico, é o dandi
que sorri mesmo sob sofrimento, é aquele que ira negar e rebaixar todas as manifestacdes de

gosto.



109

Os diagndsticos da acédia (loucura, vagabundagem, depressdo...) s6 tém sentido em
uma maquina abstrata que incite e demande por novas identificagfes, territdrios significantes,
condicionantes do desejo (em outras palavras, vive-se um excesso de experiéncias
improdutivas de determinacdo e uma deflacdo de experiéncias produtivas de indeterminacéo).
E notavel a reducdo burguesa desse quadro: ao condicionar matizes de um mal complexo a
categoria da preguiga, encontrou como contra-resposta irénica, a preguica transformada em
emblema para os inapetentes: “a poesia de Baudelaire esta dominada do inicio ao fim pela
ideia da paresse” (AGAMBEN, ib., p. 27). Mas seria necessario afirmar que o deprimido nio
é indesejado apenas por sua improdutividade. O que parece incomodar sdo as possibilidades
de desmonte ou reconfiguragcdo da maquina para que seu (ndo) desejo acena. N&o € permitido
que “um nada de vontade” cresga, tome seu proprio corpo, imprevisivel, multiplo, estranho. E
preciso, antes, manté-lo “doente”, esquadrinhado pelo diagndstico, para que ndo trace linhas

de fuga.

Bartleby é indesejado pela impossibilidade de localizar seu desejo, impossibilidade de
reproduzir seu desejo que acaba por desmontar o0 agenciamento patrdo-empregado. Por outro
lado, ndo é equivocado afirmar que a modernidade nunca cessou de produzir Bartlebys. O
fastio do gosto é também positivo. A maquina ndo funcionaria sem certa imprevisibilidade do
consumo: necessario produzir mais porque ndo se saberia ao certo para qual desejo se produz.
A inapeténcia diagnosticada expressaria a necessidade de expansao do capitalismo para além
de “uma” identidade, para além de sua propria identidade. Mas, ao que parece, nesse
diagrama, o inapetente deve estar sempre sobrecodificado, incitado a novas formas de
consumo (de seu proprio tratamento) e de novos objetos onde possa localizar-se enquanto

sujeito dotado (isso é, produtor) de sentido.

O monge acidioso ndo esquece Deus ou deixa de deseja-lo. Seu desejo ndo se elide,
mas torna impossivel a posse de seu objeto. Ele prefere ndo. Como traduz Jacopone de
Benevento, “a acidia quer todas as coisas, mas ndo quer cansar-se” (BENEVENTO in
AGAMBEN, ib., p. 29). Ou como formula Svendsen, o tédio “contém um anseio por todo e
qualquer desejo” (id., ib., p.45). A inapeténcia erige um problema de expressdo: quem arrasa a
linguagem, como Bartleby, ndo conhece gozo ou posse, apenas o desejo.

A acédia despontaria como um problema de conhecimento e de ac&o politica. O que
estaria em questdo seria 0 julgamento e a decisdo, ou melhor, “a impossibilidade de tornar

legitimo o ato de julgar, de enquadrar um caso particular num conceito determinado”.



110

(FERREIRA, 2009, p. 153) Para Kant, a aporia; assim como “a impossibilidade de tomar um
decisdo politica legitima, quer pelo fato de a letra da lei ndo prever sua aplicagdo ao caso
particular, quer pelo fato de o ator se encontrar diante de uma pletora de possibilidades de
acdo”. (FERREIRA, 2009, p. 153) Para Carl Schmitt, a acedia.

3.3 Apoteose do absurdo

Walser foi escrevente como Bartleby, de Melville; como Akaky Akakievich,
personagem de “O capote”, de Gogol; como Bouvard e Pécuchet, os anti-herois do romance
de Flaubert; Michkin, de Dostoievski; assim “como os anonimos chanceleres dos tribunais
kafkianos” (AGAMBEN, 2007a, p. 9). Escrevente como Simon Tanner, seu alter-ego. Teve
14 irmdos, nenhum deles teria filho. Contudo, W.G. Sebald ndo hesita em afirmar que, na
familia destinada ao desaparecimento, Walser era o irmao que menos cumpria “os requisitos
necessarios para uma procriagdo bem sucedida”. (SEBALD, 2010, p. 86) Manteve-se virgem
até o fim da vida, “como se pode dizer com certa propriedade sobre seu caso”. (id., ib., p. 86)
A fama postuma que obteve ndo se compararia com a de Benjamin ou Kafka. Escritor
duplamente ausente por décadas de internamento como louco e por ter se furtando
continuamente aos seus leitores, como observou Elias Canetti, “a peculiaridade de Walser
consistia em sempre negar 0 medo que rondava seu intimo, em sempre omitir uma parte de si
proprio” (id., ib., p. 86). Nao conseguindo passar muito tempo em um Unico emprego,

sonhava em ser ator.

r

Entre 1905 e 1913 viveu em Berlim, mas ndo se sabe o que fazia além de escrever. “E
tdo pouco o que nos conta da metrépole alemd, € tdo pouco o que diz mais tarde de Seeland e
de sua vida em Bienna e das vicissitudes em Berna, que somos tentados a falar de uma
pobreza cronica de experiéncias” (id., ib., p. 86). O que se conhece da vida de Walser ¢ tao
rarefeito que Sebald defende que nédo se teria acesso a uma biografia, mas a uma lenda.
Quando ndo aguenta mais escrever, “nds o vemos na clinica Waldau, dedicando-se um pouco
a jardinagem ou jogando uma partida de bilhar contra si préprio, e, finalmente, no asilo em
Herisau, lavando verduras na cozinha, separando sucata de metal, lendo um romance de
Friedrich Gerstdcker ou de Julio Verne” (id., ib., p. 87). Por fim, as vezes também, lembra-se
Robert Machler, de ficar somente de pé em um canto, hirto. De fato, escreve Sebald, é dificil

dissertar sobre uma figura que ndo parece ter existido. Como, por exemplo, interpretar um



111

autor que ao ser “atingido por sombras” iluminava paginas com “a luz mais benévola” (id.,
ib., p. 87), que escrevia com humor “por puro desespero”, que “escreveu quase sempre a
mesma coisa € no entanto nunca se repetiu”, “a quem os proprios pensamentos, agugados em
mindcias, tornaram-se incompreensiveis, que tinha os pés firmados no chéo e se perdia com
abandono na atmosfera, cuja prosa tinha a peculiaridade de se dissolver na leitura”. (id., ib., p.
87) Na prosa de Walser, tudo tende a se rarefazer, personagens se imiscuem, passagens que

pensavamos ser importantes de repente ndo dizem mais nada.

Sebald detém-se a sete fotografias do rosto de Walser, como a “sete estagdes
fisiondmicas”:

um rapaz cheio de serena volupia; alguém que, com medo contido, se

prepara para ingressar na sociedade; o escritor em Berlim, com ar algo

heroico e sombrio; um homem de 37 anos com olhos citreos e cristalinos; o

salteador fumando e de aparéncia muito perigosa; um homem alquebrado; e

0 paciente de asilo totalmente destruido e ao mesmo tempo salvo. (id., ib., p.
91)

Percebe nas imagens um vao entre a discri¢do suica do escritor, algo sem a marca da vaidade
e certo dandismo boémio anarquico, estilo que levou no inicio e que depois tentaria ocultar.
“Ele proprio conta que caminhou certo domingo de Thun a Berna vestido com ‘um duvidoso
terno amarelo-claro de alto verdo e sapatilhas de danga’ e na cabega um chapéu
‘deliberadamente obliquo, audaz e ridiculo’”. (id., ib., p. 92) Sebald lembra que o gosto por
trajes excéntricos e o0s riscos da indigéncia costumam andar juntos. “Dizem que Hoélderlin
também tinha um gosto pronunciado por aparéncia apuradas, de modo que, ao se manifestar a
psicose, seu aspecto desmazelado chocou tanto mais seus amigos”. (id., ib., p. 92) Numa
passagem de “Os irmao Tanner”, Simon, alter-ego de Walser, ¢ repreendido pela irma Lisa: “¢
sinal de desleixo usar calcas rasgadas e esfarrapadas, e o desleixo vem da alma. Sua alma
deve estar toda esfarrapada”. (WALSER in SEBALD, ib., p. 92) Ao que Sebald acrescenta:
“esse € um lampejo original do narrador, que ja suspeita como vao mal as coisas em sua vida
intima. Nesta altura Walser deve ter nutrido a esperanca de escapar das sombras que desde o
inicio pairavam sobre sua vida.” (SEBALD, ib., p. 93) Walser buscara escapar escrevendo,
afirma Sebald, tentando transformar algo muito pesado em quase sem peso, de modo que
renuncia a mobilizagdo grandiosa com que os “diletantes da esquerda” anunciavam a
revolugdo nas artes. “Visionario das pequenas coisas”, “desde suas primeiras tentativas, seu
pendor € por uma minimizagdo e brevidade tdo radicais quanto possivel” (id., ib., p. 93), ainda

que associados a uma loquacidade invulgar e obsessiva por detalhes, talvez “por medo, de



112

chegar ao fim répido demais se, conforme sua inclinacdo, langasse sobre o papel nada mais

que uma bela linha curva, sem ramos laterais nem floragdes” (id., ib., p. 93).

Sebald*® observa que o rodeio se trata de uma estratégia de sobrevivéncia e o proprio
Walser observaria em “O salteador” que os rodeios que faz “tém por objetivo preencher o
tempo”: “tenho de chegar a um livro de certa extensao, do contrario serei ainda mais
desprezado do que sou agora” (WALSER in SEBALD, ib., p. 94). Mas é justamente o
imbrdglio de palavras que denuncia a esquizofasia de Walser e o coloca em oposi¢do ao que a
alta cultura literéria desejava naquele momento. Sua galhardia e sua bricolagem s6 ajudam a
aumentar ainda mais sua marginalidade. Sebald observa a rapidez com que uma coisa sucede
a outra, em cenas que duram apenas um piscar de olhos, com um narrador incapaz de se
prender ao centro do acontecimento romanesco, perdido em contemplacdo compulsiva de
figuras estranhas surgidas do nada e desaparecidas instantaneamente sem que possamos nada
delas saber. Benjamin observa que os personagens de Walser vém da loucura. “Figuras que
deixaram a loucura para tras, e por isso, sdo de uma superficialidade tdo dilacerante, tdo
desumana e tdo imperturbavel. Se alguém quiser resumir numa palavra o que nelas causa
jubilo e inquietagdo, deve dizer: todas estdo curadas.” (BENJAMIN in SEBALD, ib., p. 95) O
estado ideal desses personagens seria, como escreve Sebald, a pura amnésia, um “mar de

auséncia de memoria”. (id., ib., p. 97)

Walser se pergunta a respeito de sua indoléncia: “Serd que alguém que sente tantas
coisas, e tao belas, pode ser ao mesmo tempo tao insensivel?”. Sebald sugere que a resposta
poderia acenar para pessoas que ndo se permitem amar por “puro medo ou pobreza” e
acabam, como Walser, testando essa capacidade em objetos inanimados, banais, sem qualquer

importancia. Cinzas, agulha, lapis, fosforo.

De fato, desse objeto aparentemente tdo desinteressante pode-se falar
muita coisa que ndo é de modo algum desinteressante, se nos
aprofundarmos apenas um pouco, como por exemplo: se a cinza é

46 Acredito que o personagem da obra de W. G. Sebald que possui mais semelhancas com a figura de Robert
Walser, seja Ambros Adelwarth, a quem é dedicado uma das quatro narrativas longas de Os emigrantes. Ambros
foi mordomo da familia Solomon, segundo o narrador, “uma das familias de banqueiros judeus mais ricas de
Nova York”. Apos o desaparecimento do cld, Ambros enfrenta um processo de desintegragdo que culmina em
seu internamento voluntario em um sanatdrio. Nesta cinica ele se submete com disciplina e notavel prontiddo ao
tratamento com eletrochoque. As palavras do médico que o tratou nos fazem imaginar que a fungdo de mordomo
poderia servi-lhe como um fazer crer compensatorio que estabilizava sua psicose. Nesse contexto, 0 apreco ndo
dialetizavel as vestimentas também poderia indicar algum recurso de estabilizacdo diante de um imaginario
fragilizado. “Nunca o vi sem seu terno e sua gravata-borboleta de nd impecével. No entanto, mesmo quando
ficava apenas na frente da janela e olhava para fora, sempre dava impressdo de que estava cheio de uma tristeza
incuravel” (SEBALD, 2009, p.113).



113

soprada, ndo demonstra a mais infima relutancia em sair voando
imediatamente para todos os lados. A cinza é a propria humildade,
irrelevancia e inutilidade, e o que é mais belo: ela mesma esta imbuida
da conviccdo de que ndo serve para nada. Pode algo ser mais
inconstante, mais fraco e mais miseravel que a cinza? E dificil. Existe
algo que seja mais tolerante e paciente que ela? Nao creio. A cinza
ndo conhece carater e esta tdo afastada de todo tipo de madeira quanto
0 desalento estd do gaudio. Onde ha cinza ndo ha na verdade
absolutamente nada. Ponha o pé na cinza e mal sentird que pisou em
algo. (WALSER in SEBALD, ib., p. 97)

Seria com cinzas, agulha, lapis e fosforo que Walser criaria, flertaria e enfrentaria seu
inferno pessoal, os estados perigosos de sua existéncia, sendo estes 0s objetos liturgicos de
“seu auto de fé pessoal e aquilo que resta quando o fogo se estingue” (id., ib., p.98). Sebald
conta que a certa altura, escrever tornar-se um martirio para Walser, trancado segundo suas
palavras por até 13 horas seguidas na mansarda do Hotel Blaues Kreuz e sentindo que o
esforco da escrita ininterrupta poderia Ihe tirar a razdo aquecida por um casaco militar e
pantufas costuradas a méao pelo proprio escritor. “Esse trabalho ndo o deixa feliz nem triste,
acrescenta ainda, mas € comum ter a sensacdo que podera morrer por fazé-lo” (id., ib., p. 98).
Walser encontra ja na primeira década do século XX uma oposicdo que se fortaleceria até a
emergéncia do nazismo. Desprezard os poetas patrios e fara sua escrita emigrar para 0s
pequenos codigos dos microgramas decifrados mais tarde por Werner Morlang e Bernhard
Echte. Os pequenos escritos sdao para Sebald “uma verdadeira emigracao interior”, uma forma
de superar a inibicdo pelo método provisério do lapis e ao mesmo tempo uma busca de
“refligio nos sinais indecifraveis contra as ‘instdncias valorativas publicas e internalizadas’”:

“mergulhar abaixo do nivel da lingua para obliterar-se”. (id., ib., p.99)

Esse agenciamento “lapis e ficha” (escritos ocupavam todo espaco de papel
disponivel, portanto a grafia de Walser deveria ser tdo pequena quanto necessario) seria
também para Sebald uma “obra de defesa e fortificacdo tinica na historia da literatura, onde as
coisas infimas e mais inocentes devem ser resgatadas do naufragio na grande época que entao
alvorecia” (id., ib., p.100)



114

3.4 Cheguei aquele ponto em que o tédio é uma pessoa, a ficcdo encarnada de meu

convivio comigo

A dificuldade de traduzir o titulo Der Mann Eingenschaften*’ para o francés agencia-
se a impossibilidade da “realizagdo objetiva” do inapetente Ulrich, seu protagonista. Acontece
que o titulo “O homem sem qualidades” (L'Homme sans qualités) ndo revelaria a ndo-posse
radical desse sujeito: sem qualidades, “nem tampouco nenhuma substancia”. (BLANCHOT,
2005, p.201) Blanchot postula que a particularidade essencial do personagem Ulrich seria
nada ter de particular. “E o homem qualquer, e mais profundamente o homem sem esséncia, 0
homem que ndo aceita cristalizar-se num carater, nem fixar-se numa personalidade estavel”
(id., ib., p.201). O homem privado de si mesmo, que ndo aceita como sua particularidade o
conjunto de particularidades que “lhe vém de fora”, as mesmas que 0S demais homens
identificam com suas “puras almas secretas” e ndo como uma heranga “estrangeira, acidental

e acabrunhante”.

Um dos operadores fundamentais da escritura de Musil, nota Blanchot, é a ironia.
Escritor e homem relacionam-se consigo pondo em jogo a auséncia das particularidades, a
rentincia ampla de ser alguém para os outros e para si mesmo. “E um dom poético e principio
metodico” (id., ib., p.202) levado sempre mais a diante pelas reviravoltas, pelo fato dos
pensamentos e acfes mais auténticos de Ulrich surgirem mais adiante ridicularizados ou de
forma lamentdvel quando encenados por outros personagens. “(...) Os acontecimentos,
alterando-se de ecos em ecos, ndo apenas perdem sua significacdo simples, mas também
abandonam sua propria realidade e, em vez de desenvolverem em histdria, designam o campo

movedigo onde os fatos ddo lugar a incerteza das relagdes possiveis”. (id., ib., p.202-203)

Ulrich se recusa reconhecer-se na pessoa que €. Todos os dados que o particularizam o
tornam em nada particular, sujeito “jamais proximo daquilo que lhe é proximo, jamais
estrangeiro aquilo que lhe ¢é exterior” (id., ib., p. 203). Interessa-nos que essa mobilizagéo
traduza ndo apenas uma escolha pela liberdade, mas se inscreva nas linhas de forca da
maquina abstrata em que ele se movimenta: “o mundo moderno, o nosso - em que 0s fatos

particulares estdo sempre prestes a perderem-se no conjunto impessoal das relagdes, das quais

47 Maurice Blanchot revisa algumas tentativas dessa aproximagdo em seu texto Musil, a saber: L’Homme
disponible (O homem disponivel), alternativa jocosa sugerida por Gide; 0 L’Homme sans caractéres (O homem
sem caracteristicas), oferecida pela revista Mesure, ainda insuficiente para Blanchot; por fim, aquilo que conclui
ter sido a melhor escolha (ndo escolhida), “a tradugdo mais simples, a mais proxima do alemdo e a mais natural
em francés: L’ Homme sans particularités (O homem sem particularidades)”. (BLANCHOT, 2005, p.201)



115

eles apenas marcam a intersec¢@o momentanea” (id., ib., p.203). Para Blanchot - e de fato essa
observagdo atinge o cerne da nossa investigacdo - no mundo onde a vida do espirito é
atravessada pelos fluxos da cidade grande e de suas massas coletivas, ndo importa saber se
algo realmente aconteceu e de “qual fenomenos histdoricos acreditamos ser 0S autores e as
testemunhas” (id., ib., p. 203). O nucleo vazio da inapeténcia lida com o que acontece como
algo imperceptivel, ou mais ao limite, como algo “acessdrio ou nulo”. O que importa ¢ apenas
“a possibilidade do que aconteceu assim”, mas que eventualmente poderia ter se dado de outra
maneira. “So importam a significacao geral e o direito do espirito a buscar essa significagao,
nao naquilo que é, o que em particular ndo ¢ nada, mas na extensdo dos possiveis”. (id., ib.,
p.203) O que tomamos como realidade, ndo passaria de utopia. A linearidade dos
acontecimentos historicos desvelaria o desejo por solidez, por ‘“‘acontecimentos
incontestaveis”, desenrolados com a simplicidade ensejada pela arte narrativa, “a eterna
literatura das amas-de-leite”. (id., ib., p.203) Como observa Blanchot, Ulrich ndo é mais capaz
dessa felicidade atraente da narrativa, modelo sobre o qual se erigiu séculos e séculos de

realidade histoérica.

Antes do acontecimento, a possibilidade: “um mundo onde nada acontece que possa
ser narrado” (id., ib., p. 204). A inapeténcia, entdo, faria parte de uma “sintomatologia da
possibilidade”. O que estd em jogo ¢ o desenrolar dos acontecimentos, o desenrolar que
assegura a realidade da existéncia subjetiva do inapetente, “mas somente sob o titulo de

possibilidade” (id., ib., p.204).

A recusa ao engajamento, o distanciamento dos sentimentos, a frieza, a passividade de
Ulrich revelam que, na lenta constru¢do de Musil, ndo importa mais a “encarna¢do” gradual
do herdi, mas justamente o oposto, a “presenca viva que se torna um pensamento, uma
realidade que se torna utopia, um ser particular descobrindo progressivamente sua
particularidade, que ¢ a de ndo a ter”. (id., ib., p.205) O homem tedrico: “que cessa de ser
para ser autenticamente o que ¢é”. Possivel, apenas, mas aberto a todas as possibilidades. Na
vacilante aderéncia de Musil ao comentario do quase-ndo-mais-amigo Walter — observagédo
presente no dialogo travado entre Walter, Ulrich e Clarisse®® -, resguarda-se o heroismo e a
vulgaridade total do acidioso. Trata-se de um heroi um tanto livre e avesso a qualquer

limitagdo, qualquer esséncia, qualquer existéncia, sendo a encerrada na possibilidade. Mas

48 “Um homem sem particularidades? ‘O que é isso?” Perguntou Clarisse, rindo tolamente. A resposta é
significativa da ambiguidade de Musil: ‘Nichts. Eben nichts ist das!” — ‘Nada, precisamente nada!” E Walter
acrescenta: ‘Hoje ha milhdes deles. Eis a espécie que nossa época produziu.’” (id., ib., p.205)



116

também diz respeito ao “homem qualquer” das grandes cidades: “intercambidvel, que nao ¢
nada e ndo parece nada, o ‘Fulano’ cotidiano, o individuo que ndo é mais um particular, e se

confunde com a verdade congelada da existéncia impessoal”. (id., ib., p.206)

O encanto entediado é segregado pela natureza paradoxal de um tipo que busca ao
mesmo tempo a mais “alta exatidao” e a “mais extrema dissolugdo”, “pronto a satisfazer sua
recusa das formas congeladas tanto pela troca indefinida das formulagcbes matematicas quanto
pela busca do informe e do informulado” (id., ib., p.209), suspendendo a realidade “para

distendé-la entre o possivel que é sentido e 0 ndo-sentido do impossivel”. (id., ib., p.209)

Musil escreve em 1932: “A historia deste romance se resume ao seguinte: a historia
que devia ser contada ndo é contada” (MUSIL in BLANCHOT, ib., p.215). A questio que
propomos nesta pesquisa esta aqui centralmente colocada. Qual seria a narrativa cientifica ou
qual seria o enunciado teérico que daria conta deste bairro acidioso. Deveriamos falar de
recusa da narrativa: “tirar técnica de minha impoténcia em descrever a duracdo”, como
observa ainda Musil? Qual é a escrita que buscamos, e qual seu papel no desvelar desse afeto
preguicoso, disperso, deambulante, indolente, sem fixacéo, sem paixao, inapetente? Blanchot
observa que ndo seria possivel conceber o0 homem sem particularidades numa forma pessoal
ou em um tom subjetivo de um Eu muito particular. “A descoberta, e talvez a obsessao de
Musil, é a do novo papel da impessoalidade. Ele a encontra, com entusiasmo, na ciéncia,
depois, mais timidamente, na sociedade moderna, e em seguida, com uma fria ansiedade, nele
mesmo”. (id., ib., p. 216) Uma “poténcia neutra” que surge “de repente” em um mundo ndo
mais habitado por pessoas diferentes, protagonistas de “experiéncias particulares”, mas por
sujeitos com ‘“‘experiéncias vividas sem ninguém que as viva” (id., ib., p.216). Blanchot
questiona ainda: “De onde vem que, em nds e fora de nds, algo de anonimo nao cesse de
aparecer, dissimulando-se? Mutacdo prodigiosa, perigosa e essencial, nova e infinitamente
antiga” (id., ib., p.216). A preciséo das palavras ndo se interessa por nos, que as escolhemos, e
nos pertencem na exata medida que nos pertence a estranheza que “nos tornamos para nds
mesmos”. Musil, portanto, ndo tem o que podemos chamar de “dominio soberano da
narrativa”, ele ndo possui nada a contar, “ja que o proprio sentido de sua narrativa ¢ de que
ndo estamos mais as voltas com acontecimentos que se realizam realmente, nem com pessoas
que os vivem pessoalmente, mas com um conjunto preciso e indeterminado de versdes
possiveis” (id., ib., p.217). Nao mais o isso aconteceu, e depois isso, por causa disso €

daquilo, mas “exatamente” saber como o que aconteceu poderia ter acontecido de outra



117

forma. Ou que ndo aconteceu apenas ndo aconteceu de verdade, mas passou para a realidade
de forma “espectral”, imagindria, inaudita. Ao mesmo tempo, portanto, que Musil procura a
“impessoalidade originaria” da linguagem, sem abandonar a “linguagem cléssica”, ele
também procura “fazer uma narrativa com uma histdria na qual falta o tempo da histéria e que
nos torne atentos, ndo aos proprios acontecimentos, mas, neles, a sequéncia infinita de
acontecimentos possiveis, a poténcia de fonte que ndo produz nenhum resultado firme” (id.,

ib., p.218).

Blanchot também aponta para outro problema central para Musil. Se por um lado a
arte literaria pode vir a ser um meio de expressdo do pensamento abstrato em igual medida
que a filosofia, ela deve fazé-lo de modo que as ideias passem como “ndo sendo ainda
pensamentos”. Eis a poténcia do espago literario: atribuir-se todos os direitos, todos os modos
de ser e de dizer, sem jamais pretender uma verdade. “O que se diz, naquilo que ele diz, ainda
ndo tem sentido, ainda ndo é verdadeiro - ainda ndo € e nunca sera; ainda nao, e é o esplendor
suficiente que outrora se chamava beleza” (id., ib., p.218). O inapetente porta uma inquietude
infinita prépria dessa mobilizacdo. Se o personagem literario € sempre inocente porque ele é
sempre anterior a revelagdo, e por isso ndo precisa ser “resgatado da significagdo”, e também
por isso ele ¢ excluido da “terra da verdade”, so lhe resta a total dispersdo, inquietude, a moral
do “ainda ndo” (“ndo diz ndo a vida, mas ainda nao”) (id., ib., p.219), que lhe é prépria. Nada
lhe ¢ seguro, capaz de fixagdo, e o “mundo da verdade” esta por vir, mas sempre no “dia
seguinte”. Para tanto tem que ir em busca da “utopia do ‘ensaio’ que € o que ele persegue

com uma frieza apaixonada”. (id., ib., p.219)

Por isso, a prosa de Musil tem o medo de ser filoséfica de menos em contato com a
arte, e artistica de menos com o contato com a filosofia. Blanchot sugere que reside ai uma
infidelidade. Todas as questdes psicoldgicas e morais de seu tempo se imiscuem por vezes
excessivamente na narrativa e nos tragos desse “homem tedrico” que ¢ Ulrich, “o homem que
tem, por vocacao e por tormento, de viver a teoria de si mesmo, 0 homem abstrato que nao € e
ndo se realiza de maneira sensivel” (id., ib., p. 220). Segundo Blanchot, infelizmente Musil
consente em dividir sua obra “em pensamentos ja especializados e cenas concretas, em
discursos teodricos e personagens ativas”, traindo a possibilidade da anunciagcdo do vazio, da

fala ainda n&o particularizada, propria do homem sem particularidades. (id., ib., p.220)

Na abertura da conferéncia “O que ¢ um autor?”, um Foucault recém-al¢ado a fama

cita Beckett: “O que importa quem fala, alguém disse, o que importa quem fala”. Foucault



118

alinhava-se, entdo, ao “principio fundamental da ética da escritura contemporanea”
(AGAMBEN, 2007c, p.55), instituido sobre a indiferenca radical quanto a figura do autor.
“No caso da literatura - sugere ele - ndo se trata tanto da expressdo de um sujeito quanto da
abertura de um espaco no qual o sujeito que escreve nao para de desaparecer: ‘a marca do
autor esta unicamente na singularidade da sua auséncia’”. (id., ib.,p.55) Agamben observa a
contradi¢do interna do enunciado de Beckett. Mesmo que “nao importe” quem fala, “alguém
disse”. A afirmacdo ndo cessa de ser reenviada a irredutivel necessidade “desse alguém.
Contudo, a operagdao de Foucault esta fundamentada entre duas nogdes: “o autor como
individuo real, que ficara rigorosamente fora de campo, e a funcdo-autor, a Unica na qual
Foucault concentrara toda a sua analise. O nome de autor ndo € simplesmente um nome
proprio como os outros, nem no plano da descrigdo nem naquele da designagdo”. (id., ib.,
p.55-56) A funcdo-autor é aquilo que caracteriza ndo apenas o0 modo de existéncia, mas
também o modo de circulacdo e de funcionamento de alguns discursos no interior de uma
sociedade. Dois anos depois dessa conferéncia, Foucault radicalizaria essa perspectiva do
autor como funcdo que ndo serve como fonte infinita de significacdo, que nao esta antes da
obra. Ao invés disso seria um principio funcional “através do qual, em nossa cultura, se
limita, se exclui, se seleciona: em uma palavra, é o principio através do qual se criam
obstaculos para a livre circulacdo, a livre manipulacéo, a livre composicdo, decomposi¢do e
recomposicdo da fic¢do”. (id., ib., p.56-57) Estaria ai a principal abertura para as criticas em
relacdo a Foucault. Se ele enfatiza que nunca deixou de se interessar pelo sujeito, € apenas no
interior dos processos de subjetivagdo que o constituem, em relacdo com os “dispositivos que
0 inscrevem e capturam nos mecanismos do poder” (id., ib., p.57) que esse sujeito se
apresenta para o fildsofo. Trata-se, contudo, de uma aparente aporia, a que o préprio Foucault
revela estar atento ao esclarecer a rejeicdo a um recurso filoséfico a um sujeito constituinte:
“tal rejeicao tem, sim, por objetivo fazer aparecer os processos proprios que definem uma
experiéncia na qual o sujeito e o objeto 'se formam e se transformam’ um em relacéo ao outro
e em funcdo do outro”. (FOUCAULT in AGAMBEN, ib., p.57) Para Foucault, o autor nao
esta morto, “mas por-se como autor significa ocupar o lugar de um morto”: “a marca do
escritor reside unicamente na singularidade da sua auséncia; a ele cabe o papel do morto no
jogo da escritura” (id., ib., p.58). Ou seja, o que esta em jogo, ndo ¢é o significado subjetivo da
escrita, mas o que significa um individuo ocupar um espaco vazio e de que maneira essa

auséncia pode ser singular.



119

Agamben sugere que, na obra de Foucault, uma das chaves para compreender tal
“ilegibilidade do sujeito” (na verdade, talvez o inico escrito em que essa dificuldade surge
manifesta € ndo apenas latente) estd no texto “A vida dos homens infames”, originalmente
composto como prefacio de uma antologia de documentos de arquivo, registros de internacao
ou lettres de cachet. Papéis da burocracia que no instante em que marca de infamia alguns
sujeitos, “arranca da noite e do siléncio existéncias humanas que, do contrério, ndo teriam
deixado nenhum sinal de si”. (AGAMBEN, ib., p.58) Foucault volta-se para Antoine Touzard,
internado em Bicétre, em 1701, e para Mathurin Milan, internado em Charenton, em 1707,
acusados respectivamente de sodomia e vagabundagem. H& um poder que age sobre essas
vidas e as determina, mas ha algo que passa ao largo desse processo de subjetivacdo
condenatorio, “e fica sinalizado nos enunciados lacénicos do arquivo como o sinal luminoso
de outra vida e de outra historia” (id., ib., p. 58). Touzard e Milan, de certo, ndo seriam
conhecidos se ndo lhes tivesse brilhado esse feixe de luz de poder, mas a propria pequena area
iluminada ndo para de remeter aos seus limiares, “assim como acontece nas fotografias em
gue nos olha o rosto remoto e bem préximo de uma desconhecida, algo naquela infamia exige
o0 proprio nome, testemunha de si para além de qualquer expresséo e de qualquer memoria”.(
id., ib., p. 58) Nao se trataria, de todo modo, de uma comunicacao, de algo que foi dado a
conhecer de forma muitissimo abreviada. Pelo contrario, a marca da infamia posta nos
documentos, o gesto com o qual se fixou o destino desses dois homens, “parece subtrai-las
para sempre de toda possivel apresentacdo, como se elas comparecessem na linguagem apenas

sob a condi¢do de continuarem absolutamente inexpressas”. (id., ib., p. 59)

De acordo com Agamben, a questdo do autor e sua presenca e auséncia na obra pode
ser lida a partir da nocdo vazia do gesto. “Se chamarmos de gesto o que continua inexpresso
em cada ato de expressdo, poderiamos afirmar entdo que, exatamente como o infame, o autor
esta presente no texto apenas em um gesto, que possibilita a expressdo na mesma medida em
que nela instala um vazio central” (id., ib., p. 59). Interessante como para Foucault o que esta
em jogo se opde ao funcionamento de uma “galeria de retratos”. Em outras palavras, nao ha
para essas vidas representacdo ou figuracdo, ndo ha simbolizagédo. Elas s6 podem surgir como
“armadilhas, armas, gritos, gestos, atitudes, astucias, intrigas” (FOUCAULT in AGAMBEN,
ib., 59), e sempre postas em jogo (“jouces”) pelas palavras da burocracia, frases que
atravessam existéncias e as determinam. “(...) De fato, a sua liberdade, a sua desventura,
muitas vezes também a sua morte e, em todo caso, seu destino foram, ali, pelo menos em
parte, decididos” (id., ib., p. 59).



120

“Onde estd Mathurin Milan? Onde estd Jean-Antoine Touzard?”, pergunta-se
Agamben. Nao estdo nas frases da burocracia, no arquivo, nem menos ainda numa biografia
exterior da qual nada poderemos saber. “Eles estdo no umbral do texto em que foram postos
em jogo ou, quem sabe, a sua auséncia, 0 seu voltar as costas para nds para sempre se pdem
nas bordas do arquivo, como 0 gesto que, a0 mesmo tempo, o tornou possivel e Ihe excede e
anula a inten¢do” (AGAMBEN, ib., p. 59-60). Ainda aqui pode parecer persistir algum tipo de
intencionalidade, ou autoria, da subjetivacdo infame. Mas quando se diz que essas vidas
foram “colocadas em jogo”, diz-se ambiguamente para evitar a decisdo. Nao sdo postas em
jogo por Milan ou Touzard, nem pelo ardil de familiares, funcionérios anénimos, chanceleres
e policiais. A vida “é apenas jogada, nunca possuida, nunca representada, nunca dita - por isso
ela é o lugar possivel, mas vazio, de uma ética, de uma forma-de-vida”. (id., ib., p. 60) A
questdo do gesto e do pdr-se em jogo é fundamentalmente ética, ndo racional, ndo calculavel,
delirante. Agamben observa a este respeito que “ética ndo é a vida que simplesmente se
submete a lei moral, mas a que aceita, irrevogavelmente e sem reservas, por-se em jogo nos
seus gestos. Mesmo correndo o risco de que, dessa maneira, venham a ser decididas, de uma

vez por todas, a sua felicidade e a sua infelicidade”. (id., ib., p. 61)

O autor marcaria o ponto em que “uma vida foi jogada na obra”. Reafirma Agamben:
jogada, ndo expressa; jogada, ndo realizada. “Por isso, o autor nada pode fazer além de
continuar, na obra, nao realizado e ndo dito” (id., ib., p. 61). Elemento ilegivel que permite a
leitura, o vazio de onde vem a escritura (id., ib., p. 61), presenca incongruente, estranha e
irredutivel de uma “borda inexpressiva” (id., ib., p. 61), o gesto do autor opera “como em
certos livros velhos que reproduzem ao lado do frontispicio o retrato ou a fotografia do autor”:
“nds procuramos em vao decifrar, nos seus tragos enigmaticos, os motivos e o sentido da obra
como o exergo intratavel, que pretende ironicamente deter o seu inconfessavel segredo.” (id.,

ib., p. 62) Vem deste espaco vazio justamente a possibilidade da leitura.

Nada nos assegura que, por exemplo, em um texto poético (mas pode-se-ia dizer, em
uma imagem) algum sentimento particular tenha se passado por “um atimo” pela mente do
individuo que empresta seu nome ao texto. Pelo contrario, sugere ainda Agamben, é provavel
que “so depois de ter escrito - ou enquanto escrevia - a poesia, aquele pensamento e aquele
sentimento se Ihe tornaram reais, precisos e indesapropriaveis em cada detalhe, em cada matiz
(assim como se os tornam para nds apenas no momento em que lemos a poesia)”. (id., ib., p.

62) Agamben questiona: € correto concluir dai que pensamento e sentimento estdo encerradas



121

no texto? De que maneira, entdo, paixdo e pensamento habitariam “uma folha de papel™?
Afeto e pensamento exigem subjetivacdo. Que alguém decida-se pela leitura. E “isso pode
significar apenas que tal individuo ocupara no poema exatamente o lugar vazio que o autor ali
deixou, que ele repetira 0 mesmo gesto inexpressivo atraveés do qual o autor tinha sido

testemunha de sua auséncia na obra.” (id., ib., p. 62)

O ter lugar do poema (pensemos, pois, o ter lugar da fotografia) ndo esta nem no texto,
nem no autor, nem no leitor, mas “no gesto no qual autor e leitor se pdem em jogo no texto e,
ao mesmo tempo, infinitamente fogem disso” (id., ib., p. 62-63). Quer dizer, o autor nédo
passaria de uma a testemunha, “fiador da propria falta na obra em que foi jogado” (id., ib., p.
63), enquanto o leitor “ndo pode deixar de soletrar o testemunho, ndo pode, por sua vez,
deixar de transformar-se em fiador do proprio inexausto ato de jogar de ndo se ser suficiente”
(id., ib., p. 63). Leitor e autor agenciam-se a obra, inexpressos, e no entanto essa obra néo é
iluminada por outra luz que ndo a da auséncia circulada pelo gesto. (O gesto, o lugar vazio do

vivido, ndo é a chave da leitura, mas o limite onde a interpretacdo deve se deter).

Isso pode significar que o sujeito — assim como o autor, o leitor ou a vida dos homens
infames - ndo fundam uma verdade substancial localizavel. O sujeito ao invés disso é o que se
estabelece do “encontro ¢ do corpo-a-corpo com os dispositivos em que foi posto - se pos -
em jogo” (id., ib., p. 63). A escritura também ¢é um dispositivo, assim como a linguagem, que
segundo Agamben podemos tomar como o primeiro dispositivo em que fomos langados.
“Assim como o autor deve continuar inexpresso na obra e, no entanto, precisamente desse
modo testemunha a prépria presenca irredutivel, também a subjetividade se mostra e resiste
com mais for¢a no ponto em que os dispositivos a capturam e pdem em jogo”. (id., ib., p. 63)
Entdo, a subjetivagdo se da onde o ser vivente, “ao encontrar a linguagem e pondo-se nela em
jogo sem reservas, exibe em um gesto a propria irredutibilidade a ela. Todo o resto é
psicologia e em nenhum lugar na psicologia encontramos algo parecido com um sujeito ético,

com uma forma de vida”. (id., ib., p. 63)

3.5 Que frémito! Que mergulho!

Como uma progressiva incorporacdo do ato de ver - ndo mais centrado no olho, no
olhar fixo monocular, no paradigma classico da representacdo - e de que maneira a

impossibilidade de pensar o observador e a ateng@o - ndo mais sob as bases do imediatismo,



122

presencga ou interrupgéo - se articulam com o problema da negatividade, da inapeténcia e do
tédio? Em “Suspensdes da percep¢do”, Jonathan Crary postula que na modernidade,
precisamente nas ultimas décadas do século XIX, é possivel observar a emergéncia de uma
nova visdo, deste momento em diante constituida como uma das “camadas” de um corpo: a)
capturavel, modelavel ou controladvel por uma série ilimitada de técnicas e discursos, por
poténcias reativas e fascistas interessadas em processos de subjetivacdo que o levem aos seus
limites fisicos em um primeiro momento industrial e eminentemente perceptual e mental no
periodo pos-industrial; b) uma corporeidade também capaz de desejo, de erigir linhas de fuga,
de habitar planos de imanéncia, de se desterritorializar frente as demandas de identificacéo, de
“criar novas intensidades” a partir da mistura de elementos visuais a carne da audicéo, do tato
e formas sensoriais em esséncia heterogéneas. “A visdo ¢ apenas uma das partes de um corpo
capaz de esquivar-se da captura institucional e de inventar novas formas de afetos e
intensidades” (CRARY, 2013, p.27). Isto ¢, para Crary, se ao poder institucional importa que
a “percepcao funcione de tal modo a garantir que um sujeito seja produtivo, controlavel e
previsivel, que seja adaptavel e capaz de integrar-se socialmente” (id., ib., p. 29), ndo deixa de
ser curioso que a descoberta de novos limites mais amplos da visdo, em que a produtividade e
a coesdo viram-se ameagadas, tenha gerado “uma indistingdo volatil entre algumas
‘patologias’ recém-descritas como relacionadas a atencdo e alguns estados criativos intensos,
de profunda absorcao e devaneio” (id., ib., p. 29). A atencao permitia ao observador chegar a

sua propria percep¢do, mas também era um meio de captura dessa visdo incorporada.

A inapeténcia e a depressdo, o tédio e a preguica, a vadiagem e o déficit de atencdo sdo
a fronteira literaria — porque toda sintomatologia é um tipo de literatura — desta nova clinica,
espaco essencialmente ambiguo ocupado pela atencdo (superando epistemologicamente
problemas ligados a concepcdo subjetiva da visdo, ao exemplo da percepcao em termos de
imediatismo, presenca e interrup¢do; da possibilidade do acesso perceptivo direto a
autopresenca; da contemplagcdo ou absor¢do). “O meio pelo qual o observador individual
poderia transcender as limitacGes subjetivas e tornar sua a percepcdo, mas também um meio
de tornar o observador suscetivel ao controle e a cooptacdo de agentes externos” (id., ib., p.
29) Em outras palavras, Crary deseja desenvolver o problema da atencdo para “questionar a
pertinéncia de isolar a contemplagdo ou absor¢do esteticamente determinada” (id., ib., p. 30),
uma vez que 0 que no mesmo momento em que a légica do capital, dindmica, comeca a
enfraquecer “de maneira drastica qualquer estrutura estavel e duravel da percepgao” (id., ib.,

p. 35), essa logica tenta impor um “regime disciplinar da aten¢do” determinado por um



123

ambiente tecnoldgico moderno, especialmente estruturado sobre novas e instaveis formas de

espetaculo como o cinema, a fotografia e a televisdo. (id., ib., p. 35)

Um regime de atencdo e distracdo reciprocas geradas pelo capital e seus “processos de
troca e circulagdo acelerados” (id., ib., p.53) nos lan¢a na esfera do tédio. Nao ¢ afinal dessa
“transicdo desobstruida e fluida do valor de uma forma a outra” (MARX in CRARY, ib.,
p.33) assim com da origem de algo a partir de seu oposto, como “o racional do irracional, o
sensivel do morto, o l6gico do ildgico, a contemplacdo desinteressada do desejo cobicoso, a
vida para o proximo do egoismo, a verdade dos erros” (NIETZSCHE in CRARY, ib., p.33) do
qual fala o entediado Bernardo Soares nessa passagem particularmente pendular do “Livro do
desassossego”:

O tédio... Pensar sem que se pense, com 0 cansaco de pensar; sentir sem que
se sinta, com a angustia de sentir; ndo querer sem gue se ndo queira, com a
nausea de ndo querer — tudo isto esta no tédio sem ser o tédio, nem ¢é dele
mais que uma parafrase ou uma translacéo. E, na sensacdo direta, como se de
sobre o fosso do castelo da alma se erguesse a ponte levadiga, nem restasse,
entre o castelo e as terras, mais que o poder olha-las sem as poder percorrer.
H& um isolamento de nds em n6s mesmos, mas um isolamento onde o que

separa esta estagnado como noés, &gua suja cercando 0O nNOSSO
desentendimento. (PESSOA, 2006, p.265)

Para Bernardo Soares, o tédio seria uma desolacdo da alma por ndo termos sidos
capazes de lhe “oferecer uma crenga” satisfatoria, um tipo de tristeza infantil por ndo ter
recebido “o brinquedo divino”. Inseguranga de alguém que precisa de uma mao que o guie
sobre um mundo que ndo passa de uma “noite sem ruido de ndo poder pensar, a estrada sem
nada de ndo saber sentir...”. (id., ib., p. 266) Tédio seria uma “falta de mitologia”, portanto, e
para quem nao tem nenhuma crenca, “até a davida é impossivel, até o ceticismo ndo tem forca
para desconfiar” (id., ib., p. 266). Em outras palavras, o tédio seria “a perda, pela alma, de sua
capacidade de se iludir, a falta, no pensamento, da escada inexistente por onde ele sobe sélido
a verdade” (id., ib., p. 266).

A enunciacdo da verdade em torno de gestos de recusa, de inapeténcia, de prostracao,
em torno da melancolia, do tédio, de algum tipo de vagabundagem, da desmotivacéo, em
torno dos modos “criativos do transe, desatencdo, devaneio e fixagdo” (CRARY, ib., p. 104)
ndo se dariam nem se poderiam dar sendo agenciados as “tecnologias do tédio”, estas
encadeadas em uma rede mecanica ligada “ao trabalho, a comunica¢do e ao consumo de
eletronicos” (id., ib., p. 103) que aboliu definitivamente a separacdo entre trabalho e lazer nas

ultimas décadas e determinou a maneira como habitamos o tempo. Para Crary, sistemas



124

telematicos e informdticos simulariam a possibilidade de divagacdes e derivas, “mas na
verdade constituem modos de sedentarizagdo, de separacdo, em que a recepc¢do dos estimulos
e a padronizacdo da resposta produzem uma mistura sem precedentes de atencdo difusa e
quase automatismo, que pode ser mantida por periodos longos” (id., ib., p. 104). Nesse
sentido, afirma que nesses ambientes tecnoldgicos hd um decréscimo da importancia atribuida
ao saber se um sujeito desempenha uma atencdo consciente ou apenas reproduz padrdes
mecanicos autorregulaveis. O estado absorto ensejado pelo automatismo nada diria respeito a
uma “interiorizagdo” do sujeito, ndo se podendo realizar assim tdo claramente um separagéo
entre atencdo e desintegracdo perceptiva. Crary rompe com algumas hipoteses formuladas
por Georg Simmel, Walter Benjamin, Sigfried Kraucauer e Theodor Adorno para quem “a
percepcao distraida era fundamental para qualquer subjetividade moderna.” (id., ib., p. 72) O
autor afirma que a palavra Zerstreuung aparece em diversas analises criticas associadas a
teoria kantiana do conhecimento, definindo “uma dispersdo ou disseminagao das percepgoes,
fora de qualquer sintese necessaria, percepgdes que ‘apenas seriam um jogo cego de
representacdes, isto ¢, menos que um sonho’”. (id., ib., p. 73) Essas obras analisavam a
modernidade, ou seja, 0S novos processos de subjetivacdo produzidos por novas tecnologias,
por novas organizagfes urbanas e novos fluxos econémicos, a partir do modelo da
fragmentacdo e da destruicdo que teriam fraturado formas pré-modernas de “completude e
integridade” (id., ib., p. 73). Para estes autores, ¢ comum falar em decréscimo, decadéncias,
embotamento ou paralisacdo da capacidade de percepcdo do homem. Simmel, como vimos,
descreveu ja na virada do século “como a vida urbana moderna era ‘uma répida e continua
movimentagdo de estimulos externos e internos’ e contrastava com ‘o ritmo mais lento, usual
e de fluxo mais suave da fase sensério-mental’ da vida social pré-moderna”. (id., ib., p. 73) O
ponto de vista de que a distracdo era produto da decadéncia se sobrepds a ideia de que a
fragmentacdo portava as chaves do desmonte dos valores artisticos tradicionais e que seria a
linha de fuga de uma arte burguesa falida. A “atrofia” da percepc¢ao indicaria a “deterioracao
integral da experiéncia”, como uma percepcao que teria estado “‘presa no estado infantil’ e na
qual a ‘concentragdo’ profunda nio € mais possivel”. (id., ib., p. 73-74)
Para 0 poeta Rilke, que escreveu no inicio do seculo XX, a atencdo auténtica era o
resquicio raro e precioso de um ideal perdido de absor¢do artesanal do trabalho, agora
relegado as margens de um mundo mecanizado cheio de rotinas. Para Rilke, o escultor
Rodin encarnava “o homem atento a quem nada escapa, o amante que recebe
continuamente, 0 homem paciente que ndo conta 0 tempo e nNdo pensa em querer a coisa
seguinte. Para ele, a Unica coisa que existe é sempre aquilo que ele vé e seu entorno, o

mundo em que tudo acontece (...) e este modo de ver esta tdo fixado em si porque ele o
adquiriu como artesdo” (id., ib., p. 74)



125

A proposicdo de Crary é exatamente oposta. A distracdo moderna ndo seria uma ruptura com
“tipos estaveis e naturais de percepcao continua” (id., ib., p. 74), mas um efeito da tentativa de
produzir estados ndo distraidos em sujeitos. Ainda que Benjamin tenha sugerido que
“disrupgao inerente ao choque e a distragdo traz a possibilidade de novos modos de
percep¢ao” (id., ib., p. 74), o mesmo Benjamin “sempre pressupunha uma dualidade
fundamental, em que a contemplacdo absorta, purificada dos estimulos excessivos da
modernidade, era o outro termo”. (id., ib., p. 74) Para Crary, distracdo e concentracdo nao se
estabelecem como polos opostos, mas como um continuum “no qual as duas fluem
incessantemente de uma para outra, como parte de um campo social em que 0S mesmos

imperativos e forcas incitam ambas”. (id., ib., p. 75)
3.6 Londres tragara muitos milhdes de jovens chamados Smith

A literatura € um delirio que oscila entre dois polos: a doenca e a satde. Cairiamos na
doenga sempre que o escritor tentasse erigir “uma raga pretensamente pura ¢ dominante”,
dizia Gilles Deleuze (DELEUZE, 1997, p. 15). De outra forma, tomariamos o extremo da
satde (ainda que uma “fragil saude irresistivel...”), sempre quando se invocasse certa “raca
bastarda oprimida” (id., ib., p. 15) que ndo pararia de “agitar-se sob as denominacgdes, de
resistir a tudo o que esmaga e aprisiona” (id., ib., p. 15). Portanto, o escritor seria aquele a
quem caberia, no delirio, a “criacdo de uma saude, ou essa inven¢do de um povo que falta”
(id., ib., p. 15): eternamente menor, tomado num devir-revolucionario, e jamais chamado a
dominar o mundo. Assim, Kafka na Europa central, e Melville na América, apresentariam a
literatura como “a enunciagao coletiva de um povo menor, ou de todos os povos menores, que

sO encontram expressdo no escritor e através dele” (id., ib., p. 14).

Todo o século XI1X, escreve ainda Gilles Deleuze, foi atravessado pela procura de um
homem. “Sem nome, regicida e parricida”, espécie de “Ulisses dos tempos modernos”,
“Homem do futuro ou de um mundo novo” (id., ib., 86), ainda que esmagado e mecanizado
pelas grandes cidades. Eu prefiro ndo. Eu ndo sou particular. Sou Ninguém. Seriam algumas
das formulas negativas que esse homem do proletariado, ou da América, usaria para “cavar
seus sulcos na literatura”. Acontece que muitos dos anjos que anunciariam o povo por Vir se
“comunicavam com o mundo” através de uma mesma profissdo. Tabelionato, autenticacdo e
copia de documentos os mais diversos. Atividade repetitiva, esvaziada de sentido, e apesar de
tudo, fundamental para a crescente racionalizacdo da vida nessas metropoles. Eram copistas.

Sua Unica preocupacéo residia na precisdo da copia, motivo pelo qual para muitos deles, 0s



126

altos e baixos de um dia de trabalho se encerravam no grande prazer de copiar uma letra mais

querida por sua caligrafia.

Bartleby mostrou sua “fragilidade asseada, sua miséria apresentavel, sua ruina
insondavel” (MELVILLE, 2014, p. 24) tdo logo apareceu “permanecendo parado, estatico, a
porta de um escritério” de um advogado experiente estabelecido em Wall Street. Bartleby era
um “homem de aspecto tdo pacifico” (id., ib., p. 24), de natureza tdo “angelical”, que pensou
0 advogado poderia influir sobre o instavel humor dos demais funcionarios do escritorio. A
tarefa era “aborrecida, tediosa e letargica” - “verificar a precisdo de sua copia palavra por
palavra” (id., ib., p. 26). O “cinza soturno” dos olhos do novo funcionario sugeriam calma.
Mas logo se manifestaria a estranheza do seu comportamento. Nunca saia para almocar.
Nunca ia a lugar algum. Jamais o chefe o vira fora do escritorio. Em seu canto permanecia em
eterna vigilia se alimentando apenas de biscoitos de gengibre. “Ora, o que ¢ o gengibre? Uma
coisa ardida, picante. E Bartleby era ardido e picante? De maneira alguma. O gengibre nao
tinha efeito sobre Bartleby. Ele provavelmente preferia que ndo tivesse” (id., ib., p. 33).
Porque sabia o advogado - narrador desta novela - que a “elegante e cadavérica indiferenca”
de Bartleby estava marcada de forma indelével por essa estranha frase de fim abrupto: “Eu
preferiria ndo”. E “nada irrita mais uma pessoa séria quanto a resisténcia passiva” (id., ib., p.
33), observaria ainda, diante da prestimosidade, da indiferenca a quaisquer distracGes, da
industriosidade inabalavel, da quietude sem par, da constancia sob quaisquer circunstancias

do comportamento de Bartleby, um sujeito que “jamais falava, apenas respondia”.

Em apresentacdo a novela de Melville, Jorge Luis Borges chama atencdo para a sua
influéncia sobre Kafka e para a proximidade com a obra mais célebre do escritor norte-
americano, Moby Dick. “Ha uma afinidade secreta e central entre as duas ficgbes. Na
primeira, a monomania de Ahab transtorna e finalmente aniquila todos os homens do navio;
na segunda, o niilismo candido de Bartleby contagia seus companheiros” (BORGES, 2007, p.
8) Mas, continua Borges, enquanto o romance sobre a baleia e o capitdo obstinado esta escrito
num dialeto romantico do inglés, Bartleby usa “um idioma tranquilo e até jocoso, cuja

aplicag@o parece preconizar um Franz Kafka” (id., ib., p 8).

Se basta “que um unico homem seja irracional para que 0S Outros 0 sejam, e 0 mesmo
aconteca com o universo”’, Borges assinala que Kafka “projeta sobre Bartleby uma curiosa luz
posterior” (id., ib., p 8). Bartleby j& definiria um género que Franz Kafka reinventaria e

aprofundaria a partir de 1919: “o das fantasias do comportamento e do sentimento ou, como



127

agora lamentavelmente se diz, psicologicas”, acrescenta o argentino. Para Borges, como para
Deleuze, das grandes cidades, “fervilhantes”, com “vasta populacdo”, com “publicidade
erronea e clamorosa”, viria a figura ja “tradicional” na América, de um grande homem

secreto, revelado especialmente na escrita de Edgard Allan Poe e Melville.

Homens para quem a profissdo seria a “Unica forma de existéncia do homem”.
“Profissdo absurda” que “revelaria o absurdo da profissdo em geral” (ANDERS, 2007, p. 63),
se pudéssemos, assim, tomar de empréstimo as palavras de Glinter Anders em seu Kafka: pré
e contra. Uma forma de obediéncia total e ambigua em que as atividades do sujeito “ndo eram
outra coisa sendo ‘fun¢des’ € porque, sem o menor indicio de consciéncia, ndo agiam mais no
sentido estrito do termo, mas obedeciam”. Copista desejavam apenas ser “um zero a
esquerda”, possuiam a ambig¢do de ser desimportantes como ‘“cinzas”. Mas nesse limiar

horizonte também se insinuava um grande perigo.

Isso porque, como argumenta Giorgio Agamben em A comunidade que vem (1993), é
“espantoso” que dois dos escritores que melhor apresentaram o terror do século passado,
Kafka e Walser, mostrem um mundo no qual “o0 mal na suprema expressdo tradicional — o
demoniaco — desapareceu” (AGAMBEN, 1993, p. 31). Seus personagens nao poderiam
figurar em um “catdlogo demonoldgico”. Se hd um elemento demoniaco na escritura de Kafka
e Walser, observa Agamben, seria como poderia

ter em mente Espinoza, quando escrevia que o demdnio é apenas a mais débil e mais
afastada de Deus dentre todas as criaturas e, como tal — isto €, enquanto é

essencialmente impoténcia -, ndo apenas nao pode fazer nenhum mal, mas é, antes,
aquela que mais precisa da nossa ajuda e das nossas preces (id., ib., p. 32).

Em outras palavras, o demonio estd em cada ser que € enquanto “possibilidade de nao
ser que silenciosamente implora 0 nosso socorro (ou, se quisermos, 0 demonio € apenas a
impoténcia divina ou a poténcia de ndo ser em Deus)” (id., ib., p. 32). O mal seria
unicamente, na leitura de Agamben, a reagdo inadequada frente a este demoniaco, “0 nosso
recuar amedrontados diante dele para exercer — fundando-nos nessa fuga — um poder de ser
qualquer” (id., ib., p. 32). O mal ndo seria impoténcia ou poténcia de ndo ser, sendo nesse

sentido secundario:

fugindo diante da nossa impoténcia ou, na verdade, tentando servirmo-nos
dela como de uma arma, construimos o maligno poder com o qual
oprimimos aqueles que nos mostram a sua fraqueza; e faltando com a nossa
intima possibilidade de ndo ser, declinamos da Unica coisa que torna possivel
o amor (id., ib., p. 32).



128

Note que, para Agamben, a criagdo, a existéncia, ndo seria “a luta vitoriosa de uma
poténcia de ser contra uma poténcia de nédo ser”, mas “antes, a impoténcia de Deus frente a
sua propria impoténcia, o seu, podendo ndo ndo-ser, deixar ser uma contingéncia” (id., ib., p.
32). Dai que ndo poderiamos opor o carater inocente e angelical das figuras de Kafka, Walser
e, por iluminacdo posterior, da figura do proprio Bartleby a onipoténcia divina, mas a
tentagdo. O demoniaco aqui ndo seria um tentador, “mas um ser infinitamente suscetivel de
ser tentado”. Argumento em que Eichmann, “isto €, um homem absolutamente banal, que foi
tentado para o mal exatamente pelas poténcias do direito e da lei” (id., ib., p. 32), surge como
a confirmacdo e marca da vinganca de nosso tempo contra 0s inapetentes, ineptos e

oprimidos, assim das escrituras que tentaram cavar a fresta em que esses anjos passariam.

Se “de inicio Bartleby produziu uma quantidade extraordinaria de copias” e como “se
estivesse faminto de algo para copiar, ele parecia refestelar-se” (MELVILLE, ib., p. 25) nos
documentos de seu patrdo, logo esse apetite se revelaria na mais enlouguecedora negacéo.
Observa o proprio Melville que o “prefiro ndo” e a variagdo "eu preferiria ndo™ (assim como
as formas mais extensas, mas ndao menos enigmaticas, "preferiria deixar as coisas como
estdo”, "preferiria ndo trabalhar num balcéo", "eu preferiria fazer outra coisa” ou "prefiro néo
fazer qualquer mudanca™) vertem loucura para dentro da linguagem. O advogado e chefe do
escrevente ndo esta convicto de que possui a razdo. Escreve Melville:

“Nao sdo raros os casos em que o homem, quando subjugado de forma
violentamente irracional e sem precedentes, passa a desacreditar de suas
mais profundas convicgbes. E como se por incrivel que lhe parecesse, ele
comegasse a aceitar como premissa o fato de estar alijado de toda razéo e
justica. Assim, encontrando entre possiveis testemunhas pessoas dotadas de

juizo imparcial, a elas ele recorre para o reforco do que em seu pensamento
vacila” (id., ib., p. 30)

3.7 Um outro tédio

Uma breve passagem do ensaio “O que € um dispositivo?”, de Giorgio Agamben, foi
um dos gatilhos dessa pesquisa. Trata-se do terceiro pardgrafo da sétima nota, introduzida
pelo filésofo com a constata¢do de que “ndo seria provavelmente errado definir a fase extrema
do desenvolvimento capitalista que estamos vivendo como uma gigantesca acumulacgéo e
proliferagao de dispositivos” (AGAMBEN, 2009, p.42). Nessa passagem impulsionadora
desse trabalho, Agamben afirma:

O fato €, que segundo toda evidéncia, os dispositivos ndo sdo um acidente
em que os homens cairam por acaso, mas tém a sua raiz no processo de



129

“hominiza¢do” que tornou “humanos” os animais que classificamos sob a
rubrica homo sapiens. O evento que produziu o humano constitui, com
efeito, para o vivente algo como uma cisdo que reproduz de algum modo a
cisdo que a oikonomia havia introduzido em Deus entre ser e acgdo. Esta
cisdo separa o vivente de si mesmo e da relacdo imediata com seu ambiente,
isto é, com aquilo que Uexkihll e depois Heidegger chamam de circulo
receptor-desinibidor. Quebrando ou interrompendo essa relagdo, produzem-
se para o vivente o tédio® — isto é, a capacidade de suspender a relagdo
imediata com os desinibidores e o Aberto, isto €, a possibilidade conhecer o
ente enquanto ente, de construir um mundo. Mas com essas possibilidades é
dada imediatamente também as possibilidades dos dispositivos que povoam
0 Aberto com instrumentos, objetos, gadgets, bugigangas e tecnologias de
todos os tipos. Por meio dos dispositivos, o homem procura fazer girar em
vao 0s comportamentos animais que se separaram dele e gozar assim do
Aberto, enquanto ente. Na raiz de todo dispositivo esta, deste modo, um
desejo demasiadamente humano de felicidade, e a captura e a subjetivacdo
deste desejo, numa esfera separada, constituem a poténcia especifica do
dispositivo. (id., ib., 43-44)

A condensacdo dessa passagem em torno de nocOes heideggerianas e a articulagdo muito
direta como consumo de divertimentos proprio de nossa época leva-nos a problematizacdo do
objeto a e seus efeitos em torno da angustia e da inibicdo, em torno dos afetos depressivos da
contemporaneidade. Mas gostaria de me deter no tema do carrapato de Uexkull (fundamental
na reflexdo de Heidegger — separagcdo do homem do vivente - e Deleuze — tomar o animal de
modo absolutamente ndo antropomarfico), assim como nas no¢des de Umwelt e Aberto a este
tema ligadas, e convido-os a passar em revisdo o problema do tédio tal qual postulado por

Heidegger nos Conceitos fundamentais da metafisica.

Como assinala Agamben, as pesquisas do bardo Jakob von Uexkdll a respeito do
ambiente animal sdo contemporaneas do nascimento da fisica quantica e das vanguardas
artisticas, e como elas estdo marcadas pelo abandono das perspectivas antropocéntricas e pela
“radical desumaniza¢do da imagem da natureza” (AGAMBEN, 2013, p.68). Uexkiill
trabalhava com uma infinita variedade de “mundos perceptiveis”, substituindo a postura
unificadora da ciéncia cléssica. Até seu radical giro anti-humanista, a biologia trabalhava com
um Gnico mundo que compreendia em si todas as espécies viventes ordenadas numa
hierarquia, “das formas mais elementares aos organismos superiores” (id., ib., p.68). Uexkiill
fragmenta esse unico mundo (espaco objetivo da ciéncia) tomando cada fragmento como
incomunicavel e reciprocamente exclusivos € no entanto ligados entre si como ‘“uma
gigantesca partitura musical” (id., ib., p. 68). Reconstroi o mundo, o ambiente, de pequenos

seres como 0 ourico-do-mar, a ameba, a agua-viva, o verme-do-mar, a anémona-marinha, o

49 Grifo nosso.



130

carrapato. Os estimava pela distancia que cada um desses mundos estabelecia com homem e
0S animais superiores. Eram seus “passeios por mundos icognosciveis” porque para Uexkiill
as relacdes que um animal estabelece com as coisas de seu ambiente ndo tém lugar nos
mesmos espaco e tempo daquelas do mundo humano. Ultrapassagem da ilusdo de um mundo
unico para todos os viventes: “A abelha, a libélula ou a mosca que observamos voar em torno
de n6s em um dia de sol ndo se movem no mesmo mundo em que nos as observamos, nem

dividem conosco — ou entre elas — o mesmo tempo € o mesmo espago” (id., ib., p. 69).

Para Uexkill, a Umberbung (espago objetivo em que veriamos se mover um ser
vivente), se diferencia da Umwelt, “o mundo — ambiente que é constituido de uma série mais
ou menos ampla de elementos” que ele chama de “portadores de significados”
(Bedeutungstanger) ou de “marcas” (Merkmaltrager), que sdo 0s Unicos que interessam ao
animal” (id., ib., p.69). Quer dizer, a Umberbung s6 existe enquanto a nossa prépria Umwelt.
Assim,

Todo ambiente é uma unidade fechada em si propria, que resulta da selegdo
prévia de uma série de elementos ou de “marcas” na Umberbung, que néo é,
por sua vez, como o ambiente do homem. A primeira tarefa do pesquisador
que observa um animal é reconhecer os portadores de significado que
constituem o0 ambiente. Estes ndo sdo, no entanto, objetivamente e
factualmente isolados, mas constituem uma estreita unidade funcional — ou,
como prefere dizer Uexkill, musical — com os 6rgados receptores dos animais
voltados a perceber a marca (Merjorgan) e a reagir a ela (Wirkorgan). Tudo
ocorre como se 0 portador de significado externo e seu receptor no corpo do
animal constituissem dois elementos de uma mesma partitura musical, quase
duas notas no ‘teclado sobre o qual a natureza segue a sinfonia extratemporal
e extraespacial da significagdo’, sem que seja possivel dizer mais como dois
elementos tdo heterogéneos tenham podido se ligar intimamente assim”

(AGAMBEN, 2013, p. 71).

Isso significa que cada animal ¢ “cego” ao mundo do outro, ndo sabe nada além daquilo que
Ihe pode afetar, os préprios portadores de significado. Nas palavras de Uexkiill, “nenhum
animal pode entrar em relacdo com um objeto enquanto tal”. Dai o efeito de desorientagao
produzido quando somos convocados a olhar um segmento do mundo humano a partir de
“olhos” nao humanos. A descricdo do mundo do carrapato (Ixodes ricinus), segundo
Agamben, ¢ “ponto alto do anti-humanismo moderno” (id., ib., p.76). Nela o biologo
apresenta o inseto num cenario idilico a que é completamente alheio a ndo ser pela
sensibilidade ao odor do acido butirico emanado pelas presas, a temperatura de seu sangue € a
tipologia da pele dos mamiferos (sentido tatil para encontrar o melhor local para um filete de
sangue), seus trés portadores de significado: “o carrapato € essa relacdo e ndo vive a ndo ser

nela e para ela” (id., ib., p.78). Heidegger chamara de desinibidor (Enthermmende) a no¢éo de



131

portador de significado (Bedeutungstrager. Merkmaltrager) e de circulo desinibidor
(Enthermmungsring) o que o biélogo chamava de Umwelt.

Uma vez tomado (atordoado e absorvido) pelo seu desinibidor, o animal ndo poderia
de acordo com o argumento de Heidegger “agir verdadeiramente (handeln) ou possuir uma
conduta (sich verhalten) em relacdo a este: pode apenas comportar-se (sich benehmen)” (id.,
ib., p. 86). O animal se comportaria em um ambiente, ndo em um “mundo”: instinto “em
direcdo a” que impediria que o animal “se ponha diante”, por exemplo, do alimento. O animal

né&o pode perceber, mas apenas comportar-se instintivamente.

Nos Conceitos fundamentais da metafisica, Martin Heidegger investiga uma
“tonalidade afetiva” (Stimmung) segundo a qual, quando por ela afinados, encontrar-nos-
iamos capazes de desvelar o “ser-ai do homem”. Tonalidades afetivas, explica Heidegger, sdo
maneiras fundamentais nas quais nos encontramos de um modo ou de outro. Trata-se do como
de acordo com o qual as coisas sdo para alguém. Devendo-se aqui considerar que “ser para
alguém de um modo ou de outro ndo é primordialmente a consequéncia e a manifestacédo
paralela de nosso pensar, agir ¢ ndo agir” (HEIDEGGER, 2006, p.81), mas ao contrério, trata-
se do proprio pressuposto, o0 “meio”, no qual primariamente 0 pensar € o agir aconteceriam
(id., ib., p. 81). Temos aqui a analise mais longa que Heidegger dedicou a uma Stimmung,
ressalta Agamben (AGAMBEN, 2013, p. 103): 180 paginas contra apenas seis sobre a

angustia, em Ser e tempo.

Heidegger considera que subsiste uma diferenca teodrica entre a apresentacdo da
situacdo intelectual e o despertar de uma tonalidade afetiva fundamental (id., ib., p. 91), de
forma que ndo careceriamos dos diagndsticos e prognoésticos culturais - via tomada por
Nietzsche - para que pudéssemos nos assegurar de ‘“nossa situagdo”. Estes diagndsticos e
progndsticos, argumenta o filésofo, “somente nos fornecem um papel e nos desconectam de
ndés mesmos, ao invés de nos auxiliar no intuito de nos encontrarmos” (id., ib., p. 93). As
tonalidades afetivas, porque “pressuposicao” e “meio” tanto do pensamento quanto da agao,
remontariam mais originariamente & nossa esséncia e so nelas realmente encontrariamos “a

nés mesmos enquanto ser-ai®®’. Algumas tonalidades seriam mais poderosas que outras:

% Como observa Lévinas, “para Heidegger, a compreensdo do ser ndo é um ato puramente tedrico, mas um
acontecimento fundamental em que hipoteca todo o seu destino; e, desde logo, a diferenca entre modos, explicito
e implicito, de compreender ndo é uma simples diferenca entre conhecimento claro e obscuro: ela diz respeito ao
proprio ser do homem. A passagem da compreensdo implicita e ndo-auténtica a compreensdo explicita e
auténtica, com as suas esperancas e seus fracassos, € o drama da existéncia humana. Passar da compreensao
implicita do ser a compreensdo explicita é propor-se uma tarefa de dominio e de dominagdo no seio de uma



132

justamente aquelas para as quais ndo atentariamos, “as tonalidades afetivas que nos afinam de
um tal modo que tudo se d& para nds como se nenhuma tonalidade afetiva estivesse ai” (id.,

ib., 81) - como se nds ndo estivéssemos de fato afinados.

O tradutor Marco Antbénio Casanova ressalta que, em aleméo, a palavra que designa
uma tonalidade afetiva indica a0 mesmo tempo “um animo ou uma atmosfera especifica” (id.,
ib., p. 80). De modo que Stimmung n&o se refere apenas ao estar afinado de um certo modo,
como também “o astral ou animacdo de um ambiente”. Heidegger explora as variagdes do
termo para reafirmar como a “tonalidade afetiva” ndo pode ser reduzida a um estado da alma,
mas determina a totalidade do acontecimento. Assim, “um astral’, “uma atmosfera”, “uma

tonalidade afetiva” sdo ideias que se aproximam no termo Stimmung.

Quando afinados por uma tonalidade — Heidegger, nesta passagem inicial, explora o
exemplo da tristeza que se abate sobre alguém que conhecemos - “tudo estd como antes, e,
porém, tudo esta diverso” (id., ib., 79). “Nao apenas sob este ou aquele aspecto mas, sem
prejuizo do carater proprio ao que fazemos e no que nos inserimos, 0 como, no qual estamos,
¢ diverso” (id., ib., p. 79). Este “como” nao ¢ uma consequéncia da tonalidade afetiva presente
nesta pessoa, no caso do exemplo, a tristeza. “Ao contrario, este COMoO com-pertence ao seu
estar-triste” (id., ib., p. 80), afirma Heidegger. Por isso ndo se pode dizer que uma tonalidade
estd dentro de uma interioridade ou do seu “lado de fora”: “ndo ¢ um ente, que advém na alma

como uma vivéncia, mas o0 como de nosso ser-ai-comum” (id., ib., p. 80).

Tonalidades afetivas determinam a nossa convivéncia, transpassam-nos com suas
afinacdes. “Como costumamos dizer, uma pessoa com bom humor anima uma reunido social.
Neste caso, esta pessoa produz em si uma vivéncia animica, para entdo transportar até 0s
outros, como germes infecciosos que migram de um organismo para outro? Dizemos mesmo:
0 animo ¢ contagiante” (id., ib., p. 80). O mesmo acontece, observa ainda Heidegger, com
uma pessoa que a tudo abate e deprime com seu modo de ser de modo que ninguém consegue

escapar dessa atmosfera. Reafirma o filosofo:

As tonalidades afetivas ndo sdo manifestacbes paralelas, mas
justamente o que determina desde o principio a convivéncia. Tudo
se da como se uma tonalidade afetiva sempre estivesse ai, como
uma atmosfera, na qual sempre e a cada vez imergimos e desde a
gual, entdo, seriamos transpassados por uma afina¢do. Tudo nédo

ingénua familiaridade com a existéncia que talvez destrua a propria seguranga dessa familiaridade” (LEVINAS,
sd, p. 74)



133

se d& apenas aparentemente como se fosse assim, mas é realmente
assim; e em funcdo deste fato vale colocar de lado a psicologia dos
sentimentos, das vivéncias e da consciéncia. E valido ver e dizer o que
acontece ai. (id., ib., p. 80-81)

Mas tonalidades ndo sao “um fato em direcao ao qual podemos conduzir qualquer pessoa”
(id., ib., p. 78). Para Heidegger a tonalidade ndo apenas ndo se deixa constatar, como nédo
poderia ser constatada mesmo que se deixasse constatar. Isto porque constatar ¢ “trazer-a-

consciéncia”, e o tornar consciente “significa uma destruigao”®?.

“De qualquer modo, ela
produz no minimo uma alteracdo; e, para nds, em meio ao despertar de uma tonalidade
afetiva, tudo depende de deixar esta tonalidade afetiva ser como ela deve ser enquanto esta
tonalidade afetiva” (id., ib., p. 78). A tarefa da filosofia, segundo Heidegger, serd despertar a
tonalidade afetiva fundamental do pensamento (o tédio), sendo esse despertar “um deixar-

ser da tonalidade afetiva” que, antes, dormiria explicitamente. “A tonalidade afetiva esta de

certa maneira ai e ndo esta ai”*? (id., ib., p. 81).

Heidegger pergunta quantas vezes, em uma conversa, ‘“ndo-estamos-ai”. Quantas
vezes pensamos estar ausentes, sem que estivéssemos de fato dormindo? Este ndo-estar-ai,
este estar-fora, ndo se confundiria com o sentido corrente de clareza da consciéncia nem com
a inconsciéncia. Ndo-estar-ai € um estar-fora (id., ib., p. .76), donde o ser-ai e o ser-fora do
homem s&o diversos de “um estar simplesmente dado e de um nao estar simplesmente dado”,
como “‘a aspereza nao esta simplesmente dada nesta rocha” (id., ib., p. 77). Para Heidegger, o
estar simplesmente dado e o ndo estar simplesmente dado decidiriam apenas sobre o ser e 0
ndo-ser, enquanto que o que ele define como ser-ai e ser-fora é “algo no ser do homem” (id.,
ib., p.77). Quer dizer, sdo possiveis “se e uma vez que o homem ¢é”. “O ser-fora € mesmo um
modo de seu ser. Estar-fora ndo significa, absolutamente, ndo ser. Ao contrario, ele € muito
mais um jeito do ser-ai. A pedra justamente ndo estd ai no seu ser-fora” (id., ib., p. 77).

Assim, segundo Heidegger, estar-ai € uma condigdo para o seu ser-fora.

Portanto tonalidades afetivas ndo estdo apenas presentes como um dado, mas séo um

“modo e um jeito fundamental do ser — em verdade, um modo e um jeito fundamental do ser-

51 | évinas: “Com efeito, o ser que se revela ao Dasein ndo lhe aparece sob a forma da nocdo tedrica que ele
contempla, mas numa tensdo interna, na inquietacdo que o Dasein experimenta da sua prdpria existéncia. E,
inversamente, essa maneira de existir em que ‘se arrisca a existéncia’ ndo ¢ um estado cego ao qual se deva
juntar o conhecimento da natureza da existéncia, mas essa existéncia, ao velar pela sua propria existéncia — e
apenas dessa maneira — abre-se & compreensdo da existéncia”. (LEVINAS, sd, p. 78)

52 Ainda segundo Lévinas: “Para a consciéncia comum, o mundo equivale ao conjunto das coisas que o
conhecimento descobre. Noc&do ontica e derivada. Com efeito, as coisas, se nos ativermos ao significado concreto
do seu aparecimento para nos, estdo no mundo. E a partir de uma ambiéncia que as coisas nos solicitam”
(LEVINAS, sd, p. 79).



134

ai, e, com isto do ser-fora” (id., ib., p. 81). Um jeito no sentido de uma melodia, “que néo
paira sobre a assim chamada presenca subsistente propria do homem, mas que fornece para

este ser o tom, ou seja, que afina e determina o modo e o como de seu ser”* (id., ib., p. 81).

O filoésofo argumenta que se de inicio apenas algumas tonalidade afetivas nos tocam,
aquelas que irrompem em direcdo a certos “pontos extremos” (alegria, tristeza), isso da
porque antes de sua apreensdo aparentamos nao estar de modo algum ai, “e, porém, esta ai ¢
justamente aquele ndo-estar-afinado, no qual ndo estamos nem mal nem ‘bem’-humorados”
(id., ib., p.82). No exemplo de Heidegger, quando se diz que um sujeito bem humorado anima
uma reunido, e através dele uma tonalidade afetiva “entusiasmante ou divertida e distensa é
produzida”, ndo quer dizer, no entanto, que antes de sua chegada ndo houvesse nenhuma
tonalidade afetiva ai. “Um nao-estar-afinado esta ai: um ndo-estar-afinado que aparentemente
é dificil de apreender e parece ser algo completamente indiferente, mas ndo o € de maneira
nenhuma. Vemos novamente: tonalidade afetivas ndo emergem sempre no espaco vazio da
alma e desaparecem” (id. Ib., p. 81). Para Heidegger, o ser-ai esta afinado “desde o seu

fundamento”, acontecendo apenas mudancas das tonalidades afetivas (id., ib., p. 82).

Por ser o fundamento do ser-ai, a tonalidade afetiva acaba permanecendo velada para
noés, motivo pelo qual a apreendemos de inicio a esséncia da tonalidade afetiva pelo que se
abate (irrompe e dissipa) sobre nds. “Porque tomamos as tonalidades afetivas a partir dos
rompantes, elas parecem ser eventos entre outros e desconsideramos o ser afinado de modo
peculiar, a tonalidade afetiva que atravessa originariamente todo o ser-ai enquanto tal” (id.,
ib., p. 82).

Despertar tonalidades afetivas ¢ um modo de “acolher o ser-ai enquanto ser-ai” (id.,
ib., p. 82) ou “um modo de deixar o ser-ai ser como ele é ou como ele, enquanto ser ai, pode
ser”. O despertar, alerta Heidegger, pode parecer uma agdo estranha, dificil e pouco
transparente. Nao sendo aqui fundamental travar uma “discussdo sobre a tonalidade afetiva, e,
muito menos ainda, sobre o despertar”, ao invés de “vir a agir sob 0 modo deste despertar

enquanto agao” (id., Ib., p. 82).

% Temos aqui uma caracteristica da filosofia heideggeriana. Segundo Lévinas: “a esséncia do homem é, ao
mesmo tempo, a sua existéncia. Aquilo que o homem &, é ao mesmo tempo a sua maneira de ser, a sua maneira
de existir, de se ‘temporalizar’ (...) ¢ porque a esséncia do homem consiste na existéncia que Heidegger designa
o homem pelo termo Dasein (ser deste mundo). E n&o pelo termo Daseineles (ente deste mundo)” (LEVINAS,
sd, p. 75-76)



135

Heidegger utiliza o termo Die Langeweile para designar o tédio. Weile, ressalta o
tradutor Marco Antonio Casanova, fala do tempo necessério para uma pausa revitalizadora da
acd0. E comum ser traduzido por “um curto espago de tempo” ou um “instante”. J& o adjetivo
lang significa literalmente “longo”. Assim, o termo poderia ser vertido para o portugués como
“tempo longo” (id., ib., p. 95). Justamente nesse sentido, Heidegger sugere: “De que maneira
nos evadiremos do tédio, no qual n6s mesmos dizemos que o tempo se torna longo para n6s?
Simplesmente através do fato de estarmos todo o tempo, consciente ou inconsciente,

empenhados em passar o tempo” (id., ib., p. 95).

Deste modo acolheriamos “com simpatia ocupagdes mais importantes e essenciais”,
mesmo que apenas para que elas “preencham o nosso tempo”. Neste ponto Heidegger
introduz um dos pontos nodais da sua argumentagdo, que ¢ a nogdo de “passatempo”. “Nos
expelimos e afugentamos o tedio? N6s o adormecemos constantemente. Pois, evidentemente,
ndo estamos em condi¢Oes de nadifica-lo através de passatempos mais eficazes” (id., ib., p.
95). Sabemos, “com um estranho saber”, escreve Heidegger, que o tédio pode “retornar a
qualquer momento”. De forma que ele ja esta ai. “Nos o afugentamos. Nos o adormecemos.
N&o queremos saber dele. Isto ndo significa, contudo, de modo algum, que ndo queremos ter
nenhuma consciéncia dele, mas sim que ndo queremos deixa-lo despertar” (id., ib., p. 95). O
tédio “insere o olhar em nosso ser-ai”, e, “nos transpassa e corta afinadoramente” (id., ib., p.

95).

O despertar desta tonalidade fundamental ndo significa primeiramente
acorda-la, mas deixa-la estar acordada, protegé-la frente ao adormecimento.
Deduzimos dai facilmente o seguinte: a tarefa ndo se tornou mais leve.
Talvez esta tarefa seja essencialmente mais dificil; assim como sempre
experimentando o fato de ser mais facil despertar alguém com um choque do
que protegé-lo contra o adormecimento. (id., ib., p. 95)

Nao deixar o tédio adormecer, afirma Heidegger, ¢ uma exigéncia “estranha” ou
“quase insana”. Vai de encontro ao ‘“comportamento humano natural e saudavel”,
empreendido diariamente, de hora em hora, na busca por passatempos que tentam “nao deixar
exatamente o tédio aparecer, espantando-o e adormecendo-o assim que se apresenta” (id., ib.,

p. 95-96). “No6s devemos deixa-lo acordar!”, afirma Heidegger.

O tédio — quem n&do o conhece, quem ndo sabe como ele vem & tona sob as
facetas e os disfarces mais diversos, como ele se abate constantemente sobre
nés apenas por alguns instantes, como ele frequentemente também nos
oprime e tortura durante tempos mais longos?!? Quem nédo sabe que, tdo
logo aparece, nos concentramos também em empurrd-lo para fora e nos
empenhamos em expeli-l0?!'? Quem ndo sabe que nem sempre temos



136

sucesso nestas tentativas, mesmo que o tédio frequentemente persiste e se
mostra contrafeito exatamente quando estamos de posse de todos 0s meios
possiveis para nos apoderarmos dele?!? Quem ndo sabe que ele s alcanca
mesmo através dai uma verdadeira permanéncia?!? Que somente através
dai ele passa a retomar mais insistentemente, impelindo-nos entéo até os
limites da melancolia®? Mesmo quando temos sucesso em espanta-lo:
também ndo sabemos imediatamente e justamente ai que ele pode retornar?
Logo depois do feliz afastamento e desaparecimento, ndo observamos com
um estranho saber gue ele pode estar ai uma vez mais a qualquer momento?
Isto é algo que lhe pertence, j& que ele se mostra para nés de tal modo? (id.,
ib., p. 96)

Para Heidegger, esse tédio profundo seria a tonalidade afetiva fundamental, e para nos
“tornamos senhores sobre ele”, temos a necessidade de “matarmos o tempo”, tempo longo,
tempo que “ganha extensdo no interior do tédio” (id., ib., p. 96-97). O filésofo compara a
extensao desse tempo longo que ndo queremos ter e, no entanto, temos, com o “ter saudade da
patria”. Sentimos o tempo se estendendo quando sentimos saudade da terra natal. “Tédio
profundo — uma saudade da patria. Saudade da patria — escutamos em algum lugar que
filosofar € uma saudade da patria. Tédio — uma tonalidade afetiva fundamental do filosofar.
Tédio — o que é o tédio? ” (id., ib., p. 97).

Dizemos que algo é entediante. Um objeto, um ato festivo, uma pessoa, um grupo
social, um lugar, o entorno de um lugar. “Tais coisas entediantes nao sao o proprio tédio. Ou
serd que até mesmo o tédio pode ser, por fim, entediante?”, questiona Heidegger (id., ib., p.
100). Mas quando se fala que isto ou aquilo seria “entediante”, ndo pensamos neste algo como
algo que provoca o tédio, algo que “causou tédio” em nds. Assim, Heidegger acena para o
carater objetivo do termo “entediante”. “Um livro, por exemplo, ¢ mal escrito, apresentado e
impresso sem bom gosto algum. O proprio livro — em si — é entediante; ele ndo é apenas
entediante para nos, para a leitura e em meio a leitura, mas ele mesmo, a construcdo interna
do livro ¢ entediante” (id., ib., 101). Nao ¢ necessario que nos entediemos na leitura deste
livro entediante, nem que deixemos de ficar entediados com a leitura de um livro interessante.
“Entediante: temos em vista este termo: modorrento, aborrecedor; o que nao estimula nem
excita, ndo nos oferece nada, ndo tem nada para nos dizer, ndo tem nada a ver conosco” (id.,
ib., 101). Assim se insinua inicialmente este jeito, esse tom, essa melodia. “Mas se
explicitarmos o tédio desta forma”, argumenta o filésofo, “passaremos de qualquer maneira a

interpretar repentinamente o carater objetivo primario da identidade prépria ao que entedia no

54 Grifo nosso.



137

livro como algo que nos diz respeito desta ou daquela forma” que nos afetaria enquanto
sujeitos nossa subjetividade. “Como algo que se encontra nesta ou naquela relagdo, que nos
influencia desta ou daquela maneira, que nos entrega determinantemente uma afinac¢do” (id.,
ib.,, p. 101-102). Mas a determinagdo essencial do tédio ndo ¢é uma “propriedade
exclusivamente objetiva”, como a encadernagdo desse livro. O “entediante” “corresponde,

assim, ao objeto e estd a0 mesmo tempo ligado ao sujeito” (id., ib., p. 102).

Heidegger ndo pensa que a determinagdo essencial do que entedia no entediante
consistiria em causar tédio, afinal, podemos ndo experimentar “o sentimento” de tédio e ainda
assim denominar o livro de entediante sem dizer algo falso. De um lado assim, temos
“entediante” porque “arrastado, aborrecedor em sua aridez”. O que nao seria 0 mesmo que
“indiferente”, visto que estariamos presentes na leitura entregues a ela, “nao tomados por ela”,
mas “mantidos junto a ela” (id., ib., p. 105). Algo que néo nos preenche, pelo qual somos
“largados vazios”. “Se virmos estes momentos conjuntamente em sua unidade, entdo talvez
tenhamos conquistado uma primeira coisa ou a0 menos nos movido — dito de maneira mais
cautelosa - nas proximidades de uma interpretacdo prépria: o que entedia, o entediante é o que
nos detém e nos larga vazios”, conclui. Heidegger identificara mais adiante este “ser largado

vazio” como a marca principal do primeiro momento estrutural do tédio (id., ib., p. 105).

Assim, ainda seguindo 0 exemplo do “livro entediante”, este seria de um modo tal, que
nos traria até “o interior de uma tonalidade afetiva que queremos ver agora reprimida” (id.,
ib., p. 105). De uma tonalidade afetiva, “achamos algo assim ou assado e o designamos de
uma maneira correlata”, e isto ndo significaria “transportar um efeito e seu carater até a

causa produtora deste efeito” (id., ib., p. 106). Heidegger conclui assim:

1)o entediante ndo recebe este nome porque produz simplesmente em nds o
efeito tédio. O livro ndo é a causa exterior e o tédio o resultado do efeito no
interior; 2) com isto, precisamos nos abstrair da relacdo causa-efeito em
meio ao esclarecimento do fato; 3) mas o livro precisa igualmente se tornar
vigente. Se ndo como uma causa atuante, a0 menos como o que nos afina; 4)
se o livro é entediante, entdo esta coisa possui em si, em sua posi¢do fora da
alma, algo da possivel tonalidade afetiva em nos: da tonalidade que é mesmo
mantida reprimida. Apesar de estar no interior, a tonalidade afetiva gira ao
mesmo tempo em torno da coisa no exterior; e isto sem que exportemos e
transportemos até a coisa uma tonalidade afetiva produzida a partir do
interior; 5) a coisa s6 pode ser entediante porque a tonalidade afetiva j& gira
em torno dela. Ela ndo causa o tédio, mas tampouco o retém através de uma
atribuicdo do sujeito (id., ib., p. 106).



138

Em outras palavras: o tédio seria uma esséncia hibrida. “Uma esséncia em parte
objetiva, em parte subjetiva” (id., ib., p. 106). Heidegger tenta desvencilhar-se, portanto, da
compreensdo do entediante como algo a que estamos ligados. Somos conduzidos a uma
direcdo equivocada do questionamento quando pensamos: “ser-entediado é obviamente um
ser-entediado por algo, entediar-se é obviamente um entediar-se com e junto a algo.
Inversamente, algo entediante esta ‘ligado’ a um ser-entediado; no minimo a um poder-ser-
entediado” (id., ib., p. 107). Nao podemos langar mdo de uma relacdo de causa e efeito
simplesmente. “Ser-entediado” e “entediar-se” ndo sdo “nenhum estado simplesmente dado®>”
(id., ib., p. 108). Como acontece no amor, explica Heidegger, como poderiamos pensar ser
possivel que se trate apenas de um estado emergente em n6s que transportamos para 0 amado,
ou mesmo um reduzir o amado a um objeto com o qual 0 nosso amor se depara e permanece
preso: duas maneiras de expor extrinsecamente um problema (id., ib., p. 108), posto que ndo
seria equivocado dizer que no amor ndo estamos diante de um objeto e, no entanto, amamos
algo. O problema se agrava se deixamos de lado a relagdo de causa-efeito, observa

Heidegger. Precisamos, contudo, estabelecer uma relacéo entre nés mesmos e o ser-entediado.

“Se o entediante e o que estd entediando, e, em unidade com eles, o tédio sdo algo que
nos € desconfortavel, que ndo queremos deixar surgir, de que buscamos imediatamente nos
livrar quando surgem; se o tédio é algo contra o que nos encontramos no fundo e desde o
principio” (id., ib., p.109), entdo ele se revelara justamente onde “nos livramos dele — quer
consciente ou inconscientemente” (id., ib., p. 109). Ou seja, onde quer que criemos um tempo
curto em oposi¢do ao tempo longo do tédio: “onde, com este intuito, passamos o tempo a cada
vez desta ou daquela maneira. Exatamente ai onde nos contrapomos a ele, ao tédio, é preciso
que ele queira se afirmar: ai, onde ele entra em cena de tal maneira, é preciso que ele se nos

imponha em sua esséncia” (id., ib., p. 109-110).

5 A respeito do método cientifico — busca de melhores condicdes de observacionalidade - e sua diferenca em
relacdo a investigacdo filosofica, Heidegger afirma: “Nos ndo queremos observar o tédio. Talvez isto seja
absolutamente impossivel. S6 queremos experimentar efetivamente algo sobre o tédio, sobre a sua esséncia,
sobre como ele se essencializa” (id., ib., p. 109). De modo que aqui se afirma a diferenga entre o conhecimento
cientifico e o conhecimento filoséfico. Na ciéncia, a observagio se da segundo uma regra em que “0 conteldo
objetivo e 0 modo de ser de um ente prescrevem a abertura (verdade) que lhe é possivel e propria” (id., ib., p.
108). Esta abertura indicaria “as vias de acesso a cada vez determinadas, possiveis e adequadas ao ente mesmo a
ser apreendido” (id., ib., p. 108). E uma vez que fosse transformado em objeto da nossa observagdo, estaria
sendo negado ao tédio o essencializar-se enquanto tédio e experiéncia de sua esséncia, o que é fundamental para
a proposta de Heidegger.



139

Para Heidegger, apenas no passatempo teriamos a “postura correta” em que o tédio
“vem ao nosso encontro sem disfarces” (id., ib., p. 110). Como um estado que vem a tona, 0
tédio ndo poderia ser transformado em “objeto de consideragdo”, mas podemos toma-lo no
“modo como nos movemos nele: do modo como buscamos simultaneamente nos livrar dele”
(id., ib., p. 110). Segundo Heidegger, s6 temos o tédio justamente em meio a tentativa de se
livrar dele. O que esta em jogo para o fildsofo ndo seria um esfor¢o de familiarizagdo com

(13

uma posi¢do particular, mas “a serenidade da visada cotidiana livre — livre de teorias
psicoldgicas e outras mais da consciéncia, de teorias sobre o fluxo das vivéncias e coisas do

género” (id., ib., p. 110).

No ser-entediado por algo, estamos presos pelo entediante, dominados e ligados a ele.
Mas ainda aqui, no entediar-se junto a... j& temos um deslocamento ante o entediante. Ainda
que presente, o entediante ndo nos entedia particular ou expressamente: “nds estamos
entediados — quase como se o tédio viesse de nGs mesmos e seguisse tecendo a sua teia sem
carecer ainda da provocacdo através do entediante e do estar ligado a este ultimo” (id., ib., p.
111).

No tédio, trata-se do tempo: um espaco, uma demora, uma permanéncia peculiar, uma
duracdo. Por isso, que no tédio também se trata do passatempo. “Em meio ao passatempo
deparamo-nos com o procedimento peculiar de olhar ininterruptamente para o relogio: o
relégio com o qual medimos o tempo. Com isto, 0 decisivo no passatempo € de qualquer
maneira 0 tempo — exatamente como nisto que ele dissipa: no tédio” (id., ib., p. 116). O
passatempo, afirma Heidegger, abrevia e estimula temporalmente o tempo que ameagca tornar-
se longo. O passatempo trava, portanto, um “embate com o tempo”, em que o ininterrupto
olhar-para-o-relégio ofereceria uma visualizacdo do que deveria ser dissipado (o tédio) (id.,
ib., p.116). Mas por que olhamos para o relogio? “Este passatempo ndo consegue resolver de
uma vez por todas esta situacao, de que o tédio nos tortura sempre ainda e sempre mais” (id.,
ib., p.116-117), sugere Heidegger. “O olhar-para-o-reldgio é a expressdo desamparada do

fracasso do passatempo; e, desta feita, do crescente ser-entediado” (id., ib., p. 116-117).

Trata-se de fazer com que o tempo se disperse, se dissipe mais rapidamente, nao
apenas passe. Mas para Heidegger isso nao significa que no tédio transformamos o tempo em
objeto de uma consideragdo. “Muito ao contrario, justamente nada nos detém no tédio” (id.,
ib., p. 117) e a extensdo de tempo ndo desempenha papel algum. N&o nos entediamos porque

0 tempo € longo, porque o espaco de tempo mensuravel é extenso demais, observa, mas



140

porque o “curso do tempo ¢é lento” (id., ib., p. 117): é contra esse curso do tempo que nos
defendemos, “contra esta irresolucdo e hesitacdo peculiares do tempo. Esta irresolugdo e
hesitacao do tempo envolvem este tom magante e paralisante” (id., ib., p. 117). O passatempo
quer dissipar a irresolucdo do tempo, sua hesitacdo, quer estimuld-lo para que ande mais
depressa e ndo nos paralise com sua prépria paralisia (id., ib., p.118). A estratégia de
Heidegger é entdo tornar visivel o “ser-entediado a partir do passatempo, tomado como o

que lhe é contraposto” (id., ib., p. 119).

Queremos afastar “o curso temporal hesitante e aflitivo de um interregno” (id., ib., p.
121), evitar “ser retido pelo curso temporal hesitante de um interregno”’. Buscamos, assim, a
ocupagdo sem que nos interesse nem “o objeto nem o resultado da ocupag@o”, mas apenas o
“estar-ocupado enquanto tal e somente isto” (id., ib., p. 122). Para Heidegger, lancariamos
mao de qualquer estar ocupado apenas para “ndo cairmos na serenidade vazia do tédio: na
serenidade vazia que comeca a emergir” (id., ib., p. 122). A serenidade vazia seria algo
diverso do ser retido, mas pertenceria, segundo Heidegger, de qualquer modo, como este, ao
ser-entediado (id., ib., p. 122), sendo ambos, serenidade vazia e retencdo, “momentos

estruturais”.

Para Heidegger, em nosso lidar com as coisas, 0 estar-ocupado apresenta “uma certa
multiplicidade, direcdo e profusdo”, ainda mais que isso: “somos cativados pelas coisas, se ¢
gue ndo nos perdemos nas coisas, e frequentemente somos mesmo perturbados por elas.
Nossa acao e lassidao sdo absorvidas por algo. Quando criamos para nds algo com que nos
ocupamos, ndo sobra mais quase tempo para algo diferente” (id., ib., p. 122). Quando
estamos preso as coisas, 0 tempo que aplicamos a elas é dissipado, a serenidade vazia €
afastada quando as coisas estdo “simplesmente dadas”. Por outro lado, pergunta-se Heidegger,
“como € possivel que nada esteja simplesmente dado e todas as coisas escorram por entre os

dedos” tal como nos pareceria equivocamente ocorrer no tédio (id., ib., p. 122)?

Talvez haja, de qualquer jeito, modos de nosso ser-ai, nos quais algo deste
género seja possivel. Mas este ndo é o caso do tédio. Nao pode ser o caso.
Pois como poderiamos ser entediados por algo que, isto é, como poderiamos
ser deixados vazios por algo, se ndo ha nada simplesmente dado? Justamente
0 entediante, porém, precisa estar simplesmente dado, para que nos
entediemos: para que sejamos deixados vazios. No ser deixado vazio,
contudo, as coisas ndo nos sdo levadas embora ou nadificadas. Quem poderia
mesmo empreender uma tal atividade? Nds, certamente ndo! Uma vez que
exatamente no tédio e diante de um grande tédio procuramos antes de tudo



141

por um estar-ocupado. Por mais que as coisas estejam simplesmente dadas,
elas nos deixam vazios. Precisamos mesmo dizer: exatamente porque elas
estdo simplesmente dadas, elas nos deixam vazios. (id., ib., p. 122-123)

N&o nos entediamos, portanto, explica Heidegger, porque estas coisas estdo
simplesmente dadas, “mas porque elas estdo simplesmente dadas deste ou daquele modo”
(id., ib., p. 123). Qual modo? “Elas ndo nos afetam absolutamente: elas nos deixam totalmente
em paz. Certamente — e ¢ justamente por isto que elas nos entediam” (id., ib., p. 123). As
coisas “nos abandonam a n6s mesmos”, nos deixam vazios: ndo oferecem nada enquanto algo
simplesmente dado. “Serenidade vazia diz: ndo receber nenhuma oferta do que esta

simplesmente dado” (id., ib., p.124)

Temos dois momentos do tédio, o da retencdo e o da serenidade vazia, que
atravessariam duas formas de tédio: o ser “entediado por”... “isto ou aquilo” - no exemplo de
Heidegger, esta estacdo de trem®®, a estrada, a regido, ndo dando para contestar que o fato de
isto ser o entediante naquele tédio; e uma segunda forma, em que nos entediamos “junto a”...
em que ndo dizemos que somos entediados “por isto ou aquilo”, que ndo encontramos “nada
entediante” - no exemplo de Heidegger, uma festa® em que tudo corre dentro do esperado e,
no entanto, nos entediamos com “ndo sei o qué” ainda que achemos que ndo héd nada
entediante a nossa volta. “Simplesmente caimos nesse deixar-rolar em relagao a este “eu nao
sei 0 qué” (id., ib., p. 137), ou seja, “nenhum ente determinado passivel de ser indicado,

nenhum contexto determinado de um tal ente” (id., ib., p. 137).

56 “Nos nos encontramos sentados, por exemplo, em uma estagdo de trem chinfrim de uma via férrea perdida no
mapa. O préximo trem s6 chega em quatro horas. A regido é desprovida de atrativos. Temos em verdade um
livro na mochila — portanto, ler? N&o. Que tal examinar a fundo uma questdo, um problema? N&o da. Lemos os
horarios dos trens ou estudamos as indicacdes das diversas distancias entre esta estacao e outros lugares que nao
nos sdo absolutamente conhecidos. Olhamos para o reldgio — se passaram justamente os primeiros 15 minutos.
Né&o ha outro jeito sendo sair a rua. Andamos de 14 para ca apenas para fazer alguma coisa. Mas ndo ajuda em
nada. Contamos, assim, as arvores na rua, olhamos novamente para o relégio: justamente cinco minutos desde
gue o olhamos pela Gltima vez. Enfadados com o andar de 14 para cd, nos sentamos sobre uma pedra,
desenhamos todos os tipos de figuras na areia e nos surpreendemos olhando ja uma vez mais para o relégio —
uma meia hora — e assim por diante” (HEIDEGGER, 2006, p. 112).

57 “Fomos convidados para ir a um lugar qualquer a noite. No precisamos ir. Mas tivemos um dia tenso € a noite
temos tempo. Assim, vamos. Ha ai a comida de sempre com as conversacdes de sempre & mesa. Tudo ndo estd
somente de fato saboroso, mas também de muito bom gosto. Como se diz, as pessoas se sentam juntas depois
animadamente, talvez ougcam musica, conversem: tudo é espirituoso e divertido. Ja é tempo de ir embora. As
senhoras asseveram, e ndao apenas ao se despedirem, mas também no andar debaixo e do lado de fora, onde ja
estdo entre si: ‘-Foi realmente muito legal”; ou ‘-Foi extremamente estimulante”. De fato. Ndo se encontra
simplesmente nada que pudesse ter sido entediante nesta noite; nem a conversacdo, nem as pessoas, nem 0s
ambientes. As pessoas voltam, portanto, totalmente satisfeitas para casa. Elas ainda ddo uma répida olhadela
sobre o trabalho interrompido a noite, fazem um célculo aproximativo e uma consideragao prévia do que tem que
ser feito no dia seguinte — e, entdo, aparece ai: eu entediei-me efetivamente nesta noite, em meio a este convite”
(id., ib., p. 132)



142

Na primeira forma de tédio fala-se de um “ser-retido” pelo curso hesitante do tempo,
detidos junto ao ente que se recusa justamente por esse tempo que hesita e que tentamos em
vao dissipar. Ja na segunda forma de tédio “deixamo-nos tempo para a noite”: temos tempo.
Tempo que ndo urge que também ndo corre tao lento e portanto ndo é hesitante e ndo nos leva
ao relégio de minuto em minuto. Ha aqui portanto uma outra relagdo com o tempo que deve
ser descortinada a partir da nossa relagdo com o passatempo. “O passatempo perfaz-se em
meio a esta participacdo no que se transcorre, deixando-rolar. O que se transcorre esta
fundado no deixar-rolar como 0 modo originario da serenidade vazia. O passatempo detém-se
no que pertence ao proprio entediar-se junto a... Nos nos entediamos junto ao convite” (id.,
ib., p. 144): nos entediamos junto ao passatempo. Nesse sentido, Heidegger afirma que nessa
segunda forma estamos tdo pouco retidos pelo tempo, que ndo seria equivocado concluir que é
o tempo que nos liga a n6s mesmos. “Ele nos entrega totalmente a n6s mesmos: ou seja, ele
nos deixa a vontade totalmente da...” (id., ib., p. 145). Quer dizer, nds nos damos tempo e o
tempo assim nos libera para “tomar parte na situacao” (id., ib., p. 145). Mas é justamente
nesse ter-tempo que se encontra a possibilidade de ser-preenchido do tempo, de modo que

nele surge o entediar-se — uma forma do tempo nos reter, mesmo mais profundamente.

Como nao vemos nada determinadamente entediante na situacdo e mesmo assim nos
entediamos (um “ndo sei o qué” nos entedia), persiste um vazio. “NOS deixamos tempo para
nés. Mas o tempo ndo nos deixa. Ele ndo nos abandona — ele nos abandona tdo pouco que
difunde agora, enquanto algo estagnante, uma quietude no ser-ai; uma quietude na qual o ser-
ai se espraia” (id., ib., p. 145), quietude ocultada para nos pela participagdo na situagdo. Tudo
se passa como se 0 tempo ndo fosse essencial para a situagdo, como se 0 tempo nao nos
amarrasse, mas 0 tempo se mostra justamente “estagnado” (o que ndo ¢ o mesmo que
desaparecido). O tempo nédo se imp&e em seu decurso — tempo indeterminado e desconhecido,
mas, no entanto, argumenta Heidegger, este “estar-estagnado do tempo é a retencdo mais
originaria; e isto significa a opressdo mais originaria” (id., ib., p. 146). Se o entediante é o
“durante”, todo o convite sera oferecido como passatempo. E porque se estende por toda
situagdo que o entediante oprime muito mais. “Ele oprime justamente em e durante o tempo

em que se mantém discretamente distante no interior do passatempo” (id., ib., p. 152).

NOs tomamos tempo para nos para que o desperdicemos, 0 matemos, de tal modo que
ndo precisemos contar com ele. Quer dizer, o tempo “durante” o matar o tempo ¢ expulso:

“expelimos exatamente este durante no interior do qual a noite e o convite se estendem



143

temporalmente, este durante em seu estender-se temporal” (id., ib., p.147). Estender-se
temporal no sentido de durar, constante fluir do tempo, o agora e agora e agora. Descartamos
o tempo nos fechando para o fluxo da duragdo, mas de qualquer modo ndo podemos sair do
tempo e para matéa-lo fazemos com que ele fique estagnado. “Nos deixamos o tempo tomado
para a noite — nisto reside justamente o tomar — estender-se de tal forma durante a noite, que
ndo atentamos ao Seu curso e aos seus momentos em meio a participacdo no que se
transcorre” (id., ib., p. 148). A extensao temporal do durante “engole” a sequéncias de agoras
que flui, tornando-se num “Gnico agora dilatado”, ndo fluente, mas estagnado (bloqueio do

passado e desenlace do futuro), impossibilitado da transi¢do entre o ainda-ndo e o0 ndo-mais.

Para Heidegger, este agora estagnado, que ndo nos abandona, e pelo contrario, nos cita
e nos posiciona, € o0 momento estrutural do ser retido no entediar-se junto a... “Este agora
estagnado que nos posiciona (cita) deste modo é o entediante” (id., ib., p. 150). Tempo
sempre desconhecido e indeterminado, em oposi¢do ao tempo determinavel e determinado,
seja com o relogio, seja atraves de um tempo qualquer: “O agora estagnado € o0
desconhecido” (id., ib., p. 151).

A serenidade vazia, primeiro momento estrutural do tédio (vazio que é o entediante),
precisa ser idéntica ao “agora estagnado”, ao indeterminado e desconhecido desse tempo. “Ao
nos deixarmos tempo para a noite, a serenidade vazia pode se formar como este agora
estagnado; e nos deixar vazios ao mesmo tempo em que nos retém no deixar-vazio” (id., ib.,
p. 151). Os dois momentos convergem em uma unidade, ndo sendo portanto dois momentos
levado um para o lado do outro “casualmente”: “ao contrario, o ser deixado solto neste deixar-
se-levar-pela-corrente caracteristico ¢ uma presentificacgdo do que se da. Totalmente
presentes, trazemos o tempo para sua estagna¢do” (id., ib., p. 151). Tal tempo trazido a sua
estagnacao formaria um vazio que irromperia sobre o pano de fundo “de tudo que se passa”.
“E este vazio se formando, no entanto, que a0 mesmo tempo nos posiciona, nos ata a si, nos
atém a ele desta maneira — como um si-proprio que é deixado por nés estagnado e do qual
escapamos” (id., ib., p. 151). O tédio, portanto, surge determinado pela temporalidade do ser-

ai, da “nossa temporalidade se temporalizando” (id., ib., p. 151).

A segunda forma (o jantar...) seria, no entanto, mais profundo porque nao vemos o
entediante como algo que vem de fora, ndo somos “entediados por”... nenhuma situagao
determinada nos transporta para o interior do tédio. O tédio emerge “a partir do proprio ser

ai” (id., ib., p. 153). O tédio se estende por toda a situagdo. “Neste segundo tédio estamos



144

mais dirigidos a n6s mesmos, de algum modo atraidos de volta para o interior do peso préprio
do ser ai” (id., ib., p. 153). Na segunda forma o tempo ¢ dissipado e deixamos 0 nosso si-

préprio estagnado.

Heidegger considera o filosofar como um “questionamento conceptualizante” a partir
de uma comocgdo (um ser-tomado-por) essencial para o ser-ai. Tal comocao sé seria possivel
através de uma tonalidade afetiva fundamental. Tonalidades afetivas precisam ser despertas e
ndo podem ser tomadas, constatadas, como algo, um ente simplesmente dado sobre o qual nos
colocariamos. Elas precisam transpassar afinadoramente o nosso ser-ai. Para que possa
despertar € preciso ndo se contrapor a ela, dando-lhe espaco e liberdade. Ou seja, esperando
por ela “no sentido correto: a medida que deixamos esta tonalidade afetiva como que advir e
se aproximar de nds” (id., ib., p. 157). Mas a aproximacao deve se dar a partir de uma atitude
questionadora: “por isto perguntamos: se o homem se tornou entediante para si mesmo e Se
um tédio profundo é uma tonalidade afetiva fundamental de nosso ser-ai atual” (id., ib., p.

158). SO através dele seria possivel alcancar a esséncia do tempo, do tempo em gue Somos.

Quanto mais profundo mais quieto, ndo notorio, sossegado, discreto e amplo seria o
tédio. E, sugere Heidegger, talvez ndo haja para esse tédio profundo nenhuma forma de
passatempo (id., ib., p. 160). Mas como seria denominado o tédio profundo, em diferenciacéo
ao ser-entediado por algo e junto a algo em uma situacdo determinada e por ocasido de uma
situacdo determinada? “O tédio profundo entedia, quando falamos, ou melhor, quando em
siléncio sabemos, que é entediante para alguém” (id., ib., p. 160).

E — para alguém — ndo para mim enquanto eu mesmo, ndo para ti enquanto
tu mesmo, ndo para nés enquanto nés mesmos, mas para alguém. Nome,
estado, profissdo, papel, idade e destinacdo nos abandonam enguanto o meu
e o teu. De maneira ainda mais clara: justamente este “¢ entediante para
alguém” faz com que isso caia por terra. O que permanece? Um eu universal
em geral? Absolutamente. Pois este “é entediante para alguém”, este tédio
ndo leva a termo nenhuma abstracdo, na qual um conceito universal de um
“eu em geral” pudesse ser pensado. Ao contrario, ele entedia. O decisivo ¢,

entdo, o fato de nos transformamos ai em um ninguém indiferente. A questdo
¢: 0 que acontece ai, o que acontece neste “é entediante para alguém” (id.,

ib., p. 160).

N&o é possivel encontrar nenhum exemplo tal como se deu nos momentos anteriores
segundo Heidegger. Ndo porque o tédio ndo se dé, mas porque se da justamente de modo
nenhum ligado a uma situagdo determinada e a uma ocasido determinada. Também o

passatempo, aqui, entra em uma nova relacdo. Para este tedio profundo falta o passatempo



145

ainda que pensemos prontamente nele, mas de tal maneira que ja o sabemos, todo e qualquer
passatempo, impotente contra este tédio. O tédio profundo, este “¢é entediante para alguém”, ja
teria transformado “de tal maneira o ser-ai, que ja nos compreendemos também neste ser
transformado” (id., ib., p. 161). Seria completamente intil buscar um passatempo e
desmedido nos fechar para essa tonalidade. O que significa “entregar a este tédio a

supremacia” (id., ib., p. 162).

Esta tonalidade afetiva “traz-nos para o interior de uma compreensdo excepcional. O
afinar e o ser afinado tém em si o carater de um tornar-aberto, com o qual, contudo, a esséncia
da tonalidade afetiva ndo ¢ esgotada” (id., ib., p. 162). Heidegger afirma que na maioria das
vezes ndo estamos em condi¢cdes de dar escuta ao tédio profundo e por vezes o confundimos
com as outras formas superficiais de tédio. No entanto, sabemos: “algo deve ser ‘dito’ a

alguém neste e através deste fato de ser afinado” (id., ib., p. 162).

Ao passo que no primeiro caso de tédio temos uma busca pelo passatempo com vistas
a abafar o tédio para que “ndo se precise escuta-lo”, assim como no segundo o que se busca ¢
“nao-querer-ouvir”’, tem-se agora no tédio profundo um “ser-obrigado- a escuta” (id., ib., p.
162). Trata-se de um dominio, explica Heidegger, em que o sujeito publico individual ndo
pode mais nada diante da imperatividade que tudo “o que é proprio” possui no ser-ai,
conectado, portanto, com a “liberdade mais intrinseca” do nosso ser (id., ib., p. 162). Nao
somos, assim, meramente “retirados de nossa personalidade cotidiana” ai onde estamos
indiferentes para com as coisas e elas indiferentes para conosco, mas somos elevados por
sobre situacdo determinada e sobre o ente que nos envolve. O tédio profundo faz com que
“tudo valha tanto e tdo pouco” (id., ib., p.163). Nele somos obrigados a qué? “A recuar até o
ponto em que todos os entes se apresentam indiferentemente entre si” (id., ib., p. 163): ndo
procuramos este ou aquele ente. Tudo e cada coisa em particular se retne na indiferenca. E

tudo é cingido por essa indiferenca de uma s6 vez, em um unico golpe.

“Nao nos encontramos mais como sujeitos ou coisas do género ante este ente na
totalidade e excluidos dele, nos achamos inversamente em meio ao ente na totalidade: isto é,
no todo dessa indiferenga” (id., ib., p. 164). O ente na totalidade ndo desaparece: pelo
contrério, ele se mostra muito mais em sua indiferenca. O vazio (que ndo nos empenhamos
em preencher, como no tédio da estacdo, nem vazio no sentido de deixar estagnar o si-proprio,

como no jantar) seria a indiferenca que atinge o ente “na totalidade”. Vazio e serenidade vazia



146

totalmente evidentes e simples, aponta Heidegger. Nés mesmo pertencemos ao que se tornou

indiferente.
O impessoal, a alguém — com isto, ja estd dito que ndo esta presente aqui
algo determinadamente entediante, assim como nds mesmos nao estamos em
questdo em uma atitude determinada, condizente como o0 que conhecemos na
cotidianidade. Ao contrario, justamente o singular conhecido esta subtraido
de nés mesmos, ele foi trazido a esta subtracdo através do proprio tédio.
Com isto ja esta dito que ndo levamos a cabo neste tédio algo como uma
abstracdo, a partir da qual nos universalizamos a um “eu” determinado e
individual para um “eu” universal em geral. O tédio sob a forma “¢
entediante para alguém” ja se aproxima mais de nos, se atentarmos para o

fato de o passatempo lhe faltar. Esta falta ndo é nenhum mero permanecer de
fora, um esquecimento do passatempo. (id., ib., p. 164)

E porque falta um passatempo na forma “é entediante para alguém” que o tédio esta
mais proximo de nds. Falta passatempo ndo porque este é esquecido, mas porque no préprio
tédio ndo admitimos mais passatempo. O que significa que este tédio recebe em nds uma
supremacia através da qual compreendemos o proprio tédio sem podermos, contudo, explica-
lo. Neste tédio profundo experimentamos “um ser-impelido para o interior da verdade, da
abertura, que se encontra nessa tonalidade afetiva” (id. ib., p. 165). Heidegger afirma que a
indiferenca do ente na totalidade revela-se para o ser-ai enquanto tal. Isso significa que ainda
que o ente que nos envolve ndo nos dé mais neste tédio nenhuma possibilidade de acdo e
nenhuma possibilidade de ina¢do: “o ser-ai encontra-se, através deste tedio, colocado
justamente diante do ente na totalidade” (id., ib., p. 166), o ser-ai encontra-se entregue ao ente
que se recusa na totalidade, e precisa assumir uma atitude em relacdo a ele caso deva ser

afinal o que é.

“O tedio e a sua serenidade vazia consistem aqui na entrega ao ente, que se recusa na
totalidade. O que traduz o fato de o ente na totalidade recusar as possibilidades de acdo e
inacdo para um ser-ai em meio a ele?” (id., ib., p. 167) Heidegger responde que toda recusa
traz em si mesma a uma indicacdo do que é negado, no caso, o que de algum modo poderia ou
deveria ser dado ao ser-ai: “justamente as possibilidades de sua agdo e inagdo” (id., ib.,
p.167). O ente em sua totalidade expressa a recusa em relacdo a estas possibilidades, e mesmo
sem abrir um debate sobre elas, as expressa a medida que as recusa. “Deste modo, as
possibilidades do ser-ai, de sua acdo e inacdo, ndo sdo sendo indeterminadamente aludidas
através deste recusar-se do ente na totalidade: elas s6 sdo ditas assim concomitantemente de

maneira geral” (id., ib., p. 167).



147

Lévinas reafirma que ‘“ser-no-mundo” ¢ um modo de existéncia dindmico em
decorréncia da “possibilidade” (LEVINAS, sd, p. 84). “Ndo da possibilidade no sentido
légico e negativo enquanto ‘auséncia de contradi¢do’ (possibilidade vazia), mas da
possibilidade concreta e positiva, daquelas que exprimimos dizendo que se pode isto ou
aquilo, que temos possibilidades para com as quais somos livres” (id., ib., p. 84). O reino dos
utensilios relacionar-se-ia com as nossas possibilidades de os manusear. “Possibilidades
tornadas elas proprias possiveis pela possibilidade fundamental de ser-no-mundo, isto €, de
existir com vista a essa mesma existéncia” (id., ib., p. 85), constituindo-se assim o carater
paradoxal dindmico da existéncia. Se a existéncia é feita de possibilidades, entdo é feita de
algo que a antecipa. “A existéncia antecipa-se a si mesma” (id., ib., p. 85). Lévinas sublinha o
carater positivo das possibilidades, a que ndo devemos conceber da maneira indiferente como
uma coisa manifesta aos acidentes que poderiam lhe acontecer. “O homem ¢é desde agora
lancado no meio das possibilidades, relativamente as quais esta desde agora comprometido,
que desde agora percebeu ou deixou escapar” (id., ib., p. 85). As possibilidades nao como
objetos prostrados frente ao homem e frente aos quais se poderia pesar 0s pros e 0s contras.
Sd0 modos de sua existéncia posto que para existir o homem deve apreender ou ndo suas
possibilidades: “uma possibilidade fundamental do retorno a si mesmo”, ou seja, existir de tal
maneira que, na sua existéncia, essa mesma existéncia é sempre evidente para o ele, o Dasein.
De modo que ndo se pode dizer corretamente que o Dasein “tem” possibilidades, mas que
Dasein, existir enquanto ser no mundo, é ser as suas possibilidades. E ser as suas
possibilidades, para Heidegger, € compreendé-las. (id., ib., p. 86). Ainda que, como vimos
anteriormente, compreender ndo seja conhecer: “com efeito, a compreensdo ndo ¢ uma
faculdade cognitiva que se ajuntaria a existéncia para Ihe permitir tomar conhecimento das
suas possibilidades” (id., ib., p. 86) e aqui ndo se faria sentido falar de uma distin¢do entre o
sujeito que conhece e o objeto conhecido. “A propria existéncia humana sabe-se antes de

qualquer reflexéo introspectiva e torna possivel esta ultima” (id., ib., p. 86).
Ainda Heidegger:

O ser-ai enquanto tal é tocado pelo que se recusa na totalidade: ou seja, o
que pertence ao seu poder-ser enquanto tal, o que diz respeito a possibilidade
do ser ai enquanto tal. O que diz respeito, porém, a uma possibilidade do ser-
ai enquanto tal. O que diz respeito, porém, a uma possibilidade enquanto tal
¢ 0 que a possibilita: 0 que empresta a ela mesma enquanto esta
possibilidade a possibilidade. Este mais extremo e primordial, este
possibilitador de todas as possibilidades do ser-ai enquanto possibilidades,
isto que suporta o poder-ser do ser-ai, suas possibilidades, é tocado pelo ente
gue se recusa na totalidade. Isto significa: o ente, que se recusa na totalidade,



148

ndo anuncia possibilidades quaisquer de meu préprio, ndo relata nada sobre
elas. Ao contrario, este anuncio inerente a recusa € um chamamento, 0
préprio possibilitador do ser-ai em mim. Este anlincio das possibilidades
enquanto tais, que se da em conjunto com recusar-se, ndo é nenhuma
indicacdo indeterminada de possibilidades quaisquer cambiantes do ser-ai,
mas uma indicacdo pura e simplesmente inequivoca do possibilitador que
suporta e conduz todas as possibilidades essenciais do ser-ai; um
possibilitador, porém, para o qual aparentemente ndo temos nenhum
contetudo, de modo que ndo estamos em condicdes de dizer o que ele é,
assim como apontamos para coisas meramente dadas e as determinamos
enquanto isto ou aquilo. Esta estranha auséncia de contetdo, que pertence a
este “¢ entediante para alguém”, se realmente estivermos em condi¢des de
deixar essa tonalidade afetiva “é entediante para alguém” alargar-se
radicalmente no interior de né6s mesmos em toda a sua amplitude vigente. A
indicagdo anunciadora do que propriamente possibilita o ser-ai em sua
possibilidade é um impelir para o apice Unico deste possibilitador originario
(id., ib., p. 170).

Para Agamben, o tédio profundo desvela a possibilidade originaria (a poténcia pura),
“na suspensdo e na subtragdo de todas as concretas possibilidades especificas” (AGAMBEN,
2013, p. 110). A poténcia ou possibilidade originaria teriam, portanto, “a forma constitutiva
de uma poténcia-do-ndo, de uma impoténcia, uma vez que pode somente a partir de um
poder ndo, ou seja, de uma desativacdo das possibilidades ficticias singulares e

especificas” (id., ib., p. 110).

O tédio profundo seria, ao mesmo tempo, proximo e distante do atordoamento animal.
No atordoamento, o animal estd em relacdo imediata com o desinibidor, sendo incapaz de
suspender e desativar essa ligagdo. “O ambiente animal ¢ constituido de tal modo que a pura
possibilidade nunca podera manifestar-se” (id., ib., p. 111). O tédio profundo seria o operador
que permitiria a passagem do ambiente animal ao mundo do homem, mas esta passagem néo
significaria o acesso a um espago mais amplo e luminoso sem qualquer relagdo com o mundo
animal: “pelo contrario, este ¢ aberto apenas por meio de uma suspensao e uma desativacao
da relacdo animal com o desinibidor” (id., ib., p. 111). O Dasein seria um animal que
aprendeu a entediar-se: “esse despertar do vivente para o proprio ser atordoado, esse abrir
angustiante e decidido a um nao aberto, é o humano” (id., ib., p. 114) . Do atordoamento para
0 atordoamento — abertura da ‘clara noite do nada’, negatividade nulificante no proprio ser:
“aquilo que forma a esséncia e, a0 mesmo tempo, nulifica no ser provém do fato do

desinibidor ndo ser ‘nem esséncia nem nao esséncia’” (id., ib., p. 114)



149

Na experiéncia do tédio profundo o homem se arrisca na suspensdo de sua relacdo de
vivente com o ambiente. Aqui se mostra o copertencimento entre ser e nada, uma vez que ser
significaria “ser mantido em suspenso no nada” (id., ib., p. 113): quer dizer, na anulacdo da
relacio do vivente com seu desinibidor. E justamente porque “o mundo se abriu para o
homem através da suspensdo e da captura da vida animal, o ser é desde sempre atravessado
pelo nada” (id., ib., p. 130). Agamben observa que o carrapato de Uexkiill sobreviveu 18 anos
separado de seus desinibidores sem deixar com isso de ser um animal nem se tornar humano -

3

guardando com ele o mistério do “‘simplesmente vivente’ com o qual nem Uexkiill nem
Heidegger estavam preparados para medir-se>®” (id., ib., p. 115). Heidegger colocava o
conflito entre ilaténcia e laténca, desvelamento e velamento, como aquilo que definia o

mundo humano: luta intestina entre homem e animal.

Segundo Agamben, o conflito entre a animalidade e a humanidade do homem seria o
conflito politico decisivo que governaria todos os outros conflitos, estaria no cerne da polis
enquanto espaco recolhido em si mesmo da ilaténcia do ente e onde predominaria a 0posi¢édo
extrema dos dois termos. A questdo “contemporanea” evocada por Agamben ¢ que quando
templos, imagens e costumes (poesia, religido, filosofia...) ndo séo mais capazes de assumir a
“vocagdo historica de um povo”, significa que a maquina antropoldgica (que pde em jogo essa
cisdo entre homem e animal) estaria girando em falso. Quer dizer, nessa “pds-historia”,
restaria a realidade de “vida nua” (o simplesmente vivente) dos povos, sendo 0s
totalitarismos do século XX a exibicdo mais cristalina dessa ordem: uma humanidade que se
torna novamente animal, resultando na despolitizacdo da “assun¢do da propria vida biologica
como objetivo politico (ou sobretudo nao politico) supremo” (id., ib., p. 125). A humanidade
passa a assumir sua propria fisiologia como “Gltimo mandato impolitico”: “genoma, economia
global, ideologia humanitdria” seriam “as trés faces que dao forma a este processo” (id., ib., p.
126). N&o se trata aqui, de resistir & humanizagdo integral do animal que coincide com uma
animalizacdo integral do homem, aquilo que se torna insuportavel nos personagens de Kafka e
Walser? Na afirmacéo pesarosa de Agamben:

Néo é facil dizer se a humanidade que tomou para si 0 mandato de gestdo

integral da propria animalidade ainda é humana, no sentido daquela
humanitas que a maquina antropolégica produziu, decidindo a cada vez entre

%8 Essa "revelagdo” acontece apenas em 1934, com a publicagdo da pesquisa de Uexkiill, enquanto que o curso
Was ist Metaphysik?, em que Heidegger postula essas ideias, foi pronunciado em 1929. A observacdo de
Agamben também se refere a emergéncia do nazifascismo e da centralidade da nogdo de simplesmente vivente
gue os totalitarismos do século XX pdem a descoberto (ainda que toda politica ocidental tenha sido
originariamente biopolitica) (id., ib., p. 130).



150

0 homem e o animal, nem é claro se 0 bem-estar de uma vida que ndo se
sabe mais reconhecer como humana ou animal pode ser entendido como
gratificante. Decerto, na perspectiva de Heidegger, uma tal humanidade nédo
possui mais forma de manter-se aberta ao ndo desvelado do animal, mas
procura acima de tudo abrir e assegurar, em qualquer ambito, o ndo aberto e,
com isso, se fecha a sua propria abertura, esquece sua humanitas e faz do ser
0 seu desinibidor especifico. A humanizagdo integral do animal coincide
com uma animalizacdo integral do homem. (id., ib., p. 127)

N&o é facil figurar dai a vida “que vem”, mas sempre podemos aprender algo com a
fragil saude irresistivel de nossos personagens, do que nos fala “a poténcia de nao ser em
Deus”, sua resisténcia a um “poder de ser qualquer” (animalizante), sua intima possibilidade
de ndo ser. A ética que nos propdem (os psicoticos, as solugBes sinthomaticas...) ndo 0s
submete simplesmente a lei moral, mas supde o pbr-se em jogo de suas vidas em seus gestos,
como acontece com 0 autor e sua escritura — escutemos os ecos lacanianos: “O autor marca o
ponto em que uma vida foi jogada na obra. Jogada, ndo expressa; jogada, ndo realizada. Por
isso, o autor nada pode fazer além de continuar, na obra, ndo realizado e ndo dito”
(AGAMBEN, 2007c, p. 61). E o lugar que ficou vazio, o gesto ilegivel que torna possivel a
leitura dessas vidas que ndo tém outra luz (vagalumesca) sendo aquela opaca que “irradia do
testemunho dessa auséncia”. (O autor ndo seria outra coisa sendo a testemunha da propria
obra em que foi jogado. Lembremos que o lugar do poema estaria no gesto “no qual autor e
leitor estariam no texto”). Havendo, no entanto, um limite para além do qual ndo ha

interpretacdo.

O tédio é entdo nessa perspectiva a tonalidade afetiva que possibilitaria o gesto, o
acontecimento em sua dimensdo intensiva (sempre avessa aos avancos da tecnociéncia sobre
o real), se 0 pensarmos como insisténcia de um real que estd além, da diferenca entre ser e
ente (id., ib., p. 150): vida que mantém uma relacdo com a ilaténcia fora do ser. Uma
suspensdo que a negacao de Bartleby e companhia suscita, rompendo com as coordenadas de
sentido que antes lhe davam consisténcia: “desterritorializacdo”. Para Agamben, a
subjetividade se mostra e resiste com mais for¢ca no ponto em que “os dispositivos a capturam
e a pbem em jogo”. Ao contrario do que nos propdem as neurociéncias, nao poderiamos
localizar o sujeito (o autor, os homens infames de Foucault, Bartleby e companhia...) como
algo que poderia ser alcancado diretamente como uma realidade substancial. O sujeito é, pelo
contrario, “o que resulta do encontro e do corpo-a-corpo com os dispositivos em que foi posto
— se pbs — em jogo” (id., ib., p. 63). A escritura para Agamben, lembremos, ¢ um dispositivo,

assim como a linguagem: € ai, justamente nesse ponto de captura, que a subjetividade



151

resistiria com mais forga. “Uma subjetividade produz-se onde o ser vivo, ao encontrar a
linguagem e pondo-se nela em jogo sem reservas, exibe em um gesto a propria
irredutibilidade a ela” (id., ib., p. 63).

Eis uma bela maneira de falar da intermiténcia dos vagalumes, do sujeito barrado, da
substancialidade e ndo substancialidade do pequeno a que causa a divisdo desse sujeito, da
clara noite do nada que atravessa vida. Como conclui Agamben, todo o resto € psicologia, e

na psicologia ndo ha sujeito ético, uma forma de vida, uma estética da existéncia.



152

4 A MELHOR IMAGEM PARA REPRESENTAR O INCONSCIENTE E
BALTIMORE PELA MANHA

Gostaria de empreender um retorno mais demorado ao trabalho de David Claerbout.
Como afirma Philip Dubois no artigo “A matéria-tempo e seus paradoxos perceptivos na obra
de David Claerbout”, na obra do artista belga o tempo da imagem ¢ dado a ver como matéria
da percepcdo. Segundo Dubois, temos aqui uma superacdo de velhas categorias do século
passado, superacdo que o tedrico qualifica de “pds-fotografica” e “pds-cinematografica”.
Observemos alguns elementos propostos por Dubois em seu argumento. O artigo foi
publicado no livro Fotografia contemporanea (2016), organizado por Antonio Fatorelli, Victa

de Carvalho e Leandro Pimentel.

Foto 3 - David Claerbout, 1998/2008

Fonte: Disponivel em <www.davidclaerbout.com>.
Acesso em: 15 de mai. de 2017

Untitled (Single-channel view) — 1998/2008 se trata de uma videoinstalagdo com 10
minutos de duracdo em loop em que é mostrada uma sala de aula para meninos. A fotografia,
vinda de um arquivo, apresenta um angulo obliquo e a sala aparenta estar em tranquilidade,
com os alunos obedientes frente as suas bancas. As criancas olham na direcdo de uma janela

que projeta atrés delas sombras de duas grandes arvores.

“O lado de fora, que atrai a atengdo das criangas-espectadoras, € um grande vazio, uma
fresta luminosa de uma brancura deslumbrante, que uma linha vertical (um montante da
janela) vem dividir em diptico virtual” (DUBOIS, 2016, p. 18). Nao h4 nada a ser visto nesse

vazio exterior, e a propria fotografia se apresenta banal demais para um observador mais


http://www.davidclaerbout.com/

153

apressado. A imobilidade das criancas é absoluta como em um instantaneo petrificado que
faria a matéria-tempo da fotografia — tornando repentinamente parados 0s gestos, poses,

mimicas, olhares e maos.

Pergunta-se Dubois: “Por quanto tempo podemos olhar para fotografia tao “banal™?
(id., ib., p. 18). Seria justamente essa espera que estaria aqui em jogo. Algo surge devagar
nessa imagem, mas sO para quem “se permite o tempo de olhar (verdadeiramente)” (id., ib., p.

18). Nesse lento surgir, as folhas se mexem levemente. Elas “vibram ‘realmente

Dubois.

, observa

“Eis 0 acontecimento. Um puro acontecimento do tempo. Tornado visivel (a Aparicéo)
por contraste, ou sobretudo, pela incompatibilidade de principio com a suposta imobilidade
fotografica” (id., ib., p. 18). As folhas projetadas na parede vibram animadas por
micromovimentos que indicam o vento 14 fora em contraste com a imobilidade completa dos
alunos. “Essa mobilidade discreta, suave, ligeira, no limiar da percepcao (in)atenta, ndo cessa
de nos perturbar, de interrogar a nossa percepcao e nossa relacdo com as imagens. Sera que
realmente se move?” (id., ib., p. 19). Dubois se pergunta sobre a operagdo que torna possivel
essa costura entre fotografia e cinema, entre dois regimes temporais diferentes, que criariam

um abismo “cognitivo” segundo suas palavras.

Como observa Dubois, se tornou um habito ao longo do século XX ato de opor de
modo absoluto a imagem fixa e a imagem movel, “como se essa fosse uma partilha
estabelecida e estavel de uma heranca secular, de uma historia claramente instalada e mesmo
instituida” (id., ib., p. 19). A fotografia sendo uma herdeira do século XIX, do culto ao
instante, a “fatia de tempo congelada”, ao estado de tempo “parado”. O cinema, por outro
lado, como uma arte do século XX, apresentando a “verdadeira duracdao”, o tempo “real” para
o espectador. “O cinema que passa, que corre, que foge como a vida, o cinema que nos leva,
que produz um fluxo continuo que podemos seguir somente como um fio que se desenrola”
(id., ib., p.19-20). Como afirma Dubois, essa oposicao foi estruturante durante o século XX
para se pensar o0 tempo nessas imagens tecnologicas, estando a imagem parada no “coracgao do

imaginario fotografico” (id., ib., p. 20). Quer dizer, no cerne fenomenolédgico da fotografia.

Dubois defende que nos anos 1900-2000 houve uma transformagdo nesse paradigma.
Sob influéncia do video e do digital, a “elasticizacdo” dos regimes temporais da imagem

tornou obsoleta a velha clivagem modernista, transformando a oposicao clara em modulag&o.



154

“E provavelmente uma das caracteristicas principais dos modos contemporaneos a imagem
mudar ininterruptamente de velocidade, passar de um regime de tempo a outro, e iSSo com
toda sua flexibilidade, por variagdo continua, sem corte nem mudanca de natureza” (id., ib., p.
21). Na arte, movimento e imagem parada ja ndo se encontram contrapostos, ndo sendo o
instante a negacdo da duracdo, nem 0 movimento a negacdo da imobilidade. O que ha é um
jogo com todos esses paradoxos na imagem contemporanea. A obra de Claerbout seria um
exemplo dessa relagdo. “Para além da ‘fotografia’ e do ‘cinema’, a imagem contemporanea
fabrica seu préprio tempo, como se trabalha um material — ¢ ¢ esta ‘matéria-tempo’ da

imagem que se oferece frontalmente a percepcao do espectador” (id., ib., p. 21).

De acordo com Dubois, Claerbout conduz um jogo paradoxal com a matéria-tempo.
No caso da obra Sections of a Happy Moment (2007), temos uma “montagem ‘narrativa’ de
pontos de vista dentro de uma unicidade instantanea de uma agdo ‘suspensa’” (id., ib., p. 26).
Aqui a duragdo do filme é estendida a partir de um grande niimero de tomadas “fotograficas”,
obtidas de varios pontos de vista. Um instante, um unico instante, estendido. Como observa
Dubois, temos aqui um efeito popularizado pelo filme Matrix (1999), o Bullet Time Effect,
utilizado desde 1995 pelo artista francés Emmanuel Calier, sob a denominagdo de Temps

mort.

Os principios basicos desse efeito sdo conhecidos. “Um instante do tempo (t0) —
frequentemente escolhido pela natureza singular do movimento: um corpo que cai, um objeto
lancado ao ar, um voo de passaro, um jato d’agua que rebenta, um objeto que explode, etc.”
(id., ib., p. 26) capturado por uma grande variedade de tomadas fotogréficas. O resultado é
que algo foi representado repentinamente parado, tomando como referéncia o instante t0 que
sincroniza todas essas tomadas distribuidas no espaco (em geral em circulo). “Uma foto
instantanea que se desdobra em uma duragdo ‘filmica’. Ou ‘algo de cinema’ que acontece no
interior de um instante ‘fotografico’” (id., ib., p. 27). Um cinema, segundo Dubois, que néo
avanca, se desenrolando sem sair do lugar. Uma fotografia que passa. “O efeito ¢ sempre

supreendente” (id., ib., p. 27).

Dubois explica que nas duas se¢des de Happy moment, o instante de referéncia tO
apresenta-se como ““‘suspenso”, uma vez que uma bola é jogada ao ar por uma crianga e assim
¢ mantida imobilizada pelo instante fotografico. “Aqui, o ‘momento de felicidade’ parece ter
sido ‘extraido’ do mundo (esta ¢ a ideologia do instantdneo fotografico): ¢ de fato, um

momento extraordinariamente decomposto por um lado e (re) construido por outro” (id., ib.,



155

p. 27). Quer dizer, decomposto em relacdo ao instante de tempo: na primeira se¢cdo de Happy
moment, ao longo de 26 minutos apresentando imagens fixas, no centro da acdo estd uma
garota que joga uma bola para cima. Todos que estdo na cena olham para esse objeto no ar.
Trata-se de uma familia chinesa, amigos e vizinhos inseridos em um ambiente arquitetdnico
“de conjuntos habitacionais frios, an6nimos e impessoais, que contrastam com o calor
humano do pequeno grupo (a familia, a comunidade)” (id., ib., p. 27). Para Dubois, o artista
explode o gesto da garota, decompondo-o em uma multiplicidade de pontos de vista. A
impressdo € que centenas de cameras foram dispostas no espago, umas mais proximas, outras
mais distantes, algumas em posi¢des mais altas, outras mais baixas. “Um fogo cruzado de
eixos e de pontos de vista em quantidade inacreditavel. Sentimento duplo — de um momento
de vida intima de um lado, e de uma visdo fria de uma vigilancia pandptica de outro, ambos
focados no ‘acontecimento’ do baldo no ar” (id., ib., p. 28). Todos os momentos desta de
decomposigdo séo simultaneos, sincronizados, ndo se tratando de uma decomposi¢do do

movimento, mas do tempo, decomposicao do tempo pelo espaco, segundo argumenta Dubois.

Ja a dimensdo de reconstrugdo nos Happy moment da-se pela montagem, pela
construcdo dos conjuntos visuais que na observacdo de Dubois pareceriam indivisiveis,
fazendo com que o espaco representado pareca um todo homogéneo, ainda que multiplo.
Trata-se de um efeito de construcdo também espacial e ndo somente temporal (um instante
que dura), uma vez que o artista reconstroi um espaco de imagem ficcional, ndo tendo a cena
jamais existido “verdadeiramente” (a montagem invisivel). Uma imagem de estidio, uma
montagem cuidadosamente camuflada e realizada digitalmente. Uma cena fabricada. “Nao ¢
somente um instante decomposto que ¢ ‘montado’, mas todo o espaco da imagem ¢
(re)construido. Para dizer diretamente, essa construgcdo da imagem inteira cria uma ilusdo
como cinema. As ligagdes devem estar invisiveis” (id., ib., p. 30). A passagem continua do

tempo esconde a montagem invisivel, a costura do “vestido sem costura da realidade”.

A obra de Claerbout, avancando fluidamente sobre um instante de felicidade, serviu-
me para pensar 0 que é posto em jogo pelo dispositivo das imagens diagnosticas das
neurociéncias. Reconheco que dificilmente pensariamos nessas imagens como expressoes
fotogréaficas — ainda que um recurso medico mais antigo como o “raio x” ndo tenha deixado
de ser usado nas praticas artisticas. O movimento que as neurociéncias empreendem em
relacdo ao real do corpo supde uma decomposicgdo e reconstrucdo que o artificio de Claerbout

revela. O Happy moment, se elevado & méxima poténcia, chegaria ao “momento feliz” que se



156

passaria segundo a miragem da consciéncia em cada um dos circuitos cerebrais dos
personagens da cena. Um avango sobre o real provocado pelo afd mensurador do discurso da
ciéncia. Interessante observar que a mensuracdo que as neurociéncias pde em jogo € a medida
através da imagem de uma experiéncia de satisfacdo, de gozo, de tropeco com o real, de
encontro com o objeto a, supondo que esta experiéncia € universal (igual para qualquer um) e
que sobre ela é possivel deduzir tudo a partir unicamente das informagdes oferecidas pela

maquina.

No entanto, estamos aqui as voltas com acontecimento de corpo, com o devir, com 0
carater intensivo da experiéncia subjetiva que s pode ser investido pela linguagem. A cada
imagem de Claerbout teriamos entdo, nessa perspectiva, a decomposi¢do de um instante como
afirma Dubois, uma abertura infinita desse momento petrificado na fotografia. O
acontecimento estd na obra do artista singularmente decomposto e avesso a qualquer
unificacdo. A decomposicdo ndo conduz para nenhuma completude. Se quisermos nos
aproximar um pouco mais de Dubois, poderiamos dizer que talvez haja na cena um modo de
gozo particular, uma relacdo com o a que se mantém, impossibilitando a unificacdo da

experiéncia e a dividindo indefinidamente.

Em sua tese sobre o trabalho de Roberto Bolafio, o critico Schneider Carpeggiani nos
lembra que uma das figuras chaves de sua discussdo sobre a obra Estrela distante é a do
detetive: “personagem que trabalha a margem da sociedade, ancorado em teorias que seguem
uma certeira ilogicidade. Homens que ndo guardam medos e parecem resistentes a traumas e
as consequéncias de um possivel futuro” (CARPEGGIANI, 2013, p. 165). Por estar sozinho e
excluido, o detetive poderia ver a perturbacdo social e compreender aquilo que ninguém

percebe.

O critico observa que o detetive chileno Abel Romero entra em cena quando a
auséncia do personagem criminoso Carlos Wieder passa a protagonizar o romance. O detetive
é apresentado pelo narrador Arturo Belano como um dos policiais mais famosos da época do
Presidente Allende, responsavel pela resolucdo de “um ou dois crimes” que se tornaram
famosos na imprensa no comego dos anos 1970. “Um deles desvendou a estranha historia de
uma vitima que fora encontrada com um tiro na testa e a porta do quarto trancada por um
ferrolho e travada por uma cadeira” (id., ib., p. 165). O detetive, exilado em Paris depois de

lutar contra o golpe, estd em Barcelona com o objetivo de encontrar o paradeiro do criminoso



157

Carlos Wieder. Romero procura o narrador Belano para que ele o ajude a encontrar vestigios

de Wieder em revistas literarias em que teria participado ou editado.
Até que um dia Romero chega com uma colecdo de filmes pornogréficos
hardcore, que supostamente contariam com a participacdo do serial killer.
Mas ndo como ator. Mas como fotégrafo. Romero acreditava reconhecer
Wieder apenas pelo olhar, pela forma como conduziria aquelas cenas.
Supostamente se esconderia atrds do nome de R. P. English, outro caso de
heter6nimo e Unico membro da equipe de filmagens que ele ndo conseguira
localizar. Belano hesita, mas acaba acreditando ser possivel reconhecer o

poeta criminoso a partir dessas imagens, afinal ja estava reconhecendo-o a
partir de assinaturas ausentes em textos apdcrifos. (id., ib., p. 167).

A passagem que Carpeggiani destaca no livro Estrela distante fala-nos desse real do gozo, seu
impossivel enquanto aquilo ndo cessa de ndo se escrever. Um reconhecimento em torno do
objeto a, de uma confrontacdo com esse objeto assim como é o encontro com a pagina em
branco, de Blixen. O que ¢ convocado por essa “carta roubada”, essa assinatura ausente, ndo ¢
o olhar policial, mas o do psicanalista. O trabalho (igualmente) fotografico de Claerbout
revelaria que encontros dessa ordem podem nos levar ao feminino nas imagens fotogréficas:
ali onde qualquer afé pela cifra, pela definicdo, pela descricdo vacilard. Mas ali onde também

a palavra em sua equivocidade € convocada para bordejar esse gozo.

%k %k ¥

Foto 4 - Juergen Teller, Kate Moss, 2010

- n "Jy

Fonte: Disponivel em <www.selfservicemagazine.com>
Acesso em 15 de mai. De 2017.

A precisdo da clinica da melancolia e das demais psicoses, na civilizagdo em que o

objeto a estd no zénite, parece se perder na generalizacdo promovida pelos circuitos viciantes


http://www.selfservicemagazine.com/

158

que a tecnologia e o comércio mobilizam na sua rejeicdo continua da linguagem. Segundo
Marie Héléne Brousse®®, dai também resultam as novas formas sintomaticas como a
depressdo e a adi¢do, como respostas a forcas obscuras (ferozes, sadicas e obscenas) do

supereu contemporaneo.

Se em Freud, enquanto interiorizacdo da lei e dos limites da satisfacdo, o supereu era
aquilo que dizia “ndo” a todos os gozos possiveis, do lado de Lacan teriamos o imperativo de
gozo. Isto &, Lacan®® faz representar a instancia do supereu por uma Unica palavra: Goza!.
Imperativo do capitalismo triunfante: gozar de tudo que temos. Eis o que Brousse denomina
de “cocalizagéo de tudo” fazendo referéncia ao “Enjoy” (um comando que ndo faz discurso)

da marca norteamericana.

Na imagem, Juergen Teller, fotografo de moda alemdo radicado na Inglaterra, vemos a
modelo Kate Moss em ensaio publicado na edigdo 33 da Self Service Magazine®! (2010).
Moss esta deitada em uma cama e seu vestido (o ensaio foi feito com objetos e roupas da
prépria modelo) preto transparente contrasta com os lencdis brancos. Seus cabelos estdo
assanhados, sua boca esta semiaberta, seus olhos cerrados. O movimento das maos revela que
ndo esté desacorda, talvez entre o sono e a vigilia. Também podemos imaginar o que esta fora
do enquadramento e, a partir dessa extrapolagdo, que talvez se trate de uma cena de sexo. A
iluminacdo parece ter sido produzida com ajuda de um flash direto. Somos remetidos ao
contexto das imagens amadoras®? que marcam certo seguimento das fotografias de moda e
que em minha dissertacio de mestrado explorei em sua relagdo com o narcisismo®:. A mé&o
direita da modelo encontra-se numa pose consagrada em esculturas e em pinturas ao longo de
toda historia da arte, elemento que nos remete ao contexto das sobrevivéncias explorado por
Warburg, segundo a leitura de Didi-Huberman (2013). Ocorre-me que podemos imaginar a
sobrevivéncia em sua relacdo com a sinuosidade do feminino, como uma poténcia que nao

cessa de ndo se inscrever nas imagens da arte. Gostaria de passar rapidamente por essa no¢ao

9 Conferéncia Un poquito mas de satisfaccion: | can get no. El deseo contra el superyo,
organizada e promovida pelo Instituto do Campo Freudiano de Granada. (2012)

80 LACAN, J. O Seminario, livro 7: a ética da psicanalise. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2008.

61 Demais imagens do ensaio disponiveis em: http://selfservicemagazine.com/credit/kate-moss/#//

52 Em notacdo critica sobre o fotégrafo Jeff Wall, Sergio Burgi afirma-nos que “a ado¢do do amadorismo como
metodologia radical, em meados dos anos 1950, a fotografia conceitual passa a negar a fotografia artistica
moderna em sua nogao consagrada de autoria, buscando produzir imagens de aparente insignificancia” (BURGI,
2011, p. 87)

83 Nesse trabalho, intitulado “Sobre fotografia, narcisismo e desejo” exploro as hipdteses em torno da teoria da
imagem. Interessa-me, agora, em particular a permanéncia do debate sobre o narcisismo, uma vez que ndo seria
possivel oferecer qualquer explicagdo sobre esse fenomeno “sem levar em conta a dinimica do processo de
identificagdes inconscientes realizadas pelo sujeito melancolico” (LAGES, 2007, p. 60).



159

de sobrevivéncia que se mostrou importante nessa pesquisa (voltarei em breve a cocaliza¢ao

da fotografia em Teller).

4.1 Limites da imagem sobrevivente

O historiador da arte alemdo Aby Warburg (1866-1929) criou uma “ciéncia sem
nome”, em que tentou desvelar a coexisténcia de elementos que se oporiam — irredutivelmente
- nas imagens do Renascimento italiano. Elementos postos em um nd intimo de familiaridade
e estranheza. O fil6sofo francés Didi-Huberman, em A imagem sobrevivente, sugere que tanto
Warburg quanto Freud “interrogaram a cultura em seus mal-estares, seus continentes negros,
suas regides de inatualidades e sobrevivéncias e, portanto, recalcamentos” (id., ib., p. 151).
Desejou Warburg estudar as imagens — seus devires e suas variacdes — como um lugar
privilegiado de todas as sobrevivéncias culturais (DIDI-HUBERMAN, 2013, p. 151).
Questionava, por exemplo, como drapeados “passionais” de Niccolo dell’Arca, na
Lamentacdo de Bolonha, e um tipo de drapeado helénico, que o artista renascentista
dificilmente poderia reconhecer e portanto imitar, coexistiriam (id., ib., p. 154). Afinal,
guestionava como formas plasticas de outrora sobreviveriam no tempo do agora. Aqui, ndo
gostaria de cansa-los com a descricdo dessas formas. O que busco nessa pequena apresentacao
é refazer o percurso de Didi-Huberman, afim de enriquecer nossas leituras a respeito do

regime de imagens contemporaneo.

Elemento que “sobrevive”, a ninfa traz para imagem uma série de contradi¢des (e
como poderia ser diferente uma vez que a mulher ndo existe?). “Mortal e imortal, adormecida
e dancante, possuida e possuidora, secreta e aberta, casta e provocante, violada e ninfébmana,
prestativa e fatal, protetora de herdis e raptora de homens, ser de meiguice e ser de obsessdo, a
figura da Ninfa sobreviveu” (DIDI-HUBERMAN, 2013, p. 303), operando certa conversdo

de valores.



160

Fig. 1 - Bertoldo di Giovanni, Crucificacao, 1485

Fonte: Dponl’vel em <collections.vam.ac.uk>
Acesso em 15 de mai. 2017

Na Madalena esculpida por Bertoldo di Giovanni, segundo Didi-Huberman, a ménade
antiga “sobrevive” porgue o luto e o desejo sdo mantidos em seu conflito. Ha tenséo intricada

na dubiedade do compromisso da dancarina paga (transe) com a santa cristd. “Freud escreve

J4

que sintoma ¢ ‘uma ambiguidade engenhosamente selecionada, que encerra duas

significagdes que se contradizem totalmente’” (DIDI-HUBERMAN, 2013, p. 264).

Ostensivamente nua, e provocante em sua roupa transparente, a Madalena de
Bertoldo, essa Ninfa devota e renascentista, danga aos pés da nudez cristica
como uma antiga ménade dangarina corpo a corpo com a nudez do satiro que
ela provocou. Essa Madalena é a mais proxima, falando em termos figurais,
da Judite de Botticelli, que exibe de modo téo cruel - e tdo sensual - a cabeca
desgrenhada de Holofernes, que de qualquer inocente devota de Fra
Angelico. Nela se encarna, portanto, a Nachleben (sobrevivéncia) do
paganismo: marca (primeiro principio darwiniano) e "primitivismo". Por
outro lado, ali onde o icondgrafo tem que separar dor e desejo - Madalena,
no contexto dessa cena evangélica, evidentemente é apenas dor -, 0
antropdlogo das Pathosformeln, por sua vez, descobre um ritmo de
complexidade diferente: é um dinamograma em que as marcas do luto (a
mao que arranca os cabelos, a posi¢do ajoelhada da segunda mulher, versao
mais ritual do gesto da primeira) confundem-se com as marcas de um desejo
inconsciente (a mao que brande seu troféu organico, o quase desnudamento
do corpo, o desalinho da roupa, os pés elevados em meia-ponta). Ha ai,
portanto, um trabalho de deslocamento (segundo principio darwiniano) que
tem por resultado uma mistura, na pratica, desejo e de luto, isto ¢, de dois
afetos geralmente considerados antitéticos (terceiro principio darwiniano).
Assim, eis a Ninfa no debate interno de seus proprios movimentos
contrérios. Frente a Paixdo de Cristo, a paixdo da ninfa junta um sofrimento
atroz da alma a uma alegria selvagem do corpo. (DIDI-HUBERMAN, 2013,
P. 228)

Segundo Didi-Huberman, Warburg “apreendeu desde o comego a Antiguidade

Cléssica, esse tempo de um mundo desaparecido, mas destinado a sobreviver na Italia, como


http://www.collections.vam.ac.uk/

161

uma luta de forgas plasticas antagdnicas: o apolineo e o dionisiaco” (id., ib., p. 141). Para
Warburg, a disciplina histérica deveria ser pensada como uma “sintomatologia do tempo”,
capaz de “interpretar em conjunto as laténcias (processos plasticos) e as crises (processos ndo
plasticos — a maneira como o solo teria cedido, estalado, quando ndo fora suficientemente
plastico)” (id., ib., p. 144). Dessa maneira seria antes preciso conceber a plasticidade do devir
como aquilo que permitiria ao “sismo” — a dor originaria, segundo Nietzsche, ao “trauma”,
segundo Freud — sobreviver e se metamorfosear, isto €, retornar no “sintoma” (um processo
simultaneamente plastico e ndo plastico), sem destruir totalmente 0 meio no qual irrompe.
(id., ib., p. 144).

Fig. 2 — Niccolo dell”Arca, Lamentacdo do Cristo morto, 1480; Andnimo grego da

Asia Menor, Nereida (detalhe do timulo das Nereidas), Século IV a. C.

Niccold dell’Arca,
Lamentag&o do Cristo
morto (detalhe de

Madalena) - 1480

Andnimo grego da Asia Menor,
Nereida (detalhe do timulo das

Nereidas) — século 1V a.C.

Fonte: Disponivel em < https://it.wikipedia.org/wiki/Niccolo_dell” Arca>

Acesso em: 15 mai. 2017

Como Nietzsche e Freud, Warburg “ndo teria visto outra saida sendo apreender a
civilizacdo através de seus mal-estares, seus sintomas e seus continentes negros”. (id., ib., p.
134). Nachleben (sobrevivéncia) diz-nos que a tragédia da cultura é a tragédia de sua
memoria. “A cultura é, antes de mais nada, o tragico: as polaridades conflitantes do apolineo e
do dionisiaco, 0s movimentos patéticos vindos de nossa propria imemorialidade, € isso que
compde inicialmente a vida, a tensdo interna da cultura ocidental”, observa Didi-Huberman.
(id., ib., p. 135).


https://it.wikipedia.org/wiki/Niccolò_dell´Arca

162

Isto é, o que sobreviveria na cultura seria 0 mais recalcado, 0 mais obscuro, 0 mais
longinquo e mais tenaz. “O mais morto, em certo sentido, por ser o mais enterrado e o mais
fantasmatico; e igualmente, 0 mais vivo, por ser 0 mais movel, 0 mais préximo, 0 mais
pulsional. Eis a dialética da nachleben” (id., ib., p. 136).

A sobrevivéncia, segundo Warburg, ndo nos oferece henhuma possibilidade
de simplificar a historia: imp6e uma desorientagdo temivel para qualquer
veleidade de periodizagdo. E uma ideia transversal a qualquer recorte
cronolégico. Descreve um outro tempo. Assim, desorienta, abre, torna mais
complexa a histéria. Numa palavra, ela anacroniza. Impde o paradoxo de que
as coisas mais antigas as vezes vém depois das coisas menos antigas; assim,
a astrologia do tipo indiano — a mais remota que existe — encontrou um valor
de uso na Italia do século XV depois de ter sido suplantada e tornada
obsoleta pelas astrologias grega, arabe e medieval. Esse Unico exemplo,
longamente desenvolvido por Warburg, mostra como a sobrevivéncia
desnorteia a histdéria, como cada periodo é tecido por seu préprio n6 de

antiguidades, anacronismos, presentes e propensdes para o futuro. (id., ib., p.
69)

Isso quer dizer que a forma sobrevivente no sentido de Warburg, ndo sobrevive triunfalmente
a morte de suas concorrentes. Ao contrario, ela sobrevive, em termos sintomais e fantasmais,
a sua propria morte. Trata-se de um pensamento sobre o tempo. Mas ndo foi sempre que
ouvimos: o inconsciente é intemporal? Didi-Huberman pergunta a contrapelo: “havera um so
capitulo de Metapsicologia que ndo trate do tempo? Acaso as pulsdes ndo tém um ‘destino’,
as representacdes ndo sofrem esquecimento do ‘recalcado’, o inconsciente ndo procede por
‘regressdes’ e ndo se desloca na ‘intemporalidade’ (id., ib., p. 278). Nesse sentido, como

vimos, a morte nos obrigaria psiquicamente ao luto, ou mesmo a melancolia.

Mas, antes de Freud, voltemos a Warburg. A questdo é que um ser em devir, em
transformacéo, ndo pode refletir-se como imagem fixa e duradoura. Precisa do movimento, da
metamorfose: fluxos refluentes, retornos intempestivos. (id., ib., p. 137) Se devir é
movimento, o que ¢ o movimento? “E um jogo, uma relagio de forcas. Memoria e
esquecimento, “o histdorico” e “o anistorico” sdo forgas - como 0 apolineo e o dionisiaco séo
forcas na esfera estética” (id., ib., p. 138). Lembremos que Nietzsche na segunda
Consideracdo inatual afirma que a forga por um lado é capaz de sobrevivéncia: vertente da
memoria. “Talvez o homem ndo possa esquecer nada. Todas as formas que foram produzidas
uma vez repetem-se desde entdo a cada vez. Uma mesma atividade nervosa produz
novamente a mesma imagem” (id. ib., p. 139). E se a memoria fosse o material das coisas?
Seria um material plastico. Um material passivel de todas as metamorfoses. A sobrevivéncia

falou-nos da indestrutibilidade dos tracos; a metamorfose nos falard de seu relativo



163

apagamento, de suas perpétuas transformacgdes. Vertente do esquecimento, por outro lado.
(id., ib., p. 139)

Warburg nos ajuda a pensar o sintoma a partir dos dois regimes do devir em
Nietzsche. Primeiro o regime do golpe (coracdo do sismo, quando esquecemos tudo). Depois
do contragolpe (no curso das sobrevivéncias, na posteridade, rememoramos tudo) (id., ib., p.
139). Pensamento segundo o qual o homem ndo esquece nada de sua dor originaria. (O
primeiro encontro com a linguagem?). Mas transforma tudo isso. O agente comum nessa
marca e nessa capacidade de transformacdo € a plasticidade — essa for¢a material — do proprio
devir. (id., ib., p. 140-139)

Segundo Didi-Huberman, trata-se, pois, nessa “for¢a plastica”, de acolher um
ferimento e fazer sua cicatriz participar do proprio desenvolvimento do organismo. “Trata-Se
igualmente de acolher a ‘forma quebrada’ e fazer seu efeito traumatico participar do proprio
desenvolvimento das formas contiguas”. A plasticidade retine o corpo e o estilo numa mesma
questdo de tempo: “sobrevivéncia e metamorfose acabam por caracterizar o proprio eterno
retorno, no qual a repeticdo nunca se da sem seu préoprio excesso, e a forma, sem sua vocacdo

irremediavel para o informe” (id., ib., p. 140).

Mas o0 que é o sintoma do ponto de vista do tempo histérico, podemos perguntar.
Respondemos com Warburg: sintoma ¢ um evento de sobrevivéncia. “Mistura de irrupgao
(surgimento do Agora) e retorno (surgimento do Outrora). Em outras palavras, serd a
concomitancia inesperada de um contratempo e uma repetico. E o intempestivo. Poténcia de

contratempo e poténcia de repeticdo “ (id., ib., p. 149).

Devemos entender, portanto, que o “contratempo retorna” ao passo que “a repeticdo
dissocia”, uma vez que o0 passado apresenta-se a partir do interior do presente — “em sua
poténcia intrinseca de passagem e ndo sua negacao por outro presente que O rejeite como
morto atras de si — assim como o presente constitui-se a partir do interior do passado, em sua
poténcia intrinseca de ‘sobrevivéncia’” (id., ib., p. 149). Seguindo Deleuze, Didi-Huberman
afirma que o contratempo retorna e nisso esta todo seu valor de sintoma, ou seja, supde que 0
contratempo nunca se da sem a ritmicidade das reaparicGes. Ja a repeticdo dissocia o repetido,
por outro lado, porque é disfuncional como retorno ao idéntico.

O ‘mesmo’ que volta no eterno retorno nao ¢ a identidade do ser, mas apenas

um semelhante. A ménade que retorna na sobrevivéncia das formas no
Quattrocento ndo é o personagem grego como tal, porém uma imagem



164

marcada pelo fantasma metamdrfico- cléssico, depois helenistico, depois
romano, depois reconfigurado no contexto cristdo — desse personagem: em
suma é uma semelhanca que passa e retorna. E nisso que a repeticdo sabe
fazer funcionar a diferenca que ha nela (id. ib., p. 151).

Mas aquilo que “as sobrevivéncias lembram ndo ¢ o significado — que muda a cada momento
e em cada contexto, em cada relacdo de forcas em que é incluido-, mas o préprio traco
significante”. (id., ib., p. 158) Uma estética das forcas e ndo das significacdes. (id., ib., p.
159) Didi-Huberman sugere uma analogia entre a estética warburguiana e a metapsicologia
freudiana das formacGes sintométicas. (id. ib., p. 161).“Algo persiste e atesta um estado
desaparecido da sociedade, porém sua propria persisténcia € acompanhada de uma

modificagdo essencial”, (id., ib., p. 49).

Na vida das imagens ou na vida subjetiva (essa € a correlacdo fundamental posta em
jogo em Warburg-Huberman), o presente se tece de multiplos passados. O que “permanece na
cultura” ndo se exprime como uma esséncia, um trago global ou arquétipo, mas como um
sintoma, um trago de exce¢do, uma coisa deslocada. “Sao a falha na consciéncia, a incorre¢ao
na légica, o contrassenso na argumentacao que, a cada vez abrem na atualidade de um fato

histérico a brecha de suas sobrevivéncias™ (id. ib., p. 48)

“Que ¢, enfim, esse momento em que vém debater e se entrelagar o presente do pathos
e 0 passado da sobrevivéncia, a imagem do corpo e o significante da linguagem, a
exuberéncia da vida e a exuberancia da morte?” (id., ib., p. 229) Esse momento, para Didi-
Huberman, é o sintoma: excecdo, desorientacdo do corpo e do pensamento, “ruptura do
principio de individuagdo”, “emergéncia do mais intimo”, na qual s6 o que permite pensar é a

psicanalise freudiana, contemporanea de Warburg. (id., ib., p. 229)

Bem sabemos, entretanto, que o proprio Freud qualificou o inconsciente com o famoso
adjetivo zeitlos. O inconsciente seria “intemporal”... Mas o que quer dizer isso, exatamente?
Podemos nos contentar com essa formulacdo para destituir toda psicanalise do campo da
historia? Por certo que ndo. Freud, na realidade, enuncia a Zeitlosigkeit do inconsciente como
uma condicdo dialética — a negatividade fecunda — do proprio escoamento temporal. Pois sob
0 rio do devir, existe o leito do rio, ou seja, o outro tempo do escoamento. H& blocos caidos
das montanhas, seixos triturados, sedimentos, marcas geologicas e graos de areia movidos por
um ritmo completamente diferente daquele que passa por cima. Assim, sob a cronologia do
rio que corre pelas gargantas do leito — corredores ou obstaculos — est4 sua condigéo crénica,

cujos acidentes, invisiveis na superficie, determinardo as zonas de redemoinhos, 0s



165

anacronismos da corrente que de repente se bifurca ou se dobra sobre ela mesma (séo as zonas

em que risco de afogamento: os perigos, os sintomas do rio) (id., ib., p. 281).

Voltemos finalmente & imagem de Teller, artista dotado, de acordo com a definigéo de
Carlotte Cotton, de “uma sensibilidade fotografica franca e at¢é mesmo brutal” (COTTON,
2010, p. 145). A fotografia, credito, nos revelaria algo menos discreto que as pregas de um
vestido ou a contorgdo de um corpo de ninfa (ou da histérica) em meio a uma representacdo
religiosa emblematica como a da Paixdo de Cristo. Podemos falar ainda de uma mostracéo do
corpo como lugar do gozo, do excesso pulsional, mas diferente de como ocorre no Barroco

estamos diante, na “fotografia contemporanea”, da copulagdo ou na iminéncia desse mostrar.

Os exemplos sdo abundantes, mas gostaria de lembrar da recente publicidade da marca
americana Eckhaus Latta assinada pelo fotografo coreano radicado na Alemanha, Heji Shin.
A campanha, criada em parceria com os estilistas Mike Eckhaus e Zoe Latta para a colegéo de
primavera de 2017, traz modelos fazendo sexo diante das cameras. Shin foi escolhido pela
marca porque realizara um livro de educacdo sexual para adolescentes com imagens parecidas
com as da campanha publicitaria. Para os estilistas, 0 objetivo era criar imagens “auténticas”

do sexo e do corpo.

Foto 5 - Heji Shin para Eckhaus Latta, 2017

Fonte: Disponivel em < www.wmagazine.com>
Acesso em: 15 de mai. 2017

Postulo que a categoria de “sobrevivéncia” se entendida como “retorno do recalcado”,
ou “sintoma histérico”, ndo € inteiramente capaz de dar conta das imagens contemporaneas.
O inconsciente mobilizado por Warburg ndo responderia aos mecanismos que marcam o
supereu da “cocalizacdo ”, estabelecendo este outro regime para as imagens no horizonte da
feminizacdo do mundo. O deslocamento da teoria warburguiana, portanto, deve ser

empreendido com muito cuidado.


http://www.wmagazine.com/

166

Como observa Laurent, o que estaria em jogo ¢ a passagem de um “regime do
inconsciente fundado na identificagdo, numa modalidade do saber em que me identifico ao
Outro por amor/ddio, para um inconsciente feito de equivocos pelos quais o corpo decifra o
traumatismo como lugar que emergem o gozo ¢ seu escandalo” (LAURENT, 2016, p.65). A
clinica do falasser, uma vez “ndo mais fundada no Nome-do-Pai, mas sobre 0 gozo em seus
modos singulares de enodamento” (CONSENZA, 2016, p. 189), tomaria o sintoma ndo como
uma metafora, sendo como um acontecimento de corpo sem sentido responsavel por sua
sustentacdo. Se o sofrimento que predomina na nossa civilizacdo pos-histdrica ndo € mais
“sintomatico”, no sentido freudiano, por que as imagens responderiam a essa dindmica que

acabamos de acompanhar na argumentacéo de Didi-Huberman?

Talvez possamos entender a “sobrevivéncia” como a insisténcia de um gozo que
palpita impossivel de domesticar e controlar, como irrupcdo do real (contratempo que se
repete e dissocia, talvez como “nome de gozo” — nos conduzindo a uma estética “das forgas” e
ndo das significacdes como ressalta o proprio Didi-Huberman). Segundo afirma Eric Laurent,
sintoma do Um-sozinho em sua consisténcia de gozo: a maneira como cada um goza de seu
inconsciente. (LAURENT, 2016, p. 47).

O sintoma, em Freud, substituto de uma satisfagdo que permanece em estado latente,
era “analisavel” porque se situava no nivel da significagdo, do sentido decifravel. Nessa
perspectiva que ora convoco, a “sobrevivéncia” falaria menos da ligacdo entre significante e
significado, e cada vez mais da ligacédo entre significante e gozo do corpo que se tem (uma
vez que ndo existe harmonia entre ser e sujeito depois do traumatismo da linguagem):
caminho em direcdo aos restos sintomaticos que nao passam pela experiéncia da fala e que, no

percurso analitico, resistem mesmo depois de submetidos a maltiplos efeitos de sentido.

Aqui estamos mais proximos de um impossivel a dizer-se que interessa a psicanalise
como a pagina em branco, o indecifravel do feminino, do real, do falasser. E talvez seja por
ISSO que as imagens que “sobrevivem” apontem para o gozo feminino encarnado nas ninfas,
elemento que verte incerteza para a falicizacdo da imagem, e que se coloca como o impossivel
I6gico. O elemento que sobrevive seria como a tela em branco na galeria de lencdis

manchados do conto de Blixen, lugar sem cifra do gozo Outro.

O “sintoma histérico” (o sintoma-Warburg), observa Laurent, fala, ainda que seja

fundado sobre a escrita de um trago. “Ele supde no horizonte, segundo Freud, a identificagdo



167

e, no fundamento desta, um amor primeiro, o amor do pai, como lago ao Outro” (id., ib., p.
45). Aquém disto, que funda experiéncia analitica como experiéncia remetida a fala, aquém
do “sintoma histérico”, os corpos falariam lalingua do corpo: “Falar lalingua do corpo é
procurar saber, com Lacan, como o sintoma do Um-sozinho, que nédo fala, pode passar ao
estatuto do sintoma articulado ao Outro, articulado ao Dois” (id., ib., p. 45). Quer dizer, do

sintoma que fala ao que se escreve em siléncio, ndo mais comunicagdo, porém escrita.

Foto 6 - Gregory Crewdson, (2013-2014) Foto 7 - Gregory Crewdson, (Ophelia), 2001

Fonte: Disponivel em < www.artsy.net> Fonte: Disponivel em <www.artsy.net>
Acesso em: 15 de maio de 2017 Acesso em: 15 de maio de 2017

Perguntemos novamente: do que se trata esse gozo feminino posto em jogo pela
feminizacdo do mundo? Como vimos no primeiro capitulo, essa ndo € uma questdo facil
(porque nos lanca no dominio da transmissdo e ndo da aprendizagem — de lalingua). Para
Lacan, na dialética do ter ou ser o falo estd a funcdo que supre a relacdo sexual que néo
existe. O furo do sexual para o ser falante é semblantizado de diferentes maneiras no homem e

na mulher a partir dessa dialética.

Como observa Maria Josefina Sota Fuentes, o falo ndo seria apenas um significante
que oferece suporte a identificacdo félica, mas “o inscreve como func¢do de gozo a partir da
funcéo falica: f (x).” (FUENTES, 2012, p. 138) Nao se trataria de uma identificagdo do tipo
ser um homem porque se tem um falo ou ser mulher porque se é o falo. “Trata-se de uma
funcdo relativa ao gozo e a incidéncia da castracdo que implica uma divisdo, uma extragcdo do
gozo do corpo por intermédio do significante falico e do objeto a, localizado fora do corpo”
(id., ib., p. 138). Portanto a sexuacao refere-se a maneira como em cada um se relaciona com

a funcdo falica, estando os o6rgaos submetidos ou ndo ao discurso sexual.


http://www.artsy.net/

168

Enquanto o homem padece da “angustia de proprietario”, de quem nao quer
perder o poder do falo materializado no 6rgdo, a mulher ndo esta toda
submetida a falta falica e, por isso mesmo, mais imersa em Outro gozo, nao
tratado pela linguagem. (id., ib., p. 139)

Por estar exposta ao desejo do Outro sem um falo para mediar esse desejo € que para a
mulher a angustia pode emergir de forma ainda mais intensa. O risco é que estando a mercé
do desejo do Outro a mulher pode ndo encontrar limite quanto a concessdes que realiza
(mesmo de seus bens), ndo sabendo bem até onde pode ir nessa entrega, além de poder no
final decair do desejo como objeto abandonado. A adoracdo da mulher se voltaria a Outra
coisa, ndo inscrita na logica falica, “tendo um acesso mais decidido que o homem ao Outro
gozo — nao complementar ao falico nem ao homem, mas suplementar, ao qual 0 homem pode
servir de conector” (id., ib., p. 140). O gozo do objeto nada suscitado por Bartleby e
companhia estaria, assim, do lado feminino enquanto ilimitado ainda que signifique ser
arrastado para o pior.

Eric Laurent (2001) afirma que foi a afinidade das mulheres com o nada do
objeto a que levou Lacan a reconhecer o gozo feminino. Trata-se de uma
modalidade de gozo do nada — seja do nada oral em seu esplendor anoréxico;
seja o nada anal, quando se trata de “dar nada”; seja o nada do olhar, de “nao
se fazer ver”; ou, ainda, “ndo se fazer ouvir”, ou ser o comando absoluto
para que o homem faca exatamente aquilo que ela quer, sem que ela tenha de

“dizer nada” — segundo o mais requintado capricho feminino. (FUENTES,
2012, p.140)

Para além da anatomia, o sujeito que se situa do lado masculino da relacdo sexual é
aquele que em relagdo ao Outro sexo submete-se a logica falica. Para o homem, o que serve
de supléncia a relacdo que ndo existe € 0 gozo do 6rgdo. Mesmo que sO se goze do corpo
préprio e ndo do corpo da mulher, é a castracdo que orientara a recuperar o gozo fora de seu
corpo, na mulher que causa seu desejo: “forma fetichista ja isolada por Lacan, do homem que
faz da mulher o objeto de sua fantasia e que sustenta seu gozo falico a partir do significante

que funda sua identificagdo fundamental e o fixa ao seu corpo” (id., ib., p. 141).

Sota Fuentes ressalta que também a mulher esta inscrita no gozo falico, orientando seu
desejo pelo falo simbolico. Essa relacdo torna possivel que a mulher se insira na substitui¢éo
falica e dos semblantes, assumindo as “identificagdes ao tipo ideal de seu sexo” (id., ib., p.
142). A mulher lida entdo com 0 gozo que pode extrair do falo e do S (A barrado): gozo da
“auséncia de significante que a identificaria, ali onde falta o significante no Outro, e avanga
no terreno de um gozo infinito em termos de cadeia significante” (id., ib., p. 142). Isto &,

impossivel de ser dito e ndo localizavel em rela¢do ao corpo, como é o gozo falico. O gozo



169

feminino n&o identifica a mulher ao seu corpo, se produzindo onde o inconsciente ndo cifra o
gozo. Observa Sota Fuentes, que efeitos de devastacdo, angustia, despersonalizagdo,
melancolia mobilizam defesas contra a emergéncia do gozo Outro. Eles se manifestariam com
mais intensidade nas mulheres, uma vez que o0 gozo feminino ndo fixa o sujeito ao seu corpo,
“o sentimento de falta de identidade, de incompletude radical, a auséncia de si mesmo, de
fragmentacéo do corpo e de perda do controle desse corpo” (id., ib., p. 142).
Assim, dada a foraclusdo do significante do simbélico dA mulher, cada uma
é levada a inventar um modo singular de fazer existir o que ndo existe, ou
seja: 0 Outro sexo para o ser falante. Enquanto cada homem pode ser tomado
como um exemplo particular do conjunto, por estar todo inscrito no gozo
falico, gozo que determina um meio de supléncia na relagdo ao Outro sexo, a
mulher devera ser tomada no singular, quando o caso particular do conjunto
ndo existe. Convém esclarecer que, embora haja uma identificacdo
masculina que da consisténcia ao homem, o ser falante é ndo-todo e o lado
feminino das formulas de sexuagdo também lhe concerne. Ou seja,
considerar que um gozo fora de sentido e da lei, “louco e enigmatico”, seja
exclusivo das mulheres implica ndo apenas um preconceito segregacionista,

CcoOmo uma impostura que rejeita o real do sexo e o impossivel de simbolizar
em qualquer identificacdo que se pretenda assumir. (id., ib., p. 144)

O gozo feminino n&o seria experimentado no corpo como tal, embora todo gozo se passe no
corpo, mas numa exterioridade. Um gozo louco, desconhecendo como na psicose os limites
da funcéo falica, mas nem sempre mortifero, uma vez que pode ser compativel com o prazer
da vida - desde que a mulher possa estar na posicdo de nem toda falica e nem toda Outra para

si mesmo.

Ainda em relacdo a imagem de Teller, parece-me que aqui estamos no dominio do
pornografico, ou daquilo que esta imagem “caseira”, precdria, remete. Aqui a hipdtese da
feminizagdo do mundo surge agenciada ao carater indicial da imagem®4. Em pleno império da
cifra e da exatiddo que ddo vida ao discurso da ciéncia, ndo deixa de ser paradoxal que o

trabalho de Teller se conforme como uma das formas de expressao mais populares nos

%% Tomemos como exemplo o Instagram, que adere em 2016 as “Stories”, uma segdo de videos e
fotografias que se apagam em 24h. Estas imagens devem ser tomadas diretamente, disponibilizando menos
recursos de edigcdo e ainda menos tempo para o circuito captura-pensamento-postagem. As imagens tornam-se,
assim, ainda mais “instantineas” que as da segdo anterior. O convite a feminizagéo, ao gosto pelo infinito sem
referéncias que é a marca da contemporaneidade, segundo a interpretacdo que proponho nessa tese, estaria assim
referida a uma arquitetura da imagem que deve, com a forca imperativa, tornar-se sempre mais e mais precéaria.
A transicdo que o Instagram propde entre o feed principal e o superefémero e “mal iluminado” das Stories
(elemento copiado de outra rede social, o Snapchat, dai que seja uma “adesdo”), fala-nos desse movimento.
Assim, a tendéncia feminizante, ao contréario do que se possa indicar o culto a alta resolucdo, apontaria para a
difusdo do “amador”, sendo a pornografia amadora a expressao paradigmatica desse novo regime de imagens.



170

editoriais de moda desde os anos 1990, encontrando eco nas imagens de outros fotdgrafos
como Mario Testino e Terry Richardson.

Pergunto-me se essa precarizagdo falaria de um caminho ndo necessariamente para o

melhor conduzido pela feminizagdo do mundo — 0 gozo em sua cara infinita.

Ainda a este respeito, vale lembrar como Lacan distinguiu a “orgia” barroca das
igrejas italianas da pornografia: a copulacdo desses corpos evocando gozo deixava fora do
campo a copulacdo, assim como “a copulacdo esta fora do campo na realidade humana”
(MILLER, 2016, p. 21). Além disso, enfatiza Miller a respeito da diferenca entre o pornd e o
barroco deveria se levar em conta o “barroco visaria a regulagdo da alma por meio da visao
dos corpos, da escopia corporal” (id., ib., p. 21), ndo havendo nenhum tipo de regulagdo no
pornd. “Ha mais, antes, uma perpétua infragao” (id.,ib., p.22), funcionando a escopia corporal
na pornografia como “uma provocagao a um gozo destinado a se fartar sob o modo do mais-
gozar, modo transgressivo em relacdo a regulacdo homeostatica e precaria em sua realizacao

silenciosa e solitaria” (id., ib., p.22).

Somos remetidos a primeira fotografia do trabalho, ao personagem solitario de Stereo,
fotografia de Jeff Wall que abre esse trabalho. Enquanto a pornografia apresenta a profuséo de
corpos se entregando “a um ‘se dar’ e a um ‘se pegar’” (id., ib., p. 21), mostrando a auséncia
da relagdo sexual, na imagem de Wall temos o tédio do gozo masturbatério. Esse
personagem, como observa Miller a respeito da “clinica da pornografia”, poderia ser visto
como um masturbador aliviado da tarefa de produzir a fantasia, uma vez que 0s sonhos ja
estdo disponiveis prontos na oferta do pornd. “O sexo fragil, no que concerne ao porno, ¢ 0

masculino, que cede a isso de muito bom grado” (id., ib., p. 21).

Segundo Miller a difusdo planetaria da pornografia “por meio da tela eletronica” tem
efeitos que se tornaram extremamente presentes nas analises. “O que diz, o que representa a
onipresenca do pornd no comeco deste século? Nada, senfo: a relacdo sexual ndo existe. E
isso que repercutido, de algum modo cantado, por esse espetaculo incessante e sempre
disponivel” (id., ib., p. 22). Segundo Miller, apenas a auséncia da relagdao que pode dar conta
da empolgacdo com consequéncias nos costumes no que diz respeito ao estilo das relacdes,
com desencantamento, brutalizagdo, banalizag¢do. “A furia copulatoria alcanga na pornografia

um zero de sentido” (id., ib., p. 22).



171

O fotégrafo Gregory Crewdson tem uma obra particularmente rica em sua
aproximacdo com o feminino. Conhecido por criar filmes em um unico frame, dispondo de
equipamentos de estudio e equipe de producdo semelhantes aos utilizados no cinema,
Crewdson apresenta seus modelos quase sempre absorvidos por pensamentos a respeito do
qual nada sabemos, com olhar reclinado para o chéo e, por vezes, sem roupa. Um elemento
recorrente em sua fotografia é o espelho que parece ampliar a relacdo de estranheza desses
personagens, a quem podemos atribuir ndo simplesmente a qualidade de contemplativos ou
meditativos, como também de sujeitos suspensos de maneira pessimista em um misterioso e
Umido vazio, desconectados e paralisados num instante. Nada se sabe do comeco ou final
dessa cena paralisada. Quanto ao final, o angustiante caminho para o pior se insinua
constantemente em seus grandes formatos que nao deixam de apresentar certo flerte com os
trabalhos de Edward Hopper e Walker Evans. Pintores como os franceses Jean-Honoré

Fragonard e Jean-Antoine Watteau aparecem na saturagao que utiliza®.

Os personagens de Crewdson parecem negar ou se esquivar do reflexo especular,
como se dali ja ndo esperam reaver qualquer jubilo ou apaziguamento. O olhar a que se
negam convoca 0 do espectador diante de uma atmosfera angustiante em que as palavras
parecem ter fugido ou se esgotado. Siléncio da mulher em relacdo a ela mesma, em relacédo ao
seu gozo. Surpreendemos uma cena estranha, em que a melancolia é ressaltada por uma
ambientacdo muito banal. As imagens que ndo estabelecem narrativas ou possibilidades muito
amplas de derivacdo mostram no seu conjunto um sujeito, muitas vezes, uma mulher solitaria
de meia idade, em uma sala, banheiro ou quarto de hotel, com os bracos paralelos ao corpo,
ombros baixos e postura levemente inclinada para frente acompanhando o movimento da
cabeca em direcdo ao ch&@o. A esquiva do olhar e o corpo insistente nas imagens pode nos
falar de uma imagem do espelho que é refrataria a experiéncia perturbadora do gozo,
especialmente introduzida nessa relacdo pelo objeto olhar. Na fotografia “Ophelia” temos
uma cena de suicidio que remeteria a personagem em Hamlet, morta afogada. Na imagem de
Crewdson temos o elemento dgua, mas também medicamentos na mesa de centro. O rosto da
personagem estd apaziguado apesar da devastacdo que lhe cerca. Particularmente dificil ndo
associar o molhar-se em jogo nas experiéncias de gozo, nem no seu carater sem limites que se
insinua na mulher, que ndo existe. Quer dizer, 0 gozo depende dos semblantes para que haja

enodamento do real, simbolico e imaginario. Quando as mascaras se perdem também levam

8 http://whitecube.com/exhibitions/gregory_crewdson_masons_yard_2008/



172

consigo a possibilidade da alojar o gozo. Este entédo transborda, restando vazio o lugar que a

letra escavou.

Sdo imagens que podemos aproximar do predicado “melancolico” ou de suas variantes
como o spleen. Ainda que ndo se trate certamente da juventude evocada por Baudelaire para
dar corpo a sua alegoria, nem de “ennuis” precoces, ndo podemos negar que estas mulheres
atravessam ou estdo presas em “nuits” da langor (STAROBINSKI, 2014, p. 18). Um elemento
dessa tradicdo iconoldgica, o espelho surge-nos de maneira incontornavel. Afirma-nos Jean
Starobinski, em A melancolia diante do espelho — Trés leituras de Baudelaire, citando ao

final de sua observagdo o poema “Tous imberbes alors, sur les vieux bancs de chéne”:

E bom lembrar que, por vezes, a tradi¢do iconoldgica associou & melancolia
o0 espelho e o olhar voltado para a imagem refletida. O espelho é acessério
indispensavel do coquetismo e emblema da verdade, mas ndo por isso
devemos pensar que seja empregado com menos conveniéncia quando esta
sob os olhos de um melancélico. Dessa valéncia plural resulta uma
motivacdo reforcada. No espelho da verdade, o coquetismo é futilidade,
reflexo perecivel. E ndo ha melancolia mais ‘profunda’ que aquela que se
ergue, diante do espelho, face a evidéncia da precariedade, da falta de
profundidade e da Vaidade irremediavel.

O jovem Baudelaire sabia de tudo isso pela ‘biblioteca’ a que estava
recostado seu ‘bergo’, pelas ‘gravuras’ de que andava ‘enamorado’? Seja
como for, o fato é que, no poema dirigido a Sainte-Beuve, duas cenas diante
do espelho seguem-se a apari¢do da Melancolia personificada. Um espelho
de volupia solitaria e um espelho de sofrimento igualmente solitario. A
Melancolia surgia ao meio-dia. Os primeiros espelhos de Baudelaire
pertencem as horas vesperais e noturnas; sdo os oficiantes de um prazer
perverso:

- E depois vinham as tardes malsas, as noites febris,/ que deixam as mocas
apaixonadas por seus préprios corpos/ e as fazem, diante dos espelhos —
estéril volupia -, contemplar os frutos maduros da idade nubil — [...]
(STAROBINSKI, 2014, p. 19-20)

Por outro lado, o olhar esquivo nos remete a constatagdo que “o melancolico ndo
cruzou um olhar apto a Ihe dar um Duplo e o reflexo do espelho permaneceu para ele
definitivamente estranho” (LAMBOTTE, 2000, p. 85). O melancélico, afirma Lambotte, €
aquele que ndo pdde encontrar seus préprios tracos num olhar materno benevolente que
poderia ter Ihe ofertado os cernes de sua propria imagem. Seu reflexo encontra-se assim
raptado (id., ib., p. 88) restando um vazio que suspende a vida e langa toda existéncia em um

suspense, em espera, em condicao de ndo-existéncia.

As imagens de Crewdson parecem, no entanto, se colar tambem na difusa queixa do
deprimido quanto a inadequacdo, ao descompasso em relacdo ao tempo. A duracgéo infinita

deste instante em que se encontram d&o a ver o tempo modorrento de uma experiéncia



173

esvaziada de sentido, assim como, podemos imaginar, de rupturas com os lagos que oferecem
um lugar no mundo para esse sujeito. Parece haver uma recusa a qualquer articulagdo desse
instante com o que se passa antes ou depois dele. A estagnacdo € acompanhada por um estado
corporal lentificado e sem qualquer vigor diante de uma narrativa que foi abandonada ou

impossibilitada pelos recursos que Crewdson langa méo em seus grandes formatos.

Charlotte Cotton afirma que as fotografias de Crewdson revelam-se conectadas as suas
lembrangas de infancia (COTTON, 2010, p. 67). “O consultério de seu pai, psicanalista,
ficava no andar de baixo da casa onde moravam, na cidade de Nova York, e Crewdson ficava
com o ouvido colado no chdo tentando imaginar as histérias que eram contadas” (id., ib., p.

67). A imagem “Ophelia” figura numa série chamada Crepusculo.

4.2 Tédio, trabalho e fotografia

Foto 8 — Andreas Gursky, Bolsa de Chicago I, 1999 Foto 9 — Martin Parr, Punta del Este, 2006

Fonte: Disponivel em < www.tate.org.uk> Fonte: Disponivel em<www.pro.magnumphotos.com>
Acesso em: 15 de mai. 2017 Acesso em: 15 de mai. 2017

Ainda em torno do tema da depressdo, Alain Ehrenberg observa que o espirito de
empresa, engendrador de certa solidariedade sem assisténcia, aliando eficacia e
responsabilidade, engajamento institucional sem manipulacdo das consciéncias, impde-se
como “a Unica estratégia convincente para regular o imprevisivel e gerir o ingerenciavel”
(EHRENBERG, 2010, p. 131). A concorréncia e seus maleficios seriam superados em um
universo econdmico estavel pela democracia industrial e pela autogestdo. “A empresarizagao
dos comportamentos dos assalariados em todos os niveis da hierarquia das empresas busca
fabricar uma mentalidade de massa na qual cada um seja impulsionado a se governar por si

mesmo” (id., ib., p. 131). Trata-se de um contexto em que o recuo dos modos de protecédo


http://www.tate.org.uk/

174

assistenciais encontra um estilo de existéncia em que cada um deve, cada vez mais, suportar

suas responsabilidades de “individuo emancipado”.

Vé-se com frequéncia, afirma Ehrenberg, desempregados criando suas empresas,
“geragdes morais partindo para a aventura da solidariedade” (id., ib., p. 131), gestores
perseguindo o “erro zero”, trabalhadores dando corpo ao espirito da empresa. “Podemos
sempre nos inclinar diante dos valores da empresa, dar boas-vindas a ascensdo da
responsabilidade individual, ao desaparecimento do desejo de assisténcia, ao desenvolvimento

crescente do funcionamento flexivel em redes” (id., ib., p. 132), observa.

Queixas como a depressdo, insbnia, estresse, angustia, nervosismo, dor nas costas
além de outras doencas individuais recebem atencdo dos meios de comunicacdo, mas Sdo
principalmente os tranquilizantes e os soniferos, afirma Ehrenberg a respeito do contexto
francés, que despertam ‘“a inquietagdo, a ponto de serem classificados no campo da
toxicomania” (id., ib., p. 133). A nominagdo de toxicomania recobre usos multiplos de
medicamentos que agem sobre o sistema nervoso central para modificar estados de
consciéncia, assim como ocorreria com 0 transe, a possessdo, e 0S exercicios fisicos.
Ehrenberg propde, entdo, uma definicdo dessas drogas como “um conjunto de praticas de
alteracdo de estados da consciéncia”. Sdo responsaveis por produzirem desde a perturbacéo, a

euforia, o torpor e a tamponacéo da angustia.

A vantagem dessa abordagem do problema é a de ultrapassar a oposi¢cdo
juridica, historicamente construida, entre produtos licitos e produtos ilicitos
em beneficio de uma andlise em termos de significacdo de préticas.
Quaisquer que sejam os efeitos psicotropicos — sedativo, estimulante ou
euforizante -, o discurso mantido hoje sobre os medicamentos psicotropicos
0s associa a concorréncia. Eles sdo, daqui em diante, muito mais um meio
artificial para afronta-la quando o “natural” fracassa do que um instrumento
terapéutico. Eles sdo substancias dopantes para o individuo que, na
sociedade concorrencial, tem de ir ao fim de si mesmo, como o esportista
deve superar seus limites em uma competicdo. Permitindo construir uma boa
imagem ao aparentemente se autocontrolar face ao outro (adversario,
concorrente ou parceiro), eles sdo uma maneira de ser si mesmo que,
dependendo do caso, contorna ou reforca o trabalho exercido sobre si. (id.,
ib., p. 135)

Ehrenberg observa que para Tocqueville uma “melancolia singular” que acometia os norte-
americanos estava associada a certa corrida pelo bem-estar material. Um século depois,
observadores do consumo constatavam o mesmo. “Para Georges Elgozy, a abundancia ¢ ‘uma
euforia psicoquimica que anestesia as raizes do mal, mascara por um tempo a marcha da

ansiedade” (id., ib., p. 135). Para definir as relagdes de consumo, fazia-se uso especialmente



175

das metaforas toxicomaniacas. Segundo Ehrenberg, no final dos anos 1960, para um
observador como Elgozy o que estava na mira das criticas eram os valores materialistas e a
“civilizagdo técnica”, num contexto de desenraizamento dos trabalhadores, fadiga extrema no
trabalho e lentiddo nos transportes. Esses elementos, para Elgozy, acompanhavam o

crescimento das curvas de suicidio, ansiedade e “desgaste do sistema nervoso”.

A “ansiedade de massa” e o questionamento quanto aos medicamentos psicotropicos
ndo sdo fendbmenos novos, de acordo com Ehrenberg. O que se modifica rapidamente sdo as
representagcdes que determinam seus lugares e suas func¢des. Nesse sentido, os medicamentos
passam de objetos de debate de especialistas e criticos do consumo para o espago publico. “Os
produtos saem, portanto, do campo da saude para integrar o da droga, donde o discurso
alarmista que nos invadiu recentemente” (id., ib., p. 137). Para a imprensa, os medicamentos
passam depressa para o lugar de drogas licitas prescritas por “novos traficantes” encarnados
na figura do clinico geral. Assim também os tranquilizantes passam a fazer parte da

“epidemiologia da droga”, segundo defini¢do de organismos como a ONU.

Para Ehrenberg, Baudrillard ¢ o primeiro a vislumbrar a dimensdo de uma “sociedade
dopada” quando na sua critica ao consumo fala da centralidade da experiéncia do stress, das
tensdes € dos dopings. “A obsessdo de ganhar, de vencer, de ser alguém, e o consumo em
massa de medicamentos psicotropicos estdo estreitamente ligados, pois uma nova cultura da
conquista é, necessariamente, uma cultura da ansiedade, que ¢é a face de sombra dela” (id., ib.,
p. 139). O bem-estar é reintroduzido por pilulas no seio de um estilo de vida marcado,
definido, pela tomada de risco, a prioridade da singularidade individual e o autocontrole.
Segundo o argumento de Ehrenberg, os medicamentos hoje se conectam ao universo do
consumo enquanto busca de conforto ou bem-estar psicoldgico. Existiria uma nova logica de
modificagdo dos estados da consciéncia, muito disseminada, atingindo uma quantidade muito
maior de individuos do que os estupefacientes e os alucindgenos. Nova, explica Ehrenberg,
porque rompe com o “imaginario de desvio e inseguranga que organiza a percep¢ao social das

outras drogas” (id., ib., p. 142).

Ehrenberg argumenta que “se as drogas tradicionais nos permitem fugir para a
irrealidade, os medicamentos psicotropicos estdo ai para nos fazer enfrentar a realidade” (id.,
ib., p.143). Ndo mais o romantismo da droga enquanto fuga, mas de ser um meio capaz de
colocar o individuo em igualdade com outro na concorréncia. Sendo assim, as drogas

psiquiatricas seriam “drogas de integragdo social e relacional”. O que estd em jogo sdo



176

individuos obrigados a serem responsaveis por seus destinos, sendo a droga um meio de

aliviar a responsabilidade em jogo nessa injungédo ao si mesmo.

“Do mesmo modo que as dopagens esportivas, elas s3o um meio de reforgar as
capacidades corporais e psicologicas a fim de melhor enfrentar a concorréncia” (id., ib., p.
143). Os meios artificiais tentariam oferecer a imagem de autonomia, dinamismo e
autocontrole, ou pelo menos disfarcar a dificuldade para atingir essa imagem de realizacéo de
si mesmo. Como afirma Ehrenberg, satisfacdo do desejo de ser si mesmo, na impossibilidade
de ai chegar.

Nesse contexto, ndo ha lugar para o erro: “exprima-se, assuma-se, seja autbnomo,
realize-se, seja vVocé mesmo, veja todos os lideres etc., todos esses slogans sdo cada vez mais
ansiogénicos quando ndo permitem aos individuos realizar a aprendizagem do governo de si”
(id., ib., p. 164). Para Ehrenberg, os desgastes produzidos por essas exigéncias também se
somam aos fendmenos de exclusdo resultantes da crise do estado-providéncia e da
incapacidade dos partidos politicos assegurarem suas funcgdes institucionais de referéncia,

respondendo no ambito administrativo-politico as exigéncias que emergem no cotidiano.

Postura de empresarizagdo da vida: um ator inteiramente individualizado, “que deve
encontrar em si mesmo as proprias referéncias, sendo, a0 mesmo tempo, a questdo e a
resposta, puro individuo” (id., ib., p. 167). O outro ndao passa de padrdo de medida
concorrencial, figura de confronto e competicdo. Nessa reducdo, o outro é aquele que oferece
uma medida sem nenhum outro critério de hierarquizacdo, sendo o da concorréncia tal como
se da na competicdo esportiva. Heroismo massivo e consumo crescente de medicamentos
constituem-se nesse sentido um paradoxo, sendo um o avesso do outro. O que estd em jogo no
modelo do sujeito-empreendedor é a facanha de tornar-se alguém por meio da prdpria
singularizacdo: “ter sucesso era uma liberdade ilusoria, atribuida formalmente a todos e
desmentida na realidade cotidiana. Ao se tornar convincente, essa ilusdo transformou-se em
norma” (id., ib., p. 172). Nao ha mais instituicdes que representam o sujeito, agem em seu
lugar e falam em seu nome. A competi¢do, 0 consumo e a concorréncia encontram no modelo
esportivo e da empresa os valores desejados nesse diagrama social de rapidez de adaptagéo,

mudanca permanente e flexibilidade psiquica e corporal.

Observemos como dois elementos dessa sociedade parecem se encontrar no diptico

que proponho entre a imagem de Andreas Gursky e Martin Parr. Aqui temos na primeira



177

quase uma abstracao resultante de um ambiente de trabalho liberal por definicdo que é a bolsa
de valores. A falta de fronteiras e liquefagdo que estamos acostumados a localizar no capital
financeiro, a auséncia radical de materialidade nas transacfes desse mercado, parecem se
encarnar na imagem de Gursky. O fotdgrafo aleméo é conhecido por fotografias em grande
formato que documentam as serializa¢cGes dos objetos e de individuos em ambientes de
trabalho e de consumo. Os sujeitos distribuidos na panoramica digitalmente construida da
Bolsa de Valores de Chicago sdo como manchas de tinta a reafirmar o carater liquido do
capitalismo pos-industrial. Por outro lado, o grande formato permite que se observe, no

ambiente de exposicdo, cada um desses individuos.

Foto 10- Andreas Gursky, Paris, Montparnasse, 1993 Foto 11 - (Detalhe da imagem)

Fonte: Disponivel em <revistazum.com.br> Fonte: Disponivel em < revistazum.com.br >
Acesso em: 15 de mai. 2017 Acesso em: 15 de mai. 2017

Esse efeito que parte da abstracdo as marcas individuais foi explorado em Paris,
Montparnasse, em que Gursky fotografa frontalmente o maior prédio residencial de Paris.
Gursky é um fotdgrafo em busca dos elementos que compdem a paisagem e 0s grupos de
individuos. Para Dorrit Harazim, “de forma metddica, desapaixonada e intencionalmente
distante, Andreas Gursky retrata a paisagem urbana na qual vivemos. De suas imagens de
vastos espacos construidos pelo homem, mesmo quando repletos de pessoas, emana sempre
um abissal vazio” (HARAZIM, 2013). O edificio retratado, inaugurado em 1964, possui 750
apartamentos e tem uma forma retangular alongada. Para realizar a imagem “limpa” dessa
fachada, hoje com a visdo frontal coberta por outros edificios, Gursky tomou duas imagens e
as fundiu digitalmente. Reconstrucdo que se assemelharia a uma composicédo linear abstrata.

3

A aproximagdo da imagem possibilita a visualizagdo de “uma miriade de instantdneos de



178

existéncia individual”, mas segundo Harazim, sem com isso significar que o fotografo se
aproxima dessas vidas. “Andreas Gursky ndo se interessa pelo individuo” (id., ib.,). Curioso
gue essa fotografia de Gursky foi leiloada na Sotheby’s londrina, em 17 de outubro de 2013
por U$ 2,3 milhGes. Estava na capa do catidlogo que promovia o leildo. Na mesma ocasio, a
obra Triple Dollar Sign, de Andy Warhol, foi vendida por um valor quatro vezes menor que a
imagem fotografica de Gursky®®. Para André Rouillé:
Sob a aparéncia de objetividade e de transparéncia documentais, as grandes
provas em cores do artista alemdo Andreas Gursky ndo tem muita coisa a ver
com qualquer realismo ou procedimento documental. Simplesmente porque
nem a mimese nem a representacdo da realidade sdo objetivos para Gursky.
(...) Gursky fotografa imdveis, locais, interiores de fabricas, espacos de
producdo, pistas de corrida, aeroportos ou, ainda, espacos de exposicdo e
vitrines ndo por serem o que sdo. Ele ndo busca restituir o visivel, mas tornar
visivel que o0 mundo pode ser visto como uma série de obras de arte, que a
arte moderna instruiu nosso olhar. Ao contrario da postura realista ou
documental, que pensa poder oferecer um acesso direto ao real, Gursky
entrecruza a realidade material com a da arte moderna. Suas obras sS40 menos

a reproducao das aparéncias do que a conversao das aparéncias em obra de
arte. (ROUILLE, 2009, p.372).

Ja a imagem de Martin Parr nos mostra uma mulher se bronzeando na praia de Punta
del Este, no Uruguai. Ela estd deitada sobre uma esteira e seus abracos estdo abertos com as
palmas das méos voltadas para o sol. Sua pele esta alaranjada e seus olhos parecem fechados.
Consigo identificar outras 14 pessoas na imagem e um carrinho de bebé. Reencontro outras
imagens de Parr nessa sintese: o turista fruindo de seus dias de descanso reduzido a condi¢édo

de consumidor.

A “escalada da melanina a superficie do corpo social” (VIGARELLO, 2006, p. 149)
tal qual a conhecemos no ocidente esta intimamente ligada ao mundo do trabalho uma vez que
sO nasceria em 1936, o ano das primeiras férias remuneradas (apenas 15 dias) na Franga.
Nesse ano, “o ano n° 1 da felicidade” (id., ib., p.149) os operarios foram para as praias
francesas, o Unico destino disponivel. SO depois as cidades de montanha e as cidades
histéricas ganhariam infraestrutura pra receber o turismo de massa atrelado ao direito as
férias. Em 1936, o carro ndo era popular, entdo o transporte até o litoral era feito de trem,
sendo comum embarcar bicicletas nos comboios, ou mesmo pegar a estrada de bicicleta. A
figura do casal jovem que viaja de bicicleta para o litoral também foi popularizada em 1936.

O primeiro protetor solar foi fabricado no mesmo ano pela L'Oreal.

6 A série Bolsa de Valores (Chicago | e 111, Hong Kong, Téquio e Kuwait), foi vendida também em 2013 porU$
8,6 milhdes. Disponivel em: http://revistazum.com.br/colunistas/gursky-nas-alturas



179

Para Vigarello, o recurso ao bronzeamento esta longe de ser uma simples moda: “¢
antes de mais nada receita de descontracdo, vasta revisdo pedagdgica em que cada um se
melhoraria, se ‘embelezaria’, buscando indoléncia e prazer” (id., ib., p . 149). O sujeito no ato
de bronzeamento, entregue aos raios, curioso tema recorrente em Parr, é segundo Vigarello
nada mais nada menos que “a primeira grande afirmacdo do individuo moderno extensiva a
escala de uma populagao™! (id., ib., p. 149) Seu abandono privilegiaria a posse de si e o tempo

para si possibilitados pelo descanso remunerado.

Parr recobre com algum humor o lazer da classe média, a maneira como matam o
tempo das férias. Suas imagens sdo para minha leitura impregnadas desse tédio superficial
com o qual as viagens (a espera do trem, para Heidegger) ndo param de nos confrontar. Como
nos observou Susan Sontag em seu cléssico texto Sobre fotografia (1977), a imagem
fotogréfica é ela mesma uma maneira de lidar com a angustia dessas viagens ao destino
consumo. A indiferenca do turista parece nos despertar alguma repulsa porque nele se
apresenta nosso proprio individualismo hedonista absolutamente descompromissado com o0s
valores comuns que antes ofereciam um horizonte a civilizagdo. Esse espelho comico de Parr
nos revela uma espécie de “nivelagdo do mundo, onde tudo é conferido um mesmo valor”
(SALEM, 2004, p. 111). O distanciamento narcisista do veraneante mostra-nos como as
questdes publicas perderam seu valor diante de um campo de escolhas com combinacdes
ilimitadas como sugere Lipovetsky:

O homem cool ndo é nem o decadente pessimista de Nietzsche, nem o
trabalhador oprimido de Marx, ele se parece mais com o telespectador
tentando “assistir” uns apds outros aos programas noturnos ou com o
consumidor enchendo o seu carrinho ou, ainda, com a pessoa em férias que

hesita entre uns dias nas praias espanholas ou num acampamento na
Corsega (LIPOVETSKY, 2005, p. 24)

O tédio ndo pode ser captado longe dos divertimentos, onde os sujeitos melhor
apresentam suas insatisfacbes difusas e vagas com a vida que levam, incapazes de se
implicarem, assumindo a responsabilidade sobre suas experiéncias. N&o € a toa que o turista,
infantilizado e se empenhando em se fazer distraido, nos parece uma crianga. A “crianca
generalizada” é também um dos modelos da feminizacdo do mundo. Na crianga-turista, na sua

busca por mais e mais satisfacdo, ecoa as patologias da adicdo que marcam o0 nosso tempo.

*k*k



180

Walter Benjamin, segundo Olgéaria Matos, compreende como uma ‘“teologia do
inferno” essas transformagoes sociais e culturais do capitalismo. Gostaria de explorar algumas
caracteristicas dessa nova temporalidade porque acredito que a imagens fotograficas estdo
impregnadas de um tempo que ndo € “mais da espera da salva¢do, mas oportunidade de
desenvolvimento indefinido de conhecimentos, autoafirmagdo humana pela ciéncia e pela
técnica despoetizadoras” (MATOS, 2010, p. 230). O tempo em que o real se separou da
natureza: “o tempo moderno significou 0 fim do cosmos fechado grego e da transcendéncia

medieval, com o advento do universo infinito” (id., ib., p. 164).

Matos observa que a physis grega era governada pela “medida prudente e sabia”.
Representagdo que fazia da natureza norma e limite, “harmonia em que residem leis de
funcionamento do mundo e¢ do homem” (id., ib., p. 164). A physis ndo concorria com
humanos, tinha sua sacralidade preservada. Assim, aquilo que as filosofias do progresso
chamariam de civilizacBes tradicionais eram aguelas cuja histdria era determinada por um
tempo circular, necessario. J& na Idade Média, os acontecimentos passam a se inscrever na
histéria da salvacdo, importando aquilo que perdura e ndo o que passa. Como observa
Svendsen (2006), o tédio parece ndo ter sido um problema maior para essas sociedades.

O tédio é contemporaneo da filosofia do progresso, do pensamento que
baniu milagres da Biblia, mas também, em consequéncia das transformacdes
culturais e da visdo de mundo mecanicista de estilo cartesiano, desvalorizou
as coisas criadas, silenciando a natura loguax, instituindo o reino de objetos
mortos e regras arbitrarias em um mundo sem esperanga de salvacdo. A

modernidade, dominio das mercadorias e do capital, estabeleceu uma Erstaz
da fé, os milagres do processo histérico (id., ib., p. 165)

A modernidade comporta, assim, uma degradacdo da “fé¢” atestada em seu imobilismo.
A literatura de Baudelaire sismdgrafa destas transformacfes é particularmente sensivel ao
tédio que emprestava seus tons aos anos de lutas operarias do século XIX, era das barricadas,
do “tempo do inferno”, das revolugdes e contrarrevolucdes. A redencdo, a partir desse
periodo, se fara pelos eventos temporais que traduzem o sonho de “destruicdo do mundo”.

Olgaria Matos cita o poema “Ao leitor”, de Baudelaire.

Na almofada do Mal é Satd Trismegisto

Quem docemente nosso espirito consola,

[...] E o diabo que nos move e até nos manuseia!
Dia ap6s dia, para o inferno caminhamos,

Sem medo algum, dentro da treva que nauseia [...]
Em nosso cranio um povo de deménios cresce [...]
Em meio as hienas, as serpentes, aos chacais

Aos simios, escorpibes, abutres e panteras,



181

Aos monstros ululantes e as viscosas feras [...]

Um ha mais feio, mais iniquo, mais imundo

Sem grandes gestos ou sequer langar um grito,

Da Terra, por prazer, faria um so detrito

E num bocejo imenso engoliria 0 mundo.

E o Tédio![...] Tu o conheces, leitor, aos monstros delicado;
— Hipdcrita leitor, meu igual, meu irméo.

De acordo com Matos, a natureza do tédio das Flores do Mal gestara o dandismo da
indiferenca dos Projéteis (Fusées®’) face a degradacdo da modernidade. Analisando uma
pintura de batalha de Horace Vernet, Baudelaire afirmara que nédo € a profusdo de ferimentos
e corpos despedacados que o mortifica, mas a “imobilidade na violéncia”, assim como “a
espantosa e fria mascara de um furor paralisado®.” Vernet, assim como seu pai, também era
um militar e segundo Baudelaire s6 apresenta “telas borradas num golpe”, fabricadas “com
tiros de pistola”. Para Matos, a “imobilidade no mal” refere-se ao arrastar-se do tempo
dominado pelo tédio: “um dos avatares do inferno, sentimento de prisdo no espaco

cristalizado e em um tempo estagnado” (id., ib., p. 168)

A “eternidade negativa” fala de um tempo doentio, labirintico, como sdo labirinticas as
ruas de uma cidade que permitem, ao contrario dos antigos caminhos, apenas uma “errancia
monotona”: espaco infinito que coincide com seu fechamento. Essa imagem que Benjamin
evoca nas Passagens apresenta, segundo Matos, uma “fantasmagoria do espaco e de privacao
do espago” (id., ib., p. 169). Labirinto do consumo, em sua ansia por novidade, em meio a
producdo em série das mercadorias, mon6tona multiplicacdo infinita do Mesmo. As pequenas
variacdes nos protdtipos numa prateleira ou vitrine serviriam, segundo Matos, para dissimular
a angustia de estar em meio a esse labirinto mono6tono. Para Benjamin, na modernidade, até
“os acontecimentos historicos se repetem como artigos em série no labirinto do consumo”
(id., ib., p. 170). O capitalismo revoluciona continuamente seu modo de producdo,
descartando ou suspendendo formas de vida e de trabalho, desconectando permanentemente

0s sujeitos de seus habitos e valores. Dai resulta, Langeweile e Ennui, dois nomes para o tédio.

Para Baudelaire, o tédio para a aristocracia do dandi spleenatico é um infortinio que
eliminaria o “desejo de a¢do”, mas ndo os "anseios espirituais", as "ambigdes tenebrosamente

recalcadas”, a "Volupia". Tensdo sugerida pelo par spleen e ideal, que poderiamos segundo

67 Esse texto ganhou uma traducéo cuidadosa Tomaz Tadeu em Meu coragéo desnudado. Belo Horizonte:
Auténtica, 2009.



182

Matos, derivar para a tensdo, no tédio, entre a realidade prosaica e a transcendéncia utopica,
passado e futuro. Carater duplo, contraditorio, de um tempo que ndo € mais o do paraiso
eterno nem da condenacdo infernal. Em que se supde possivel fazer emergir a felicidade na

infelicidade, a beleza no feio.

No entanto, as massas ndo conheceriam sendo a monotonia patoldgica, vivida em um
“tempo imovel que nao passa” (id., ib., p. 171). A massa tomada pela monotonia ndo
reconheceria ou criaria valores. “Tempo esvaziado de significagdes, ¢ tdo mondtono quanto o
gesto repetitivo do trabalhador junto a maquina” (id., ib., p. 171). Teriamos herdado, de
acordo com Matos, ndo apenas a exclamacdo de Gautier: “antes a barbarie que o tédio”, mas
também certa combinacdo traduzida assim por Pound nos Cantos: “Guerras, guerras sem
nenhum interesse/ O tédio das guerras de cem anos” (POUND in MATOS, ib., p. 171).

O tédio € um fendbmeno, portanto, inscrito na histoéria social e cultural da modernidade.
Estado moral de indiferenca, desanimo, apatia, imobilidade e recusa que denuncia a
degradacdo temporal e seus valores. Tempo esvaziado pelo relégio e marcado pela
equivaléncia geral dos objetos que dissolve constantemente “o sentido do preferivel ou do
desejavel” (id., ib., p. 175). Perda de sentido da vida diante da inconstancia, dos prazeres
efémeros sempre em substituicdo. O tédio nessa perspectiva mais pessimista € a prépria
impossibilidade de projetar a vida para o futuro, de conceber e realizar projetos a longo prazo.
“Nesta nova situa¢do, em que nada é efetivamente proibido, mas ao mesmo tempo nada é
inteiramente possivel, no indiscernimento na ordem de importancia das coisas, da-se uma
clausura do futuro, desmotivacdo para escolhas e deliberagdes” (id., ib., p. 177). A patologia

do presente, observa Matos, é a propria perda de sentido da vida em comum.

Matos argumenta que palavras como stress e exaustdo, utilizadas especialmente a
partir do final da década de 1930, indicariam justamente a degradacdo da experiéncia do
tempo. Assim como ndo ha mais valores universalizaveis, ndo ha mais possibilidade de
“habitar” o futuro dotando a existéncia de significado. O que acontece, entdo, ¢ um
confinamento no “presente perpétuo”, “ora transbordando mercadorias, ora tempos vazios”

(id., ib., p. 178). Nas Passagens, temos a seguinte observacdo de Benjamin sobre o mundo

saturado de objetos na vida burguesa. Gostaria de chamar atengdo para a presenca do haxixe®

69 0O ensaio Contact high, do fotografo e cineasta americano Richard Kern, publicado em 2013 pela editora
Picture Box, é muito sensivel em sua aproximagdo do que hoje vem sendo chamada de “cultura canabica”. Kern
nos conta em apresentacdo ao livro que quando tinha dezesseis ou dezessete anos, por volta dos anos 1970,



183

nesse interior do saldo burgués que lhe serve como ilusorio lugar de seguranca feito sob

medida para acalmar os “nervos dilacerados pelo progresso” (id., ib., p. 179).

O intérieur do século XIX. O espaco se disfarca, assumindo a roupagem dos
estados de animo como um ser sedutor. O pequeno-burgués, satisfeito
consigo mesmo, deve experimentar algo da sensacdo de que no aposento ao
lado pudessem ter ocorrido tanto a coroagdo do imperador Carlos Magno
como o assassinato de Henrique IV[...]. Ao final, as coisas sdo apenas
manequins e mesmo os grandes movimentos da historia universal sdo apenas
roupagens sob as quais elas trocam olhares de conivéncia com o nada, com o
trivial e o banal. Semelhante niilismo é o cerne do aconchego burgués; um
estado de espirito que se condensa na embriaguez do haxixe em satisfacdes
satanicas, em saber satdnico, em quietude satanica, mas que assim revela
como o intérieur dessa época é, ele mesmo, um estimulante da embriaguez e
do sonho. Alids, esse estado de espirito implica uma aversao contra o espago
aberto, por assim dizer uraniano, que lanca uma nova luz sobre a
extravagante arte decorativa dos espacos interiores da época.Viver dentro
deles era como ter se enredado numa teia de aranha espessa, urdida por nés
mesmos, na qual os acontecimentos do mundo ficam suspensos, esparsos,
como corpos de insetos ressecados. Esta é a toca que ndo queremos
abandonar. (BENJAMIN, 2006, p. 251)

A “doenca dos nervos”, a neurastenia que o médico George Miller Beard, nos anos
1880, associaria a crescente exigéncia por “performance” e pelo ritmo acelerado da
modernidade, é entdo nos anos 1930, substituida pelo termo stress. “Sem a dimensdo
metafisica do spleen, o fendmeno foi diretamente associado a economia de mercado” (id., ib.,
p. 179) e a transformacéo dos atributos do trabalho — mais abstrato, mais desterritorializado,
com a relacéo entre produtividade e salario obscurecida, sem estabelecer lagos estaveis entre a
comunidade de trabalhadores, sem promover identidades sociais, sem solidariedade,

cooperacdo e protecdo entre individuo e empresa, marcado pela nova centralidade do

costumava passar 0 tempo com seus amigos fumando maconha, escutando mdsica, correndo na floresta e por
vezes nadando sem roupa. “Quando eu estava as voltas com uma garota sem roupa, maconha sempre era uma
coisa a ser fumada ou que ja havia sido fumada” (KERN, 2013, p.5), comenta o autor identificado com a cena
musical, de filmes e performances chamada de “No Wave”. (O principal expoente desta cena € o grupo Sonic
Youth). Em 1999, Kern conheceria uma modelo em Los Angeles que lhe recordaria as garotas com as quais
costumava fumar na Carolina do Norte, seu estado natal. E ai que decide descer até a cidade de Charleston
(Carolina do Sul), para fotografa-la na casa da modelo e nos pantanos ao redor. “A sua ambiggo aos 18 anos era
abrir uma loja especializada em produtos ligados a cultura canabica. Ela também tinha um pequeno grow no seu
quarto” (id., ib., p. 5). Nas fotos do ensaio, Kern afirma que “estava buscando por esse momento jovem otimista
inebriado depois do qual tudo é possivel” (id., ib., p. 5). A aparéncia indolente dos corpos aqui fotografados nos
remetem a estados que segundo os protocolos de experiéncias com o haxixe realizadas por Walter Benjamim se
caracterizariam por “uma vaga sensacdo de premonicdo e angustia”, pelo surgimento de “imagens e séries de
imagens, recordacdes ha muito tempo soterradas” e pelo regresso de “cenas e situagdes que comegam por
suscitar interesse, as vezes prazer, e finalmente, quando ndo conseguimos libertar-nos delas, cansaco e dor”
(BENJAMIN, 2013, p. 35). Imagens onde ndo deixam de estar presentes a surpresa e o assalto diante de tudo o
gue acontece, pelo que se diz e 0 que se faz. Diante do riso inesperado, exagerado, as vezes sem conteido
semantico, proprio dos psicoticos. Também surgem sensagdes atmosféricas: “névoa, opacidade, pesadez do ar; as
cores tornam-se mais claras, mais luminosas, ¢ os objetos mais belos, ou entdo mais toscos e ameagadores” (id.,
ib. p.35), escreve ainda Benjamin.



184

desempenho e da competi¢do, pela “virtualidade polifuncional”, sem certa paixdo que

caracterizava, por exemplo, a relagdo do camponés por sua terra.

Fig. 3 - De Chirico. A conquista do filosofo, 1914  Fig.4 — Edward Hopper, Nighthawks, 1942

Fonte: Disponivel em <www.artic.edu> Fonte: Disponivel em <www.artic.edu>
Acesso em: 15 mai. 2017 Acesso em: 15 mai. 2017

Tudo isso desemboca numa crescente perda de sentido que a literatura de Kafka foi
habilidosa em capturar. O absurdo nesses textos, comenta Matos, em especial, se expressa na
ligacdo do homem com sua atividade. O tédio responderia a essa caréncia de sentido tanto na

producdo como no consumo, uma vez que as mercadorias ja chegam com um cddigo pré-
atribuido pelo mercado, impossibilitando “a busca de um sentido préprio de compreensao”

(id., ib., p. 182). Tempo passa a ser sindbnimo de consumo, e ndo busca de subjetividade.

As imagens que estariam agenciadas a essa subjetivacdo que se sente estranha no
mundo, do “ndo pertencimento de que se percebe supérfluo” (id., ib., p. 183), na sugestao de
Matos, sdo as pinturas de De Chirico e Hopper. “Em Hopper, ha desolagéo de suas paisagens
e personagens, solidao lunar em que a luz do sol ndo aquece, seres estaticos sem comunicacao
na metropole pés-industrial” (id., ib., p. 183). Isolamento, desolagdo, nenhum mundo comum
compartilhado. Segundo argumento de Matos, nesses interiores 0s mobiliarios e tapetes, o

mundo dos objetos’®, estreitam, aprisionam, asfixiam, confinam o espaco do Eu, que resta em

70 Em seu argumento, Marie Hélene Brousse afirma que na esfera politica, o dominio do imperativo do supereu
orientaria solucbes propostas pela civilizacdo contemporénea ao torno do que Jean Claude Milner chama de
“politica das coisas”. No lugar antes ocupado pelos valores e pelas paixdes, hoje, com o recurso ao saber


http://www.artic.edu/
http://www.artic.edu/

185

absoluta desolagdo. Personagens que parecem dar corpo a auséncia de pensamento ou a
consciéncia sonolenta do presente. Em De Chirico, o relogio para antes do “tempo”. 13h28 é
hora da inércia: dos manequins, dos trens, das estatuas, das sombras, das bandeiras, das
janelas com cortinas fechadas, da geometria estagnante dos retangulos e trapézios. As ruas
estdo desertas, como as pragas, porticos e torres. “A pintura de De Chirico realiza reflexdes
pictdricas sobre a acidia, suas telas atualizam os terrores medievais do deserto — essas
‘fornalhas de Deus’, provag¢ao do fogo divino. Suas personagens e paisagens sao os avatares

do ‘demonio do meio-dia’” (id., ib., p. 183).

Foto 12- Jeff Wall, A View from an Apartment, 2004-05

Fonte: Disponivel em < www.tate.org.uk>
Acesso em: 15 maio 2017

Essa inibicdo generalizada responderia a um mundo instavel e incerto que a
modernidade inaugura e radicaliza minuto a minuto. Mundo sem regras conhecidas, em que a

toda a vida do sujeito parece acompanhar seu desvanecimento no mundo do trabalho’. A

cientifico e a0 modo de gestdo administrativo universalizado, se apresentam as coisas como reais. Um pequeno
exemplo: as tomadas que tém pequenos buracos nos quais as crian¢as gostam de introduzir objetos. A voz do
adulto pode fazer uma interdigdo quanto a isso. Hoje em dia, no entanto, ndo é necessario advertir quanto ao
perigo porque em qualquer lugar é possivel comprar tampas de plastico para essas tomadas. A I6gica desse
fendmeno das tampinhas se daria com tudo. Todas as medidas de seguranca mais desenvolvidas vao nessa
direcdo: a crianca ndo pode colocar os dedos ou introduzir objetos porque as coisas ndo permitem. Nao se trata
de um impossivel porque é proibido (pela voz que proibe), mas de um impossivel porque simplesmente ndo se
pode. A politica das coisas lida entdo com a organizacdo por procedimentos eleitos que se desencadeiam
automaticamente gerando grande sensacdo de impoténcia. A impoténcia também seria produzida pelo ideal
contra o qual é muito dificil de lutar que é o ideal de seguranca. As forgas aliadas ao supereu seriam assim, a
seguranca e a gestéo.

1 Ainda a respeito da psicose ordinaria, Miller observa que, com certa frequéncia, para este sujeito a perda do
trabalho € um evento que desencadeia sua psicose. “Seu trabalho significava bem mais do que um trabalho ou
uma maneira de viver. Ter esse trabalho era seu Nome-do-Pai. Lacan diz que, em nossa época, 0 Nome-do-Pai é
o fato de ser nomeado, de ser atribuido a uma funcéo, de ser nomeado para. Atualmente, o Nome-do-Pai é aceder
a uma posicdo social. Constata-se efetivamente que ser membro de uma organizacdo, de uma administracdo, de



186

desvalorizacdo de si, a ruptura das redes de solidariedade, culpabilidade, vergonha, perda de
confianca no futuro sdo queixas que aproximariam esse sujeito angustiado da fenomenologia
melancolica. Ha aqui uma diferenca importante entre o capitalismo de producdo e o
capitalismo de consumo. No primeiro, o trabalho é repetitivo e 0 imaginario € padronizado
pela serializagdo dos objetos. Mas o trabalho permanece como fronteira: quando ndo esta no
trabalho o sujeito estaria mais perto de si, 0 que apesar de tudo, demandava certo savoir-vivre.
No capitalismo de consumo, o mercado realiza uma destruicdo progressiva de qualquer arte
de viver. O sujeito é padronizado e reduzido a condicdo de consumidor. N&o esta mais perto
de si nem mesmo quando se afasta do trabalho. A velocidade e a aceleragcdo acentuaria a
superficialidade dos vinculos, o sentimento de empobrecimento de si, a “escalada da

insignificancia”.

No capitalismo de producéo, o trabalhador estava ainda disposto a tomar o tempo
como um bem proprio, tempo que se poderia viver o 6cio (otium), distante do negotium. No
capitalismo ultraliberal, o espaco da experiéncia parece ter sido confiscado, se estendendo até
os ultimos limites fisicos e biolégicos do individuo’?, para fins de trabalho, mas sobretudo
para consumo ¢ lazer. O sujeito se encontraria paralisado diante do “eterno retorno do sempre
igual”, tempo de angustia, esvaziado, marcado pela “fixacao liberal no lazer”, pelo “tudo j&”
que desconhece qualquer rendncia, pelo espirito do empreendedorismo, pela exaltacdo do

mundo do esporte e do divertimento.

Aceleracdo que é vivida pelo sujeito como imobilidade, uma vez que nada parece se
transformar, mas apenas reiterar-se. E o que Giinther Anders afirma como “a maldigio da
vida a cada dia renovada embora da mesma forma, sempre fadada ao fracasso” (ANDERS,
2007, p. 48). As imagens que dai resultam sdo kafkianas em suas temporalidades
modorrentas, em seu aspecto estatico, ndo havendo nenhum progresso nas acfes de um
homem “eternamente condenado a essa vida que malogra e da qual ndo pode sair” (id., ib., p.
48). Imagem de sufocamento, de labirintos, de “prisdo negativa”, uma vez que se estd preso
do lado de fora. Como afirma Gunther Anders: “na verdade o ponteiro de segundos do
desespero corre sem cessar e a toda velocidade em seu reldgio, mas o ponteiro dos minutos

esta quebrado, e o das horas parado” (id., ib., 47).

um clube pode ser o Gnico principio do mundo de um psicotico ordinario. Por exemplo, ter um trabalho tem hoje
um valor simbdlico extremo. As pessoas estdo prontas a se estapear por empregos mal remunerados, justamente
para ter o valor simbolico de estarem empregadas” (MILLER, 2010, p. 16).

72 Interessante observar como o contexto de colonizagdo do sono que Jonathan Crary descreve com assustadores
ares de ficcdo cientifica em seu ensaio 24/7: capitalismo tardio e os fins do sono (2014).



187

Assim como em Kafka, a imagem que hoje se apresenta como pos-fotografica

13

reafirmaria o abandono do desenvolvimento ¢ da progressdo. Elas ndo avangam nunca: “as
representacdes da vida inatil ndo podem resultar nem em happy end, nem em transformacéo
do her6i” (id., ib., p. 47). Vemos assim o tempo imdvel na rotina do personagem Paterson, do
filme Paterson (2016), passado na cidade de Paterson, que apresenta a vida de um motorista
de Onibus da linha Paterson. Fixacdo pelo banal que Jim Jarmusch extrai de maneira brilhante
da escritura do poeta William Carlos Williams. No mais banal, o tempo se passa como uma
repeticdo infinita, em que cada manhd é exatamente igual a manha anterior e a que vira com

seu carrinho de mdo vermelho esmaltado de chuva...

Fig. 5 - Yves Tangui, Jour de lenteur. 1937

Fonte: Disponivel em < www.centrepompidou.fr>
Acesso em: 15 maio 2017

Em Only lovers left alive (2013), Adam e Eve (Addo e Eva), os vampiros deprimidos
de Jarmusch, parecem compartilhar dessa imobilidade da qual Detroit se transformou o
simbolo mais decadente. Adam, comprador de bugigangas e instrumentos raros fala de seu

estar perdido no tempo a partir de referéncias romanticas’. O sangue que bebem é comprado

3 Podemos remeter a ambiéncia melancdlica evocada pelo vampiro Adam a um pessimismo ao estilo do que se
denominou na critica literaria de mal du siecle. Como observa André de Sena em Visfes do ultrarromantismo:
melancolia literaria e modo romantico (2011), “o mal du siécle é sindnimo de fragmentacdo do ideal, fissura
aberta e sem fundo, para a apatia, 0 desespero (desespoir) e o niilismo, em geral, ligados as disforias
melancolicas literarias” (SENA, 2011, p. 299).


http://www.centrepompidou.fr/

188

em hospitais para garantir que ndo é contaminado por drogas. Isso vale para nos lembrar que
a perda de sentido do tempo pode ser observada também na hiperatividade e no desemprego,
como argumenta Olgaria Matos. Mesmo aqueles que ndo participam da atividade produtiva
ndo conseguem se ausentar de uma atmosfera saturada de comunicagdo. “Institucionalmente
organizada, essa temporalidade ndo é a da experiéncia, do conhecimento, da felicidade, mas

299

‘o atributo mais eminente da dominagao’” (MATOS, ib., p. 191). Nem mesmos os vampiros
escapam do decréscimo da capacidade de criacao e das faculdades fantasmaticas, deflacéo que
resulta em inseguranca e medo. A atmosfera de fim de mundo, segundo Matos, poderia ser
observada nas pinturas de Yves Tanguy, com destaque para “Dia de lentiddo” (1937): “na
incerteza de desertos onde pairam formas inidentificaveis, vazios de vida e de presenca
humana, impregnado apenas por um tempo que parou, onde ha sombras, mutismo e luz que
ndo aquece” (id., ib., p. 191). O capitalismo de consumo determina-Se numa temporalidade
em que nenhum acontecimento novo pode advir, pos-histérica, e que se exprimiria na ansia de
“matar o tempo”. Dessa ansiedade, argumenta Matos, resultaria o cansago, a exaustdo, a
abulia e hiperatividade. (id., ib., p. 192). A vida excessiva da cocalizacdo, da feminizacéo do
mundo, da crianca generalizada, da mortificacdo do desejo diante de uma temporalidade

esvaziada e reificada. Eis o deserto do real.

Na imagem de Jeff Wall também nos deparamos com um interior de residéncia
marcado pelo alheamento numa construcdo que o proprio Wall, segundo Sergio Burgi predica
de neodocumental. Wall promoveria assim uma reflexdo sobre o instante como elemento
primordial do processo fotografico, “associando meticulosa direcdo de cena e de figuragdo a
elementos de linguagem vernacular, como instantaneidade e casualidade” (BURGI, 2011, p.
87). Para mim, interessa a insisténcia do feminino nessas imagens “neodocumentais”. Talvez
pudéssemos aqui até mesmo oferecer um nome a esse feminino como faz Charlotte Cotton: “a
probabilidade de haver um profissional recém-surgido que so tenha uma afinidade obliqua
com o trabalho de Nan Goldin ¢ cada vez menor” (COTTON, ib., 153).

Na imagem vemos duas mulheres numa sala. A que esta sentada Ié alguma revista. A
outra esta de pé e parece em meio a alguma atividade doméstica. N&o ha interacdo entre as
duas figuras que compdem uma banal imagem cotidiana. Cotton associa o trabalho de Wall ao
do pintor e do encenador, que pensa a cena teatral vista da perspectiva do palco. “O esforco e
a pericia envolvidos na montagem de uma cena dessas poder ser legitimamente consideradas

equivalentes ao tempo e a destreza de um pintor trabalhando em seu ateli€” (id.., ib., p.51).



189

Aqui vemos desaparecer a figura do fotografo trabalhando sozinho e se determinar aquela do
maestro ou diretor de cinema conduzindo um grupo de atores e assistentes técnicos,
interligando “‘criativamente fantasias e realidades coletivas” (id., ib., p. 51). Podemos
concordar com André Rouillé, quando afirma que com Jeff Wall, entre outros artistas do final
do século passado, “o retrato tornou-se impossivel, porque o rosto se desfez, porque o sujeito
individual perdeu sua antiga unidade e sua antiga profundidade” (ROUILLE, 2009, p. 365). A
atmosfera de incomunicabilidade nos remete a0 gozo autista de Stereo, onde essa incursdo

tedrica comecou.



190

5 CONCLUSOES

Na sua mais recente passagem pelo Recife, confessei muito rapidamente a Peter Pél
Pelbart minhas hesitacdes quanto a importancia politica de uma figura como Bartleby. O que
poderia significar sua nulidade num momento de rupturas institucionais? Disse-lhe, com
alguma decepcdo, que Bartleby simplesmente ndo me parecia adequado para nosso momento
de mobilizacdo e engajamento, ainda que seja em torno do conservador “nenhum direito a
menos”. Ele me respondeu com brevidade que o “preferiria ndo” era uma postura para
algumas situacdes, muito singulares, uma férmula para pequenos posicionamentos ndo
universalizaveis. Mas ainda assim algo potente e operativo. Pelbart me devolvia a incerteza e
a abertura que residem desde sempre na negacdo desse personagem: na sua linha de fuga, no
seu devir louco, no seu devir mulher. Devolvia-me também a convic¢do que estd na fragil
salde irresistivel dessas figuras do ndo. Um desejo sem semiquereres, 0 acontecimento, a
experiéncia produtiva de indeterminagdo: mais facil atingi-los quando o imaginario esta
reduzido a um minimo de sentido. Quer dizer, sinthoma e algum (pequeno) escabelo.

Por outro lado, eu avancava a trancos e barrancos, nessa nova escritura, que € a de
Lacan. A partir dela, pude pensar a experiéncia desse bairro literario como um bloco de
angustia e fragilizacdo imaginaria que marcam o sofrimento psicotico. Deleuze ndo havia me
falado desse sofrimento nem de suas consequéncias. A exaltacao realizada pela critica literaria
e filosofica eram inspiradoras, mas recobria 0 caminho para o pior a que essas existéncias
pareciam estar destinadas. A historia de Bartleby ndo acaba bem, sabemos. Eu ndo poderia
simplesmente negar esse desfecho mais comum do que imaginamos. N&o poderia também
deixar de reparar que na fixagdo do gozo (ao objeto nada) o desejo ndo pode emergir. Portanto
0 sujeito ndo pode se implicar eticamente no seu bem dizer. O encontro com essa dimensao
clinica de alguma maneira me dividiu. A unidade da tese também ja ndo havia. Mas o desejo
estava de pé e sentia-me caminhando lentamente num novo modo de dizer as coisas.

Reencontrei a fotografia por um viés completamente inesperado. Ja& muito
recentemente dei-me conta que o “meu” fotografico ndo estava somente encerrado nas
imagens de artistas contemporaneos. Também nao dizia respeito a selfies e ao contexto de seu
processamento e compartilhamento digitais. Eu agora estava escrevendo sobre ressonancias
magnéticas, sobre a impossibilidade de se encontrar o sujeito nessas imagens, sobre 0 uso

dessas imagens para rechacar os afetos indesejados no capitalismo pds-historico. A critica a



191

inflacdo dos diagnosticos e ao uso de medicamentos pareceu tagarelice diante da radicalidade
da critica desenvolvida no campo freudiano. O nosso Dr. Gachet havia mudado de figura e
suas ambicdes eram flagrantemente fotograficas. As ressonancias prolongam mais ainda o
paradigma classico da fotografia. Cansei-me de ver ao longo de tantos anos de pesquisa nesse
campo (em que me mantive desde sempre na sua extimidade) o enterro desse paradigma.
Olha, a fotografia j& superou esse debate. Olha, agora a fotografia é pds-fotogréafica. E eu
mesmo me senti surpreendido pela presenca absoluta desse paradigma nas mais avancgadas
pesquisas das neurociéncias. Imagino o que Foucault ou Deleuze ndo escreveriam diante de
tais constatacfes. A biopolitica determina-se fotograficamente e acredita avancar em direco
as mais intensivas experiéncias de desterritorializacdo. Era isso que eu podia ler. Avisem a
todos, entdo, que o paradigma classico da fotografia ndo apresenta o menor sinal de cansaco e
estamos longe ainda de fazer frente a sua eficacia, ao seu platonismo, as paixdes tristes que
traz consigo.

Propus nessa tese que pensdssemos essas “luzes de refletores” como elementos
comandados pela conjuncdo do discurso da ciéncia com o discurso do capitalista. Elas nos
mostravam ndo o sujeito, mas um movimento que levava a uma dessubjetivacdo continua e
desertificante. De alguma maneira, Bartleby também ai colocava sua ambiguidade. Era objeto
feminizado pela ciéncia e consumidor apassivado pelo mercado. Mas era justamente o
contrario disso também. Alguém que recusava o lugar de objeto, que suspendia 0s
agenciamentos e impedia a operacdo dos dispositivos. Ele desarticulava o funcionamento do
diagrama com sua ténue luz de vagalume.

Aqui propusemos que o problema do Eu e da consciéncia ¢ um falso problema
cientifico, porque o sujeito ndo é algo unitario, bem como ndo pode ser gerado por meio de
um processo cerebral qualquer. Denunciamos, assim, por outros caminhos, a ilusdo de uma
percepcao continuada do mundo, além da identificacdo entre experiéncia subjetiva e atividade
cerebral. Trata-se de um delirio, de fato, crer que as representacdes da linguagem (uma
palavra e sua significacdo, um pensamento) teriam uma inscri¢do no sistema nervoso central.
O que devemos reter como mais importante em relagdo ao inconsciente freudiano € que o
sentido humano, o sentido do sintoma, do sofrimento, ndo pode jamais ser reduzido a um
dado inscrito no real biologico do corpo. Delirante como analisar uma pintura a partir da
analise molecular das tintas, ou uma fotografia unicamente a partir das rea¢fes quimicas que a

gera.



192

Reencontramos aqui a permanéncia do dualismo cartesiano (oposigdo entre coisa
pensante — res cogitans — e coisa extensa — res extensa), constantemente reafirmado pelas
neurociéncias quando opde o que chama de mente em relagcdo aquilo que chama de corpo. A
verdadeira fronteira, no entanto, ndo seria posta entre a mente e 0 corpo, entre a alma e o
organismo, entre o psiquico e o fisico, entre a consciéncia e o cérebro, mas entre o psiquico e
o l6gico, quer dizer, entre o psiquico e a linguagem.

Aqui devo, por fim, fazer um convite aos pesquisadores do campo da Comunicacéo.
Falamos constantemente de linguagem, de acontecimento, de devir, de afeto. Mas néo
reconhecemos que o problema permanece em observar como a linguagem (sentido e gozo)
cravam os dentes no corpo. O psiquico é o corpo, 0 imaginario é o corpo. O Eu (ego) é uma
superficie corporal, enquanto o que torna possivel o pensamento passa necessariamente pelo
Logos da linguagem. Nao podemos ser um campo que oblitera a centralidade da interpretacéo.
Esta depende diretamente da linguagem de cada um, ndo podendo haver, dado essa relacéo
Unica que cada um trava com o continente da linguagem, uma subjetivacao igual a outra, um

sujeito igual ao outro. Sujeito que ndo € sequer igual a si mesmo.



193

REFERENCIAS

AGAMBEN, Giorgio. Estancias: a palavra e o fantasma na cultura ocidental. Belo
Horizonte: Editora UFMG, 2007b.

. Bartleby, escrita da poténcia. Lisboa: Assirio e Alvim, 2007a.
. Potencialities. Stanford: Stanford University Press, 1999.
. O que é o contemporaneo e outros ensaios. Chapeco: Argos, 20009.
. Profanagdes. Sdo Paulo: Boitempo, 2007c.

.0 que resta de Auschwitz: o arquivo e a testemunha. Homo sacer Ill. S&o
Paulo: Boitempo, 2008.

. A comunidade que vem. Lisboa: Presenca, 1993.

ALVARENGA, Elisa. “A depressdo sob transferéncia” in Opgao Lacaniana, n. 17. Séo
Paulo: Eolia, 1996.

American Psychiatric Association. Manual diagndstico e estatistico de transtornos mentais :
DSM-5. Porto Alegre : Artmed, 2014

ANDERS, Giinter. Kafka: pro e contra. Sdo Paulo: Cosac Naify, 2007.
BASSOLS, Miquel. A psicanalise, a ciéncia, o real. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2015.

. Corpo da imagem e corpo falante. Disponivel em:
http://www.congressoamp2016.com/uploads/05fe9655e5f681fe70e4389ab17a69d24666f237.
pdf (2016).



194

BAUDELAIRE, Charles. “As multidoes” in ORLANDI, Enzo. Baudelaire: Gigantes da
Literatura Universal. Lisboa: Verbo, 1972.

. Sobre a modernidade: o pintor da vida moderna. Rio de Janeiro: Paz e

Terra, 1996.

. Meu coracéo desnudado. Belo Horizonte: Auténtica, 20009.

BLANCHOT, Maurice. O livro por vir. S&o Paulo: Martins Fontes, 2005.

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e politica: ensaios sobre a literatura e historia da
cultura. S&o Paulo: Brasiliense, 1994. 72 ed.

. Charles Baudelaire um lirico no auge do capitalismo. Sdo Paulo: Brasiliense,
1989.

. A modernidade e os modernos. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1975.

. Passagens. Belo Horizonte: Editora UFMG; Sé&o Paulo: Imprensa Oficial do
Estado de S&o Paulo, 2006.

. Imagens do pensamento. Sobre 0 haxixe e outras drogas. Belo Horizonte:
Auténtica, 2013.

BERMAN, Marshall. Tudo que é solido desmancha no ar: a aventura da modernidade. S&o
Paulo: Companhia das Letras, 1986.

BLIXEN, K. A pagina em branco. Disponivel em: www.lanacion.com.ar/1359865-la-pagina-en-
blanco. (2011)

BOLANO, Roberto. Estrela distante. S&o Paulo: Companhia das Letras, 2009.

BROUSSE, Marie Heélene. Conferéncia Un poquito mas de satisfaccion: | can get no. El
deseo contra el superyo. Instituto do Campo Freudiano de Granada. Disponivel em:
www.youtube.com/watch?v=jCG_8iaSRb8 (2012)



195
BORGES, Jorge Luis. ”Apresentagdo” in MELVILLE, Herman. Bartleby, o escrivdo. Rio de
Janeiro: José Olympio, 2007.

BURGI, Sergio. “Jeff Wall, notagao critica” in Zum Revista de Fotografia, n.1. Sdo Paulo:
IMS, outubro 2011.

CAPISTRANO, Tadeu. Benjamin e a obra de arte: técnica, imagem, percepcéo. Rio de
Janeiro: Contraponto, 2012.

CARPEGGIANI, Schneider. Bolanianas: memorias e espantos a partir de Estrela Distante.
190 p. Universidade Federal de Pernambuco. Recife, 2012,

CARVALHO, Paulo de Tarso. Sobre fotografia, narcisismo e desejo. Universidade Federal
de Pernambuco. Recife, 2010.

CARVALHO, Simoneta de. “Byron de perto” in ORLANDI, Enzo. Byron: Gigantes da
Literatura Universal. Lishoa: Verbo, 1972b.

CASTEL, Robert. La gestion de los riesgos: de la anti-psiquiatria al post-analisis.
Anagrama. SD.

CRARY, Jonathan. Suspensdes da percepcéo: atencao, espetaculo e cultura moderna. Séo
Paulo: Cosac Naify: 2013.

. Técnicas do observador: visdo e modernidade no século XIX. Rio de Janeiro:
Contraponto, 2012.

. 24/7: capitalismo tardio e os fins do sono. S&o Paulo: Cosac Naify, 2014

COTTET, Serge. “Algumas idéias diretivas para um congresso sobre depressdao” in Opcao
Lacaniana, n.17. Séo Paulo: 1996.

COTTON, Charlotte. A fotografia como arte contemporanea. Sao Paulo: WMF Martins
Fontes, 2010.



196

DELEUZE, Gilles. Critica e Clinica. Sdo Paulo: Ed. 34, 1997.

. Foucault. Sao Paulo: Brasiliense, 2006.

. A logica do sentido. Sao Paulo: Perspectiva, 2007.

. Diferenca e repeticdo. Rio de Janeiro: Graal, 1988.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platds. Capitalismo e esquizofrenia. Rio de
Janeiro: Ed. 34, 1995. Vol. 1

DIDI-HUBERMAN, G. Sobrevivéncia dos vagalumes. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2011.

. A imagem sobrevivente: histdria da arte e tempo dos fantasmas segundo
Aby Warburg. Rio de Janeiro: Contraponto, 2013

. Invencao da histeria: Charcot e a iconografia fotografica da Selpétriére.
Rio de Janeiro: Contraponto, 2015.

DUNKER, Christian I.L., Estrutura e constituicdo da clinica psicanalitica: uma arqueologia
das praticas de cura, psicoterapia e tratamento. Sdo Paulo: Annablume, 2011.

EHRENBERG, Alain. O culto da performance: da aventura empreendedora a depressao
nervosa. Aparecida: Ideias & Letras, 2010.

FATORELLI, Antonio; CARVALHO, Victa; PIMENTEL. Fotografia contemporanea. Rio
de Janeiro: Mauad X, 2016.

FERREIRA, Jonatas. “Weber, Schmitt e o decisionismo” in Estudos de Sociologia: Revista
do Programa de Po6s-Graduacdo em Sociologia da UFPE. Recife: Universitaria da UFPE,
2008.

FUENTES, Maria Josefina Sota. As mulheres e seus nomes: Lacan e o feminino. Belo
Horizonte: Scriptum Livros, 2012.



197

FREUD, S. “Extratos dos documentos dirigidos a Fliess - Rascunho A” in Edi¢do Standard
Brasileira das Obras Psicoldgicas Completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago,
1977.

. “Luto ¢ melancolia” in Edicdo Standard Brasileira das Obras Psicoldgicas
Completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1974. V. X1V

. Luto e melancolia. S&o Paulo: Cosac Naify, 2011. (Trad. Marilene Carone)

. “Luto e melancolia” in Escritos sobre a psicologia do inconsciente, volume II.
Rio de Janeiro: Imago, 2006.

. A interpretacdo dos sonhos in Edicdo Standard Brasileira das Obras Psicoldgicas
Completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1972. v. 4

FINK, Bruce. O sujeito lacaniano: entre a linguagem e o gozo. Rio de Janeiro: Jorge Zahar,
1998.

GONCALVES, Albertino. “O delirio da disformidade. O corpo no imaginario grotesco” in
Comunicacao e Sociedade. Braga: Instituto de Ciéncias Sociais Universidade do Minho,
2002. Vol. 4. 117 - 130.

GONTCHAROQV, Ivan. Oblémov. Sdo Paulo: Cosac Naify, 2012.

GUATTARI, Félix e ROLNIK, Suely. Micropolitica: cartografias do desejo. Petropolis, RJ:
Editora Vozes, 2013.

HARAZIM, Dorrit. “Gursky nas altura$” in Zum Revista de Fotografia (site). Disponivel em:
http://revistazum.com.br/colunistas/gursky-nas-altura, 2013.

HARDT, Michael e NEGRI, Antdnio. Multidao. Rio de Janeiro: Record, 2005.

KARP, David. Speaking of sadness. Depression, disconnection and the meanings of illness.
Nova York: Oxford U. Press, 1996.



198

KERN, Richard. Contact high. Nova York: 2013.

LAIA, Sergio; AGUIAR, Adriano Amaral de. “Enigma, objetivacao e diluicdo da loucura” in
TEIXEIRA, Antdnio; CALDAS, Heloisa. (org.) Psicopatologia lacaniana I: semiologia. Belo
Horizonte: Auténtica, 2017.

LAGES, Susana Kampff. Walter Benjamin: traducdo e melancolia. Sdo Paulo: Edusp, 2007.

LAMBOTTE, Marie-Claude. Estética da Melancolia. Rio de Janeiro: Companhia de Freud,
2000.

LAURENT, Eric. O avesso da biopolitica. Uma escrita para o gozo. Rio de Janeiro: Contra
Capa, 2016.

. Fim de uma época. Disponivel em

http://www.ebp.org.br/dr/ebp_deb/ebP_deb001/laurent.html

LACAN, Jacques. O Seminério, livro 1: os escritos técnicos de Freud. Rio de Janeiro: Jorge
Zahar, 1979.

. O Seminario, livro 7: a ética da psicanalise. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2008.
. O Seminario, livro 10: a angustia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2005.

. O Seminario, livro 11: os quatro conceitos fundamentais da psicanalise. 2. Ed. Rio
de Janeiro: Jorge Zahar, 1998.

. O Seminario, livro 20: mais, ainda. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2008.
. Escritos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1998.
. Outros escritos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2003.

LIPOVETSKY, Gilles. O império do efémero. A moda e seu destino nas sociedades
modernas. S&o Paulo: Companhia das Letras, 1989.

. A Era do Vazio. Barueri, SP: Manole, 2005a.



http://www.ebp.org.br/dr/ebp_deb/

199

MATOQOS, Olgéria Chain Féres. Benjaminianas: cultura capitalista e fetichismo
contemporéaneo. Sao Paulo: Unesp, 2010.

MELVILLE, Herman. Bartleby, o escrivdo. Rio de Janeiro: José Olympio, 2007.
. Bartleby, o escrevente. Séo Paulo: Grua, 2014.

MILLER, Jacques-Alain. Apresentacdo do tema do IX Congresso da Associacdo Mundial de
Psicanalise — O Real no Século XXI. Disponivel em: www.congresamp2014.com, 2012

. Perspectiva dos escritos e outros escritos de Lacan. Rio de Janeiro: Zahar, 2011.

. “Introducdo a leitura do Semindrio da Angustia de Jacques Lacan” in Opgao
Lacaniana, n. 43. Sdo Paulo: Eolia, 2005.

.“Efeito do retorno a psicose ordinaria” in BATISTA, Maria do Carmo Dias; LAIA,
Sérgio (org.). A psicose ordinaria. Belo Horizonte: Scriptum, 2012.

. “Efeito do retorno a psicose ordinaria” in Op¢ao Lacaniana Online. N. 3.
Novembro, 2010. Disponivel em:
http://www.opcaolacaniana.com.br/pdf/numero_3/efeito_do_retorno_psicose_ordinaria.pdf

. “O inconsciente ¢ o corpo falante” in Scilicet: O corpo falante — sobre o
inconsciente no século XXI. Sao Paulo: Escola Brasileira de Psicanalise, 2016.

. Uma traducéo. Disponivel em: http://www.ebp.org.br/orientacao-lacaniana, 2011
MUSIL, Robert. O homem sem qualidades. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2006.

PELBART, Peter Pal. Como Viver — S6. Seminarios Internacionais para a 272 Bienal de Séao
Paulo. 4 de agosto de 2006. Disponivel em: https://youtu.be/-8wh6LKLR1Y

PERES, Urania Tourinho (org.). Melancolia. Sdo Paulo: Escuta, 1996.



200

PESSOA, Fernando. O livro do desassossego. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2006.

PICAZO, Gloria. “Estratégias de la representacion: el sujeto, el objeto” in PEREZ, David. La
certeza vulnerable: cuerpo e fotografia em siglo XXI. Barcelona: Gustavo Gili, 2004.

PIGLIA, Ricardo. O ultimo leitor. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2005. (Kindle).
RIBALTA, Jorge. Efecto real: debates pds-modernos sobre fotografia. Barcelona, 2004.

ROUILLE, André. A fotografia: entre documento e arte contemporénea. Sdo Paulo: Senac,
20009.

SEBALD, W.G. “Robert Walser” in Serrote. Sdo Paulo: Instituto Moreira Salles, 2010. n° 5.

. Austerlitz. So Paulo: Companhia das Letras, 2008.

. Os Anéis de Saturno: uma peregrinacao inglesa. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 2010.

. Os emigrantes: quatro narrativas longas. Sdo Paulo: Companhia das Letras,
20009.

SENA, de Sena. VisOes do Ultrarromantismo: melancolia e modo ultrarromantico. Recife:
Ed. Universitaria da UFPE, 2011.

SALEM, Pedro. Do luxo ao fardo: um estudo historico sobre o tédio. Rio de Janeiro: Relume
Dumarg, 2004

SIQUEIRA, Elizabete R. A. de. Corpo escrito: um estudo psicanalitico sobre nomeacdes e
marcas corporais. 150 p. Universidade Catdlica de Pernambuco. Recife, 2013.

SONTAG, Susan. Sobre fotografia. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2004.

. Questao de énfase: ensaios. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2005.



201

SHOHAT, Ella; STAM, Robert. “Narrativizing Visual Culture — Towards a polycentric
aesthetics” in The Visual Culture Reader. Oxon: Routledge, 2002. 2ed

SHATTUCK, Roger. Conhecimento proibido. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1998.

SIMMEL, Georg. As Grandes Cidades e a Vida do Espirito. ---

STAROBINSKI, Jean. A melancolia diante do espelho: trés leituras de Baudelaire. Sao
Paulo: Editora 34, 2014.

. A tinta da melancolia: uma historia cultural da tristeza. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2016.

. “O doutor Gachet de Van Gogh” in Serrote, n. 15. Sdo Paulo: IMS, 2013.

STEINER, G. “Dez (possiveis) razdes para a tristeza do pensamento” in Serrote, n.12. Sdo
Paulo: IMS, 2012.

SVENDSEN, Lars. Filosofia do tédio. Rio de Janeiro: Zahar Ed., 2006.

VIGARELLO, Georges. Histdria da beleza. Rio de Janeiro: Ediouro, 2006.

VILA-MATAS, Enrique. Bartleby e companhia. Sdo Paulo: Cosac Naify, 2004.

VICENTE, Sé6nia. O impasse dos deprimidos. Disponivel em:
http://docplayer.com.br/16964261-O-impasse-dos-deprimidos-palavras-chave-depressao-
melancolia-luto-diagnostico.html

WALSER, Robert. Jakob von Gunten: um diario. Lisboa: Relogio D’Agua, 2005.

ZORZANELLI, Rafaela; BEZERRA, Benilton; COSTA, Jurandir. A criacéo de diagnosticos

na psiquiatria contemporanea. Rio de Janeiro: Garamond, 2014.



