UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA

BRUNO LEMOS HINRICHSEN

O SENTIDO DA TRANSCENDENCIA NA FENOMENOLOGIA HERMENEUTICA
DE MARTIN HEIDEGGER

RECIFE
2017



BRUNO LEMOS HINRICHSEN

O SENTIDO DA TRANSCENDENCIA NA FENOMENOLOGIA HERMENEUTICA
DE MARTIN HEIDEGGER

Dissertacdo apresentada ao programa de Pods-
Graduacdo em Filosofia da Universidade Federal de
Pernambuco, como requisito parcial para a obtencao
do titulo de Mestre em Filosofia.

Linha de pesquisa: Filosofia

Orientador: Prof. Dr. Sandro Marcio Moura de
Sena.

RECIFE
2017



Catalogacgéo na fonte
Bibliotecéria: Maria Janeide Pereira da Silva, CRB4-1262

H664s

Hinrichsen, Bruno Lemos.

O sentido da transcendéncia na fenomenologia hermenéutica de Martin
Heidegger / Bruno Lemos Hinrichsen. — 2017.

123 f.; 30 cm.

Orientador : Prof. Dr. Sandro Mércio Moura de Sena.

Dissertagdo (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de P6s-Graduagdo em Filosofia, Recife, 2017.

Inclui referéncias e apéndices.

1. Filosofia. 2. Transcendéncia. 3. Fenomenologia. 4. Hermenéutica. 5.
Heidegger, Martin, 1889-1976. I. Sena, Sandro Marcio Moura de
(Orientador). Il. Titulo.

101 CDD (22. ed.) UFPE (BCFCH2018-128)




BRUNO LEMOS HINRICHSEN

O SENTIDO DA TRANSCENDENCIA NA FENOMENOLOGIA HERMENEUTICA
DE MARTIN HEIDEGGER

Dissertacdo apresentada ao programa de Pds-
Graduacdo em Filosofia da Universidade Federal de
Pernambuco, como requisito parcial para a obtengéo
do titulo de Mestre em Filosofia.

Aprovada em: 29/09/2017.

Prof. Dr. Sandro Marcio Moura de Sena (Orientador)
Universidade Federal de Pernambuco

Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino (Avaliador interno)
Universidade Federal de Pernambuco

Prof. Dr. Gilfranco Lucena dos Santos (Avaliador externo)
Universidade Federal da Paraiba



A Juan Bonaccini in memoriam.



AGRADECIMENTOS

Agradeco a todos que, de uma forma ou de outra (e ainda que o desconhecam) me
ajudaram nesse caminho — sinuoso, boa parte das vezes, se bem que ainda assim proveitoso,
inclusive por me mostrar duas coisas: limite e finitude.

Agradeco igualmente ao professor Sandro Sena (a quem muito admiro e tenho
como um norte académico desde o meu primeiro semestre de graduacdo) pela orientacéo e,
outrossim, pela participacdo no Grupo Heidegger da UFPE. Agradeco aos professores Jesus
Vazquez e Thiago Aquino, pelas contribuicdes e criticas ao trabalho. Agradeco, também, ao
professor Roberto Markenson, pelos amplos didlogos. E agradeco, especialmente, ainda que

ndo se faca escutar, ao professor Juan Bonaccini, a quem nutria um grande carinho e admiracéo.



Geh unter, schone Sonne, sie achteten
Nur wenig dein, sie kannten dich nicht,
Denn miihelos und stille bist du
Uber den Mihsamen aufgegangen.

Pde-se, belo sol, a ti eles notaram
Apenas pouco, a ti eles ndo conheceram,
Pois sem esforco e tranquilamente
Passaste tu por sobre os esforgados.

(HOLDERLIN, Friedrich, 2003, traducdo nossa).



RESUMO

O problema da transcendéncia ¢, em “Ser e Tempo”, de suma importancia, muito embora seja
apenas brevemente tematizado, particularmente no 869, c, do referido tratado. Ocorre, contudo,
que nas obras imediatamente anteriores e posteriores a sua publicacéo, Heidegger tematiza mais
abertatemente essa questdo e a apresenta como um ponto fulcral ao entendimento do seu projeto
de uma analitica fundamental do ser-ai. Sendo assim, em textos como “Da Esséncia do
fundamento” e “Fundamentos Metafisicos da Logica a partir de Leibniz”, respectivamente de
1929 e 1928, a questdo da transcendéncia € elaborada de tal modo que ela toma imensas
proporcdes dentro da analitica existencial. O problema passa a ser, entdo, como € possivel
circunscrever o problema da transcendéncia, uma vez que ele ndo esta plenamente desenvolvido
em apenas uma obra e, ademais, ndo é sempre tematizado a partir da mesma perspectiva? 1sso
ainda é uma tarefa a se cumprir e o objetivo desse trabalho é o de justamente, diante dessa
questdo, elucidar a transcendéncia como ser-no-mundo, mostra-la em seu carater compreensivo

e delimita-la em relacdo a liberdade para o fundamento.

Palavras-chave: Transcendéncia. Transcendental. Ser-no-mundo. Metafisica. Fundamento.



ABSTRACT

The problem concerning transcendence is, amidst “Being and Time”, of big importance,
although it be just briefly thematised, particularly in 869, c, from the referred book. It occurs,
though, that in his immediately previous and subsequent works, Heidegger brings more openly
this question and shows it as a subject of most importance to the understanding of his project
of a fundamental analytic of being-there. Moreover, in texts just like “from the essence of
grounding” and “metaphysical foundations of logic”, respectively from 1929 and 1928, the
transcendence question is made up in such a way that it takes some enormous proportions in
his analytics. The problem is then turned to the question of how it is possible to circumscribe
the problem concerning transcendence, as it is not fully developed in only one work and, thus,
it is not ever brought up from the same perspective. This is yet something to be fulfilled and the
aim of this dissertation is exactly to, facing this question, light the transcendence as being-in-
the-world, show it in its comprehensive character and face it with the freedom to grounding.

Keywords: Transcendence. Transcendental. Being-in-the-world. Metaphysics. Ground.



BT

DT
GA
ie.
Krv
SZ
v.Q.
WM
WG

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS

Beitrdge zur Philosophie (vom Ereignis) [contribui¢cbes a filosofia (do
acontecimento apropriativo)] — GA 65.

Doutrina dos transcendentais.

Gesamtausgabe [obras completas].

id est [isto €].

Kritik der Reinen Vernunft [critica da razdo pura].

Sein und Zeit [ser e tempo] — GA 02.

verbi gratia [por exemplo].

Was ist Metaphysik [o que é metafisica] — GA 009.

Vom Wesen des Grundes [da esséncia do fundamento] — GA 009.



2.1
2.1.1
2.1.2
2.2
2.2.1
2.2.2

2.2.3
2.3

23.1
2.3.2
2.3.3

3.1
3.2
3.2.1
3.2.2

3.3

3.3.1
3.3.2

4.1

4.2

4.3

4.4

SUMARIO

INTRODUGAOD ..ottt en sttt n st 12
O CONCEITO DE ‘MUNDO’ NA ONTOLOGIA FUNDAMENTAL............... 15
O CONCEITO TRADICIONAL DE MUNDO COMO UMA FORMALIZAC;AO.18
A exposi¢do metafisica do conceito de MuNdo ..........ccccvvvvviieiicicicce e 18
Desarticulacédo do conceito metafisico de muNdo ........cccccccveveiie e sicse e 20
DA CONCEPCAO FENOMENOLOGICA DE ‘MUNDO".........cccooiviiresiersisnennns 23
Significado de iINdicagao fOrmal ..o 23

O papel da indicacdo formal face o problema da revitalizagdo ontoldgica do

Problema do MUNAO .........ccoeiiii e 30
Da indicacdo formal ao Ser-no-mundo ...........ccccccveiieiiiicie e 32
O SER-AI COMO SER-NO-MUNDO ....c..euuiimiirieiriineineineesisssesieeessesssssessessenes 34
O ser-em € 0 ser-ai ComO SEr-NO-MUNUO ........ccueiieriererieseie e se e eneens 34
A lida pratica do ser-ai ocupado como um modo de ser-em(-o-mundo)............. 37
A SIGNITICANCIA......ccuieie et te e e ars 44
A NOQAO DE TRANSCENDENCIA EM MARTIN HEIDEGGER.................. 50
APRESENTACAO INICIAL DO CONCEITO DE TRANSCENDENCIA.............. 50
TRANSCENDENTE E TRANSCENDENTAL ...cooiie e 59
O ser qua ente como o transcendente em um sentido derivativo e éntico........... 60

Transcendente/transcendental para além da objetualidade do objeto ou da

subjetividade do sujeito encapsuUlado ..........ccocereereiieiieie e 64
A TRANSCENDENCIA DO SER-AI ENQUANTO SER-NO-MUNDO................. 75
Da significacdo & COMPIeeNSA0 € SEr.......ccoviieiieiieiecee et 76
As coisas, a0 ser-com e a si mesmo (ipSeidade) ...........cooveeveeeereeeerssreeeeeeas 89
O CONCEITO EXISTENCIAL DO TRANSCENDENTAL ELABORADO A
PARTIR DO FUNDAMENTO ...ttt 98

O CARATER PROJETIVO DO SER-AI: TRANSCENDENCIA COMO ERIGIR101
O CARATER AFETIVO DO SER-Al: TRANSCENDENCIA COMO TOMAR-

CHAO oo oo e e s e e e s e s s e s e s e s e s s e s e es e s s e s e s s e seserenn 104
O CARATER INTENCIONAL DO SER-Al: TRANSCENDENCIA COMO
FUNDAMENTAR ..o e e s s s s s e s e s s sesessesesses e s ers oo 106

A TRANSCENDENCIA E O TRANSCENDENTAL EM SENTIDO
FENOMENOLOGICO-EXISTENCIAL ... 108



CONSIDERACOES FINAIS........ooiieeeeeeeeeeeeeeeeeeee e eeiesesaesaesasss s senanes 112

REFERENCIAS ..ot et oot er e e et e e e e es et e e er e ee e enans 115
APENDICE A — CRONOLOGIA DOS TEXTOS HEIDEGGERIANOS DO
PERIODO FUNDAMENTAL-ONTOLOGICO ...cooieeeeeeeeeeeeeeeeee e, 121

APENDICE B — PROPOSTA DE DIVISAO DE SZ.....ooooeeeoeeeeeeeeeeeeeeeere, 123



12

1  INTRODUCAO

Todo pesquisar € um deter-se sobre, investigar detidamente, demoradamente.
Tomar folego para, depois, afogar-se em. Nao podia ser diferente com esta dissertacéo.
Sinceramente, como ocorre nos momentos de deriva dedicados, o folego deve ser grande para
abarcar as profundezas das dguas em que se navega. Quase todas as vezes é Ahab, o capitdo?,
quem, do alto de sua fragilidade, faz-se forte para seguir o rumo em caca — preparado, arpdo
em punho, desnorteado com os rastros deixados pelo que se busca. Ahab é um tipico
pesquisador, e, como tal, segue indicios, embora muitas vezes se perca — fique a deriva. Em
momentos de calmaria: um tédio total. Em tempestades: excesso de movimento. E pesquisa-se.
As vezes com grandes rastros, muitos indicios — tantos que confundem; outras vezes, e nio
raras as vezes, tdo tomado por uma lassiddo que, ruminante, come o Gltimo pedaco de carne
seca varias e varias vezes, tentando fazer dele uma refeigdo. E assim pesquisa-se. O projeto do
pesquisar coloca o pesquisador, enquanto o que se volta dedicado, em uma tdo constante demora
diante do pesquisado que sua vida é tomada de assalto e o tema passa a comp6-la. De certa
maneira € 1SS0 0 que ocorreu aqui quando do tema deste trabalho: transcendéncia. Procurou-se
reunir o maximo de fontes para que os rastros nunca se perdessem, com o perigo de afogar-se
na deriva. Espera-se ter alcangado o objetivo e ndo ter sido feito ndufrago da incompletude.

Pois bem, afastando-se do poético, deve-se buscar, no ambito dessa introducao
enumerar sistematicamente os objetivos a serem perseguidos neste trabalho dissertativo,
apresentar uma problematica e guia-la por um fio condutor, expondo sumariamente o como de
sua consumacdo. Tendo como base o problema da transcendéncia, uma vez que o titulo se
elabora como “o sentido da transcendéncia na fenomenologia hermenéutica de Martin
Heidegger”, ¢ mister observar que se estabelece como objetivo geral a investigagdo acerca da
transcendéncia no pensamento fenomenoldgico-hermenéutico heideggeriano, mas tendo por
base apenas um “recorte temporal” de sua produgdo: o periodo da ontologia fundamental — 0
que se determina, ndo sem problemas, entre 1925/26 e 1929/30. Além do mais, tem-se como
magnum opus de tal periodo o tratado sob o titulo “Ser e Tempo” (Sein und Zeit)?, de 1927,
embora inacabado e, muitas vezes, bastante confuso. Além do mais, outras obras do periodo

serdo trazidas em auxilio, especialmente “Da Esséncia do Fundamento” (Vom Wesen des

Aqui uma referéncia ao capitdo Ahab, personagem do romance “Moby Dick” de Mellvile (2002).
2 O qual para todos os efeitos, e de acordo com a lista de abreviaturas, sera chamado de SZ.



13

Grundes)®, de 1929, dentre outros titulos das Obras Completas (Gesamtausgabe®), tanto do
periodo supramencionado quando de outras épocas, como obras do Jovem Heidegger ou
posteriores a virada (Kehre). Isso se fez no intuito de ndo apenas problematizar, sendo,
igualmente, situar a perspectiva heideggeriana em fungédo de suas mudancas terminologicas e,
muitas vezes, de suas autocriticas. Na verdade, entende-se, é até um equivoco considerar que
se tratam de obras, pois é certo que ja desde a edigdo da GA, reunidas sob a epigrafe “caminhos:
ndo obras” (Wege: nicht Werke), tem-se em conta o interesse de Heidegger em ver seu
pensamento como um “em caminho de...”.

Ora, tendo delimitado o tema, deve-se expor quais sdo 0S objetivos gerais do
trabalho. Desse modo, surge como objetivo geral a investigagdo e andlise da transcendéncia.
Como objetivos especificos, por seu turno, seguem 0s seguintes grandes grupos, 0s quais sao
subsequentemente subdivididos: a) apresentar o conceito de mundo a partir da ontologia
fundamental; b) analisar, desenvolver e problematizar a transcendéncia como ser-no-mundo; e
c) inquirir acerca do desdobramento da transcendéncia tendo como fio condutor o problema do
fundamento, como exposto em WG.

a) Para que o problema do mundo apareca de forma tematica e bem elaborada como
pressuposto de articulagdo e encaminhamento a transcendéncia, deve-se ter em conta 0s
seguintes passos: i) apresentar a no¢do do conceito metafisico tradicional de mundo e mostrar
como ele pode ser desarticulado em funcdo de uma nogao néo referencial indicativo-formal de
mundo, na qual o conceito fenomenoldgico surge e deixa ver mundo como uma habitacdo, uma
morada; ii) analisar ‘mundo’ a partir do existencial ser-no-mundo e deixa-lo ser visto enquanto
uma lida pratica que estabelece sentido na conjuntura e significancia; e iii) elaborar o modo de
apresentacdo do ser-no-mundo, a partir do qual mundo se mostra como o para onde da
ultrapassagem, encaminhando ao problema da transcendéncia.

b) Uma vez que mundo é o em direcdo a que o ser-ai € o aberto, colocando-se como
um ja fora, o problema da transcendéncia surge em SZ e na ontologia fundamental como algo
a ser questionado, conquanto ndo ha nenhum equivalente na tradi¢éo filosofica. Assim, uma
vez que a questdo pela transcendéncia deve, ainda, ser respondida, propde-se: i) apresentar
sumariamente o problema da transcendéncia na fenomenologia hermenéutica como um ja fora
aberto; ii) analisar e distinguir os tipos de transcendéncia proprios das tradi¢cdes onto(teo)ldgica
e epistemoldgica, ressaltando de que modo ndo ha de confundir com a transcendéncia de tipo

fundamental, porquanto nem se transcende a ambitos de entes mais elevados e nem de dentro

3 A partir de entdo, WG, como da lista de abreviaturas.
4 Seguindo a abreviatura, GA.



14

para fora, como pretendiam, grosso modo e respectivamente, a tradi¢ao teoldgico-metafisica e
a epistemoldgica; iii) Inquirir de que modo a transcendéncia se faz compreensiva, i.e., como
ela, alijada da histdria da ontologia, e assentada na ontologia fundamental, deixa ao ser-ai a
tarefa de compreender ser e, com isso, projetar-se em seu poder-ser para assim ser livre
enquanto um si-mesmo que a cada vez é sempre Seu.

c) Tendo alcancado o conceito de transcendéncia e o seu sentido dentro do
pensamento fenomenoldgico impetrado por Martin Heidegger, surge como problema uma
exposicao do conceito existencial de transcendental, o que se faz, em primeiro momento a partir
da questdo do fundamento, pois a liberdade que a transcendéncia desvela é sempre um estar
livre para o fundamento, para o fundar. Assim: i) procura-se interpretar o modo pelo qual os
trés modos de fundar (erigir, tomar-chdo e fundamentar/legitimar) se constituem a partir do ser
todo estrutural do ser ai, i.e., do cuidado (existencialidade, facticidade e decadéncia), tendo, por
outro lado, um destino transcendental; e ii) interpreta-se o transcendental heideggeriano a partir
da transcendéncia, mostrando que tudo o que diz respeito a transcendéncia €, dentro da tarefa
da ontologia fundamental, transcendental — fazendo com que todos 0s momentos constitutivos
existenciais do ser-ai sejam encarados como de ordem transcendental, ainda que sem precedente
na tradicao filoséfica.

Ora, diante dessa sumaria apresentacao, entende-se que se deve alcancar como
resultado a compreenséo da articulacdo do fendmeno da transcendéncia a partir dos escritos (ou
caminhos) heideggerianos e com isso se possa elucidar a problematica, que, parece, ainda ndo

é de todo clara, muito embora na maior parte da literatura ela seja dada como ponto pacifico.



15

2 O CONCEITO DE ‘MUNDO’ NA ONTOLOGIA FUNDAMENTAL

Aqui, onde habitam os deuses, fiz minha morada | Bosques e arbustos
misturam-se a revelia | Roupas lavadas penduro a menor das arvores | sento-
me a fonte; das pedras, nasce meu vinho | Abro as janelas a trilha dentre os
bambus | Finas sedas tornaram-se embrulho de livros | Remando desco o rio,
entre cantos a lua | Leva-me o vento ao retorno: e ainda recito.

(XUANUJI, Yu)

Tendo em vista a tarefa a ser empreendida nesta dissertacdo — i.e., a tarefa de
esclarecer o sentido da transcendéncia —, a fim de que ndo se parta de uma arbitrariedade, é
necessario analisar a, quica original, concepcao de mundo apresentada em SZ. Dessa maneira,
j& que a questdo fundamental do tratado ¢ orientada pela tarefa de mostrar o que € ‘ser’, ou
melhor, qual “o sentido de ser”, € ja que, na analitica existencial, Heidegger (2006) parte de um
ente especifico — o ser-ai® —, cujo primado Ontico-ontoldgico® o coloca numa posicéo
privilegiada em relacdo aos demais entes, entdo para esclarecer a concepc¢éo heideggeriana de
mundo (partindo-se do primado do ser-ai), deve-se ter em conta a sua compreensao de ser. Para
tanto, nas notas marginais a SZ, quando comentando o termo ‘ser-ai’ (Dasein), Heidegger
(2006, p. 440) escreve: “ser, aqui, ndo apenas como ser do homem (existéncia). Isso é
esclarecido pelo seguinte. O ser-no-mundo encerra em si a referéncia da existéncia ao ser na
totalidade: compreensio de ser”.” E mais, 0 ser-ai jamais pode ser confundido com o que se
habituou chamar de individuo singular ou de ego: “o ser-ai neutro ndo é, para tanto, o singular
egoista, também n&o o individuo ontico isolado® (HEIDEGGER, 1978, p. 172).

Seguindo o mote de uma boa circularidade® (HEIDEGGER, 2006, p. 7-8), pode-se
levar em conta a estrutura do mundo do ser-ai a partir da compreensdo de ser. Para tanto,

Heidegger (2006, p. 12) afirma sobre a “compreensio de ser” (Seinsverstandnis)*® — que ¢, para

Adotou-se a tradugdo ‘ser-ai’ para o termo alemao “Dasein”, a qual sera utilizada a partir de entio.

6 Cf.SZ,883°e 4°

Original: “Sein aber hier nicht nur als Sein des Menschen (Existenz). Das wird klar aus dem Folgenden. Das

In-der-Welt-sein schlief3t in sich den Bezug der Existenz zum Sein im Ganzen: Seinsverstandnis”.

8  Original: “Dieses neutrale Dasein ist daher auh nicht das egoistisch Einzelne, nicht das ontische isolierte
Individuum”.

®  Acircularidade, ou, para usar o termo oferecido por Stein (2014, p. 55), a “boa circularidade”, é analisada por
King (2001, p. 23-24) como um trago de distingéo na analitica existencial — jamais, na qualidade de um defeito
na razdo dedutiva —, onde ha uma espécie de circuito no qual ambos, ‘ser’ ¢ ‘homem’, circulam um a0 outro.
E a partir dessa ideia, destarte, que se pode dizer em SZ que o ponto de partida para responder a questdo do ser
é o ser-ai, ao passo em que, simultaneamente, o ser é aquilo que determina e permite que o ser-ai seja 0 que e
guem é ao modo de sua existéncia.

10" De acordo com King (2001, p. 42), tanto no modo da existéncia prépria quanto no da existéncia impropria —

que séo, para Heidegger (2006, p. 42-43), com fundamento no existencial “ser-sempre-meu” (Jemeinigkeit),

os dois modos de ser do ente que se diz ser-ai —, é certo a partir da leitura de SZ que o ser-ai, enquanto existente,

relaciona-se com o seu ser no modo de uma compreensdo de ser. Ademais, a revisao realizada por Heidegger



16

ele, um modo privilegiado de ser do ser-ai; aberto enquanto existéncia — o carater ontologico

do ente que compreende ser, i.e., 0 ente que a cada vez é sempre seu:

Dai, se nds reservarmos o titulo de ontologia para as questdes explicitamente
teoréticas pelo sentido do ente, entdo o que estava sendo pensado como o ser-
ontoloégico do ser-ai deve ser designado como pré-ontologico. Isso nédo
significa, entretanto, simplesmente sendo-onticamente, sendo sendo no modo
de uma compreensdo do ser.!

O ser-ai existe, i.e., ele ja sempre é no modo de uma compreensao de ser. Acontece
que a sua argumentacdo da compreensdo de ser é desenvolvida com a inclusdo da nocéo de
‘mundo’ (Welt), e, para ser mais especifico, da “compreensdo de mundo” e da estrutura
constitutiva do ser-ai como ser-no-mundo (aberto), porquanto Heidegger (2006, p. 13) afirma:
“pertence essencialmente ao ser-ai: ser em um mundo. Por isso, a compreensdo de ser
pertencente ao ser-ai, diz respeito de maneira igualmente origindria a compreensao de ‘mundo’
e & compreensdo do ser dos entes, que se tornam acessiveis dentro do mundo”.*? E importante
notar, entretanto, que o modo de apreensao, ou 0 modo pelo qual Heidegger (2006, p. 17) eleva
e traz & tona o ser desse ente®® (ser-af) é a partir de um ente determinado: este ente que cada um
ja sempre € e que tem para si 0 seu si mesmo, i.e., 0 ser-ai. Essa compreensdo € 0 modo pelo
qual o ser-ai, interpretando, esta desperto para si mesmo, conquanto Heidegger (1988, p. 15)

diria ainda em 1923 que:

Na hermenéutica forma-se para o ser-ai uma possibilidade; a de tornar-se e ser
para si compreensivel. Essa compreensdo, que cresce na interpretacdo, é
totalmente incomparavel com o que habitualmente se chama compreensao,
um comportar-se cognoscitivo para com outra vida; ndo é, absolutamente, um
portar-se com... (intencionalidade), mas um como do ser-ai mesmo;
terminologicamente, que seja fixado, de antemdo, como o estar desperto do
ser-ai para si mesmo.

(2003, p. 252-253) no BT pode contribuir para o entendimento da questdo da compreensao do ser e, outrossim,

para o problema da relacdo entre sujeito e objeto — a qual se colocaria como um falso problema se se parte da

“unicidade do seer” —, assim, como, em Ultima analise contribui ao entendimento do modo particular pelo qual

Heidegger (2006, p. 202-208) tematiza a realidade do mundo exterior (SZ, § 43, a).

Original: “Wenn wir daher den Titel Ontologie fiir das explizite theoretische Fragen nach dem Sinn des

Seienden vorbehalten, dann ist das gemeinte Ontologisch-sein des Daseins als vorontologisches zu bezeichnen.

Das bedeutet aber nicht etwa soviel wie einfachhin ontisch-seiend, sondern seiend in der Weise eines

Verstehens von Sein”.

2 QOriginal: “Zum Dasein gehort aber wesenhaft: Sein in einer Welt. Das dem Dasein zugehdrige Seinsverstandnis
betrifft daher gleichurspriinglich das Verstehen von so etwas wie ‘Welt” und Verstehen des Seins des Seienden,
das innerhalb der Welt zuginglich wird”.

13 Aqui, optou-se por “eleva e traz a tona o ser dos entes” para traduzir a expressdo “erwachst die Hebung des
Seins dieses Seiendes”.

14" Original: “In der Hermeneutik bildet sich firr das Dasein eine Mdglichkeit aus, fiir sich selbst verstehend zu
werden und zu sein. Dieses Verstehen, das in der Auslegung erwéchst, ist mit dem, was sonst Verstehen
genannt wird als ein erkennendes Verhalten zu anderem Leben, ganz unvergleichlich; es ist tberhaupt kein
Sichverhalten zu... (Intentionalitét), sondern ein Wie des Daseins selbst; terminologisch sei es im vorhinein
fixiert als das Wachsein des Daseins fir sich selbst”.

11



17

O problema da facticidade indica que o ser-ai é apreendido, antes de tudo e na
maioria das vezes (zundchst und zumeist), em sua cotidianidade mediana; e é dai que se deve
retirar estruturas essenciais®®. Desse modo, tendo em vista que a exposi¢do que segue deve levar
em consideracdo a caracterizacdo de mundo, nada mais claro do que abordar o mundo “do” ser-
ai no seu modo mais recorrente, i.e., a0 modo como ele é antes de tudo e na maioria das vezes.
Partindo da andlise da cotidianidade do ser-ai, deve-se chegar & compreensao de ser — e isso
ndo porque ha modos ou primazias (sequencialidades), conquanto se deve pensar na
cooriginariedade ontoldgica dos existenciais na fenomenologia hermenéutica. Mas bem, o ser-
ai é cotidianamente, na lida, como ser-no-mundo (In-der-Welt-sein), dai a sua compreensao de
mundo, ou, como coloca Heidegger (2006, p. 66): “no fio condutor do ser-no-mundo cotidiano,
a que também chamamos de lida em o0 mundo e com o ente intramundano”.®

Levando em consideragdo que Heidegger (2006, p. 35) afirma reiteradamente que
a fenomenologia tem o carater de deixar ver aquilo que é, mas ndo se mostra antes de tudo e na
maioria das vezes, embora ja pertenga aquilo que assim se mostra “de tal modo que constitui o
seu sentido e fundamento™!’, apresentar o conceito de mundo a partir de sua vulgarizagio
cotidiana e deixar vé-la na tarefa da destruicio de sua universalizagio metafisica'® a0 modo de
uma indicacao formal (formale Anzeige) é uma tarefa crucial. Além do mais, lembrando que o
problema da transcendéncia é constituido em SZ a partir do itinerario do ser-no-mundo e que
aquilo que ‘constitui’ (ausmacht), como Heidegger (2006, p. 440) aponta em suas notas
marginais, € a propria verdade do ser (Wahrheit des Seins), entdo a presente secdo tem como

destino a preparacdo para o problema da transcendéncia, a ser desenvolvido na secdo 2. Por

15 A palavra ‘essencial’, ‘wesenhaft’ no original, ndo indica nada como presente-a-médo (cf. nota de n. 23), ou
seja, ela ndo tem o peso do engessado termo ‘substantia’, nem mesmo do grego ‘parousia’ (Tapoucia). E,
antes, essencial, aquilo que permite ver o fenémeno de forma originaria; o que abre e desvela o fenémeno em
seu ser. Para uma exposicdo da formalizagdo do conceito de ser como substantia/parousia, cf. GA 31, § 8°
(HEIDEGGER, 1982, p. 55-73).

18 QOriginal: “[...] am Leitfaden des alltaglichen In-der-Welt-seins, das wir auch den Umgang in der Welt und mit

dem innerweltlichen Seienden nennen”.

Original: “[...] so zwar, dal} es seinen Sinn und Grund ausmacht”.

Husserl (1976, p. 33), apds diferenciar a formalizagdo da generalizagdo, afirma que: “toda esséncia formal

possui, por outro lado, sua extensdo formal ou ‘matematica’”. Original: “Jedes formale Wesen hat andererseits

seinen formalen oder ‘mathematischen’ Umfang”. Ja& Heidegger (1995b, p. 59) vai além e contrapbe a

“indicagdo formal” ao par universaliza¢ao formal (formalizagao)/universaliza¢ao genérica (generalizagdo): “O

que ha de comum entre a universalizacdo formal e a universalizacdo genérica € que ambas se colocam no

sentido de ‘geral’, ‘universal’, ao passo em que a indicagdo formal ndo tem nada a ver com a generalidade,
universalidade. O significado de ‘formal’ na indicagdo formal ¢é originario. Pois ja se pretende na ontologia
formal uma forma objetual acabada”. Original: “Das Gemeinsame von Formalisierung und Generalisierung
ist, dafs sie in dem Sinn von ‘allgemein’ stehen, wihrend die formale Anzeige mit Allgemeinheit nichts zu tun
hat. Die Bedeutung von ‘formal’ in der ‘formalen Anzeige’ ist urspriinglicher. Denn man meint in der
‘formalen Ontologie’ schon ein gegenstindlich Ausgeformtes”.

17
18



18

isso, desenvolver-se-4 tal secdo em trés passos: (a) primeiramente deve ser apresentado o
conceito tradicional-metafisico de mundo, assim como elaborado pela epistemologia
tradicional, para, com isso em méos, por bases fenomenoldgicas, desformaliza-lo; (b) depois
deve-se analisar de que modo a indicacdo formal contribui para a formulacdo do problema do
mundo e, por extensdo, ao problema da existéncia e ser-no-mundo; (c) e por fim, deve-se
explorar o fendmeno do mundo a partir da estrutura do ser-no-mundo, como modo de ser do

ser-ai, a fim de direcionar a pesquisa ao problema da transcendéncia (foco da se¢éo 2).

2.1 O CONCEITO TRADICIONAL DE MUNDO COMO UMA FORMALIZACAO

Nesta subsecao sera exposto o0 modo pelo qual a questdo do mundo tem sido tratada
pela tradicdo filosofico-cientifica — e, outrossim, teoldgico-transcendente —, e, em seguida,
como o0 pensamento heideggeriano, ja desde sua pujante juventude, coloca-se contrario a esse
itinerario. Dessa maneira, em primeiro lugar, observar-se-a como se dé o que pode ser chamado
de universalizacédo formal do conceito de mundo e, posteriormente, tentar-se-a expor um modo
de formalizacdo ndo universal por meio da introducdo da nocdo de mundo na tarefa de

atribuicdo de sentido pelo ser-ai, levando ao problema do método indicativo-formal.

2.1.1 A exposi¢do metafisica do conceito de mundo

Costumeiramente e tradicionalmente, entende-se por ‘mundo’ aquilo que
transcende ao “eu”, ao sujeito do conhecimento. Mundo seria o para-fora, para-além, do homem
que diz o conhecer e, por isso mesmo, é a prépria extensio sobre a qual o ego reflete e interage
representacionalmente. Mundo ndo é nada além do jacta objetual, o lancado para 14; € o ibi
objectuus, o objeto ali extenso. Situa-se fora: transcende. E claro que transcende, pois se n3o se
pode ter certeza imediata acerca de sua existential®, i.e., se ndo é permitido ao eu o
conhecimento certo e seguro de sua natureza, como seria possivel dar-lhe uma mesma
caracterizagdo ontologica??° De fato, 0 mundo é um transcendente; ele s6 pode sé-lo: 0 mundo

transcende. Mas transcende em que sentido? Ora, obviamente, levando em consideracdo o

19 Seguindo o pensamento de Heidegger (2006, p. 42), faz-se uma diferenca para as palavras ‘existentia’ (em
latim, remetendo a denotago, i.e., aquilo que é presente) e ‘existéncia’ (advinda do alemdo ‘Existenz’, trazendo
a conotagdo propria da analitica existencial do ser-ai). Dessa maneira, ‘existentia’ e ‘ser simplesmente dado’
sdo sindnimos. Cf. a nota de n. 23.

20 Cf. Descartes (2004), particularmente a segunda meditacdo, na qual é discutida a precedéncia ontolégica da
questdo do conhecimento da res cogitans (coisa ou substdncia pensante) sobre a res extensa (coisa ou
substancia extensa).



19

pensamento moderno inaugurado por Descartes, como um mero dado, um estar estendido sobre
tudo o que se langa o olhar. O mundo é algo que se conhece — domina-se-lhe, toma-se-lhe,
verte-se-lhe a médo que o executa e o modifica. Mundo € tudo, menos mundano no sentido
ontoldgico-existencial?': é dado e, justamente por isso, meramente presente: ubi mundus jacta
est, ibi objectuus?? — onde o mundo langado esté, ali o objeto.

Tal estrutura faz com que o mundo (e mesmo o sujeito consciente) seja visto dentro
de um espaco representacional dado, meramente presente, que se dissolve nas formas estaticas
do ser simplesmente dado®. Nesse caso especifico no ser dado, como uma simples existentia,
uma mera substancialidade, para a consciéncia. Essas abordagens que tomam o simplesmente
dado ou o ob-jeto (Gegen-stand) tendem a considerar 0 mundo a partir de uma visdo
quantificadora, na qual algo esta sob a vontade ou império de um sujeito x que seja. Alias, coisa
contraposta ao sujeito, que a conhece por qualquer meio que seja. O mundo, assim como é
tomado pela epistemologia tradicional, ndo passa de um espaco exteriormente presente, que por
estar presente € objeto para um sujeito consciente de si mesmo e de seu entorno. Ou ainda,
como colocaria Giachini (2006, p. 29), “filhos da modernidade, [...] mundo para nés ¢ mundo
fisico espago-temporal. [...] s6 pode se dar na subjetividade do cogito, na medida em que abstrai
0 qualitativo do mundo e passa a apreender o quantitativo como seu determinante basico”. O
préprio Heidegger (19954, p. 9), contudo, da uma resposta ao problema do quantitativo, do ser
calculavel, com uma analise do tempo do reldgio, na qual se perde a “esséncia” do tempo a
partir do medir-tempo: 0 mesmo valeria para a questdo do mundo, a partir do paradigma

cientifico — mede-se 0 mundo, mas néo se Ihe da a devida observagéo existencial®*.

2L Cf.secdo 1.3.

22 Existe um brocardo latino, bastante utilizado nos estudos juridicos, que diz “ubi societas, ibi jus”, i.e., “onde
a sociedade, ali o direito”. Aqui, faz-se referéncia a tal brocardo, mas trazendo o ponto de discussdo que é a
existentia transcendente do mundo.

28 «Ser simplesmente dado” ¢ a traducfio adotada por Marcia Schuback (HEIDEGGER, 2009) para o termo

alemdo ‘Vorhandenheit’, mas uma traducdo literal e talvez mais precisa, no sentido de que indica mais

propriamente o que ¢ intentado pelo termo, seria ‘substancialidade daquilo que estd diante da mao’.

‘Vorhandenheit’ Indica tudo aquilo que, por ser tomado como coisa em-si, ¢ compreendido pela tradicdo como

tendo um quid, i.e., como uma substancia (ouoic). Tudo aquilo que tem o carater de estar & mio é tomado

como em sua existentia. Por seu turno, bem observadas as coisas, a palavra é constituida de varias particulas:

(a) o prefixo ‘vor-‘, que tem o significado de ‘diante’, ‘antes’; (b) o substantivo ‘Hand’, que se traduz por

‘mdo’; e o sufixo ‘-heit’, que forma substantivos abstratos. Sendo assim, ‘Vorhandenheit’ poderia ser traduzido

por “presente-a-m&do”, marcando a presenga como caracteristica do que subjaz; a propria substancia. Para ser

mais especifico, Heidegger (1978, p. 183) acrescenta haver dois sentidos complementares para oucia na
tradigio: “oucia € ser no sentido do modus existendi, do presente-a-mo. [...] oucta é ser no sentido do modus
essendi: ser-qué, contetido-de-qué, esséncia; aquilo que faz algo ser o que é — “exista’ ou ndo”. Original: “ovora
ist Sein im Sinne des modus existendi, des Vorhandenseins. [...] ovoia ist Sein im Sinne des modus essendi:

Was-sein, Was-gehalt, Wesen, das, was etwas zu dem macht, was es ist — mag es ‘existieren’ oder nicht”.

Partindo de uma critica a0 modelo mecanicista e quantificador, Baudrillard (1991, p. 8) afirmou que a

racionalizagdo cientifica e a questdo da técnica (tdo especial para Heidegger tardiamente) veio a subverter a

I6gica estrutural da relagdo de mundo, ao ponto de sequer continuar a haver ‘mundo’ como o langado-para-

24



20

Do mesmo modo, o mundo pré-moderno, tomado como ‘ordo’, i.e., ordem e
totalidade da unidade da natureza criada (FONTANIER, 2007, p. 100-101), ndo permite uma
visdo hermenéutica nos moldes da ontologia fundamental heideggeriana, tese a ser explorada e
exposta neste trabalho: é apenas uma formalizacdo do locus (do ‘onde’ cada coisa toma o seu
lugar no firmamento) para o qual o ser se d& enquanto ens creatum (ente criado), tendo como
fundamento o factum da existentia (mera presentidade) de Deus, o0 ens increatum (ente nao-
criado) e presentificado no tempo eterno?. A concepcéo tradicional de mundo ¢, desse modo,
abstrata e metafisica; e essa abstracdo metafisica do conceito de mundo é um OGbice a
compreensdo adequada da vida fatica do ser-ai, pois, como coloca Heidegger (1988, p. 7) “o
como do ser abre e delimita o ai a cada vez possivel. Ser — transitivo: ser a vida fatica”?®. E esse
o sentido pretendido por Heidegger com a formalizacdo do conceito de mundo, retirando-o de
sua morada ob-jectual, justamente porque “um mundo para ele ¢ mais do que um agregado de

coisas”?’ (MORRISTON, 1972, p. 454). Eis a tarefa a ser apresentada nesta sec&o.

2.1.2  Desarticulacéo do conceito metafisico de mundo

E interessante notar que mesmo antes do periodo fundamental ontolégico (1926-
1930)%, Quando ainda em 1920/21, em sua prelecdo de inverno na Universidade de Freiburg,
0 entdo bastante jovem Heidegger (1995b, p. 11-12) teria esbog¢ado o que ‘mundo’ significa,
entrando em desacordo com o até hoje cientificamente vigente conceito tradicional, advindo

das ciéncias da natureza, e, mesmo, com o sentido teologico de ordenacéo inteligente (ordo):

A experiéncia de vida é mais do que a simples experiéncia de tomada de
conhecimento, ela significa a total colocagdo ativa e passiva do homem no
mundo: nés olhamos a experiéncia da vida fatica apenas segundo a direcdo do
contetdo experimentado, entdo designamos 0 que sera experimentado — 0
vivido —, como “mundo”, e ndo como “objeto”. “Mundo” ¢ algo para onde se

fora objetual, mas um para-além no qual ‘mundo’ se distancia enquanto re-cria¢do do espaco mensurdvel em
termos de cartografia: “Hoje a abstrac¢do ja ndo é a do mapa, do duplo, do espelho ou do conceito. A simulagéo
ja ndo é a simulagio de um territorio, de um ser referencial, de uma substancia. E a geracio pelos modelos de
um real sem origem nem realidade: hiper-real. O territorio ja ndo precede o mapa, nem lhe sobrevive”. Seria a
derrocada do realismo do objeto e o inicio do reinado idealista do virtual.

%5 Cf. Heidegger (19954, p. 5-6), acerca da concepcao do tempo advinda da compreensdo teoldgica da eternidade
do tempo ou da eternidade enquanto Deus — um concreto inefavel, ordo da perfectibilidade do mundo.

% Qriginal: “Das Wie des Seins dffnet und umgrenzt das jeweils mogliche ‘da’. Sein — transitiv: das faktische
Leben sein”.

27 QOriginal: “A world, for him, is more than an aggregate of things”. E igualmente notavel que Morriston (1972)
tenha escrito todo o seu texto como uma via de explicagdo do problema do ‘mundo’ em Heidegger, nao
obstante, tenha como argumento a derrocada dessa interpretacdo em favor da tese husserliana de que o mundo
tem como substrato de sentido, Gltima e fundamentalmente, a natureza “presente-a-méo” do mundo fisicalista
compartilhado.

28 Cf. Anexo A.



21

pode viver (em um objeto ndo se pode viver). O mundo pode ser formalmente
articulado como mundo circundante (Milieu), como 0 gue nos cruza, para o
qual pertencem ndo apenas coisas materiais, sendo também objetualidades
ideais, ciéncias, arte etc. Nesse mundo circundante encontra-se também o
mundo compartilhado, isto é, outros homens em outra caracterizacdo fatica
bem determinada: como estudante, docente, parente, chefe etc. — ndo como
um exemplar do género cientifico-natural homo sapiens entre outros.
Finalmente, na experiéncia da vida fatica ha também o eu-mesmo, o0 mundo-

proprio.®
Uma total ressignificacdo, por assim dizer, pois ‘mundo’, para Heidegger (2006, p.
65) é “isso, ‘para onde’ um ser-ai fatico enquanto tal vive”*°. Diante dessas passagens, acima
transcritas, deve-se remontar ao que se pretende com a apresentagdo de ‘mundo’ no itinerario
heideggeriano. Para isso, antes de tudo o mais, é mister precisar que, ainda em SZ, Heidegger
(2006, p. 31) elabora uma distingdo entre a formalizagcdo do conceito de fendmeno e o
fendmeno, ele mesmo3!. Nesse sentido, o que esta sendo pensado, parece, é antes o fato de que
as concepcOes vulgares caem tendem a assumir uma série de coisas como Gbvias e, para tanto,
ndo passiveis de questionamento. Do mesmo modo, toda a radicalidade do fenébmeno do mundo
fica perdida em divagacdes teorético-explicativas do conceito de mundo, cuja acepcao nao é
nada mais do que a simples forma subjetivo-objetiva de se apreender a existéncia como
existentia da consciéncia interna do eu — seja ele 0 eu empirico, o transcendental ou quaisquer
outras alternativas do pensamento formalizadas. Na busca pela radicalizacdo da resposta ao
problema do eu, é antes necessario apreender na forma de uma indicacdo, aquilo que é
constitutivo: o mundo. E desse modo que Heidegger (2006) pode estabelecer o modo essencial
e constitutivo de ser do ser-ai, de maneira que ser-ai € sempre o0 ente que o eu é, de modo que
ele seja si mesmo e a cada vez seu. Exatamente por isso Heidegger (1988, p. 80), nas prelecdes

do semestre de verdo de 1923, escrevera que:

“[...] o que, de tal modo, tem-se de antemdo em cada acesso e em cada lida
designa-se como posicao prévia. [...] A posicao prévia, na qual o ser-ai (ser-

2 QOriginal: “Lebenserfahrung ist mehr als bloRe kenntnisnehmende Erfahrung, sie bedeutet die ganze aktive und
passive Stellung des Menschen zur Welt: sehen wir die faktische Lebenserfahrung nur nach der Richtung des
erfahrenen Gehalts an, so bezeichnen wir das, was erfahren wird — das Erlebte —, als ‘Welt’, nicht als ‘Objekt’.
‘Welt’ ist etwas, worin man leben kann (in einem Objekt kann man nicht leben). Die Welt kann man formal
artikulieren als Umwelt (Milieu), als das, was uns begegnet, wozu nicht nur materielle Dinge, sondern auch
ideale Gegenstandlichkeiten, Wissenschaften, Kunst etc. gehdren. In dieser Umwelt steht auch die Mitwelt, d.
h. andere Menschen in einer ganz bestimmten faktischen Charakterisierung: als Student, Dozent, als
Verwandte, Vorgesetzte etc. — nicht als Exemplare der naturwissenschaftlichen Gattung homo sapiens u. &.
Endlich steht auch das Ich-Selbst, die Selbstwelt, in der faktischen Lebenserfahrung”.

%0 QOriginal: “/...] das, ‘Worin’ ein faktisches Dasein als dieses ‘lebt™.

31 Exatamente da mesma forma como Heidegger (1995b p. 57-65) fez alguns anos antes quando da distingdo
entre o par formalizacdo/generalizacdo (Formalisierung/Generalisierung) e indicacdo formal (formale
Anzeige).



22

ai a-cada-vez proprio) situa-se para essa investigacdo, deixa-se conceber ao
modo de indicagdo formal: ser-ai (vida fatica) é ser em um mundo”.%?

Ainda mais interessante é notar que mesmo em 1957, muito tempo depois da
conhecida virada (Kehre)®, Heidegger (1958, p. 31) escreveria que se deve interpretar “[...] o
mundo como a casa para um habitar originario”, pois ¢ verdade, ainda de acordo com Heidegger
(1958, p. 30), que “¢ digno de guestionamento [o fato de] que a natureza mensuravel, como o
mundo pretensamente verdadeiro, usurpe todo o sentido e todos os h&bitos humanos, e
transforme e endureca a representacdo humana em um pensamento simplesmente calculador3,
E isso, se bem pesadas as coisas, ¢ 0 que se mantém na determinagdo de ‘mundo’ quer antes
quer depois da virada: um estar em oposicdo ao pensamento calculador como sendo o sentido
originario do pensar a relagdo de sua formacdo ou organizagdo.*® De fato, é digno de
questionamento que o mundo ndo seja levado em consideragcdo como aquele para o qual a vida
fatica se da, sendo que ele seja prioritariamente o mundo do calculo e do conhecimento. Como
se pode ver, um olhar calculador ndo é impossivel — alias, tanto ndo é impossivel que ele se
tornou, gradativamente, o principal modo de olhar para 0 mundo e dele extrair sentido. Mas
esse ndo é e ndo deve ser o olhar originario — até porque se apenas se segue 0 pensamento
calculador baseado na nocao substancial de que um sujeito tem representacfes mentais a partir
da consciéncia do mundo externo (que justamente por ser externo, é para a consciéncia do eu
algo estrangeiro, alienigena), surge o problema da correcdo da compreensdo (quer idealista quer
realista) de mundo; problema este que teria sido, entretanto, pretensamente superado pelo modo

32 Qriginal: “[...] das in jedem Zu- und Umgang dergestalt im vorhinein Gehabte sei bezeichnet als Vorhabe. [...]
Die Vorhabe, in der Dasein (jeweilig eigenes Dasein) fir diese Untersuchung steht, 148t sich in formaler
Anzeige fassen: Dasein (faktisches Leben) ist Sein in einer Welt.”

33 Parece interessante evidenciar o que fora escrito por King (2001, p. 24) acerca das mudangas no pensamento
de Heidegger, ou, mais propriamente, de suas mudancas de tema, estilo e linguagem nos trabalhos posteriores
a SZ, em conexdo com a ideia de circularidade: “o que muda nos trabalhos tardios de Heidegger é o modo de
‘aproximar-se do circulo’. O ser ndo ¢ mais alcangado a partir da compreensao do homem, mas, na verdade, ¢
a compreensdo do homem que ¢é alcangada a partir do ser e estar manifesto do ser”. Original: “What changes
in Heidegger’s later works is his way of ‘getting into the circle’. Being is no longer approached through man’s
understanding, but rather it is man’s understanding that is approached through the manifestness of being”.

34 Original: “Es ist jenes Fragwirdige, daR die berechenbare Natur als die vermeintlich wahre Welt alles Sinnen
und Trachten des Menschen an sich reifit und das menschliche Vorstellen zu einem bloR rechnenden Denken
verandert und verhéartet”.

35 Cf. Davis (2014), para quem o conceito de mundo no pensamento tardio de Heidegger, em confluéncia com a
exposic¢do do termo ‘physis’ no GA 29/30 (HEIDEGGER, 1983), seria um retorno ao significado originario de
‘natureza’, tal como aparece nos pré-socraticos e em Hélderlin, abandonando a posigdo estabelecida em SZ.
Assim, Davis (2014, p. 376-377): “Sigamos o0 seu desvio de uma projecéo transcendental-horizontal de mundo
para uma serenidade [Gelassenheit] a regido-aberta, e leiamos isso enquanto um retorno do mundo ao seu local
adequado na vastiddo duradoura daquilo que vez ou outra ele chama, junto a Holderlin, de natureza Original:
“Let us follow his turn from a transcendental-horizonal projection of world to a releasement to the open-
region, and let us read this as a returning of world to its proper place in the abiding expanse of what he
sometimes calls, with Holderlin, nature”.



23

de ser do ser-ai humano enquanto ser-no-mundo (MORRISTON, 1972, p. 453)%. E isso que se
pretende mostrar a partir da anélise de ‘mundo’ em SZ, conquanto, no mostrar-se do fenémeno,
ha sempre aquilo que ndo se mostra, antes de tudo e na maioria das vezes, como ¢, i.e., 0
mostrar-se dos fendmenos deve ser alcancado no modo de um desencobrimento, que, por sua

vez, se da de modo indicativo-formal.

2.2 DA CONCEPCAO FENOMENOLOGICA DE ‘MUNDO’

Apresentar-se-4 nesta subsecdo o conceito de indica¢do formal, assim como foi
majoritariamente apresentado pelo periodo de juventude de Heidegger, para, a seguir, tentar

justificar a sua continuidade em SZ e, por conseguinte, no periodo fundamental-ontologico.

2.2.1  Significado de indicagéo formal

Mas o que significa dizer “indicativo-formal”, ou melhor, o que ¢ algo como uma
“indicacdo formal”? Heidegger (1995b, p. 55), nos seus escritos de juventude, mais
propriamente em um escrito datado do semestre de inverno de 1920/21, sob o titulo “Introdu¢ado
a fenomenologia da religido”, iria dizer que: “Nés chamamos de ‘indicacdao formal’ o emprego
metddico de um sentido, que sera condutor para a explicacdo fenomenoldgica. O que o sentido
formal indicador traz consigo mostra, consequentemente, como os fendmenos serdo vistos.”?’
Entretanto, parece algo banal dizer que o sentido determina ou constitui 0 modo de abertura a
vista de determinados fendmenos, quando se toma por base a teoria do conhecimento
tradicional, e, por conseguinte, como atualmente se discute na filosofia da mente e na
epistemologia, o problema da determinacdo conceitual de objetos a partir de um sistema de
input/output conceitual previamente fixado — tendo por finalidade a formalizacdo do conceito a
partir do jogo binario verdadeiro/falso. Sim, de fato, € o que parece, a indicacdo formal mostra
ou constitui como o fendmeno a ser analisado sera visto, entretanto, com a ressalva de que
(HEIDEGGER, 1995b, p. 55): “deve-se estar atento ao sentido da indicagdo formal, caso

% Problema a ser desenvolvido em 1.3.

87 QOriginal: “Den methodischen Gebrauch eines Sinnes, der leitend wird fiir die phdnomenologische Explikation,
nennen wir die ‘formale Anzeige’. Was der formal anzeigende Sinn in sich trdgt, daraufhin werden die
Phanomene angesehen”



24

contrario decai-se ou em uma consideracdo atitudinal ou em uma delimitag8o regional, a qual

se concebe como absoluta’3.

No final das contas, a indicacdo formal se configura como um modo especifico de

ajustar a vista para que, vendo o que se pretende ver a partir de algo como um horizonte de

sentido, se tenha em mente e faca atento ao modo especifico do olhar como uma interpretacéo

possivel, na qual a andlise fenomenoldgica ndo sO6 ndo seja binaria (input/output,

verdadeiro/falso, realismo/idealismo), mas que jamais seja um absoluto enclausurado e, por

conseguinte, adstrito ao modo particular de ver da ciéncia. A indicacdo formal &, antes de tudo

0 mais, uma indicacdo do modo de abertura ao horizonte de significacdo e sentido. E nesse

diapasdo, Sena (2012, p. 25) é certeiro:

[...] aindicagdo formal apenas sugere, assinala, pde na pista, dos fendmenos
vitais [...]. O contetdo objetivo ndo estd dado ja com o conceito, isto é, ele
nao nos entrega, por si mesmo, um “objeto” designado. Isso é manifesto, pois
ja sabemos que para a fenomenologia hermenéutica ndo ha objeto algum! O
contetdo da expressdao fenomenoldgica formal-indicativa s6 pode ser
encontrado através de uma tarefa de realizacao.

Sendo assim, Heidegger (1995b, p. 59) afirma que “ela [a indicac¢do formal] cai fora

do atitudinal teorético”®. E, entretanto, ndo satisfeito com essa mera afirmacdo, Heidegger

(1995b, p. 63-64) tenta demonstrar o motivo pelo qual a sua afirmacéo se da, i.e., 0 porqué da

indicacdo formal, sendo formal, evidenciar-se enquanto um retirar-se do campo objetual:

Por que chama-se ‘formal’? O formal é algo referencial. A indicagdo deve
indicar, antecipativamente, a referéncia do fendmeno — em um sentido
negativo, entretanto, como se fosse uma adverténcia! [...] A referéncia e a
realizacdo do fendmeno néo sdo determinadas de antemé&o; elas sdo postas em
suspensdo. Essa é uma tomada de posicao que se opde maximamente a ciéncia.
Néo existe qualquer inser¢do em uma regido de coisas, sendo ao contrario: a
indicacdo formal é uma defesa, um asseguramento prévio, de tal modo que o
carater de realizagdo ainda permanece livre. A necessidade dessa medida de
precaucdo resulta da tendéncia decadente da experiéncia de vida fatica, que
ameaca deslizar continuamente no campo objetual — e do qual, contudo, o0s
fendmenos tém que ser sobrelevados e retirados.*

3 QOriginal: “Man muB sich tiber den Sinn der formalen Anzeige im Klaren sein, sonst verfallt man entweder in

39
40

eine einstellungsmaRige Betrachtung oder in regionale Eingrenzungen, die man dann als absolute auffaft”
Original: “Sie [formal Anzeige] fallt auRerhalb des einstellungsméaRig Theoretischen”.

Original: “Warum heifst sie ‘formal’? Das Formale ist etwas Bezugsmdpiges. Die Anzeige soll vorweg den
Bezug des Phadnomens anzeigen — in einem negativen Sinn allerdings, gleichsam zur Warnung! [...] Der Bezug
und Vollzug des Ph&anomens wird nicht im Voraus bestimmt, er wird in der Schwebe gehalten. Daf} ist eine
Stellungnahme, die der Wissenschaft auf das AuRerste entgegengesetzt ist. Es gibt keine Einfiigung in ein
Sachgebiet, sondern im Gegenteil: die formale Anzeige ist eine Abwehr, eine vorhergehende Sicherung, so daf}
der Vollzugscharakter noch frei bleibt. Die Notwendigkeit dieser Vorsichtsmaliregel ergibt sich aus der
abfallenden Tendenz der faktischen Lebenserfahrung, die stets ins ObjektméalRiige abzugleiten droht und aus
der wir doch die Phanomene herausheben miissen”.



25

Dessa maneira, 0 passo instrumental do metodo indicativo-formal se atualiza como
um permitir filosoficamente a lida ndo enclausurada no tedrico subjetivo-objetivo
(universalmente generalizado ou formalizado): cai fora do esquema binario input/output, como
se coloca hodiernamente, das ciéncias Onticas, das ontologias regionais. Heidegger abre um
esquema no qual ndo ha um conceito determinado pelo &mbito de objetos — e nem sequer um
ambito determinado pela subjetividade como condicdo de possibilidade para toda experiéncia
possivel. O esquema por ele intentado é o de dirimir, progressivamente, os binarismos, 0s
sistemas de antagonismos e oposi¢cdes — mas nao para instaurar uma dialética na qual, como
pretende Hegel (2011)*!, tudo seja dissolvido nos passos da suprassuncdo no absoluto unitario.
Essa dissolucdo dos binarismos, entretanto, se da para os permitir enquanto possibilidades da
existéncia fatica. Dito de outra maneira: a indicacdo formal é o modo pelo qual Heidegger
utiliza a linguagem para poder dizer de forma apropriada o carater de possibilitacdo das
possibilidades dnticas do ser-ai. Para ilustrar essa posi¢do, Heidegger (1988, p. 80) dira que
deve haver um ajustamento ao curso do olhar, de tal forma que o ponto de vista eminentemente

tradicional seja afastado e permita-se ver ao modo da indicacdo formal:

A indicacéo formal sera sempre mal-entendida, quando ela for tomada como
uma proposicéo fixa e geral, e quando ela for deduzida e fantasiada como
construtiva e dialética. Tudo reside em, a partir do conteido indeterminado,
mas de alguma forma compreensivel, da indicacdo, trazer a compreensdo o
correto curso do olhar.*

Com isso em mente, alcanca-se 0 ponto mais importante dessa questdo, pois, no seu
curso de inverno de 1929/30, i.e., ja dois anos ap6s a publicacdo de SZ, Heidegger (1983, p.
425) fala algo que parece, de inicio, absurdo; i.e., diz que “todos os conceitos filosoficos séo
formais indicativos, e apenas quando eles forem tomados desse modo é que eles dardo a
auténtica possibilidade do conceber”.*® Essa tese €, verdadeiramente, radical. N&o apenas por
trazer em si mesma a possibilidade de conceber, como disse o proprio filésofo, sendo por

permitir que os conceitos filoséficos sejam continuamente e progressivamente revisitados. Os

41 Cf. MacDowell (1993, p. 91), para quem: “Na sua tentativa de conciliar no seio do espirito o tempo e a

eternidade, o relativo e o Absoluto, a histdria e a filosofia, Heidegger aproxima-se da problematica de Hegel.
Abarcando, numa sintese poderosissima, os mesmos elementos vislumbrados por Heidegger, para confundi-
los, afinal, num monismo idealista, o sistema de Hegel langa, por isso mesmo, o desafio mais radical a
concepcéo cristd de mundo. A realizagdo do projeto de restauracdo da metafisica — pensa Heidegger — é
indispensavel o confronto com ele”.

42 QOriginal: “Die formale Anzeige ist immer miRverstanden, wenn sie als fester, allgemeiner Satz genommen und
mit ihr konstruktiv dialektisch deduziert und phantasiert wird. Alles liegt daran, vom unbestimmten, aber
irgendwie verstandlichen Anzeigegehalt aus das Verstehen auf die rechte Blickbahn zu bringen”.

43 Original: “Alle philosophischen Begriffe sind formal anzeigend, und nur, wenn sie so genommen werden, geben
sie die echte Mdglichkeit des Begreifens”.



26

conceitos metafisicos, presos aos binarismos, deixam de ser fundamentalmente o modo de
acesso originario. Isso quer dizer que os conceitos filosoficos ndo tém a sua medida al¢ada pelos
objetos e nem pela referéncia real ou ideal a algo como ‘objeto’ — 0 que implica em uma drastica
mudanca em relacdo a producio da ‘verdade’**.

Heidegger explica, posteriormente, o motivo pelo qual os conceitos filosoficos séo
indicativos-formais: “esses conceitos séo indicativo-formais, porque, de acordo com sua
esséncia e a partir dessa indicacdo, eles sempre apontam, em verdade, em direcdo a uma
concrecdo do ser-ai individual no ser humano, porém sem nunca trazer essa concrecao ja
consigo em seu contetido™ (HEIDEGGER, 1983, p. 429). E exatamente por isso, entdo, que a
indicagio formal “tem o significado da colocacdo da explicagdo fenomenoldgica’®
(HEIDEGGER, 1995b, p. 64). A explicacdo fenomenoldgica heideggeriana, quer seja no
periodo de sua juventude quer no periodo fundamental-ontoldgico de SZ, ao caracterizar-se
como uma hermenéutica — ora da vida fatica ora da existéncia fatica —, i.e., ao caracterizar-se
como fenomenologia hermenéutica, tem o projeto de realizagdo indicativo-formal de apontar
rastros, vielas, caminhos, atalhos, que remetam o ser-ai para o desvelamento do seu ser, pois 0
apontamento e “a aplicacdo é um tema central da indica¢do formal™*’ (IMDAHL, 1994, p. 308).

E essa aplicacdo, ou realizacdo fenomenolégica ndo se da simplesmente no campo semantico,

4 A fim de compreender o impacto da indicagdo formal em relagdo a “verdade” e como ela passa a ter uma
funcdo ndo-objetiva, i.e., ndo-referencial ou, quica, referencialmente ndo-comprometida, Dreyfus (2002, p.
192), indo de encontro a Cristina Lafont, para quem a posicdo heideggeriana acerca da ideia de referéncia seria
fruto de um mero idealismo, afirma: “Heidegger descobriu por si proprio em 1921 que nem toda referéncia é
mediada por uma descrigdo do objeto intentado; que, de fato, a linguagem nos permite referir a objetos
diretamente. Em suas prelecdes de 1921, Heidegger apresentou uma consideragdo da ‘referéncia ndo-
comprometida’ possibilitada pelo que ele chamou de indicadores ou designadores formais (formalen Anzeige).
A referéncia ndo-comprometida comecga por referir a algum objeto ou classe de objetos provisionalmente,
usando caracteres contingentes, e alcancga os caracteres essenciais do referente apenas apos uma investigagdo”.
Original: “[...] Heidegger discovered on his own in 1921 that not all reference is mediated by a drescription
of the object intended; that, in fact, language allows us to refer to objects directly. In his 1921 lectures,
Heidegger presented an account of ‘non-committal reference’ made possible by what he called formal
indicators or designators (formalen Anzeige). Non-committal reference starts by referring to some object or
class of objects provisionally, using contingent features, and arrives at the referent’s essential features only
after an investigation”. Além do mais, é importante notar que, ao comentar sobre a interpretacdo de Herman
Philipse, Carman (2001, p. 566) coloca: “um dos passos menos generosos na leitura de Heidegger feita por
Philipse é sua assercao de que, apesar de suas diferencas, Heidegger abracou a teoria semantica de Husserl, de
acordo com a qual termos linguisticos — mesmo ‘€’ e ‘ndo’ — sdo significativos apenas em virtude de referirem-
se a algo”. Original: “One of the most uncharitable steps in Philipse’s Reading of Heidegger is his claim that,
in spite of their diferences, Heidegger embraced Husserl’s semantic theory, according to which linguistic terms
—even ‘is’ and ‘not’ —are meaningful only in virtue of referring to something”. Ora, ndo apenas Dreyfus, sendo
também Carman; ambos estdo apontando para o fato de que a teoria da referéncia heideggeriana — ao ter por
base o carater indicativo-formal — escapa da referéncia quer a objetos reais quer ideais. No final das contas,
uma vez que a indicacao formal funciona como uma maneira de referir-se ndo-comprometida, dando vez a uma
indicagdo fenomenologica, a questdo da verdade para Heidegger ndo poderia ser um mero “adequar-se a...”.
Original: “Weil sie bei dieser Anzeige zwar ihrem Wesen nach je in eine Konkretion des einzelnen Daseins im
Menschen hineinzeigen, diese aber nie in ihrem Gehalt schon mitbringen, sind sie formal anzeigend”

4 Original: “/...] hat die Bedeutung des Ansetzens der phanomenologischen Explikation”.

47 Original: “[...] die Applikation ist ein zentrales Thema der formalen Anzeige”.

45



27

conguanto “compreender o contetido de um conceito fenomenoldgico, realizando-o, quer dizer,
simplesmente, vivé-10!” (SENA, 2012, p. 62).

Ora, como se trata de viver compreensivamente o conteddo fenomenoldgico da
explicacdo filoséfica, no modo de um apontar realizador, é certo que a indicagédo formal pode e
deve ser vista como um método para se chegar ao conceito formalizado (se bem que jamais
universalizado e metafisico) de ‘mundo’. Assim, 0 que se diz sobre as indica¢des formais pode
ser utilizado para o conceito de mundo, fazendo a ressalva de que a explicacdo metafisica de
mundo deve ser vista como um modo, no minimo, derivado do olhar originario sobre o
fendmeno em questao, i.e., 0 mundo como uma forma n&o simplesmente ego-transcendente e
nem como uma matematizacdo especial da extensdo quantificavel da terra. Mundo: a vida ou a
existéncia fatica. Ou, como assevera Heidegger (1983, p. 431): “o que foi apresentado
brevemente aqui sobre a indicacdo formal, vale agora em um sentido notavel para o conceito
de mundo. O que se quer dizer com mundo ndo apenas ndo é o ente em si presente-a-m&o, nem
tampouco é algo como uma estrutura em si simplesmente dada do ser-ai”.*® Esse sentido notavel
€ 0 que, justamente e preeminentemente, urge em ser apresentado. Dai, na constituicdo do ser-
ai, 0 mundo para o qual o seu acesso € garantido €, antes de tudo o mais e na maioria das vezes,
um mundo da habitacdo mediana, 0 mundo do ser-ai (DAHLSTROM, 1994, p. 781):

Na medida em que os conceitos filosoficos sdo ‘indicagdes formais’, seu
‘sentido fundamental’ é baseado no discernimento fenomenoldgico de que o
objeto de uma interpretacdo tem que ser tdo articulado que a determinagéo do
objeto (em que sentido ele é) tem que emergir do modo no qual originalmente
alguém o tem, ou seja, 0 modo no qual ele originalmente se torna acessivel.*°

Além do mais, uma vez que se trata do mundo circundante, a indicacdo formal
prepara o terreno para que se fale, outrossim, de um comportamento fundamental, originario,
do ser-ai. Isso se da, metaforicamente, ao modo de uma voz distante: é como que alguém que
chama por outra pessoa, mas devido ao aberto do ambiente ou ao longinquo do corredor
abarrotado de gente, ndo se escuta nada muito certo, sendo apenas palavras balbuciadas e
levadas pelo vento ou dispersadas no ar. A indicacdo formal € um modo de aproximagao — nela
o distante se faz perto e o disperso se faz orientado: ela é um modo de ouvir melhor. Esse é o

jogo formal-indicativo dos conceitos filoséficos, enquanto uma atitude a-tedrica diante da vida

48 Original: “Das hier kurz tiber die formale Anzeige Dargelegte gilt nun in einem ausgezeichneten Sinne vom
Weltbegriff. Was mit Welt gemeint wird, ist nicht nur nicht das an sich vorhandene Seiende, es ist ebensowenig
eine irgendwie an sich vorhandene Struktur des Daseins”.

Original: “That fundamental sense’ of philosophical concepts insofar as they are ‘formal indications’ is based
upon the phenomenological insight that the object of an interpretation must be so articulated that the
determination of the object (in what sense it is) must emerge from the manner in which one originally ‘has’ it,
that is to say, the manner in which it originally becomes accessible”.

49



28

como ela é facticamente. Dessa forma, na medida em que Dahlstrom (1994, p. 782) afirma o
carater indicativo-formal dos conceitos filosoficos ao dizer que sdo “conceitos apontando
respectivamente em direcdo a algum comportamento original”®, Sena (2012, p. 62) reforca e
amplia: “[...] realizar o contetido-modal desta espécie de conceito, vivendo-o, significa vivé-lo
concreta e explicitamente no estado agudo de vigilia. [...] enfim, permanecer, de fato, diante de
mim mesmo, com 0s outros e junto ao ente intramundano, acordado”.

Por fim, no que tange ao carater indicativo-formal dos conceitos filoséficos, e
retomando o que foi mais acima apresentado, Dahlstrom (1994, p. 782) apresenta o motivo pelo

qual eles sao ‘formais’:

Um conceito filosofico €, consequentemente, ‘vazio’ em um certo sentido e,
por isso, puramente ‘formal”’ — ‘formal’ porque ele aponta na direcdo de algo
gue tem que ser executado ou ultrapassado e, ainda, efetuado ou aperfeicoado
pelo fil6sofo, uma direcdo, ademais, que brota do proprio “objeto” ou “tema”
filosofico.>!

Mas também ndo é meramente formal por se tratar de um caso de subsun¢do — como
0 € com a lei® (particularmente a lei juridica) —, na qual os fatos sdo subsumidos ao dever-ser
(i.e., ndo é uma questdo nem de jure nem de facto), sendo, antes de tudo o mais, € por dizer
respeito a uma indicacdo que aponta de maneira inicial e compreensivamente aberta (e nao
teorética), que o conceito filosofico é indicativo formal — parece que no final das contas, o
pensamento heideggeriano aponta, como dissera Sena (2014), para algo além do histdrico e
aquém do transcendental — nem simplesmente de direito e, igualmente, também ndo de fato. E
ndo ¢ formal por se tartar de uma “forma” & maneira da filosofia platonica ou eidética, pois no
pensamento heideggeriano (HEIDEGGER, 1994a, p. 34) ndo se deve separar o carater formal
do carater indicativo — ele é, sempre, um apontar originario ou inicial: “Nao se deve separar,

aqui na filosofia, ‘indicativo-formal’. O formal ndo ¢ a ‘forma’ e indicagdo de seu conteudo,

50
51

Original: “/...] concepts pointing respectively toward some original comportment [...]”.

Original: “A philosophical concept is accordingly ‘empty’ in a certain sense and hence purely ‘formal’ —
‘formal’ because it points in the direction of something that must be performed or gone through and even
fulfilled or perfected by the philosopher, a direction, moreover, that springs from the philosophical ‘object’ or
‘theme’ itself”.

52 Cf. nesse respeito Larenz (2010, p. 207), para quem: “Tratar-se-4 de um caso de aplicacdo deste conceito, o
axioma vélido para os conceitos de que sempre, quando e apenas quando, todas as notas distintivas
mencionadas na definicdo estejam presentes, obriga ao que Iho aplica a observar se todas as notas distintivas
do pressuposto de fato estdo aqui presentes. Isso é 0 que 0 jovem jurista aprende em primeiro lugar, € 0 que a
maior parte dos juristas pensa com a palavra ‘subsungdo’”. Original: “El axioma valido para los conceptos de
gue siempre cuando y s6lo cuando estén presentes todas las notas distintivas mencionadas em la definicion se
tratard de un caso de aplicacion de este concepto, obliga al que lo aplica a dar cuenta de si estan presentes
aqui todas las notas distintivas del supuesto de hecho. Esto es lo que el joven jurista aprende em primer lugar,
vy em lo que la mayoria de los juristas piensan ante la voz ‘subsuncion’.



29

, .

sendo ‘formal’ é o iniciar da determinagdo; carater do iniciar”.%® E, assim, pode-se dizer que,
ao falar da ruinancia (Ruinanz) — que, de acordo com Inwood (1999, p. 65), € o antigo nome
para o fendbmeno da decadéncia (Verfallen) —, Heidegger (1994a, p. 142) mostra que a sua
construcdo indicativo-formal se da para evitar escorregar em “[...] fixagdes dogmaticas cegas
do sentido categorial [...]">*.

No fim das contas, parece ser 0 caso da criagéo e uso das indicac¢6es formais, o fato
de que Heidegger esta preocupado em ndo fazer o0 mesmo que 0s seus antecessores, i.e., recair
em afirmacOes abstratas e generalissimas de fundamentacéo teorético-cientifica®, tomando,
inclusive, o sentido temporal da histéria como uma sucesséo de agoras desconexos, sendo por
principio de contiguidade no tempo, como o € para Hume (2004), por exemplo, tomando por
base algo como o arquitetar de notas para a composi¢cdo musical. Restando, para tanto,
totalmente incomplacente aos haveres, ndo s6 de sua época (ha distin¢do e construcdo das
ciéncias da natureza e do espirito), sendo da filosofia como um todo, Heidegger se pde uma
nova tarefa. O projeto heideggeriano é fundamentar uma explicitagdo da vida ou da existéncia
fatica, cujo modo de acesso € indicativo — ndo fixado — e, ainda assim, formal — tendendo a
conservar um sentido de, explicitando, preparar a explicacgéo.

Sendo assim, tomando por base o texto de Imdahl (1994, p. 307), para quem a
indicagdo formal “representa, de fato, a pega metodologica central das conferéncias de
juventude em Freiburg e Marburg e de Ser e Tempo™®, parece que ndo é um absurdo supor que
esse tipo de abordagem se mantém em SZ. Do mesmo modo, nada mais justo do que inferir que
a analise de ‘mundo’ — e, desse modo, todos os seus correlatos co-dependentes, como, por
exemplo, “ser-no-mundo”, ‘transcendéncia’ e ‘verdade’ — mantém-se determinada por um jeito
de apropriacao indicativo-formal da tarefa do pensar que trata de desvelar um “modo de ser”
daquilo que é justamente para o ente cujo acesso €, ontoldgico-fundamentalmente, privilegiado.
A indicacdo formal passa a ter o papel de destituir o modelo metafisico e dogmatico do
proferimento l6gico-categorial, pois se pde para além da explicagdo do ente em seu “ser real”.

Isso ndo quer dizer que Heidegger tome para si um molde cético de pensamento. Assim como

58 Original: “‘Formal-anzeigend’ hier in der Philosophie nicht zu trennen. Das Formale ist nicht ‘Form’ und

Anzeige deren Inhalt, sondern ‘formal’ ist Bestimmungsansatz; Ansatzcharakter!”.

Original: “[...] blind dogmatische Fixationen des kategorialen Sinnes [...]".

5 Sobre a ndo cientificidade e ndo objetualidade indicativo-formal prépria do pensamento Heideggeriano, cf.
Melo (2014, p. 32), para quem: “com este ‘recurso metodologico’, Heidegger pretende dar conta de uma
investigacao que, a0 mesmo tempo, permanega comprometida com a pretenséo de produzir compreensdo e seja
capaz de abarcar os fendmenos singulares da existéncia humana sem objetifica-los”.

% Original: “[...] tatséchlich das methodische Kernstiick der frihen Vorlesungen in Freiburg und Marburg und
von Sein und Zeit darstellt [...]”.

54



30

a questdo do realismo/idealismo, input/output, verdadeiro/falto, Heidegger se pde para além dos

binarismos e ndo é nem dogmatico nem cético: é formal-indicativo.

2.2.2 O papel da indicacdo formal face o problema da revitalizacdo ontoldgica do

problema do mundo

O mais notavel de tudo é que mesmo diante do que foi acima apresentado, ha
aqueles para quem Heidegger nao estaria trazendo nada além de uma outra linguagem para a
mesmissima questdo da Modernidade: como é possivel conhecer esse todo do ente que é o
mundo; ou ainda, quais as condi¢Ges de possibilidade para todo e qualquer conhecimento
possivel. Ora, levando em consideracao que tanto antes da fase fundamental ontoldgica (como
é o caso da prelecao de 1920/21), quanto depois da virada (caso do texto sobre Hebel de 1957),
ficou patente que Heidegger pretende fundamentar uma visdo radical do ser-ai humano, cuja
chave de leitura seja uma superacdo da epistemologia moderna tradicional. Nao se esta
procurando dizer o que é (Wassein), sendo o como € (Wiesein) do ente. Na linha de uma teoria
do conhecimento, por exemplo, esta Stein (2014, p. 21), para quem: “Ser e tempo € uma obra
que coloca o problema do conhecimento de maneira compacta e radical. [...] O desenvolvimento
da obra ndo consegue [...] esconder um nuclear interesse por questdes tradicionais do
conhecimento, vistas por um angulo surpreendente e inovador”. Claro, Heidegger esta
dialogando com a tradicdo, contudo ndo para retoma-la, sendo no intuito primordial da tarefa
de sua destruicio (Destruktion), ou de sua desconstrucdo (Abbau)®’, a fim de restaurar a
trivializada e esquecida questio fundamental®®.

Na mesma linha de pensamento de Stein, se bem que de uma forma, ndo s6 mais
explicita, como mais radical, Schalow (1987) diz que a tarefa de Heidegger é, na realidade, a
de tentar recobrir a epistemologia kantiana com uma “capa ontoldgica”. Dessa maneira, ele
afirma (SCHALOW, 1987, p. 198-199): “quanto mais Heidegger tem éxito em explicar 0s
componentes essenciais do conhecimento em termos ontologicos, tanto mais o ‘mundo’ emerge

como a principal preocupagio da fenomenologia”.>® Claro que aqui ja ha um encaminhamento

57 E deveras interessante salientar que ainda na prelecdo do semestre de ver&o de 1923, i.e., ainda muito antes da
publicacdo de SZ, Heidegger (1988, p. 75) diria que é necessaria uma desconstrucao (Abbau) da tradicdo para
a (re)colocacdo originaria daquilo que se tem na tarefa do pensamento fenomenoldgico.

8 Sobre a questdo da destruicdo da histdria da ontologia de até entdo, cf. neste trabalho especificamente as secdes
2.1 e 2.3. Além do mais, cf. Gadamer (2007, p. 86-87), para uma ligacéo entre a tarefa da destruicéo e sua
ligacdo com as indicagdes formais.

% Original: “The more Heidegger succeeds in explicating the essential componentes of knowledge in ontological
terms, the more the ‘world’ emerges as the dominant concern for phenomenology”.



31

ao problema do mundo, entretanto ele se da de maneira parcial e derivativa, pois se estabelece
ao modo de uma lida teorética, enclausurada a questdo gnoseoldgica.

Contudo, para iniciar uma exposicao do “conceito” de mundo na fenomenologia
hermenéutica da fase ontoldgico-fundamental heideggeriana, retomar-se-a4 a caracterizacao
fenomenologica de indicagdo formal. Para tal feito, voltar-se-a a comentar a prelecdo de
1920/21, onde Heidegger (1995b, p. 64) explica que “¢ exatamente isso que alcanca a indicagao
formal; ela tem o significado da colocacgdo da explicacio fenomenologica”®. Desse modo,
tenta-se mostrar neste trabalho, que para a descri¢cao fenomenoldgica, i.e., (usando a linguagem
de 1920/21) para a explicagdo fenomenoldgica de ‘mundo’, ¢ necessario entendé-lo
interpretativamente como uma indicacéo formal. Assim, poder-se-ia falar em ‘ser-ai’, ‘mundo’
e ‘ser-no-mundo’, levando em conta que Se trata tdo somente de indicacdes fenomenoldgicas
sem referentes dados — e, por ndo se darem de modo usual, ndo sdo, jamais, conceitos
metafisicos. Ainda quando Stein (2014, p. 26-30) argumenta em favor de uma teoria do
conhecimento como modo derivado do ser-em do ser-ai, é deixado de lado justamente o mais
importante: é antes porque o ser-ai € ao modo de sua possibilidade de ser que é possivel pensar
em um qualquer ser-ai que conhece — do mesmo jeito é possivel pensar fora da teoria do
conhecimento. S8 meros modos de ser do ente que é primordialmente ser-em (In-sein). Ou,

como coloca King (2001, p. 6):

Mas onde nisso tudo esta o sentido? Ele se encontra em nossa compreensao
da palavra ‘teatro’? Nao. [...] Sentido, de acordo com Heidegger, ¢ isso de que
algo é compreensivel como a coisa que é. A partir de onde algo como um
teatro pode ser de todo entendido? Apenas de um mundo de existéncia
humana. ¢

Dessa maneira, 0 mundo do ser-ai passa a ser, depois do pensamento ontoldgico-
fundamental heideggeriano, ndo mais 0 mundo extensamente prostrado diante do observador
atento; ndo é mais um problema do conhecimento. Isso ndo significa, entretanto, que nao seja
um problema: €, de fato — e um dos maiores e de mais importancia. Mundo é o onde existencial
no qual o ser-ai exerce sua funcéo de dacdo de sentido (Sinn) — “o mundo: um nada, nenhum
ente — e, porém, algo; nada de ente — mas ser” (HEIDEGGER, 1978, p. 252).62 O mundo é o de

onde o sentido é extraido, seja em seu modo originario de desvelamento e desencobrimento,

8 QOriginal: “Das leistet eben die Formale Anzeige. Sie hat die Bedeutung des Ansetzens der phanomenologischen
Explication”.

Original: “But where in all this is the meaning? Is it in our understanding of the word ‘theater’? No. [...]
Meaning, according to Heidegger, is that from which something is understandable as the thing it is. From where
can a thing like a theater be understood at all? Only from a world of human existence”.

82 QOriginal: “Die Welt: ein Nichts, kein Seiendes — und doch etwas; nichts Seiendes — aber Sein”.

61



32

seja em seu modo derivado (contudo antes de tudo e na maioria das vezes 0 mais das vezes
recorrente) de perder-se junto ao ente como uma dissimulag&o®3. O que importa ¢, basicamente,
que o mundo é o horizonte de sentido do ser-ai, que existe facticamente, i.e., da-se como o

projetar-se ek-statico do ser-ai como tal, assim como ele é em seu ser (cuidado®).

2.2.3 Daindicagdo formal ao ser-no-mundo

Levando em conta que “mais alto do que a efetividade/realidade estd a
possibilidade® (HEIDEGGER, 2006, p. 38), ¢ facil de perceber que, diante dessa indicacio
formal do mundo (como o onde significativo privilegiado da abertura do ser-ai para o seu viver
e habitar), o mundo é para o ser-ai 0 como do seu modo de ser-possivel. Ndo importa pensar
em esséncias®®, sendo em horizontes de possibilidade do ente que se pde anterior a si proprio.
O ser-ai é anteriormente o0 seu projetar-se temporal, futurando-se enquanto uma abertura no
aberto que é sua prépria casa. Ser-ai ndo se deixa fixar pela caracterizagcdo metafisica de mundo
— ndo é jamais o dentro contraposto ao fora: é transcendéncia, mas apenas porque é ser-no-
mundo (sec¢do 2). O conceito metafisico de mundo, entretanto, ndo perde o seu vigor: claro que
0 mantém, mas apenas porque had um como mais originario. Ou seja, isso sO € possivel ao se
reconhecer explicitamente que o ‘mundus’ metafisico se da pela anterioridade do viver o habitar
da casa do mundo que o ser-ai é (ontologicamente constituido), na descoberta indicativo-formal
do seu ser, enquanto (als) ser-no-mundo®’. Para ser mais preciso, “No esquema formal
indicativo a direcfio, que é expressa pelo ‘enquanto’, torna-se manifesta”® (IMDAHL, 1994, p.
327) — tal diregdo, para tanto, manifesta 0 modo de ser do ser-ai existente enquanto ser-no-
mundo.

E mais, seguindo o que vaticinado pelo proprio Heidegger (2006, p. 143), ndo se
deve confundir a possibilidade, que o ser-ai € existencialmente, com a forma derivada (e vazia)

do ser-contingente da ldgica: possibilidade, para Heidegger, ndo é o poder ou ndo acontecer da

63 Cf. §7° C, de SZ (2006, p. 36), no que diz respeito ao encobrimento (Verdecktheit) do fendmeno, bem como

cf. 8 44, no que diz respeito a verdade como desvelamento (Wahrheit als Unverborgenheit).

O termo ‘cuidado’ € uma tradugdo possivel a partir de “Sorge”. Outra tradug@o possivel seria ‘cura’, como o

faz Marques (2014).

8 Original: “Héher als die Wirklichkeit steht die Mdglichkeit”.

% Aqui sempre se referindo ao uso latino: essentia, quidquid, quidditas, substantia.

67 E nesse sentido que argumenta King (2001, p. 52), ao dizer que ‘o mundo’ do ser-ai € um conceito ontolégico,
desligado (a0 menos no sentido aprioristico) de qualquer formalizagdo 6ntica de mundo, sendo aquilo que
formula o problema da possibilidade do mundo enquanto tal para o ente que é compreensivamente e que
desvela do seu sentido sendo. Indo além, o prdprio Heidegger (2006, p. 64) coloca que a mundanidade do
mundo é um conceito ontoldgico.

8 QOriginal: “Im formal anzeigenden Schema wird die Richtung offenbar, die das ‘Als” ausdriickt”.

64



33

contingéncia, como quando Tomés de Aquino (2011) fala que o ente criado (ens creatum) tem
em outro (ab alio) a sua possibilidade de ser, de existir realmente (existentia). Para utilizar as
palavras de Heidegger (1983, p. 429), em seu curso de inverno do semestre de 1929/30, “[...] o
homem é formador de mundo [...]”°. Isso d4, obviamente, a pensar no problema da formagao
de mundo: o ser-ai forma, mas ndo ao modo de um voluntarismo (isso ndo esta em jogo), o seu
horizonte de interpretacdo e significacdo e tem no seu contexto a possibilidade de ultrapassagem
(transcendéncia) ao Ser’™. Contrastando, entdo, a nogio de que o mundo ¢ a totalidade da
natureza lancada para fora do eu que compreende, ou mesmo de que 0 mundo é o mundo natural
e quantificavel, Heidegger (1989, p. 241) assevera, em sua prelecédo de verdo de 1927: “o mundo
é apenas quando e enquanto um ser-ai existe. A natureza também pode ser, quando ndo ha
qualquer ser-ai”"*. Isso implica dizer que se ha mundo, entdo ha necessariamente ser-ai. Mundo
passa a ser dependente da existéncia humana, de tal maneira que serd dado numa espécie de
relagdo ontoldgica estrutural total: ser-no-mundo. Um semestre mais tarde, mais

especificamente no semestre de inverno de 1927/28, Heidegger (1995c, p. 19) colocaria:

A natureza fisica s6 pode ocorrer intramundanamente quando o mundo, ou
seja, o ser-ai, existir. Contudo, a natureza pode muito bem ser em seu modo
préprio, sem ocorrer intramundanamente, sem que o ser-ai humano e, com
isso, um mundo exista. E apenas porque a natureza, por si mesma, € algo dado
presente-a-mao, € que ela também pode vir ao encontro do ser-ai dentro de um
mundo.”

E muito importante, lembrar, entretanto, inclusive pela estrutura arquitetonica de
SZ, que 0 mundo publico tem uma espécie de prioridade sobre 0 mundo do ser-ai préprio. 1sso
ndo significa, porém, que o ser-ai se da de forma meramente passiva no mundo, até porque,
como se mostrou acima, ha um ato de formacdo a ele inerente, pois, como explica Dreyfus
(1975, p. 128), “o ser-ai ndo pode ser nem uma fonte simplesmente ativa nem um produto
puramente passivo”’3. Na verdade, € o caso de que essa formac&o de mundo se da na concregéo
de sentido permitida pela constituicdo essencial do ser-ai, a qual s6 se estabelece, facticamente,
no estar-langado no mundo pablico — em um ser e estar dissolvido na “massa” do mundo da

ocupacdo, dos papéis sociais, da cultura, do trabalho; um tal mundo no qual o ser-ai é enquanto

8 Original: “[...] der Mensch ist weltbildend [...]”.

0 Cf. as segles 1.3.4 e 2.3.

" Original: “Welt ist nur, wenn und solange ein Dasein existiert. Natur kann auch sein, wenn kein Dasein
existiert”.

Original: “die physische Natur kann nur innerweltlich vorkommen, wenn Welt, d. h. Dasein, existiert. Die Natur
kann aber sehr wohl in ihrer eigenen Weise sein, ohne innerweltlich vorzukommen, ohne dafl menschliches
Dasein und damit eine Welt existiert; und nur weil die Natur von sich aus vorhanden ist, kann sie auch dem
Dasein innerhalb einer Welt begegnen”

Original: “Dasein can be neither simply an active source nor a purely passive product”.

72

73



34

vai sendo o que todo mundo €, e portanto ninguém em especifico; carece, na impessoalidade,
de tomar-se a si mesmo. Para tanto, (DREYFUS, 1975, p. 123): “o ser-ai, na medida em que é,
ja sempre se submeteu a um ‘mundo’ que ecle encontra, ¢ essa Submissdo pertence
essencialmente ao seu ser”’4, pois, como Dreyfus (1975, p. 123) continua, “como nds ja vimos,
0s papéis e objetivos disponiveis para o ser-ai ndo sdo experenciados primeiramente como seus
ou meus, mas como possibilidades publicas fornecidades pela cultura””. Uma vez que se tenha
chegado até aqui, € possivel prosseguir para a proxima subsec¢éo, onde sera exposto o existencial

heideggeriano “ser-no-mundo”.

2.3 O SER-AI COMO SER-NO-MUNDO

O problema do mundo, como se viu, aponta para o problema do ser-ai, porquanto,
0 ser-ai é enquanto ser-no-mundo. Isso significa dizer que a facticidade ndo é, como se poderia
supor a partir de uma compreensdo mediana da palavra “fato” um mero existir realmente
(existentia) como objeto apreensivel, quantificavel e comprovavel. A facticidade é propria do
ser-ai, ela aponta, por seu turno, para o ser-ai enquanto ser-no-mundo — ou seja, “o ser-ai existe,
ele ¢ a0 modo do ser-no-mundo. [..] existe como factico, i.e., ¢ em um mundo”.’
(HEIDEGGER, 1995c, p. 24). A facticidade é um existencial, para tanto ela aponta para 0 modo
privilegiado de ser, do ente que todos e cada um dos seres humanos é€: ser-ai. Sendo assim,

apresentar-se-4, nesta subsecao, o entendimento heideggeriano acerca do ser-no-mundo.

2.3.1 O ser-em e 0 ser-ai como ser-no-mundo

N&o é nenhum segredo — principalmente se se acompanhou a andlise até entdo
realizada — que o conceito de mundo assume um papel completamente novo a partir do
desenvolvimento da analitica existencial: assume, exatamente, uma “posicao” existencial
dentro da analitica. Com ‘existéncia’, ‘existencial’ e ‘existencialidade’ ndo se quer dizer a mera
presentidade do ente, tal qual ja se deixou claro em 1.1; antes, pretende-se com tais termos uma

reinvengdo conceitual, na qual ‘existéncia’ passa a valer como a relagdo que o ser-ai mantém

™ QOriginal: “Dasein, in so far as it is, has always submitted itself already to a ‘world’ which it encounters, and

this submission belongs essentially to its Being”.

> QOriginal: “as we have already seen, the roles and goals available to Dasein are not first experienced as yours
or mine, rather, as public possibilities provided by the culture”.

™ QOriginal: “Dasein existiert, es ist in der Weise des In-der-Welt-Seins. [...] als faktisches existiert, d. h. in einer
Welt ist”.



35

para com o seu ser. Dai Heidegger (2006, p. 53) afirmar sem muitos rodeios que o ser-ai é o
ente que existe; ente que tem para si, por sua vez, o carater de ser-sempre-meu (Jemeinigkeit),
cuja propriedade (Eigentlichkeit) ou impropriedade (Uneigentlichkeit) se ddo como
possibilidades constituintes. Acontece que esse ente chamado ser-ai ndo aparece simplesmente
isolado de todo o seu onde-significativo — ele é, na verdade, o seu proprio onde-significativo,
enquanto uma espécie de estrutura, ou, mais propriamente, uma constituicdo de ser
(Seinsverfassung)’’ a que Heidegger da o nome de ser-no-mundo — como ja foi notado
anteriormente, ao se falar da compreensdo de mundo prépria do ser-ai. Assim, ao apresentar a
primeira secdo de SZ, Heidegger (2006, p. 41) esclarece que o0 ser-no-mundo: “esse ‘a priori’
da interpretacdo do ser-ai ndo &€ uma determinacdo complementar, sendo uma estrutura
originaria e permanentemente total”’®, E uma estrutura originaria e permanentemente total: ou
seja, ndo ha que se falar em partes constitutivas, sendo em um todo fenomenal. E a priori, i.e.,
ele ja é sempre.” O que se pretende apresentar a seguir nada mais ¢, destarte, do que o “quem”
(Wer) que é no modo constitutivo de ser em (in) um mundo (Welt), para o qual o seu horizonte
de possibilidade se abre de antem&o no fendmeno estrutural-constitutivo “ser-no-mundo”.
Ora, ainda no § 9° de SZ, Heidegger (2006, p. 43) havia dito que “esse ente ndo tem
e nunca pode ter o modo de ser dos entes apenas presentes-a-mao dentro do mundo”®’. Aqui ha
uma distin¢do ontoldgica quanto a0 modo de ser de um determinado ente. Isso ndo implica
dizer, entretanto, que o ser humano nao possa ser “apresentado” ao modo dos entes meramente
presentes-a-mao dentro do mundo, sendo que ao ser-ai essa possibilidade é, existencialmente,
fechada, conquanto ser-ai ndo € 0 mesmo que a apresentacdo quantitativa da coisa, do ob-jeto,
do individuo exemplificativo da espécie humana. O factum de que o ser-ai é o ente que em seu
ser é a sua possibilidade (existéncia) indica 0 modo pelo qual esse ente se da. Acontece que
esse termo, ‘ser-ai’, ¢ utilizado justamente para evitar interpretagdes de cunho substancialistas,

1.e., para que nao fosse possivel confundir o que se quer dizer com o uso da palavra ‘existéncia’,

" Para deixar bem claro, quando Heidegger (2006) afirma isso, ele o faz de uma forma bastante peculiar. Em
primeiro lugar ele lanca méo da figura (quase kantiana) do a priori; além do mais, para remeter-se ao que ele
nomeia “ser-no-mundo”, Heidegger (2006, p. 53) faz mencdo aos dois modos de ser (propriamente e
impropriamente), os quais ja foram abordados como tendo uma “condi¢do de possibilidade” (Bedingung der
Mdoglichkeit) — o que, por seu turno, remete mais uma vez a Kant. N&o é para menos que comentadores como
Crowell e Malpas (2007) o vinculam a tradicdo de filosofia (ou mais especificamente, fenomenologia)
transcendental, notando certa similitude entre os propésitos transcendentais kantianos, husserlianos e
heideggerianos.

8 QOriginal: “Dises ‘Apriori’ der Daseinsauslegung ist keine zusammengestiickte Bestimmtheit, sondern eine
urspriinglich und stdndig ganze Struktur”.

% Néo é intuito deste trabalho apresentar em pormenores o sentido do a priori heideggeriano. Sendo assim, basta
0 que foi dito na nota de n. 77.

8 QOriginal: “Dises Seiende hat nicht und nie die Seinsart des innerhalb der Welt nur Vorhandenen”.



36

ficando claro, outrossim, que para outros termos como ‘ser humano’, ‘humano’, ‘homem’,
“animal racional”, dentre tantos outros € possiveis, a interpretacdo substancial é, inclusive,
viavel. Tal interpretacdo, entretanto, aponta para a “falta” do ser-ai — & um modo deficiente: vé-
se, em qualquer uma dessas interpretacdes, um mero quantum, uma quantidade dada de coisas.
Assim, onticamente, o ser humano pode ser visto como um objeto dentro de um mundo formado
por partes integrantes de uma totalidade — a velha discussdo do Parménides de Plat&o (2005). E
do mesmo modo que se faz para o0 que habitualmente se chama de género ou espécie humana,
tende-se a expandir esse modo continente, partitario, ao ser-ai; ao menos é isso o que Heidegger
(2006, p. 53-54) escreve jad no 8 12 de SZ: “O que quer dizer ser-em? Ao ser-em, nos
acrescentamos, antes de tudo, a expressdo ‘no mundo’ e Somos inclinados a compreender esse
ser-em como ‘ser dentro de...””.8!

Mas a novidade apresentada por Heidegger em SZ é justamente que para o ser-ai,
esse tipo de interpretacdo ndo vale; existe algo como um abismo ontoldgico entre o ser-ai e 0s
demais entes, ndo por se tratarem de diferentes substantiae, sendo por que ao ser-ai é permitido
diferentes modos de acesso, sendo possivel, inclusive, que a ele seja dada a possibilidade de se
ver como uma mera substantia dentre tantas outras “dentro de” um espago quantificavel em
termos de grandezas. Mas tirando o uso estatistico e as atuais formas de consumo e de pesquisa
empirica por método quantitativo, ou, ainda, para determinados fins praticos como a
contabilizacdo de votos validos ou a indicacdo de presenca em atas de compromissos etc., esse
uso matematizado ndo impera (ndo € originario) no ser-ai. Mesmo quando ele anda na rua ou
vai a0 mercado fazer compras, 0 ser-ai assume uma postura pratica para consigo — algo que
uma pedra ou, em certa medida, um animal que ndo ser-ai ndo podem fazer. Esse espaco
quantitativo € um modo de ser do ser-ai, cuja espacialidade meramente dada € advinda,
entretanto, do ser-em e, por conseguinte, do ser-no-mundo. Para ser mais pontual, ndo € que,
por ndo estar nessa relacdo de pertencimento espacialmente continente, o ser-ai ndo se encontre
em uma relacdo espacial, porém, por ser no modo de ser-no-mundo, o ser-ai tem sua propria
espacialidade, seu proprio ser-no-espaco (Im-Raum-sein), que €, por sua vez, fundamentado no
fendmeno ser-no-mundo (HEIDEGGER, 2006, p. 56).

Convém lembrar, ainda, que a tradicdo filosofica, ao valorar 0 mundo como o
espaco fisico, a extensdo real, por execeléncia, deixou como legado a ideia de que o problema
do mundo é resolvido pela res cogitans (a coisa pensante). 1sso vai ainda mais além quando, no

Idealismo, a no¢do de mundo passa a ser determinada como um produto da efetividade do

81 QOriginal: “Was besagt In-Sein? Den Ausdruck ergénzen wir zunachst zu In-Sein ‘in der Welt” und sind geneigt,
dieses In-Sein zu verstehen als ‘sein in...””



37

pensamento, fazendo com que o sujeito do conhecimento seja o fundamento da representacéo
e, porque ndo, da substancialidade do mundo externo. Isso é uma coisa que foi
progressivamente desenvolvida a partir do cogito cartesiano, do cogitare. Para Heidegger
(2006, p. 45-46): “Descartes [...] investigou o cogitare do ego — em certos limites. Por outro
lado, ele deixa 0 sum completamente indiscutido, embora ele seja posto de modo téo originario
quanto o cogito. A analitica coloca a quest&o ontoldgica pelo ser do sum”.82 E por questionar o
ser do sum, e ndo se limitar ao cogitare, que Heidegger ira propor um novo passo de
investigacdo, cuja estrutura totalizante fundamental seja 0 modo pelo qual o ser-ai (que pensa,
questiona, age etc.) se dé, se relacione e va ao encontro de outros entes: o ser-no-mundo. Stein
(2014, p. 25) coloca isso de um modo bastante direto ao dizer que “Heidegger procura pensar
o ‘sum’ do ‘cogito’ e, ao criticar a separacdo da ‘mens’ e da ‘res’, a ‘res corporea’, ele afirmara
que o ‘mundo’ é o correlato do ‘sum’; por isso, ser-no-mundo”. Ser é ser em um mundo, sendo
que o mundo ndo € mais a estrutura para si essente, substancialmente diferente e
ontologicamente unitéria e independente, mundo é um carater do ser-ai que, enquanto ser-em
é-em-um-mundo. Mas qual o modo pelo qual o ser-ai se abre, antes de tudo e na maioria das

vezes?

2.3.2 Alida prética do ser-ai ocupado como um modo de ser-em(-0-mundo)

No ai (ou ali) ha uma clara relacdo desse ente com o seu ser, indicando, do mesmo
modo, uma clara relagdo dele com aquilo a que chama “seu” mundo. O mundo significativo.
Obviamente, para ndo ser de todo rechacado, Heidegger necessitava dizer, isso ocorre ainda
quando, para isso, ndo ha uma intenc&o em grau substantivo e objetivo. E um fato do ser-ai: um
modo de abertura no qual se esta colocado num horizonte de habitacdo — tal qual foi abordado

em 1.2. As palavras de Heidegger (2006, p. 54), nesse sentido, sdo suficientes:

O ser-em tampouco significa um ‘em-um-outro’ dado presente-a-mao
espacialmente, pois, originariamente, o ‘em’ ndo significa de forma alguma
uma relacdo espacial de tal espécie; ‘em’ deriva de innan-, morar, habitare,
demorar-se em habitagdo; ‘an’ significa: eu estou acostumado a, familiarizado
com, eu cultivo algo; ele tem o significado de colo, no sentido de habito e
diligo. Esse ente, para o qual nesse sentido pertence o ser-em, nés 0
assinalamos como o ente que eu mesmo sempre sou. O termo ‘sou’ conecta-

8 QOriginal: “[...] Descartes [...] untersuchte das cogitare des ego — in gewissen Grenzen. Dagegen lakt er das
sum vollig unerdrtert, wenngleich es ebenso urspriinglich angesetzt wird wie das cogito. Die Analytik stellt die
ontologische Frage nach dem Sein des sum”.



38

se a ‘junto’; ‘eu sou’ quer dizer, por sua vez: eu moro, demoro-me junto... ao
mundo, como aquilo que de um modo ou de outro me é familiar.®

Ser familiar, familiarizado com, cultivar algo ao demorar-se em, junto ao todo do
ente, habitando continuadamente o espectro de significancia. Uma lida pratica do mundo — o
que ndo quer dizer que o ser-ai seja atedrico (HEIDEGGER, 2006, p. 69). O mundo que é e esta
ai aberto ao ser-ai como um possivel “cuidar de”. Esse €, parece, 0 sentido do termo ‘mundo’,
no periodo fundamental ontolégico de Heidegger. Entretanto, essa interpretacdo néo fica presa
aos anos imediatamente anteriores e posteriores a SZ, porquanto ja antes, no semestre de verdo
de 1923, mostrara-se que essa determinacdo de mundo, a qual, antes de partir da objetualidade
do ob-jecto mundus, mas tendo seu “inicio” na constitui¢do significativa referencial do ser-ai,
desenvolve-se ao modo de um ocupar-se pratico. Heidegger (1988, p. 27) escrevera, de fato:
“[....] e na verdade como um ente que possui linguagem (Aoyov exov), dirige-se a seu mundo e
fala sobre ele; seu mundo, que antes de tudo esté ai na lida da mpa€ic, do ocupar-se em sentido
amplo.”® Sendo assim, apenas reitera-se: ser-no-mundo ndo abarca o sentido meramente
espacial e subjacente da preposi¢do ‘em’, sendo, o sentido existencial do “deter-se” em algo
para (Um-zu)® a consumacio. Habita-se longamente a casa e lida com entes que, numa
primeira aproximacao, ndo sdo ser-ai, mas tornam-se um junto a ele na ocupacéo (Besorgen),
uma vez que vem ao encontro em um “ser junto” (Sein bei) ao ente intramundano. Nas palavras
de King (2001, p. 41), “a tendéncia fundamental do ser-ai € a de afastar-se de si mesmo para
uma absorcéo de si abnegada nas suas ocupacdes e na companhia de outras pessoas”.®

O ser-ai encontra na ocupacdo aquilo a que da o nome de ‘mundo’ — 0 ser-no-mundo
é, dessarte, determinado através do ocupar-se praticamente do ser-ai na lida com o seu mundo.
Nao uma pratica como quando se diz “o sujeito X € pragmatico” ou, ainda, “esse sistema
operacional ¢ tdo pratico”. A pratica a que se refere aqui diz respeito a0 modo como o ser-ai,
em virtude de ser-em, tendo 0 mundo como o horizonte onde ele é e habita (demora-se), é-no-
mundo no modo da ocupagdo: “o olhar, no qual o nexo instrumental se encontra antes de tudo

e inteiramente de modo discreto e irrefletido, € o olhar e a visdo da circunvisao pratica, do

8 Original: “Das In-Sein meint so wenig ein riumliches ‘Ineinander’ Vorhandener, als ‘in’ urspriinglich gar

nicht eine rdumliche Beziehung der genannten Art bedeutet; ‘in’ stammt von innan-, wohnen, habitare, sich
aufhalten; ‘an’ bedeutet: ich bin gewohnt, vertraut mit, ich pflege etwas; es hat die Bedeutung von colo im
Sinne von habito und diligo. Dieses Seiende, dem das In-Sein in dieser Bedeutung zugehort, kennzeichneten
Wir als das Seiende, das ich je selbst bin. Der Ausdruck ‘bin’ hdngt zusammen mit ‘bei’; ‘ich bin’ besagt
wiederum: ich wohne, halte mich auf bei... der Welt, als dem so und so Vertrauten”.

8 Original: “[...] und zwar als ein Seiendes, das Sprache hat (Aoyov txov), seine Welt anspricht und bespricht;
seine Welt, die zunachst da ist im Umgang der moaéic, des Besorgens im weiteren Sinne”.

8 Cf. Sz, §§ 15-18, para visualizar a questdo da manualidade e os diversos modos do ser para (Um-zu).

8  Qriginal: “Da-sein’s fundamental tendency is to turn away from himself to a self-forgetful absorption in his
occupations in company with other people.”



39

orientar-se pratico cotidiano” (HEIDEGGER, 1989, p. 232).%” E, mais uma vez, assim como
‘pratica’, ‘ocupagdo’ ndo é o mero estar ocupado num momento especifico, mas a lida com o
mundo circundante referente ao ser-no-mundo. Heidegger (2006, p. 57) diria: “O ser-em nao &,
segundo o que foi dito, ‘qualidade’ que o ser-ai as vezes possui e as vezes ndo, a qual ele tanto
pudesse ser sem ela quanto com ela”.® Sendo assim, é por ser ser-em(-no-mundo) que o ser-ai
pode ou ndo comportar-se dessa ou daquela maneira em relagéo a si mesmo e ao seu mundo —
contudo, ndo ser-em(-no-mundo) ndo é uma possibilidade aberta ao ser-ai, uma vez que, como
existencial é algo que se Ihe impde (&, por assim dizer, um a priori®). E, realmente, por ser-em
e, ademais, por ja-ser-junto-ao-mundo (Schon-sein-bei-der-Welt), que o fenbmeno do ser-no-
mundo se da enquanto ocupacdo, porquanto Heidegger (2006, p. 61) coloca que “o ser-no-
mundo é, enquanto ocupagao, entorpecido pelo mundo da ocupacio”®.

Ou seja, 0 ser-no-mundo leva o ser-ai a um “estado” de torpor, no qual ele é
completamente tomado pela lida pratica com as coisas na ocupagdo com 0s entes que vem ao
encontro. Esse estar completamente tomado pela lida pratica, entretanto, perde sua for¢a quando
do modo deficiente de ser-em como um mero “demorar-se junto a” teorético, em busca da
defini¢do e do modo de apresentacio de algo enquanto “conhecimento de”%t. Obviamente, isso
ndo quer dizer que 0 modo primario da relacdo do ser-ai para com “os objetos do mundo” (i.e.,
no seu lidar cotidianamente com os entes intramundanos no “seu” mundo), seja de carater
cientifico-teorético simplesmente porque essa possibilidade Ihe esta aberta. Para ser mais direto,
0 ser-ai toma nas maos 0s aparatos de uso, as ferramentas e as usa sem que com esse usar ele
se dé conta, necessariamente do jeito com que as toma entre as méos, do seu manuseio, da
composi¢do quimica ou das leis fisicas que podem ser identificadas quer no ob-jeto, quer no
modo pelo qual ele sera empenhado®2. A titulo de exemplo, ao se pensar na agio de escovar 0s
dentes, alguns objetos poderiam vir a mente, como a pasta de dentes, a escova, a pia, a torneira,
um copo, etc.; Isso ndo quer dizer que o ser-ai que escova 0s dentes va parar para pensar nesses
objetos, mas que, ao decidir-se por escova-los, v.g. antes de ir dormir, ele sera transposto a lida

naquele “mundo” (contexto referencial) do escovar os dentes — sem reflexdo, apenas agédo

87 Original: “Der Blick, in dem der Zeugzusammenhang zunachst und vollig unauffallig und unbedacht steht, ist

der Blick und die Sicht der praktischen Umsicht, des praktischen alltaglichen Sichorientierens”.

Original: “Das In-Sein ist nach dem Gesagten keine ‘Eigenschaft’, die das Dasein zuweilen hat, zuweilen auch

nicht, ohne die es sein kénnte so gut wie mit ihr”.

8 Cf. notaden. 77.

% QOriginal: “das In-der-Welt-sein ist als Besorgen von der besorgten Welt benommen”.

%1 Isso sera fruto de consideragdo na secéo 2.1.

92 Cf. Heidegger (1995c, p. 21) para uma anotacdo curta e precisa de como se da a relagdo entre o ser-ai que
conhece e o ser-ai da vida cotidiana, inclusive para atentar a uma frase em que se diz do ser-ai que ele pode
jamais ter aberta para si outra possibilidade que ndo a da lida pratica com as ferramentas do dia-a-dia.

88



40

imediata — e pode, com isso, escova-los como sempre 0s escovou, com for¢a em excesso
(fazendo a escova abrir-se) ou quase sem forga (fazendo imperar a monotonia do ato) ou de
qualquer outro modo dntico possivel®,

Né&o obstante, o ter ou buscar conhecimento, proprio da relacdo de conhecimento
de mundo, ainda que uma forma deficiente de ser-em, é visto por Heidegger como um modo
possivel de ser-em, porquanto “nds concebemos, por conseguinte, o conhecimento como uma
possibilidade livre da existéncia humana”® (HEIDEGGER, 1995c, p. 18). Isso é
importantissimo. Ainda assim, esse modo deficiente agudiza-se tdo somente em uma das
possiveis vivéncias do ser-em: no demorar-se atualizante junto ao ente na forma da observagéo
tedrica. Desse modo é possivel descrever o que se observa, quantificar, sistematizar,
categorizar. Ser-no-mundo, dessa maneira, transforma-se em um simples contar e calcular
daquilo a que ja se é junto a, mas que néo se da atencdo enquanto um produzir ou manusear. E
um ter a vista, enquanto ob-jecto — o lancado para I&. Mas como se pode inferir, a partir do que
foi até entdo apresentado, Heidegger pretendera investigar fenomenologicamente o como do
ser-ai, e vira nele a estrutura a priori do ser-em. Para tanto, observe-se as palavras de Freire
(2008, p. 104):

[...] a existéncia (Dasein) é constituida conforme o mundo, que se determine
de modo proprio, improprio ou indiferente. O ser conforme ndo comporta
representa¢do alguma “entre” Dasein e mundo, porque ndao ha sequer um
“entre” que pudesse ainda conformar uma coisa & outra, coOmo ocorre na
relacdo sujeito objeto. Desse modo, a totalidade ontoldgica estruturalmente
articulada como cura (Sorge), significa ja ser-em (in Sein) um mundo
enguanto unidade.

Assim, ndo ha de se falar em um mero virar-se a objetos e empenhéa-los enquanto
sujeitos que o conhecem, sabem o seu funcionamento, entendem 0s seus mecanismos. A lida
pratica do ser-ai com os entes intramundanos € proporcionada pelo ser-no-mundo: é-se no tomar
para si um sentido no ocupar-se. N&o é por acaso que o ser do ser-ai é o cuidado: ser-no-mundo
é ocupar-se dos entes intramundanos que vém ao encontro, preocupar-se com os demais ser-ai
gue sdo junto-a, no mundo publico, e, ademais, mas ndo menos importante, ser si mesmo.

Mas que mundo é esse gque se da enquanto unidade? Para Heidegger (2006, p. 64)

ele seria algo como “a mundanidade do mundo em geral”®. Torna-se premente, contudo,

% Cf. Sz, § 18, pois ¢ interessante observar, a titulo de contraste ao que foi apresentado, o que Heidegger (2006,
p. 72-74) traz quanto aos modos deficientes da ocupagdo, enquanto ‘estranhamento’ (Auffalligkeit),
impertinéncia (Aufdringlichkeit) e insubordinacdo (Aufsassigkeit).

% Original: “wir fassen demnach das Erkennen als eine freie Mdglichkeit der menschlichen Existenz”.

% Original: “die Weltlichkeit von Welt tiberhaupt”.



41

esclarecer “mundanidade”, a fim de se entender e interpretar o ser-no-mundo, principalmente a
partir do horizonte do fendmeno da transcendéncia, como se pretende na sec¢do 2 deste presente
trabalho.

Ora, mas mundanidade, poder-se-ia dizer, diz respeito a tudo o que ¢ “mundo”, ao
que se coloca no &mbito da natureza, aquilo que esta fora do eu, determinado ontologicamente
dentro do espectro objetivo, contraposto a subjetividade em geral, ainda que dela dependente
para o seu entendimento. Poder-se-ia ir além e dizer: mundanidade é um mero tragco do que €
mundano, quer no sentido do que é banal quer referindo-se a entes objetuais. Mundano ndo é o
dotado de um valor x ou y, para o qual € possivel apreender determinado afeto, como o
assentimento fisico-corporal a proposi¢do que afirma ou nega tal valor ou, ainda, o0 asco
psiquico ocasionado por um posicionamento em relacdo a x ou a y. Contrariando isso, perceba-
se, Heidegger (2006, p. 64) dira, corroborando sua noc¢do da indissolubilidade do ser-ai/mundo
(ser-no-mundo) e do “estar fora” (-ek) préprio do ser-ai: “quando nos questionamos
ontologicamente pelo ‘mundo’, entdo nao abandonamos de forma alguma o campo tematico da
analitica do ser-ai. Ontologicamente, ‘mundo’ nd3o ¢ qualquer determinacdo do ente, que
essencialmente o ser-ai ndo €; é, porém, um carater do ser-ai mesmo”.%

Novamente, assim como foi frisado na secdo 1.1 sob outro aspecto, ndo é que ndo
é possivel uma lida com o mundo fisico-corporal ou psiquico-valorativo, mas que para que
esses “mundos” se abram para o ser-ai, antes o ser-ai é constitutivamente a mundanidade do
mundo — i.e., a mundanidade é uma estrutura ontolégico-existencial do ser-ai, enquanto ser-no-
mundo. Desse modo, mundano ndo é uma qualidade de objetos, mas sim um carater estrutural
do ser-ai. Assim, consequentemente, mundano € tudo o que diz respeito ao ser-ai, a0 passo que
0s entes que compdem o instrumento, séo chamados por Heidegger (2006) de intramundanos —
0s entes que sdo e se encontram no horizonte de possibilidade dos ser-ai e que com ele se
relacionam primordialmente no uso, na praxis. 1sso ndo quer dizer que o ser-ai € mundano
porque ele esta colocado num mundo simples e pouco “instruido”, “espiritualmente inferior” —
logo, mesmo modo, mundano ndo ¢ um contrario do que se diz com “espiritual”, “racional”,
“espiritualmente elevado”. A ‘mundano’ ndo se contrapde ‘espirito’ como quando se diz

“ciéncias do espirito”®”. Como nota Heidegger (1988, p. 96): “O termo ‘mundano’ enquanto

% Original: “Wenn wir ontologisch nach der ‘Welt’ fragen, dann verlassen wir keineswegs das thematische Feld

der Analytik des Daseins. ‘Welt’ ist ontologisch keine Bestimmung des Seienden, das wesenhaft das Dasein
nicht ist, sondern ein Charakter des Daseins selbst”.

% A polissemia aqui apresentada foi proposital e tem o intuito de evitar equivocos, pois, como nota Fontanier
(2007, p. 120-121), ao longo da tradigao filosofica, a palavra latina ‘spiritus’ vai assumir diversos sentidos, ora
querendo dizer o alento, a forca vital de alguém, ora para indicar o Deus cristdo absolutamente transcendente,



42

derivacdo de ‘mundo’ ndo deve ser entendido como contrario a ‘espiritual’, sendo ele significa
formalmente: ser-ai como ‘mundo’”.%

E um modo diverso de interpretacio da relacdo eu/mundo (dentro/fora), na qual o
dentro perde o seu valor imediato, porquanto o ser-ai, tradicionalmente visto como um dentro
da consciéncia que conhece, passa a ser o lancado para fora. Essa transposicdo serd
importantissima para a analise da transcendéncia na fenomenologia hermenéutica da fase
ontoldgico-existencial de Heidegger. Inclusive, ha de se observar que para Heidegger (2006, p.
65) algo como ‘natureza’ (Natur), esse todo que se compreende como substancialmente
existente, arquitetado pela fisica moderna e, mesmo, pela epistemologia kantiana, favorece uma
certa ‘desmundanizagdo’ do mundo do ser-ai: “o ser-ai s6 pode descobrir 0 ente como natureza
nesse sentido em um modo determinado do seu ser-no-mundo. Esse conhecer tem o carater de
uma desmundanizagio do mundo”.*® O que se esta querendo dizer é que, antes de poder haver
um modo ontico derivado do fenémeno constitutivo ser-no-mundo enquanto um apreender, um
conhecer, ha um relacionar-se cotidiano, mediano; a isso Heidegger (2006) d& o nome de mundo
circundante (Umwelt!?), i.e., o mundo préximo, das atividades do dia-a-dia.

Acontece que isso poderia levar a uma inconveniente incompreensdo: a de que 0
mundo (e consequentemente a mundanidade e o ser-no-mundo) diz respeito tdo somente a
grupos isolados e que s6 se pode falar em um mundo como um agregado de individuos
espacialmente localizados e compartilhando determinados tragos de cultura. Tal interpretagédo
ndo passaria de uma determinacéo Ontica, i.e., histérico-espacialmente situada em um contexto
no qual determinados grupamentos humanos se encontram e poderiam ser estudados por
ciéncias como a antropologia e a etnografia a partir daquilo que compoe a sua “heranca
mimética”. Uma tal interpretacdo Ontica deixaria passar o seguinte (HEIDEGGER, 2006, p.

160): “O fundamento existencial-ontoldgico da linguagem é a fala”'! — e que é a partir de tal

ora com o sentido de mens (mente) ou anima (alma). O sentido aqui pretendido é o de instrugdo racional,
erudicéo formal.

Original: “Der Terminus ‘weltlich’ als Ableitung von ‘Welt’ ist nicht zu verstehen als Gegensatz zu ‘geistlich’,
sondern er besagt formal: so dasein wie ‘Welt’.” Do mesmo modo, cf. Heidegger (1978, p. 223), quando ao
falar dos significados de ‘mundo’ na tradigéo.

9 Original: “Das Seiende als Natur in diesem Sinne kann das Dasein nur in einem bestimmten Modus seines In-
der-Welt-seins entdecken. Dieses Erkennen hat den Charakter einer bestimmten Entweltlichung der Welt”.

O termo ‘Umwelt’ é utilizado pelas ciéncias 6nticas da natureza, com o sentido de “meio ambiente”. Esse ndo
é 0 objetivo de Heidegger, ja que ele pretende se distanciar da visdo cientificista ou subjetivo-objetiva sobre o
‘mundo’. Desse modo, ‘Umwelt’ passa a ser o mundo que circunda o ser-ai nas suas atividades cotidianas.
Parece, ndo deixa de ser um modo de ressignificacéo linguistica proprio da destruicdo da historia da ontologia,
pois neste passo da investigacdo Heidegger teria feito uma andlise do mundo a partir de uma visdo natural,
como uma exposi¢do da formalizacdo do conceito ontologico tradicional (&mbito ontoldgico da natureza dos
objetos).

101 QOriginal: “Das existenzial-ontologische Fundament der Sprache ist die Rede”.

98

100



43

fundamento que se pode ter algo como uma charada, um travalingua ou, ainda, um discurso
articulado pela estranheza da escolha de palavras refinadas. Seja o que for, a fala (die Rede) é
o fundamento ontoldgico enquanto o modo de abertura préprio ou improprio, quer como
falatério (Gerede) quer como siléncio (Verschwiegenheit), que possibilita a linguagem. A
grande questdo é que a linguagem dialetal, assim como a do caso supramencionado, nao
condiciona a interpretacdo de mundo, sendo o mundo, esta casa para o habitar originario,
horizonte de compreensao do ser-ai é que faz com que haja a possibilidade de algo como um
dialeto, um trava-lingua e mesmo a espacialidade da lida (Umgang) pratica com entes
especificos que vém ao encontro no mundo circundante enquanto intramundanos. H& uma
passagem do texto sobre Hebel, no qual Heidegger (1958, p. 10) pde de forma contundente essa

questao:

Nos poderiamos pensar que, porquanto seja poesia dialetal, a poesia de Hebel
falasse apenas de um mundo limitado. Além disso, pensa-se que o dialeto €
um mal-uso e uma deformacéao da linguagem culta e escrita. Tal pensamento
erra. O dialeto é a fonte misteriosa de qualquer linguagem madura. A partir
dele flui para nos tudo aquilo que o espirito da linguagem alberga em si.1%2

Esse todo albergado pelo modo de falar corriqueiro do desenvolvimento dialetal
tem o que € necessario para toda e qualquer linguagem, mundanidade: o ser-ai é enquanto um
ente que se relaciona na maioria das vezes tdo somente com o que o rodeia imediatamente, com
0 que ele esté as voltas, e isso sem que haja uma relacdo de adequacdo do que se fala a formas
estritas e gramaticalmente cristalizadas em normas*®. Por isso mesmo é que esse pertencimento
mundano do ser-ai ao seu mundo (mundo circundante e dotado de publicidade!®) é o que
permite a nogdo espacial expressa pelo “circundante”, e ndo o contrario: res extensa ndo é o
sentido originario do mundo e o problema da realitas do mundo externo € algo que sé tem efeito
guando se desmundaniza o mundo em que se habita, tornando-o um mero dado quantitativo do

ser substancial plasmado para todo o fora inerte. Dito de outro modo: “o ‘em volta de’

192 QOriginal: “Wir kénnten meinen, Hebels Dichtung sage, weil sie Dialektdichtung sei, nur von einer beschrankten
Welt. Man meint Uberdies, der Dialekt bleibe eine MiBhandlung und Verunstaltung der Hoch- und
Schriftsprache. Solches Meinen irrt. Die Mundart ist der geheimnisvolle Quell jeder gewachsenen Sprache.
Aus ihm strémt uns all das zu, was der Sprachgeist in sich birgt”.

108 Inclusive, se for possivel falar de normas, ha de se remeter a algo que o ser-ai é justamente por ser-no-mundo,

junto aos entes intramundanos e a outros ser-ai no modo de ser-ai-junto (Mitdasein): remete-se assim ao modo

comunitario de ser, o se (das Man) que marca a impessoalidade e se da enquanto um ninguém determinado por
uma norma geral.

Sobre o carater da publicidade, do ser publico, do mundo publico, Dreyfus (1975, p. 121) afirma: “se nos

comegarmos por descrever 0 mundo cotidiano mediano dos seres humanos, [...] nés vemos que esse mundo ja

¢ publico”. Original: “If we begin by describing the average everyday world of human beings, [...] we find that
this world is already public”.

104



44

constitutivo do mundo circundante, nio tem, de modo algum, um sentido ‘espacial’ primério”1%

(HEIDEGGER, 2006, p. 66). Mas a espacialidade do mundo ¢ algo que tem seu “fundamento”
no ser-ai — e o dentro que é proprio do sujeito transcendental kantiano é algo que tem seu
“fundamento” no ser para fora do ser-ai. O corpo humano néo é espacial no sentido geomeétrico,

mas existencial; 0 mesmo vale para o0 mundo: sua espacialidade é existencial.

2.3.3  Asignificancia

Tendo sido expostas a mundanidade e o carater pratico-ocupacional, resta
apresentar a significancia (Bedeutsamkeit), uma vez que € ela que permite a constituicao total
do fendmeno. O que isso quer dizer? Bem, indicar a mundanidade do mundo pode apontar
erroneamente apenas para o caso de um ser-ai singular, destituido de seu ser-junto-a. Ao mesmo
tempo, a lida prética, alcancada pela ocupagdo, poderia causar a sensacdo de que o ser-ai se
remete apenas a entes ndo dotados do carater de ser-ai. Assim, Heidegger (1995c, p. 19):

“Também a referéncia pessoal de uma existéncia a outra ndo ¢ uma relagio de
conhecimento que flutua livremente entre eu-mesmo e tu-mesmo enguanto,
por assim dizer, almas isoladas; sendo cada si-mesmo é enquanto facticamente
em um mundo, e o ser do si-mesmo é determinado pelo fato dele se portar a
esse mundo”.1%

A questdo é que o ser-ai ja é sempre (je schon ist) junto aos entes intramundanos
que vém ao encontro num mundo publico compartilhado “com” outros ser-ai: dai que a
totalidade, a unidade, do fendmeno é alcancada compreensivamente (de forma viva — vida
fatica), a partir do existencial da significancia.

Para Bartky (1979, p. 213), “quando ocorre o descobrimento dos entes, do o-que-
ha em sua totalidade, pode-se dizer que um ‘mundo’ aconteceu™®’ — ora, foi dito, citando
Heidegger na secédo 1.2.4, que falar em mundo € o mesmo que falar em ser-ai. Aléem do mais, o
ser-ai é justamente esse ente que tem a sua vivéncia fatica, seu mundo determinado indicativo-
formalmente ao modo de ser-no-mundo; para tanto, 0 mundo acontece, mesmo, quando o ser-

ai se abre de modo relacional-compreensivo para 0s entes manuais (zuhanden) intramundanos

195 Original: “Das ‘Umherum’, das fiir die Umwelt konstitutiv ist, hat jedoch keinen primar ‘rdumlichen’ Sinn”.

1% QOriginal: “Auch der personale Bezug einer Existenz zur anderen ist nicht eine freischwebende
Erkenntnisbeziehung zwischen Ich-Selbst und Du-Selbst als gleichsam isolierter Seelen, sondern jedes Selbst
ist als faktisches in einer Welt, und das Sein des Selbst ist wesentlich dadurch bestimmt, daR es sich zu dieser
Welt verhalt”.

197 QOriginal: “When there occurs unveiling of beings, of what-there-is in its totality, a ‘world” may be said to have
happened.”



45

a partir da referencialidade unitarial® aberto na circunvisdo (Umsicht). A significancia unifica
e articula toda a estrutura do ser-em. Seria 0 equivalente a colocar nas frentes dos olhos uma tal
lente capaz de permitir ver as ligacOes, referéncias, imbrincacdes entre os entes, de tal modo
que antes de ser possivel etiquetar as coisas extensas, 0s corpos dispostos, disponiveis, seria
necessario ver o mundo como sendo essas conexdes; 0 mundo tornar-se-ia, assim, esse todo
referencial. Desse modo, ainda no semestre de verdo de 1925, ao explicar a estrutura
fundamental da mundanidade do mundo, Heidegger (1979, p. 253) dissera que:

O quarto ndo vem ao encontro no sentido de que eu percebo, antes de tudo,
uma coisa apos a outra, e que eu monto, reino, uma multiplicidade de coisas
para, entdo, ver um quarto. Sendo, primariamente, eu vejo uma totalidade
referencial como fechada, a partir da qual uma Unica peca de mobilia e o que
esta no quarto ali esteja.'®

O mesmo ¢é apresentado por Heidegger (2006, p. 68) em SZ, quando se fala do
pertencimento (Zugehorigkeit) referencial dos instrumentos, conquanto seja utilizado
basicamente 0 mesmo exemplo do quarto. Ora, parece, entretanto, necessario eliminar de vez
uma possivel ambiguidade, ja que Heidegger falou em pertencimento — isso poderia levar a se
pensar em pertencimento continente de partes a um todo, o que importaria determinar o conceito
de todo a partir da soma (quantum) das partes integrantes como um todo. Ao se pensar em algo
como o principio da contiguidade apresentado por Hume (2004)!°, por exemplo, ha de se dizer
que ele teria seu fundamento ndo na composigédo que se apresenta, primordialmente, estruturada
como partes continentes e que, a partir da ideia de pertencimento se dao para formar a estrutura
arquiteténica ou musical, por exemplo. Tal principio, quer no tempo quer no espaco (para lancar
mado da classificacdo humeana), s6 se da por causa da significancia prépria do ser-no-mundo, a
qual permite apontar para a totalidade referencial e conjuntural do mundo, facticamente. Isso é
assim porque “o que a fenomenologia heideggeriana deseja €, precisamente, tornar acessivel
discursivamente 0 mundo da vida sem fragmenta-lo em representacfes tedrico-objetivas”
(MELO, 2014, p. 34). E porquanto a significancia é um ja sempre (je schon) aberto do ser-ai

enquanto ser-no-mundo, “familiarizado com” na lida pratica, Heidegger (1988, p. 96) assevera:

108 Cf. precipuamente o final do § 17 de SZ, onde se fala do sinal (Zeichen) enquanto o que indica (anzeigen) a
estrutura ontoldgica da manualidade (Zuhandenheit), da totalidade referencial (Verweisungsganzheit) e da
mundanidade (Weltlichkeit).

199 QOriginal: “Das Zimmer begegnet nicht in dem Sinn, daR ich ein Ding nach dem anderen zunachst auffasse und
eine Mannigfaltigkeit von Dingen zusammensetze, um dann ein Zimmer zu sehen, sondern primar sehe ich eine
Verweisungsganzheit als geschlossene, aus der heraus das einzelne Mdébelstiick und das, was im Zimmer da
ist.”

110 Cf. asecdo 1.2.1, para um exemplo similar, adotado para outro caso.



46

O seu caréater de ser-ai é determinado terminologicamente como significancia.
Significativo quer dizer: ser, ser-ai no modo de um significar que vem ao
encontro de modo determinado. A expressao ndo quer dizer um sendo-ai que,
além disso, significa algo a mais; sendo, que o significar que vem ao encontro
de modo determinado constitui o seu ser no significar que se mantém.!

O ser-ai projeta o ser dos entes intramundanos, antes de tudo e na maior parte das
vezes, ndo ao modo de descrever suas qualidades fisicas ou de alegar conhecer sua esséncia,
sendo ao estruturar uma rede referencial na qual o ente encontrado passa a ter o significado de
algo que esta disponivel para o uso. N&o se utiliza uma roupa x ou y porque ela é simplesmente
de tal cor ou costurada de tal modo, ou, ainda, porque o seu tamanho é ajustado ao corpo de
quem a veste; antes, o vestir a camisa traz consigo uma conjuntura (Bewandtnis)'*2, um bloco
estrutural de significancia, por assim dizer, no qual a vestimenta em comento passa a expressar
mais do que o vestir: pode ser em referéncia ao “impressionar” do prego, ao “diferenciar” do
modelo, ao “exibir” da marca etc — e isso em relagdo ao todo referencial, ou, como expde
Heidegger (2006, p. 84), “a conjuntura é o ser dos entes intramundanos, sobre o qual, antes de
tudo, ele j& sempre esta liberado”.*'® E inclusive por nio ser um objeto simplesmente dado
presente-a-mao, mas disponivel para o uso, que a camisa pode ser um objeto de desejo capaz
de abrir o ser-ai que a usa a um determinado estado disposicional e, outrossim, fazer com que
os demais ser-ai-junto reajam dispositivamente de tal ou qual maneiral!*. Para utilizar as
palavras de Heidegger (1989, p. 233), “quando nds pensamos realmente a parede, ja esta dado
de antemao, mesmo quando ndo tematicamente abrangido, a permanéncia espacial, 0 comodo,
a casa”.!®®

Claro que as ilustragdes utilizadas ndo passam de exemplificagcdes Onticas, mas o
carater ontoldgico a elas pertinentes remetem a conjuntura. Nessa esteira, Bartky (1979, p. 213)
coloca que “0 mundo é de todos o complexo-de-ser (e, destarte, 0 complexo-de-significado)

mais compreensivo: ele € o horizonte maximamente totalizante — até mais sentido que entendido

11 QOriginal: “Deren Daseinscharakter ist terminologisch als Bedeutsamkeit festgelegt. Bedeutsam sagt: Sein,
Dasein in der Weise eines bestimmt begegnenden Bedeutens. Der Ausdruck meint nicht ein Daseiendes, das
dazu noch etwas bedeutet, sondern das bestimmt begegnende Bedeuten, im Bedeuten sich Halten macht das
Sein aus.”.

112 Optou-se por traduzir ‘Bewandtnis’ do mesmo modo que Schuback, em sua traducio de SZ (HEIDEGGER,
2009), por ‘conjuntura’, a fim de falar do ser dos entes intramundanos, porquanto outras traducdes possiveis
como ‘explanacdo’, ‘caracteristica’ ou ‘caso’, além de muito limitadas ndo deixam ver o que se intenta com o
termo original.

113 QOriginal: “Bewandtnis ist das Sein des innerweltlichen Seienden, darauf es je schon zunéchst freigegeben ist”.

114 Aqui, ao se falar em “dispositivamente” ou “disposicional”, tem-se em conta o que Heidegger (2006) chama
de disposicédo afetiva (Befindlichkeit), i.e., um modo de achar-se-de-tal-ou-qual-maneira, um existencial que
aponta para o estar aberto afetivamente do ser-ai.

115 QOriginal: “Wenn wir die Wand wirklich denken, ist im vorhinein schon, wenn auch nicht thematisch erfaft,
Aufenthaltsraum, Saal, Haus gegeben”.



47

—, cujos limites determinam a natureza e o escopo do que-¢”.11 E esse todo conjuntural da
serventia de um manual intramundano, uma camisa, por exemplo, é possibilitado por abrir a
possibilidade de funcionar para, ser para — o todo conjuntural, para além do instrumento isolado,
encontra, no em virtude de (Worumwillen)!'’ a relagdo para com o ser do ser-ai que lida com
manuais. Uma camisa é em virtude de um vestir, ndo obstante, diante de um inseto na parede,
ela pode se dar em virtude do esmaga-lo e ndo mais permiti-lo “em casa”. Essas possibilidades
onticas, ddo-se como que por causa da indicagdo de um “para” que constitui o modo de ser-em,
ou como adverte Heidegger (1989, p. 233): “com cada ente, que nos descobrimos como
instrumento, ha uma conjuntura determinada. O nexo do ser para é um todo das remissdes
conjunturais”.*'® Desse modo, 0 manual ¢ para algo que o ser-ai se orienta— 0 ser-ai se estrutura,
dessa forma, enquanto cuidado (Sorge), o qual se modaliza enquanto ocupacéo e preocupacgao
—, pois “0 ‘em virtude de’, porém, sempre diz respeito ao ser do ser-ai, para quem, em seu ser,
esta em jogo essencialmente o seu ser”!'® (HEIDEGGER, 2006, p. 84). Por isso é que Morriston
(1972, p. 456) diré:

Mundo: essa rede toda abrangente de referéncias estruturada pelos fins e
objetivos humanos. “mundo”, entdo, ¢ a totalidade dos entes na medida em
gue eles se relacionem a, sejam referidos a, envolvidos no ser humano. [...]
“Mundanidade”, isso que faz 0 mundo um mundo, é precisamente essa
caracteristica de ser e estar amarrado em uma totalidade referencial a qual é
fundamentalmente em virtude desse ente que é em virtude de si mesmo.*?°

Por isso que, no final do § 11 de SZ, quando tratando das dificuldades de se

determinar um conceito natural de mundo, e, por outro lado, encaminhando ao problema do ser-

116 Qriginal: “The world is the most comprehensive being-complex (and thus meaning-complex) of all: it is the
ultimate totalizing horizon, more sensed than comprehended, whose limits determine the nature and scope of
what-is”.

17 Cf. Sembera (2008, p. 250-251), para quem: “O objetivo com respeito ao qual o ser-ai, enquanto descobre
utensilhos no comportamente de conexao, atribui a eles os seus especificos para que. O termo ‘worumwillen’
€ um advérbio relativo usado para introduzir uma oracéo subordinada; Heidegger nominaliza e o hifeniza para
trazer seu sentido literal, que ¢ ‘em virtude de’, ‘por mor de quem’. Heidegger esta tentando tanto evitar a
terminologia tradicional para descrever causas finais, quanto implicar que uma conexdo é sempre realizada por
mor de uma pessoa particular, i.e., ser-ai [...]”. Original: “The aim with respect to which Dasein, insofar as it
discovers tools in the comportment of connection, assigns them their specific what-fors. The phrase
worumwillen is a relative adverb used to introduce a subordinate clause; Heidegger nominalizes and hyphenates
it to bring out its literal meaning, which is ‘for the sake of which’ or ‘for whose sake’. Heidegger is both trying
to avoid the traditional terminology for describing final causes and to imply that connection is always
undertaken for the sake of a particular person, i.e., Dasein [...]”.

118 QOriginal: “Mit jedem Seienden, das wir als Zeug entdecken, hat es eine bestimmte Bewandtnis. Der
Zusammenhang des Um-zu ist ein Ganzes von Bewandtnisbeziigen”.

119 QOriginal: “Das ‘Um-willen’ betriffi aber immer das Sein des Daseins, dem es in seinem Sein wesenhaft um

dieses Sein selbst geht”.

Original: “world: that all-encompassing network of references structured by human ends and aims. ‘World’,

then, is a totality of beings insofar as they are related to, referred back to, involved in Human Being. [...]

‘Worldhood’, that which makes the world a world, is precisely this characteristic of being tied up in a

referential totality which is ultimately for the sake of that being which is for the sake of itself”.

120



48

no-mundo (§ 12), Heidegger (2006, p. 52) afirmara que “quando 0 ‘mundo’ mesmo for um
constitutivo do ser-ai, a elaboracdo conceitual do fendmeno do mundo exige um discernimento
intuitivo das estruturas fundamentais do ser-ai”.*?* Assim, falar de mundo, a partir da analitica
fundamental, é sempre remeter ao ser-ai — € ser-no-mundo*??. E isso, por outro lado, encaminha
ao problema da atribuigdo de sentido por parte do ser-ai ocupado dos/com entes intramundanos.
Ou seja, “na familiaridade com essas remissoes, 0 ser-ai ‘significa’ para si mesmo, ele passa a
compreender originariamente seu ser e poder-ser, a respeito de seu ser-no-mundo” %3
(HEIDEGGER, 2006, p. 87). Isso encaminha, ademais, ao problema da significacdo
compreensiva do mundo da ocupagdo — lembrando, contudo, que ‘ocupar’ (Besorgen) tem o
mesmo radical alemao de ‘cuidado’ (Sorgen), o que importa dizer que a compreensdo especifica
da conjuntura ndo € o da significacgio meramente linguistica e nem simplesmente a do
pensamento enquanto “pensar sobre” ou ter “consciéncia de”; é, antes, o nexo do ser-para, COmo
disse Heidegger (1989, p. 235): “nds compreendemos do mesmo modo como 0 ser-para, 0 Nexo
do ser-para, que nos designamos como o nexo da significancia”.*?*

Pois bem, tudo o que foi entdo apresentado direciona, outrossim, ao problema da
transcendéncia do ser-ai (como problema fundamental da analitica existencial) — ou, para
utilizar as palavras de Ferreira (2003, p. 251), se o problema do mundo pbe para todo o
fendmeno da existéncia humana “[...] € porque ele ndo consiste apenas na manualidade do
instrumento”. O fora do ser-ai deixa de ser o mundo plasmado — é o préprio ser-ai que se
estabelece como um fora, quer espacialmente quer temporalmente.'?> Ademais, e talvez esse
seja um ponto determinante, uma vez que o mundo ndo é um fora, e ademais, ele deve ser
fenomenologicamente interpretado em sua formalizacdo, ao modo da indicagdo formal, como
algo para o qual ndo ha um referente externo e real, 0 mundo so é possivel enquanto o j& em do

ente a que se da o nome de ser-ai. Mundo € tributario do ser-ai e o problema do ser-no-mundo,

2L Original: “/...] wenn ‘Welt’ selbst ein Konstitutivum des Daseins ist, verlangt die begriffliche Ausarbeitung des
Weltphanomens eine Einsicht in die Grundstrukturen des Daseins”.

122 Notar, junto com Davis (2014) que a serenidade (cf. nota de n. 35) ha uma permanéncia, uma persisténcia junto
ao aberto, a regido-aberta, a isso Heidegger, quando mais velho, da o nome de ‘insisténcia’ (Instandigkeit).
Para Davis (2014, p. 378), entdo, no Heidegger tardio, p6s-virada, “o carater estatico do ser-ai como ser-no-
mundo ¢ agora entendido como um ‘habitar insistente’ (Instdndigkeit) na regifo-aberta”. Original: “The
ecstatic character of Dasein as being-in-the-world is now understood as an ‘indwelling steadfastness’
(Instandigkeit) in the open-region”.

123 Original: “In der Vertrautheit mit diesen Beziigen ‘bedeutet’ das Dasein ihm selbst, es gibt sich urspriinglich
sein Sein und Seinkdnnen zu verstehen hinsichtlich seines In-der-Welt-seins”.

124 QOriginal: Heidegger (1989, p. 235): “Wir verstehen dergleichen wie das Um-zu, den Um-zu-Zusammenhang,
den wir als den Zusammenhang der Bedeutsamkeit bezeichnen.

125 Heidegger (2006) volta a temdtica da significincia nos §§ 31 e 32 de SZ, onde ele aborda a “constitui¢do
existencial do ai (Da)”, contudo eles serdo melhor representados na se¢do seguinte, onde se fala explicitamente
da transcendéncia do ser-ai, i.e., do fendmeno da transcendéncia.



49

que coloca o mundo como projetado, é algo que s6 se esclarece com a exposicdo da

transcendéncia fundamental ontologica.



50

3 A NOCAO DE TRANSCENDENCIA EM MARTIN HEIDEGGER

“Olhando o meu passeio | H4 um louco sobre o muro | Balangando os
pés. | Mostra-me o peito estufado de pelos | E tem entre as coxas um
lixo de papeis: | - Procura Deus, senhora? Procura Deus? | E simétrico
de zelos, baloucante | Dobra-se num salto e desnuda o traseiro”.
(HILST, Hilda)

No intuito primordial de iniciar uma qualquer caracterizacdo suficientemente
aprofundada acerca do tema da transcendéncia em Heidegger — e seguindo o modo de
elaboracédo da segdo precedente, onde € primeiramente apresentada a caracterizagdo metafisica
do conceito antes de passar a sua descri¢do fenomenoldgica —, parece mais do que sugerivel,
sendo, principalmente, necessario, que se apresente uma ideia sumaria do significado cotidiano
e imediato atribuido a palavra. SO entdo, i.e., tendo preparado o terreno do que se entende no
dia-a-dia com o substantivo abstrato ‘transcendéncia’ ¢ com a forma verbo-transitiva
‘transcender’, poder-se-a seguir com uma minuciosa andlise do seu significado filoséfico e,
mais do que isso, com a sua atribuicdo sui generis por parte do fil6sofo aqui em questdo. Dessa
maneira, esta secdo tem trés tarefas: (a) apresentar o uso fenomenoldgico da transcendéncia;
(b) analizar as compreensdes transcendentes do termo e de suas variagdes, assim como proposto
pela tradicdo, para, entdo, diferencia-las do entendimento heideggeriano de ‘transcendéncia’,
‘transcendental’; (C) interpretar o sentido da transcendéncia do fendmeno ser-no-mundo no

eriodo fundamental-ontologico a partir da expressdo “o ser é o transcendens simplesmente”.
g p p p

3.1  APRESENTACAO INICIAL DO CONCEITO DE TRANSCENDENCIA

Comentou-se no inicio da secdo 1.1.2 que os anos de 1926 a 1930 sdo
compreendidos como o periodo fundamental ontolégico do pensamento Heideggeriano. Resta
afirmar, ademais, que, assim como intentado no §6° de SZ (sob o titulo de “a tarefa de uma
destruicdo da historia da ontologia”!?®), uma destruicdo da metafisica tradicional, tendo em vista
a histdria da filosofia, é papel da ontologia fundamental. Quanto a isso Giacoia Junior (2013,
p. 9) afirma que os textos dessa fase do pensamento de Heidegger “fazem parte de um projeto
caracterizado como fenomenologia ontologica da existéncia, ontologia fundamental ou
analitica da finitude” e complementa dizendo que “ser e tempo (1927) e os escritos

contemporaneos a esse livro sdo caracteristicos de tal programa filoséfico”. Corroborando com

128 QOriginal: “Die Aufgabe einer Destruktion der Geschichte der Ontologie”.



51

essa tese, Sena (2012, p. 2) assevera: “a analitica existencial do ser-ai nascia em meio a uma
luta travada contra a propria filosofia. Testemunhos disso ndo faltam”. Essa analitica
existencial, por sua vez, é uma ontologia fundamental, porque, de acordo com Heidegger (2006,
p. 13), “a ontologia fundamental, da qual todas as outras [ontologias] podem nascer, tem de ser
procurada na analitica existencial do ser-ai”!?’,

E assim que, nesse diapasdo, deve-se perceber que o que aqui estd em jogo &,
justamente, o papel de destrui¢do (Destruktion) — ou desconstrucdo (Abbau) como bem indica
Aubenque (2012) — da historia do pensamento metafisico tradicional com vistas a
transcendéncia — o primordial é tentar entender como a ontologia fundamental, que se
estabelece como uma analitica existencial do ser-ai é, em sua raiz, um afirmar da
transcendéncia, um afirmar-se como transcendéncia. Sendo assim, ainda quanto a esse projeto
de destruicdo/desconstrucdo do pensamento filosofico em geral, leia-se, ademais, as palavras
de van Buren (1992, p. 170):

O tema heideggeriano do “fim da filosofia” ¢ “o outro come¢o” nos é familiar
primariamente a partir de seus escritos posteriores a 1930, mas ja em suas
prelecBes ao curso InterpretagGes fenomenoldgicas a Aristdteles de 1921-22
ele [Heidegger] coloca que sua tarefa é nada menos do que efetuar o fim da
filosofia e outro comeco genuino. [...] Por filosofia Heidegger quis dizer, aqui,
toda a historia do pensamento ocidental, de seu primeiro comego com 0s
gregos e através de suas varias transformacdes e reestruturacbes na Idade
Média e na Modernidade. Tomando emprestado da Disputacéo de Heidelberg
de 1518 de Lutero, onde este falara em destruir (destruere) o pseudo-
conhecimento da filosofia grega e da “teologia da gloria” escolastica,
Heidegger propds uma destruicdo ontoldgica (Destruktion) ou desconstrucao
(Abbauen) da histéria da filosofia, a fim de expor suas origens ndo conhecidas
na vida croncreta histdria, em termos nos quais a filosofia poderia ser repetida
ou recuperada em um novo comego.'?

Porgue o tema é recorrente ndo somente no pensamento pds-virada, sendo ainda no
de sua juventude, e porque o 8§ 6° de SZ atenta para essa tarefa, entende-se que o pensamento

heideggeriano deva ser compreendido dentro dessa proposta de destruicdo da historia

127 Original: “[...] muR die Fundamentalontologie, aus der alle andern erst entspringen Kdénnen, in der
existenzialen Analytik des Daseins gesucht werden”

Original: “Heidegger’s theme of “the end of philosophy” and “the other beginning” are familiar to us primarily
from his later writings after 1930, but already in his 1921-22 lecture course Phanomenologische
Interpretationen zu Aristoteles he states that his task is nothing less than effecting the end of philosophy and
another genuine beginning. [...] By philosophy Heidegger meant here the whole history of Western thought
from its first beginning with the Greeks through its various transformations and restructurings in the Middle
Ages and Modernity (PA 2-3, 170). Borrowing from Luther’s 1518 Heidelberg Disputation, where Luther
spoke of destroying (destruere) the pseudo-wisdom of Greek philosophy and of Scholasticism’s “theology of
glory”, Heidegger proposed an ontological destruction (Destruktion) or desconstruction (Abbauen) of the
history of philosophy, so as to expose its unacknowledged origins in concrete historical life, in terms of which
philosophy could be repeated or retrieved in a new beginning”.

128



52

tradicionalmente historiografada da ontologia — seja a partir de qual lente, i.e., sem importar se
a ela da-se o nome de ontologia, metafisica, onto-teologia, ontologia metafisica etc. Assim,
‘transcendéncia’ antes de ser apresentado por Heidegger como sendo uma mera alteragao ou
revitalizacdo dos conceitos antigo, medieval ou moderno, é uma ressignificacdo
destrutiva/desconstrutiva do termo, que passa a dizer respeito ao ser-ai enquanto ser-no-mundo.
Claro, destruir fenomenologicamente em sentido heideggeriano ndo quereria dizer nada como
“destruir acabando, esmigalhando, fazendo imprestavel” — ndo é para menos que Heidegger
utiliza dos termos Destruktion’ e ‘Abbau’ para referir-se a tal empenho; ele ndo usa
‘Zerstorung’. Pois bem, a palavra ‘Destruktion’ (destrui¢do) é formada por trés partes: (a) um
prefixo: ‘des-’, que indica oposi¢ao ou afastamento; (b) um radical: -stru(k)-’, cuja etimologia
aponta para as ideias complementares de amontoar, reunir, erguer, criar; e (¢) um sufixo: ‘-ion’
(em portugués, ‘-¢d0’), o qual forma substantivos a partir de verbos que trazem a ideia de agdo
ou processo. Desse modo, ‘destruigdo’ significa algo como “afastar, opondo-se, 0 que foi
erguido enquanto um processo”. O mesmo vale para ‘Abbau’, ja que ‘ab-’ quer dizer
afastamento ou retirada e ‘-bau-" (do verbo ‘bauen’) significa construir ou cultivar. Assim,
‘desconstrucdo’ ¢ algo como ““afastar, retirando-se, do cultivo de algo que se construiu”.

E nesse sentido que Gadamer (2007, p. 86) fala sobre o sentido linguistico da
desconstrugdo intentada por Heidegger na época de SZ: “[...] para o sentimento linguistico
aleméo daqueles anos, destruicdo nédo significava dizimagdo, mas descontrucdo resoluta de
camadas sobrepostas, para que se saisse da terminologia dominante e se retornasse as
experiéncias originarias de pensamento”. Sendo assim, de acordo com Gadamer, o pensamento
heideggeriano estaria tentando retirar paulatinamente todas as “velharias” acumuladas na forma
de camadas de significacdo ao longo da histéria do pensamento ocidental, de tal maneira que,
antes de ser um total abandono, é uma modificacdo do ponto de partida; uma paralaxe
semantica. E um afastar, retirando-se e opondo-se do que foi erguido e edificado por um cultivo
processual da construcdo paulatina e continuada.

E uma vez que o objetivo é afastar-se do cultivo edificado, deve-se indicar de tal
maneira que sejam retirados os véus do encobrimento categorial-metafisico. E, obviamente, ndo
apenas o conceito de mundo passou, na tradi¢do, por uma universalizagdo formal ou geral;
também ‘transcendéncia’ foi universalizado ao ponto de perder o seu sentido originario
indicado na existéncia fatica do ser-ai. Sendo assim, a fim de mostrar os passos da
universalizacdo do conceito de ‘transcendéncia’, tentar-se-a apresentar o inicio de uma
formalizacdo (indicacdo formal), assim como intentada por Heidegger, na qual ‘transcendéncia’

comeca a desvelar algo mais do que o mero ente dado ab-stratamente presente enquanto um



53

ndo estar no mesmo plano de existéncia do transcendido — esse sentido, na verdade, vai se
mostrar tributario da transcendéncia originaria®?®.

Ora, no ano de 1929, Heidegger escrevera dois pequenos textos de suma
importancia para a questdo da transcendéncia na analitica da existéncia, sdo eles: “0 que é
metafisica” e “da esséncia do fundamento” (ambos publicados em GA 09). O primeiro trata de
pensar a questdo do nada (Nichts), partindo da angustia (Angst); o segundo, por sua vez, tem
bases no questionamento pelo fundamento (Grund) e pela diferenga ontoldgica. O que importa,
entretanto, € que, muito embora Heidegger tenha utilizado termos comuns, como foi indicado
na secdo precedente, a sua inovagdo linguistica formal indicativa, aponta para o fendmeno
mesmo, para a propria existéncia, fazendo necessario que ao se falar em ‘transcendéncia’ nao
mais se aborde um questionamento cientifico-epistemoldgico, sendo que se procure no ente
humano mesmo, no modo de ser-ai, 0 seu préprio fundamento. Parece que esse € 0 intuito
primordial da ressignificacdo destrutiva/desconstrutiva do termo, mais do que banal,
‘transcendéncia’. Sendo assim, serd possivel proceder a uma primeira explicitacdo do conceito
fenomenoldgico, em prol de uma descricdo fenomenologica.

Pois bem, em WG, Heidegger (1976b, p. 137) nota que “transcendente (aquilo que
transcende®) é o que efetua a ultrapassagem e permanece no ultrapassar. Tal ultrapassar &,
como acontecer, proprio de um ente. Formalmente, a ultrapassagem pode ser compreendida
como uma ‘relagdo’ que se estende ‘de’ algo ‘para’ algo”.'®' Aqui, tanto o elemento do
movimento quanto o do direcionamento (“de... para”) estdo presentes, mas de alguma maneira,
parece, 0 aspecto crucial ao que trivialmente indica “transcender/transcendéncia” ndo se
apresenta: ndo se fala da subida, apenas do translado — e isso €, parece, um indicio para um
novo tipo de transcendéncia, cujo mote ndo é mais a verticalidade do movimento, sendo a
horizontalidade do plano. Além do mais, quando Heidegger fala do “permanecer no
ultrapassar”, o que ele estd colocando €, de fato, algo novo: ora, algo que ao ultrapassar
permaneca no ultrapassar. Ou seja, algo que ao realizar o movimento, o translado “de(sde)...
para”, conclui o proprio ultrapassar no nele permanecer. Isso € importantissimo e ndo ¢ sem
motivo que mais adiante, esse permanecer, durar, resistir, na ultrapassagem deva voltar ao

debate.13?

129 Cf. secdo 2.2.1.

130 Traduzir ‘transzendierend’ pela expressdo “aquilo que transcende” traz uma vantagem para a compreensio,
mas tira 0 movimento presente na formagao do participio presente: “transcendendo”.

131 Original: “transzendent (transzendierend) ist, was den Uberstieg vollzieht, im Ubersteigen verweilt. Dieses
eignet als Geschehen einem Seienden. Formal lift sich der Uberstieg als eine ‘Beziehung’ fassen, die sich
‘von’ etwas ‘zu’ etwas hinzieht”.

132 Cf. Secédo 2.3.



54

Ademais, se, junto com Sena (2013, p. 116), for mostrado que realmente o intuito
da filosofia, desde os seus primérdios na Grécia até o “ponto [...] de convulsdo na historia do
pensamento” marcado pela revolugdo copernicana da primeira critica de Kant, foi o de ser
definida como um “estar em busca” do sagrado, da divindade, do ente transcendente (ens
transcendens enquanto ens realissimum), na qualidade de vida teorética (Bloc BecopnTikoc),
entdo pode-se dizer que, em certo sentido e tdo somente no que ha de mais inevitavel, a acep¢édo
vulgar de ‘transcendéncia’ ainda se faz presente, COmMO um gérmen, no pensamento
heideggeriano, se bem que “o que se busca” nio é mais voltado para o sagrado'®. Quereria isso
dizer que Heidegger (2006) em SZ e, mesmo, em obras do periodo fundamental ontoldgico,
tivesse em conta a mesma preocupacdo metafisica de Platdo, Tomas de Aquino, Descartes ou
Kant? Até pode se querer dizer que sim, mas muito provavelmente ndo. E para deixar isso mais
claro, perceba-se (HEIDEGGER, 2006, p. 49):

A definig&o cristé fora desteologizada no decurso da Modernidade. Mas essa
ideia de ‘transcendéncia’, na qual o humano seja algo que dura para além de
si mesmo, tem suas raizes na dogmatica cristd, da qual ndo se pode querer
dizer que tenha alguma vez problematizado ontologicamente o ser do
humano.3*

Ora, esse ponto (mais do que problematico) é fundamental para o desenvolvimento
da transcendéncia na analitica existencial, conquanto, ainda de acordo com Heidegger (20086,
p. 59), “o conhecer o mundo (voelv), ou seja, 0 abordar e discutir o mundo (Aoyoc) atua, por
iSso, como 0 modo primario do ser-no-mundo, sem que esse seja concebido como tal”.*% Pois
bem, Heidegger parece apontar para um traco fundamental da tradi¢&o filos6fica como um todo,
apesar de todas as suas nuances: ndo se apontou suficientemente para a distingdo entre ser e
ente, de tal maneira que aquilo para o qual a busca se volta nada mais € do que o proprio ente,
um algo apreensivel enquanto mero dado, algo possivel de ser escrutinado em suas mais
variadas partes, como que exposto a uma lente. Nao é para menos que Heidegger (2006, p. 59)
continua: “de tal modo ela [a interpretacdao] se torna o ponto de partida ‘evidente’ para o

problema da teoria do conhecimento ou ‘metafisica do conhecimento’. Pois 0 que é mais auto-

133 Isso quer dizer que ndo se pauta o buscar transcendental heideggeriano por sua formalizagdo, assim como
indicado em 2.1.1, particularmente quando da exposicao do ser-ai mitico.

134 Original: “Die christliche Definition wurde im Verlauf der Neuzeit enttheologisiert. Aber die Idee der
‘Transzendenz’, daf} der Mensch etwas sei, das iiber sich hinauslangt, hat ihre Wurzeln in der chrristlichen
Dogmatik, von der man nicht wird sagen wollen, daR sie das Sein des Menschen je ontologisch zum Problem
gemacht hatte”.

135 Original: “Das Erkennen von Welt (voery), bzw. das Ansprechen und Besprechen von ‘Welt’ (Aoyoc) fungiert
deshalb als der primére Modus des In-der-Welt-seins, ohne dal3 dieses als solches begriffen wird”.



55

evidente do que um sujeito referir-se a um objeto e vice-versa?”.1% Essa referéncia reciproca
se estabelece, desse modo, como algo para o qual o ser-ai tensiona enquanto um buscar. E, de
fato, isso ocorre, embora Heidegger esteja tentando alertar para algo mais fundamental.

Se bem pesadas as coisas, tal relagdo de conhecimento, tdo cara a epistemologia
moderna (tradicional), é apresentada por Heidegger (2006) como uma mera formalizacdo — algo
a ser descartado uma vez que a explicacdo fenomenolégica formal-indicativa de ‘mundo’ for
apresentada e compreendida como se deve. E porque o ser-ai é ser-em, que é igualmente
possivel vislumbra-lo como mero dado presente-a-méo: algo como “um sobre ele ter
conhecimento”; o conhecimento do ou sobre 0 mundo. Mundo, nessa viséo, seria o para fora da
naturezal® — transcendente ao conceito interno de intelecto, quer passivo quer ativo
(ARISTOTELES, 1957)*3%. Nesse sentido, o titulo do § 13 de SZ é bastante revelador: “a
exemplifica¢do do ser-em em um modo derivado. O conhecer o mundo”. Para deixar claro o
modo pelo qual essa relacgio homem/natureza (derivada da nocdo de algo como
sujeito/objeto)!3 se afasta do intentado na analitica existencial, Heidegger (2006, p. 60)
assevera: “sujeito e objeto ndo correspondem, porém, com ser-ai ¢ mundo”.14°

No mesmo ano da publicacdo de SZ, no semestre de verdo de 1927, Heidegger
(1989, p. 225-226) dissera que: “[...] essas determinacfes formais, as quais liberam a armacéo
para a dialética da consciéncia do Idealismo, sdo, contudo, bastante afastadas de uma
interpretacio do fato fenomenal do ser-ai”.!** E isso é o caso principalmente quando se
questiona, como o faz Heidegger (2006, p. 60), “como esse sujeito conhecedor atravessa sua
‘esfera’ interna para uma ‘outra ¢ externa’; como 0 conhecer em geral pode ter um objeto
[..]?7.242 E algo como essa caracterizacdo metafisica do conceito de transcendéncia, ora
aportado num para além do mundo sensivel ora para além da imanéncia do eu, que deve ser

problematizada e superada por Heidegger, a partir da figura do ser-no-mundo, pois Heidegger

136 Qriginal: “Dergestalt wird sie dann zum ‘evidenten’ Ausgangspunkt fiir die Probleme der Erkenntnistheorie
oder ‘Metaphysik der Erkenntnis’. Denn was ist selbstverstindlicher, als daf3 sich ein ‘Subjekt’ auf ein ‘Objekt’
bezieht und umgekehrt?”.

187 Cf. secdo 1.3 desta dissertacao.

138 Sobre a concepgdo aristotélica de intelecto, particularmente o que se chama “intelecto ativo” (voug
ToinTikoe), cf. Brentano (1867).

139 Ao falar da concepgdo epistemoldgica hegeliana, Schlétermann (1947, p. 53) esclarece que o ser humano se
percebe e vivencia enquanto apenas um pedaco (nur ein Stiick) da natureza e que qualquer relacdo existente
entre o corpo (Kdrper) e o espirito (Geist) ocorre, de fato e necessariamente, na propria natureza. Aqui fica
claro que a concepcdo tradicional de natureza se estabelece como um locus para fora do templo espirito-
corporal que é 0 homem — o0 homem do conhecimento moderno.

140 Original: “Subjekt und Objekt decken sich aber nicht etwa mit Dasein und Welt”.

141 QOriginal: “[...] diese formalen Bestimmungen, die das Gerist fir die BewuRtseinsdialektik des ldealismus

abgeben, sind doch weit entfernt von einer Interpretation der phdnomenalen Tatbestande des Daseins [...]”.

Original: “wie kommt dieses erkennende Subjekt aus seiner inneren ‘Sphdre’ hinaus in eine ‘andere und

dufere’, wie kann das Erkennen tiberhaupt einen Gegenstand haben [...]?”.

142



56

(2006, p. 62) afirma, mesmo, que o ser-ai ja é o seu proprio fora, o seu “para fora”43: «

no
dirigir-se para... e apreender, o ser-ai ndo sai de sua esfera interna, na qual ele, antes de tudo,
estava encapsulado, sendo ele ja sempre €, de acordo com seu modo primario de ser, ‘fora’ junto
aum ente que vem ao encontro no mundo ja sempre descoberto.”*4*

A titulo de ilustragdo, seria como pensar em uma pessoa trajando 6culos especiais
capaz de “transportd-la” a um jogo de realidade aumentada ou algo do género, onde s6 é
possivel visualizar o que ocorre enquanto acoplado aquele aparato, o que torna o jogador uma
figura quase comica e estranha, destoante dos demais que nao partilham de sua “realidade
virtual”, fazendo parecer haver algo como um individuo separado dos demais (solipsismo). Isso
pode ser pensado como justamente o que acontece com o ser-ai em relacdo aos demais entes
gue ndo possuem o carater de ser-ai — a caréncia de mundo limita o para-fora que possibilita a
abertura e compreensdo*°. Ndo é necessario, obviamente, um par de 6culos para fazer com que
todos os entes com o carater de ser-ai coloquem-se para fora e possam, por assim dizer, partilhar
um mundo que é aquilo mesmo que eles sdo. E isso sem o compromisso da necessidade
ontologica de conceitos como “povo”, “massa” ou “multidao”, o que estabelecer-se-ia
ontologicamente pelo ser-ai-junto e, quica, pelo se que estabelece a impessoalidade. Na verdade
é o carater de antecipacao projetiva do ser-ai a cada vez seu que faz possivel ao ser-ai singular
ser-em-(0-mundo) de tal ou qual maneira e vice-versal*® — quando se fala do fendmeno da
existéncia, esta-se a dar voltas por uma totalidade'*’. Apenas a titulo de recordago, o ser-ai
enguanto ser-no-mundo ndo se da na relacdo dual sujeito/objeto, ou, para usar as palavras de

Ferreira (2003, p. 250):

Em Ser e Tempo, Heidegger procurou estabelecer como se processa a relagéo
do homem com o mundo, e como um e outro poderiam ser definidos fora da
dualidade sujeito/objeto. Com este intuito, ele introduziu o conceito de mundo
como instancia fundamental para romper com 0 esquema sujeito-objeto. Esse
rompimento se concretizaria na medida em que ndo se teria mais um sujeito
frente a um objeto ou vice-versa, mas uma copertenca de constituicdo entre o

143 Cf. infra a segéo 2.2.2, sobre o ndo-ser-encapsulado do ser-ai; bem como, segdo 2.3.4, para o “para-fora”.

143 Original: “Im Sichrichten auf... und Erfassen geht das Dasein nicht etwa erst aus seiner Innensphére hinaus,
in die es zundichst verkapselt ist, sondern es ist seiner primdren Seinsart nach immer schon ‘draufien’ bei einem
begegnenden Seienden der je schon entdeckten Welt”.

145 Heidegger (1995c, p. 20) distingue o modo de ser do ser-ai (Existenz) de outros dois tipos de entes: (a) entes
como as pedras, v.g., S80 0s que s&0 meramente presentes & mao, dados (Vorhandensein); e (b) entes como os
animais e as plantas, cujo modo de ser nem é o do dado nem o do existente, sendo o da “vida” (Leben) — para
uma anélise fenomenolégica da vida, cf. Heidegger (1983). De um modo ou de outro, carece quer aos entes
meramente presentes, quer aos “viventes”, por assim dizer, algo como um mundo, a0 modo como ele o ¢ para
o ser-ai. Na verdade, Heidegger (1995c, p. 20) afirma que esse ente a que se da o nome de vida — em
contraposi¢do ao ser presente a mao e a existéncia — vive, mas ndo de modo a comportar-se para um mundo.

146 |sso remete a questdo da circularidade. Sobre isso, cf. a secdo 1.

147 Eis, talvez, a grande dificuldade de se delimitar a problematica da transcendéncia na analitica fundamental —
e, quica, a importancia de uma delimitacdo, qualquer que seja ela.



57

objeto (mundo) e o sujeito (homem). [...] Entretanto, o conceito de mundo néo
diz respeito apenas aquilo com que o homem (Dasein) mantém relacéo, antes
significa um momento estrutural e, nesse sentido, constitutivo do homem. [...]
quando da-se 0 mundo, simultaneamente da-se o Dasein e demais entes e
reciprocamente.

Sendo assim, o mundo do ser-ai ndo é, e ndo ha de ser, um qualquer para-além, um
fora, de qualquer espécie, a ndo ser, quando, como é o caso da tradicdo metafisica, e de acordo
com o pensamento heideggeriano, ele for compreendido de modo deficiente e secundario. O
individuo que joga numa realidade aumentada, e mantém-se para “dentro” de sua experiéncia
excludente, entretanto, sé pode ter qualquer experiéncia ou, ainda, s6 pode controlar e controlar-
se jogando, se ele antes esta ja posto para fora. Heidegger (2006, p. 62), diria que “no ‘mero’
saber sobre um contexto ontologico do ente, em ‘apenas’ representd-lo, em ‘somente’ ‘pensar’
acerca de algo, eu ndo estou menos junto ao ente, fora no mundo, do que em um apreender
originario”'*8, Ora, isso é algo de suma importancia para avaliar o que formalmente se
compreende como transcendéncia a partir da tradicdo moderna, i.e., a relacdo de conhecimento
de mundo. E, na visdo de Heidegger (2006, p. 62), esse “processo” de conhecimento ndo é o
mais fundamental, o mais originario, ele tem suas raizes no ser-no-mundo préprio do ser-ai; e
nem € a razdo que cria, pura e simplesmente, o comércio sujeito/mundo, e, por outro lado,
também ndo é o mundo que, plasmado diante do ser humano, se-lhe imp&e a sua realidade e
constitui a troca. Ser-no-mundo é um todo articulado que se da como um formar significativo°.

Parece, entretanto, que se se tem por certo que ‘transcender’ € escalar montanhas e
que, ao menos metaforicamente, a vida teorética € um ato de escalar uma montanha inscrita
entre 0 que se tem como 0 mundo dado experimentalmente-presente-a-méo e 0 mundo dado
noeticamente-presente-a-mao (ou, por que ndo, mundo divinal, dos entes intelectiveis), entdo é
igualmente certo que a nocdo geral da filosofia se configura como um meio para alcancar o
“para” da relacao de transcendéncia, com a especificidade de que ele ¢ encontrado fora desse
mundo do ser-ai — fora da estrutura ser-no-mundo. Mas, como se disse, ‘transcendéncia’, vulgar
e trivialmente concebida, esta ainda assim presente no pensamento heideggeriano como um
gérmen: de tal forma que o carater do movimento “de(sde)... para” se torna explicito, exceto,
obviamente, e como ja apresentado acima, no que concerne a uma qualquer verticalizacdo. Por
outro lado, é notavel, contudo, que, no pensamento de Heidegger, esse “para” ndo extrapole o

proprio ser-ai (ou seja, 0 seu ser-no-mundo constitutivo), afastando-se da posi¢éo tradicional

18 QOriginal: “Im ‘blofen’ Wissen um einen Seinszusammenhang des Seienden, im ‘nur’ Vorstellen seiner, im
‘lediglich’ daran ‘denken’ bin ich nicht weniger beim Seienden draufien in der Welt als bei einem originaren
Erfassen”.

149 Cf. 1.2.4, sobre a formacédo de mundo.



58

teorética de filosofia e encaminhando para algo completamente outro; por que néo,
encaminhando para uma praxis.>

Poder-se-ia objetar, entretanto, haver um marco divisor na historia da filosofia ainda
anterior a Heidegger, no qual a busca pelo transcendente para além do mundo dado ndo fosse
mais um elevar-se ao sagrado, sendo as proprias “condigdes de possibilidade” da objetualidade
dos objetos. Bem, se se seguir Bonaccini (2013), ver-se-a que € esse 0 pensamento de Kant,
i.e., 0 carater de ser transcendente do que se configura filosoficamente como vida contemplativa
ou teorética — que marca a historia da filosofia até o seu momento de crise enquanto ciéncia que
conhece objetos puros e para além do mundo — tem seu limite com o pensamento critico
kantiano®?, cujo alicerce passa a ser o conhecimento puro de objetos empiricos. Conhecimento
que, de fato, é puro porquanto diz respeito as condi¢cdes a priori da subjetividade, na qual a
objetualidade do objeto seria concebida subjetivamente a partir das intuicdes puras, interna e
externa (tempo e espago). Acontece que a noc¢do de fendmeno kantiana se d& na contraméo da
nogdo heideggerianal® e, ademais, se estabelece como um imanente do a priori
experimentavel, daquilo a que a experiéncia transcendentalmente referencia por meio da relacédo
categorial linguagem/conhecimento.

Para tanto, King (2001, p. 45-46) alerta que o conceito de a priori, tdo caro para a
filosofia como um todo (enquanto atividade teorética), e, particularmente, para a filosofia
transcendental (quer kantiana quer husserliana), é completamente ressignificado pelo
pensamento heideggeriano, para quem “a grosso modo, isso significa que o que ja esta ai na
experiéncia enquanto a condicao de sua possibilidade ndo reside em algum lugar separado da
experiéncia e nem em um tempo anterior”.*>3 Ora, o problema do a priori foi, dessa maneira,
colocado em um outro lugar: (a) nem é mais o fundamento transcendental do experimentavel
para-além do sujeito cognoscente em sua imanéncia; (b) e nem é o fundamento transcendente
do mundo (ordo)®™* enquanto realidade fisica, sensivel etc. Para ser mais direto, a nogéo de a
priori heideggeriana, dentro da analitica existencial, esta imbrincada com a no¢&o de mundo e,
desse modo, com o existencial ser-no-mundo, porquanto, de acordo com Freire (2008, p. 102):
“Nessa perspectiva, ser sob o modo da existéncia significa ontologicamente ser a priori

conforme o mundo, o que implica dizer que ndo ocorre ao Dasein ser primeiramente um ente

150 Quanto a isso, cf. 1.3.2.

151 Ao menos no seio da KrV, porquanto na Segunda Critica, tudo o que foi negado para o conhecimento volta
enquanto uma condic¢do da moral. Cf. Eisler (1964, p. 537-538).

152 Cf. Sz, 8 7°.

18 QOriginal: “Roughly speaking, this means that what is already there in experience as the condition of its
possibility does not lie somewhere apart from and in a time before experience”.

15 Cf. secdo 1.1.1.



59

livre do mundo para depois assumir uma ‘relacdo’ de conhecimento com este”. Assim, sem
mais delongas, deve-se prosseguir e investigar a horizontalidade da transcendéncia

heideggeriana.

3.2 TRANSCENDENTE E TRANSCENDENTAL

Ora, tradicionalmente a palavra transcendéncia remete a duas vis@es distintas — se
bem que concilidveis —, i.e., aponta para: (a) o que se chama de suprassensivel ou transcendente,
enquanto puramente para alem do fisico; e (b) para o que se denomina como constituinte da
relacdo de conhecimento, enquanto objetivamente apreendido por um sujeito. Isso ja foi
preliminarmente exposto em 2.1, entretanto, aqui nesta secdo, serd feito um movimento de
passagem em dois momento: (a) primeiramente, analisar-se-a de maneira negativa que maneira
a transcendéncia heideggeriana ndo é transcendente em sentido tradicional, e apesar disso
transcendente em sentido existencial; (b) ademais, analisar-se-a, igualmente de maneira
negativa, o0 modo pelo qual a transcendéncia heideggeriana ndo € transcendental em sentido
tradicional, e mesmo assim transcendental em sentido existencial. Desse modo, essa se¢do tem
o papel de direcionar, ultrapassando, o “de(sde)”, que ¢ a tradigdo filoséfica, rumo ao “para”
desta dissertacdo, que € o sentido da transcendéncia na e a partir da analitica fundamental.

Para encaminhar as subsecfes seguintes, perceba-se que de acordo com Marques
(2012, p. 59) — a partir de sua leitura do GA 26 (HEIDEGGER, 1978) — o termo
‘transcendéncia’ apresenta dois sentidos para a tradi¢io™®: (a) um verbal; e (b) um filosofico.
O sentido filosofico de ‘transcendéncia’, por seu turno, seria novamente dividido em dois: (i)
transcendéncia filosofico-epistemoldgica; e (ii) transcendéncia filoséfico-teoldgica. No que diz
respeito ao ponto ‘i’, transcendente ¢ “tudo aquilo que esta fora da consciéncia”; entretanto,
quanto a ‘ii’, transcendente ¢ “aquilo que se opde a contingéncia” e é, dessa maneira, necessario
incondicionado. Ora, o fundamental nisso é: tanto em ‘@’ quanto em ‘b’ o conceito de
‘transcendéncia’ aponta para a existentia, real ou ideal (ou, justamente por ideal, supra- ou
hiperreal), de um dentro e um fora do quem-somos (MARQUES, 2012, p. 60). E, como o
proprio Heidegger (1978, p. 204) expde: “[...] para assinalar o uso terminolégico da palavra na

filosofia. [...] O termo significa: 1. o transcendente em oposi¢éo ao imanente; 2. o transcendente

155 Ambos os sentidos, verbal e filoséfico, foram apresentados na segdo 2.1.1 desta dissertacdo, se bem que com
um foco maior sobre o primeiro deles.



60

em oposicao ao contingente”.1°® Dessa maneira, a partir da problematizagéo heideggeriana, ao
longo do periodo fundamental ontoldgico, tentar-se-a delimitar o que vem a ser ‘transcendente’
e ‘transcendental’ — primeiramente de modo negativo e, ao fim, positivamente, mas tendo por
base o seguinte (SENA, 2012, p. 65): “a “fala” da fenomenologia [...] ndo designa estruturas
necessarias e universais, seja em sua versdo dogmatica-substancial, seja em sua verséo critica-

transcendental enquanto condigéo estrutural a priori de possibilidade.”.

321  Oserquaente como o transcendente em um sentido derivativo e dntico

Intentar-se-4, nesta subsecdo, apresentar, ao menos a titulo de problematizacgéo, o
modo pelo qual Heidegger, na sua tarefa da construcdo da ontologia fundamental, procurou
desconstituir o tradicional e arraigado sentido de divinacdo do conceito de transcendéncia.
Sendo assim, o problema €é: sim, a transcendéncia aponta para o incondicionado. Mas de forma
alguma! Apenas num sentido derivativo é possivel visualizar a transcendéncia como um para-
além incondicionado que se dad no ambito de uma outra natureza ontoldgica. Ainda assim,
persiste esse sentido como o mais notavel e disseminado, estabelecendo-se como o comum que
a todos se € comum. A transcendéncia se constroi, entdo, como um escalar que tem em vista o
transcendente como um para fora da regido dos entes. Essa compreensdo mediana do termo,
entretanto, gera problemas para a delimitacdo da diferenca ontoldgica, pois aquilo a que se
dirige a ultrapassagem apenas se coloca como uma outra espécie de ente, que ndo contingente
e condicionada em sua existéncia, mas agora necessaria e incondicionada, sendo em si mesma
e para si a razdo de sua existéncia — ao que se diz: o0 ente transcendente, nesse sentido, € o ente
para o qual, em sua essentia, estd contida a sua existentia.

Desse modo, o transcendente passa a ser tudo o que o ha de absolutamente-outro —
transcende completamente o sujeito e os objetos ordenados na totalidade do mundo-extenso.
No seu curso de verdo do ano de 1928, entretanto, e muito em razio dessa total grandeza
absoluta da existéncia divinal, Heidegger (1978, p. 206) iria dizer que o transcendente nesse

sentido é algo como um exagero:

“o transcendente €, por seu turno, o que se situa para além de tudo, como o
que condiciona isso ou aquilo: o incondicionado, porém, a0 mesmo tempo,

16 QOriginal: “[...] den terminologischen Gebrauch des Wortes in der Philosophie zu kennzeichnen. [...] Dieser
Terminus bedeutet: 1. das Transzendente im Unterschied vom Immanenten; 2. das Transzendente im
Unterschied vom Kontingenten”.



61

propriamente inacessivel ou inalcansavel: o excedente. A transcendéncia é a
ultrapassagem no sentido de situar-se para além dos entes condicionados” 2%

E um exagero, portanto, de acordo com a interpretacdo heideggeriana, pensar no
transcendente como algo tdo absolutamente para além da existéncia do ser-ai humano, bem
como da existentia dos entes dados a-mdo. Esse exagero se faz de tal modo que aquilo a que a
transcendéncia transcende se torna um total absurdo, i.e., passa a ser o conceito generalissimo,
por rigor indefinivel e, entretanto, completamente compreensivel**® enquanto o transcendente.
Esse entendimento comum e mediano se d& a partir de uma pura inteleccdo transcendente do
sentido para-além referente do ser que se da como um ente, um algo que tem de ser
simultaneamente perfeito, imutavel, eterno, uno, simplissimo — o ens perfectissimum, o ente
perfeitissimo. Nao obstante, Heidegger (1978, p. 211) afirma que o transcendente ndo deve ser
visto como o exagerado, i.e., “[...] ndo, contudo, em dire¢ao de uma interpretacio acerca de um
Tu absoluto, e também ndo como bonum, como valor ou como eterno”!* — e isso ndo implica,
por outro lado, colocar o ser transcendente como 0 que € e tem o carater de ente. 1sso é passar
por cima da diferenca ontoldgica e interpretar como ente 0 que tem a estrutura de ser. De fato,
se esta a sugerir duas coisas: (a) o ente transcendente a que se d& o0 nome de Deus nédo é a
transcendéncia; e (b) a transcendéncia do ser é de uma esfera de compreensdo totalmente
diferente, levando ao problema do ser-no-mundo.

O que Heidegger fez foi ressignificar o termo a partir da analitica fundamental do
ser-ai até ao ponto em que o termo tradicional é que passou a ser um derivado do conceito

fenomenoldgico originario. Em BT, Heidegger (2003, p. 24) comenta:

guando se fala de Deus e dos Deuses, n6s pensamos a partir de um antigo
habito da representacdo na forma, que, 0 mais provavelmente, indica 0 nome
‘transcendéncia’, que, No entanto, j& quer dizer muitas coisas. Se quer dizer
algo que ultrapassa o ente dado a-mao e e, especialmente, o humano. [...] O
transcendente (erroneamente também chamado ‘a transcendéncia’) é o Deus
do Cristianismo.¢

157 Original: “Das Transzendente dagegen ist, was Uber all das hinausliegt als das, was jenes bedingt: das
Unbedingte, aber zugleich eigentlich Unerreichbare: das Uberschwangliche. Transzendenz ist das
Uberschreiten im Sinne des Hinausliegens iiber das bedingte Seiende”.

1%8 Cf. Sz, § 1, acerca do esquecimento do ser.

19 QOriginal: “[...] nicht aber in einer Auslegung auf ein absolutes Du hin, und auch nicht als bonum, als Wert
oder als Ewiges”.

180 Original: “Wenn von Gott und den Géttern gesagt wird, denken wir nach langer Gewohnheit des Vorstellens
in der Form, die noch am ehesten der freilich selbst schon vielmeinende Name ‘Transzendenz’ anzeigt. Man
meint Solches, was das vorhandene Seiende und unter diesem zumal den Menschen (bersteigt. [...] Das
Transzendente (ungenau auch ‘die Transzendenz’ genannt) ist der Gott des Christentums”.



62

A isso Heidegger (2003, p. 216-217) ainda acrescenta que esse tipo de

transcendéncia é:

a ‘Ontica’: o outro ente que ultrapassa o ente. Cristdo: aquele que cria e que
transcende o ente criado, i.e., o criador, no uso completamente confuso da
palavra ‘transcendéncia’, a ‘transcendéncia’ (tal qual sua magnificéncia!) =ao
préprio Deus, o ente acima do resto dos entes; o abrangente e, assim,
universal, chamado, ainda ao mesmo tempo, a titulo de opuléncia e excesso,

de “Ser’ 18
Nao ¢é para menos que Nicholson (1996, p. 360) assevera: “se houvesse alguma
forma ou algum ‘ser’ existindo separadamente dos entes, isso iria tornar o ser em um ente, ein
Seiendes: ele seria algo outro na existéncia, violando, desse modo, a diferenca ontoldgica”.162
Uma das grandes motivacdes heideggerianas para escrever SZ foi o que ele chamou de
“esquecimento do ser” (Seinsvergessenheit) e a tarefa da colocacdo do problema sobre o ser em
geral — se bem que ele tenha escolhido um ente determinado (ser-ai) para a tarefa da atribuicéo
de sentido desse problema. Para tanto, escreve Heidegger (2006, p. 3) que “a ‘universalidade’
do ‘ser’ nao é a do género. [...] A ‘universalidade’ do ser ‘transcende’ toda universalidade
genérica”.1%® O género é o que alcanca e compreende a nogdo de niveis de generalidade — o que,
levado ao absoluto, teria 0 seu maximo no ens perfectissimum, na figura de Deus, o
incondicionado ex-cedente. Entretanto, “O ser como tema fundamental da filosofia ndo é um
género dos entes, ainda que diga respeito a cada um dos entes. Sua ‘universalidade’ deve ser
procurada mais acima”!®* (HEIDEGGER, 2006, p. 38). E néo deve ser procurada em um local
mais alto simplesmente porque ha uma topografia especifica e correta para se Ihe achar, o ser
ndo se encontra existindo no mais alto do Olimpo ou, mesmo, no Eden, sendo “a circunstancia
central é que o ser ndo ¢ um ente. O ser ndo existe”'®> (NICHOLSON, 1996, p. 360). Ou, ainda,
que “[...] o proprio ser ndo € um ente. Transcende-0. [...] Contudo, esta transcendéncia ndo &,

para Heidegger, a do Ser soberano e independente dos entes e que ¢ o nome de Deus na

161 Original: “die ‘ontische’: das iiber das Seiende noch hinausgestiegene andere Seiende, christlich: das iiber
das geschaffene Seiende schon hinausgestiegene Schaffende, der Schopfer, in der ganz verworrenen
Verwendung des Wortes ‘Transzendenz’ die ‘Transzendenz’ (so wie Seine Magnificenz!) = Gott selbst, das
Seiende Uber dem ubrigen Seienden; das Umgreifende und so Allgemeine, zum UberfluR und zur
Ubersteigerung der Verwirrung zugleich dann noch das ‘Sein’ genannt!”.

162 QOriginal: “If there were some form, or some ‘Being’, existing separately from beings, that would turn being
into a being, ein Seiendes: it would be something else in existence, thereby violating the ontological difference”.

183 QOriginal: “/...] die ‘Allgemeinheit’ von ‘Sein’ ist nicht die der Gattung. [...] Die ‘Allgemeinheit’ des Seins
‘Uiberstiegt’ alle Gattungsméiige Allgemeinheit”.

184 QOriginal: “Das Sein als Grundthema der Philosophie ist keine Gattung eines Seienden, und doch betrifft es
jedes Seiende. Seine ‘Universalitdt’ ist hoher zu suchen”.

185 QOriginal: “the central circumstance is that being isn’t a being, isn’t an entity. Being does not exist”.



63

metafisica cristd” (PASQUA, 1993, p. 30). E apesar de tudo, o ser-ai o compreende, ainda que
pré-ontologicamente.

Mas o que ¢ que faz possivel, entdo, algo como ‘transcender’? De acordo com
Dahlstrom (2005, p. 38), “esse modo de representar o ser como separado dos entes é, Heidegger
insiste, ‘a origem da transcendéncia’ em suas vérias formas”.1%® Acontece que de alguma
maneira, 0 ser que transcende é um algo comum aos entes transcendidos, o que faz, ainda de
acordo com Dahlstrom (2005, p. 38), com que surja a ideia adjacente do ser-separado, da
separacdo. O ser é completamente diferente, ndo obstante seja 0 que esta logo em relagdo com
o ente. O ser é sempre ser de um ente e o ente é em seu ser. E deveras importante notar,
entretanto, que a diferenca ontoldgica ndo deve ser interpretada Unica e exclusivamente de
modo logico-gramatical, conquanto esse tipo de andlise passa ao largo da proposta
heideggeriana no periodo fundamental ontoldgico, i.e., desvelar o sentido do ser do ente a que
se chama ser-ai (NICHOLSON, 1996, p. 361). De certa maneira, ainda, o ser se mantém como
um conceito obscuro, ndo porque ndo se Ihe acha resposta, mas porque a resposta a que se da é
dependente de uma articulacdo de sentido especifica a partir da tarefa do ser-ai. E como “de
fato o ser ndo € equivalente as palavras e aos mecanismos l6gicos por ndés mencionados, ou aos
conceitos, ndo importa o quao ‘fundamentais’ eles sejam. Ao invés disso, o ser ¢ o que todos
eles significam [...]”*%” (NICHOLSON, 1996, p. 362).

E apenas porque ser se da que se pode usar a copula, o “€’, e atribuir sentido aos
enunciados, disposicOes e usos. Se ndo se da ser, nesse sentido, o ser do ser-ai, ndo seria possivel
ao ser-ai mesmo, sendo, formar conjunturalmente 0 mundo de sua significancia. Do mesmo
modo, € a partir do sentido do ser que se descobrem os entes em suas remissdes projetivas,
lancadas, atuais. O ser a que se deu importancia aqui, ndo é um ente, muito menos 0 mais
exagerado deles; é um nada de entitativo. O ser transcende. E ainda assim, Heidegger (1978, p.
186) insiste que “[...] ele [o ser] ndo é nem Onticamente nem logicamente anterior, sendo
ontologicamente. Mas esse ¢ o problema. [...] O ser é o Anterior em um sentido obscuro”.1®
Essa obscuridade, como ja se frisou, ndo impede que o ser-ai tenha uma compreenséao de ser,
ainda que ndo tematizada e pré-ontoldgica. Pelo contrario: uma qualquer compreensdo ja

envolve a compreensao de ser e tem por base a abertura do ser-ai a algo como mundo. Mas

186 QOriginal: “This manner of representing being as separate from beings is, Heidegger maintains, ‘the origin of
transcendence’ in its various forms”.

187 QOriginal: “But in fact being is not equivalent to the words or the logical devices we have mentioned, or to the
concepts no matter how ‘fundamental’ it might be. Instead of that, being is what they all signify [...]”.

188 Qriginal: “es ist weder ontisch noch logisch friiher, sondern ontologisch. Aber dies ist das Problem. [...] Sein
ist das Frihere in einem dunklen Sinn”.



64

porque nem mundo nem ser-ai humano dizem respeito simplesmente a campos da metafiscia
especial, conquanto ela lide com ambitos de ser nos quais o0s ob-jetos s&o dados a partir da lida
com entes dados, Heidegger (1989, p. 237) afirma que o mundo é medido a partir do ser-ai*®°:
“cle [0 mundo] é uma determina¢do do ser-no-mundo, um momento da estrutura do modo de
ser do ser-ai. O mundo é algo que tem o caréter do ser-ai. [...] 0 mundo néo é dado a-méo, sendo
ele existe, i.e., ele ttem o modo de ser do ser-ai”.!’® O mundo é o aberto na abertura
compreensiva, dispositiva e falante do ser-ai (HEIDEGGER, 2006). E é a partir da
transcendéncia fundamental-ontoldgica, dessarte, que se pode falar em algo como “ser ¢

transcendente”.

3.22  Transcendente/transcendental para além da objetualidade do objeto ou da subjetividade

do sujeito encapsulado

No seu pequeno, mas denso, tratado de 1928 (A esséncia do fundamento),
Heidegger (1976b, p. 139) escreve que ‘transcendental’ (transzendentaler) é tudo aquilo que
tem a ver com a transcendéncia, sendo que o0 mundo é o que constitui propriamente a estrutura
unitaria desse fenémeno, de tal maneira que o conceito de mundo é transcendental
(transzendentaler). E nessa esteira que para Reis (1999, p. 343) “Transcendental diria respeito
a tudo o que pertence a transcendéncia”. Pertencer a transcendéncia, nesse sentido determinado
de transcendental, € atualizar-se enquanto o lancado, aberto para 0 mundo, que se projeta. Ora,
continua Reis (1999, p. 343): “Mais ainda tudo o que remete, em funcdo de sua propria
possibilidade, para a transcendéncia. O conhecimento transcendental ndo seria a demonstracéo
de que as representacdes a priori referem-se a objetos da experiéncia (porque sdo as condic¢oes
da possibilidade da experiéncia), mas conhecimento transcendental é conhecimento
ontologico”. Dessa maneira, transcendental ndo €, como diria Kant (1974, p. 63) na KrV, B 25:
“[...] todo conhecimento [...], que em geral ndo se ocupa tanto com objetos, sendo com 0 N0Sso
modo de conhecimento de objetos, na medida em que este deve ser possivel a priori.”*"* E néo
0 é por mais de um motivo: (a) primeiro que transcendental no tratado e, mesmo, no periodo da

ontologia fundamental como um todo, nédo indica um modo de conhecimento a priori no qual

169 Espera-se que isso tenha ficado claro a partir da secéo 1.

10 Original: “Sie ist eine Bestimmung des In-der-Welt-seins, ein Moment der Struktur der Seinsart des Daseins.
Die Welt ist etwas DaseinsmaRiges. [...] Die Welt ist nicht vorhanden, sondern sie existiert, d. h. sie hat die
Seinsart des Daseins”.

1 QOriginal: “[...] alle Erkenntnis [...], die sich nicht so wohl mit Gegenstanden, sondern mit unserer Erkenntnisart
von Gegenstanden, so fern diese a priori méglich sein soll, Uberhaupt beschéaftigt”.



65

as condices internas de um sujeito condicionam o conhecimento fenomenal (i.e., de objetos da
experiéncia possivel); e (b) transcendéncia e transcendental, no projeto heideggeriano, nao se
limitam a questdo do conhecimento, pois ndo se fecham no pensamento meramente teoreético,
sendo sao algo quase como a condicdo para ambos 0s comportamentos, teérico e pratico, diante
dos entes intramundanos que vém ao encontro. E desse modo que o mundo aparece como a
estrutura unitaria desse fendbmeno.

Em geral, quando se fala de transcendéncia, como ja se notou nas sec¢des
precedentes!’?, tende-se a se pensar em um fora — seja um fora do plano de realidade contingente
(um incondicionado), seja um fora do plano da consciéncia imanente. O fora a que se tende a
pensar é sempre um fora em relagcdo a um dentro, mas isso fica ainda mais explicito quando do
ponto de vista filoséfico-epistemoldgico, no qual o sujeito se d& como um recinto fechado,
individualissimo — porta de abertura a liberdade enquanto auto-nomia'”® diante do fora da
consciéncia a que se chama “mundo extenso”. Nesse sentido, acontece que “o sujeito é
representado aqui quase como uma capsula, com o seu dentro, uma parede capsular e um fora
dela”’* (HEIDEGGER, 1978, p. 205). E isso ndo se da Unica e exclusivamente quando se
comenta expressamente o problema da transcendéncia em termos de imanéncia — na verdade,
ndo é necessario que se fale na distincdo entre imanéncia e transcendéncia para que haja a
possibilidade de uma tal visdo “encapsulada”. Basta que haja a mera intuicao de um fora, a
mera representacdo de um para além dos limites do dentro. Talvez por isso seja algo téo dificil
de se visualizar o problema da transcendéncia no periodo de 1926/29 — o que transcende ja é
um fora aberto. Observe-se as palavras de Heidegger (1978, p. 205) ainda sobre esse tema e
sobre a tendéncia de voltar ao problema da cépusa: “mas como quer que seja e onde quer que
seja colocado o problema da transcendéncia, sob a orientacdo expressa ou nao expressa do seu
contra-conceito da imanéncia, ali se encontra em principio a chamada representacdo-capsular
do sujeito, do ser-ai”.1"®

O grande problema dessa interpretacdo, parece, é o fato de que, quer na nocao
transcendente quer na imanente, a questdo se desenrola como um ancorar na subjetivagéo, de

tal modo que se reduz o ambito da “vida” ao da relagdo sujeito/objeto, i.e., a0 ambito da

172 Cf. particularmente a secdo 2.2, in fine, para uma colocagéo preliminar do problema da transcendéncia na
tradicdo a partir de dois pontos de vista delimitados, o teoldgico e o epistemoldgico.

173 Cf. Heidegger (1982) em seu curso de verdo na Universidade de Freiburg.

174 QOriginal: “Das Subjekt wird hier gleichsam als eine Kapsel vorgestellt, mit einem Inneren, einer Kapselwand
und einem AufRerhalb ihrer”.

15 QOriginal: “Aber wie immer und wo immer das Transzendenzproblem gestellt wird, in ausdriicklicher oder
unausdricklicher Orientierung am Gegenbegriff der Immanenz, da liegt im Prinzip die genannte Kapsel-
Vorstellung vom Subjekt, vom Dasein zugrunde”.



66

transcendéncia dos objetos em relacdo ao ‘eu’ imanente. Isso fica claro em uma passagem do
curso de inverso de 1919/20, quando Heidegger (1993, p. 145), ainda sofrendo influéncia de
termos diltheynianos, escreve: “a vida e ndo o objeto, também néo é, contudo, compreendida
através de uma ancoragem no sujeito, através de um modo de compreensao do eu. Objetificacdo
e subjetificacdo sdo modos de teorizagdo. A reflexdo imanente também incide sobre uma
transcendéncia objetivada”.1’® Deve-se notar, complementando o que foi dito acima, que
Heidegger sofria ainda certa influéncia do vocabulario de Dilthey, tanto que utiliza o termo
‘vida’ (Leben) para se referir a algo préximo a ser-ai — essa tese de uma equivaléncia conceitual
é sustentada, v.g., por Tugendhat (1970) e por Inwood (1999, p. 118-119). Dessa maneira,
aceitando que ‘vida’ seja um correlato — ainda fragil — de ‘ser-ai’, pode-se ver o intuito
heideggeriano de retirada, de saida, da esfera subjetivista/objetivista em funcdo de uma
fenomenologia da vida fatica, do ser-ai. Recorrer ao modelo de transcendéncia/imanéncia é
permanecer na visdo capsular. E desse modo, no que interessa & questdo diretriz dessa
dissertacdo, i.e., a transcendéncia na ontologia fundamental heideggeriana, o problema da
apreensao do ‘eu’ a partir do viés subjetivista, se estabelece como um empecilho para se pensar
a fundamentagdo do “si mesmo” (Selbst ou Selbstheit), conquanto, como coloca Heidegger
(2006, p. 320), “pois o conceito ontologico do sujeito Ndo caracteriza a ipseidade do eu qua si-
mesmo, sendo a mesmidade e a constancia de um ja sempre dado presente a-mao. Determinado
ontologicamente como sujeito, o ‘eu’ quer dizer fixa-lo como um sempre ja presente a-méao”.t’’
Isso implica dizer que o terreno para a colocacdo e desenvolvimento do “eu qua si-mesmo” ndo
tem suas bases na subjetividade, sendo o contrario.’®

Mas surge entdo, demais, um obstaculo a concepcdo transcendente/imanente:
sujeito é sempre sujeito em relacdo a um objeto. Bem, ap6s discorrer sobre o conceito de sujeito
de acordo com Natorp, indicando que para o autor ele é dividido em trés momentos — contetdo
(Inhalt), Eu (Ich) e, por fim, consciencialidade (Bewuf3theit) —, Heidegger (1989, p. 221-222)
coloca: “pertence ao eu a relagdo para com o objeto, e vice-versa, 0 objeto qualifica a relagéo
para com um sujeito. A relagdo é uma correlagdo”.}’® Isso significa dizer que ha uma unidade

correlacional entre sujeito e objeto dada pela consciencialidade, fazendo com que nem sujeito

176 QOriginal: “Leben nicht Objekt, ist aber auch nicht philosophisch erfalt durch Verankerung im Subjekt, durch
ichliche Betrachtungsweisen. Objektivierung und Subjektivierung sind Theoretisierungsweisen. Auch
immanente Reflexion geht auf objektivierte Transzendenzen”.

17 QOriginal: “Denn der ontologische Begriff des Subjekts charakterisiert nicht die Selbstheit des Ich qua Selbst,
sondern die Selbigkeit und Besténtdigkeit eines immer schon Vorhandenen. Das Ich ontologisch als Subjekt
bestimmen, besagt, es als ein immer schon Vorhandenes ansetzen”.

178 |sso sera retomado, mas a partir de uma caracterizagdo positiva, na secéo 2.3.

119 QOriginal: “Es gehort zum Ich die Relation zum Objekt, und umgekehrt, dem Objekt eignet die Relation zu einem
Subjekt. Die Relation ist eine Korrelation”.



67

e nem objeto possam vir separados — sempre que um aparecer, 0 outro surge em oposic¢do. N&ao
h4, assim, quaisquer possibilidades de alteracdo na consciencialidade sem que haja uma total
reestruturacdo do contetdo: uma modificacéo na correlacéo é derivada Unica e exclusivamente
de uma alteracdo no contetido objetual, causando uma relacdo diferenciada no Eu; porém, a
consciencialidade é sempre a mesma e determina a res cogitans a partir de um conteido
consciente relacionado com um Eu.!8 A questdo toda é que esse tipo de apreensio objetual,
tipico da tradicdo filoséfica moderna, sempre leva em consideracdo a necessidade da
interpretacdo objetual dos entes dados presentes-a-mao, o que, para Heidegger (1989, p. 222),

ndo é de modo algum evidente:

Pois algo contraposto € sempre algo contraposto a um compreendido. De fato.
Mas todo ente é, necessariamente, um objeto? Para que eles sejam o que séo,
por acaso 0s objetos dos acontecimentos naturais tém de ser para um sujeito?
Manifestamente ndo. O ente é tomado de antemdo como um objeto. Dai pode-
se deduzir que é preciso um sujeito para ele. 18t

Acontece, entretanto, que quando se entra no campo da fenomenologia, i.e., quando
se insere no pensamento husserliano, essa estrutura correlacional que se da entre sujeito e objeto
se transpde para uma questdo mais profunda: a da intencionalidade. 1sso faz com que a presenca
da consciéncia tenha um papel central na determinagdo do ambito dos objetos “dados” —i.e., 0S
atos intencionais radicam a estrutura “consciéncia € sempre consciéncia de”, e isso ¢é
fundamental para a compreensdo da relagdo de cochecimento transcendental em Husserl.
Gander (2009, p. 153) afirma que “com a intencionalidade Husserl designa a propriedade
fundamental da consciéncia; sempre consciéncia de algo, i.e., sempre estar orientada a partir de
alguma objetualidade”.'® Ora, tal perspectiva é, de fato, um salto ante & posicio completamente
transcendente da correlagdo sujeito imanente objeto transcendente. Mas de que modo? Bem, 0s
objetos transcendentes ao eu, i.e., as coisas enquanto presentes-a-mao, passam a ser constituidas
na consciéncia: elas sdo, por assim dizer, dadas na consciéncia; ha um ser-dado (Gegebensein)
proprio das objetualidades na “consciéncia de”, i.e., no ato intencional. Por tal motivo escreve

Marques (2012, p. 61-62):

[...] atranscendéncia em Husserl ndo sustentaria um dualismo epistemoldgico,
i. €, uma separacgdo entre sujeito e objeto, ao contrario, 0s objetos s6 podem

180 Cf. a introduc&o a secdo 1.1 desta dissertacao.

181 QOriginal: “Denn etwas Entgegestehendes ist immer entgegenstehend fiir ein Erfassendes. GewiRR. Allein, ist
jedes Seiende notwendig Objekt? Mussen die Naturvorgdnge Objekte fiir ein Subjekt sein, um zu sein, was sie
sind? Offenbar nicht. Das Seiende wird im vorhinein als Objekt genommen. Dann kann hieraus deduziert
werden, dafl dazu ein Subjekt gehort.”.

182 QOriginal: “Mit Intentionalitat bezeichnet Husserl die Grundeigenschaft des Bewusstseins, immer Bewusstsein
von etwas, d. h. immer auf irgendeine Gegensténdlichkeit gerichtet zu sein”.



68

ser constituidos enquanto tais na medida em que sdo correlatos intencionais
de um sujeito, ou ainda, na medida em que os objetos transcendentes sdo
constituidos como imanentes no sentido intencional [...].

E algo a se considerar, entretanto, que, ainda que os objetos sejam imanentes no
sentido transcendental, eles hdo de ser transcendentes ao sujeito. O que ocorre, parece, € que a
correlacdo é mais estreita no sentido intencional da consciéncia husserliana, ao ponto de se
permitir haver algo como uma imanéncia do objeto na consciéncia a0 modo de uma
constituicdo. Lembrando a citacdo de Heidegger mais acima: mesmo a tese da imanéncia se
estabelece a partir da compreensdo do sujeito capsular. E ainda que se admita haver uma
imanéncia do objeto na consciéncia, ha um carater objetual externo no fato de que objeto é
sempre um ob-jeto, um lancado para Ia. Mas se ndo se atém a essa critica a partir da perspectiva
transcendente da imanéncia, deve-se observar que esse carater intencional da consciéncia —
como “consciéncia de” — na fenomenologia transcendental husserliana, entretanto, é posto
como algo insuficiente e, mesmo, superficial a partir do pensamento de Heidegger (1989, p.
230), de tal maneira que ele afirma:

[...] a caracteristica até entdo unicamente habitual da intencionalidade, na
fenomenologia, prova-se como insuficiente e superficial. Por outro lado,
contudo, o0 ser-ai ndo se ‘transpde’ as coisas de tal maneira que ele salte de
uma esfera pretensamente subjetiva em um circulo de objetos.

Mas o que se tem que perguntar é: estaria a intencionalidade completamente
rechacada? Seria a apreensdo intencional de objetos para a consciéncia algo completamente
equivocado? Obviamente que ndo: o problema da intencionalidade para Heidegger ndo esta na
intencionalidade em si, sendo na sua pretensdo ontoldgica, i.e., na ideia de que a
intencionalidade seria o fundamento de todo o relacionamento para com 0s objetos, ou, numa
linguagem heideggeriana, com os entes que vém ao encontro na manualidade ou mesmo na
apreensdo tedrica enquanto um conjunto de entes presentes-a-mdo. Marques (2012, p. 62)
afirma exatamente isso quando diz que o problema da tese husserliana para Heidegger se
encontra na originalidade da consciéncia como horizonte da transcendéncia, ou seja, 0 problema
é saber quéo originaria é a intencionalidade para o ser-ai. Sendo assim, Heidegger pensara em
algo que fundamente a propria intencionalidade enquanto “consciéncia de”, i.e., ele pensara o
gue é isto que se estabelece como ainda mais originario do que o proprio ato intencional — e

mais, ele tentard retirar o fundamento do ato intencional de sua ontologia fundamental, de tal

183 QOriginal: “[...] die bisher in der Phdanomenologie einzig tibliche Charakteristik der Intentionalitat erweist sich
als unzureichend und auRerlich. Andererseits aber ‘transponiert’ sich das Dasein nicht zu den Dingen
dergestalt, daf es aus einer vermeintlichen subjektiven Sphére herausspringt in einen Kreis von Objekten”.



69

maneira que 0 ser-ai seja ja ele mesmo a propria transcendéncia, agora tomada como
“transcendéncia primordial” ou “transcendéncia originaria”. Nesse sentido, ao se falar em
intencionalidade como recinto da transcendéncia na fenomenologia, so se esta querendo dizer
gue uma vez gue a transcendéncia originaria tenha ocorrido, a intencionalidade é um modo
possivel de se relacionar para com o0s entes, no qual o conhecimento dai resultante seja a partir
da nocdo de que o conhecimento é conhecimento de algo que se d& enquanto consciéncia de.

Para tanto, Heidegger (1978, p. 194) assevera:

No6s vimos agora, porém, com a identificacdo da compreensdo vulgar da
transcendéncia Ontica, como ela se encontra na intencionalidade, que o
comportar-se para com 0 ente, 0 comportar-se Ontico, pressupde a
compreensdo de ser; ou seja: que a transcendéncia oOntica é ainda
fundamentada na transcendéncia primordial, originaria, que, por conseguinte,
faz referéncia a compreenséo de ser.'®

Mas se agora a transcendéncia se mostra ao mesmo tempo mais originaria do que a
correlacdo subjetivo-objetiva e, outrossim, do que a intencionalidade; e se a transcendéncia
ontica pressupde-se uma transcendéncia originaria, logo essa nova “figura” deve se estabelecer
como uma transcendéncia ontolégica, na qual a compreenséo de ser tem um papel fundamental.
Atente-se, entretanto, para o fato de que a compreensdo de ser, assim como preliminarmente
exposta na secdo 1, é o que abre a possibilidade da existéncia do ser-ai enquanto o ente que é e
desvela ser. A compreensdo de ser é um fato constitutivo do ser-ai; ser-ai é o ente que, sendo,
é e compreende ser, abre-se enquanto compreensdo disposicional e se dd num ja relacionar-se
de tal ou qual modo com o seu ser. Desse modo, o ser-ai € o aberto que ultrapassa. E o que se

ultrapassa é, de acordo com Heidegger (1978, p. 211), o proprio ser-ai, de tal maneira que:

O ser-ai ndo existe e s0 ai realiza ocasionalmente um ultrapassamento, sendo
existir quer dizer o ultrapassar originario. O ser-ai mesmo é o ultrapassado.
Dai se diz: a transcendéncia ndo é qualquer comportar-se possivel (entre
outros comportamentos possiveis) do ser-ai para com 0s outros entes, sendo é
a constituicdo fundamental do seu ser, de cujo fundamento o ser-ai pode antes
de mais nada comportar-se para com os entes.*8

184 Original: “Wir sahen nun aber bei der Kennzeichnung der vulgar verstandenen, der ontischen Transzendenz,
wie sie in der Intentionalitét liegt, daR das Verhalten zu Seiendem, das ontische Verhalten, Seinsvertandnis
voraussetzt, das heift: daB die ontische Transzendenz noch selbst gegriindet ist in der urspringlichen, in der
Urtranszendenz, die somit Bezug hat zum Seinsvertandnis”.

185 QOriginal: “[...] das Dasein existiert nicht etwa und vollzieht dann gelegentlich einen Uberschritt, sondern
Existieren besagt urspriinglich Uberschreiten. Das Dasein selbst ist der Uberschritt. Darin liegt: die
Transzendenz ist nicht irgendein mogliches Verhalten (unter anderen méglichen Verhaltungen) des Daseins
zu anderem Seienden, sondern die Grundverfassung seines Seins, auf derem Grunde es sich allererst zu
Seiendem verhalten kann”.



70

Mas isso poderia levar a um mal-entendido, qual seja, o de que o ser-ai é algo a se
ultrapassar por ser uma cépsula: como se disse acima, a interpretacdo da capsula remete a
determinacdo do campo de imanéncia/transcendéncia. Entretanto, para Heidegger, a
transcendéncia é algo completamente outro: transcender nédo significa sair do dentro ao fora,
nem migrar de plano de existéncia, nem comunicar dois incomunicaveis, nem tornar subjetivo
0 objeto, nem determinar a objetualidade do objeto. Transcendéncia é anterior a tudo isso, pois
ndo é jamais um superar barreiras ou dificuldades de transposicdo (HEIDEGGER, 1978, p.
212): “transcendéncia ndo quer dizer o ultrapassar de uma barreira que, antes de tudo o mais,
aprisiona o sujeito em um habitaculo, um espaco interior”.1®® A transcendéncia, para Heidegger
(1978, p. 212) é, muito antes, um ultrapassar do ser-ai ao mundo (desde/para): “o para onde o
sujeito transcende é isso que nés chamamos de mundo”.8” Por isso, exatamente, foi necessaria
uma secdo neste trabalho para explicar o que é o mundo na concep¢do heideggeriana da
ontologia fundamental. O mundo € o para onde o ser-ai transcende; o ser-ai transcende desde si
mesmo para 0 mundo (ele mesmo uma estrutura do ser-ai) — com uma Unica ressalva: mundo
ndo tem nada de objetual, ndo pode ser apreendido e ndo corresponde a natureza; mundo é nada
de ente. Logo, a linguagem falha para dizer o que € 0 mundo, a ndo ser que opere uma indicacéo
sem compromisso referencial a entes existentes — o que Heidegger, em sua juventude, chamara
indicagdo formal'®. Assim, o ser-ai é 0 ente que, em seu ser, pondo-se a compreender ser,
projeta-se enquanto existéncia fatica (HEIDEGGER 1995¢, p. 315): “o ser-ai ndo é
precisamente, congquanto existe faticamente, um sujeito isolado, sendo um ente que é e esta
essencialmente fora de si”.*®° E uma vez que o ser-ai transcende para o seu mundo significativo,
deve ficar claro que (HEIDEGGER, 1978, p. 215):

a transcendéncia, o ser-no-mundo, ndo se iguala nem se identifica em nada
com a intencionalidade; quando se faz isso, como acontece em diversos
aspectos, entdo se prova com isso apenas que ainda se esta realmente muito
longe de uma compreensdo desse fenbmeno e que ele ndo pode ser
efetivamente concebido sem dificuldades.!*®

18 Qriginal: “Transzendenz besagt nicht das Uberschreiten einer Schranke, die zunachst das Subjekt in einem
Innenraum einsperrte”.

187 QOriginal: “Wohin das Subjekt transzendiert, ist das, was wir Welt nennen”.

188 Cf. secdo 1.2.

189 QOriginal: “Das Dasein ist gerade, sofern es faktisch existiert, nicht ein isoliertes Subjekt, sondern ein Seiendes,
das wesenhaft aufer sich ist”.

10 QOriginal: “Die Transzendenz, das In-der-Welt-sein ist nirgends mit der Intentionalitat gleichgestellt und
identifiziert; wenn man das tut, wie es mehrfach geschiet, dann beweist man dadurch nur, da man noch recht
weit weg ist vom Versténdnis dieses Phanomen und dal3 dieses in der Tat nicht ohne weiteres zu fassen ist”.



71

Isso ndo quer dizer que ele ndo possa ser compreendido, pelo contrério; apenas ndo
se Ihe pode confundir com a intencionalidade. Foi dito acima que o para onde da transcendéncia
é o mundo. Foi dito igualmente que o transcendido na transcendéncia é o ser-ai. Mas de que
forma o ser-ai transcende a si mesmo rumo ao mundo sem que haja uma relacdo de imanéncia?
Sendo 0 seu ja como ser-no-mundo'®!, Exatamente por isso que “designamos o fendmeno
fundamental da transcendéncia do ser-ai com a expressdo: ser-no-mundo”!%? (HEIDEGGER,
1978, p. 213). E mais, é também exatamente por isso que Heidegger (1978, p. 215) diz “[...]
que a intencionalidade se fundamenta na transcendéncia [...]”.1% O ponto central da distingdo é
que, assim como afirma Tugendhat (1970, p. 263), no que diz respeito a transcendéncia do
mundo na ontologia fundamental, o conceito “ser-no-mundo” exprime a nogdo de que o ser-ai
ja sempre se relaciona — pode-se dizer, inclusive, relaciona-se essencialmente — com o seu
mundo; por outro lado, a redugédo transcendental da “consciéncia de” tem com um separado
aquilo para com que se relaciona, i.e., 0 mundo é um fora, ainda que esteja presente como
imanente na intencionalidade. E desse modo, a epoché, i.e., a reducdo transcendental
husserliana “é relativa a sua concep¢do de todo comportar-se humano enquanto
‘intencionalidade’ e isso significa enquanto configuragio objetiva”.1%

N&o obstante, retira-se dai que os entes intramundanos que vém ao encontro no
mundo ndo estdo ja completamente resolvidos no sentido de esclarecidos & consciéncia, sendo
muito pelo contrério: os entes intramundanos se ddo no modo da resisténcia ao esforgo da
descoberta — verdade 6ntica'®>. Mas o problema é que esse descobrir (Entdecken) dos entes
intramundanos, que tem sua base no ser-no-mundo, € o que leva, onticamente, é claro, a
caracterizacdo do mundo como mundo externo. Ao menos é isso o que afirma Heidegger (2006,
p. 211): “a resisténcia caracteriza o ‘mundo externo’ no sentido dos entes intramundanos, mas
nunca no sentido do mundo. [...] A partir desse fenbmeno existencial fundamental volta
necessariamente toda a problematica do mundo externo”.1% E mais, se bem pesadas as coisas,
uma vez que a transcendéncia é algo anterior & consciéncia e aos atos intencionais da

consciéncia, e uma vez que com o0 tema da resisténcia/descoberta surge novamente a

191 Cf. sobre 0 ja ser-no-mundo a secgéo 2.3.4.

192 Original: “[...] bezeichnen wir das Grundphanomen der Transzendenz des Daseins mit dem Ausdruck: In-der-
Welt-sein”.

198 Original: “daR die Intentionalitat in der Transzendenz griindet [...]".

19 Original: “[...] sie ist relativ auf seine Auffassung alles menschlichen Verhaltens als ‘Intentionalitit’ und d. h.
als objektivierendes Setzen”.

195 Para uma boa apreensdo da caracterizagdo dntica e ontoldgica da verdade, cf. Heidegger (1976b, p. 130-131),

onde, em linhas gerais, se coloca que o desvelamento (Unverborgenheit) é subdividido em: (a) descobrimento

(Entdecktheit), a verdade do dado presente-a-mao; e (b) abertura (Erschlossenheit), a verdade do ser-ai.

Original: “Widerstand charakterisiert die ‘Auflenwelt’ im Sinne des innerweltlichen Seiende, aber nie im Sinne

der Welt. [...] Auf dieses existenziale Grundphdnomen kommt notwendig alle ‘Auflenweltproblematik’ zuriick”.

196



72

possibilidade dntica de caracterizagdo e vivéncia do mundo externo, pode ser inferido, junto
com Heidegger (216, p. 211), que “a ‘consciéncia da realidade’ é ela mesma um modo de ser-
no-mundo”.*®” E, de fato, um modo de ser-no-mundo, cujo acontecimento tem seu fundamento
na transcendéncia. Poder-se-ia dizer, entdo, que a objetificacdo € uma modificacdo existenciaria
(existentielle) da transcendéncia originaria do ser-ai para 0 mundo. Isso é o que Heidegger
(2006, p. 363) indica ao abordar a questdo da transcendéncia no § 69, b, de SZ: “para que a
tematizacdo dos objetos presentes-a-méo — do projeto cientifico da natureza — seja possivel, o
ser-ai tem que transcender o ente tematizado. A transcendéncia ndo consiste na objetificacéo,
sendo esta pressupde aquela” 1%

E, assim, retorna-se ao inicio da se¢do 1.1.1, quando, ao se falar no mundo ob-jetual
de Descartes, dissera-se que essa tradicdo do dado objetual tende a olhar para o “mundo”
enguanto mundo externo e passivel de apreensao intelectiva por seres racionais; e que é nesse
sentido (vulgar) que se opera uma transcendéncia do campo objetual. Contudo, isso s6 ocorre

porque, bem pesadas as coisas, Descartes da mais importancia ao ‘cogito’ do que ao ‘sum’. Indo

de encontro a essa linha de pensamento, Heidegger (2006, p. 211) expde que:

a primeira afirmacdo ¢, entdo: ‘sum’ e, de fato, no sentido de que: eu-sou-em-
um-mundo. Como um tal ente ‘eu sou’ na possibilidade de ser para diferentes
comportamentos (cogitationes) como modo de ser junto aos entes
intramundanos. Descartes diz, ao contrario: cogitationes sdo presentes-a-mao,
nisso esta um ego com dados presentes-a-mao enquanto res cogitans carentes
de mundo.!®°

Uma vez que no § 69, ¢, de SZ, se coloca a transcendéncia a partir da nogao de sua
temporalidade, é importante destacar, quanto ao contraste entre a originariedade da
transcendéncia e a intencionalidade husserliana, o papel intencional da compreensdo do tempo
para Husserl (1966) — consciéncia do tempo, ou consciéncia interna do tempo (innere
Zeitbewul3tsein) —, fato que, para Heidegger torna a interpretacdo husserliana equivoca (ao
menos no sentido de sua pretensa originariedade). Desse modo, Heidegger (1978, p. 263)
argumenta que os fendomenos da ‘lembranga’ ou ‘memoria’ (Erinnerung), da ‘presentificagao’

(Vergegenwartigung),  ‘re-presentificagdo’  (Wiedervergegenwartigung) e  ‘espera’

197 Original: “ ‘RealitatsbewuRtsein ist selbst eine Weise des In-der-Welt-seins”.

1% Original: Heidegger (2006, p. 363): “Damit die Thematisierung des Vorhandenen, der wissenschaftliche
Entwurf der Natur, mdglich wird, mufl das Dasein das thematisierte Seiende transzendieren. Die
Transzendenz besteht nicht in der Objektivierung, sondern diese setzt jene voraus”.

19 Original: “Die erste Aussage ist dann: ‘sum’ und zwar in dem Sinne: ich-bin-in-einer-Welt. Als so Seiendes
‘bin ich’ in der Seinsmoglichkeit zu verschiedenen Verhaltungen (cogitationes) als Weisen des Seins bei
innerweltlichem Seienden. Descartes dagegen sagt: cogitationes sind vorhanden, darin ist ein ego mit
vorhanden als weltlose res cogitans”.



73

(Erwartung), todos eles fenomenos temporais, “[...] S40 para ele sugestionados para a pesquisa
através de uma problemaética completamente diferente, qual seja a da intencionalidade em geral,
i.e., através de uma analise da consciéncia como consciéncia-de”.?%° Desse modo, 0 que ocorre
é que todo os fendmenos temporais, por serem intencionais, ttm como base a relacdo do
conhecimento, determinam-se como saberes. Desse modo, continua Heidegger (1978, p. 263),
a lembranga, por exemplo, “¢ concebida, com isso, como um saber determinado sobre o
passado. Assim o tempo permanece também aqui ainda como um escoamento do agora [...]”.2%
Entretanto, no que diz respeito a intencionalidade e a temporalidade, é certo que, assim como é
estabelecido em uma nota ao final do § 69, b, a intencionalidade da consciéncia se funda na
temporalidade ekstatica do ser-ai — e logo antes de iniciar a alinea “c”, cujo titulo é “o problema
temporal da transcendéncia do mundo” (Das zeitliche Problem der Transzendenz der Welt).
Sendo assim, ndo s6 o tempo — enquanto o sentido do ser do ser-ai — é importantissimo para a
andlise da transcendéncia, mas, uma vez que ela possibilita existencialmente a intencionalidade,
esta permite algo como uma consciéncia interna do tempo.

Qual 0 modo, entdo, pelo qual o ser-ai se da originariamente, i.e., antes de qualquer
modificacdo 6ntica que leve a apreensdo dos entes como objetos dados descobertos apesar de
sua resisténcia? Ele se da pré-reflexivamente. Para ser bem pontual, Heidegger (1989, p. 226)
discorre: “O si-mesmo é para 0 ser-ai para si mesmo ai, sem reflexdo e sem percep¢éo interna,
antes de toda reflexdo. A reflexdo no sentido de um “voltar-se a” é apenas um modo de
aquisicdo (ou compreensao) de si, mas ndo o modo da abertura-de-si primaria”.?°2 N3o é de se
espantar que o ser-ai se constitua como um ser anterior a todo o conhecimento objetual, anterior
a todo processo de apreensdo intelectiva. Quanto ao ser ai se pode alegar, como o faz Sena
(2012, p. 46) “[...] ndo apresenta eidos algum. Nesse “setor” da investigagdo fenomenologica
fracassaria necessariamente toda e qualquer eidética.”. Pois de fato, o ser-ai ndo pode ser
tomado como uma generalidade e nem pode ser tomado como dado presente-a-mao e
aritmeticamente quantificavel, “pois ndo ha nada, nenhuma esséncia [Wesen], para uma
possivel intuicdo [Anschauung]. Assim como ndo ha nada, nenhum objeto [Gegenstand] para
uma possivel representacdo [Vorstellung]” (SENA, 2012, p. 46). O fundamental para o ser-ai

é 0 seu relacionar-se para com o seu ser, de tal maneira que ele seja pré-compreensao de ser,

200 Qriginal: “[...] sind ihm fir die Untersuchung nahegegelegt durch eine ganz andere Problematik, namlich die
der Intentionalitaten Uberhaupt, d. h. durch eine Analyse des Bewul3tseins als Bewuf3tsein-von”.

201 QOriginal: “Erinnerung wird dabei als ein bestimmtes Wissen um das Vergangene gefat. So bleibt Zeit auch
hier noch ein AbfluR der Jetzt [...]”.

202 Original: ““Das Selbst ist dem Dasein ihm selbst da, ohne Reflexion und ohne innere Wahrnehmung, vor aller
Reflexion. Die Reflexion im Sinner der Ruckwendung ist nur ein Modus der Selbsterfassung, aber nicht die
Weise der primaren Selbst-ErschlieBung”.”.



74

que baseada em um compreender como tal, possa permitir modificacdes existenciarias como o
intuir, representar, pensar, quantificar, etc. — “‘intuigdo’ ¢ ‘pensamento’ ja sdo, ambas,
derivados afastados da compreensdo” (HEIDEGGER, 2006, p. 147). Atente-se ao fato
supramencionado de que o ser-ai € o proprio transcendido no sentido de que ele ja é um fora;
logo, se o que é fundamental para o ser-ai é o carater de sua compreensdo, anterior a qualquer
intuicdo ou pensamento, ¢ mister salientar junto com Heidegger (1978, p. 236) que “a
transcendéncia se encontra antes de qualquer modo possivel de comportar-se em geral, antes da
vonoic, mas também antes da ope€1c”, ou seja, ¢ anterior quer ao inteligir quer aos apetites.

E no final das contas, a questao € a seguinte: ser-ai € ser-no-mundo de tal modo que
ele ja sempre € em um mundo junto aos entes intramundanos antecedendo a si mesmo, i.e., 0
ser-no-mundo se estabelece a partir do horizonte ekstatico da temporalidade. E se ser-no-mundo
quer dizer transcendéncia, entdo fica dbvio que ela se da a partir desse horizonte ekstatico e
nele se determina. O fato de que o ser-ai é sempre ja no mundo o coloca sempre junto aos entes,
pois “pertence a esséncia do ser-ai existir de tal maneira que ele ja sempre é junto aos outros
entes”?% (HEIDEGGER, 1989, p. 224). Desse modo, fica claro que o campo objetual ndo é um
fora do ser-ai, para o qual este precise ultrapassar e ser um sujeito numa correlacdo. O fora ja é
0 ser-ai, ja que, de acordo com Heidegger (1989, p. 229), “o ser-ai tem que Ser junto as coisas
[...] O ser-ai ndo se ‘transpde’ para o lugar das coisas [...]?%. E nem poderia! E proprio do ser-
ai ser transcendéncia, conquanto ela seja uma determinacdo fundamental da estrutura
ontoldgica do ser-ai, i.e., de acordo com Heidegger (1989, p. 230) “o transcendente em sentido
rigoroso € o ser-ai mesmo™?% e isso de tal maneira que, ainda seguindo Heidegger (1989, p.
239) “o ser-ai €, enquanto tal, ja plrojetado”.206 Ou ainda, dito de outra forma, “em resumo, a
concepgdo tradicional de transcendéncia do mundo é baseada na transcendéncia fundamental
do ‘ser-ai’”?" (BRUZINAS, 2004, p. 133). E isso leva, enfim, a vérias outras questdes — se bem
que todas elas com fundamento na existéncia do ser-ai. Surge dai, por exemplo, o problema de
como o ser-ai torna-se si-mesmo proprio, como ele se dd como um projeto lancado, como ele
se temporaliza, qual o seu fundamento e de que maneira a verdade é transcendental. Todas essas

questdes sdo tributarias do carater transcendental do ser-ai.

203 Qriginal: “Es gehort zum Wesen des Daseins, so zu existieren, dal3 es immer schon bei anderem Seienden ist”.

204 QOriginal: “Das Dasein muR bei den Dingen sein [...] Das Dasein ‘transponiert’ sich doch nicht an die Stelle
der Dinge [...]”.

205 Qriginal: “[...] das Transzendente im strenge Sinne ist das Dasein selbst”.

206 Qriginal: “[...] das Dasein selbst ist als solches schon projektiert”.

207 QOriginal: “In short, the traditional conception of the transcendence of the world is grounded in the fundamental
transcendence of ‘Dasein ™.



75

3.3 A TRANSCENDENCIA DO SER-Ai ENQUANTO SER-NO-MUNDO

Deve-se levar em consideracdo, para a interpretacdo desta subsecao aqui iniciada
que ao falar de transcendéncia, ha de se ter em conta um todo estrutural, unitario. Isso corrobora
a nocdo de que ao se falar isoladamente de passos da ‘transcendéncia’, enquanto outras tantas
subsecOes aqui apresentadas, procede-se, tdo somente, uma a-nalise, i.e., uma decomposicao
formal de partes estruturantes. Ao passo em que, para a analitica fundamental, partindo de suas
lentes, nada disso seria possivel, porquanto se esta a indicar um s6 fendmeno. De fato, como
indica Reis?®® (1999, p. 341), a nocdo de transcendéncia, embora seja muito rapidamente
tematizada de forma direta em SZ, tem uma profunda importancia para o projeto da analitica
fundamental. Acontece que Heidegger a aborda de varias maneiras distintas nas obras do
periodo fundamental ontoldgico — e isso, parece, apenas para tentar situar o problema da
transcendéncia como o problema fundamental da existéncia humana; e sempre e somente para
indicar aquilo que ndo se deixa apreender de forma explicita, “precisamente porque ela nao se
deixa descrever, ja que ndo pode estar ai como um objeto da ciéncia” (REIS, 1999, p. 349). O
caréater indicativo formal coloca a questdo do viver a realizacdo do fendmeno como anterior ao
dele se apropriar objetivamente e, assim, Marques (2012, p. 63) assevera que “em Ser e tempo,
a compreensdo originaria da transcendéncia ndo ¢ um conceito propriamente tematizado”.
Entretanto, ha de se perceber que, embora praticamente silente quanto a transcendéncia em SZ,
ela ndo s6 é um conceito central bem como, poder-se-ia afirmar, toda a obra gira em torno dessa
problematica. Ndo é por menos que Heidegger (1978, p. 214-215), um ano apdés a publicacdo

de SZ, coloca:

A andlise da angustia (8§ 40), os problemas do ser-ai, da mundanidade e da
realidade, assim como também a interpretacdo da consciéncia, o conceito da
morte, todos servem para a evidenciagdo progressiva da transcendéncia, até
que entdo ela é renovada e explicitada enquanto problema (§ 69): a
temporalidade do ser-no-mundo e o problema da transcendéncia do mundo.
Aqui, portanto, a transcendéncia sempre ja ¢ mesmo o problema.?*®

208 O artigo de Reis (1999) foca no curso do semestre de inverno de 1928/29, sob o titulo “Introducéo a filosofia”,
GA 27 (HEIDEGGER, 1996), tendo como intuito apresentar a transcendéncia como jogo. Embora o curso
realmente seja importante para o tema da transcendéncia, uma vez que ela € prioritariamente tratada a partir do
conceito de ‘jogo’ (Spiel), o que extrapola conceitualmente os intuitos desse trabalho, ele serd abordado no
maximo de forma tangencial na secéo 2.3.1, i.e., Unica e exclusivamente para 0s prop6sitos aqui expostos.

209 QOriginal: “Die Analyse der Angst (§ 40), die Probleme von Dasein, Weltlichkeit und Realitat, ebenso auch die
Auslegung des Gewissens und der Begriff des Todes, alle dienen der fortschreitenden Herausarbeitung der
Transzendenz, bis sie dann erneut und ausdriicklich (8 69) zum Problem wird: ‘Die Zeitlichkeit des In-der-
Welt-seins und das Problem der Transzendenz der Welt'. Es ist also die Transzendenz hier immer noch, ja
gerade erst Problem”.



76

Sendo assim, pretende-se a seguir poder abordar de que modo a transcendéncia se
da a partir desses referidos problemas, i.e., de que modo o ser-no-mundo é transcendental.

3.3.1 Dasignificacdo a compreensao de ser

Muito embora o problema da transcendéncia, como se disse acima, parega ser o
cerne da questdo de SZ, ela s6 e tematizada explicitamente muito rapidamente e quase ao final
do tratado, no § 69 — de um total de 83. Além disso, deve-se tentar recordar que SZ é um livro
incompleto e nem mesmo a primeira parte chegou a ser finalizada, uma vez que apenas duas
secOes de um total de trés chegaram a ser publicadas em 1927.21% Ainda sobre a composicao de
SZ, atente-se ao titulo da primeira parte: “A interpretagdo do ser-ai a partir da temporalidade e
a explicacdo do tempo como o horizonte transcendental da questdo pelo sentido do ser”.?!
Logo, de fato, ndo s6 o ser-ai passa a ser a porta de entrada, ou, quica, o ponto de abertura para
toda a questao pela transcendéncia, como, na proposta de SZ, é sé quando a primeira secao esta
completa —i.e., quando foi apresentada a analise preparatdria do ser-ai (com a redacdo do sexto
capitulo, “a cura como ser do ser-ai”?'?) — que Heidegger (2006) introduz o tema da
temporalidade e, por ventura, apresenta-a a partir do tema da transcendéncia do mundo. Isso
fica explicito quando, em WG, Heidegger (1976b, p. 162) afirma:

Pode-se aqui permitir a observacdo de que o que até agora se publicou das
investigagdes sobre “Ser ¢ Tempo” nada mais tem como tarefa do que um
projeto concreto e inaugural da transcendéncia [...]. Isso, por sua vez,
acontece em vista da possibilitacdo do Unico propésito orientador, o qual se
mostra claramente no titulo de toda a primeira parte, alcangar o “Horizonte
transcendental da questdo pelo ser”. Todas as interpretagdes concretas,
sobretudo a do tempo, s6 devem ser avaliadas no sentido da possibilitacao da
questao do ser.?3

De tal modo, € inegavel, como atesta Reis (2012, p. 485) que para “o problema da
transcendéncia, por sua vez, faz necessaria a elucidacéo do conceito de mundo, na medida em

que se parte de uma situacdo orientada para uma noc¢ao de mundo como espaco de origem da

210 gSobre a divisdo de Sz, cf. Heidegger (2006, p. 39-40), em seu § 8°. Cf., outrossim, o Anexo B.

211 QOriginal: “Die Interpretation des Daseins auf die Zeitlichkeit und die Explikation der Zeit als des
transzendentalen Horizontes der Frage nach dem Sein”.

212 Original: “Die Sorge als Sein des Daseins”.

213 QOriginal: “Hier mag der Hinweis erlaubt sein, daR das bisher Veréffentlichte aus den Untersuchungen Gber
‘Sein und Zeit’ nichts anderes zur Aufgabe hat als einen konkret-enthulllenden Entwurf der Transzendenz /...J.
Dies wiederum geschieht zur Ermdglichung der einzig leitenden Absicht, die in der Uberschrift des ganzen
ersten Teils klar angezeigt ist, den ‘transzendentalen Horizont der Frage nach dem Sein’ zu gewinnen. Alle
konkreten Interpretationen, vor allem die der Zeit, sind allein in der Rich-tung auf die Ermdglichung der
Seinsfrage auszuwerten.”



77

significatividade”. Ora, 0 conceito de mundo na ontologia fundamental heideggeriana foi
abordado justamente na secdo 1 desta dissertacdo, na tentativa de mostrar que mundo é sempre
um ex-cesso, ¢ sempre “meu mundo”, i.e., mundo como ser-no-mundo, significacdo. Assim,
preparar-se-ou, ao longo das subsecdes precedentes o caminho para se chegar, de fato, a
transcendéncia do mundo na ontologia fundamental, tendo como base o existencial “ser-no-
mundo”. Desse modo, afirma Heidegger (2006, p. 334): “A estrutura da mundanidade, a
significancia, mostrou-se, porém, como ligada ao para onde o compreender (essencialmente
pertencente a abertura) se projeta; ligada ao ser-possivel do ser-ai, em virtude do qual ele
existe”. 214

A significancia, propria do ser-no-mundo, entéo, é 0 “para onde o compreender se
projeta”, i.e, ¢ o modo pelo qual, sendo e compreendendo, o ser-ai aberto descobre e desvenda
algo como seu mundo — interpreta-o. O ser ai, enquanto ser-no-mundo, tem na sua lida com
utensilios a-mdo um horizonte de compreensdo determinado de tal maneira que, na sua
interacdo, 0s entes que véem ao encontro no uso se descobrem enquanto manuais e se dao ao
modo da conjuntura. Esse aspecto significativo conjuntural € o modo pelo qual o ser-ai,
faticamente, compreende e interpreta ser; estabelece para si tanto a sua ipseidade quanto o modo
relacional de realizacdo do mundo junto ao manual intramundano histérico. O ser-ai ultrapassa
0 mero extender-se espacialmente enquanto um dado ao passo em que &, significativamente, no
mundo o seu préprio formar-se j& junto a e em virtude de. Nesse sentido, Heidegger (2006, p.
148): “a partir da significancia aberta no compreender de mundo € que se da a compreender o
ser ocupado junto aos manuais, no qual a conjuntura sempre pode ter com 0 que vem ao
encontro. A circunvisio descobre, i.e., 0 mundo ja compreendido ¢ interpretado”.?t®

A significancia é, para tanto, “aberta” (erschlossen) no compreender —i.e., € a partir
do compreender que algo como significancia, conjuntura e interpretacdo (descoberta da
circunvisdo) pode acontecer. A abertura é propiciada pela compreensao, um existencial do ser-
ai. E é porque, como coloca Heidegger (2006, p. 364), no § 69, b, de SZ, “o ser-ai, enquanto
existe, ja compreende algo como ser” que “porém, para que o ser-ai possa lidar com um nexo

instrumental, ele tem de compreender, ainda que ndo tematicamente, algo como conjuntura: um

214 QOriginal: “Die Struktur der Weltlichkeit, die Bedeutsamkeit, aber erwies sich als verklammert mit dem, worauf
sich das wesenhaft zur Erschlossenheit gehdrige Verstehen entwirft, mit dem Seinkdnnen des Daseins,
worumwillen es existiert”.

215 QOriginal: “Aus der im Weltverstehen erschlossenen Bedeutsamkeit her gibt sich das besorgende Sein beim
Zuhandenen zu verstehen, welche Bewandtnis es je mit dem Begegnenden haben kann. Die Umsicht entdeckt,
das bedeutet, die schon verstandene Welt wird ausgelegt”.



78

mundo Ihe tem de estar aberto”?%%, N&o é por outro motivo que, ainda no § 31, quando da tarefa
de explicitacdo do ‘compreender’, Heidegger (2006, p. 147) assevera: “a abertura do ai, no
compreender, €, um modo do poder-ser do ser-ai. Na projecdo de seu ser para 0 em virtude de
e, em unissono, para a significancia (mundo) encontra-se a abertura do ser em geral. No projetar
de possibilidades a compreensdo de ser ja é antecipada”.?!” E exatamente nesse contexto da
abertura — o0 horizonte no qual ocorre a pergunta pelo ser do ente — que 0 ser-ai se caracteriza
por ser 0 ente que, no projetar-se ekstatico, transcende, ultrapassa. Ele é o “de(sde) onde”, no
qual o mundo se configura como o “para” — com uma unica ressalva, se é que isso ainda
permanece em duvida, essa ultrapassagem ndo se dd em um “ir para fora”. Junto com Marques
(2012, p. 72), poder-se-ia dizer sobre o ser-ai: “¢ o ponto de partida da ultrapassagem”. E iss0
Ginica e exclusivamente porque “a significincia ¢ o de-onde-para®® o mundo como tal é
aberto”?'® (HEIDEGGER, 2006, p. 143).

Da exposicéo da se¢do 1.3 como um todo ficou claro que o ser-no-mundo, a partir
de sua estrutura cotidiana e mediana, lida praticamente com entes manuais que vém a méo no
mundo conjuntural no qual se estabelece algo como significancia. Acontece que, como acabou
de se evidenciar, tanto a conjuntura quanto a significancia sdo fendmenos existenciais
tributérios de um fendmeno ainda mais originario: a compreensao — cuja ocorréncia permite
algo como “compreensdo de mundo” e, ainda mais fundamentalmente, “compreensdo de ser”.
Assim, seguindo Heidegger (2006, p. 364), ao final do § 69, b, “entdo para o ser ‘pratico’ junto
a0s manuais tem de subjazer uma transcendéncia do ser-ai”.?? Claro que ‘pratico’ guarda o
sentido de voltar-se em um fazer junto aos entes intramundanos em uma ocupagao com manuais
— mas pode-se tomar a ocupacao tedrica como derivada de uma pratica na qual o proprio ser-ai
transcende. E isso porque a compreensdo, 0 compreender, € eminentemente um projetar-se para
0 aberto; ele tem a estrutura existencial do projeto aberto. Isso fica claro na seguinte passagem
(HEIDEGGER, 2006, p. 145):

218 QOriginal: “[...] das Dasein, sofern es existiert, so etwas wie Sein schon verstehen. [...] Damit aber das Dasein
mit einem Zeugzusammenhang soll umgehen kénnen, muR es so etwas wie Bewandtnis, wenngleich
unthematisch, verstehen: es muf3 ihm eine Welt erschlossen sein”.

217 Original: “Die Erschlossenheit des Da im Verstehen ist selbst eine Weise des Seinkdnnens des Daseins. In der
Entworfenheit seines Seins auf das Worumwillen in eins mit der auf die Bedeutsamkeit (Welt) liegt
Erschlossenheit von Sein (berhaupt. Im Entwerfen auf Mdglichkeiten ist schon Seinsverstandnis
vorweggenommen”.

218 E importante salientar que na tradugfo brasileira de SZ (HEIDEGGER, 2009), Marcia Schuback reserva a
expressdo “perspectiva em que” para o termo alemao “woraufhin”. Optou-se por “de-onde-para” para dar 0
sentido espacial de trajeto da ultrapassagem, fazendo referéncia a estrutura “de(sde)... para”, ja trabalhada ao
longo dessa secéo 2.

219 QOriginal: “Bedeutsamkeit ist das, woraufhin Welt als solche erschlossen ist”

220 QOriginal: “[...] dann muR schon dem ‘praktischen’ Sein beim Zuhandenen eine Transzendenz des Daseins
zugrundeliegen”.



79

Porque o compreender tem, nele mesmo, a estrutura existencial a que damos
0 nome de projeto. Projeta-se o ser do ser-ai para o seu em virtude de téo
originalmente quanto para a significancia, tomada como a mundanidade do
mundo a cada vez seu. O carater projetivo do compreender constitui o ser-no-
mundo em vista da abertura de seu ai enquanto ai de um poder-ser. O projeto
¢ a constituigdo existencial de ser do “espago de jogo” do poder-ser fatico.??

O projeto encaminha a questdo para 0 horizonte de possibilidade aberta enquanto
poder-ser constitutivo do ser do ser-ai. E o faz de tal maneira que surge a possibilidade de ter
para si um “espago de jogo” (Spielraum). Tradicionalmente a palavra alema ‘Spielraum’ ¢
entendida como a possibilidade que se tem de mover-se livremente — a liberdade de ir e vir, de
pensar, tomar algo para si em posse ou propriedade — ou, ainda, de ser criativo para tomar a si
mesmo em um decidir-se sobre si.??> Desse modo, 0 espaco de jogo é o tornar possivel da
possibilidade de poder-ser, a qual todo ser-ai ja sempre é, em sendo, 0 compreender:
compreensdo de ser e dacdo de sentido. E 0 jogo que se joga é o todo unitario da transcendéncia,

i.e., € o formar mundo; ou, como coloca Reis (1999, p. 347):

A compreensdo de ser que discrimina sentidos de ser, antes mesmo que seja
feito qualquer enunciado sobre os entes, deve ser pensada como sendo da
natureza do jogo. A totalidade de ser que é projetada na compreenséo de ser
articula-se em trés dire¢Ges de possibilidades: ser junto com o outro, 0s entes
subsistentes ou disponiveis, 0 ser si mesmo. A compreensdo de ser possui uma
oscilacdo nestas direcdes. Este movimento, que pode ser reconhecido ja na
apresentacdo holistica da significancia do mundo, isto é, no seu atrelamento
no Dasein como poder ser, é capaz de ser conceitualizado por meio da
interpretacdo da transcendéncia como jogo.

Pois bem, qualquer coisa como uma formacao de mundo se dd como uma formacéo
significativa, na qual o que esta em jogo é o todo conjuntural. E o ser-ai, em jogando o jogo da
transcendéncia, joga o poder “voltar-se para” enquanto um direcionar-se espacialmente
descoberto pela unidade ekstatica. O ser-ai, entdo, modaliza-se direcionando-se quer aos entes
presentes-a-mao (e isso ainda quando o voltar-se € ao modo da manualidade) quer aos outros
entes com o carater de ser-ai (no qual o seu entregar-se maximo ocorre quando o ser-ai € si
mesmo em sendo ninguem, i.e., sendo impessoalmente si-mesmo) ou, ainda, quando o ser ai

entrega-se a tarefa de assumir o seu si-mesmo (decidindo por ser o0 que si-mesmo €

221 QOriginal: “Weil das Verstehen an ihm selbst die existenziale Struktur hat, die wir den Entwurf nennen. Es
entwirft das Sein des Daseins auf sein Worumwillen ebenso urspriinglich wie auf die Bedeutsamkeit als die
Weltlichkeit seiner jeweiligen Welt. Der Entwurfcharakter des Verstehens konstituiert das In-der-Welt-sein
hinsichtlich der Erschlossenheit seines Da als Da eines Seinkdnnens. Der Entwurf ist die existenziale
Seinsverfassung des Spielraums des faktischen Seinkdnnens”.

222 As questdes referentes ao si-mesmo, ao poder-ser e a decisdo serdo tratadas nas subseces subsequentes quando
do desenrolar do problema da transcendéncia na analitica fundamental.



80

propriamente). Quaisquer que sejam 0s modos possiveis de ser, 0 ser-ai joga um jogo
especifico: mundo. Isso é o que aparece, por exemplo, no curso de inverno de 1928/29, sob o

[(1%3

titulo “introducdo a filosofia”, no qual Heidegger (1996, p. 312) explicita: ““mundo ¢ o titulo
para 0 jogo que a transcendéncia joga. O ser-no-mundo € esse jogar originario do jogo, no qual
cada ser-ai fatico tem que se exercitar, a fim de poder ir do inicio ao fim, de tal modo que, de
um jeito ou de outro, seja jogado em conjunto na duragdo da existéncia”.??® Ora, mas de fato,
poder exercitar-se nesse jogo € joga-lo do inicio ao fim, i.e., viver. Vive-se, na duracdo da
existéncia, o durar da “vida”??* do ser-ai que é para a sua propria morte. Esse entre do jogo é o
espaco do jogo: a transcendéncia. E porque se joga em projetar-se compreensivamente, o que
esta em jogo € 0 ser mesmo.

Assim, afirma Heidegger (1978, p. 194), no semestre de verdo do ano de 1928 (i.e.,
um semestre antes de dizer que o titulo do jogo da transcendéncia ¢ ‘mundo’), que: “o ser ndo
‘¢’, sendo ele se da, enquanto existe 0 ser-ai. — Na esséncia da existéncia encontra-se a
transcendéncia, i.e., um dar-se de mundo anterior a todo e em fungéo de todo ser para e junto
ao ente intramundano”.??® Assim, é nesse jogar do jogo, cujo titulo € mundo que algo como ser
ocorre. De tal maneira que se pode ter uma compreensdo de mundo e, mais fundamentalmente,
uma compreensdo de ser em geral. E interessante notar que ainda no inicio de SZ, na tela de
sua introducdo, Heidegger (2006, p. 3) argumenta: “mas a ‘universalidade’ de ‘ser’ ndo ¢ a do
género. [...] A ‘universalidade’ do ser ultrapassa toda universalidade medida pelo género. O
‘ser’ €, de acordo com a designa¢do da ontologia medieval, um ‘transcendens’”.??® Quando
Heidegger afirma o que foi acima citado, o seu objetivo é o de mostrar trés caracteristicas do
ser, a saber: (a) “o ser é o conceito mais geral”??’, entretanto, ¢ o mais obscuro”??; (b) “o

1”229

conceito ‘ser’ € indefinive , contudo, “a indefinibilidade do ser ndo dispensa da questao pelo

95231

seu sentido”?®; e (c) “o ‘ser’ é o conceito autocompreensivo”?®l, ndo obstante, “essa

223 Qriginal: “‘Welt’ ist der Titel fiir das Spiel, das die Transzendenz spielt. Das In-der-Welt-sein ist dieses
urspriingliche Spielen des Spiels, auf das ein jedes faktische Dasein sich einspielen muf3, um sich abspielen
zu koénnen, derart, daR ihm faktisch so oder so mitgespielt wird in der Dauer seiner Existenz”.

224 Aqui ndo se deve confundir com “vida” (Leben) no sentido especifico dado por Heidegger (1983) para o modo
de ser do animais.

225 Qriginal: “Sein ‘ist’ nicht, sondern Sein gibt es nur, sofern Dasein existiert. — Im Wesen der Existenz liegt
Transzendenz, d. h. Geben von Welt vor allem und fiir alles Sein zu und bei innerweltlichem Seiendem”.

226 Qriginal: “Aber die ‘Allgemeinheit’ von ‘Sein’ ist nicht die der Gattung. /...] Die ‘Allgemeinheit’ des Seins
Ubersteigt alle gattungsmdpige Allgemeinheit. ‘Sein’ ist nach der Bezeichnung der mittelalterlichen Ontologie
ein ‘transcendens’.

221 Qriginal: “das ‘Sein’ ist der ‘Allgemeinste’ Begriff’.

228 Qriginal: “ist vielmehr das dunkelste”.

229 Qriginal: “der Begriff ‘Sein’ ist undefinierbar”.

230 QOriginal: “die Undefierbarkeit des Seins dispensiert nicht von der Frage nach seinem Sinn”.

2L QOriginal: “das ‘Sein’ ist der selbstverstindliche Begriff.



81

compreensibilidade mediana demonstra somente a sua incompreensibilidade?®2. Desse modo,
0 problema da compreensdo de ser se estabelece como central, na medida em que o ser é 0
conceito que primeiro e mais facilmente aparece para o ser-ai, se bem que ainda é aquele que
mais facilmente lhe escapa. Ainda assim, como ficou claro a partir do até entdo exposto, a
compreensdo de ser, originaria do ser-ai, se d& no modo de uma significancia originaria, duma
compreensdo de mundo.

Sendo assim, o problema da compreensdo de mundo, transladado ao problema do
ser, tendo em vista a diferenca ontoldgica, €, por si so, o problema da transcendéncia do ser-ai.
Para ser mais especifico, esse problema da diferenca ontoldgica encaminha aos modos de
compreensdo da distincdo entre ser e ente — e, por seu turno, ao problema mesmo da
compreensao de ser, de sua “apreensdo”. Aparentemente, o que se coloca como o problema da
diferenca ontologica, é a questdo pelo fundamento, assim como fica claro em WG
(HEIDEGGER, 1976b). Mas ¢ mister notar que ‘fundamento’, assim como se argumenta no
texto de 1929, ndo é mais um qualquer principio da razdo, quer suficiente (como para Leibniz)
guer um ens rationis escolastico. Heidegger estabelece, dessarte, um abismo tanto entre o seu
pensamento e 0 baixo medievo, quanto em relacdo ao pensamento moderno. O problema do
ser, desse modo, ndo se apresenta como um puro transcendente (para usar a linguagem de Kant)
ou um “mero” ens perfectissimum — a forma suprema dos transcendentais classicos. Isso se da
pela prépria caracterizacdo e descricao do ser-ai, que, por seu turno, altera completamente o
panorama filosofico de entdo: (a) temporalidade; (b) ek-stasis; (c) Projeto; (d) possibilidade e
poder-ser; e, enfim, (e) ser-no-mundo. Todas, por assim dizer, “figuras” transcendentais, mas
nem transcendentes nem transcendentalistas. Nao ha, para Heidegger, nesse viés, uma razao de
ser: o fundamento € nulo — e passa a ser desvelado em seu sentido, assim como as filhas do sol,

233 retiram-lhe os véus da face, deixando-o ver — i.e., a0 modo do des-

no poema parmenidico
cobrimento, des-encobrimento, des-velamento: deixa ver o que ja esta ai, mas descoberto.

Mas entdo o que é essa transcendéncia na ontologia fundamental? Alias, qual €
exatamente a ligacdo entre ‘transcendéncia’ e ‘ser’ ou, ainda, “compreensao de ser”? Para tentar
entender e explicar isso, € interessante recorrer ao que o préprio Heidegger (2003, p. 217) fala

sobre 0 seu pensamento, no seu BT, de 1936/38:

A transcendéncia ‘fundamental ontologica’ em ‘ser e tempo’. Aqui a palavra
‘transcendéncia’ sera devolvida ao seu sentido originario: a ultrapassagem
enquanto tal, e ela sera concebida como a distin¢do do ser-ai, a fim de com
isso indicar que ele ja sempre estd no aberto do ente. Com isso, une-se e

232 Qriginal: “diese durschnittliche Verstandlichkeit demonstriert nur die Unverstandlichkeit”.
233 Cf. Mansfeld (2008, p. 212-213), DK 28 B1.



82

determina-se, simultaneamente, de maneira mais proxima a ‘transcendéncia’
‘ontoldgica’, desde que ela seja concebida, na medida do ser-ai, precisamente
originariamente como compreensdo de ser.?*

Ora, diante disso seria facil cair no equivoco de tomar a transcendéncia como sendo,
simplesmente, aquilo que Heidegger nomeia “transcendéncia ontologica”. Ha, no texto,
inclusive referéncia para isso. Acontece, porém, de haver um impedimento: essa “espécie” de
transcendéncia deve ser interpretada a partir do ser-ai, i.e., a partir de sua abertura e
compreensdo: a compreensdo de ser. Isso afasta qualquer possibilidade de se cair (a0 menos
necessariamente) no kotvov (comum), no yevn (genérico) ou mesmo em estruturas 6nticas a
priori e “perfeitas”. Ora, e é justamente isso 0 que Heidegger (2003, p. 217) entende por
“transcendéncia ontologica”: todo ultrapassar metafisico. E, como se vé (ou ao menos espera-
se tentar mostrar), ndo é bem isso o que ele pretende com “transcendéncia fundamental
ontoldgica”, conquanto o ponto fulcral ¢ a determinagdo a partir do ser-ai. E ainda interessante
notar que Heidegger (2003, p. 217) sugere que se reconheca que, uma vez que o ser-ai é o
proprio aberto, ha de se desprezar e descartar o termo ‘transcendéncia’ ao se falar da ontologia
fundamental: “porque agora, contudo, o ser-ai, enquanto ser-ai, mantém-se originariamente no
aberto do ocultamento, nédo se pode falar, rigorosamente, de uma transcendéncia do ser-ai; as
voltas desse ponto de partida tem de desaparecer a representacao da ‘transcendéncia’ em
qualquer sentido”.?% Mas claro, ainda que, posteriormente, em fase revisional, Heidegger tenha
chegado a conclusdo de que ‘transcendéncia’ ¢ um nome inapropriado, o termo fora utilizado e
indica, exatamente, essa abertura permitida pela compreenséo.

Para tanto, a transcendéncia € a constituicdo fundamental e unitaria do ser-ai, na
qual ele enquanto um ente que se abre compreensivamente e disposicionalmente ultrapassa em
dire¢do ao mundo. Desse modo, “transcendéncia diz entdo compreensao de ser e significancia
do mundo. A transcendéncia instaura sentido de ser, determina entes e edifica mundo”
(FERREIRA, 2004, p. 114). A transcendéncia é o que permite todo e qualquer comportamente
em direcdo aos outros com o carater de ser-ai, aos entes intramundanos e, por mais que pareca
estranho, ao si-mesmo enquanto tal. Mas essa ultrapassagem se da — e tem de se dar — no modo

de um ex-cesso, um enriquecimento. Obviamente néo se trata de um aumentar para fora, mas

234 Original: “die ‘fundamentalontologische’ Transzendenz in ‘Sein und Zeit’. Hier wird dem Wort ‘Transzendenz’

sein urspriinglicher Sinn zuriickgegeben: die Ubersteigung als solche, und sie wird begriffen als Auszeichnung
des Da-seins, um damit anzuzeigen, daR dieses je schon im Offenen des Seienden steht. Damit verkoppelt sich
und bestimmt sich zugleich ndher die ‘ontologische’ ‘Transzendenz’, sofern die daseinsmdfige eben
urspriinglich begriffen ist als Seinsversténdnis”.

285 QOriginal: “Da nun aber das Da-sein als Da-sein urspriinglich das Offene der Verbergung besteht, kann streng
genommen von einer Transzendenz des Da-seins nicht gesprochen werden; im Umkreis dieses Ansatzes muf3
die Vorstellung von ‘Transzendenz’ in jedem Sinne verschwinden”.



83

de um enriquecer-se significativamente. Ou, como Heidegger (1978, p. 273) afirma, “0 ser-ai é
0 ente que enrique a si mesmo a partir de si mesmo no modo do compreender. No ser-ai mesmo
encontra-se, essencialmente, a possibilidade de enriquecimento; ele sempre tem o carater de
ser-mais-rico-do-que, de superar-se”.?*® Mas com isso surge uma questdo: esse enriquecimento,
a que se chama transcendéncia, que se estabelece como um jogar no entre da vida, projetado
pela abertura, em significando mundo e compreendendo ser; de que modo exatamente ele se da
com a compreensdo de ser? Aparentemente, de acordo com Heidegger (1978, p. 177), ao modo
de uma equipara¢do: “O propdsito fundamental dessa analitica € a demonstracdo da
possibilidade interna da compreensdo de ser e isso significa, simultaneamente, da
transcendéncia”.?*’ Ora, isso quer dizer que: (a) primeiramente, toda analitica fundamental tem
como proposito responder a questdo pelo ser a partir do ser-ai, i.e., demonstrar a possibilidade
do que se chamou compreensdo de ser; e (b) isso traz simultaneamente a questdo da
transcendéncia. Acontece que no mesmo curso, no semestre de verédo de 1928, Heidegger (1978,
p. 170) é ainda mais explicito em dizer: “entdo tem de haver um parentesco entre a
transcendéncia originaria e a compreensdo de ser em geral; se, no final das contas, eles sdo um
¢ 0 mesmo”.>%®

Partindo da leitura dos 88 31 e 69 de SZ, e tomando a palavra ‘sentido’, vé-se que
ela passa a conotar — muito especificamente — a possibilidade de uma compreenséo, ainda que
ndo explicita ou tematizada, na medida em que se pode ler que “sentido ¢ o onde a
compreensibilidade de algo se conserva, sem que ele mesmo, expressamente e tematicamente,
venha a vista. Sentido significa o de-onde-para do projeto primario, a partir do qual algo
enquanto o que ele é possa ser concebido em sua possibilidade”?® (HEIDEGGER, 2006, p.
324). Sentido, antes de mais nada, diz respeito ao projetar-se do ser-ai no que implica afirmar
a abertura de possibilidade e compreensdo. O horizonte de sentido é este aberto pelo projeto,
no qual o que se abre €, compreensivamente, o ser do seu poder-ser.

Desse modo, a orientagdo da questdo é uma so e tem a ver com o todo estrutural de

SZ (assim como foi marcado mais acima). Para deixar ainda mais claro, observe-se que em

2% QOriginal: “Das Dasein ist das Seiende, das sich selbst aus sich selbst bereichert in der Weise des Verstehens.
Im Dasein selbst liegt wesenhaft die urspriingliche, innere Mdglichkeit der Bereicherung; es hat immer den
Charakter des Reicher-seins-als, des Uber-schwunges”.

237 Qriginal: “Die Grundabsicht dieser Analytik ist der Aufweis der inneren Moglichkeit des Seinsverstandnisses
und das Heif3t zugleich der Transzendenz”.

238 QOriginal: “[...] dann muB zwischen urspriinglicher Transzendenz und Seinsverstandnis Gberhaupt eine innere
Verwandtschaft bestehen; ja am Ende sind sie ein und dasselbe”.

239 Qriginal: “[...] ist Sinn das, worin sich die Verstehbarkeit von etwas halt, ohne daR es selbst ausdriicklich und
thematisch in den Blick kommt. Sinn bedeutet das Woraufhin des primaren Entwurfs, aus dem her etwas als
das, was es ist, in seiner Mdglichkeit begriffen werden kann”.



84

1969, no Seminario em Le Thor, 42 anos ap6s a publicacdo de SZ, Heidegger (19864, p. 334-
335) revisa a sua ontologia fundamental e, com isso, afirma: “Em ‘ser e tempo’ o termo
‘sentido’ tem um significado totalmente preciso [...] ‘sentido’ deve ser entendido a partir do
‘projeto’, o qual se esclarece através da ‘compreensio’”.2*% O projeto em questio é a projecao,
i.e., 0 carater projetivo particular do ser-ai de-onde-para o sentido do ser em geral, alcan¢ado a
partir do horizonte determinado do ser-ai, como aquele que desvela ser, por ser precisamente a
abertura do seu ai, i.e., 0 ai do seu ser. Giacoia Junior (2013, p. 62), por exemplo, ao falar sobre
o0 ser-ai diz que ele consiste fundamentalmente em “ex-sistere: existir, subsistir, suster-se,
colocar-se de pé, manter-se na exterioridade, na abertura”. E nesse contexto muito especifico
do uso do termo ‘transcendéncia’ que a palavra sentido passa a conotar exatamente tanto: (a) o
colocar-se adiante; quanto (b) o manter-se na exterioridade. Ambos momentos constitutivos
desse ente que, sendo, pode desvelar o ai do seu ser ao modo fundamental da temporalidade. O
sentido € o temporar proprio permitido pelo horizonte ek-statico do ente que, estando fora de
si, coloca-se junto ao ser, enquanto projeto. E por isso que Heidegger (2006, p. 324)
complementa afirmando: “estritamente, sentido significa o de-onde-para do projeto primario da
compreensio de ser”.?4!

Mas o modo pelo qual o ser-ai se abre, colocando-se adiante e mantendo-se nessa
exterioridade, é o que se chama ser-no-mundo. J& ser e estar em um mundo € estar aberto para,
em sendo, compreender ser. Deve-se lembrar, ndo obstante, que é préprio do ser-ai, enquanto
ser-no-mundo, interpretar significativamente os entes intramundanos que se ddo primariamente
em um contexto conjuntural, i.e., numa rede articulada de referencialidade, na qual, de fato, o
mundo é existencialmente formado em func¢éo do ja-ser-em-um-mundo, ser-junto-ao-ente e ser-
adiante-de-si. N&o € por outro motivo que Heidegger (2006, p. 151) diz que é a partir do mundo
que “o ente intramundano em geral é projetado”.?*? E projetado porque, nesse sentido, o ente
que se projeta o faz a partir do mundo, que, contudo, ndo quer dizer um fora, sendo um fato do
ser-ai, enquanto, existéncia — ou seja é “a partir de uma totalidade de significancia, na qual as
remissoes referenciais fixaram, de anteméo, a ocupagdo como ser-no-mundo. Quando o ente
intramundano é descoberto com o ser do ser-ai, i.e., vem a compreensdo, nds dizemos, ele tem

sentido” (HEIDEGGER, 2006, p. 151).24 Dessa forma, o que estd em jogo nessa posicio

240 QOriginal: “In “Sein und Zeit” hat Sinn eine ganz genaue Bedeutung [...] ‘Sinn’ ist vom ‘Entwurf’ her zu

verstehen, der sich durch ‘Verstehen’ erkldrt.”

241 QOriginal: “Streng genommen bedeutet Sinn das Woraufhin des primaren Entwurfs des Verstehens von Sein”.

242 QOriginal: “Das innerweltlich Seiende tiberhaupt ist auf Welt hin entworfen”.

283 Qriginal: “[...] auf ein Ganzes von Bedeutsamkeit, in derem Verweisungsbezligen das Besorgen als In-der-
Welt-sein sich im vorhinein festgemacht hat. Wenn innerweltliches Seiendes mit dem Sein des Daseins entdeckt,
das heif3t zu Verstandnis gekommen ist, sagen wir, es hat Sinn”.



85

heideggeriana é o proprio ser do ser-ai, entendido primariamente como um ente que, na medida
de sua compreenséo, desvela ser ao descobrir 0s entes e abrir a si mesmo, ou, dito de outro
modo, “[...] vivo uma vida em si mesma significativa, pois sou COmo sou no modo de ser da
compreensao [...]” (SENA, 2012, p. 58).

Tanto é assim que, nesse diapasdo, 0 jogo € j& sempre o de ser 0 seu poder-ser
enquanto modo fundamental de existir, ou, como o préprio Heidegger (2006, p. 143) argumenta,
“0 que se pode no compreender, enquanto existencial, ndo é um qué, sendo o ser enguanto
existir. O modo de ser do ser-ai da-se existencialmente no compreender como poder-ser”.24
Como se pode ver, o compreender e a compreensao (de mundo, de ser) sdo fundamentais para
o entendimento da transcendéncia e a transcendéncia ela mesma, de tal modo que € o proprio
ser do ser-ai, em existindo, que esta em jogo — “a compreensao ¢ o ser existencial do poder-ser
préprio do ser-ai mesmo, de tal modo que esse ser abre, em si mesmo, 0 acerca de que 0 Seu ser
6724 (HEIDEGGER, 2006, p. 144). O que se abre na abertura do ser, €, no final das contas o
poder-ser mais proprio do ser-ai que €, para todos os desidérios de si mesmo, a sua possibilidade
mais intrinseca. O contexto da transcendéncia, no que compete ao poder-ser € o que possibilita
ao ser-ai tornar-se 0 que €, em um mundo, que ja € sempre Seu e projetar-se para o porvir de si
mesmo, ou quica, para o atualizar a si mesmo enquanto sob as lentes do dado presente-a-mao.
E interessante notar o seguinte: Heidegger (2006, p. 437), no ambito do § 83, i.e., Gltimo

paragrafo da versdo publicada de SZ?*°, volta a esse tema para dizer:

algo como ‘ser’ é aberto na compreensdo de ser, que, enquanto compreender,
pertence ao ser-ai existente. A abertura de ser, que é preliminar, se bem que
inexprimivel, possibilita que o ser-ai enquanto ser-no-mundo existente possa
se relacionar com o ente, o qual vem ao encontro intramundanamente, assim
Como para consigo mesmo, enquanto existente.?*’

A abertura, a que Heidegger faz referéncia, ndo é simplesmente uma possibilidade
oOntica, sendo ontolodgica e, dessarte, intima e intrinseca ao ser-ai. Quando da abertura, o aberto
é o ser possivel do poder-ser — ai sim onticamente possivel — em um contexto de signifancia

especifico. A abertura que Heidegger fala é abertura compreensiva de mundo enquanto um

24 Original: “Das im Verstehen als Existenzial Gekonnte ist kein Was, sondern das Sein als Existieren. Im
Verstehen liegt existenzial die Seinsart des Daseins als Sein-kénnen”.

245 Qriginal: “Verstehen ist das existenziale Sein des eigenen Seinkdnnens des Daseins selbst, so zwar, daR dieses
Sein an ihm selbst das Woran des mit ihm selbst Seins erschlief3t”.

246 Cf. Anexo B.

247 Qriginal: “So etwas wie ‘Sein’ ist erschlossen im Seinsverstindnis, das als Verstehen zum existierenden Dasein
gehort. Die vorgangige, obzwar unbegriffliche Erschlossenheit von Sein ermdéglicht, daf sich das Dasein als
existierendes In-der-Welt-sein zu Seiendem, dem innerweltlich begegnenden sowohl wie zu ihm selbst als
existierendem, verhalten kann”.



86

poder-ser, de tal modo que Morriston (1972, p. 456-457) comenta que “na compreensao, nao
apenas... 0 mundo qua mundo é aberto como significancia possivel, mas quando aquilo que se
encontra no mundo € libertado, esse ente é libertado para suas proprias possibilidades”.?*® E
esse contexto, exatamente, em que se da o problema da transcendéncia em SZ e, ademais, no
periodo ontoldgico fundamental. E aquilo que se tenciona, ao fim e ao cabo, em todo esse ato
projetivo da compreensdo é o que é possibilitado pela compreensdo de ser: 0 ser mesmo; o ser
dos entes e 0s entes em seu ser — ou, como coloca Heidegger (1976b, p. 123), “o0 nada é o ndo
do ente e, assim, o ser experimentado a partir do ente. A diferend ontologica € o ndo entre ente
e ser”.?* E desse modo que o ser é o conceito mais universal, ainda que o mais obscuro; é
indefinivel, se bem que isso o torna, precisamente, digno de questionamento; e €, por fim,
autocompreensivel, embora com isso se Ilhe passe ao largo, atestando a sua
incompreensibilidade mediana. No final das contas, o que a transcendéncia possibilita é a
atribuicédo de sentido a partir da distingdo entre ser e ente, i.e., a partir da constatacdo de que o
que se estd em jogo na compreensao € o ser mesmo, o0 nada de ente. Isso tudo fica claro quando
Heidegger (2006, p. 183) escreve:

0 ente é independentemente da experiéncia, do conhecimento e da apreenséo,
através das quais ele € aberto, descoberto e determinado. O ser, entretanto, ‘€’
apenas no compreender do ente, a cujo ser pertence algo como compreensao
de ser. O ser pode, com isso, ser inconcebido, mas ele nunca é totalmente
incompreendido.?*®

Mas o que de fato isso quer dizer? Quereria isso dizer que o ser é algo que nédo se
da? De certa forma sim. Ele ndo se da ao modo do ente e 0 seu modo de dar-se € medido a partir
do ser-ai que compreende. E no relacionar-se com entes que, em compreendendo, 0 ser-ai
significa 0 mundo e forma uma rede conjuntural de referéncias. Parece, é como assevera
Poggeler (1990, p. 85): “a transcendéncia, assim diz Heidegger, mantém um horizonte aberto,
que torna possivel, primeiramente, a perspectiva do ente, a qual torna o ser do ente visivel”.2%
Numa primeira aproximacéo, o ser-ai encontra com entes intramundanos em sua lida prética,

significando-os, tornando-os familiares, tomando-0s em uma conjuntura. Mas, e isso é deveras

248 Qriginal: “In understanding, not only... is the world qua world disclosed as possible significance, but when
that which is within the world is freed, this being is freed for its own possibilities”.

249 Original: “Das Nichts ist das Nicht des Seienden und so das vom Seienden her erfahrenen Sein. Die
ontologische Differenz ist das Nicht zwischen Seiendem und Sein”.

20 QOriginal: “Seiendes ist unabhéngig von Erfahrung, Kenntnis und Erfassen, wodurch es erschlossen, entdeckt
und bestimmt wird. Sein aber ‘ist’ nur im Verstehen des Seienden, zu dessen Sein so etwas wie Seinsverstandnis
gehort. Sein kann daher unbegriffen sein, aber es ist nie véllig unverstanden”.

21 QOriginal: “Transzendenz, so sagt Heidegger, hélt einen Horizont offen, der erst den Ausblick auf das Seiende
moglich macht, das Sein des Seienden erblickbar werden 1463t”.



87

curioso, algo acontece nesse relacionar-se com o0s entes que direciona o ser-ai para 0 seu ser,
fazendo-o ver o ‘€’ que atesta o ser dos entes. Quando se estabelece uma copula, ligando sujeito
e predicado, algo anterior ja ocorreu: compreendeu-se este ‘€’ copulativo; fez-se a compreensao
de ser que possibilita a significancia. Esse traco caracteristico do ser-ai humano é o que leva
Heidegger (1978, p. 199) a afirmar: “que o ente ‘humano’ compreende ser; no compreender de
ser da-se simultaneamente a realizacdo da diferenca entre ser e ente; s6 ha ser quando o ser-ai
compreende ser”.2>

Isso atesta algo que é sumamente importante para perceber a diferenca ontologica
sem que se caia em qualquer interpretacdo de cunho metafisico-transcendente: o ser é, na
ontologia fundamental heideggeriana, uma constituicdo de um ente e s6 ha ser na medida em
que ha, ndo so entes, para cujo ser se Ihe tornam possiveis, como ha um ente especifico que tem
por tarefa, em existindo, compreender e desvelar o ser de entes que Ihe vém ao encontro — o
ser-ai em sua lida pratica com entes abertos projetivamente. Para ser mais preciso: ndo ha nada
a ser tomado como ser, pura e simplesmente, descolado do mundo e para além de toda a
“realidade” sensivel, fisica, material: ser ¢ (antes e sempre e cada vez mais) ser de um ente. Isso
fica claro na seguinte passagem (HEIDEGGER, 1978, p. 178): “ser ¢, em geral e em qualquer
significado, ser do ente. Ser € diferenciado do ente — e, em geral, apenas essa diferenca, essa
possibilidade de diferenca concede um compreender de ser”.2> Isso ndo significa, contudo, ndo
haver uma diferenca absurda entre ser e ente. Pelo contrario, ndo s6 ha, como € justamente essa
distdncia imensa que permite algo como a transcendéncia, ou, como esclarece Heidegger (20086,
p. 38), no § 7° de SZ, i.e., j& encaminhando ao final de sua introdugdo, “ser e estrutura de ser
encontram-se para além de qualquer ente e de qualquer determinacdo éntica possivel de um
ente. Ser é o transcendens simplesmente”.?>* Muito interessante notar, na passagem acima
citada, que a expressdo “para além de” é tradugdo para “iiber... hinaus”?®, i.e., para um advérbio
alemdo com funcdo modal copulativa, e ndo o advérbio, tdo familiar na filosofia de carater
transcendente, ‘jenseits’, cujo teor semantico agrega um movimento local — tipico de passagens
e migragdes de planos. O ser, que € o ‘transcendens’ simplesmente, ndo esta para além de um

plano, sendo para além de um modo. O carater transcendental de ‘ser’ é um modo possivel de

22 Qriginal: “Daf3 das Seiende ‘Mensch’ Sein versteht; in dem Verstehen von Sein liegt zugleich der Vollzug des
Unterschiedes von Sein und Seiendem; es gibt Sein nur, wenn Dasein Sein versteht”.

253 Qriginal: “Sein ist Giberhaupt und in jeder Bedeutung Sein von Seiendem. Sein ist vom Seienden unterschieden
— und Uberhaupt nur dieser Unterschied, diese Unterschiedsmdglichkeit gewéhrt ein Verstehen von Sein”.

2% QOriginal: “Sein und Seinsstruktur liegen (ber jedes Seiende und jede mogliche seiende Bestimmtheit eines
Seienden hinaus. Sein ist das transcendens schlechthin”.

25 Isso voltara a ser discutido mais adiante, conquanto WM faz vérias referéncias a esse advérbio conjuncional,
tdo importante para a compreensdo da transcendéncia heideggeriana.



88

relacionar-se com os entes e consigo mesmo, possibilitado pelo ser-no-mundo, colocando o ser-
ai no jogo da ultrapassagem.

Ora, é nesse viés que Poggeler (1990, p. 71-72), apesar de concordar que a
expressao “transcendens simplesmente” se coadune com a doutrina dos transcendentais
escoléstica (tese ndo aceita no corpo dessa dissertacao), expressa: “certamente, a transcendéncia
do ser-ai é excepcional, na medida em que para o ser-ai, na transcendéncia (a ultrapassagem do
ente ao ser), 0 que estd em jogo € o ser [...].”?% E ndo é simplesmente de modo arbitrario que
ndo se compactua com a tese apresentada por Poggeler (1990, p. 72), segundo a qual “como na
doutrina dos transcendentais escolastica, o ser mesmo ¢ declarado”?®’, sendo é em vista do
préprio pensamento heideggeriano, documentado e escrito. De fato, Heidegger (2006, p. 440),
em suas notas marginais, comentando o ‘simplesmente’ (schlechthin) presente na expressdo em

comento, anota o seguinte:

Transcendens — apesar de todo o eco metafisico — certamente n&o é o korvov
escolastico e greco-platonico, sendo transcendéncia enquanto o ekstatico —
temporalidade — temporaneidade; mas ‘horizonte’! O Ser ‘considerou
pensando’ o ente. A transcendéncia, porém, a partir da verdade do ser: o
acontecimento apropriativo.?®

Claro, ndo se pretende entrar no mérito do acontecimento apropriativo (Ereignis)?®
aqui nesta dissertacdo, ndo obstante seja inegavel ter por certo o seguinte: transcendéncia ndo
tem, de fato, nada em comum com o que Heidegger (2003, p. 216-217), em seu BT, chama de
“transcendéncia ontica” (a do Deus cristao tomado como ens perfectissimum) ou, ainda, com a
“transcendéncia ontoldgica” (a de um comum, geral, relativo a todo o ambito dos entes). A
transcendéncia em questdo € a que se estabelece a partir do ser-ai na compreensao de ser, no
compreender, no para-o-mundo. Mas mesmo assim, ainda sobre a passagem acima transcrita,
parece que se pode falar, a0 menos em carater preliminar, acerca da transcendéncia enquanto o
‘ekstatico’ — desse modo, Davis (2014, p. 379): “a temporalidade do ser-ai, mais
especificamente a ‘unidade estatica’ do ‘esquema horizontal do futuro, ser-sido e presente’,

proporciona ao mundo a sua mundanidade, i.e., permite a0 mundo ser uma ‘totalidade

2% QOriginal: “Gewil ist die Transzendenz des Daseins eine ausgezeichnete, insofern es dem Dasein in der
Transzendenz, dem Uberstieg tiber das Seiende zum Sein, um das Sein geht [...]”.

257 QOriginal: “[...] wie in der scholastischen Transzendentienlehre, das Sein selbst angegeben”.

2% Qriginal: “transcendens freilich nicht — trotz alles metaphysischen Anklangs — scholastisch und griechisch-
platonisch xorvoy, sondern Transzendenz als das Ekstatische — Zeitlichkeit — Temporalitit; aber ‘Horizont’!
Seyn hat Seyendes ‘liberdacht’. Transzendenz aber von Wahrheit des Seyns her: das Ereignis.”

29 Cf. para isso o BT (HEIDEGGER, 2003), cujo subtitulo é exatamente “do acontecimento apropriativo”.



89

referencial de significancia’ [...]”.2%° A temporalidade se apresenta, na ontologia fundamental,
como o existencial para a indicacdo do tempo no projeto do ser-ai — i.e., 0 tempo enquanto
sentido do ser do ser-ai pode ser interpretado como a temporalidade estrutural do cuidado.
Desse modo, uma vez que a transcendéncia, como compreensdo de ser, remete 0 ser-ai ao seu
ser, pode-se dizer que a transcendéncia compreende a si mesma como que aberta a ser de si 0
cuidado ekstaticamente unitario, pois “como mostrado, sem duvida o ser estd muito mais em

uma ainda obscura referéncia ao compreender de ser em geral”’?%! (HEIDEGGER, 1978, p. 254).

3.3.2 As coisas, ao ser-com e a si mesmo (ipseidade)

No § 40 de SZ, antes de entrar no tema da disposi¢éo da angustia (Angst), Heidegger
(2006, p. 184-185) retoma a analise de como o ser-ai se da na maior parte das vezes, a partir de
sua cotidianeidade mediana, i.e., sendo o que se &, assim como fizera no § 27. Este se, a que,
em sintaxe da lingua portuguesa, se d o nome de “indice de indeterminagdo do sujeito” é o que
se chama, costumeiramente de “se do impessoal” (das Man). O ‘se’ a que o impessoal se refere
ndo € o sujeito oculto, a quem se aponta por deficiéncia — este ‘se’ ¢, entretanto, um alguém
enquanto um afastar-se de si mesmo; um encaminhar-se “para longe de” (weg von) si mesmo
ao dissolver-se no que todo mundo, sendo, ninguém em especifico é. Nesse caso de
impessoalidade, o si mesmo € impropriamente o seu ser-impessoalmente-si-mesmo (Man-
selbst) e, da-se ao obrar como se obra. De modo igualmente remoto e distanciado, é possivel ao
ser-ai o dar-se de si mesmo numa relacdo mediada por ocupacdes junto aos entes intramundanos
qgue vém manualmente ao encontro e, por outro lado, mas ndo excludentemente, por
preocupac0es, tirando do lugar da ocupacao outros entes com o caréater de ser-ai que sdo-junto-
a enguanto ser-com (Mitsein), i.e., na medida em que sdo ser-ai-junto (Mitdasein). Com o
fendmeno da decadéncia, o ser-ai é e se encontra num modo decadente de ser si mesmo, a partir
do qual tanto a ocupacdo com as coisas — enquanto coisas (etwas als etwas) — quanto a
preocupacdo com a ocupacdo dos demais ser-ai-junto que vém ao encontro no “mundo” das
ocupacdes, se estabelece como um ser-impessoalmente-si-mesmo. Acontece, entretanto, que

uma qualquer caracterizacao deficiente, como é o caso normalmente para Heidegger (2006), s6

20 QOriginal: “The temporality of Dasein, more specifically the ‘ecstatic unity’ of ‘the horizontal schemata of
future, having-been, and present’, provides the world with its worldliness, that is, it allows the world to be a
‘referential totality of significance’ [...]”.

%1 QOriginal: “Vielmehr steht die Zeit, wie gezeigt, in einem freilich noch dunklen Bezug zum Verstehen von Sein
Uberhaupt”.



90

é possibilitada a partir de um fendémeno mais originario®?. Neste caso, a simesmidade ou
ipseidade (Selbstheit) — dai que “aquilo em virtude de que o ser-ai existe, porém, é ele mesmo.
A ipseidade pertence o mundo, o qual é essencialmente referido ao ser-ai”?%® (HEIDEGGER,
1976b, p. 157). O si-mesmo € o para longe de que se foge na maior parte das vezes, ou, como
Heidegger (2006, p. 185) coloca: “nds chamamos de uma ‘fuga’ de si mesmo essa decadéncia
do ser-ai no se e no ‘mundo’ das ocupagdes”.?%*

Nesse “para longe”, aberto pela estranheza sem chio do estar suspenso sobre o nada
— i.e., ser fundamento nulo de si mesmo (proprio da disposicdo da angustia) —, o ser-ai é
transcendéncia pois exerce, sobre si mesmo, um salto compreensivo: €, antes de tudo, um salto
sobre si mesmo no sentido de que ao saltar 0 que o ser-ai salta € um nada. Ao saltar, de fato, 0
ser-ai o0 faz “para além” de todo o 4ambito dos entes, salta para além da totalidade conjuntural e
referencial rumo ao ser — o que se abre, decididamente, como compreensao (de ser); diferenca
ontoldgica (ontologische Differenz)?®®. Esse abrir-se decidido o coloca num salto sobre si
mesmo, de tal modo que, compreendendo ser — ndo mais simplesmente numa pré-compreensao,
sendo ontologicamente ao tomar propriedade de seu si mesmo —, 0 ser-ai compreende
dispositivamente 0 seu angustiar-se sobre si mesmo, ser-no-mundo. O salto é, quica, ndo
necessariamente e propriamente um saltar, sendo um dancar — como a imagem da danca na obra
de Nietzsche (1963, p. 529), especificamente no seu Zaratustra®®®. Uma danca na qual o
dancarino, ao dangar, danca sobre si mesmo, como que jogando, rumo ao ser si-mesmo proprio
(eigentliche Selbstsein), para longe do ser-impessoalmente-si-mesmo (Man-Selbst),
antecedendo projetivamente 0s passos de sua existéncia. O ser-ai danca na clareira do ser que
Ihe é tdo propria e tdo sua, ainda que, antes de tudo e na maior parte das vezes, tenha lhe sido
estranha por um afastamento propriciado pelo publico. Mas claro que esse colocar-se para longe

262 Cf. Heidegger (1976b, p. 155-156), onde se escreve dentre outras coisas: “Para uma primeira caracterizagio
do fendmeno do mundo, a estrutura ontolégica do ente ‘circumundano’ — na medida em que ele [o ente] é
descoberto como instrumento — tem, certamente, por outro lado, a vantagem de conduzir a analise desse
fendmeno e de preparar o o problema transcendental do mundo.” Do original: “Wohl hat dagegen die
ontologische Struktur des ‘umweltlich’ Seienden — sofern es als Zeug entdeckt ist — flr eine erste
Kennzeichnung des Weltphdanomens den Vorzug, zur Analyse dieses Phanomens Uberzuleiten und das
transzendentale Problem der Welt vorzubereiten”.

263 Qriginal: “Worumwillen aber Dasein existiert, ist es selbst. Zur Selbstheit gehort Welt; diese ist wesenhaft
daseinsbezogen”.

264 Qriginal: “Das Verfallen des Daseins an das Man und die besorgte ‘Welt’ nannten wir eine ‘Flucht’ vor ihm
selbst”.

265 Cf. especialmente Heidegger (1976b, p. 123) para uma visualizacdo do projeto empreendido na elaboragéo da
conferéncia WM e do tratado WG; particularmente no plano que se estabelece a partir do fundamento nulo
(nada) e a diferenca ontologica.

26 De fato, Nietzsche (1963, p. 529) escreve: “O passo revela se alguém ja caminha sobre sua via: entdo me veja
ir! Aquele que se aproxima de seu destino, danga”. Original: “Der Schritt verrat, ob einer schon auf seiner
Bahn schreitet: so seht mich gehn! Wer aber seinem Ziele nahe kommt, der Tanzt”.



91

do ser-impessoalmente-si-mesmo, rumo ao si-mesmo proprio ndo quer dizer um renuncié-lo
completamente, mas, como diz Sena (2012), um agudizar-se em relacéo ao si-mesmo. De certa

maneira, é isso o que Dreyfus (2004, p. 269) esta afirmando com a seguinte passagem:

[...] a situacdo concreta ndo tem algum tipo especial de intelegibilidade
metafisica ou privada, amputado da inteligibilidade publica cotidiana. Ao
invés disso, a inteligibilidade para o phronimos [saber pratico] é o resultado
de um aperfeicoamento gradual do que comega como respostas genéricas que
surgem de uma longa experiéncia atuando nas praticas culturalmente
compartilhadas.?®’

Esse caréater especifico do ser-ai o faz agudizado em determinado modo de ser, no
qual e para o qual ele é o seu possivel. E isso apenas porque, enquanto um ente que se abre
compreensivamente, tendo para si 0 horizonte do ser como possivel, é proprio do ser-ai
transcender o ambito dos entes. Sim, de fato, como coloca Heidegger (1978, p. 233), “cle
transcende o ente; e o salto é um salto para o mundo”.?® Como ja se mostrou nas se¢des
precedentes, um tal salto, uma tal ultrapassagem ao mundo néo se faz simplesmente como um
saltar para fora — como que espacialmente saltando. Ndo é um deslocamento, sendo, antes, é
uma projecdo modal. Tanto é assim, que Heidegger (1978) aponta precisamente que aquilo
“sobre” o que se salta ndo ¢ simplesmente o ente que ndo tem o carater de ser-ai; € também,
mas no salto ultrapassa-se, igualmente, o proprio ser-ai e assim se pode falar em ser si-mesmo.
Observe-se o texto de Heidegger (1978, p. 233-234): “o ente que ¢ saltado na transcendéncia
ndo é, contudo, apenas aquele que o ser-ai, ele mesmo, ndo é; sendo, na transcendéncia, o ser-
ai salta precisamente si mesmo enquanto ente — para ser mais exato: esse salto possibilita que o
ser-ai possa ser algo como si mesmo”.?%® Ora, um tal saltar, que se faz enquanto constitutivo
para o ser-ai, 0 entrega ao ser, i.e., 0 faz na compreensdo de ser — colocando-o para além de
todo o ambito do ente. Realiza-se um salto ontolégico, no sentido em que o ente é ultrapassado
enquanto mero objeto, ou, ainda, enquanto algo dado presente-a-mao; realiza-se a possibilidade
de interpretacdo do sentido do ser em geral. O que esta em questdo, no salto, € o abismo, ou
seja, “apenas no salto sobre si mesmo abre-se 0 abismo que o ser-ai sempre e a cada vez é para

si mesmo; e apenas porque esse abismo do ser si mesmo € aberto através da transcendéncia e,

267 Qriginal: [...] the concrete Situation does not have some special metaphysical or private kind of intelligibility
cut off from public, everyday intelligibility. Rather, intelligibility for the phronimos is the result of the gradual
refinement of what start out as general responses that grow out of long experience acting within the shared
cultural practices”.

268 QOriginal: “Dieses transzendiert das Seiende, und der Ubersprung ist Ubersprung zur Welt”.

289 QOriginal: “Das Seiende, das in der Transzendenz iibersprungen wird, ist aber nicht nur dasjenige, was das
Dasein selbst nicht ist, sondern in der Transzendenz uberspringt das Dasein gerade sich selbst als Seiendes —
genauer: dieser Ubersprung ermdglicht es, daR das Dasein so etwas wie es selbst sein kann”.



92

também, nela, é que esse abismo pode ser sobreposto e invisivel”?’° (HEIDEGGER, 1978, p.
234). Esse abismo é o que lanca o ser-ai, no salto compreensivo, no nada de seu ser — ser € nada
de ente; mas, ao mesmo tempo, é: é ser. A compreensao de ser. Esse é, de fato, o salto ontoldgico
realizado pela transcendéncia: € antes de mais nada um modo de negar e sobrepujar a metafisica
em sentido tradicional, conquanto o ser jamais é tomado como um modelo entitativo. O salto,
extendido sobre o abismo, deixa o ser-ai ser como ele é em seu ser-possivel.

E deveras interessante notar que, na conferéncia WM, de 1929, Heidegger (1976c,
p. 115) colocara em questao o problema da transcendéncia nas seguintes palavras: “estar além
do ente em sua totalidade™?’*. A palavra que forma, tradicionalmente em filosofia alema, o
correlato portugués de “para além de” ¢é ‘jenseints’ (assim como indicado em 2.3.1); entretanto,
é mister observar como Heidegger forma o sentido pretendido a partir de outra palavra, ou, para
ser mais especifico, de uma locucéo prepositiva — marcada pela jungdo do advérbio ‘além’ a
preposi¢do ‘de’. No caso em questdo, a locugdo, ora traduzida por ‘além de’, €, no original
alemdo, “Uiber... hinaus”?’?> — mantém-se ai ambos os momentos do “elevar-se” e do
“atravessar”, entretanto sem realizar uma mudanca de plano no sentido metafisico tradicional.
‘Uber’ quer dizer ‘acima’ e ‘hinaus’, “para fora”. Ora, 0 que esta em questdo é algo como um
estar além do ente em sua totalidade no sentido de estar suspenso no nada — que é a condi¢do
mesma da possibilidade relacional do ser-ai com os demais entes, com 0s outros ser-ai e, ainda,
consigo mesmo. Nesse sentido, passando ao problema do escolher a si mesmo, Heidegger
(1978, p. 245) afirma que

[...] esse ente qua ser-ai ja sempre é com outros e ja sempre junto ao ente que
ndo tem o carater de ser-ai. No transcender, o ser-ai transcende todo e cada
um dos entes: tanto si mesmo quanto qualquer ente de seu tipo (ser-ai-junto)
e aqueles que ndo tem o carater de ser-ai. No escolher a si mesmo do ser-ai, 0
ser-ai escolhe propriamente precisamente 0 seu ser-com e precisamente seu
ser junto aos demais entes.?”®

210 Original: “Erst im Ubersprung seiner selbst eroffnet sich der Abgrund, der das Dasein je fiir es selbst ist, und
nur weil dieser Abgrund des Selbstseins durch die und in der Transzendenz offen ist, kann er Uberdeckt und
unsichtbar gemacht werden”.

Original: “[...] ist das Dasein je schon iiber das Seiende im Ganzen hinaus.”

272 Tsso ndo significa dizer que Heidegger estd inovando com o uso do “Uber... hinaus”, sendo que é de se espantar
0 uso dessa expressdo, consolidada coloquialmente no aleméo, em um texto filos6fico, uma vez que ja ha (ou
haveria) um termo correlato ao que fora pretendido, i.e., ‘jenseits’, ou seja, “[para] além de”.

213 Qriginal: “[...] dieses Seiende qua Dasein ist immer schon mit Anderen und immer schon bei Seiendem von
nicht daseinsméfigen Charakter. Im Transzendieren transzendiert das Dasein jedes Seiende: sich selbst wie
jedes Seiende seiner Art (Mitdasein) und solches von nicht daseinsmaRigem Charakter. Im Sichselbstwéhlen
des Daseins wéhlt das Dasein eigentlich gerade sein Mitsein mit Anderen und gerade sein Sein bei nicht
daseinsméaligem Seienden”.

271



93

O problema do escolher-se do ser-ai é um de tal ordem que o que esta em jogo é o
seu poder-ser, seu ser mesmo — e isso em sua totalidade conjuntural. A simesmidade surge na
escolha de si impetrada pelo ser-ai como um deixar ser o seu si mesmo, deixar-se ao ser de si.
Assim, Heidegger (1978, p. 245) assevera que “o concebido fenémeno existencial-ontoldgico
do escolher-a-si-mesmo préprio revela o mais radicalmente a simesmidade metafisica do ser-ai
[..]17%"*, o que significa que o ser-ai é em escolher o seu ser si mesmo. E mais além, continua
dizendo: “[...] e isso quer dizer: a transcendéncia enquanto o transcender do préprio ser, do ente
enquanto ser-com com os outros, e do ente no sentido da natureza e das coisas do uso”?’
(HEIDEGGER, 1978, p. 245). No final das contas, parece, a transcendéncia € o que permite
que o ser-ai, sendo o seu poder-ser em escolher a si mesmo, se constitua enquanto ser-no-
mundo, i.e., a transcendéncia ¢ o proprio “para além” de todo o ente, que permite, entretanto,
que o ser-ai em transcendendo seja 0 seu Si-mesmo, com 0S outros e junto aos entes. Isso fica
claro quando no semestre de inverno de 1927/28, Heidegger (1995¢, p. 20) escreve: “O ser-ai
humano, que tem um mundo, € um ente, para o qual a sua existéncia estd em jogo, de tal modo
que ele escolhe a si mesmo ou acontece para a escolha”.?’® Essa acontecéncia do ser-ai para a
escolha de si mesmo €, quicd, o que Heidegger posteriormente chamaria de acontecimento
apropriativo (Ereignis) — o que néo serd fruto de tematiza¢éo no corpo desta dissertagao.

Importa ainda destacar que é a partir desse escolher-se que o ser-ai, em sendo
propriamente-si-mesmo, € para si a sua de-cisdo (Entschlossenheit), até ao ponto em que o
proprio Heidegger (1995c¢, p. 20) coloca que: “a existéncia, que sempre constitui 0 nosso ser, €
ndo apenas o determina, € um assunto da nossa liberdade, e apenas o ente que pode se de-cidir
e que se de-cidiu de tal ou tal modo, pode ter um mundo.”?"" Isso se da porque, para Heidegger
(1978, p. 238), h& uma identificacdo entre a transcendéncia do ser-ai e a liberdade, assim como

pode se ver na passagem a seguir:

Na medida em que agora a transcendéncia, 0 ser-no-mundo, constitui a
constituicdo fundamental do ser-ai, entdo o ser-no-mundo também tem que
originariamente crescer junto a determinagdo fundamental da existéncia do
ser-ai, ou seja, ser um supera-la: a saber, a liberdade. Apenas onde ha a
liberdade, ha também um em virtude de; e apenas la, mundo. Em resumo: a
transcendéncia do ser-ai e a liberdade sdo idénticas! A liberdade da para si

274 Original: “Das existenzialontologisch gefaRte Phanomen des eigentlichen Sichselbstwahlens bringt am
radikalsten die metaphysische Selbstheit des Daseins zum Vorschein [...]”.

215 QOriginal: “und das heift: die Transzendenz als Transzendieren des eigenen Seins, des Seienden als Mitsein mit
Anderen und des Seienden im Sinne von Natur und Gebrauchsdingen”.

218 Qriginal: “Das menschliche Dasein, das eine Welt hat, ist ein Seiendes, dem es um seine eigene Existenz geht,
so zwar, daR es sich selbst wéhlt oder sich der Wahl begibt”.

217 Qriginal: “Die Existenz, die je unser Sein mit ausmacht, nicht aber allein bestimmt, ist Sache unserer Freiheit,
und nur Seiendes, das sich entschhlielen kann und zu sich so oder so entschlossen hat, kann eine Welt haben”.



94

mesma a possibilidade interna; um ente enquanto livre é em si mesmo,
necessariamente, transcendente.?®

Ora, 0 que estd em questdo € o fato de que liberdade €, no entendimento
heideggeriano, a propria transcendéncia — e isso na medida em que transcendéncia significa ndo
apenas compreensdo de ser, senao também o jogar do jogo. Joga-Se compreensivamente o ser
livre para ser, i.e., se € si mesmo livre, na liberdade: ser-ai € liberdade. O ser-ai s € 0 seu em
virtude de?”® porque livre — s6 é mundo porque transcendente. Mas liberdade ndo é um tudo
poder, i.e., uma faculdade 6ntica de poder ser/ter tudo o que se da enquanto uma qualquer
possibilidade metafisica (dentro dos padrdes da metafisica tradicional) ou poder-fazer éntico;
sendo, é o que Heidegger (2006, p. 366) escreve: “apenas 0 que a cada vez, em qual direcéo,
até onde e como se descobre e se abre, € assunto de sua liberdade, ainda que sempre nos limites
de seu estar langado”.2° A liberdade a que Heidegger faz mencéo é simplicitus o que ele chama
poder-ser: &, simpliciter, ser o que se pode-ser. Ser livre é poder ser o que se €. E transcendéncia
é o simplare?®! do ser-ai: € o que o leva & unidade, possibilita o si-mesmo enquanto um tomar

posse propriamente. Observe-se, nesse sentido, o que Sena (2012, p. 66) escreve:

Captar a fenomenologia como possibilidade significa apreendé-la como praxis
terapéutica do ser-ai fatico que se pde como tarefa, com base em sua liberdade,
0 apropriar-se de si mesmo e existir no modo de ser do estar-desperto agudo
na facticidade de suas situacdes para essas situacfes mesmas.

Assim, a liberdade, enquanto identificada com a transcendéncia, é originaliter algo
como a condicdo de possibilidade para o si-mesmo ser o que é em seu poder-ser 0 seu proprio
si mesmo. Além do mais, sendo propriamente, ele € agudizado e desperto, de-cidido para as
suas situacdes. A liberdade é a origem do fundamento de si-mesmo, ou, nas palavras de Ferreira
(2004, p. 117), “[...] na existéncia, a liberdade ¢é a origem de todo acontecimento. A liberdade,
enguanto ultrapassagem em direcdo ao mundo, é a decisdo que fundamenta a significancia de
mundo e institui um modo de ser”. Desse modo, toda a argumentacéo realizada nessa se¢do 2.3
culmina com a condicdo ou origem para a possibilidade: liberdade ou transcendéncia. E,

ademais, essa abordagem encaminha a uma exposicéo existencial do fundamento (o que sera

218 Qriginal: “Sofern nun die Transzendenz, das In-der-Welt-sein die Grundverfassung des Daseins ausmacht,
muR das In-der-Welt-sein auch mit der Grundbestimmung der Existenz des Daseins urspriinglich verwachsen
bzw. dieser entwachsen sein: nadmlich der Freiheit. Nur wo Freiheit, da ein Umwillen, und nur da Welt. Kurz
gesagt: Transzendenz des Daseins und Freiheit sind identisch! Freiheit gibt sich selbst die innere Méglichkeit;
ein Seiendes als freies ist in sich selbst notwendig transzendierendes”.

219 Cf. secdo 1.3.3.

280 QOriginal: “Nur was es jeweils, in welcher Richtung, wie weit und wie es entdeckt und erschlieft, ist Sache
seiner Freiheit, wenngleich immer in den Grenzen seiner Geworfenheit”.

CEINT3

21 Verbo transitivo do latim, ‘simplare’ significa “trazer a unidade”, “tornar tnico”.



95

realizado na secdo 3). Isso porque, como Heidegger (1978, p. 244) escreve, “aqui se encontra,
contudo, a origem da ‘possibilidade” em geral: apenas a partir da liberdade, apenas uma esséncia
livre pode, enquanto transcendente, compreender ser — e esta obrigada a isso, a fim de que exista
enquanto tal, i.e., para ser ‘entre’ e ‘com’ o ente”.?®? E liberdade enquanto transcendéncia nio
é uma possibilidade entre tantas outras, mas € uma constituicdo ontoldgica do ser-ai, € um
existencial — quica o mais fundamental — a partir do qual o ser-ai deixa ser e é deixado ser aquilo
que ele é. Assim (HEIDEGGER, 1978, p. 217):

Aqui ndo sera diferenciado, se existe facticamente ou ndo, sendo, todavia, serd
indicado o que pertence & possibilidade interna do ser-ai, quando ele deve
poder existir. O ser-no-mundo, a transcendéncia, caracteriza o modo
fundamental do ser, da existéncia do ser-ai e nada diz sobre se ela existe ou
ndo [..]. A afirmagdo da transcendéncia da existéncia é uma afirmacéo

existencial (ontoldgica) e, dessarte, jamais existenciaria (Ontica).?®®
A liberdade é o ponto originario a partir do qual o ser-ai pode tornar-se o si mesmo
que ele ja sempre é. E um existencial: e isso significa uma constituicio ontolégica, fundamental
do ser-ai. Ndo é simplesmente uma caracterizacdo possivel entre tantas outras de cunho
contingente, oOntico — e, mesmo, para além da determinacdo da liberdade enquanto
espontaneidade (em um modelo causal), porquanto “a ipseidade do si-mesmo ja subjacente a
toda espontaneidade se encontra, contudo, na transcendéncia”?®* (HEIDEGGER, 1976b, p.
164). Quando Heidegger se utiliza da palavra ‘possibilidade’, ele ndo o faz com referéncia aos
conceitos cristalizados da metafisica dogmatica: ndo € em oposicdo ao uma necessidade (ser-
necessario) que se opde um possivel (ser-possivel), sendo a possibilidade é a determinagédo
ontoldgica fundamental do ser-ai e jamais como uma mera contingéncia l6gica (HEIDEGGER,
2006, p. 143). Assim, Heidegger (2006, p. 317) é imperativo ao responder: “como pode o ser-
ai existir unitario nos modos e possibilidades de seu ser? Manifestamente apenas de tal modo
que, em suas possibilidades essenciais ele seja esse ser, de tal modo que eu sempre sou esse

ente. O ‘Eu’ parece manter unida a totalidade do todo estrutural”.?®®> O eu &, unitariamente, o

282 Qriginal: “Hier liegt aber der Ursprung von ‘Mdglichkeit’ iiberhaupt: Nur aus Freiheit, nur ein freies Wesen
kann als transzendierendes Sein verstehen — und muf3 es, um als solches zu existieren, d. h. ‘unter’ und ‘mit’
Seiendem zu sein”.

283 Qriginal: “Hier wird Gberhaupt nicht entschieden, ob es faktisch existiert oder ob nicht, wohl aber wird
angegeben, was zur inneren Mdglichkeit des Daseins gehort, wenn es soll existieren kénnen. Das In-der-Welt-
sein, die Transzendenz charakterisiert die Grundweise des Seins, die Existenz des Daseins, und sagt nicht, ob
es existiert oder nicht [...]. Die Aussage der Transzendenz von der Existenz ist eine existenziale (ontologische)
Aussage, keine existenzielle (ontische)”.

284 QOriginal: “Die Selbstheit des aller Spontaneitit schon zugrunde liegenden Selbst liegt aber in der
transzendenz”.

285 QOriginal: “Wie kann das Dasein einheitlich in den genannten Weisen und Mdglichkeiten seines Seins
existieren? Offenbar nur so, daf es dieses Sein in seinen wesenhaften Moglichkeiten selbst ist, daf je ich dieses
Seiende bin. Das ‘Ich’ scheint die Ganzheit des Strukturganzen zusammenzuhalten”.



96

ente que tem para si a possibilidade originaria de ser: ser si-mesmo. Ora, a hermenéutica da
facticidade do ser-ai tem como ponto originario e basilar o fato de que “eu sou... eu mesmo; eis
0 ponto de partida elementar, o simplex da analitica existencial do ser-ai. Simesmidade
(Selbstheit) manifesta-se previamente como o modo de ser originario da vida humana” (SENA,
2012, p. 44). A simesmidade ou ipseidade é o elemento constitutivo da abertura do ente para si
mesmo, i.e., 0 ser-ai € aberto ndo apenas aos entes que vém junto, ou aos outros com quem
somos, porém, primordialmente é aberto a si mesmo, embora nem sempre essa abertura esteja
desperta e agudizada. Dai que Heidegger (1976b, p. 138) seja categorico: “Na ultrapassagem o
ser-ai chega antes de mais nada a esse ente que ele é, a ele enquanto ‘si mesmo’. A
transcendéncia constitui a ipseidade” 28

E importante salientar, ndo obstante, que “ontologicamente, 0 ser-ai enquanto é
sempre ele mesmo a-cada-vez na facticidade da situacdo ndo se confunde com o individuo
factual a si mesmo idéntico: Eu = Eu” (SENA, 2012, p. 55). Antes de tudo o mais, 0 eu
existencial — que a cada vez sempre meu e que eu sempre ja sempre sou — ndo é uma
universalidade formal ao modo de uma identidade formal. A formalizacdo também ndo se da
como uma identificacdo de ambitos genéricos de corpos ndo misturaveis, na qual um individuo
seria um eu-capsular. A afirmacéo indicativo formal aponta para um néo referente dntico, mas
ao ser — si mesmo. Eu = o livre transcendente que é si-mesmo. Assim, Heidegger (2006, p. 318)
escreve que “o cuidado j& contém em si o fendmeno do si-mesmo”, de tal maneira que “a
expressdo ‘cuidado de si’ [...] é uma tautologia”.?®’ O cuidado, que € o ser do ser-ai (que tem
seu sentido na temporalidade), é o de onde e para onde o ser-ai, como ser-no-mundo, transcende
em ser si-mesmo enquanto um poder-ser livre. O fendmeno da ipseidade se revela como uma
possibilidade fundamental do ser desse ente que tem para si a possibilidade de tomar o seu si
para si mesmo. Como Heidegger (1978, p. 241) anota: “essa ipseidade, porém, e sua liberdade,
e ela é idéntica a egoidade, com base na qual o ser-ai antes de mais nada sempre pode ser egoista
ou altruista”.?8 No mesmo sentido anota Heidegger (1976b, p. 157) que a ipseidade “d4 a
condicéo de possibilidade para que o ser humano possa ‘se’ comportar ou ‘egoisticamente’ ou

‘altruisticamente’”.?%° O fato de que se € si-mesmo (ipseidade) abre o ser-ai como um eu que

28 Qriginal: “Im Uberstieg kommt das Dasein allererst auf solches Seiendes zu, das es ist, auf es als es ‘selbst’.
Die Transzendenz konstituiert die Selbstheit”.

287 QOriginal: “Die Sorge birgt schon das Phinomen des Selbst in sich [...], der Ausdruck ‘Selbstsorge’ [...] sei
eine Tautologie”.

28 QOriginal: “Diese Selbstheit aber ist seine Freiheit, und diese ist identisch mit der Egoitét, aufgrund derem das
Dasein allererst je egoistisch oder altruistisch sein kann”.

289 QOriginal: “/...] gibt er die Bedingung der Moglichkeit dafiir, daf$ der Mensch ‘sich’ entweder ‘egoistisch” oder
‘altruistisch’ verhalten kann”.



97

tem para si seu poder-ser. A hermenéutica da facticidade aponta para o tomar posse de si

mesmo. E da o nome de liberdade (transcendéncia) a esse fendmeno.?®°

2% Cf. WG, secdo Ill, particularmente na p. 163.



98

4 O CONCEITO EXISTENCIAL DO TRANSCENDENTAL ELABORADO A
PARTIR DO FUNDAMENTO

A trajetoria tracada por Heidegger em WG parte da analise do fundamento
(especificamente do principio de razdo, proprio, de acordo com Heidegger, do pensamento
metafisico) e encaminha ao problema da transcendéncia do ser-ai enquanto ser-no-mundo, para
entdo, em um terceiro momento (e ultimo), aclarar o préprio fundamento a partir da
transcendéncia como fendmeno originario.?®* O caminho escolhido nessa dissertagdo foi
tracado a partir do conceito de mundo e do existencial ser-no-mundo, para entdo analisar a
transcendéncia e ver como ela se desdobra (papel desta presente se¢éo). E importante, desde ja,
salientar que “assim, o ‘principio de razdo’ é questionavel, tanto em seu modo de colocagdo
quanto no ‘contetdo’ por ele colocado, se, de outro modo, a esséncia do fundamento pode e
deve ser colocada para além de uma ‘representa¢do’ universal indefinida”?%? (HEIDEGGER,
1976b, p. 127). Nessa perspectiva, o problema do fundamento deve ser retirado de seu caréater
universal enquanto principio de razdo, para que se deixe ver originariamente. Desse modo, 0
problema do fundamento a ser desenvolvido na fenomenologia hermenéutica é antes de tudo o
mais uma questdo de ordem formal, uma formalizag&o no sentido defendido neste trabalho.
Assim, formaliza-se a indicacdo, mas no ponto da singularizacdo fenoménica. A analise
heideggeriana deve ir para além (Uber... hinaus) da questdo pelo fundamento real/ideal de todas
as coisas. Mas ndo ao modo de um retornar para um ambito anterior de fundamentacéo racional

293

ou crono-genética da realidade<”, pois, como afirma Sena (2014, p. 251):

[...] o conceito existencial de a priori ndo é convocado pelo questionamento
heideggeriano para cumprir a tradicional funcdo teorética de ordenar
hierarquicamente ambitos, antepodo, em sentido l6gico, o ontolégico-
existencial ao dntico-existenciario, mas comparece apenas para indicar um
dos momentos temporais constitutivos de uma entidade, cuja ‘esséncia’ reside
em temporalizar-se.

291 Afirma Heidegger (1976b, p. 163): “A discussdo do ‘principio de razdo’ remeteu o problema do fundamento
ao recinto da transcendéncia. Essa determinou-se a partir do caminho de uma analise do conceito de mundo
enquanto ser-no-mundo do ser-ai. Agora deve-se aclarar a esséncia do fundamento a partir da transcendéncia
do ser-ai”. Original: “Die Erorterung des ‘Satzes vom Grunde’ hat das Problem des Grundes in den Bezirk der
Transzendenz verwiesen. Diese ist auf dem Wege einer Analyse des Weltbegriffes als das In-der-Welt-sein des
Daseins bestimmt worden. Jetzt gilt es, aus der Transzendenz des Daseins das Wesen des Grundes
aufzuhellen”.

Original: “So ist der ‘Satz vom Grunde’ sowohl in seiner Setzungsweise als auch in dem von ihm gesetzten
‘Gehalt’ fragwurdig, wenn anders das Wesen von Grund iiber eine unbestimmt allgemeine ‘Vorstellung’
hinaus Problem werden kann und soll”.

Para Nascimento (2002, p. 119): “[...] o uso de um ‘principio de razdo’ ndo alcanga toda a ‘esséncia do
fundamento’. Nao se conta mais com a compreensao do principio do mundo existente baseada nas ‘razdes’ que
constituem o ‘porqué’ de tal existente. Nao ¢ mais aceito o fato de que o principio se identificaria com este
‘porqué’; e que as ‘razdes’ que explicariam tal ‘porqué’ teriam de explicar o principio — 0 fundamento”.

292

293



99

A metafisica, entretanto, em sua busca por uma justificacao do real/ideal, i.e., dos

ambitos (antepostos) de real-idade (res) presentificados teoreticamente, tem como objetivo a

fundamentacdo ou fundacdo do mundo (fora do eu que conhece) e, pode-se dizer, junto com

Silva (2015, p. 88), que “cumprira, sobretudo, a representacdo conjungir-se coOm um ato

notadamente insigne: o da fundagdo”. Acontece que o ato de re-present(ific)acdo, como uma

re-apresentacdo leva a uma série de problemas para cuja ontologia fundamental procura se

afastar. O fundamento, nesse contexto de questionamento ontol6gico fundamental, ndo pode se

contentar com a explicacdo metafisica do fundar como um estar em busca do primeiro de uma

série?®. A pergunta pelo fundamento deve ser direcionada ao questionamento ontologico

fundamental pela origem do fundamento em geral, sem, contudo cair na pré-existéncia
metafisica de um antes genético fundacional, conquanto assevera Sena (2012, p. 9):

[...] ser como humano (existir) significa ser-o-acontecer-do-meu-préprio-ai-

a-cada-vez determinado historicamente [..]. E, como tal, ndo ha

rigorosamente nada atras, no fundo ou acima do acontecimento das minhas

concregdes situacionais. A vida humana acontece a cada vez nas situacdes

mesmas e a partir dessas situacdes, e de qualquer uma delas, ha de ser
fenomenologicamente arrancado o sentido originario do seu ser.

Assim, transladando ao problema da transcendéncia na fenomenologia
hermenéutica e levando em consideragdo, junto com Heidegger (1976b, p. 165), que “a
liberdade enquanto transcendéncia”, tema presente na segdo 2.3.2, “ndo €, todavia, apenas um
‘tipo’ particular de fundamento, sendo a origem do fundamento em geral”, deve-se compreender
que “liberdade ¢ liberdade para o fundamento”.?®® A ideia central de Heidegger em tal
passagem € a de que hd um relacionamento originario entre a liberdade e o fundamento, um
“entre” os dois que os unifica: o fundar (Griinden). Esse fundar — que (como sera explorado
mais a frente) é tripartido, ou, por qué ndo, constituido de modo triplice, conquanto
multiplamente disperso — é o entre que, “fundando, da liberdade e toma fundamento”?%
(HEIDEGGER, 1976b, p. 165). Ora, particularmente significativo € que o fundar da (gibt,
geben) e toma (nimmt, nehmen); ha, nele, outrossim, um colocar-se entre dois e fazé-los
firmemente atados: da de um lado e toma de outro, mas ndo porque oferece e retira, sendo

porque quando o ser-ai funda, ele é livre em fundar para si o fundamento. Ndo para menos,

29 Cf. Heidegger (1976b, p. 126-137) em seu WG, no qual, na se¢ao I, expde a tematica do “principio da razio”
(principium rationis sufficientis).

2% QOriginal: “Die Freiheit als Transzendenz ist jedoch nicht nu reine eigene ‘Art’ von Grund, sondern der
Ursprung von Grund iiberhaupt. Freiheit ist Freiheit zum Grunde”.

2% Qriginal: “Griindend gibt Freiheit und nimmt sie Grund”.



100

Heidegger (1976b, p. 165) coloca que este fundar é “enraizado na transcendéncia”?®’ — ha uma
relagdo entre ser existente (compreendendo ser no jogar de si mesmo formador de mundo, que,
sendo a cada vez seu si-mesmo é ja-em-um-mundo, antecedendo-a-si-mesmo e junto-ao ente)
e ter para si enquanto seu poder-ser o fundar que constitui sua liberdade em tomar para si um
fundamento. “Até que ponto, porém, o transcendente do ser-ai é um fundar?”?*® (HEIDEGGER,
1976, p. 165), é uma questdo que ainda se deve colocar, a fim de se ver esclarecido o conceito
existencial do transcendental a partir do fundamento.

Para tanto, dever-se-a explorar, nesta secdo, os trés modos de fundar elencados por
Heidegger em WG: (a) erigir (Stiften); (b) tomar-chd&o (Bodennehmen); e (c) fundamentar
(Begriinden) — pois tomando as palavras de Silva (2015, p. 92): “[...] fundamento ¢é, para
Heidegger, um movimento triplice de projecdo de mundo (erigir) por parte do Dasein,
arremesso deste a uma situagdo (tomar-chio) e legitimagdo”. Antes de mais nada, cumpre
salientar: 0 8 65 de SZ (A temporalidade como o sentido ontoldgico do cuidado) elucida o modo
da temporalizacdo da estrutura do cuidado de tal modo que Heidegger (2006, p. 328) afirma:

A formulacdo da estrutura do cuidado indica, com os termos ‘ante’ € ‘ja’ o
sentido temporal da existencialidade e da facticidade. Ao contrério, resta uma
tal indicacdo para o terceiro momento constitutivo do cuidado: o ser-junto-a
decadente... Isso ndo quer dizer que a decadéncia ndao se funde também na
temporalidade, sendo indica que a atualizacdo, na qual se funda
primariamente a decadéncia do estar-a-mao ocupado e do dado simplesmente
presente, também permanece incluida nos modos da temporalidade originaria
no porvir e no ser-sido. Decidido, o ser-ai retrai-se justamente da decadéncia
a fim de ser mais propriamente no ‘instante’?® existencial da situacdo
aberta. 3%

O que se pretende com tal passagem? Bem, os trés modos de fundar, expostos em
WG tem correspondéncia com as trés estruturas da existéncia do ser-ai, a dizer, (a)
existencialidade, (b) facticidade e (c) decadéncia — e assim também, com as suas
temporalizacGes, embora esse seja um tema que ultrapasse os objetivos deste trabalho. Pois

bem, o erigir estd para a existencialidade, enquanto um anteceder-a-si-mesmo (Sich-vorweg-

297 QOriginal: “[...] in der Transzendenz gewurzelte [...]”.

2% Qriginal: “Inwiefern ist aber das Transzendieren des Daseins ein Griinden [...]?”.

299 O termo original em questdo é ‘Augenblick’, que significa ‘momento’, ‘instante’, algo repentino esvanecente
como o piscar de olhos. Literalmente o termo quer dizer ‘piscar de olhos’, entretanto, parece, essa tradugao
afasta do significado temporal pretendido. Sobre o termo, Cf. Melo (2014, p. 56).

Original: “Die Formulierung der Sorgestruktur zeigt mit den Ausdriicken ‘Vor’ und ‘Schon’ den zeitlichen Sinn
von Existenzialitat und Faktizitat an. Dagegen fehlt eine solche Anzeige fiir das dritte konstitutive Moment der
Sorge: das verfallende Sein-bei... Das soll nicht bedeuten, das Verfallen griinde nicht auch in der Zeitlichkeit,
sondern andeuten, dal das Gegenwaértigen, in dem das Verfallen an das besorgte Zuhandene und Vorhandene
primdr grindet, im Modus der urspriinglichen Zeitlichkeit eingeschlossen bleibt in Zukunft und Gewesenheit.
Entschlossen hat sich das Dasein gerade zuriickgeholt aus dem Verfallen, um desto eigentlicher im
‘Augenblick’ auf die erschlossene Situation ‘da’ zu sein”.

300



101

sein); o tomar-chdo esté para a facticidade, na qualidade de um j&-ser-em-um-mundo (Schon-
sein-in-der-Welt); e, por fim, o fundamentar se caracteriza como um ser-junto-a (Sein-bei). Tais
estruturas da existéncia se desdobram como um momento totalizante no cuidado e passam a
indicar o todo da existéncia do ser-ai. O fundar que erige, projeta ao anteceder; o fundar que
toma-chéo, situa-se ao modo da disposicdo afetiva; e o fundar que fundamenta, legitima o

relacionar-se e comportar-se intencional.

41 O CARATER PROJETIVO DO SER-AI: TRANSCENDENCIA COMO ERIGIR

De SZ (HEIDEGGER, 2006, p. 133), dentre tantas outras coisas, apreende-se que
o0 ser-ai € um ente que, sendo, é o seu aberto, a sua abertura. O que se abre na abertura € o ai
(Da) do ser-ai, de tal modo que aberto ele é o ente que projeta. Claro, a abertura, a que o ser-ai
(em sendo o seu ai) se da, é tanto compreensiva quanto dispositiva — ndo obstante, cumpre
salientar, neste momento, 0 seu aspecto compreensivo, a fim de elucidar o que quer dizer o
fundar enquanto erigir. Pois bem, perceba-se que “apenas porque o ser do ai obtém sua
constituicdo através da compreensdo e de seu carater projetivo, porque ele é tanto o que sera
quanto o que ndo serd, é que ele pode, em compreendendo a si mesmo, dizer: ‘torna-te o que tu
s’ (HEIDEGGER, 2006, p. 145). Tornar-se quem se €, contudo, s6 é possivel na medida
em que o ser-ai se coloca na tarefa de, aberto, projetar e formar mundo: s6 se é quem se &, em
sendo ser-no-mundo, i.e., em sendo 0 em virtude de projetado. Claro que isso ja aponta para o
todo estrutural do cuidado; inclusive, ndo poderia ser de outra forma, porquanto ao cuidado ndo
cabem partes, mas momentos co-originarios e fundantes. E nesse diapasdo que Heidegger
(2006, p. 193) expressa: “o cuidado ndo caracteriza apenas a existencialidade, isoladamente da
facticidade e da decadéncia, sendo encompassa a unidade dessas determinagdes de ser”.3%? Dai
a dificuldade em conseguir abordar cada um dos momentos de forma separada, pois eles ja
sempre apontam para a unidade estrutural. Ainda assim, surge como tarefa justamente seu
desenvolvimento, e, assim, deve-se dizer, junto com Heidegger (1989, p. 241-242): “o ser-ai €
nesse pro-jeto ja sempre retirado de si, ex-sistere, ele € em um mundo”.3% O ser-ai é retirado

de si porque se pde para fora de si mesmo, assim como foi marcado na se¢éo 2, i.e., 0 ser-ai é

301 Qriginal: “[...] nur weil das Seins des Da durch das Verstehen und desses Entwurfcharakter seine Konstitution
erhalt, weil es ist, was es wird bzw. nicht wird, kann es verstehend ihm selbst sagen: ‘werde, was du bist!”.

%02 QOriginal: “Die Sorge charakterisiert nicht etwa nur Existenzialitat, abgeldst von Faktizitat und Verfallen,
sondern umgreift die Einheit dieser Seinsbestimmungen”.

303 QOriginal: “Das Dasein ist in diesem Vorwurf immer schon aus sich heraus getreten, ex-sistere, es ist in einer
Welt”.



102

um fora aberto, projetado em virtude de, de tal modo que ele ja sempre se situa no todo do ente,
embora tenha um sentido privativo-horizontal (como serad visto em 3.2). Nas palavras de
Nascimento (2002, p. 116):

O deslocamento se da quando conseguimos tomar nosso mundo como a mera
forma que ganha nosso ultrapassar nés proprios [...]. O mundo passa a ser nada
mais que um registro que testemunha o estar-a-superar-se proprio ao Dasein.
Razdo porque em vez de mundo enguanto totalidade, temos sempre somente
0 poder-ser como o abrir-se de mundo, como mundanizar.

A supracitada passagem, ao tematizar a abertura e projecao proprias do ser-ai, inclui
na conta da abordagem, de igual modo, o poder-ser. Esse poder-ser (Seinkdnnen) do ser-ai quer
dizer, antes de tudo o mais, 0 seu ser e estar aberto & compreensdo de ser. Compreensao, assim
como abordada em 2.3.1, ndo € um compreender no sentido de apreender temas e entes;
compreensdo é estar aberto na clareira do ser — deixar-se a luz do desvelamento em projetando-
se. O poder-ser a que a abertura projetiva faz mencéo €, ao fim e ao cabo, o0 que permite que o
ser-ai compreenda ser, e, para tanto seja enquanto ser-no-mundo - fundando
compreensivamente 0 seu projetar-se, antecipando a si mesmo. Nao para menos, “‘enquanto
livre, 0 ser-ai projeta-se a partir do seu em virtude de enquanto o todo das possibilidades
essenciais de seu poder-ser”*** (HEIDEGGER, 1978, p. 252). Esse projetar-se, proprio do ser-
ai que erige, o coloca diante de seu porvir, pois suas possibilidades se dao abertas no anteceder-
a-si-mesmo. O ser-ai, enquanto um ente que funda, erige ou institui projetivamente o seu si-
mesmo, de tal modo que “a compreensdo € (entre outras coisas) como um ato de ‘projecao’
(Entwurf) em que os seres humanos ‘lancam-se’ em possibilidades futuras”*®> (MORRISTON,
1972, p. 456). Sendo assim, em intima ligacdo com o carater projetivo esta, por sua vez, a
antecipacgéo, cujas possibilidades de ser se ddo enquanto abertas, ou como coloca Ferreira
(2003, p. 255):

[...] a finitude diz respeito ao carater antecipativo da existéncia humana.
Conforme Heidegger, o homem é finito ndo porque tem um fim, mas porque
vive antecipando-se, porque sdo as possibilidades de ser do homem que
determinam o seu modo de ser em cada momento de sua existéncia. A
possibilidade de ser (a antecipacdo), caracteristica distintiva do homem, tem a
propriedade de colocar, frente ao homem, a sua existéncia em forma de
totalidade. Esse modo de estar no mundo como uma totalidade antecipada é a
prépria finitude do homem. A totalidade antecipada exige o ultrapassamento
da realidade ja existente rumo a atualizagdo de uma outra. Isto significa que a

304 QOriginal: “Als freies entwirft sich das Dasein auf das Umwillen seiner als das Ganze der wesenhaften
Maglichkeiten seines Seinkénnens”.

395 QOriginal: “Undestanding is (among other things) as act of ‘projection’ (Entwurf) whereby human beings
‘throw’ themselves into future possibilities”.



103

existéncia do homem se da como ndo sendo toda. Eis o carater de finitude do
homem.

Jano 842 de SZ, ao interpretar o tempo como sentido do ser (cuidado), Heidegger
(2006, p. 197-198), comentando a fabula de Higino, aponta que o juiz da querela sobre a
originariedade e o nome do “ser humano” (homo) é Saturno, o deus romano para o tempo. O
tempo € o juiz que atribui o sentido da ascendéncia originaria do homo ao cuidado e Ihe pde o
ser no ser langado (ocupado/preocupado) enquanto um tal ente que abre o poder ser suas
proprias possibilidades, ao escolher-se; que “0 langa adiante” de seu proprio ser. E desse modo
que o erigir funda: ele dd& o fundamento do mundo e devolve o ser-ai para si-mesmo

projetivamente. Mais a frente, no 858, Heidegger (2006, p. 284) dira:

E como é esse fundamento lancado? Unicamente de tal modo que ele se
projeta em possibilidades nas quais esta langado. O si-mesmo, que enquanto
tal tem que colocar o fundamento de si-mesmo, nunca pode apoderar-se dele
e, entretanto, enquanto existindo, tem de assumir-se ser-fundamento. Ser o
préprio fundamento langado é o poder-ser, no qual o cuidado esta em jogo.>%

Jase viuem 2.3.2 que o poder-ser é o que a liberdade indica — o ser-ai pode ser tudo
0 que tem aberto em seu poder-ser. Assim, “o que agora, porém, de acordo com sua esséncia,
antecipa projetando algo como o em virtude de em geral e ndo o produz, também, quase como
uma realizacéo ocasional, é o que nés chamamos liberdade”*®” (HEIDEGGER, 1976b, p. 163).
O “em virtude de” ndo é algo que as vezes ocorre e as vezes ndo — pelo contrério, em razdo do
fundar como erigir, ele é sempre projetado, pois como afirma Silva (2015, p. 95), o erigir é
“também denominado projecdo de mundo ou precedéncia do Dasein em relacdo a si mesmo
[..]”. E por isso mesmo que Heidegger (1976b, p. 165) especifica que o primeiro modo de
fundar, a que se da o nome de erigir, “¢ o projeto do em virtude de”. E 0 que se projeta nada
mais € do que 0 mundo, o0 que se tem em virtude é o por mor de que se projeta. De tal maneira,
0 ser-ai “volta” ao ente, ou, para ser mais claro “na verdade, sempre faz parte do projeto de
mundo do ser-ai que ele retorne ao ente na e pela ultrapassagem. O em virtude de projetado na
antecipagdo remete ao todo do ente desvelado nesse horizonte de mundo”®® (HEIDEGGER,
1976b, p. 165). Acontece que os entes todos seriam desde ja velados ao ser-ai se ndo fosse o

306 Qriginal: “Und wie ist es dieser geworfene Grund? Einzig so, daf es sich auf Maglichkeiten entwirft, in die es
geworfen ist. Das Selbst, das als solches den Grund seiner selbst zu legen hat, kann dessen nie machtig werden
und hat doch existierend das Grundsein zu (bernehmen. Der eigene geworfene Grund zu sein, ist das
Seinkdnnen, darum es der Sorge geht”.

307 QOriginal: “Was nun aber seinem Wesen nach so etwas wie das Umwillen tberhaupt entwerfend vorwirft und
nicht etwa als gelegentliche Leistung auch hervorbringt, ist das, was wir Freiheit nennen”.

308 Qriginal: “Zwar liegt im Weltentwurf des Daseins immer, daB es in und durch den Uberstieg auf Seiendes
zurickkommt. Das im Vorwurf entworfene Umwillen weist auf das Ganze des in diesem Welthorizont
enthillbaren Seienden zuriick”.



104

segundo aspecto (ou modo de fundar), i.e., o tomar-chdo. Nele, o ser-ai ja é situado (sich
befinden), de tal sorte que ele é e estd no meio do ente. E é ele que deve agora ser analisado.

4.2 OCARATER AFETIVO DO SER-AI: TRANSCENDENCIA COMO TOMAR-CHAO

Assim como ao erigir, enquanto primeiro modo de fundar, relaciona-se a
existencialidade, no caso do tomar-chdo, o que estd em questdo é a facticidade. Nessa
perspectiva, se 0 erigir antecipa projetando, o tomar-chao funda em “ja-ser-em-um-mundo”, ou
seja, em situar o ser-ai em meio ao ente; priva-lo de um formar ao bel prazer e ao seu querer
“infinitos”. O tomar-ch&o situa, porque é constitutivo do ser-ai ja sempre estar situado no que
o0 rodeia, i.e., ele tem um modo de privacdo a partir do estar-lancado (Geworfenheit). Sobre isso
Silva (2015, p. 96) afirma:

[...] a magnitude de mundo ja sempre se vé concatenada com outro modo de
fundar (tomar-chdo) — que, por sua vez, remete ao segundo elemento
constitutivo do cuidado: o ja. Este segundo processo de fundacdo se deixa
descrever pelos seguintes termos: o Dasein ja sempre se encontrou adstrito a
determinada contextura e/ou situagao independentemente de seu arbitrio e sem
que pudesse acompanhar a trajetdria deste arremesso.

E como ja deve ter ficado claro, tanto o erigir quanto o tomar-chao sao, ndo apenas
co-originarios, mas apontam um para o outro. Heidegger (1976b, p. 167), diria que “o ser-ai
funda (erige) mundo apenas enquanto se funda no meio do ente”.3%® Desse modo, seguindo o
raciocinio de Heidegger (1976b, p. 167), a transcendéncia €, na esteira do erigir, um exceder
(Uberschwingen), e segundo o tomar-chdo, um privar (entziehen), de tal modo que o que esta
em jogo € o ser-no-mundo: o ser-ai é-no-mundo em projetando as possibilidades que lhe sdo
possiveis em sua finitude. Essa privacao que ocorre no tomar-chdo tem o sentido do ja e remete
ao ser-sido factico. Para tanto, observe-se o que afirma o préprio Heidegger (2006, p. 328): “ele
‘se encontra’ sempre apenas como fato lancado. Na disposicao o ser-ai é assaltado por si mesmo
enguanto o ente que, ainda sendo, ja foi; ou seja, é constantemente o ser-sido. O primeiro
sentido existencial da facticidade reside no ser-sido”.31° Desse modo, se o ser-ai, na abertura,
realiza uma projecédo antecipativa e isso indica o erigir, entdo é possivel dizer que é proprio do
tomar-chdo, enquanto um ser e estar langado fatico no ja de sua constituicdo, que ele descubra

(entdecken) mundo. De um lado, a proje¢do leva de volta o ser-ai a si-mesmo; de outro lado,

309 Qriginal: “Das Dasein griindet (stiftet) Welt nur als sich griindend inmitten von Seiendem”.

810 Original: “Es ‘findet sich’ immer nur als geworfenes Faktum. In der Befindlichkeit wird das Dasein von ihm
selbst Giberfallen als das Seiende, das es, noch seiend, schon war, das heil3t gewesen standig ist. Der primére
existentiale Sinn der Faktizitat liegt in der Gewesenheit”.



105

em fundac&o da facticidade, o ser-ai se vé no meio do ente e com ele se relaciona ao modo da
descoberta. E isso, parece, que Heidegger (2006, p. 194) quis dizer quando escreveu: “o poder-
ser, em virtude do qual o ser-ai é, tem mesmo 0 modo de ser do ser-no-mundo. Nele reside
ontologicamente portanto a relagdo para com os entes intramundanos”.®!* A abertura que se
estabelece do ser-ai para si-mesmo tem um correlato no estar-langado junto aos entes
intramundanos com a descoberta.

E nesse sentido de ja-estar-em-um-mundo, que se pode falar em cativacéo
(eingenommenheit) dos entes em relacéo ao ser-ai. De fato, Heidegger (1976b, p. 166) escreve:
“com tal cativagdo do ente, pertencente a transcendéncia, o ser-ai tomou-ch&o no ente, ganhou
‘fundamento’. Esse ‘segundo’ fundar ndo surge apos o primeiro. Sendo ele é ‘simultineo’.!?
A cativacgdo € o que estabelece o ser-ai, em fundando-se no ente, como um demorar-se nele e
apreender. Cativa-se aquilo que se conquista enquanto um tomar para si, fincando os pés por
sobre. A cativacdo € um modo de fundar no qual, em projetando, o ser-ai descobre-se ja sobre
um terreno, se encontra, se situa — é a situagdo de si mesmo. Nas palavras de Heidegger (1976b,
p. 165-166):

[...] entes como o ser-ai e aqueles que ndo tem o carater de ser-ai. Mas no
projeto de mundo, contudo, esse ente ndo esta ainda revelado em si mesmo.
Deveria, sim, permanecer oculto, se o ser-ai projetante, enquanto projetante,
ndo estivesse também no meio desse ente. [...] Esse no meio de... pertence

muito mais a transcendéncia. O que ultrapasa e assim se eleva tem que
encontrar-se [sich befinden] no ente 33

O que Heidegger traz em WG como o ‘sich befinden’ é o que ele chamara no §29
de SZ de ‘Befindlichkeit’, a disposicao (afetiva). ‘Befindlichkeit’ e ‘befinden’ trazem em si o
sentido de encontrar-se de tal forma, estar de tal modo cativado pelo ente que se pode dizer
produziu um humor, um pathds. E por isso que Fogel (1996, p. 39) assevera: “O homem ¢ ja
sempre no mundo. Mundo nio fala de coisa ou “das” coisas, mas de um sentido — um pathos -,
o0 sentido-mundo, que instaura uma situagdo, uma circunstancia, a qual define ‘ser-no-mundo’”.

Essa situagdo ou circunstancia é um modo de encontrar-se, um “estado dispositivo” de humor.

311 Original: “Das Seinkoénnen, worumwillen das Dasein ist, hat selbst die Seinsart des In-der-Welt-seins. In ihm
liegt demnach ontologisch der Bezug auf innerweltliches Seiendes”.

312 Original: “Mit solcher zur Transzendenz gehdrigen Eingenommenheit von Seienden hat das Dasein im
Seienden Boden genommen, ‘Grund’ gewonnen. Dieses ‘zweite’ Griinden entsteht nicht nach dem ‘ersten’.
Sondern ist ihm ‘gleichzeitig™ .

313 Qriginal: “[...] Seiendes als Dasein und nichtdaseinsmaRiges Seiendes. Aber im Weltentwurf ist doch dieses
Seiende an ihm selbst noch nicht Offenbach. Ja es mifte verborgen bleiben, wenn nicht das entwerfende
Dasein als entwerfendes auch schon inmitten von jenem Seienden wére. [...] Dieses Inmitten-sein von... gehort
vielmehr zur Transzendenz. Das Ubersteigende und so sich Erhéhende muR als solches im Seienden sich

befinden”.



106

O ser-ai, por estar no meio do ente, com os pés fincados e nele disperso, encontrar-se situado:
“a disposi¢do é um modo existencial fundamental, no qual o ser-ai é o seu ai”*'* (HEIDEGGER,
2006, p. 139). O ser-em, em sendo tocado pelo ente que vem ao encontro, descobre mundo:
dispositivamente. A disposic¢do € um modo de ser, no qual o ser-ai projetante, ao ter fincado os
pés e fundado para si a situacdo em meio aos entes que vém ao encontro e o tocam, abandona-
se a0 mundo e é por ele dominado. E exatamente por isso que o terceiro modo de fundar, o
fundamentar, precisa ser explicitado, conquanto o abandono ao mundo € evidenciado no

fenbmeno da decadéncia.

43 O CARATER INTENCIONAL DO SER-Ai: TRANSCENDENCIA COMO
FUNDAMENTAR

De acordo com Heidegger (1976b, p. 168), tanto o “projeto de mundo”
(Weltentwurf) quanto a “cativagdo” (Eingenommenheit) sdo “em sua ja mencionada unidade —
a possibilitacdo transcendental da intencionalidade, de tal modo que, com isso, como modos do
fundar, co-temporaliza um terceiro: o fundar como fundamentar”.3'® Esse fundamentar surge
como ultimo modo do fundar e permite a revelagdo (offenbarmachen) do ente em si mesmo.
Seguindo Heidegger (1976b, p. 168) “O projeto de mundo possibilita, na verdade [...] uma
compreensdo preliminar do ser do ente, mas ndo é ele mesmo nenhuma rela¢do do ser-ai ao
ente”’; ademais, “a cativacgdo, por outro lado, que deixa o ser-ai situar-se no meio do ente (e, de
fato, jamais sem desvelamento de mundo), ndo é nenhum comportar-se diante do ente”.®
Pode-se dizer que de certa forma a transcendéncia culmina no fundamentar (e, para tanto, na
intencionalidade), entretanto, isso ndo autoriza a sua identificacdo®’, conquanto o ato
intencional ndo € um todo estrutural que projeta mundo e nele se situa, para entdo, e s entéo,

relacionar-se intencionalmente com ele. A intencionalidade esta apenas o Gltimo modo do

314 QOriginal: “ Die Befindlichkeit ist eine existenziale Grundart, in der das Dasein sein Da ist”.

315 Original: “in ihrer gekennzeichneten Einheit — die transzendentale Ermdéglichung der Intentionalitat, so zwar,
daR sie dabei als Weisen des Grindens eine dritte mitzeitigen: das Griinden als Be-griinden”.

316 Original: “Der Weltentwurf ermdglicht zwar [...] vorgangiges Verstandnis des Seins von Seiendem, ist aber
selbst kein Daseinshbezug zu Seiendem. Die Eingenommenheit wiederum, die das Dasein inmitten von
Seiendem (und zwar nie ohne Weltenthillung), von ihm durchstimmt, sich befinden 14Rt, ist kein Verhalten zu
Seiendem”.

817 Cf. WG (HEIDEGGER, 1976b, p. 168): “Esse comportar-se em direcdo ao ente é mesmo, antes de tudo e na
maioria das vezes, identificado com a transcendéncia. Sendo, também, uma ma compreensédo da esséncia da
transcendéncia, entdo a possibilidade transcendental do comportar-se intencional tem que se tornar, contudo,
um problema”. Original: “Dieses Verhalten zum Seienden wird zundchst und zumeist sogar der Transzendenz
gleichgesetzt. Ist dies auch eine Verkennung des Wesens der Transzendenz, so muf doch die transzendentale
Mdglichkeit des intentionalen Verhaltens Problem werden”.



107

fundar transcendental. Claro esta que esses modos especificos do fundar ndo sdo sequenciais,
sendo cooriginérios, entretanto é porque o ser-ai antecede a si mesmo e, também, é ja em um
mundo, que ele pode comportar-se diante do ente. O comportamento diante do ente traz a tona
0 ser-junto-a proprio da decadéncia.

Aqui ha de se falar da intencionalidade®!® porque no fundamentar, uma vez que o
ser-ai € junto ao ente, temporaliza-se 0 presente enquanto um comportar-se atual. Tal
comportar-se em direcao ao ente, possibilita a questdo pelo porqué (Warumfrage) em geral, 0
que significa que o ser-ai, em compreendendo ser (transcendéncia), abre-se de tal modo que

projeta, situa-se e descobre e, entdo, questiona. E Heidegger (1976b, p. 169) diz:

a compreensdo de ser, como a resposta mais preliminar, oferece simplesmente
a primeira e Gltuma fundamentacdo. Nela a transcendéncia é, enquanto tal,
fundamentante. E porque ser e constituicdo de ser se desvelam nela
[transcendéncia], é que o fundamentar transcendental chama-se verdade
ontolégica.®®

A verdade ontoldgica, ou para bem dizer, o fundamentar transcendental, é o que
possibilita 0 comportamento diante do ente, de tal maneira que h& sempre de haver uma
compreensdo de ser a fim de que o ente venha a se revelar como aquilo que ele em si mesmo é.
“porque agora, porém, todo o revelar-se do ente (verdade Ontica) é de antemdo dominado
transcendentalmente pelo (ja caracterizado) fundamentar, entdo todo o descobrir e abrir 6ntico
tem que ser, ao seu modo, ‘fundamentante’, i.e., ele tem que se legitimar3?° (HEIDEGGER,
1976b, p. 169). A partir daqui poder-se-ia questionar acerca da relacdo entre transcendéncia,
fundamento e verdade; ou, ainda, o sentido transcendental da verdade. Entretanto, por
extrapolar os limites desta dissertacdo, compreende-se que isso pode ser realizado como uma
tarefa posterior, bastando para agora o que foi mencionado. Importa apenas que fique claro o
papel da fundamentacdo, como terceiro modo de fundar: como formadora da compreenséo de
ser, o fundamentar permite os diversos modos de justificar e legitimar, assim como Heidegger

estabelece ao final de sua apresentagédo no WG.

318 Acerca da transcendéncia e da intencionalidade, cf. secdo 2.2 desta dissertacéo.

319 QOriginal: “Das Seinsverstandnis gibt als vorgéangiste Antwort schlechthin die erst-letzte Begriindung. In ihm
ist die Transzendenz als solche begriindend. Weil darin Sein und Seinsverfassung enthillt werden, heif3t das
transzendentale Begriinden die ontologische Wahrheit”.

320 QOriginal: “Weil nun aber alles Offenbarwerden von Seiendem (ontische Wahrheit) von vornherein
transzendental durchwaltet ist von dem gekennzeichneten Begriinden, deshalb muR alles ontische Entdecken
und ErschliefSen in seiner Weise ‘begriindend’ sein, d. h. Es muf3 sich ausweisen”.



108

44 A TRANSCENDENCIA E O TRANSCENDENTAL EM SENTIDO
FENOMENOLOGICO-EXISTENCIAL

Atribui-se o inicio da filosofia transcendental a Kant, para quem, de acordo com
Eisler (1964, p. 538), transcendental é o conhecimento e, para além, tudo aquilo que se da como
condicdo de possibilidade a priori da experiéncia possivel. O proprio Gadamer (2007, p. 84-
85), de acordo com quem o periodo ontoldgico fundamental ainda é deveras transcendental, no
sentido de uma busca por condi¢cdes de possibilidade, iria inferir que SZ “[...] é, como
freqlientemente acentuo, uma mera estagdo no caminho do pensamento de Heidegger”. Que
Gadamer veja parte do pensamento de seu antigo mestre como transcendental ndo € algo que
causa espanto, porquanto tantos outros pensadores ja o fizeram e nfo sem razdo. E o caso de
Reis (2014, p. 59 apud SENA, 2014, p. 259), ao vaticinar que “segundo uma dire¢do
reconstrutiva da obra de Heidegger, entendo o projeto fenomenolégico hermenéutico como uma
investigagdo transcendental”. Nao obstante, ha algumas vozes que parecem indicar que, ainda
gue haja uma filosofia transcendental heideggeriana, ela ndo deva ser equiparada a outra — é o
caso, por exemplo, de Carman (2001, p. 569), quando, criticando Philipse, escreve: “[...] assim
como ele [Philipse] atou a fenomenologia de Heidegger muito proxima a de Husserl, me parece
que ele ata o transcendentalismo heideggeriano perto demais dos compromissos especificos do
idealismo kantiano”.*?' Mas uma coisa se deve considerar, quando da questio acerca do
transcendentalismo heideggeriano: diante das inimeras interpretacGes acerca do pensamento
heideggeriano, ndo é certo que haja um periodo muito bem delimitado entre o seu pensamento
transcendental e a destranscendentalizacéo do seu pensamento, tendo como ponto de transi¢cdo
a virada. 1sso é o que argumenta Sena (2014, p. 240):

[...] reconstruir o movimento da interrogagdo heideggeriana em sua totalidade
através do esquema ‘pensamento transcendental (Fundamentalontologie) —
Kehre — destranscendentalizacdo do pensamento (Ereignisdenken)’ foi,
desde o inicio, com sustentacdo documental, um procedimento hermenéutico
recusado, pois apresenta o inconveniente de dissolver a ‘inevitavel
ambivaléncia’ da questdo pelo sentido do ser, atribuindo-lhe univocidade
transcendental decerto questionavel.

No final das contas, parece ser o caso de que em primeiro lugar definir uma filosofia
transcendental heideggeriana lastreada na ontologia fundamental, na analitica existencial, e

afirmar com certeza categorica a existéncia de um momento (a virada) em que Heidegger

821 QOriginal: “/...] just as he tied Heidegger’s phenomenology too closely to Husserl’s, it seems to me he ties
Heidegger’s transcendentalism too closely to the specific commitments of Kantian idealism”.



109

abandona o seu projeto e inicia uma nova fase de seu pensamento, deixa de lado uma série de
confus@es e aparentes contradi¢Ges presentes ao longo de sua obra e ndo somente no periodo
fundamental ontoldgico. E concordando com Carman (2001) no sentido de que ndo ha uma
filosofia transcendental em Heidegger a exemplo de uma reconstrugdo do pensamento de
Husserl ou de Kant, mas, a bem da verdade, indo além e radicalizando o conceito de
‘transcendental’, Sena (2014, p. 246) estabelece:

Assim como ‘transcendental’, em uso genuinamente fenomenologico-
hermenéutico, € o proprio ser-ai, pois este é transcendéncia, compreensao, o
ser-ai ‘essencialmente’ transcendente sera, em seu ser-compreensivo, um ente
de ‘esséncia’ aprioristica, isto é, a estrutura ontoldgica do cuidado (Sorge), o
ser do ser-ai, e todos os caracteres existenciais, que encontram nesse
fendbmeno sua mais intima unidade, serdo transcendentais e serdo
aprioristicos de uma maneira, que filosofia transcendental alguma, enquanto
forma sobre-elevada de metafisica, poderia conceber [...].

N&o apenas o conhecimento®?

, como ocorre em Kant, e algumas estruturas
especificas do ser humano serdo transcendentais, no sentido das condi¢des de possibilidade
aprioristicas da experiéncia possivel de objetos para a consciéncia, sendo o todo estruturante do
ser do ser-ai é transcendental, pois aponta completamente para o fenémeno da transcendéncia,
gue tem no ser-no-mundo a sua constituicdo transcendental como compreensao de ser, colocar-
se em jogo existencialmente. Todos 0s existenciais, 0s momentos constitutivos do ser-ai, serdo
transcendentais, pois transcendental, assim como marcado em WG (HEIDEGGER, 1976b, p.
139), ja referenciado neste trabalho (secdo 2.2.2), é tudo aquilo que diz respeito a

transcendéncia. De fato, Heidegger (1976b, p. 139) chega a dizer:

No6s chamamos de mundo o em direcdo ao qual o ser-ai, enquanto tal,
transcende, e determinamos agora a transcendéncia como ser-no-mundo. O
mundo constitui a estrutura unitaria da transcendéncia; enquanto a ela
pertencente, o conceito de mundo chama-se um transcendental. Com esse
termo, designamos tudo o que pertence essencialmente a transcendéncia e traz
consigo de empréstimo a sua possibilidade interna. E apenas por isso a
clarificacdo e interpretacdo da transcendéncia também pode ser chamada de
‘transcendental’ 3%

322 Contrario a essa posicdo é Marques (2014, p. 75), quando afirma: “Enquanto Kant se pergunta pelas condi¢des
de possibilidade do conhecimento dos entes, e, a esta pergunta, ele denomina transcendental, em Heidegger a
transcendentalidade se apresenta recolocando a pergunta fundamental em termos mais originarios, a saber, a
condigéo de possibilidade do conhecimento do ser”. Aqui apenas utilizou-se da diferenga ontoldgica para
separar ambitos do conhecimento.

323 QOriginal: “Wir nennen das, woraufhin das Dasein als solches transzendiert, die Welt und bestimmen jetzt die
Transzendenz als In-der-Welt-sein. Welt macht die einheitliche Struktur der Transzendenz mit aus; als ihr
zugehorig heillt der Weltbegriff ein transzendentaler. Mit diesem Terminus wird alles benannt, was wesenhaft
zur Transzendenz gehdrt und seine innere Mdglichkeit von ihr zu Lehen tragt. Und erst deshalb kann auch die
Erhellung und Auslegung der Transzendenz eine ‘transzendentale’ Erérterung genannt werden”.



110

O que surge como curioso é que transcendental ndo esta ai como um projeto de
filosofia do conhecimento, de epistemologia. Transcendental é tudo o que tem a ver com a
transcendéncia, mas de tal modo que toda a ontologia fundamental ¢ uma “ontologia
fundamental transcendental”. Mesmo os modos de fundar, discutidos anteriormente nesta se¢ao
3, sdo transcendentais, porquanto se reportam e dizem respeito a transcendéncia. O
compreender ser, situar-se dispositivamente e o fundamentar intencional legitimador s&o
transcendentais, pois o fundo de suas “tarefas” é a transcendéncia. E este ja projetar-se fora
aberto e langado no meio dos entes para com eles ser junto que se pode dizer transcendental da
mesma forma que se diz que tudo o que diz respeito a transcendéncia é transcendental. O que
deve ficar marcado, entretanto, é que ha uma tendéncia a um possivel equivoco terminoldgico,
para aqueles que ndo atentam ao papel da destruicdo/desconstrucéo da cristalizacdo metafisica,
e contra isso, como coloca Sena (2014, p. 243), Heidegger adverte com certa frequéncia “[...] e
o faz ndo em meio aquele que viria a ser o segundo periodo de suas reflexdes [...], mas nos
escritos pertencentes ao proprio periodo ontologico-fundamental [...]”. Heidegger, com SZ,
marca um novo modo de se pensar a transcendéncia e o transcendental, ao ponto de se estar
autorizado a pensar que o Gnico modo de ndo ser transcendental é ndo sendo ser-ai, assim como
afirma Sena (2013, p. 247):

“[...] os correlatos conceituais contrarios para estes ‘a priori’ e
‘transcendental’ existenciais ndo podem ser, respectivamente, ‘a posteriori’ e
‘empirico’, porém, para ambos, em uma Unica expressao: inexisténcia. Mais
precisamente, nao ser o proprio ai, ndo ja-ser-se-adiante-em-um-mundo
(cuidado), mas ser uma entidade radicalmente diversa, em virude da sua
modalidade ontoldgica inexistencial de ser-destituida de mundo: o mineral, 0
namero; de ser-pobre de mundo: a besta, 0 inseto; de ser-além (e condi¢do da

possibilidade) de mundo: o deus, o ‘eu penso’, o g0 puro”.
Ora, isso fica patente quando se recorda que os problemas das estruturas binérias
“a priori/a posteriori” ou, ainda “transcendental/empirico” s6 fazem sentido dentro de uma
tradicdo de pensamento que leva em consideracdo a transcendéncia dentro de um modelo
metafisico-epistemoldgico, o que ndo é o caso para Heidegger (cf. secdo 2.2). Ele mesmo chega
a afirmar (HEIDEGGER, 1976b, p. 139): “0 que, sem davidas, quer dizer ‘transcendental’, ndo
pode agora ser retirado de uma filosofia, para a qual se atribui o ‘transcendental’ enquanto

‘ponto de vista’ e totalmente ‘epistemologico’”.3?* O que significa transcendental, diria

324 Original: “Was allerdings ‘transzendental” besagt, darf nun nicht einer Philosophie entnommen werden, der
man das ‘Transzendentale’ als ‘Standpunkt’ und gar ‘erkenntnistheoretischen’ zuweist”.



111

Heidegger em seu ‘Introducao a filosofia’ s6 pode ser adquirido depois de uma explicitacdo e
determinacdo da transcendéncia do ser-ai (HEIDEGGER, 1996, p. 207). E, entendeu-se que a
transcendéncia sé se poderia deixar ver se aquilo (perceba-se: ndo entitativo!) em direcdo ao
qual se transcende fosse apresentado e determinado: mundo. Sendo assim, transcendental é tudo
0 que diz respeito ao ser-ai e, correspondendo a existencialidade, facticidade e decadéncia,
como momentos constitutivos, mesmo “a esséncia do fundamento ¢ triplice dispersdo que
provem transcendentalmente do fundar no projeto de mundo, cativacdo pelo ente e
fundamentagdo ontolégica do ente”®?® (HEIDEGGER, 1976b, p. 171). Além do mais, “a
esséncia do ser, contudo, pertence o fundamento, pois sé ha ser (ndo ente) na transcendéncia
enquanto fundar projetante de mundo e situado™3* (HEIDEGGER, 1976b, p. 172). O ser é o
gue, enquanto compreensao, esta para além — o ente que transcende € o ser-ai: tudo que se situa

entre é transcendental.

325 QOriginal: “Das Wesen des Grundes ist die transzendental entspringende dreifache Streuung des Griindens in
Weltentwurf, Eingenommenheit im Seienden und ontologische Begriindung des Seienden”.

326 Qriginal: “Zum Wesen des Seins aber gehort Grund, weil es Sein (nicht Seiendes) nur gibt in der Transzendenz
als dem weltentwerfend befindlichen Grinden”.



112

5  CONSIDERACOES FINAIS

A presente dissertacdo teve como objetivo principal analisar o conceito de
transcendéncia na ontologia fundamental, especialmente em SZ, e, com isso, questionar de que
modo esse conceito se relaciona (a) dentro de seu proprio projeto fenomenoldgico existencial,
(b) diante da tradicdo e, outrossim, (c) de que maneira os existenciais sdo dele tributérios. Para
tanto, uma vez que tanto no 8§69 de SZ, quanto em outras obras do mesmo periodo, o conceito
de transcendéncia aparece acoplado ao de mundo (transcendéncia do mundo), pretendeu-se,
antes mesmo de abordar o qué e o como da transcendéncia do ser-ai, elaborar uma apresentagédo
do conceito de mundo. Sendo assim, toda a primeira se¢do fora dedicada a tentativa de resposta
pelo ‘mundo’, tomado existencialmente.

Ora, em um momento inicial (secdo 1.1), a fim de mostrar o0 quanto a analitica do
ser-ai estava afastada da exposicdo metafisica, inclusive na caracterizacdo do problema do
mundo, compreendeu-se que seria necessario elucidar este conceito de forma negativa,
mostrando como, em uma primeira aproximacdo e na maior parte das vezes, o0 mundo é
“conhecido” como um fora a qual se contrapde um dentro (eu, consciéncia, sujeito). Mundo
apareceria, nesse sentido ora como ordenacédo (késmos, ordo) ora como realidade extensa (seja
ela apreensivel ou ndo). A seguir (secdo 1.2), com o intuito de desconstruir a imagem
preponderantemente metafisica do mundo, tentou-se estabelecer de que modo a apresentacdo
fenomenoldgica de mundo faria ruir, a partir da indicacdo formal, a no¢cdo de mundo como uma
mera coisa (res) plasmada para fora e &mbito da totalidade do real/ideal. Desse modo, mundo
apareceria ndo mais como um algo substancial (quiditas) e para além do &mbito interno, sendo
como um nada de ente, mas o de onde o ser é desvelado e de onde o ser-ai retira sentido. Por
fim (secdo 1.3), em relacdo ao mundo, uma vez que esse problema se encaminhou a um de outra
espécie (e agora dependente do ser-ai), o mundo foi apresentado como um existencial
originario: ser-em(-o-mundo), i.e., ser-no-mundo, no qual o ser-ai ja sempre é — o ‘de(sde)
onde... para” foi entdo tematizado como mundo, sendo que este ndo deve e nem pode, em
sentido originario, ser interpretado como um local: antes ele € um modo de ser do ser-ai (ser-
no-mundo) e, para tanto, se descobre como em sua lida pratica. Assim, ser-no-mundo conota o
ente que € no aberto, em direcdo a si mesmo, ao ente e aos outros, articulado pelo cuidado como
uma totalidade unificada. Isso, por sua vez, tentou-se mostrar, encaminha a transcendéncia.

Obeserve-se, em primeiro lugar, que na apresentacdo da nocao de transcendéncia
heideggeriana (sec¢do 2.1), fez-se necessario uma colocacdo do problema a partir de um viés

fenomenoldgico, afastando-o da tradicdo metafisica, i.e., retirando o ultrapassar de uma questéo



113

de preeminéncia onto(teo)ldgica (metafica), como advogado pela tradicdo filosdfica (quer pela
corrente transcendente quer transcendental). Na verdade, o que se provou com a transcendéncia
como ser-no-mundo € que, antes de tudo o mais, se ha de se falar em tradicdo metafisica
teoldgica ou epistemologica a delimitar a problematica transcendente/transcendental, € porque
antes de mais nada o ser-ai € o ente para o qual, em seu ser, h uma ultrapassagem. Assim, a
possibilidade de correntes filosoficas diversas e de distintas formas de interpretacdo de mundo
e vivéncias, € estruturada na transcendéncia aqui em questdo. Em um segundo momento (se¢éo
2.2), atarefa foi dividida em duas outras, se bem que integradas uma a outra e, ainda, conectadas
as secdes precedentes. Com ambas as tarefas pretendeu-se analisar o carater incondicionado da
transcendéncia teoldgica e o carater subjetivo-objetivo da transcendéncia epistemoldgica. Isso
culminou em duas coisas: (a) o transcendente como o incondicionado (ente-divino) foi
apresentado como um ente para o qual o ente (ser humano) tenta ultrapassar a partir do
esquecimento da finitude, ja que o incondicionado perfeitissimo, ration ens e ens rationis, se
mostra como o que h& de anterior numa série causal (causa eficiente); e, também, (b) a
problematizacdo acerca da determinacéo epistemoldgica de transcendéncia corroborou a pensar
gue aquele que conhece se pde em uma situacdo privilegiada de conhecimento ao mesmo tempo
em que, dele se priva, porquanto um dentro (interioridade) que se enraiza no fora
(exterioridade). Ora, € certo, além disso, que o o problema do conhecimento de mundo, por um
sujeito encapsulado far-se-ia presente quando da tematizagéo da intencionalidade como recinto
da transcendéncia (fora/dentro, interno/externo). Assim, na tentativa de mostrar que esta é que,
na verdade, possibilita algo como intencionalidade (ndo devendo haver confusdo entre ambas),
foi argumentado que uma vez que o ser-ai € o ente que ultrapassa, conhecendo ser, é que se
pode falar em ato intencional como uma correlacdo entre si-mesmo e ente intramundano (essa
questdo voltou a tona na identificacdo do fundamentar, na secdo 3.3). Na Gltima parte, contudo,
fez-se uma exposi¢do da transcendéncia enquanto ser-no-mundo, de forma inteiramente
positiva. Nela foi necessario investigar as diversas formas pelas quais Heidegger fala da
transcendéncia, o que, parece, apontou para o “fato” de que transcendéncia ¢ a estrutural total
e unificadora do fendmeno do ser-ai e, por conseguinte, do ser-no-mundo. Isso foi feito a partir
de dois passos: (a) expds-se 0 como da passagem da lida significativa a compreensdo de ser e
como esta, por conter em si mesma, a estrutura existencial a que se da o0 nome de projeto,
encaminha o ser-ai para 0 consumar-se de si mesmo enquanto poder-ser de suas possibilidades
(o que fez necessaria uma apresentacdo sumaria da questdo do ‘jogo’) e encaminhou ao

problema da liberdade. (b) justamente a partir do poder-ser, procurou-se articular a



114

transcendéncia a partir da tarefa de conquista de si-mesmo no que se chama de ipseidade ou
simesmidade.

Ja na dltima secdo, com o intuito de apresentar o conceito existencial do
transcendental a partir do fundamento, tarefa necessaria de acordo com WG, conquanto o
fundamento levaria a transcendéncia e esta, de volta ao fundamento (mas de uma perspectiva
transcendental), apresentou-se os trés modos de fundar abordados no denso opusculo de 1929.
Dessa maneira, expds-se o carater projetivo do ser-ai enquanto primeiro momento do fundar
(secdo 3.1), o carater afetivo enquanto segundo momento do fundar (secdo 3.2) e, ademais, 0
carater intencional enquanto terceiro momento (secdo 3.3). Mostrou-se que ndo h& uma
precedéncia temporanea entre os diversos modos de fundar, mas que, ao contrario, sdo todos
eles cooriginarios e apontam para o todo articulado do cuidado (transcendéncia). Como esses
trés modos de fundar tem seus correlatos no cuidado, também em cada um deles ha de se
vislumbrar uma temporalidade — e isso, ainda que de maneira bastante primaria e incompleta,
foi trazido & tona. E de se notar, além do mais o seguinte: toda a questdo pelo fundamento, na
qual o ser-ai fundamenta os seus porqués a partir de uma tentativa de legitimacéo, mostram que
o problema do fundamento — que é um problema transcendental (secdo 3.4), e guardadas as
peculiaridades do termo ‘transcendental’ no 1éxico heideggeriano — abre tutela para a questéo
da verdade, ou mais especificamente, para a questdo pela verdade transcendental (veritas
transcendentalis). Fica claro que, embora essa problematica seja identificada, a sua tematizacao
no corpo dessa dissertacdo tornou-se impossivel, pois, para tanto seria necessaria uma
reestruturacdo do projeto. Isso guarda, ndo obstante, o interesse em posteriormente retornar aos

desdobramentos transcendentais do problema da verdade na ontologia fundamental.



115

REFERENCIAS

AQUINO, Tomas de. O ente e a esséncia. Traducdo de Carlos Arthur do Nascimento. 7. ed.
Petropolis: Vozes, 2011.

ARISTOTELES. Aristotle: on the soul; parva naturalia; on breath. Traduco de W. S. Hett.
Cambridge: Harvard University Press, 1957. (Loeb Classical Library, 288).

AUBENQUIE, Pierre. Desconstruir a metafisica?. Tradugdo de Aldo Vannucchi. Séo Paulo:
EdicGes Loyola, 2012. (Colecéo leituras filoséficas).

BARTKY, Sandra Lee. Heidegger and the modes of world-disclosure. Phylosophy and
Phenomenological Research, [S.l.], v. 40, n. 2, p. 212-236, dez. 1979. Disponivel em:
<http://is.muni.cz/el/1423/podzim2014/ENS210/um/51272721/Heidegger_World_disclosure.
pdf>. Acesso em: 8 jan. 2017.

BAUDRILLARD, Jean. Simulacros e simulagéo. Tradugdo de Maria Jodo da Costa Pereira.
Lisboa: Relogio d’Agua, 1991. (Antropos).

BONACCINI, Juan A. Sobre o projeto kantiano de uma filosofia transcendental. Educacéo e
Filosofia, Uberlandia, v. 27, n. especial, p. 211-232, 2013. Disponivel em:
<http://www.seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/22776/12733>. Acesso em:
15 jan. 2016.

BRENTANO, Franz Clemens. Die Psychologie des Aristoteles, insbesondere seine Lehre
vom nous poietikos. Mainz: Verlag von Frank Kirchheim, 1867.

BRUZINAS, Ronald. Edmund Husserl and Eugen Fink: Beginnings and ends of
phenomenology, 1928-1938. New Haven: Yale University Press, 2004. (Yale studies in
hermeneutics).

CARMAN, Taylor. On making sense (and nonsense) of Heidegger. Philosophy and
Phenomenological Research, [S.I.], v. 63, n. 3, p. 561-572, nov. 2001. Disponivel em:
<https://www.jstor.org/stable/3071155?seq=1#page_scan_tab_contents>. Acesso em: 8 jan.
2017.

CROWELL, Steven; MALPAS, Jeff. Introduction: transcendental Heidegger. In: CROWELL,
Steven (Ed.); MALPAS, Jeff (Ed.). Transcendental Heidegger. Stanford: Stanford University
Press, 2007. p. 1-9.

DAHLSTROM, Daniel O. Heidegger’s method: philosophical concepts as formal indications.
Review of metaphysics, [S.l.], v. 47, n. 4, p. 775-795, jun. 1994. Disponivel em:
<http://www.jstor.org/stable/20129578?Search=yes&resultitemClick=true&searchText=heide
gger%27s&searchText=method&searchUri=%2Faction%2FdoBasicSearch%3FQuery%3Dhei
degger%?2527s%2Bmethod&seq=1#page_scan_tab_contents>. Acesso em 10 jul. 2016.

. Heidegger’s transcendentalism. Research in Phenomenology, Leiden, n. 35, p. 29-
54, 2005. Disponivel em:  <https://www.bu.edu/philo/files/2013/09/d-heidegger-
transcendentalism.pdf>. Acesso em: 28 mar. 2016.



116

DAVIS, Bret W. Returning the world to nature: Heidegger’s turn from a transcendental-
horizonal projection of world to an indwelling releasement to the open-region. Continental
Philosophy Review, Dodrecht, v. 47, n. 3, p. 373-397, dez. 2014. Disponivel em:
<http://link.springer.com/article/10.1007/s11007-014-9304-2 >. Acesso em: 31 out. 2016.

DESCARTES, René. MeditacOes sobre a filosofia primeira. Traducdo de Fausto Castilho.
Campinas: Editora da Unicamp, 2004.

DREYFUS, Hubert L. The priority of the world to my world: Heidegger’s answer to Husserl
(and Sartre). Man and World, Haia, v. 8, n. 2, p. 121-130, maio 1975. Disponivel em:
<link.springer.com/article/10.1007%2FBF01256431>. Acesso em 10 out. 2016.

. Coments on Cristina Lafont’s interpretation of Being and Time. Inquiry: na
Interdisciplinary Journal of Philosophy, [S.I.], v. 45, n. 2, 191-194, 2002. Disponivel em:
<http://www.tandfonline.com/doi/pdf/10.1080/002017402760093270?need Access=true>.
Acesso em 7 jan. 2017.

. What could be more intelligible than everyday intelligibility? Reinterpreting Division
| of Being and Time in the light of Division Il. Bulletin of Science, technology & Society, v.
24, n. 3, p. 265-274, jun. 2004. Disponivel em:
<http://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/0270467604264993>. Acesso em: 15 dez. 2016.

EISLER, Rudolf. Kant-Lexikon: Nachschlagewerk zu Kants samtlichen Schriften, Briefen und
handschriftlichem Nachlass. Hildesheim: Georg OLMS Verlagsbuchhandlung, 1964.

FERREIRA, Acylene Maria Cabral. O destino como serenidade. Sintese, Belo Horizonte, v.
30, n. 97, p. 249-262, 2003. Disponivel em:
<http://faje.edu.br/periodicos/index.php/Sintese/article/view/500>. Acesso em: 10 jan. 2017.

. Heidegger, Schelling e a liberdade. Numen: revista de estudos e pesquisa da
religido, Juiz de Fora, v. 7, n. 2, 101-120, 2004. Disponivel em:
<https://numen.ufjf.emnuvens.com.br/numen/article/view/718>. Acesso em: 11 jan. 2017.

FOGEL, Gilvan. Martin Heidegger, et coetera e a questdo da técnica. O que nos faz pensar,
v. 2, n. 10, out. 1996. Disponivel em: <http://www.oquenosfazpensar.fil.puc-
rio.br/import/pdf_articlessfOQNFP_10 _02_03 gilvan_fogel.pdf>. Acesso em: 2 jul. 2017.

FONTANIER, Jean-Michel. Vocabulario latino da filosofia: de Cicero a Heidegger. Tradugao
de Alvaro Cabral. S&o Paulo: WMF Martins Fontes, 2007.

FREIRE, S6nia Barreto. A determinacdo ontoldgica do Mundo: um perfeito a priori. Aprender
— Caderno de Filosofia e Psicologia da Educacéo, Vitéria da Conquista, ano 6, n. 10, n.
especial: Heidegger e a educagdo, p. 101-121, jan.jun. 2008. Disponivel em:
<http://periodicos.uesb.br/index.php/aprender/article/viewFile/4195/pdf 207>. Acesso em: 10
out. 2016.

GADAMER, Hans-Georg. Hermenéutica em retrospectiva: Heidegger em retrospectiva. 2.
ed. Traducdo de Marco Antonio Casanova. Petropolis: Vozes, 2007. v. 1,



117

GANDER, Hans-Helmuth. Husserl-Lexikon. Darmstadt: WBG, 2010.

GIACOIA JUNIOR, Oswaldo. Heidegger urgente: introducio a um novo pensar. S&o Paulo:
Trés Estrelas, 2013.

GIACHINI, Enio Paulo. Introducdo. In: ECKHART, Mestre. Sermdes alemaes: sermdes 1 a
60. Traducdo de Enio Paulo Giachini e Marcia Sa Cavalcante Schuback. Braganca Paulista:
Editora Universitaria Sdo Francisco; Petropolis: VVozes, 2006. v. 1.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Phdnomenologie des Geistes. Hamburg: Felix Meiner
Verlag, 2011. (Philosophische Bibliothek).

HEIDEGGER, Martin. Hebel — Der Hausfreund. 2. ed. Pfullingen: Gunther Neske, 1958.

. Logik: die Frage nach der Wahrheit. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1976a.
(Gesamtausgabe, 21).

. Vom Wesen des Grundes. In: HEIDEGGER, Martin. Wegmarken. Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann, 1976b. p. 123-175. (Gesamtausgabe, 9).

. Was ist Metaphysik. In: HEIDEGGER, Martin. Wegmarken. Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann, 1976c. p. 103-122. (Gesamtausgabe, 9).

. Metaphysische Anfangsgrunde der Logik im Ausgang von Leibniz. Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann, 1978. (Gesamtausgabe, 26).

. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriff. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1979. (Gesamtausgabe, 20).

. Von Wesen der menschlichen Freiheit: Einleitung in die Philosophie. Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann, 1982. (Gesamtausgabe, 31).

. Grundbegriffe der Metaphysik: Welt — Endlichkeit — Einsamkeit. Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann, 1983. (Gesamtausgabe, 29/30).

. Seminar in Le Thor 1969. In: HEIDEGGER, Martin. Seminare. Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann, 1986. p. 326-371. (Gesamtausgabe, 15).

. Ontologie: (Hermeneutik der Faktizitat). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann,
1988. (Gesamtausgabe, 63).

. Die Grundprobleme der Phanomenologie. 2. ed. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1989. (Gesamtausgabe, 24).

. Grundprobleme der Ph&anomenologie (1919/20). Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1993. (Gesamtausgabe, 58).

Phanomenologische Interpretationen zu Aristoteles: Einfuhrung in die
phdnomenologische Forschung. 2. ed. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1994a.
(Gesamtausgabe, 61).



118

. Der Begriff der Zeit: Vortrag vor der Marburger Theologenschaft, Juli 1924. 2. ed.
Tubingen: Max Niemeyer Verlag, 1995a.

. Phanomenologie des Religidsen Lebens. 1. Einleitung in die Phdnomenologie der
Religion (1920/21). 2. Augustinus und der Neuplatonismus (1921). 3. Die Philosophischen
Grundlagen der Mittelalterlichen Mystik (1918/19). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann,
1995h. (Gesamtausgabe, 60).

. Phédnomenologische Interpretation von Kants Kritik der reinen Vernunft. 3. ed.
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1995c. (Gesamtausgabe, 25).

. Einleitung in die Philosophie. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1996.
(Gesamtausgabe, 27).

. Kant und das Problem der Metaphysik. 6. ed. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1998.

. Beitrage zur Philosophie: vom Ereignis. 3. ed. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 2003. (Gesamtausgabe, 65).

. Sein und Zeit. Tubingen: Max Niemeyer, 2006.

. Ser e tempo. Tradugdo de Méarcia S& Cavalcante Schuback. 4. ed. Petropolis: Vozes,
2009. (Colecdo pensamento humano).

HOLDERLIN, Friedrich. Gedichte. Stuttgart: Reclam, 2003. 240p. (Reclams Universal-
Bibliothek, 18242).

HUME, David. Investigacdes sobre o entendimento humano e sobre os principios da moral.
Traducdo de José Oscar de Almeida Marques. Sdo Paulo: UNESP, 2004.

HUSSERL, Edmund. Zur Phanomenologie des inneren Zeitbewusstseins. Den Haag:
Martinus Nijhoff. 1966. (Husserliana, X).

. Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phanomenologischen Philosophie:
Erstes Buch: allgemeine Einflihrung in die reine Ph&nomenologie. Haia: Martinus Nijhof, 1976.
v. 1.

IMDAHL, Georg. “Formale Anzeige” bei Heidegger. Archiv fur Begriffsgeschichte,
Hamburg, V. 37, p. 306-332, 1994. Disponivel em:
<http://www.jstor.org/stable/243630507seq=1&loggedin=true#page_scan_tab_contents>.
Acesso em: 08 nov. 2016.

INWOOD, Michael. A Heidegger dictionary. Oxford: Blackwell Publishing, 1999. (The
Blackwell philosopher dictionaries).

KING, Magda. A guide to Heidegger’s Being and Time. Nova lorque: State University of
New York Press, 2001.



119

LARENZ, Karl. Metodologia de la ciencia del derecho. Traducdo de M. Rodriguez Molinero.
Barcelona: Editorial Ariel, 2010.

MACDOWELL, Jodo A. A Génese da ontologia fundamental de Martin Heidegger: ensaio
de caracterizacdo do modo de pensar de Sein und Zeit. Sdo Paulo: Loyola, 1993. (Colecao
filosofia).

MANSFELD, Jaap (org.). Die Vorsokratiker. Stuttgart: Reclam, 2008. v. 1. (Reclams
Universal-Bibliothek, 7965).

MARQUES, Victor Hugo de Oliveira. O problema do fundamento nos escritos de
Heidegger: de 1927 a 1930. 2012. 123f. Dissertacdo (Mestrado em filosofia) — Universidade
Federal de Goiaés, 2012. Disponivel em:
<https://repositorio.bc.ufg.br/tede/handle/tde/788#preview-1link0>. Acesso em: 13 mar. 2017.

. A compreensdo do horizonte transcendental do problema do fundamento em
Heidegger. Theoria, Porto Alegre, v. 6, n. 16, p. 67-82, 2014. Disponivel em:
<http://www.theoria.com.br/edicao16/03ACOMPREENSAODOHORIZONTETRANSC
ENDENTAL.pdf>. Acesso em 11 ago. 2016.

MELO, Tassia Sobreira Hondrio. Ereignis e temporalidade no pensamento do jovem
Heidegger. 2014. 99f. Dissertacdo (Mestrado em filosofia) — Universidade Federal de
Pernambuco, 2014. Disponivel em:
<http://repositorio.ufpe.br/bitstream/handle/123456789/10834/DISSERT A%c3%87%c3%83

0%20T%c3%alssia%20Sobreira%20Hon%c3%b3rio%20de%20Melo.pdf?sequence=1&isAl
lowed=y>. Acesso em: 15 dez. 2016.

MELVILLE, Herman. Moby Dick: or the whale. Hertfordshire: Wordsworth Classics, 2002.

MORRISTON, Wesley. Heidegger on the world. Man and World, Haia, v. 5, n. 4, p. 452-467,
1972. Disponivel em: <http://link.springer.com/article/10.1007%2FBF01250618>. Acesso em
10 set. 2016.

NASCIMENTO, Miguel Anténio do. Leitura de Heidegger — Sobre o fundamento. Principios,
Natal, v. 9, n. 11-12, p. 109-125, jan./dez. 2002. Disponivel em:
<https://periodicos.ufrn.br/principios/article/view/613>. Acesso em: 17 set. 2016.

NICHOLSON, Graeme. The ontological difference. American Philosophical Quarterly, v.
33, n. 4, p. 357-374, out. 1996. Disponivel em:
<https://www.jstor.org/stable/20009875?seq=1#page_scan_tab_contents>. Acesso em: 8 dez.
2016.

PASQUA, Hervé. Introducédo a leitura do ser e tempo de Martin Heidegger. Lisboa:
Instituto Piaget, 1993.

PLATAO. Parmenides. In: PLATAO. Werke: Phaidros, Parmenides, Epistolai (Briefe).
Traducdo de Friedrich Schleiermacher e revisdo de Dietrich Kurz. 4. ed. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2005b. p. 195-219. v. 5.



120

POGGELER, Otto. Der Denkwerk Martin Heideggers. 3. ed. Pfullingen: Giinther Neske,
1990.

REIS, Robson Ramos dos. Heidegger: a transcendéncia como jogo. Praxis Filosofica, [S.1.], v.
10, n. 11, p. 341-353, 1999. Disponivel em:
<https://www.academia.edu/639088/Heidegger_a_transcend%C3%AAncia_como_jogo>.
Acesso em: 5 jan. 2017.

. Heidegger: a vida como possibilidade e mistério. Revista de Filosofia Aurora,
Curitiba, v. 24, n. 35 p. 481-507, jul/dez. 2012. Disponivel em:
<http://www2.pucpr.br/reol/pb/index.php/rf?dd99=issue&dd0=412>. Acesso em: 6 jan. 2017.

SCHALOW, Frank. Re-opening the issue of world: Heidegger and Kant. Man and World,
Dordrecht, v. 20, n. 2, p. 189-203, jun. 1987. Disponivel em:
<http://link.springer.com/article/10.1007%2FBF01252289>. Acesso em: 30 out. 2016.

SCHLOTERMANN, Heinz. Einfihrung in die Philosophie: Erkenntnistheorie. Meisenheim
am Glan: Westkulturverlag, 1947. v. 1.

SEMBERA, Richard. Rephrasing Heidegger: a companion to Being and Time. Ottawa: The
University of Ottawa Press, 2008.

SENA, Sandro Marcio Moura de. Jogue a escada fora: fenomenologia como terapéutica.
Natureza Humana, v. 14, n. 2, p. 37-73, 2012. Disponivel em:
<http://pepsic.bvsalud.org/pdf/nh/v14n2/a03.pdf>. Acesso em: 25 jun. 2014.

. Mundano, demasiado mundano: filosofia como o problema da liberdade a partir de
Heidegger e Aristoteles. Ekstasis, Rio de Janeiro, v. 2, n. 2, p. 111-141, 2013. Disponivel em:
<http://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/Ekstasis/article/view/8185/7679>. Acesso em:
28 dez. 2015.

. O outro comeco: além do histérico e aquém do transcendental. O que nos faz pensar,
Rio de Janeiro, n. 34, p. 229-264, mar. 2014.

SILVA, Taciane Alves da. Heidegger e a temporalidade dos modos de fundar. Ipseitas, S&o
Carlos, v. 1, n. 1, p. 86-105  jan.-jul.  2015. Disponivel em:
<http://www.revistaipseitas.ufscar.br/index.php/ipseitas/article/view/27>. Acesso em 2 jul.
2017.

STEIN, Ernildo. Seis estudos sobre “ser e tempo”. 5. ed. Petropolis: Vozes, 2014.

TUGENDHAT, Ernst. Die Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger. 2. ed. Berlin:
Walter de Gruyter, 1970. (De Gruyter Studienbuch

VAN BUREN, John. The young Heidegger, Aristotle, ethics. In. DALLERY, Arleen B.;
SCOTT, Charles E.; ROBERTS, P. Holley. Ethics and danger: essays on Heidegger and
continental thought. Albany: State University of New York Press, 1992. p. 169-185.

XUANJI, Yu. Poesia completa de Yu Xuanji. Tradugdo de Ricardo Primo Portugal e Tan
Xiao. S&o Paulo: Editora Unesp, 2011.



121

APENDICE A - CRONOLOGIA DOS TEXTOS HEIDEGGERIANOS DO PERIODO

O N o O

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

FUNDAMENTAL-ONTOLOGICO

GA 21 - Logik. Die Frage nach der Wahrheit (Wintersemester 1925/26);

GA 22 — Grundbegriffe der antiken Philosophie (Sommersemester 1926);

GA 80 — Begriff umd Entwicklung der Phanomenologischen Forschung (Vortrag im
Marburger kulturwissenschaftlichen Kréanzchen 4. Dezember 1926);

GA 23 - Geschichte der Philosophie von Thomas von Aquin bis Kant
(Wintersemester 1926/27);

GA 24 — Die Grundprobleme der Phdnomenologie (Sommersemester 1927);

GA 02 — Sein und Zeit (1927);

GA 09 — Phanomenologie und Theologie (1927);

GA 80 — Phanomenologie und Theologie. 1. Teil: Die nichtphilosophischen als positive
Wissenschaften und die Philosophie als transzendentale Wissenschaft (Vortrag vor der
evangelischen Theologenschaft in Tubingen 8. Juli 1927);

GA 09 — Aus der letzten Marburger Vorlesung (1927);

GA 25 — Phanomenologische Interpretation von Kants Kritik der reinen Vernunft
(Wintersemester 1927/28);

GA 26 — Metaphysische Anfangsgrinde der Logik im Ausgang von Leibniz
(Sommersemester 1928);

GA 27 — Einleitung in die Philosophie (Wintersemester 1928/29);

GA 09 — Was ist Metaphysik? (1929);

GA 09 — Vom Wesen des Grundes (1929);

GA 03 — Kant und das Problem der Metaphysik (1929);

GA 80 - Philosophische Anthropologie und Metaphysik des Daseins (Vortrag in der
Kantgesellschaft Frankfurt 24. Januar 1929);

GA 28 — Der Deutsche Idealismus (Fichte, Schelling, Hegel) und die philosophische
Problemlage der Gegenwart (Sommersemester 1929) / Im Anhang: Nachschrift
“Einfuhrung in das akademische Studium” (Sommersemester 1929);

GA 80 — Die heutige Problemlage der Philosophhie (Vortrag in der Kantgesellschaft
Karlsruhe 4. Dezember 1929 und vor der wissenschaftlichen Vereinigung zu Amsterdam
21. Mérz 1930);

GA 29/30 — Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit
(Wintersemester 1929/30);



20.
21.

22.

122

GA 09 — Vom Wesen der Wahrheit (1930);

GA 31 — Vom Wesen der menschlichen Freiheit. Einleitung in die Philosophie
(Sommersemester 1930);

GA 80 — Hegel und das Problem der Metaphysik (Vortrag in der wissenschaftlichen
Vereinigung zu Amsterdam 22. Marz 1930).



123

APENDICE B - PROPOSTA DE DIVISAO DE SZ

O que se segue é constante das paginas 39-40, do § 8° de SZ. Entretanto, aqui,
diferentemente do que proposto no livro, discrimina o que foi publicado a época, sem levar em
consideracdo outras obras de Heidegger que fazem referéncia a se¢des nao publicadas, pois néo
cabe, a0 menos no interior desta presente dissertagdo avaliar até que ponto o projeto inicial de

SZ veio a luz ou ndo.

PUBLICADO
1.  Erster Teil: Die Interpretation des Daseins auf die Zeitlichkeit und die Explikation der
Zeit als des transzendentalen Horizontes der Frage nach dem Sein:
a)  Erster Abschnitt: Die vorbereitende Fundamentalanalyse des Daseins;
b)  Zweiter Abschnitt: Dasein und Zeitlichkeit.

NAO PUBLICADO
1.  Erster Teil: Die Interpretation des Daseins auf die Zeitlichkeit und die Explikation der
Zeit als des transzendentalen Horizontes der Frage nach dem Sein:
c)  Dritter Abschnitt: Zeit und Sein.

2. Zweiter Teil: Grundzige einer phdnomenologischen Destruktion der Geschichte der

Ontologie am Leitfaden der Problematik der Temporalitat:

a)  Erster Abschnitt: Kants Lehre vom Schematismus und der Zeit als Vorstufe einer
Problematik der Temporalitat;

b)  Zweiter Abschnitt: Das ontologische Fundament des ‘cogito sum’ Descartes’ und
die Ubernahme der mittelalterlichen Ontologie in die Problematik der ‘res
cogitans’;

c)  Dritter Abschnitt: Die Abhandlung des Aristoteles tber die Zeit als Diskrimen der

phanomenalen Basis und der Grenzen der antiken Ontologie.



