
 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

BRUNO LEMOS HINRICHSEN 

 

 

 

 

 

O SENTIDO DA TRANSCENDÊNCIA NA FENOMENOLOGIA HERMENÊUTICA 

DE MARTIN HEIDEGGER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2017



 

 
 

BRUNO LEMOS HINRICHSEN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O SENTIDO DA TRANSCENDÊNCIA NA FENOMENOLOGIA HERMENÊUTICA 

DE MARTIN HEIDEGGER 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade Federal de 

Pernambuco, como requisito parcial para a obtenção 

do título de Mestre em Filosofia. 

 

Linha de pesquisa: Filosofia 

 

Orientador: Prof. Dr. Sandro Márcio Moura de 

Sena. 
 

 

 

 

RECIFE 

2017



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária: Maria Janeide Pereira da Silva, CRB4-1262 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   H664s      Hinrichsen, Bruno Lemos. 

              O sentido da transcendência na fenomenologia hermenêutica de Martin 

Heidegger / Bruno Lemos Hinrichsen. – 2017. 

     123 f. ; 30 cm. 

 

     Orientador : Prof. Dr. Sandro Márcio Moura de Sena. 

     Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia, Recife, 2017. 

     Inclui referências e apêndices. 

 

                            

      1. Filosofia. 2. Transcendência. 3. Fenomenologia. 4. Hermenêutica. 5. 

Heidegger, Martin, 1889-1976. I. Sena, Sandro Márcio Moura de 

(Orientador). II. Título. 
   

 

 

 

101 CDD (22. ed.)                                                 UFPE (BCFCH2018-128) 



 

 
 

BRUNO LEMOS HINRICHSEN 

 

 

 

 

 O SENTIDO DA TRANSCENDÊNCIA NA FENOMENOLOGIA HERMENÊUTICA 

DE MARTIN HEIDEGGER 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade Federal de 

Pernambuco, como requisito parcial para a obtenção 

do título de Mestre em Filosofia. 

 

 

 

Aprovada em: 29 / 09 / 2017. 

 

 

 

 

______________________________________  

Prof. Dr. Sandro Márcio Moura de Sena (Orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

______________________________________  

Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino (Avaliador interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

_______________________________________  

Prof. Dr. Gilfranco Lucena dos Santos (Avaliador externo) 

Universidade Federal da Paraíba 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Juan Bonaccini in memoriam. 

 



 

 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço a todos que, de uma forma ou de outra (e ainda que o desconheçam) me 

ajudaram nesse caminho – sinuoso, boa parte das vezes, se bem que ainda assim proveitoso, 

inclusive por me mostrar duas coisas: limite e finitude. 

Agradeço igualmente ao professor Sandro Sena (a quem muito admiro e tenho 

como um norte acadêmico desde o meu primeiro semestre de graduação) pela orientação e, 

outrossim, pela participação no Grupo Heidegger da UFPE. Agradeço aos professores Jesus 

Vázquez e Thiago Aquino, pelas contribuições e críticas ao trabalho. Agradeço, também, ao 

professor Roberto Markenson, pelos amplos diálogos. E agradeço, especialmente, ainda que 

não se faça escutar, ao professor Juan Bonaccini, a quem nutria um grande carinho e admiração. 

 

 

 

 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Geh unter, schöne Sonne, sie achteten 

  Nur wenig dein, sie kannten dich nicht,  

    Denn mühelos und stille bist du  

      Über den Mühsamen aufgegangen. 

 

Põe-se, belo sol, a ti eles notaram 

  Apenas pouco, a ti eles não conheceram, 

    Pois sem esforço e tranquilamente 

      Passaste tu por sobre os esforçados. 

 

                                   (HÖLDERLIN, Friedrich, 2003, tradução nossa). 

 

 



 

 
 

RESUMO 

 

O problema da transcendência é, em “Ser e Tempo”, de suma importância, muito embora seja 

apenas brevemente tematizado, particularmente no §69, c, do referido tratado. Ocorre, contudo, 

que nas obras imediatamente anteriores e posteriores à sua publicação, Heidegger tematiza mais 

abertatemente essa questão e a apresenta como um ponto fulcral ao entendimento do seu projeto 

de uma analítica fundamental do ser-aí. Sendo assim, em textos como “Da Essência do 

fundamento” e “Fundamentos Metafísicos da Lógica a partir de Leibniz”, respectivamente de 

1929 e 1928, a questão da transcendência é elaborada de tal modo que ela toma imensas 

proporções dentro da analítica existencial.  O problema passa a ser, então, como é possível 

circunscrever o problema da transcendência, uma vez que ele não está plenamente desenvolvido 

em apenas uma obra e, ademais, não é sempre tematizado a partir da mesma perspectiva? Isso 

ainda é uma tarefa a se cumprir e o objetivo desse trabalho é o de justamente, diante dessa 

questão, elucidar a transcendência como ser-no-mundo, mostrá-la em seu caráter compreensivo 

e delimitá-la em relação à liberdade para o fundamento. 

 

Palavras-chave: Transcendência. Transcendental. Ser-no-mundo. Metafísica. Fundamento. 

 

 

 



 

 
 

ABSTRACT 

 

The problem concerning transcendence is, amidst “Being and Time”, of big importance, 

although it be just briefly thematised, particularly in §69, c, from the referred book. It occurs, 

though, that in his immediately previous and subsequent works, Heidegger brings more openly 

this question and shows it as a subject of most importance to the understanding of his project 

of a fundamental analytic of being-there. Moreover, in texts just like “from the essence of 

grounding” and “metaphysical foundations of logic”, respectively from 1929 and 1928, the 

transcendence question is made up in such a way that it takes some enormous proportions in 

his analytics. The problem is then turned to the question of how it is possible to circumscribe 

the problem concerning transcendence, as it is not fully developed in only one work and, thus, 

it is not ever brought up from the same perspective. This is yet something to be fulfilled and the 

aim of this dissertation is exactly to, facing this question, light the transcendence as being-in-

the-world, show it in its comprehensive character and face it with the freedom to grounding. 

 

Keywords: Transcendence. Transcendental. Being-in-the-world. Metaphysics. Ground. 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

BT Beiträge zur Philosophie (vom Ereignis) [contribuições à filosofia (do 

acontecimento apropriativo)] – GA 65. 

DT Doutrina dos transcendentais. 

GA Gesamtausgabe [obras completas]. 

i.e.  id est [isto é]. 

KrV Kritik der Reinen Vernunft [crítica da razão pura]. 

SZ  Sein und Zeit [ser e tempo] – GA 02. 

v.g.  verbi gratia [por exemplo]. 

WM Was ist Metaphysik [o que é metafísica] – GA 09. 

WG Vom Wesen des Grundes [da essência do fundamento] – GA 09. 

 

 



 

 
 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ........................................................................................................ 12 

2 O CONCEITO DE ‘MUNDO’ NA ONTOLOGIA FUNDAMENTAL ............... 15 

2.1 O CONCEITO TRADICIONAL DE MUNDO COMO UMA FORMALIZAÇÃO . 18 

2.1.1 A exposição metafísica do conceito de mundo ....................................................... 18 

2.1.2 Desarticulação do conceito metafísico de mundo .................................................. 20 

2.2 DA CONCEPÇÃO FENOMENOLÓGICA DE ‘MUNDO’...................................... 23 

2.2.1 Significado de indicação formal .............................................................................. 23 

2.2.2 O papel da indicação formal face o problema da revitalização ontológica do 

problema do mundo ................................................................................................. 30 

2.2.3 Da indicação formal ao ser-no-mundo ................................................................... 32 

2.3 O SER-AÍ COMO SER-NO-MUNDO ...................................................................... 34 

2.3.1 O ser-em e o ser-aí como ser-no-mundo ................................................................. 34 

2.3.2 A lida prática do ser-aí ocupado como um modo de ser-em(-o-mundo) ............. 37 

2.3.3 A significância ........................................................................................................... 44 

3 A NOÇÃO DE TRANSCENDÊNCIA EM MARTIN HEIDEGGER ................. 50 

3.1 APRESENTAÇÃO INICIAL DO CONCEITO DE TRANSCENDÊNCIA ............. 50 

3.2 TRANSCENDENTE E TRANSCENDENTAL ........................................................ 59 

3.2.1 O ser qua ente como o transcendente em um sentido derivativo e ôntico ........... 60 

3.2.2 Transcendente/transcendental para além da objetualidade do objeto ou da 

subjetividade do sujeito encapsulado ..................................................................... 64 

3.3 A TRANSCENDÊNCIA DO SER-AÍ ENQUANTO SER-NO-MUNDO ................ 75 

3.3.1 Da significação à compreensão de ser..................................................................... 76 

3.3.2 Às coisas, ao ser-com e a si mesmo (ipseidade) ...................................................... 89 

4 O CONCEITO EXISTENCIAL DO TRANSCENDENTAL ELABORADO A 

PARTIR DO FUNDAMENTO................................................................................ 98 

4.1 O CARÁTER PROJETIVO DO SER-AÍ: TRANSCENDÊNCIA COMO ERIGIR 101 

4.2 O CARÁTER AFETIVO DO SER-AÍ: TRANSCENDÊNCIA COMO TOMAR-

CHÃO ................................................................................................................................. 104 

4.3 O CARÁTER INTENCIONAL DO SER-AÍ: TRANSCENDÊNCIA COMO 

FUNDAMENTAR ............................................................................................................ 106 

4.4 A TRANSCENDÊNCIA E O TRANSCENDENTAL EM SENTIDO 

FENOMENOLÓGICO-EXISTENCIAL ....................................................................... 108 



 

 
 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS................................................................................. 112 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................... 115 

APÊNDICE A – CRONOLOGIA DOS TEXTOS HEIDEGGERIANOS DO 

PERÍODO FUNDAMENTAL-ONTOLÓGICO ................................................. 121 

APÊNDICE B – PROPOSTA DE DIVISÃO DE SZ........................................... 123 

 

 



 

12 
 

1 INTRODUÇÃO 

 

Todo pesquisar é um deter-se sobre, investigar detidamente, demoradamente. 

Tomar fôlego para, depois, afogar-se em. Não podia ser diferente com esta dissertação. 

Sinceramente, como ocorre nos momentos de deriva dedicados, o fôlego deve ser grande para 

abarcar as profundezas das águas em que se navega. Quase todas as vezes é Ahab, o capitão1, 

quem, do alto de sua fragilidade, faz-se forte para seguir o rumo em caça – preparado, arpão 

em punho, desnorteado com os rastros deixados pelo que se busca. Ahab é um típico 

pesquisador, e, como tal, segue indícios, embora muitas vezes se perca – fique à deriva. Em 

momentos de calmaria: um tédio total. Em tempestades: excesso de movimento. E pesquisa-se. 

Às vezes com grandes rastros, muitos indícios – tantos que confundem; outras vezes, e não 

raras as vezes, tão tomado por uma lassidão que, ruminante, come o último pedaço de carne 

seca várias e várias vezes, tentando fazer dele uma refeição. E assim pesquisa-se. O projeto do 

pesquisar coloca o pesquisador, enquanto o que se volta dedicado, em uma tão constante demora 

diante do pesquisado que sua vida é tomada de assalto e o tema passa a compô-la. De certa 

maneira é isso o que ocorreu aqui quando do tema deste trabalho: transcendência. Procurou-se 

reunir o máximo de fontes para que os rastros nunca se perdessem, com o perigo de afogar-se 

na deriva. Espera-se ter alcançado o objetivo e não ter sido feito náufrago da incompletude. 

Pois bem, afastando-se do poético, deve-se buscar, no âmbito dessa introdução 

enumerar sistematicamente os objetivos a serem perseguidos neste trabalho dissertativo, 

apresentar uma problemática e guiá-la por um fio condutor, expondo sumariamente o como de 

sua consumação. Tendo como base o problema da transcendência, uma vez que o título se 

elabora como “o sentido da transcendência na fenomenologia hermenêutica de Martin 

Heidegger”, é mister observar que se estabelece como objetivo geral a investigação acerca da 

transcendência no pensamento fenomenológico-hermenêutico heideggeriano, mas tendo por 

base apenas um “recorte temporal” de sua produção: o período da ontologia fundamental – o 

que se determina, não sem problemas, entre 1925/26 e 1929/30. Além do mais, tem-se como 

magnum opus de tal período o tratado sob o título “Ser e Tempo” (Sein und Zeit)2, de 1927, 

embora inacabado e, muitas vezes, bastante confuso. Além do mais, outras obras do período 

serão trazidas em auxílio, especialmente “Da Essência do Fundamento” (Vom Wesen des 

                                                           
1  Aqui uma referência ao capitão Ahab, personagem do romance “Moby Dick” de Mellvile (2002). 
2  O qual para todos os efeitos, e de acordo com a lista de abreviaturas, será chamado de SZ. 



 

13 
 

Grundes)3, de 1929, dentre outros títulos das Obras Completas (Gesamtausgabe4), tanto do 

período supramencionado quando de outras épocas, como obras do Jovem Heidegger ou 

posteriores à virada (Kehre). Isso se fez no intuito de não apenas problematizar, senão, 

igualmente, situar a perspectiva heideggeriana em função de suas mudanças terminológicas e, 

muitas vezes, de suas autocríticas. Na verdade, entende-se, é até um equívoco considerar que 

se tratam de obras, pois é certo que já desde a edição da GA, reunidas sob a epígrafe “caminhos: 

não obras” (Wege: nicht Werke), tem-se em conta o interesse de Heidegger em ver seu 

pensamento como um “em caminho de...”. 

Ora, tendo delimitado o tema, deve-se expor quais são os objetivos gerais do 

trabalho. Desse modo, surge como objetivo geral a investigação e análise da transcendência. 

Como objetivos específicos, por seu turno, seguem os seguintes grandes grupos, os quais são 

subsequentemente subdivididos: a) apresentar o conceito de mundo a partir da ontologia 

fundamental; b) analisar, desenvolver e problematizar a transcendência como ser-no-mundo; e 

c) inquirir acerca do desdobramento da transcendência tendo como fio condutor o problema do 

fundamento, como exposto em WG. 

a) Para que o problema do mundo apareça de forma temática e bem elaborada como 

pressuposto de articulação e encaminhamento à transcendência, deve-se ter em conta os 

seguintes passos: i) apresentar a noção do conceito metafísico tradicional de mundo e mostrar 

como ele pode ser desarticulado em função de uma noção não referencial indicativo-formal de 

mundo, na qual o conceito fenomenológico surge e deixa ver mundo como uma habitação, uma 

morada; ii) analisar ‘mundo’ a partir do existencial ser-no-mundo e deixa-lo ser visto enquanto 

uma lida prática que estabelece sentido na conjuntura e significância; e iii) elaborar o modo de 

apresentação do ser-no-mundo, a partir do qual mundo se mostra como o para onde da 

ultrapassagem, encaminhando ao problema da transcendência. 

b) Uma vez que mundo é o em direção a que o ser-aí é o aberto, colocando-se como 

um já fora, o problema da transcendência surge em SZ e na ontologia fundamental como algo 

a ser questionado, conquanto não há nenhum equivalente na tradição filosófica. Assim, uma 

vez que a questão pela transcendência deve, ainda, ser respondida, propõe-se: i) apresentar 

sumariamente o problema da transcendência na fenomenologia hermenêutica como um já fora 

aberto; ii) analisar e distinguir os tipos de transcendência próprios das tradições onto(teo)lógica 

e epistemológica, ressaltando de que modo não há de confundir com a transcendência de tipo 

fundamental, porquanto nem se transcende a âmbitos de entes mais elevados e nem de dentro 

                                                           
3  A partir de então, WG, como da lista de abreviaturas. 
4  Seguindo a abreviatura, GA. 



 

14 
 

para fora, como pretendiam, grosso modo e respectivamente, a tradição teológico-metafísica e 

a epistemológica; iii) Inquirir de que modo a transcendência se faz compreensiva, i.e., como 

ela, alijada da história da ontologia, e assentada na ontologia fundamental, deixa ao ser-aí a 

tarefa de compreender ser e, com isso, projetar-se em seu poder-ser para assim ser livre 

enquanto um si-mesmo que a cada vez é sempre seu. 

c) Tendo alcançado o conceito de transcendência e o seu sentido dentro do 

pensamento fenomenológico impetrado por Martin Heidegger, surge como problema uma 

exposição do conceito existencial de transcendental, o que se faz, em primeiro momento a partir 

da questão do fundamento, pois a liberdade que a transcendência desvela é sempre um estar 

livre para o fundamento, para o fundar. Assim: i) procura-se interpretar o modo pelo qual os 

três modos de fundar (erigir, tomar-chão e fundamentar/legitimar) se constituem a partir do ser 

todo estrutural do ser aí, i.e., do cuidado (existencialidade, facticidade e decadência), tendo, por 

outro lado, um destino transcendental; e ii) interpreta-se o transcendental heideggeriano a partir 

da transcendência, mostrando que tudo o que diz respeito à transcendência é, dentro da tarefa 

da ontologia fundamental, transcendental – fazendo com que todos os momentos constitutivos 

existenciais do ser-aí sejam encarados como de ordem transcendental, ainda que sem precedente 

na tradição filosófica. 

Ora, diante dessa sumária apresentação, entende-se que se deve alcançar como 

resultado a compreensão da articulação do fenômeno da transcendência a partir dos escritos (ou 

caminhos) heideggerianos e com isso se possa elucidar a problemática, que, parece, ainda não 

é de todo clara, muito embora na maior parte da literatura ela seja dada como ponto pacífico. 

 

 

 

 



 

15 
 

2 O CONCEITO DE ‘MUNDO’ NA ONTOLOGIA FUNDAMENTAL 

 

Aqui, onde habitam os deuses, fiz minha morada | Bosques e arbustos 

misturam-se à revelia | Roupas lavadas penduro à menor das árvores | sento-

me à fonte; das pedras, nasce meu vinho | Abro as janelas à trilha dentre os 

bambus | Finas sedas tornaram-se embrulho de livros | Remando desço o rio, 

entre cantos à lua | Leva-me o vento ao retorno: e ainda recito. 

(XUANJI, Yu) 

 

Tendo em vista a tarefa a ser empreendida nesta dissertação – i.e., a tarefa de 

esclarecer o sentido da transcendência –, a fim de que não se parta de uma arbitrariedade, é 

necessário analisar a, quiçá original, concepção de mundo apresentada em SZ. Dessa maneira, 

já que a questão fundamental do tratado é orientada pela tarefa de mostrar o que é ‘ser’, ou 

melhor, qual “o sentido de ser”, e já que, na analítica existencial, Heidegger (2006) parte de um 

ente específico – o ser-aí5 –, cujo primado ôntico-ontológico6 o coloca numa posição 

privilegiada em relação aos demais entes, então para esclarecer a concepção heideggeriana de 

mundo (partindo-se do primado do ser-aí), deve-se ter em conta a sua compreensão de ser. Para 

tanto, nas notas marginais à SZ, quando comentando o termo ‘ser-aí’ (Dasein), Heidegger 

(2006, p. 440) escreve: “ser, aqui, não apenas como ser do homem (existência). Isso é 

esclarecido pelo seguinte. O ser-no-mundo encerra em si a referência da existência ao ser na 

totalidade: compreensão de ser”.7 E mais, o ser-aí jamais pode ser confundido com o que se 

habituou chamar de indivíduo singular ou de ego: “o ser-aí neutro não é, para tanto, o singular 

egoísta, também não o indivíduo ôntico isolado”8 (HEIDEGGER, 1978, p. 172). 

Seguindo o mote de uma boa circularidade9 (HEIDEGGER, 2006, p. 7-8), pode-se 

levar em conta a estrutura do mundo do ser-aí a partir da compreensão de ser. Para tanto, 

Heidegger (2006, p. 12) afirma sobre a “compreensão de ser” (Seinsverständnis)10 – que é, para 

                                                           
5  Adotou-se a tradução ‘ser-aí’ para o termo alemão “Dasein”, a qual será utilizada a partir de então. 
6  Cf. SZ, §§ 3º e 4º. 
7  Original: “Sein aber hier nicht nur als Sein des Menschen (Existenz). Das wird klar aus dem Folgenden. Das 

In-der-Welt-sein schließt in sich den Bezug der Existenz zum Sein im Ganzen: Seinsverständnis”. 
8  Original: “Dieses neutrale Dasein ist daher auh nicht das egoistisch Einzelne, nicht das ontische isolierte 

Individuum”. 
9  A circularidade, ou, para usar o termo oferecido por Stein (2014, p. 55), a “boa circularidade”, é analisada por 

King (2001, p. 23-24) como um traço de distinção na analítica existencial – jamais, na qualidade de um defeito 

na razão dedutiva –, onde há uma espécie de circuito no qual ambos, ‘ser’ e ‘homem’, circulam um ao outro. 

É a partir dessa ideia, destarte, que se pode dizer em SZ que o ponto de partida para responder à questão do ser 

é o ser-aí, ao passo em que, simultaneamente, o ser é aquilo que determina e permite que o ser-aí seja o que e 

quem é ao modo de sua existência. 
10  De acordo com King (2001, p. 42), tanto no modo da existência própria quanto no da existência imprópria – 

que são, para Heidegger (2006, p. 42-43), com fundamento no existencial “ser-sempre-meu” (Jemeinigkeit), 

os dois modos de ser do ente que se diz ser-aí –, é certo a partir da leitura de SZ que o ser-aí, enquanto existente, 

relaciona-se com o seu ser no modo de uma compreensão de ser. Ademais, a revisão realizada por Heidegger 



 

16 
 

ele, um modo privilegiado de ser do ser-aí; aberto enquanto existência – o caráter ontológico 

do ente que compreende ser, i.e., o ente que a cada vez é sempre seu: 

 

Daí, se nós reservarmos o título de ontologia para as questões explicitamente 

teoréticas pelo sentido do ente, então o que estava sendo pensado como o ser-

ontológico do ser-aí deve ser designado como pré-ontológico. Isso não 

significa, entretanto, simplesmente sendo-onticamente, senão sendo no modo 

de uma compreensão do ser.11 

 

O ser-aí existe, i.e., ele já sempre é no modo de uma compreensão de ser. Acontece 

que a sua argumentação da compreensão de ser é desenvolvida com a inclusão da noção de 

‘mundo’ (Welt), e, para ser mais específico, da “compreensão de mundo” e da estrutura 

constitutiva do ser-aí como ser-no-mundo (aberto), porquanto Heidegger (2006, p. 13) afirma: 

“pertence essencialmente ao ser-aí: ser em um mundo. Por isso, a compreensão de ser 

pertencente ao ser-aí, diz respeito de maneira igualmente originária à compreensão de ‘mundo’ 

e à compreensão do ser dos entes, que se tornam acessíveis dentro do mundo”.12 É importante 

notar, entretanto, que o modo de apreensão, ou o modo pelo qual Heidegger (2006, p. 17) eleva 

e traz à tona o ser desse ente13 (ser-aí) é a partir de um ente determinado: este ente que cada um 

já sempre é e que tem para si o seu si mesmo, i.e., o ser-aí. Essa compreensão é o modo pelo 

qual o ser-aí, interpretando, está desperto para si mesmo, conquanto Heidegger (1988, p. 15) 

diria ainda em 1923 que: 

 

Na hermenêutica forma-se para o ser-aí uma possibilidade; a de tornar-se e ser 

para si compreensível. Essa compreensão, que cresce na interpretação, é 

totalmente incomparável com o que habitualmente se chama compreensão, 

um comportar-se cognoscitivo para com outra vida; não é, absolutamente, um 

portar-se com... (intencionalidade), mas um como do ser-aí mesmo; 

terminologicamente, que seja fixado, de antemão, como o estar desperto do 

ser-aí para si mesmo.14 

                                                           
(2003, p. 252-253) no BT pode contribuir para o entendimento da questão da compreensão do ser e, outrossim, 

para o problema da relação entre sujeito e objeto – a qual se colocaria como um falso problema se se parte da 

“unicidade do seer” –, assim, como, em última análise contribui ao entendimento do modo particular pelo qual 

Heidegger (2006, p. 202-208) tematiza a realidade do mundo exterior (SZ, § 43, a). 
11  Original: “Wenn wir daher den Titel Ontologie für das explizite theoretische Fragen nach dem Sinn des 

Seienden vorbehalten, dann ist das gemeinte Ontologisch-sein des Daseins als vorontologisches zu bezeichnen. 

Das bedeutet aber nicht etwa soviel wie einfachhin ontisch-seiend, sondern seiend in der Weise eines 

Verstehens von Sein”. 
12  Original: “Zum Dasein gehört aber wesenhaft: Sein in einer Welt. Das dem Dasein zugehörige Seinsverständnis 

betrifft daher gleichursprünglich das Verstehen von so etwas wie ‘Welt’ und Verstehen des Seins des Seienden, 

das innerhalb der Welt zugänglich wird”. 
13  Aqui, optou-se por “eleva e traz à tona o ser dos entes” para traduzir a expressão “erwächst die Hebung des 

Seins dieses Seiendes”. 
14  Original: “In der Hermeneutik bildet sich für das Dasein eine Möglichkeit aus, für sich selbst verstehend zu 

werden und zu sein. Dieses Verstehen, das in der Auslegung erwächst, ist mit dem, was sonst Verstehen 

genannt wird als ein erkennendes Verhalten zu anderem Leben, ganz unvergleichlich; es ist überhaupt kein 

Sichverhalten zu... (Intentionalität), sondern ein Wie des Daseins selbst; terminologisch sei es im vorhinein 

fixiert als das Wachsein des Daseins für sich selbst”. 



 

17 
 

 

O problema da facticidade indica que o ser-aí é apreendido, antes de tudo e na 

maioria das vezes (zunächst und zumeist), em sua cotidianidade mediana; e é daí que se deve 

retirar estruturas essenciais15. Desse modo, tendo em vista que a exposição que segue deve levar 

em consideração a caracterização de mundo, nada mais claro do que abordar o mundo “do” ser-

aí no seu modo mais recorrente, i.e., ao modo como ele é antes de tudo e na maioria das vezes. 

Partindo da análise da cotidianidade do ser-aí, deve-se chegar à compreensão de ser – e isso 

não porque há modos ou primazias (sequencialidades), conquanto se deve pensar na 

cooriginariedade ontológica dos existenciais na fenomenologia hermenêutica. Mas bem, o ser-

aí é cotidianamente, na lida, como ser-no-mundo (In-der-Welt-sein), daí a sua compreensão de 

mundo, ou, como coloca Heidegger (2006, p. 66): “no fio condutor do ser-no-mundo cotidiano, 

a que também chamamos de lida em o mundo e com o ente intramundano”.16  

Levando em consideração que Heidegger (2006, p. 35) afirma reiteradamente que 

a fenomenologia tem o caráter de deixar ver aquilo que é, mas não se mostra antes de tudo e na 

maioria das vezes, embora já pertença àquilo que assim se mostra “de tal modo que constitui o 

seu sentido e fundamento”17, apresentar o conceito de mundo a partir de sua vulgarização 

cotidiana e deixar vê-la na tarefa da destruição de sua universalização metafísica18 ao modo de 

uma indicação formal (formale Anzeige) é uma tarefa crucial. Além do mais, lembrando que o 

problema da transcendência é constituído em SZ a partir do itinerário do ser-no-mundo e que 

aquilo que ‘constitui’ (ausmacht), como Heidegger (2006, p. 440) aponta em suas notas 

marginais, é a própria verdade do ser (Wahrheit des Seins), então a presente seção tem como 

destino a preparação para o problema da transcendência, a ser desenvolvido na seção 2. Por 

                                                           
15  A palavra ‘essencial’, ‘wesenhaft’ no original, não indica nada como presente-à-mão (cf. nota de n. 23), ou 

seja, ela não tem o peso do engessado termo ‘substantia’, nem mesmo do grego ‘parousía’ (parousi/a). É, 

antes, essencial, aquilo que permite ver o fenômeno de forma originária; o que abre e desvela o fenômeno em 

seu ser. Para uma exposição da formalização do conceito de ser como substantia/parousía, cf. GA 31, § 8º 

(HEIDEGGER, 1982, p. 55-73). 
16  Original: “[...] am Leitfaden des alltäglichen In-der-Welt-seins, das wir auch den Umgang in der Welt und mit 

dem innerweltlichen Seienden nennen”. 
17  Original: “[...] so zwar, daß es seinen Sinn und Grund ausmacht”. 
18  Husserl (1976, p. 33), após diferenciar a formalização da generalização, afirma que: “toda essência formal 

possui, por outro lado, sua extensão formal ou ‘matemática’”. Original: “Jedes formale Wesen hat andererseits 

seinen formalen oder ‘mathematischen’ Umfang”. Já Heidegger (1995b, p. 59) vai além e contrapõe a 

“indicação formal” ao par universalização formal (formalização)/universalização genérica (generalização): “O 

que há de comum entre a universalização formal e a universalização genérica é que ambas se colocam no 

sentido de ‘geral’, ‘universal’, ao passo em que a indicação formal não tem nada a ver com a generalidade, 

universalidade. O significado de ‘formal’ na indicação formal é originário. Pois já se pretende na ontologia 

formal uma forma objetual acabada”. Original: “Das Gemeinsame von Formalisierung und Generalisierung 

ist, daß sie in dem Sinn von ‘allgemein’ stehen, während die formale Anzeige mit Allgemeinheit nichts zu tun 

hat. Die Bedeutung von ‘formal’ in der ‘formalen Anzeige’ ist ursprünglicher. Denn man meint in der 

‘formalen Ontologie’ schon ein gegenständlich Ausgeformtes”. 



 

18 
 

isso, desenvolver-se-á tal seção em três passos: (a) primeiramente deve ser apresentado o 

conceito tradicional-metafísico de mundo, assim como elaborado pela epistemologia 

tradicional, para, com isso em mãos, por bases fenomenológicas, desformalizá-lo; (b) depois 

deve-se analisar de que modo a indicação formal contribui para a formulação do problema do 

mundo e, por extensão, ao problema da existência e ser-no-mundo; (c) e por fim, deve-se 

explorar o fenômeno do mundo a partir da estrutura do ser-no-mundo, como modo de ser do 

ser-aí, a fim de direcionar a pesquisa ao problema da transcendência (foco da seção 2). 

 

2.1 O CONCEITO TRADICIONAL DE MUNDO COMO UMA FORMALIZAÇÃO 

 

Nesta subseção será exposto o modo pelo qual a questão do mundo tem sido tratada 

pela tradição filosófico-científica – e, outrossim, teológico-transcendente –, e, em seguida, 

como o pensamento heideggeriano, já desde sua pujante juventude, coloca-se contrário a esse 

itinerário. Dessa maneira, em primeiro lugar, observar-se-á como se dá o que pode ser chamado 

de universalização formal do conceito de mundo e, posteriormente, tentar-se-á expor um modo 

de formalização não universal por meio da introdução da noção de mundo na tarefa de 

atribuição de sentido pelo ser-aí, levando ao problema do método indicativo-formal. 

 

2.1.1 A exposição metafísica do conceito de mundo 

 

Costumeiramente e tradicionalmente, entende-se por ‘mundo’ aquilo que 

transcende ao “eu”, ao sujeito do conhecimento. Mundo seria o para-fora, para-além, do homem 

que diz o conhecer e, por isso mesmo, é a própria extensio sobre a qual o ego reflete e interage 

representacionalmente. Mundo não é nada além do jacta objetual, o lançado para lá; é o ibi 

objectuus, o objeto ali extenso. Situa-se fora: transcende. É claro que transcende, pois se não se 

pode ter certeza imediata acerca de sua existentia19, i.e., se não é permitido ao eu o 

conhecimento certo e seguro de sua natureza, como seria possível dar-lhe uma mesma 

caracterização ontológica?20 De fato, o mundo é um transcendente; ele só pode sê-lo: o mundo 

transcende. Mas transcende em que sentido? Ora, obviamente, levando em consideração o 

                                                           
19  Seguindo o pensamento de Heidegger (2006, p. 42), faz-se uma diferença para as palavras ‘existentia’ (em 

latim, remetendo à denotação, i.e., aquilo que é presente) e ‘existência’ (advinda do alemão ‘Existenz’, trazendo 

a conotação própria da analítica existencial do ser-aí). Dessa maneira, ‘existentia’ e ‘ser simplesmente dado’ 

são sinônimos. Cf. a nota de n. 23. 
20  Cf. Descartes (2004), particularmente a segunda meditação, na qual é discutida a precedência ontológica da 

questão do conhecimento da res cogitans (coisa ou substância pensante) sobre a res extensa (coisa ou 

substância extensa). 



 

19 
 

pensamento moderno inaugurado por Descartes, como um mero dado, um estar estendido sobre 

tudo o que se lança o olhar. O mundo é algo que se conhece – domina-se-lhe, toma-se-lhe, 

verte-se-lhe a mão que o executa e o modifica. Mundo é tudo, menos mundano no sentido 

ontológico-existencial21: é dado e, justamente por isso, meramente presente: ubi mundus jacta 

est, ibi objectuus22 – onde o mundo lançado está, ali o objeto. 

Tal estrutura faz com que o mundo (e mesmo o sujeito consciente) seja visto dentro 

de um espaço representacional dado, meramente presente, que se dissolve nas formas estáticas 

do ser simplesmente dado23. Nesse caso específico no ser dado, como uma simples existentia, 

uma mera substancialidade, para a consciência. Essas abordagens que tomam o simplesmente 

dado ou o ob-jeto (Gegen-stand) tendem a considerar o mundo a partir de uma visão 

quantificadora, na qual algo está sob a vontade ou império de um sujeito x que seja. Aliás, coisa 

contraposta ao sujeito, que a conhece por qualquer meio que seja. O mundo, assim como é 

tomado pela epistemologia tradicional, não passa de um espaço exteriormente presente, que por 

estar presente é objeto para um sujeito consciente de si mesmo e de seu entorno. Ou ainda, 

como colocaria Giachini (2006, p. 29), “filhos da modernidade, [...] mundo para nós é mundo 

físico espaço-temporal. [...] só pode se dar na subjetividade do cogito, na medida em que abstrai 

o qualitativo do mundo e passa a apreender o quantitativo como seu determinante básico”. O 

próprio Heidegger (1995a, p. 9), contudo, dá uma resposta ao problema do quantitativo, do ser 

calculável, com uma análise do tempo do relógio, na qual se perde a “essência” do tempo a 

partir do medir-tempo: o mesmo valeria para a questão do mundo, a partir do paradigma 

científico – mede-se o mundo, mas não se lhe dá a devida observação existencial24. 

                                                           
21  Cf. seção 1.3. 
22  Existe um brocardo latino, bastante utilizado nos estudos jurídicos, que diz “ubi societas, ibi jus”, i.e., “onde 

a sociedade, ali o direito”. Aqui, faz-se referência a tal brocardo, mas trazendo o ponto de discussão que é a 

existentia transcendente do mundo. 
23  “Ser simplesmente dado” é a tradução adotada por Marcia Schuback (HEIDEGGER, 2009) para o termo 

alemão ‘Vorhandenheit’, mas uma tradução literal e talvez mais precisa, no sentido de que indica mais 

propriamente o que é intentado pelo termo, seria ‘substancialidade daquilo que está diante da mão’. 

‘Vorhandenheit’ Indica tudo aquilo que, por ser tomado como coisa em-si, é compreendido pela tradição como 

tendo um quid, i.e., como uma substância (ou)si/a). Tudo aquilo que tem o caráter de estar à mão é tomado 

como em sua existentia. Por seu turno, bem observadas as coisas, a palavra é constituída de várias partículas: 

(a) o prefixo ‘vor-‘, que tem o significado de ‘diante’, ‘antes’; (b) o substantivo ‘Hand’, que se traduz por 

‘mão’; e o sufixo ‘-heit’, que forma substantivos abstratos. Sendo assim, ‘Vorhandenheit’ poderia ser traduzido 

por “presente-à-mão”, marcando a presença como característica do que subjaz; a própria substância. Para ser 

mais específico, Heidegger (1978, p. 183) acrescenta haver dois sentidos complementares para ou)si/a na 

tradição: “ou)si/a é ser no sentido do modus existendi, do presente-à-mão. [...] ou)si/a é ser no sentido do modus 

essendi: ser-quê, conteúdo-de-quê, essência; aquilo que faz algo ser o que é – ‘exista’ ou não”. Original: “ou)si/a 

ist Sein im Sinne des modus existendi, des Vorhandenseins. [...] ou)si/a ist Sein im Sinne des modus essendi: 

Was-sein, Was-gehalt, Wesen, das, was etwas zu dem macht, was es ist – mag es ‘existieren’ oder nicht”. 
24  Partindo de uma crítica ao modelo mecanicista e quantificador, Baudrillard (1991, p. 8) afirmou que a 

racionalização científica e a questão da técnica (tão especial para Heidegger tardiamente) veio a subverter a 

lógica estrutural da relação de mundo, ao ponto de sequer continuar a haver ‘mundo’ como o lançado-para-



 

20 
 

Do mesmo modo, o mundo pré-moderno, tomado como ‘ordo’, i.e., ordem e 

totalidade da unidade da natureza criada (FONTANIER, 2007, p. 100-101), não permite uma 

visão hermenêutica nos moldes da ontologia fundamental heideggeriana, tese a ser explorada e 

exposta neste trabalho: é apenas uma formalização do locus (do ‘onde’ cada coisa toma o seu 

lugar no firmamento) para o qual o ser se dá enquanto ens creatum (ente criado), tendo como 

fundamento o factum da existentia (mera presentidade) de Deus, o ens increatum (ente não-

criado) e presentificado no tempo eterno25. A concepção tradicional de mundo é, desse modo, 

abstrata e metafísica; e essa abstração metafísica do conceito de mundo é um óbice à 

compreensão adequada da vida fática do ser-aí, pois, como coloca Heidegger (1988, p. 7) “o 

como do ser abre e delimita o aí a cada vez possível. Ser – transitivo: ser a vida fática”26. É esse 

o sentido pretendido por Heidegger com a formalização do conceito de mundo, retirando-o de 

sua morada ob-jectual, justamente porque “um mundo para ele é mais do que um agregado de 

coisas”27 (MORRISTON, 1972, p. 454). Eis a tarefa a ser apresentada nesta seção. 

 

2.1.2 Desarticulação do conceito metafísico de mundo 

 

É interessante notar que mesmo antes do período fundamental ontológico (1926-

1930)28, Quando ainda em 1920/21, em sua preleção de inverno na Universidade de Freiburg, 

o então bastante jovem Heidegger (1995b, p. 11-12) teria esboçado o que ‘mundo’ significa, 

entrando em desacordo com o até hoje cientificamente vigente conceito tradicional, advindo 

das ciências da natureza, e, mesmo, com o sentido teológico de ordenação inteligente (ordo): 

 

A experiência de vida é mais do que a simples experiência de tomada de 

conhecimento, ela significa a total colocação ativa e passiva do homem no 

mundo: nós olhamos a experiência da vida fática apenas segundo a direção do 

conteúdo experimentado, então designamos o que será experimentado – o 

vivido –, como “mundo”, e não como “objeto”. “Mundo” é algo para onde se 

                                                           
fora objetual, mas um para-além no qual ‘mundo’ se distancia enquanto re-criação do espaço mensurável em 

termos de cartografia: “Hoje a abstracção já não é a do mapa, do duplo, do espelho ou do conceito. A simulação 

já não é a simulação de um território, de um ser referencial, de uma substância. É a geração pelos modelos de 

um real sem origem nem realidade: hiper-real. O território já não precede o mapa, nem lhe sobrevive”. Seria a 

derrocada do realismo do objeto e o início do reinado idealista do virtual. 
25  Cf. Heidegger (1995a, p. 5-6), acerca da concepção do tempo advinda da compreensão teológica da eternidade 

do tempo ou da eternidade enquanto Deus – um concreto inefável, ordo da perfectibilidade do mundo. 
26  Original: “Das Wie des Seins öffnet und umgrenzt das jeweils mögliche ‘da’. Sein – transitiv: das faktische 

Leben sein”. 
27  Original: “A world, for him, is more than an aggregate of things”. É igualmente notável que Morriston (1972) 

tenha escrito todo o seu texto como uma via de explicação do problema do ‘mundo’ em Heidegger, não 

obstante, tenha como argumento a derrocada dessa interpretação em favor da tese husserliana de que o mundo 

tem como substrato de sentido, última e fundamentalmente, a natureza “presente-à-mão” do mundo fisicalista 

compartilhado. 
28  Cf. Anexo A. 



 

21 
 

pode viver (em um objeto não se pode viver). O mundo pode ser formalmente 

articulado como mundo circundante (Milieu), como o que nos cruza, para o 

qual pertencem não apenas coisas materiais, senão também objetualidades 

ideais, ciências, arte etc. Nesse mundo circundante encontra-se também o 

mundo compartilhado, isto é, outros homens em outra caracterização fática 

bem determinada: como estudante, docente, parente, chefe etc. – não como 

um exemplar do gênero científico-natural homo sapiens entre outros. 

Finalmente, na experiência da vida fática há também o eu-mesmo, o mundo-

próprio.29 

 

Uma total ressignificação, por assim dizer, pois ‘mundo’, para Heidegger (2006, p. 

65) é “isso, ‘para onde’ um ser-aí fático enquanto tal vive”30. Diante dessas passagens, acima 

transcritas, deve-se remontar ao que se pretende com a apresentação de ‘mundo’ no itinerário 

heideggeriano. Para isso, antes de tudo o mais, é mister precisar que, ainda em SZ, Heidegger 

(2006, p. 31) elabora uma distinção entre a formalização do conceito de fenômeno e o 

fenômeno, ele mesmo31. Nesse sentido, o que está sendo pensado, parece, é antes o fato de que 

as concepções vulgares caem tendem a assumir uma série de coisas como óbvias e, para tanto, 

não passíveis de questionamento. Do mesmo modo, toda a radicalidade do fenômeno do mundo 

fica perdida em divagações teorético-explicativas do conceito de mundo, cuja acepção não é 

nada mais do que a simples forma subjetivo-objetiva de se apreender a existência como 

existentia da consciência interna do eu – seja ele o eu empírico, o transcendental ou quaisquer 

outras alternativas do pensamento formalizadas. Na busca pela radicalização da resposta ao 

problema do eu, é antes necessário apreender na forma de uma indicação, aquilo que é 

constitutivo: o mundo. É desse modo que Heidegger (2006) pôde estabelecer o modo essencial 

e constitutivo de ser do ser-aí, de maneira que ser-aí é sempre o ente que o eu é, de modo que 

ele seja si mesmo e a cada vez seu. Exatamente por isso Heidegger (1988, p. 80), nas preleções 

do semestre de verão de 1923, escrevera que: 

  

“[...] o que, de tal modo, tem-se de antemão em cada acesso e em cada lida 

designa-se como posição prévia. [...] A posição prévia, na qual o ser-aí (ser-

                                                           
29  Original: “Lebenserfahrung ist mehr als bloße kenntnisnehmende Erfahrung, sie bedeutet die ganze aktive und 

passive Stellung des Menschen zur Welt: sehen wir die faktische Lebenserfahrung nur nach der Richtung des 

erfahrenen Gehalts an, so bezeichnen wir das, was erfahren wird – das Erlebte –, als ‘Welt’, nicht als ‘Objekt’. 

‘Welt’ ist etwas, worin man leben kann (in einem Objekt kann man nicht leben). Die Welt kann man formal 

artikulieren als Umwelt (Milieu), als das, was uns begegnet, wozu nicht nur materielle Dinge, sondern auch 

ideale Gegenständlichkeiten, Wissenschaften, Kunst etc. gehören. In dieser Umwelt steht auch die Mitwelt, d. 

h. andere Menschen in einer ganz bestimmten faktischen Charakterisierung: als Student, Dozent, als 

Verwandte, Vorgesetzte etc. – nicht als Exemplare der naturwissenschaftlichen Gattung homo sapiens u. ä. 

Endlich steht auch das Ich-Selbst, die Selbstwelt, in der faktischen Lebenserfahrung”. 
30  Original: “[...] das, ‘worin’ ein faktisches Dasein als dieses ‘lebt’”. 
31  Exatamente da mesma forma como Heidegger (1995b p. 57-65) fez alguns anos antes quando da distinção 

entre o par formalização/generalização (Formalisierung/Generalisierung) e indicação formal (formale 

Anzeige). 



 

22 
 

aí a-cada-vez próprio) situa-se para essa investigação, deixa-se conceber ao 

modo de indicação formal: ser-aí (vida fática) é ser em um mundo”.32 

 

Ainda mais interessante é notar que mesmo em 1957, muito tempo depois da 

conhecida virada (Kehre)33, Heidegger (1958, p. 31) escreveria que se deve interpretar “[…] o 

mundo como a casa para um habitar originário”, pois é verdade, ainda de acordo com Heidegger 

(1958, p. 30), que “é digno de questionamento [o fato de] que a natureza mensurável, como o 

mundo pretensamente verdadeiro, usurpe todo o sentido e todos os hábitos humanos, e 

transforme e endureça a representação humana em um pensamento simplesmente calculador”34. 

E isso, se bem pesadas as coisas, é o que se mantém na determinação de ‘mundo’ quer antes 

quer depois da virada: um estar em oposição ao pensamento calculador como sendo o sentido 

originário do pensar a relação de sua formação ou organização.35 De fato, é digno de 

questionamento que o mundo não seja levado em consideração como aquele para o qual a vida 

fática se dá, senão que ele seja prioritariamente o mundo do cálculo e do conhecimento. Como 

se pode ver, um olhar calculador não é impossível – aliás, tanto não é impossível que ele se 

tornou, gradativamente, o principal modo de olhar para o mundo e dele extrair sentido. Mas 

esse não é e não deve ser o olhar originário – até porque se apenas se segue o pensamento 

calculador baseado na noção substancial de que um sujeito tem representações mentais a partir 

da consciência do mundo externo (que justamente por ser externo, é para a consciência do eu 

algo estrangeiro, alienígena), surge o problema da correção da compreensão (quer idealista quer 

realista) de mundo; problema este que teria sido, entretanto, pretensamente superado pelo modo 

                                                           
32  Original: “[...] das in jedem Zu- und Umgang dergestalt im vorhinein Gehabte sei bezeichnet als Vorhabe. [...] 

Die Vorhabe, in der Dasein (jeweilig eigenes Dasein) für diese Untersuchung steht, läßt sich in formaler 

Anzeige fassen: Dasein (faktisches Leben) ist Sein in einer Welt.” 
33  Parece interessante evidenciar o que fora escrito por King (2001, p. 24) acerca das mudanças no pensamento 

de Heidegger, ou, mais propriamente, de suas mudanças de tema, estilo e linguagem nos trabalhos posteriores 

a SZ, em conexão com a ideia de circularidade: “o que muda nos trabalhos tardios de Heidegger é o modo de 

‘aproximar-se do círculo’. O ser não é mais alcançado a partir da compreensão do homem, mas, na verdade, é 

a compreensão do homem que é alcançada a partir do ser e estar manifesto do ser”. Original: “What changes 

in Heidegger’s later works is his way of ‘getting into the circle’. Being is no longer approached through man’s 

understanding, but rather it is man’s understanding that is approached through the manifestness of being”. 
34  Original: “Es ist jenes Fragwürdige, daß die berechenbare Natur als die vermeintlich wahre Welt alles Sinnen 

und Trachten des Menschen an sich reißt und das menschliche Vorstellen zu einem bloß rechnenden Denken 

verändert und verhärtet”. 
35  Cf. Davis (2014), para quem o conceito de mundo no pensamento tardio de Heidegger, em confluência com a 

exposição do termo ‘physis’ no GA 29/30 (HEIDEGGER, 1983), seria um retorno ao significado originário de 

‘natureza’, tal como aparece nos pré-socráticos e em Hölderlin, abandonando a posição estabelecida em SZ. 

Assim, Davis (2014, p. 376-377): “Sigamos o seu desvio de uma projeção transcendental-horizontal de mundo 

para uma serenidade [Gelassenheit] à região-aberta, e leiamos isso enquanto um retorno do mundo ao seu local 

adequado na vastidão duradoura daquilo que vez ou outra ele chama, junto a Hölderlin, de natureza Original: 

“Let us follow his turn from a transcendental-horizonal projection of world to a releasement to the open-

region, and let us read this as a returning of world to its proper place in the abiding expanse of what he 

sometimes calls, with Hölderlin, nature”. 



 

23 
 

de ser do ser-aí humano enquanto ser-no-mundo (MORRISTON, 1972, p. 453)36. É isso que se 

pretende mostrar a partir da análise de ‘mundo’ em SZ, conquanto, no mostrar-se do fenômeno, 

há sempre aquilo que não se mostra, antes de tudo e na maioria das vezes, como é, i.e., o 

mostrar-se dos fenômenos deve ser alcançado no modo de um desencobrimento, que, por sua 

vez, se dá de modo indicativo-formal. 

 

2.2 DA CONCEPÇÃO FENOMENOLÓGICA DE ‘MUNDO’ 

 

Apresentar-se-á nesta subseção o conceito de indicação formal, assim como foi 

majoritariamente apresentado pelo período de juventude de Heidegger, para, a seguir, tentar 

justificar a sua continuidade em SZ e, por conseguinte, no período fundamental-ontológico. 

 

2.2.1 Significado de indicação formal 

 

Mas o que significa dizer “indicativo-formal”, ou melhor, o que é algo como uma 

“indicação formal”? Heidegger (1995b, p. 55), nos seus escritos de juventude, mais 

propriamente em um escrito datado do semestre de inverno de 1920/21, sob o título “Introdução 

à fenomenologia da religião”, iria dizer que: “Nós chamamos de ‘indicação formal’ o emprego 

metódico de um sentido, que será condutor para a explicação fenomenológica. O que o sentido 

formal indicador traz consigo mostra, consequentemente, como os fenômenos serão vistos.”37 

Entretanto, parece algo banal dizer que o sentido determina ou constitui o modo de abertura à 

vista de determinados fenômenos, quando se toma por base a teoria do conhecimento 

tradicional, e, por conseguinte, como atualmente se discute na filosofia da mente e na 

epistemologia, o problema da determinação conceitual de objetos a partir de um sistema de 

input/output conceitual previamente fixado – tendo por finalidade a formalização do conceito a 

partir do jogo binário verdadeiro/falso. Sim, de fato, é o que parece, a indicação formal mostra 

ou constitui como o fenômeno a ser analisado será visto, entretanto, com a ressalva de que 

(HEIDEGGER, 1995b, p. 55): “deve-se estar atento ao sentido da indicação formal, caso 

                                                           
36  Problema a ser desenvolvido em 1.3. 
37  Original: “Den methodischen Gebrauch eines Sinnes, der leitend wird für die phänomenologische Explikation, 

nennen wir die ‘formale Anzeige’. Was der formal anzeigende Sinn in sich trägt, daraufhin werden die 

Phänomene angesehen” 



 

24 
 

contrário decai-se ou em uma consideração atitudinal ou em uma delimitação regional, a qual 

se concebe como absoluta”38.  

No final das contas, a indicação formal se configura como um modo específico de 

ajustar a vista para que, vendo o que se pretende ver a partir de algo como um horizonte de 

sentido, se tenha em mente e faça atento ao modo específico do olhar como uma interpretação 

possível, na qual a análise fenomenológica não só não seja binária (input/output, 

verdadeiro/falso, realismo/idealismo), mas que jamais seja um absoluto enclausurado e, por 

conseguinte, adstrito ao modo particular de ver da ciência. A indicação formal é, antes de tudo 

o mais, uma indicação do modo de abertura ao horizonte de significação e sentido. E nesse 

diapasão, Sena (2012, p. 25) é certeiro:  

 

[...] a indicação formal apenas sugere, assinala, põe na pista, dos fenômenos 

vitais [...]. O conteúdo objetivo não está dado já com o conceito, isto é, ele 

não nos entrega, por si mesmo, um “objeto” designado. Isso é manifesto, pois 

já sabemos que para a fenomenologia hermenêutica não há objeto algum! O 

conteúdo da expressão fenomenológica formal-indicativa só pode ser 

encontrado através de uma tarefa de realização. 

 

Sendo assim, Heidegger (1995b, p. 59) afirma que “ela [a indicação formal] cai fora 

do atitudinal teorético”39. E, entretanto, não satisfeito com essa mera afirmação, Heidegger 

(1995b, p. 63-64) tenta demonstrar o motivo pelo qual a sua afirmação se dá, i.e., o porquê da 

indicação formal, sendo formal, evidenciar-se enquanto um retirar-se do campo objetual:  

 

Por que chama-se ‘formal’? O formal é algo referencial. A indicação deve 

indicar, antecipativamente, a referência do fenômeno – em um sentido 

negativo, entretanto, como se fosse uma advertência! [...] A referência e a 

realização do fenômeno não são determinadas de antemão; elas são postas em 

suspensão. Essa é uma tomada de posição que se opõe maximamente à ciência. 

Não existe qualquer inserção em uma região de coisas, senão ao contrário: a 

indicação formal é uma defesa, um asseguramento prévio, de tal modo que o 

caráter de realização ainda permanece livre. A necessidade dessa medida de 

precaução resulta da tendência decadente da experiência de vida fática, que 

ameaça deslizar continuamente no campo objetual – e do qual, contudo, os 

fenômenos têm que ser sobrelevados e retirados.40 

 

                                                           
38  Original: “Man muß sich über den Sinn der formalen Anzeige im Klaren sein, sonst verfällt man entweder in 

eine einstellungsmäßige Betrachtung oder in regionale Eingrenzungen, die man dann als absolute auffaßt” 
39  Original: “Sie [formal Anzeige] fällt außerhalb des einstellungsmäßig Theoretischen”. 
40  Original: “Warum heißt sie ‘formal’? Das Formale ist etwas Bezugsmäßiges. Die Anzeige soll vorweg den 

Bezug des Phänomens anzeigen – in einem negativen Sinn allerdings, gleichsam zur Warnung! [...] Der Bezug 

und Vollzug des Phänomens wird nicht im Voraus bestimmt, er wird in der Schwebe gehalten. Daß ist eine 

Stellungnahme, die der Wissenschaft auf das Äußerste entgegengesetzt ist. Es gibt keine Einfügung in ein 

Sachgebiet, sondern im Gegenteil: die formale Anzeige ist eine Abwehr, eine vorhergehende Sicherung, so daß 

der Vollzugscharakter noch frei bleibt. Die Notwendigkeit dieser Vorsichtsmaßregel ergibt sich aus der 

abfallenden Tendenz der faktischen Lebenserfahrung, die stets ins Objektmäßige abzugleiten droht und aus 

der wir doch die Phänomene herausheben müssen”. 



 

25 
 

Dessa maneira, o passo instrumental do método indicativo-formal se atualiza como 

um permitir filosoficamente a lida não enclausurada no teórico subjetivo-objetivo 

(universalmente generalizado ou formalizado): cai fora do esquema binário input/output, como 

se coloca hodiernamente, das ciências ônticas, das ontologias regionais. Heidegger abre um 

esquema no qual não há um conceito determinado pelo âmbito de objetos – e nem sequer um 

âmbito determinado pela subjetividade como condição de possibilidade para toda experiência 

possível. O esquema por ele intentado é o de dirimir, progressivamente, os binarismos, os 

sistemas de antagonismos e oposições – mas não para instaurar uma dialética na qual, como 

pretende Hegel (2011)41, tudo seja dissolvido nos passos da suprassunção no absoluto unitário. 

Essa dissolução dos binarismos, entretanto, se dá para os permitir enquanto possibilidades da 

existência fática. Dito de outra maneira: a indicação formal é o modo pelo qual Heidegger 

utiliza a linguagem para poder dizer de forma apropriada o caráter de possibilitação das 

possibilidades ônticas do ser-aí. Para ilustrar essa posição, Heidegger (1988, p. 80) dirá que 

deve haver um ajustamento ao curso do olhar, de tal forma que o ponto de vista eminentemente 

tradicional seja afastado e permita-se ver ao modo da indicação formal:  

 

A indicação formal será sempre mal-entendida, quando ela for tomada como 

uma proposição fixa e geral, e quando ela for deduzida e fantasiada como 

construtiva e dialética. Tudo reside em, a partir do conteúdo indeterminado, 

mas de alguma forma compreensível, da indicação, trazer à compreensão o 

correto curso do olhar.42 

 

Com isso em mente, alcança-se o ponto mais importante dessa questão, pois, no seu 

curso de inverno de 1929/30, i.e., já dois anos após a publicação de SZ, Heidegger (1983, p. 

425) fala algo que parece, de início, absurdo; i.e., diz que “todos os conceitos filosóficos são 

formais indicativos, e apenas quando eles forem tomados desse modo é que eles darão a 

autêntica possibilidade do conceber”.43 Essa tese é, verdadeiramente, radical. Não apenas por 

trazer em si mesma a possibilidade de conceber, como disse o próprio filósofo, senão por 

permitir que os conceitos filosóficos sejam continuamente e progressivamente revisitados. Os 

                                                           
41  Cf. MacDowell (1993, p. 91), para quem: “Na sua tentativa de conciliar no seio do espírito o tempo e a 

eternidade, o relativo e o Absoluto, a história e a filosofia, Heidegger aproxima-se da problemática de Hegel. 

Abarcando, numa síntese poderosíssima, os mesmos elementos vislumbrados por Heidegger, para confundi-

los, afinal, num monismo idealista, o sistema de Hegel lança, por isso mesmo, o desafio mais radical à 

concepção cristã de mundo. À realização do projeto de restauração da metafísica – pensa Heidegger – é 

indispensável o confronto com ele”. 
42  Original: “Die formale Anzeige ist immer mißverstanden, wenn sie als fester, allgemeiner Satz genommen und 

mit ihr konstruktiv dialektisch deduziert und phantasiert wird. Alles liegt daran, vom unbestimmten, aber 

irgendwie verständlichen Anzeigegehalt aus das Verstehen auf die rechte Blickbahn zu bringen”. 
43  Original: “Alle philosophischen Begriffe sind formal anzeigend, und nur, wenn sie so genommen werden, geben 

sie die echte Möglichkeit des Begreifens”. 



 

26 
 

conceitos metafísicos, presos aos binarismos, deixam de ser fundamentalmente o modo de 

acesso originário. Isso quer dizer que os conceitos filosóficos não têm a sua medida alçada pelos 

objetos e nem pela referência real ou ideal a algo como ‘objeto’ – o que implica em uma drástica 

mudança em relação à produção da ‘verdade’44. 

Heidegger explica, posteriormente, o motivo pelo qual os conceitos filosóficos são 

indicativos-formais: “esses conceitos são indicativo-formais, porque, de acordo com sua 

essência e a partir dessa indicação, eles sempre apontam, em verdade, em direção a uma 

concreção do ser-aí individual no ser humano, porém sem nunca trazer essa concreção já 

consigo em seu conteúdo”45 (HEIDEGGER, 1983, p. 429). É exatamente por isso, então, que a 

indicação formal “tem o significado da colocação da explicação fenomenológica”46 

(HEIDEGGER, 1995b, p. 64). A explicação fenomenológica heideggeriana, quer seja no 

período de sua juventude quer no período fundamental-ontológico de SZ, ao caracterizar-se 

como uma hermenêutica – ora da vida fática ora da existência fática –, i.e., ao caracterizar-se 

como fenomenologia hermenêutica, tem o projeto de realização indicativo-formal de apontar 

rastros, vielas, caminhos, atalhos, que remetam o ser-aí para o desvelamento do seu ser, pois o 

apontamento e “a aplicação é um tema central da indicação formal”47 (IMDAHL, 1994, p. 308). 

E essa aplicação, ou realização fenomenológica não se dá simplesmente no campo semântico, 

                                                           
44  A fim de compreender o impacto da indicação formal em relação à “verdade” e como ela passa a ter uma 

função não-objetiva, i.e., não-referencial ou, quiçá, referencialmente não-comprometida, Dreyfus (2002, p. 

192), indo de encontro a Cristina Lafont, para quem a posição heideggeriana acerca da ideia de referência seria 

fruto de um mero idealismo, afirma: “Heidegger descobriu por si próprio em 1921 que nem toda referência é 

mediada por uma descrição do objeto intentado; que, de fato, a linguagem nos permite referir a objetos 

diretamente. Em suas preleções de 1921, Heidegger apresentou uma consideração da ‘referência não-

comprometida’ possibilitada pelo que ele chamou de indicadores ou designadores formais (formalen Anzeige). 

A referência não-comprometida começa por referir a algum objeto ou classe de objetos provisionalmente, 

usando caracteres contingentes, e alcança os caracteres essenciais do referente apenas após uma investigação”. 

Original: “[...] Heidegger discovered on his own in 1921 that not all reference is mediated by a drescription 

of the object intended; that, in fact, language allows us to refer to objects directly. In his 1921 lectures, 

Heidegger presented an account of ‘non-committal reference’ made possible by what he called formal 

indicators or designators (formalen Anzeige). Non-committal reference starts by referring to some object or 

class of objects provisionally, using contingent features, and arrives at the referent’s essential features only 

after an investigation”. Além do mais, é importante notar que, ao comentar sobre a interpretação de Herman 

Philipse, Carman (2001, p. 566) coloca: “um dos passos menos generosos na leitura de Heidegger feita por 

Philipse é sua asserção de que, apesar de suas diferenças, Heidegger abraçou a teoria semântica de Husserl, de 

acordo com a qual termos linguísticos – mesmo ‘é’ e ‘não’ – são significativos apenas em virtude de referirem-

se a algo”. Original: “One of the most uncharitable steps in Philipse’s Reading of Heidegger is his claim that, 

in spite of their diferences, Heidegger embraced Husserl’s semantic theory, according to which linguistic terms 

– even ‘is’ and ‘not’ – are meaningful only in virtue of referring to something”. Ora, não apenas Dreyfus, senão 

também Carman; ambos estão apontando para o fato de que a teoria da referência heideggeriana – ao ter por 

base o caráter indicativo-formal – escapa da referência quer a objetos reais quer ideais. No final das contas, 

uma vez que a indicação formal funciona como uma maneira de referir-se não-comprometida, dando vez a uma 

indicação fenomenológica, a questão da verdade para Heidegger não poderia ser um mero “adequar-se a...”.  
45  Original: “Weil sie bei dieser Anzeige zwar ihrem Wesen nach je in eine Konkretion des einzelnen Daseins im 

Menschen hineinzeigen, diese aber nie in ihrem Gehalt schon mitbringen, sind sie formal anzeigend” 
46  Original: “[…] hat die Bedeutung des Ansetzens der phänomenologischen Explikation”. 
47  Original: “[...] die Applikation ist ein zentrales Thema der formalen Anzeige”. 



 

27 
 

conquanto “compreender o conteúdo de um conceito fenomenológico, realizando-o, quer dizer, 

simplesmente, vivê-lo!” (SENA, 2012, p. 62).  

Ora, como se trata de viver compreensivamente o conteúdo fenomenológico da 

explicação filosófica, no modo de um apontar realizador, é certo que a indicação formal pode e 

deve ser vista como um método para se chegar ao conceito formalizado (se bem que jamais 

universalizado e metafísico) de ‘mundo’. Assim, o que se diz sobre as indicações formais pode 

ser utilizado para o conceito de mundo, fazendo a ressalva de que a explicação metafísica de 

mundo deve ser vista como um modo, no mínimo, derivado do olhar originário sobre o 

fenômeno em questão, i.e., o mundo como uma forma não simplesmente ego-transcendente e 

nem como uma matematização especial da extensão quantificável da terra. Mundo: a vida ou a 

existência fática. Ou, como assevera Heidegger (1983, p. 431): “o que foi apresentado 

brevemente aqui sobre a indicação formal, vale agora em um sentido notável para o conceito 

de mundo. O que se quer dizer com mundo não apenas não é o ente em si presente-à-mão, nem 

tampouco é algo como uma estrutura em si simplesmente dada do ser-aí”.48 Esse sentido notável 

é o que, justamente e preeminentemente, urge em ser apresentado. Daí, na constituição do ser-

aí, o mundo para o qual o seu acesso é garantido é, antes de tudo o mais e na maioria das vezes, 

um mundo da habitação mediana, o mundo do ser-aí (DAHLSTROM, 1994, p. 781):  

 

Na medida em que os conceitos filosóficos são ‘indicações formais’, seu 

‘sentido fundamental’ é baseado no discernimento fenomenológico de que o 

objeto de uma interpretação tem que ser tão articulado que a determinação do 

objeto (em que sentido ele é) tem que emergir do modo no qual originalmente 

alguém o tem, ou seja, o modo no qual ele originalmente se torna acessível.49 

 

Além do mais, uma vez que se trata do mundo circundante, a indicação formal 

prepara o terreno para que se fale, outrossim, de um comportamento fundamental, originário, 

do ser-aí. Isso se dá, metaforicamente, ao modo de uma voz distante: é como que alguém que 

chama por outra pessoa, mas devido ao aberto do ambiente ou ao longínquo do corredor 

abarrotado de gente, não se escuta nada muito certo, senão apenas palavras balbuciadas e 

levadas pelo vento ou dispersadas no ar. A indicação formal é um modo de aproximação – nela 

o distante se faz perto e o disperso se faz orientado: ela é um modo de ouvir melhor. Esse é o 

jogo formal-indicativo dos conceitos filosóficos, enquanto uma atitude a-teórica diante da vida 

                                                           
48  Original: “Das hier kurz über die formale Anzeige Dargelegte gilt nun in einem ausgezeichneten Sinne vom 

Weltbegriff. Was mit Welt gemeint wird, ist nicht nur nicht das an sich vorhandene Seiende, es ist ebensowenig 

eine irgendwie an sich vorhandene Struktur des Daseins”. 
49  Original: “That ‘fundamental sense’ of philosophical concepts insofar as they are ‘formal indications’ is based 

upon the phenomenological insight that the object of an interpretation must be so articulated that the 

determination of the object (in what sense it is) must emerge from the manner in which one originally ‘has’ it, 

that is to say, the manner in which it originally becomes accessible”. 



 

28 
 

como ela é facticamente. Dessa forma, na medida em que Dahlstrom (1994, p. 782) afirma o 

caráter indicativo-formal dos conceitos filosóficos ao dizer que são “conceitos apontando 

respectivamente em direção a algum comportamento original”50, Sena (2012, p. 62) reforça e 

amplia: “[...] realizar o conteúdo-modal desta espécie de conceito, vivendo-o, significa vivê-lo 

concreta e explicitamente no estado agudo de vigília. [...] enfim, permanecer, de fato, diante de 

mim mesmo, com os outros e junto ao ente intramundano, acordado”. 

Por fim, no que tange ao caráter indicativo-formal dos conceitos filosóficos, e 

retomando o que foi mais acima apresentado, Dahlstrom (1994, p. 782) apresenta o motivo pelo 

qual eles são ‘formais’: 

 

Um conceito filosófico é, consequentemente, ‘vazio’ em um certo sentido e, 

por isso, puramente ‘formal’ – ‘formal’ porque ele aponta na direção de algo 

que tem que ser executado ou ultrapassado e, ainda, efetuado ou aperfeiçoado 

pelo filósofo, uma direção, ademais, que brota do próprio “objeto” ou “tema” 

filosófico.51 

 

Mas também não é meramente formal por se tratar de um caso de subsunção – como 

o é com a lei52 (particularmente a lei jurídica) –, na qual os fatos são subsumidos ao dever-ser 

(i.e., não é uma questão nem de jure nem de facto), senão, antes de tudo o mais, é por dizer 

respeito a uma indicação que aponta de maneira inicial e compreensivamente aberta (e não 

teorética), que o conceito filosófico é indicativo formal – parece que no final das contas, o 

pensamento heideggeriano aponta, como dissera Sena (2014), para algo além do histórico e 

aquém do transcendental – nem simplesmente de direito e, igualmente, também não de fato. E 

não é formal por se tartar de uma “forma” à maneira da filosofia platônica ou eidética, pois no 

pensamento heideggeriano (HEIDEGGER, 1994a, p. 34) não se deve separar o caráter formal 

do caráter indicativo – ele é, sempre, um apontar originário ou inicial: “Não se deve separar, 

aqui na filosofia, ‘indicativo-formal’. O formal não é a ‘forma’ e indicação de seu conteúdo, 

                                                           
50  Original: “[…] concepts pointing respectively toward some original comportment […]”. 
51  Original: “A philosophical concept is accordingly ‘empty’ in a certain sense and hence purely ‘formal’ – 

‘formal’ because it points in the direction of something that must be performed or gone through and even 

fulfilled or perfected by the philosopher, a direction, moreover, that springs from the philosophical ‘object’ or 

‘theme’ itself”. 
52  Cf. nesse respeito Larenz (2010, p. 207), para quem: “Tratar-se-á de um caso de aplicação deste conceito, o 

axioma válido para os conceitos de que sempre, quando e apenas quando, todas as notas distintivas 

mencionadas na definição estejam presentes, obriga ao que lho aplica a observar se todas as notas distintivas 

do pressuposto de fato estão aqui presentes. Isso é o que o jovem jurista aprende em primeiro lugar, e o que a 

maior parte dos juristas pensa com a palavra ‘subsunção’”. Original: “El axioma válido para los conceptos de 

que siempre cuando y sólo cuando estén presentes todas las notas distintivas mencionadas em la definición se 

tratará de un caso de aplicación de este concepto, obliga al que lo aplica a dar cuenta de si están presentes 

aqui todas las notas distintivas del supuesto de hecho. Esto es lo que el joven jurista aprende em primer lugar, 

y em lo que la mayoria de los juristas piensan ante la voz ‘subsunción’”.  



 

29 
 

senão ‘formal’ é o iniciar da determinação; caráter do iniciar”.53 E, assim, pode-se dizer que, 

ao falar da ruinância (Ruinanz) – que, de acordo com Inwood (1999, p. 65), é o antigo nome 

para o fenômeno da decadência (Verfallen) –, Heidegger (1994a, p. 142) mostra que a sua 

construção indicativo-formal se dá para evitar escorregar em “[…] fixações dogmáticas cegas 

do sentido categorial […]”54. 

No fim das contas, parece ser o caso da criação e uso das indicações formais, o fato 

de que Heidegger está preocupado em não fazer o mesmo que os seus antecessores, i.e., recair 

em afirmações abstratas e generalíssimas de fundamentação teorético-científica55, tomando, 

inclusive, o sentido temporal da história como uma sucessão de agoras desconexos, senão por 

princípio de contiguidade no tempo, como o é para Hume (2004), por exemplo, tomando por 

base algo como o arquitetar de notas para a composição musical. Restando, para tanto, 

totalmente incomplacente aos haveres, não só de sua época (na distinção e construção das 

ciências da natureza e do espírito), senão da filosofia como um todo, Heidegger se põe uma 

nova tarefa. O projeto heideggeriano é fundamentar uma explicitação da vida ou da existência 

fática, cujo modo de acesso é indicativo – não fixado – e, ainda assim, formal – tendendo a 

conservar um sentido de, explicitando, preparar a explicação.  

Sendo assim, tomando por base o texto de Imdahl (1994, p. 307), para quem a 

indicação formal “representa, de fato, a peça metodológica central das conferências de 

juventude em Freiburg e Marburg e de Ser e Tempo”56, parece que não é um absurdo supor que 

esse tipo de abordagem se mantém em SZ. Do mesmo modo, nada mais justo do que inferir que 

a análise de ‘mundo’ – e, desse modo, todos os seus correlatos co-dependentes, como, por 

exemplo, “ser-no-mundo”, ‘transcendência’ e ‘verdade’ – mantém-se determinada por um jeito 

de apropriação indicativo-formal da tarefa do pensar que trata de desvelar um “modo de ser” 

daquilo que é justamente para o ente cujo acesso é, ontológico-fundamentalmente, privilegiado. 

A indicação formal passa a ter o papel de destituir o modelo metafísico e dogmático do 

proferimento lógico-categorial, pois se põe para além da explicação do ente em seu “ser real”. 

Isso não quer dizer que Heidegger tome para si um molde cético de pensamento. Assim como 

                                                           
53  Original: “‘Formal-anzeigend’ hier in der Philosophie nicht zu trennen. Das Formale ist nicht ‘Form’ und 

Anzeige deren Inhalt, sondern ‘formal’ ist Bestimmungsansatz; Ansatzcharakter!”. 
54  Original: “[...] blind dogmatische Fixationen des kategorialen Sinnes [...]”. 
55  Sobre a não cientificidade e não objetualidade indicativo-formal própria do pensamento Heideggeriano, cf. 

Melo (2014, p. 32), para quem: “com este ‘recurso metodológico’, Heidegger pretende dar conta de uma 

investigação que, ao mesmo tempo, permaneça comprometida com a pretensão de produzir compreensão e seja 

capaz de abarcar os fenômenos singulares da existência humana sem objetificá-los”. 
56  Original: “[...] tatsächlich das methodische Kernstück der frühen Vorlesungen in Freiburg und Marburg und 

von Sein und Zeit darstellt [...]”. 



 

30 
 

a questão do realismo/idealismo, input/output, verdadeiro/falto, Heidegger se põe para além dos 

binarismos e não é nem dogmático nem cético: é formal-indicativo. 

 

2.2.2 O papel da indicação formal face o problema da revitalização ontológica do 

problema do mundo 

 

O mais notável de tudo é que mesmo diante do que foi acima apresentado, há 

aqueles para quem Heidegger não estaria trazendo nada além de uma outra linguagem para a 

mesmíssima questão da Modernidade: como é possível conhecer esse todo do ente que é o 

mundo; ou ainda, quais as condições de possibilidade para todo e qualquer conhecimento 

possível. Ora, levando em consideração que tanto antes da fase fundamental ontológica (como 

é o caso da preleção de 1920/21), quanto depois da virada (caso do texto sobre Hebel de 1957), 

ficou patente que Heidegger pretende fundamentar uma visão radical do ser-aí humano, cuja 

chave de leitura seja uma superação da epistemologia moderna tradicional. Não se está 

procurando dizer o que é (Wassein), senão o como é (Wiesein) do ente. Na linha de uma teoria 

do conhecimento, por exemplo, está Stein (2014, p. 21), para quem: “Ser e tempo é uma obra 

que coloca o problema do conhecimento de maneira compacta e radical. [...] O desenvolvimento 

da obra não consegue [...] esconder um nuclear interesse por questões tradicionais do 

conhecimento, vistas por um ângulo surpreendente e inovador”. Claro, Heidegger está 

dialogando com a tradição, contudo não para retomá-la, senão no intuito primordial da tarefa 

de sua destruição (Destruktion), ou de sua desconstrução (Abbau)57, a fim de restaurar a 

trivializada e esquecida questão fundamental58. 

Na mesma linha de pensamento de Stein, se bem que de uma forma, não só mais 

explícita, como mais radical, Schalow (1987) diz que a tarefa de Heidegger é, na realidade, a 

de tentar recobrir a epistemologia kantiana com uma “capa ontológica”. Dessa maneira, ele 

afirma (SCHALOW, 1987, p. 198-199): “quanto mais Heidegger tem êxito em explicar os 

componentes essenciais do conhecimento em termos ontológicos, tanto mais o ‘mundo’ emerge 

como a principal preocupação da fenomenologia”.59 Claro que aqui já há um encaminhamento 

                                                           
57  É deveras interessante salientar que ainda na preleção do semestre de verão de 1923, i.e., ainda muito antes da 

publicação de SZ, Heidegger (1988, p. 75) diria que é necessária uma desconstrução (Abbau) da tradição para 

a (re)colocação originária daquilo que se tem na tarefa do pensamento fenomenológico. 
58  Sobre a questão da destruição da história da ontologia de até então, cf. neste trabalho especificamente as seções 

2.1 e 2.3. Além do mais, cf. Gadamer (2007, p. 86-87), para uma ligação entre a tarefa da destruição e sua 

ligação com as indicações formais. 
59  Original: “The more Heidegger succeeds in explicating the essential componentes of knowledge in ontological 

terms, the more the ‘world’ emerges as the dominant concern for phenomenology”. 



 

31 
 

ao problema do mundo, entretanto ele se dá de maneira parcial e derivativa, pois se estabelece 

ao modo de uma lida teorética, enclausurada à questão gnoseológica. 

Contudo, para iniciar uma exposição do “conceito” de mundo na fenomenologia 

hermenêutica da fase ontológico-fundamental heideggeriana, retomar-se-á a caracterização 

fenomenológica de indicação formal. Para tal feito, voltar-se-á a comentar a preleção de 

1920/21, onde Heidegger (1995b, p. 64) explica que “é exatamente isso que alcança a indicação 

formal; ela tem o significado da colocação da explicação fenomenológica”60. Desse modo, 

tenta-se mostrar neste trabalho, que para a descrição fenomenológica, i.e., (usando a linguagem 

de 1920/21) para a explicação fenomenológica de ‘mundo’, é necessário entendê-lo 

interpretativamente como uma indicação formal. Assim, poder-se-ia falar em ‘ser-aí’, ‘mundo’ 

e ‘ser-no-mundo’, levando em conta que se trata tão somente de indicações fenomenológicas 

sem referentes dados – e, por não se darem de modo usual, não são, jamais, conceitos 

metafísicos. Ainda quando Stein (2014, p. 26-30) argumenta em favor de uma teoria do 

conhecimento como modo derivado do ser-em do ser-aí, é deixado de lado justamente o mais 

importante: é antes porque o ser-aí é ao modo de sua possibilidade de ser que é possível pensar 

em um qualquer ser-aí que conhece – do mesmo jeito é possível pensar fora da teoria do 

conhecimento. São meros modos de ser do ente que é primordialmente ser-em (In-sein). Ou, 

como coloca King (2001, p. 6):  

 

Mas onde nisso tudo está o sentido? Ele se encontra em nossa compreensão 

da palavra ‘teatro’? Não. [...] Sentido, de acordo com Heidegger, é isso de que 

algo é compreensível como a coisa que é. A partir de onde algo como um 

teatro pode ser de todo entendido? Apenas de um mundo de existência 

humana. 61 

 

Dessa maneira, o mundo do ser-aí passa a ser, depois do pensamento ontológico-

fundamental heideggeriano, não mais o mundo extensamente prostrado diante do observador 

atento; não é mais um problema do conhecimento. Isso não significa, entretanto, que não seja 

um problema: é, de fato – e um dos maiores e de mais importância. Mundo é o onde existencial 

no qual o ser-aí exerce sua função de dação de sentido (Sinn) – “o mundo: um nada, nenhum 

ente – e, porém, algo; nada de ente – mas ser” (HEIDEGGER, 1978, p. 252).62 O mundo é o de 

onde o sentido é extraído, seja em seu modo originário de desvelamento e desencobrimento, 

                                                           
60  Original: “Das leistet eben die Formale Anzeige. Sie hat die Bedeutung des Ansetzens der phänomenologischen 

Explication”. 
61  Original: “But where in all this is the meaning? Is it in our understanding of the word ‘theater’? No. [...] 

Meaning, according to Heidegger, is that from which something is understandable as the thing it is. From where 

can a thing like a theater be understood at all? Only from a world of human existence”. 
62  Original: “Die Welt: ein Nichts, kein Seiendes – und doch etwas; nichts Seiendes – aber Sein”. 



 

32 
 

seja em seu modo derivado (contudo antes de tudo e na maioria das vezes o mais das vezes 

recorrente) de perder-se junto ao ente como uma dissimulação63. O que importa é, basicamente, 

que o mundo é o horizonte de sentido do ser-aí, que existe facticamente, i.e., dá-se como o 

projetar-se ek-stático do ser-aí como tal, assim como ele é em seu ser (cuidado64). 

 

2.2.3 Da indicação formal ao ser-no-mundo 

 

Levando em conta que “mais alto do que a efetividade/realidade está a 

possibilidade”65 (HEIDEGGER, 2006, p. 38), é fácil de perceber que, diante dessa indicação 

formal do mundo (como o onde significativo privilegiado da abertura do ser-aí para o seu viver 

e habitar), o mundo é para o ser-aí o como do seu modo de ser-possível. Não importa pensar 

em essências66, senão em horizontes de possibilidade do ente que se põe anterior a si próprio. 

O ser-aí é anteriormente o seu projetar-se temporal, futurando-se enquanto uma abertura no 

aberto que é sua própria casa. Ser-aí não se deixa fixar pela caracterização metafísica de mundo 

– não é jamais o dentro contraposto ao fora: é transcendência, mas apenas porque é ser-no-

mundo (seção 2). O conceito metafísico de mundo, entretanto, não perde o seu vigor: claro que 

o mantém, mas apenas porque há um como mais originário. Ou seja, isso só é possível ao se 

reconhecer explicitamente que o ‘mundus’ metafísico se dá pela anterioridade do viver o habitar 

da casa do mundo que o ser-aí é (ontologicamente constituído), na descoberta indicativo-formal 

do seu ser, enquanto (als) ser-no-mundo67. Para ser mais preciso, “No esquema formal 

indicativo a direção, que é expressa pelo ‘enquanto’, torna-se manifesta”68 (IMDAHL, 1994, p. 

327) – tal direção, para tanto, manifesta o modo de ser do ser-aí existente enquanto ser-no-

mundo. 

E mais, seguindo o que vaticinado pelo próprio Heidegger (2006, p. 143), não se 

deve confundir a possibilidade, que o ser-aí é existencialmente, com a forma derivada (e vazia) 

do ser-contingente da lógica: possibilidade, para Heidegger, não é o poder ou não acontecer da 

                                                           
63  Cf. § 7º, C, de SZ (2006, p. 36), no que diz respeito ao encobrimento (Verdecktheit) do fenômeno, bem como 

cf. § 44, no que diz respeito à verdade como desvelamento (Wahrheit als Unverborgenheit). 
64  O termo ‘cuidado’ é uma tradução possível a partir de “Sorge”. Outra tradução possível seria ‘cura’, como o 

faz Marques (2014). 
65  Original: “Höher als die Wirklichkeit steht die Möglichkeit”. 
66  Aqui sempre se referindo ao uso latino: essentia, quidquid, quidditas, substantia. 
67  É nesse sentido que argumenta King (2001, p. 52), ao dizer que ‘o mundo’ do ser-aí é um conceito ontológico, 

desligado (ao menos no sentido apriorístico) de qualquer formalização ôntica de mundo, sendo aquilo que 

formula o problema da possibilidade do mundo enquanto tal para o ente que é compreensivamente e que 

desvela do seu sentido sendo. Indo além, o próprio Heidegger (2006, p. 64) coloca que a mundanidade do 

mundo é um conceito ontológico. 
68  Original: “Im formal anzeigenden Schema wird die Richtung offenbar, die das ‘Als’ ausdrückt”. 



 

33 
 

contingência, como quando Tomás de Aquino (2011) fala que o ente criado (ens creatum) tem 

em outro (ab alio) a sua possibilidade de ser, de existir realmente (existentia). Para utilizar as 

palavras de Heidegger (1983, p. 429), em seu curso de inverno do semestre de 1929/30, “[...] o 

homem é formador de mundo [...]”69. Isso dá, obviamente, a pensar no problema da formação 

de mundo: o ser-aí forma, mas não ao modo de um voluntarismo (isso não está em jogo), o seu 

horizonte de interpretação e significação e tem no seu contexto a possibilidade de ultrapassagem 

(transcendência) ao Ser70. Contrastando, então, a noção de que o mundo é a totalidade da 

natureza lançada para fora do eu que compreende, ou mesmo de que o mundo é o mundo natural 

e quantificável, Heidegger (1989, p. 241) assevera, em sua preleção de verão de 1927: “o mundo 

é apenas quando e enquanto um ser-aí existe. A natureza também pode ser, quando não há 

qualquer ser-aí”71. Isso implica dizer que se há mundo, então há necessariamente ser-aí. Mundo 

passa a ser dependente da existência humana, de tal maneira que será dado numa espécie de 

relação ontológica estrutural total: ser-no-mundo. Um semestre mais tarde, mais 

especificamente no semestre de inverno de 1927/28, Heidegger (1995c, p. 19) colocaria: 

 

A natureza física só pode ocorrer intramundanamente quando o mundo, ou 

seja, o ser-aí, existir. Contudo, a natureza pode muito bem ser em seu modo 

próprio, sem ocorrer intramundanamente, sem que o ser-aí humano e, com 

isso, um mundo exista. E apenas porque a natureza, por si mesma, é algo dado 

presente-à-mão, é que ela também pode vir ao encontro do ser-aí dentro de um 

mundo.72 

 

É muito importante, lembrar, entretanto, inclusive pela estrutura arquitetônica de 

SZ, que o mundo público tem uma espécie de prioridade sobre o mundo do ser-aí próprio. Isso 

não significa, porém, que o ser-aí se dá de forma meramente passiva no mundo, até porque, 

como se mostrou acima, há um ato de formação a ele inerente, pois, como explica Dreyfus 

(1975, p. 128), “o ser-aí não pode ser nem uma fonte simplesmente ativa nem um produto 

puramente passivo”73. Na verdade, é o caso de que essa formação de mundo se dá na concreção 

de sentido permitida pela constituição essencial do ser-aí, a qual só se estabelece, facticamente, 

no estar-lançado no mundo público – em um ser e estar dissolvido na “massa” do mundo da 

ocupação, dos papéis sociais, da cultura, do trabalho; um tal mundo no qual o ser-aí é enquanto 

                                                           
69  Original: “[...] der Mensch ist weltbildend [...]”. 
70  Cf. as seções 1.3.4 e 2.3. 
71  Original: “Welt ist nur, wenn und solange ein Dasein existiert. Natur kann auch sein, wenn kein Dasein 

existiert”. 
72  Original: “die physische Natur kann nur innerweltlich vorkommen, wenn Welt, d. h. Dasein, existiert. Die Natur 

kann aber sehr wohl in ihrer eigenen Weise sein, ohne innerweltlich vorzukommen, ohne daß menschliches 

Dasein und damit eine Welt existiert; und nur weil die Natur von sich aus vorhanden ist, kann sie auch dem 

Dasein innerhalb einer Welt begegnen” 
73  Original: “Dasein can be neither simply an active source nor a purely passive product”. 



 

34 
 

vai sendo o que todo mundo é, e portanto ninguém em específico; carece, na impessoalidade, 

de tomar-se a si mesmo. Para tanto, (DREYFUS, 1975, p. 123): “o ser-aí, na medida em que é, 

já sempre se submeteu a um ‘mundo’ que ele encontra, e essa submissão pertence 

essencialmente ao seu ser”74, pois, como Dreyfus (1975, p. 123) continua, “como nós já vimos, 

os papéis e objetivos disponíveis para o ser-aí não são experenciados primeiramente como seus 

ou meus, mas como possibilidades públicas fornecidades pela cultura”75. Uma vez que se tenha 

chegado até aqui, é possível prosseguir para a próxima subseção, onde será exposto o existencial 

heideggeriano “ser-no-mundo”. 

 

2.3 O SER-AÍ COMO SER-NO-MUNDO 

 

O problema do mundo, como se viu, aponta para o problema do ser-aí, porquanto, 

o ser-aí é enquanto ser-no-mundo. Isso significa dizer que a facticidade não é, como se poderia 

supor a partir de uma compreensão mediana da palavra “fato” um mero existir realmente 

(existentia) como objeto apreensível, quantificável e comprovável. A facticidade é própria do 

ser-aí, ela aponta, por seu turno, para o ser-aí enquanto ser-no-mundo – ou seja, “o ser-aí existe, 

ele é ao modo do ser-no-mundo. [...] existe como fáctico, i.e., é em um mundo”.76  

(HEIDEGGER, 1995c, p. 24). A facticidade é um existencial, para tanto ela aponta para o modo 

privilegiado de ser, do ente que todos e cada um dos seres humanos é: ser-aí. Sendo assim, 

apresentar-se-á, nesta subseção, o entendimento heideggeriano acerca do ser-no-mundo. 

 

2.3.1 O ser-em e o ser-aí como ser-no-mundo 

 

Não é nenhum segredo – principalmente se se acompanhou a análise até então 

realizada – que o conceito de mundo assume um papel completamente novo a partir do 

desenvolvimento da analítica existencial: assume, exatamente, uma “posição” existencial 

dentro da analítica. Com ‘existência’, ‘existencial’ e ‘existencialidade’ não se quer dizer a mera 

presentidade do ente, tal qual já se deixou claro em 1.1; antes, pretende-se com tais termos uma 

reinvenção conceitual, na qual ‘existência’ passa a valer como a relação que o ser-aí mantém 

                                                           
74  Original: “Dasein, in so far as it is, has always submitted itself already to a ‘world’ which it encounters, and 

this submission belongs essentially to its Being”. 
75  Original: “as we have already seen, the roles and goals available to Dasein are not first experienced as yours 

or mine, rather, as public possibilities provided by the culture”. 
76  Original: “Dasein existiert, es ist in der Weise des In-der-Welt-Seins. [...] als faktisches existiert, d. h. in einer 

Welt ist”. 



 

35 
 

para com o seu ser. Daí Heidegger (2006, p. 53) afirmar sem muitos rodeios que o ser-aí é o 

ente que existe; ente que tem para si, por sua vez, o caráter de ser-sempre-meu (Jemeinigkeit), 

cuja propriedade (Eigentlichkeit) ou impropriedade (Uneigentlichkeit) se dão como 

possibilidades constituintes. Acontece que esse ente chamado ser-aí não aparece simplesmente 

isolado de todo o seu onde-significativo – ele é, na verdade, o seu próprio onde-significativo, 

enquanto uma espécie de estrutura, ou, mais propriamente, uma constituição de ser 

(Seinsverfassung)77 a que Heidegger dá o nome de ser-no-mundo – como já foi notado 

anteriormente, ao se falar da compreensão de mundo própria do ser-aí. Assim, ao apresentar a 

primeira seção de SZ, Heidegger (2006, p. 41) esclarece que o ser-no-mundo: “esse ‘a priori’ 

da interpretação do ser-aí não é uma determinação complementar, senão uma estrutura 

originária e permanentemente total”78. É uma estrutura originária e permanentemente total: ou 

seja, não há que se falar em partes constitutivas, senão em um todo fenomenal. É a priori, i.e., 

ele já é sempre.79 O que se pretende apresentar a seguir nada mais é, destarte, do que o “quem” 

(Wer) que é no modo constitutivo de ser em (in) um mundo (Welt), para o qual o seu horizonte 

de possibilidade se abre de antemão no fenômeno estrutural-constitutivo “ser-no-mundo”. 

Ora, ainda no § 9º de SZ, Heidegger (2006, p. 43) havia dito que “esse ente não tem 

e nunca pode ter o modo de ser dos entes apenas presentes-à-mão dentro do mundo”80. Aqui há 

uma distinção ontológica quanto ao modo de ser de um determinado ente. Isso não implica 

dizer, entretanto, que o ser humano não possa ser “apresentado” ao modo dos entes meramente 

presentes-à-mão dentro do mundo, senão que ao ser-aí essa possibilidade é, existencialmente, 

fechada, conquanto ser-aí não é o mesmo que a apresentação quantitativa da coisa, do ob-jeto, 

do indivíduo exemplificativo da espécie humana. O factum de que o ser-aí é o ente que em seu 

ser é a sua possibilidade (existência) indica o modo pelo qual esse ente se dá. Acontece que 

esse termo, ‘ser-aí’, é utilizado justamente para evitar interpretações de cunho substancialistas, 

i.e., para que não fosse possível confundir o que se quer dizer com o uso da palavra ‘existência’, 

                                                           
77  Para deixar bem claro, quando Heidegger (2006) afirma isso, ele o faz de uma forma bastante peculiar. Em 

primeiro lugar ele lança mão da figura (quase kantiana) do a priori; além do mais, para remeter-se ao que ele 

nomeia “ser-no-mundo”, Heidegger (2006, p. 53) faz menção aos dois modos de ser (propriamente e 

impropriamente), os quais já foram abordados como tendo uma “condição de possibilidade” (Bedingung der 

Möglichkeit) – o que, por seu turno, remete mais uma vez a Kant. Não é para menos que comentadores como 

Crowell e Malpas (2007) o vinculam a tradição de filosofia (ou mais especificamente, fenomenologia) 

transcendental, notando certa similitude entre os propósitos transcendentais kantianos, husserlianos e 

heideggerianos. 
78  Original: “Dises ‘Apriori’ der Daseinsauslegung ist keine zusammengestückte Bestimmtheit, sondern eine 

ursprünglich und ständig ganze Struktur”. 
79  Não é intuito deste trabalho apresentar em pormenores o sentido do a priori heideggeriano. Sendo assim, basta 

o que foi dito na nota de n. 77. 
80  Original: “Dises Seiende hat nicht und nie die Seinsart des innerhalb der Welt nur Vorhandenen”. 



 

36 
 

ficando claro, outrossim, que para outros termos como ‘ser humano’, ‘humano’, ‘homem’, 

“animal racional”, dentre tantos outros é possíveis, a interpretação substancial é, inclusive, 

viável. Tal interpretação, entretanto, aponta para a “falta” do ser-aí – é um modo deficiente: vê-

se, em qualquer uma dessas interpretações, um mero quantum, uma quantidade dada de coisas. 

Assim, onticamente, o ser humano pode ser visto como um objeto dentro de um mundo formado 

por partes integrantes de uma totalidade – a velha discussão do Parmênides de Platão (2005). E 

do mesmo modo que se faz para o que habitualmente se chama de gênero ou espécie humana, 

tende-se a expandir esse modo continente, partitário, ao ser-aí; ao menos é isso o que Heidegger 

(2006, p. 53-54) escreve já no § 12 de SZ: “O que quer dizer ser-em? Ao ser-em, nós 

acrescentamos, antes de tudo, a expressão ‘no mundo’ e somos inclinados a compreender esse 

ser-em como ‘ser dentro de...’”.81 

Mas a novidade apresentada por Heidegger em SZ é justamente que para o ser-aí, 

esse tipo de interpretação não vale; existe algo como um abismo ontológico entre o ser-aí e os 

demais entes, não por se tratarem de diferentes substantiae, senão por que ao ser-aí é permitido 

diferentes modos de acesso, sendo possível, inclusive, que a ele seja dada a possibilidade de se 

ver como uma mera substantia dentre tantas outras “dentro de” um espaço quantificável em 

termos de grandezas. Mas tirando o uso estatístico e as atuais formas de consumo e de pesquisa 

empírica por método quantitativo, ou, ainda, para determinados fins práticos como a 

contabilização de votos válidos ou a indicação de presença em atas de compromissos etc., esse 

uso matematizado não impera (não é originário) no ser-aí. Mesmo quando ele anda na rua ou 

vai ao mercado fazer compras, o ser-aí assume uma postura prática para consigo – algo que 

uma pedra ou, em certa medida, um animal que não ser-aí não podem fazer. Esse espaço 

quantitativo é um modo de ser do ser-aí, cuja espacialidade meramente dada é advinda, 

entretanto, do ser-em e, por conseguinte, do ser-no-mundo. Para ser mais pontual, não é que, 

por não estar nessa relação de pertencimento espacialmente continente, o ser-aí não se encontre 

em uma relação espacial, porém, por ser no modo de ser-no-mundo, o ser-aí tem sua própria 

espacialidade, seu próprio ser-no-espaço (Im-Raum-sein), que é, por sua vez, fundamentado no 

fenômeno ser-no-mundo (HEIDEGGER, 2006, p. 56).  

Convém lembrar, ainda, que a tradição filosófica, ao valorar o mundo como o 

espaço físico, a extensão real, por execelência, deixou como legado a ideia de que o problema 

do mundo é resolvido pela res cogitans (a coisa pensante). Isso vai ainda mais além quando, no 

Idealismo, a noção de mundo passa a ser determinada como um produto da efetividade do 

                                                           
81  Original: “Was besagt In-Sein? Den Ausdruck ergänzen wir zunächst zu In-Sein ‘in der Welt’ und sind geneigt, 

dieses In-Sein zu verstehen als ‘sein in...’”. 



 

37 
 

pensamento, fazendo com que o sujeito do conhecimento seja o fundamento da representação 

e, porque não, da substancialidade do mundo externo. Isso é uma coisa que foi 

progressivamente desenvolvida a partir do cogito cartesiano, do cogitare. Para Heidegger 

(2006, p. 45-46): “Descartes [...] investigou o cogitare do ego – em certos limites. Por outro 

lado, ele deixa o sum completamente indiscutido, embora ele seja posto de modo tão originário 

quanto o cogito. A analítica coloca a questão ontológica pelo ser do sum”.82 É por questionar o 

ser do sum, e não se limitar ao cogitare, que Heidegger irá propor um novo passo de 

investigação, cuja estrutura totalizante fundamental seja o modo pelo qual o ser-aí (que pensa, 

questiona, age etc.) se dê, se relacione e vá ao encontro de outros entes: o ser-no-mundo. Stein 

(2014, p. 25) coloca isso de um modo bastante direto ao dizer que “Heidegger procura pensar 

o ‘sum’ do ‘cogito’ e, ao criticar a separação da ‘mens’ e da ‘res’, a ‘res corporea’, ele afirmará 

que o ‘mundo’ é o correlato do ‘sum’; por isso, ser-no-mundo”. Ser é ser em um mundo, sendo 

que o mundo não é mais a estrutura para si essente, substancialmente diferente e 

ontologicamente unitária e independente, mundo é um caráter do ser-aí que, enquanto ser-em 

é-em-um-mundo. Mas qual o modo pelo qual o ser-aí se abre, antes de tudo e na maioria das 

vezes? 

 

2.3.2 A lida prática do ser-aí ocupado como um modo de ser-em(-o-mundo) 

 

No aí (ou ali) há uma clara relação desse ente com o seu ser, indicando, do mesmo 

modo, uma clara relação dele com aquilo a que chama “seu” mundo. O mundo significativo. 

Obviamente, para não ser de todo rechaçado, Heidegger necessitava dizer, isso ocorre ainda 

quando, para isso, não há uma intenção em grau substantivo e objetivo. É um fato do ser-aí: um 

modo de abertura no qual se está colocado num horizonte de habitação – tal qual foi abordado 

em 1.2. As palavras de Heidegger (2006, p. 54), nesse sentido, são suficientes: 

 

O ser-em tampouco significa um ‘em-um-outro’ dado presente-à-mão 

espacialmente, pois, originariamente, o ‘em’ não significa de forma alguma 

uma relação espacial de tal espécie; ‘em’ deriva de innan-, morar, habitare, 

demorar-se em habitação; ‘an’ significa: eu estou acostumado a, familiarizado 

com, eu cultivo algo; ele tem o significado de colo, no sentido de habito e 

diligo. Esse ente, para o qual nesse sentido pertence o ser-em, nós o 

assinalamos como o ente que eu mesmo sempre sou. O termo ‘sou’ conecta-

                                                           
82  Original: “[...] Descartes [...] untersuchte das cogitare des ego – in gewissen Grenzen. Dagegen läßt er das 

sum völlig unerörtert, wenngleich es ebenso ursprünglich angesetzt wird wie das cogito. Die Analytik stellt die 

ontologische Frage nach dem Sein des sum”. 



 

38 
 

se a ‘junto’; ‘eu sou’ quer dizer, por sua vez: eu moro, demoro-me junto... ao 

mundo, como àquilo que de um modo ou de outro me é familiar.83  

 

Ser familiar, familiarizado com, cultivar algo ao demorar-se em, junto ao todo do 

ente, habitando continuadamente o espectro de significância. Uma lida prática do mundo – o 

que não quer dizer que o ser-aí seja ateórico (HEIDEGGER, 2006, p. 69). O mundo que é e está 

aí aberto ao ser-aí como um possível “cuidar de”. Esse é, parece, o sentido do termo ‘mundo’, 

no período fundamental ontológico de Heidegger. Entretanto, essa interpretação não fica presa 

aos anos imediatamente anteriores e posteriores a SZ, porquanto já antes, no semestre de verão 

de 1923, mostrara-se que essa determinação de mundo, a qual, antes de partir da objetualidade 

do ob-jecto mundus, mas tendo seu “início” na constituição significativa referencial do ser-aí, 

desenvolve-se ao modo de um ocupar-se prático. Heidegger (1988, p. 27) escrevera, de fato: 

“[...] e na verdade como um ente que possui linguagem (lo/gon e!xon), dirige-se a seu mundo e 

fala sobre ele; seu mundo, que antes de tudo está aí na lida da pra~civ, do ocupar-se em sentido 

amplo.”84 Sendo assim, apenas reitera-se: ser-no-mundo não abarca o sentido meramente 

espacial e subjacente da preposição ‘em’, senão, o sentido existencial do “deter-se” em algo 

para (Um-zu)85 a consumação. Habita-se longamente a casa e lida com entes que, numa 

primeira aproximação, não são ser-aí, mas tornam-se um junto a ele na ocupação (Besorgen), 

uma vez que vem ao encontro em um “ser junto” (Sein bei) ao ente intramundano. Nas palavras 

de King (2001, p. 41), “a tendência fundamental do ser-aí é a de afastar-se de si mesmo para 

uma absorção de si abnegada nas suas ocupações e na companhia de outras pessoas”.86 

O ser-aí encontra na ocupação aquilo a que dá o nome de ‘mundo’ – o ser-no-mundo 

é, dessarte, determinado através do ocupar-se praticamente do ser-aí na lida com o seu mundo. 

Não uma prática como quando se diz “o sujeito x é pragmático” ou, ainda, “esse sistema 

operacional é tão prático”. A prática a que se refere aqui diz respeito ao modo como o ser-aí, 

em virtude de ser-em, tendo o mundo como o horizonte onde ele é e habita (demora-se), é-no-

mundo no modo da ocupação: “o olhar, no qual o nexo instrumental se encontra antes de tudo 

e inteiramente de modo discreto e irrefletido, é o olhar e a visão da circunvisão prática, do 

                                                           
83  Original: “Das In-Sein meint so wenig ein räumliches ‘Ineinander’ Vorhandener, als ‘in’ ursprünglich gar 

nicht eine räumliche Beziehung der genannten Art bedeutet; ‘in’ stammt von innan-, wohnen, habitare, sich 

aufhalten; ‘an’ bedeutet: ich bin gewohnt, vertraut mit, ich pflege etwas; es hat die Bedeutung von colo im 

Sinne von habito und diligo. Dieses Seiende, dem das In-Sein in dieser Bedeutung zugehört, kennzeichneten 

wir als das Seiende, das ich je selbst bin. Der Ausdruck ‘bin’ hängt zusammen mit ‘bei’; ‘ich bin’ besagt 

wiederum: ich wohne, halte mich auf bei... der Welt, als dem so und so Vertrauten”. 
84  Original: “[...] und zwar als ein Seiendes, das Sprache hat (lo/gon e!xon), seine Welt anspricht und bespricht; 

seine Welt, die zunächst da ist im Umgang der pra~civ, des Besorgens im weiteren Sinne”. 
85  Cf. SZ, §§ 15-18, para visualizar a questão da manualidade e os diversos modos do ser para (Um-zu). 
86  Original: “Da-sein’s fundamental tendency is to turn away from himself to a self-forgetful absorption in his 

occupations in company with other people.” 



 

39 
 

orientar-se prático cotidiano” (HEIDEGGER, 1989, p. 232).87 E, mais uma vez, assim como 

‘prática’, ‘ocupação’ não é o mero estar ocupado num momento específico, mas a lida com o 

mundo circundante referente ao ser-no-mundo. Heidegger (2006, p. 57) diria: “O ser-em não é, 

segundo o que foi dito, ‘qualidade’ que o ser-aí às vezes possui e às vezes não, a qual ele tanto 

pudesse ser sem ela quanto com ela”.88 Sendo assim, é por ser ser-em(-no-mundo) que o ser-aí 

pode ou não comportar-se dessa ou daquela maneira em relação a si mesmo e ao seu mundo – 

contudo, não ser-em(-no-mundo) não é uma possibilidade aberta ao ser-aí, uma vez que, como 

existencial é algo que se lhe impõe (é, por assim dizer, um a priori89). É, realmente, por ser-em 

e, ademais, por já-ser-junto-ao-mundo (Schon-sein-bei-der-Welt), que o fenômeno do ser-no-

mundo se dá enquanto ocupação, porquanto Heidegger (2006, p. 61) coloca que “o ser-no-

mundo é, enquanto ocupação, entorpecido pelo mundo da ocupação”90.  

Ou seja, o ser-no-mundo leva o ser-aí a um “estado” de torpor, no qual ele é 

completamente tomado pela lida prática com as coisas na ocupação com os entes que vem ao 

encontro. Esse estar completamente tomado pela lida prática, entretanto, perde sua força quando 

do modo deficiente de ser-em como um mero “demorar-se junto a” teorético, em busca da 

definição e do modo de apresentação de algo enquanto “conhecimento de”91. Obviamente, isso 

não quer dizer que o modo primário da relação do ser-aí para com “os objetos do mundo” (i.e., 

no seu lidar cotidianamente com os entes intramundanos no “seu” mundo), seja de caráter 

científico-teorético simplesmente porque essa possibilidade lhe está aberta. Para ser mais direto, 

o ser-aí toma nas mãos os aparatos de uso, as ferramentas e as usa sem que com esse usar ele 

se dê conta, necessariamente do jeito com que as toma entre as mãos, do seu manuseio, da 

composição química ou das leis físicas que podem ser identificadas quer no ob-jeto, quer no 

modo pelo qual ele será empenhado92. A título de exemplo, ao se pensar na ação de escovar os 

dentes, alguns objetos poderiam vir à mente, como a pasta de dentes, a escova, a pia, a torneira, 

um copo, etc.; Isso não quer dizer que o ser-aí que escova os dentes vá parar para pensar nesses 

objetos, mas que, ao decidir-se por escová-los, v.g. antes de ir dormir, ele será transposto à lida 

naquele “mundo” (contexto referencial) do escovar os dentes – sem reflexão, apenas ação 

                                                           
87  Original: “Der Blick, in dem der Zeugzusammenhang zunächst und völlig unauffällig und unbedacht steht, ist 

der Blick und die Sicht der praktischen Umsicht, des praktischen alltäglichen Sichorientierens”. 
88  Original: “Das In-Sein ist nach dem Gesagten keine ‘Eigenschaft’, die das Dasein zuweilen hat, zuweilen auch 

nicht, ohne die es sein könnte so gut wie mit ihr”. 
89  Cf. nota de n. 77. 
90  Original: “das In-der-Welt-sein ist als Besorgen von der besorgten Welt benommen”. 
91  Isso será fruto de consideração na seção 2.1. 
92  Cf. Heidegger (1995c, p. 21) para uma anotação curta e precisa de como se dá a relação entre o ser-aí que 

conhece e o ser-aí da vida cotidiana, inclusive para atentar a uma frase em que se diz do ser-aí que ele pode 

jamais ter aberta para si outra possibilidade que não a da lida prática com as ferramentas do dia-a-dia. 



 

40 
 

imediata – e pode, com isso, escová-los como sempre os escovou, com força em excesso 

(fazendo a escova abrir-se) ou quase sem força (fazendo imperar a monotonia do ato) ou de 

qualquer outro modo ôntico possível93. 

Não obstante, o ter ou buscar conhecimento, próprio da relação de conhecimento 

de mundo, ainda que uma forma deficiente de ser-em, é visto por Heidegger como um modo 

possível de ser-em, porquanto “nós concebemos, por conseguinte, o conhecimento como uma 

possibilidade livre da existência humana”94 (HEIDEGGER, 1995c, p. 18). Isso é 

importantíssimo. Ainda assim, esse modo deficiente agudiza-se tão somente em uma das 

possíveis vivências do ser-em: no demorar-se atualizante junto ao ente na forma da observação 

teórica. Desse modo é possível descrever o que se observa, quantificar, sistematizar, 

categorizar. Ser-no-mundo, dessa maneira, transforma-se em um simples contar e calcular 

daquilo a que já se é junto a, mas que não se dá atenção enquanto um produzir ou manusear. É 

um ter à vista, enquanto ob-jecto – o lançado para lá. Mas como se pode inferir, a partir do que 

foi até então apresentado, Heidegger pretendera investigar fenomenologicamente o como do 

ser-aí, e vira nele a estrutura a priori do ser-em. Para tanto, observe-se as palavras de Freire 

(2008, p. 104): 

 

[...] a existência (Dasein) é constituída conforme o mundo, que se determine 

de modo próprio, impróprio ou indiferente. O ser conforme não comporta 

representação alguma “entre” Dasein e mundo, porque não há sequer um 

“entre” que pudesse ainda conformar uma coisa à outra, como ocorre na 

relação sujeito objeto. Desse modo, a totalidade ontológica estruturalmente 

articulada como cura (Sorge), significa já ser-em (in Sein) um mundo 

enquanto unidade. 

 

Assim, não há de se falar em um mero virar-se a objetos e empenhá-los enquanto 

sujeitos que o conhecem, sabem o seu funcionamento, entendem os seus mecanismos. A lida 

prática do ser-aí com os entes intramundanos é proporcionada pelo ser-no-mundo: é-se no tomar 

para si um sentido no ocupar-se. Não é por acaso que o ser do ser-aí é o cuidado: ser-no-mundo 

é ocupar-se dos entes intramundanos que vêm ao encontro, preocupar-se com os demais ser-aí 

que são junto-a, no mundo público, e, ademais, mas não menos importante, ser si mesmo. 

Mas que mundo é esse que se dá enquanto unidade? Para Heidegger (2006, p. 64) 

ele seria algo como “a mundanidade do mundo em geral”95. Torna-se premente, contudo, 

                                                           
93  Cf. SZ, § 18, pois é interessante observar, a título de contraste ao que foi apresentado, o que Heidegger (2006, 

p. 72-74) traz quanto aos modos deficientes da ocupação, enquanto ‘estranhamento’ (Auffälligkeit), 

impertinência (Aufdringlichkeit) e insubordinação (Aufsässigkeit). 
94  Original: “wir fassen demnach das Erkennen als eine freie Möglichkeit der menschlichen Existenz”. 
95  Original: “die Weltlichkeit von Welt überhaupt”. 



 

41 
 

esclarecer “mundanidade”, a fim de se entender e interpretar o ser-no-mundo, principalmente a 

partir do horizonte do fenômeno da transcendência, como se pretende na seção 2 deste presente 

trabalho. 

Ora, mas mundanidade, poder-se-ia dizer, diz respeito a tudo o que é “mundo”, ao 

que se coloca no âmbito da natureza, àquilo que está fora do eu, determinado ontologicamente 

dentro do espectro objetivo, contraposto à subjetividade em geral, ainda que dela dependente 

para o seu entendimento. Poder-se-ia ir além e dizer: mundanidade é um mero traço do que é 

mundano, quer no sentido do que é banal quer referindo-se a entes objetuais. Mundano não é o 

dotado de um valor x ou y, para o qual é possível apreender determinado afeto, como o 

assentimento físico-corporal à proposição que afirma ou nega tal valor ou, ainda, o asco 

psíquico ocasionado por um posicionamento em relação a x ou a y. Contrariando isso, perceba-

se, Heidegger (2006, p. 64) dirá, corroborando sua noção da indissolubilidade do ser-aí/mundo 

(ser-no-mundo) e do “estar fora” (-ek) próprio do ser-aí: “quando nós questionamos 

ontologicamente pelo ‘mundo’, então não abandonamos de forma alguma o campo temático da 

analítica do ser-aí. Ontologicamente, ‘mundo’ não é qualquer determinação do ente, que 

essencialmente o ser-aí não é; é, porém, um caráter do ser-aí mesmo”.96  

Novamente, assim como foi frisado na seção 1.1 sob outro aspecto, não é que não 

é possível uma lida com o mundo físico-corporal ou psíquico-valorativo, mas que para que 

esses “mundos” se abram para o ser-aí, antes o ser-aí é constitutivamente a mundanidade do 

mundo – i.e., a mundanidade é uma estrutura ontológico-existencial do ser-aí, enquanto ser-no-

mundo. Desse modo, mundano não é uma qualidade de objetos, mas sim um caráter estrutural 

do ser-aí. Assim, consequentemente, mundano é tudo o que diz respeito ao ser-aí, ao passo que 

os entes que compõem o instrumento, são chamados por Heidegger (2006) de intramundanos – 

os entes que são e se encontram no horizonte de possibilidade dos ser-aí e que com ele se 

relacionam primordialmente no uso, na práxis. Isso não quer dizer que o ser-aí é mundano 

porque ele está colocado num mundo simples e pouco “instruído”, “espiritualmente inferior” – 

logo, mesmo modo, mundano não é um contrário do que se diz com “espiritual”, “racional”, 

“espiritualmente elevado”. A ‘mundano’ não se contrapõe ‘espírito’ como quando se diz 

“ciências do espírito”97. Como nota Heidegger (1988, p. 96): “O termo ‘mundano’ enquanto 

                                                           
96  Original: “Wenn wir ontologisch nach der ‘Welt’ fragen, dann verlassen wir keineswegs das thematische Feld 

der Analytik des Daseins. ‘Welt’ ist ontologisch keine Bestimmung des Seienden, das wesenhaft das Dasein 

nicht ist, sondern ein Charakter des Daseins selbst”. 
97  A polissemia aqui apresentada foi proposital e tem o intuito de evitar equívocos, pois, como nota Fontanier 

(2007, p. 120-121), ao longo da tradição filosófica, a palavra latina ‘spiritus’ vai assumir diversos sentidos, ora 

querendo dizer o alento, a força vital de alguém, ora para indicar o Deus cristão absolutamente transcendente, 



 

42 
 

derivação de ‘mundo’ não deve ser entendido como contrário a ‘espiritual’, senão ele significa 

formalmente: ser-aí como ‘mundo’”.98 

É um modo diverso de interpretação da relação eu/mundo (dentro/fora), na qual o 

dentro perde o seu valor imediato, porquanto o ser-aí, tradicionalmente visto como um dentro 

da consciência que conhece, passa a ser o lançado para fora. Essa transposição será 

importantíssima para a análise da transcendência na fenomenologia hermenêutica da fase 

ontológico-existencial de Heidegger. Inclusive, há de se observar que para Heidegger (2006, p. 

65) algo como ‘natureza’ (Natur), esse todo que se compreende como substancialmente 

existente, arquitetado pela física moderna e, mesmo, pela epistemologia kantiana, favorece uma 

certa ‘desmundanização’ do mundo do ser-aí: “o ser-aí só pode descobrir o ente como natureza 

nesse sentido em um modo determinado do seu ser-no-mundo. Esse conhecer tem o caráter de 

uma desmundanização do mundo”.99 O que se está querendo dizer é que, antes de poder haver 

um modo ôntico derivado do fenômeno constitutivo ser-no-mundo enquanto um apreender, um 

conhecer, há um relacionar-se cotidiano, mediano; a isso Heidegger (2006) dá o nome de mundo 

circundante (Umwelt100), i.e., o mundo próximo, das atividades do dia-a-dia. 

Acontece que isso poderia levar a uma inconveniente incompreensão: a de que o 

mundo (e consequentemente a mundanidade e o ser-no-mundo) diz respeito tão somente a 

grupos isolados e que só se pode falar em um mundo como um agregado de indivíduos 

espacialmente localizados e compartilhando determinados traços de cultura. Tal interpretação 

não passaria de uma determinação ôntica, i.e., histórico-espacialmente situada em um contexto 

no qual determinados grupamentos humanos se encontram e poderiam ser estudados por 

ciências como a antropologia e a etnografia a partir daquilo que compõe a sua “herança 

mimética”. Uma tal interpretação ôntica deixaria passar o seguinte (HEIDEGGER, 2006, p. 

160): “O fundamento existencial-ontológico da linguagem é a fala”101 – e que é a partir de tal 

                                                           
ora com o sentido de mens (mente) ou anima (alma). O sentido aqui pretendido é o de instrução racional, 

erudição formal. 
98  Original: “Der Terminus ‘weltlich’ als Ableitung von ‘Welt’ ist nicht zu verstehen als Gegensatz zu ‘geistlich’, 

sondern er besagt formal: so dasein wie ‘Welt’.” Do mesmo modo, cf. Heidegger (1978, p. 223), quando ao 

falar dos significados de ‘mundo’ na tradição. 
99  Original: “Das Seiende als Natur in diesem Sinne kann das Dasein nur in einem bestimmten Modus seines In-

der-Welt-seins entdecken. Dieses Erkennen hat den Charakter einer bestimmten Entweltlichung der Welt”. 
100  O termo ‘Umwelt’ é utilizado pelas ciências ônticas da natureza, com o sentido de “meio ambiente”. Esse não 

é o objetivo de Heidegger, já que ele pretende se distanciar da visão cientificista ou subjetivo-objetiva sobre o 

‘mundo’. Desse modo, ‘Umwelt’ passa a ser o mundo que circunda o ser-aí nas suas atividades cotidianas. 

Parece, não deixa de ser um modo de ressignificação linguística próprio da destruição da história da ontologia, 

pois neste passo da investigação Heidegger teria feito uma análise do mundo a partir de uma visão natural, 

como uma exposição da formalização do conceito ontológico tradicional (âmbito ontológico da natureza dos 

objetos). 
101  Original: “Das existenzial-ontologische Fundament der Sprache ist die Rede”. 



 

43 
 

fundamento que se pode ter algo como uma charada, um travalíngua ou, ainda, um discurso 

articulado pela estranheza da escolha de palavras refinadas. Seja o que for, a fala (die Rede) é 

o fundamento ontológico enquanto o modo de abertura próprio ou impróprio, quer como 

falatório (Gerede) quer como silêncio (Verschwiegenheit), que possibilita a linguagem. A 

grande questão é que a linguagem dialetal, assim como a do caso supramencionado, não 

condiciona a interpretação de mundo, senão o mundo, esta casa para o habitar originário, 

horizonte de compreensão do ser-aí é que faz com que haja a possibilidade de algo como um 

dialeto, um trava-língua e mesmo a espacialidade da lida (Umgang) prática com entes 

específicos que vêm ao encontro no mundo circundante enquanto intramundanos. Há uma 

passagem do texto sobre Hebel, no qual Heidegger (1958, p. 10) põe de forma contundente essa 

questão: 

 

Nós poderíamos pensar que, porquanto seja poesia dialetal, a poesia de Hebel 

falasse apenas de um mundo limitado. Além disso, pensa-se que o dialeto é 

um mal-uso e uma deformação da linguagem culta e escrita. Tal pensamento 

erra. O dialeto é a fonte misteriosa de qualquer linguagem madura. A partir 

dele flui para nós tudo aquilo que o espírito da linguagem alberga em si.102 

 

Esse todo albergado pelo modo de falar corriqueiro do desenvolvimento dialetal 

tem o que é necessário para toda e qualquer linguagem, mundanidade: o ser-aí é enquanto um 

ente que se relaciona na maioria das vezes tão somente com o que o rodeia imediatamente, com 

o que ele está às voltas, e isso sem que haja uma relação de adequação do que se fala a formas 

estritas e gramaticalmente cristalizadas em normas103. Por isso mesmo é que esse pertencimento 

mundano do ser-aí ao seu mundo (mundo circundante e dotado de publicidade104) é o que 

permite a noção espacial expressa pelo “circundante”, e não o contrário: res extensa não é o 

sentido originário do mundo e o problema da realitas do mundo externo é algo que só tem efeito 

quando se desmundaniza o mundo em que se habita, tornando-o um mero dado quantitativo do 

ser substancial plasmado para todo o fora inerte. Dito de outro modo: “o ‘em volta de’ 

                                                           
102  Original: “Wir könnten meinen, Hebels Dichtung sage, weil sie Dialektdichtung sei, nur von einer beschränkten 

Welt. Man meint überdies, der Dialekt bleibe eine Mißhandlung und Verunstaltung der Hoch- und 

Schriftsprache. Solches Meinen irrt. Die Mundart ist der geheimnisvolle Quell jeder gewachsenen Sprache. 

Aus ihm strömt uns all das zu, was der Sprachgeist in sich birgt”. 
103  Inclusive, se for possível falar de normas, há de se remeter a algo que o ser-aí é justamente por ser-no-mundo, 

junto aos entes intramundanos e a outros ser-aí no modo de ser-aí-junto (Mitdasein): remete-se assim ao modo 

comunitário de ser, o se (das Man) que marca a impessoalidade e se dá enquanto um ninguém determinado por 

uma norma geral. 
104  Sobre o caráter da publicidade, do ser público, do mundo público, Dreyfus (1975, p. 121) afirma: “se nós 

começarmos por descrever o mundo cotidiano mediano dos seres humanos, [...] nós vemos que esse mundo já 

é público”. Original: “If we begin by describing the average everyday world of human beings, [...] we find that 

this world is already public”. 



 

44 
 

constitutivo do mundo circundante, não tem, de modo algum, um sentido ‘espacial’ primário”105 

(HEIDEGGER, 2006, p. 66). Mas a espacialidade do mundo é algo que tem seu “fundamento” 

no ser-aí – e o dentro que é próprio do sujeito transcendental kantiano é algo que tem seu 

“fundamento” no ser para fora do ser-aí. O corpo humano não é espacial no sentido geométrico, 

mas existencial; o mesmo vale para o mundo: sua espacialidade é existencial. 

 

2.3.3 A significância 

 

Tendo sido expostas a mundanidade e o caráter prático-ocupacional, resta 

apresentar a significância (Bedeutsamkeit), uma vez que é ela que permite a constituição total 

do fenômeno. O que isso quer dizer? Bem, indicar a mundanidade do mundo pode apontar 

erroneamente apenas para o caso de um ser-aí singular, destituído de seu ser-junto-a. Ao mesmo 

tempo, a lida prática, alcançada pela ocupação, poderia causar a sensação de que o ser-aí se 

remete apenas a entes não dotados do caráter de ser-aí. Assim, Heidegger (1995c, p. 19):  

 
“Também a referência pessoal de uma existência a outra não é uma relação de 

conhecimento que flutua livremente entre eu-mesmo e tu-mesmo enquanto, 

por assim dizer, almas isoladas; senão cada si-mesmo é enquanto facticamente 

em um mundo, e o ser do si-mesmo é determinado pelo fato dele se portar a 

esse mundo”.106 

 

A questão é que o ser-aí já é sempre (je schon ist) junto aos entes intramundanos 

que vêm ao encontro num mundo público compartilhado “com” outros ser-aí: daí que a 

totalidade, a unidade, do fenômeno é alcançada compreensivamente (de forma viva – vida 

fática), a partir do existencial da significância. 

Para Bartky (1979, p. 213), “quando ocorre o descobrimento dos entes, do o-que-

há em sua totalidade, pode-se dizer que um ‘mundo’ aconteceu”107 – ora, foi dito, citando 

Heidegger na seção 1.2.4, que falar em mundo é o mesmo que falar em ser-aí. Além do mais, o 

ser-aí é justamente esse ente que tem a sua vivência fática, seu mundo determinado indicativo-

formalmente ao modo de ser-no-mundo; para tanto, o mundo acontece, mesmo, quando o ser-

aí se abre de modo relacional-compreensivo para os entes manuais (zuhanden) intramundanos 

                                                           
105  Original: “Das ‘Umherum’, das für die Umwelt konstitutiv ist, hat jedoch keinen primar ‘räumlichen’ Sinn”. 
106  Original: “Auch der personale Bezug einer Existenz zur anderen ist nicht eine freischwebende 

Erkenntnisbeziehung zwischen Ich-Selbst und Du-Selbst als gleichsam isolierter Seelen, sondern jedes Selbst 

ist als faktisches in einer Welt, und das Sein des Selbst ist wesentlich dadurch bestimmt, daß es sich zu dieser 

Welt verhält”. 
107  Original: “When there occurs unveiling of beings, of what-there-is in its totality, a ‘world’ may be said to have 

happened.” 



 

45 
 

a partir da referencialidade unitária108 aberto na circunvisão (Umsicht). A significância unifica 

e articula toda a estrutura do ser-em. Seria o equivalente a colocar nas frentes dos olhos uma tal 

lente capaz de permitir ver as ligações, referências, imbrincações entre os entes, de tal modo 

que antes de ser possível etiquetar as coisas extensas, os corpos dispostos, disponíveis, seria 

necessário ver o mundo como sendo essas conexões; o mundo tornar-se-ia, assim, esse todo 

referencial. Desse modo, ainda no semestre de verão de 1925, ao explicar a estrutura 

fundamental da mundanidade do mundo, Heidegger (1979, p. 253) dissera que:  

 

O quarto não vem ao encontro no sentido de que eu percebo, antes de tudo, 

uma coisa após a outra, e que eu monto, reúno, uma multiplicidade de coisas 

para, então, ver um quarto. Senão, primariamente, eu vejo uma totalidade 

referencial como fechada, a partir da qual uma única peça de mobília e o que 

está no quarto ali esteja.109 

 

O mesmo é apresentado por Heidegger (2006, p. 68) em SZ, quando se fala do 

pertencimento (Zugehörigkeit) referencial dos instrumentos, conquanto seja utilizado 

basicamente o mesmo exemplo do quarto. Ora, parece, entretanto, necessário eliminar de vez 

uma possível ambiguidade, já que Heidegger falou em pertencimento – isso poderia levar a se 

pensar em pertencimento continente de partes a um todo, o que importaria determinar o conceito 

de todo a partir da soma (quantum) das partes integrantes como um todo. Ao se pensar em algo 

como o princípio da contiguidade apresentado por Hume (2004)110, por exemplo, há de se dizer 

que ele teria seu fundamento não na composição que se apresenta, primordialmente, estruturada 

como partes continentes e que, a partir da ideia de pertencimento se dão para formar a estrutura 

arquitetônica ou musical, por exemplo. Tal princípio, quer no tempo quer no espaço (para lançar 

mão da classificação humeana), só se dá por causa da significância própria do ser-no-mundo, a 

qual permite apontar para a totalidade referencial e conjuntural do mundo, facticamente. Isso é 

assim porque “o que a fenomenologia heideggeriana deseja é, precisamente, tornar acessível 

discursivamente o mundo da vida sem fragmentá-lo em representações teórico-objetivas” 

(MELO, 2014, p. 34). E porquanto a significância é um já sempre (je schon) aberto do ser-aí 

enquanto ser-no-mundo, “familiarizado com” na lida prática, Heidegger (1988, p. 96) assevera: 

 

                                                           
108  Cf. precipuamente o final do § 17 de SZ, onde se fala do sinal (Zeichen) enquanto o que indica (anzeigen) a 

estrutura ontológica da manualidade (Zuhandenheit), da totalidade referencial (Verweisungsganzheit) e da 

mundanidade (Weltlichkeit). 
109  Original: “Das Zimmer begegnet nicht in dem Sinn, daß ich ein Ding nach dem anderen zunächst auffasse und 

eine Mannigfaltigkeit von Dingen zusammensetze, um dann ein Zimmer zu sehen, sondern primär sehe ich eine 

Verweisungsganzheit als geschlossene, aus der heraus das einzelne Möbelstück und das, was im Zimmer da 

ist.” 
110  Cf. a seção 1.2.1, para um exemplo similar, adotado para outro caso. 



 

46 
 

O seu caráter de ser-aí é determinado terminologicamente como significância. 

Significativo quer dizer: ser, ser-aí no modo de um significar que vem ao 

encontro de modo determinado. A expressão não quer dizer um sendo-aí que, 

além disso, significa algo a mais; senão, que o significar que vem ao encontro 

de modo determinado constitui o seu ser no significar que se mantém.111 

 

O ser-aí projeta o ser dos entes intramundanos, antes de tudo e na maior parte das 

vezes, não ao modo de descrever suas qualidades físicas ou de alegar conhecer sua essência, 

senão ao estruturar uma rede referencial na qual o ente encontrado passa a ter o significado de 

algo que está disponível para o uso. Não se utiliza uma roupa x ou y porque ela é simplesmente 

de tal cor ou costurada de tal modo, ou, ainda, porque o seu tamanho é ajustado ao corpo de 

quem a veste; antes, o vestir a camisa traz consigo uma conjuntura (Bewandtnis)112, um bloco 

estrutural de significância, por assim dizer, no qual a vestimenta em comento passa a expressar 

mais do que o vestir: pode ser em referência ao “impressionar” do preço, ao “diferenciar” do 

modelo, ao “exibir” da marca etc – e isso em relação ao todo referencial, ou, como expõe 

Heidegger (2006, p. 84), “a conjuntura é o ser dos entes intramundanos, sobre o qual, antes de 

tudo, ele já sempre está liberado”.113 É inclusive por não ser um objeto simplesmente dado 

presente-à-mão, mas disponível para o uso, que a camisa pode ser um objeto de desejo capaz 

de abrir o ser-aí que a usa a um determinado estado disposicional e, outrossim, fazer com que 

os demais ser-aí-junto reajam dispositivamente de tal ou qual maneira114. Para utilizar as 

palavras de Heidegger (1989, p. 233), “quando nós pensamos realmente a parede, já está dado 

de antemão, mesmo quando não tematicamente abrangido, a permanência espacial, o cômodo, 

a casa”.115  

Claro que as ilustrações utilizadas não passam de exemplificações ônticas, mas o 

caráter ontológico a elas pertinentes remetem à conjuntura. Nessa esteira, Bartky (1979, p. 213) 

coloca que “o mundo é de todos o complexo-de-ser (e, destarte, o complexo-de-significado) 

mais compreensivo: ele é o horizonte maximamente totalizante – até mais sentido que entendido 

                                                           
111  Original: “Deren Daseinscharakter ist terminologisch als Bedeutsamkeit festgelegt. Bedeutsam sagt: Sein, 

Dasein in der Weise eines bestimmt begegnenden Bedeutens. Der Ausdruck meint nicht ein Daseiendes, das 

dazu noch etwas bedeutet, sondern das bestimmt begegnende Bedeuten, im Bedeuten sich Halten macht das 

Sein aus.”. 
112  Optou-se por traduzir ‘Bewandtnis’ do mesmo modo que Schuback, em sua tradução de SZ (HEIDEGGER, 

2009), por ‘conjuntura’, a fim de falar do ser dos entes intramundanos, porquanto outras traduções possíveis 

como ‘explanação’, ‘característica’ ou ‘caso’, além de muito limitadas não deixam ver o que se intenta com o 

termo original. 
113  Original: “Bewandtnis ist das Sein des innerweltlichen Seienden, darauf es je schon zunächst freigegeben ist”. 
114  Aqui, ao se falar em “dispositivamente” ou “disposicional”, tem-se em conta o que Heidegger (2006) chama 

de disposição afetiva (Befindlichkeit), i.e., um modo de achar-se-de-tal-ou-qual-maneira, um existencial que 

aponta para o estar aberto afetivamente do ser-aí. 
115  Original: “Wenn wir die Wand wirklich denken, ist im vorhinein schon, wenn auch nicht thematisch erfaßt, 

Aufenthaltsraum, Saal, Haus gegeben”. 



 

47 
 

–, cujos limites determinam a natureza e o escopo do que-é”.116 E esse todo conjuntural da 

serventia de um manual intramundano, uma camisa, por exemplo, é possibilitado por abrir a 

possibilidade de funcionar para, ser para – o todo conjuntural, para além do instrumento isolado, 

encontra, no em virtude de (Worumwillen)117 a relação para com o ser do ser-aí que lida com 

manuais. Uma camisa é em virtude de um vestir, não obstante, diante de um inseto na parede, 

ela pode se dar em virtude do esmagá-lo e não mais permiti-lo “em casa”. Essas possibilidades 

ônticas, dão-se como que por causa da indicação de um “para” que constitui o modo de ser-em, 

ou como adverte Heidegger (1989, p. 233): “com cada ente, que nós descobrimos como 

instrumento, há uma conjuntura determinada. O nexo do ser para é um todo das remissões 

conjunturais”.118 Desse modo, o manual é para algo que o ser-aí se orienta – o ser-aí se estrutura, 

dessa forma, enquanto cuidado (Sorge), o qual se modaliza enquanto ocupação e preocupação 

–, pois “o ‘em virtude de’, porém, sempre diz respeito ao ser do ser-aí, para quem, em seu ser, 

está em jogo essencialmente o seu ser”119 (HEIDEGGER, 2006, p. 84). Por isso é que Morriston 

(1972, p. 456) dirá:  

 

Mundo: essa rede toda abrangente de referências estruturada pelos fins e 

objetivos humanos. “mundo”, então, é a totalidade dos entes na medida em 

que eles se relacionem a, sejam referidos a, envolvidos no ser humano. [...] 

“Mundanidade”, isso que faz o mundo um mundo, é precisamente essa 

característica de ser e estar amarrado em uma totalidade referencial a qual é 

fundamentalmente em virtude desse ente que é em virtude de si mesmo.120 

 

Por isso que, no final do § 11 de SZ, quando tratando das dificuldades de se 

determinar um conceito natural de mundo, e, por outro lado, encaminhando ao problema do ser-

                                                           
116  Original: “The world is the most comprehensive being-complex (and thus meaning-complex) of all: it is the 

ultimate totalizing horizon, more sensed than comprehended, whose limits determine the nature and scope of 

what-is”. 
117  Cf. Sembera (2008, p. 250-251), para quem: “O objetivo com respeito ao qual o ser-aí, enquanto descobre 

utensilhos no comportamente de conexão, atribui a eles os seus específicos para que. O termo ‘worumwillen’ 

é um advérbio relativo usado para introduzir uma oração subordinada; Heidegger nominaliza e o hifeniza para 

trazer seu sentido literal, que é ‘em virtude de’, ‘por mor de quem’. Heidegger está tentando tanto evitar a 

terminologia tradicional para descrever causas finais, quanto implicar que uma conexão é sempre realizada por 

mor de uma pessoa particular, i.e., ser-aí [...]”. Original: “The aim with respect to which Dasein, insofar as it 

discovers tools in the comportment of connection, assigns them their specific what-fors. The phrase 

worumwillen is a relative adverb used to introduce a subordinate clause; Heidegger nominalizes and hyphenates 

it to bring out its literal meaning, which is ‘for the sake of which’ or ‘for whose sake’. Heidegger is both trying 

to avoid the traditional terminology for describing final causes and to imply that connection is always 

undertaken for the sake of a particular person, i.e., Dasein [...]”. 
118  Original: “Mit jedem Seienden, das wir als Zeug entdecken, hat es eine bestimmte Bewandtnis. Der 

Zusammenhang des Um-zu ist ein Ganzes von Bewandtnisbezügen”. 
119  Original: “Das ‘Um-willen’ betrifft aber immer das Sein des Daseins, dem es in seinem Sein wesenhaft um 

dieses Sein selbst geht”. 
120  Original: “world: that all-encompassing network of references structured by human ends and aims. ‘World’, 

then, is a totality of beings insofar as they are related to, referred back to, involved in Human Being. [...] 

‘Worldhood’, that which makes the world a world, is precisely this characteristic of being tied up in a 

referential totality which is ultimately for the sake of that being which is for the sake of itself”. 



 

48 
 

no-mundo (§ 12), Heidegger (2006, p. 52) afirmara que “quando o ‘mundo’ mesmo for um 

constitutivo do ser-aí, a elaboração conceitual do fenômeno do mundo exige um discernimento 

intuitivo das estruturas fundamentais do ser-aí”.121 Assim, falar de mundo, a partir da analítica 

fundamental, é sempre remeter ao ser-aí – é ser-no-mundo122. E isso, por outro lado, encaminha 

ao problema da atribuição de sentido por parte do ser-aí ocupado dos/com entes intramundanos. 

Ou seja, “na familiaridade com essas remissões, o ser-aí ‘significa’ para si mesmo, ele passa a 

compreender originariamente seu ser e poder-ser, a respeito de seu ser-no-mundo” 123 

(HEIDEGGER, 2006, p. 87). Isso encaminha, ademais, ao problema da significação 

compreensiva do mundo da ocupação – lembrando, contudo, que ‘ocupar’ (Besorgen) tem o 

mesmo radical alemão de ‘cuidado’ (Sorgen), o que importa dizer que a compreensão específica 

da conjuntura não é o da significação meramente linguística e nem simplesmente a do 

pensamento enquanto “pensar sobre” ou ter “consciência de”; é, antes, o nexo do ser-para, como 

disse Heidegger (1989, p. 235): “nós compreendemos do mesmo modo como o ser-para, o nexo 

do ser-para, que nós designamos como o nexo da significância”.124 

Pois bem, tudo o que foi então apresentado direciona, outrossim, ao problema da 

transcendência do ser-aí (como problema fundamental da analítica existencial) – ou, para 

utilizar as palavras de Ferreira (2003, p. 251), se o problema do mundo põe para todo o 

fenômeno da existência humana “[...] é porque ele não consiste apenas na manualidade do 

instrumento”. O fora do ser-aí deixa de ser o mundo plasmado – é o próprio ser-aí que se 

estabelece como um fora, quer espacialmente quer temporalmente.125 Ademais, e talvez esse 

seja um ponto determinante, uma vez que o mundo não é um fora, e ademais, ele deve ser 

fenomenologicamente interpretado em sua formalização, ao modo da indicação formal, como 

algo para o qual não há um referente externo e real, o mundo só é possível enquanto o já em do 

ente a que se dá o nome de ser-aí. Mundo é tributário do ser-aí e o problema do ser-no-mundo, 

                                                           
121  Original: “[...] wenn ‘Welt’ selbst ein Konstitutivum des Daseins ist, verlangt die begriffliche Ausarbeitung des 

Weltphänomens eine Einsicht in die Grundstrukturen des Daseins”. 
122  Notar, junto com Davis (2014) que à serenidade (cf. nota de n. 35) há uma permanência, uma persistência junto 

ao aberto, à região-aberta, a isso Heidegger, quando mais velho, dá o nome de ‘insistência’ (Inständigkeit). 

Para Davis (2014, p. 378), então, no Heidegger tardio, pós-virada, “o caráter estático do ser-aí como ser-no-

mundo é agora entendido como um ‘habitar insistente’ (Inständigkeit) na região-aberta”. Original: “The 

ecstatic character of Dasein as being-in-the-world is now understood as an ‘indwelling steadfastness’ 

(Inständigkeit) in the open-region”. 
123  Original: “In der Vertrautheit mit diesen Bezügen ‘bedeutet’ das Dasein ihm selbst, es gibt sich ursprünglich 

sein Sein und Seinkönnen zu verstehen hinsichtlich seines In-der-Welt-seins”. 
124  Original: Heidegger (1989, p. 235): “Wir verstehen dergleichen wie das Um-zu, den Um-zu-Zusammenhang, 

den wir als den Zusammenhang der Bedeutsamkeit bezeichnen”. 
125 Heidegger (2006) volta à temática da significância nos §§ 31 e 32 de SZ, onde ele aborda a “constituição 

existencial do aí (Da)”, contudo eles serão melhor representados na seção seguinte, onde se fala explicitamente 

da transcendência do ser-aí, i.e., do fenômeno da transcendência. 



 

49 
 

que coloca o mundo como projetado, é algo que só se esclarece com a exposição da 

transcendência fundamental ontológica. 

 

 



 

50 
 

3 A NOÇÃO DE TRANSCENDÊNCIA EM MARTIN HEIDEGGER 

 

“Olhando o meu passeio | Há um louco sobre o muro | Balançando os 

pés. | Mostra-me o peito estufado de pelos | E tem entre as coxas um 

lixo de papeis: | - Procura Deus, senhora? Procura Deus? | E simétrico 

de zelos, balouçante | Dobra-se num salto e desnuda o traseiro”. 

(HILST, Hilda) 

 

No intuito primordial de iniciar uma qualquer caracterização suficientemente 

aprofundada acerca do tema da transcendência em Heidegger – e seguindo o modo de 

elaboração da seção precedente, onde é primeiramente apresentada a caracterização metafísica 

do conceito antes de passar a sua descrição fenomenológica –, parece mais do que sugerível, 

senão, principalmente, necessário, que se apresente uma ideia sumária do significado cotidiano 

e imediato atribuído à palavra. Só então, i.e., tendo preparado o terreno do que se entende no 

dia-a-dia com o substantivo abstrato ‘transcendência’ e com a forma verbo-transitiva 

‘transcender’, poder-se-á seguir com uma minuciosa análise do seu significado filosófico e, 

mais do que isso, com a sua atribuição sui generis por parte do filósofo aqui em questão. Dessa 

maneira, esta seção tem três tarefas: (a) apresentar o uso fenomenológico da transcendência; 

(b) analizar as compreensões transcendentes do termo e de suas variações, assim como proposto 

pela tradição, para, então, diferenciá-las do entendimento heideggeriano de ‘transcendência’, 

‘transcendental’; (c) interpretar o sentido da transcendência do fenômeno ser-no-mundo no 

período fundamental-ontológico a partir da expressão “o ser é o transcendens simplesmente”. 

 

3.1 APRESENTAÇÃO INICIAL DO CONCEITO DE TRANSCENDÊNCIA 

 

Comentou-se no início da seção 1.1.2 que os anos de 1926 a 1930 são 

compreendidos como o período fundamental ontológico do pensamento Heideggeriano. Resta 

afirmar, ademais, que, assim como intentado no §6º de SZ (sob o título de “a tarefa de uma 

destruição da história da ontologia”126), uma destruição da metafísica tradicional, tendo em vista 

a história da filosofia, é papel da ontologia fundamental. Quanto a isso Giacoia Júnior (2013, 

p. 9) afirma que os textos dessa fase do pensamento de Heidegger “fazem parte de um projeto 

caracterizado como fenomenologia ontológica da existência, ontologia fundamental ou 

analítica da finitude” e complementa dizendo que “ser e tempo (1927) e os escritos 

contemporâneos a esse livro são característicos de tal programa filosófico”. Corroborando com 

                                                           
126  Original: “Die Aufgabe einer Destruktion der Geschichte der Ontologie”. 



 

51 
 

essa tese, Sena (2012, p. 2) assevera: “a analítica existencial do ser-aí nascia em meio a uma 

luta travada contra a própria filosofia. Testemunhos disso não faltam”. Essa analítica 

existencial, por sua vez, é uma ontologia fundamental, porque, de acordo com Heidegger (2006, 

p. 13), “a ontologia fundamental, da qual todas as outras [ontologias] podem nascer, tem de ser 

procurada na analítica existencial do ser-aí”127. 

É assim que, nesse diapasão, deve-se perceber que o que aqui está em jogo é, 

justamente, o papel de destruição (Destruktion) – ou desconstrução (Abbau) como bem indica 

Aubenque (2012) – da história do pensamento metafísico tradicional com vistas à 

transcendência – o primordial é tentar entender como a ontologia fundamental, que se 

estabelece como uma analítica existencial do ser-aí é, em sua raiz, um afirmar da 

transcendência, um afirmar-se como transcendência. Sendo assim, ainda quanto a esse projeto 

de destruição/desconstrução do pensamento filosófico em geral, leia-se, ademais, as palavras 

de van Buren (1992, p. 170): 

 

O tema heideggeriano do “fim da filosofia” e “o outro começo” nos é familiar 

primariamente a partir de seus escritos posteriores a 1930, mas já em suas 

preleções ao curso Interpretações fenomenológicas a Aristóteles de 1921-22 

ele [Heidegger] coloca que sua tarefa é nada menos do que efetuar o fim da 

filosofia e outro começo genuíno. [...] Por filosofia Heidegger quis dizer, aqui, 

toda a história do pensamento ocidental, de seu primeiro começo com os 

gregos e através de suas várias transformações e reestruturações na Idade 

Média e na Modernidade. Tomando emprestado da Disputação de Heidelberg 

de 1518 de Lutero, onde este falara em destruir (destruere) o pseudo-

conhecimento da filosofia grega e da “teologia da glória” escolástica, 

Heidegger propôs uma destruição ontológica (Destruktion) ou desconstrução 

(Abbauen) da história da filosofia, a fim de expor suas origens não conhecidas 

na vida croncreta história, em termos nos quais a filosofia poderia ser repetida 

ou recuperada em um novo começo.128 

 

Porque o tema é recorrente não somente no pensamento pós-virada, senão ainda no 

de sua juventude, e porque o § 6º de SZ atenta para essa tarefa, entende-se que o pensamento 

heideggeriano deva ser compreendido dentro dessa proposta de destruição da história 

                                                           
127  Original: “[...] muß die Fundamentalontologie, aus der alle andern erst entspringen Können, in der 

existenzialen Analytik des Daseins gesucht werden” 
128  Original: “Heidegger’s theme of “the end of philosophy” and “the other beginning” are familiar to us primarily 

from his later writings after 1930, but already in his 1921-22 lecture course Phänomenologische 

Interpretationen zu Aristoteles he states that his task is nothing less than effecting the end of philosophy and 

another genuine beginning. […] By philosophy Heidegger meant here the whole history of Western thought 

from its first beginning with the Greeks through its various transformations and restructurings in the Middle 

Ages and Modernity (PA 2-3, 170). Borrowing from Luther’s 1518 Heidelberg Disputation, where Luther 

spoke of destroying (destruere) the pseudo-wisdom of Greek philosophy and of Scholasticism’s “theology of 

glory”, Heidegger proposed an ontological destruction (Destruktion) or desconstruction (Abbauen) of the 

history of philosophy, so as to expose its unacknowledged origins in concrete historical life, in terms of which 

philosophy could be repeated or retrieved in a new beginning”. 



 

52 
 

tradicionalmente historiografada da ontologia – seja a partir de qual lente, i.e., sem importar se 

a ela dá-se o nome de ontologia, metafísica, onto-teologia, ontologia metafísica etc. Assim, 

‘transcendência’ antes de ser apresentado por Heidegger como sendo uma mera alteração ou 

revitalização dos conceitos antigo, medieval ou moderno, é uma ressignificação 

destrutiva/desconstrutiva do termo, que passa a dizer respeito ao ser-aí enquanto ser-no-mundo. 

Claro, destruir fenomenologicamente em sentido heideggeriano não quereria dizer nada como 

“destruir acabando, esmigalhando, fazendo imprestável” – não é para menos que Heidegger 

utiliza dos termos ‘Destruktion’ e ‘Abbau’ para referir-se a tal empenho; ele não usa 

‘Zerstörung’. Pois bem, a palavra ‘Destruktion’ (destruição) é formada por três partes: (a) um 

prefixo: ‘des-’, que indica oposição ou afastamento; (b) um radical: ‘-stru(k)-’, cuja etimologia 

aponta para as ideias complementares de amontoar, reunir, erguer, criar; e (c) um sufixo: ‘-ion’ 

(em português, ‘-ção’), o qual forma substantivos a partir de verbos que trazem a ideia de ação 

ou processo. Desse modo, ‘destruição’ significa algo como “afastar, opondo-se, o que foi 

erguido enquanto um processo”. O mesmo vale para ‘Abbau’, já que ‘ab-’ quer dizer 

afastamento ou retirada e ‘-bau-’ (do verbo ‘bauen’) significa construir ou cultivar. Assim, 

‘desconstrução’ é algo como “afastar, retirando-se, do cultivo de algo que se construiu”.  

É nesse sentido que Gadamer (2007, p. 86) fala sobre o sentido linguístico da 

desconstrução intentada por Heidegger na época de SZ: “[...] para o sentimento linguístico 

alemão daqueles anos, destruição não significava dizimação, mas descontrução resoluta de 

camadas sobrepostas, para que se saísse da terminologia dominante e se retornasse às 

experiências originárias de pensamento”. Sendo assim, de acordo com Gadamer, o pensamento 

heideggeriano estaria tentando retirar paulatinamente todas as “velharias” acumuladas na forma 

de camadas de significação ao longo da história do pensamento ocidental, de tal maneira que, 

antes de ser um total abandono, é uma modificação do ponto de partida; uma paralaxe 

semântica. É um afastar, retirando-se e opondo-se do que foi erguido e edificado por um cultivo 

processual da construção paulatina e continuada. 

E uma vez que o objetivo é afastar-se do cultivo edificado, deve-se indicar de tal 

maneira que sejam retirados os véus do encobrimento categorial-metafísico. E, obviamente, não 

apenas o conceito de mundo passou, na tradição, por uma universalização formal ou geral; 

também ‘transcendência’ foi universalizado ao ponto de perder o seu sentido originário 

indicado na existência fática do ser-aí. Sendo assim, a fim de mostrar os passos da 

universalização do conceito de ‘transcendência’, tentar-se-á apresentar o início de uma 

formalização (indicação formal), assim como intentada por Heidegger, na qual ‘transcendência’ 

começa a desvelar algo mais do que o mero ente dado ab-stratamente presente enquanto um 



 

53 
 

não estar no mesmo plano de existência do transcendido – esse sentido, na verdade, vai se 

mostrar tributário da transcendência originária129. 

Ora, no ano de 1929, Heidegger escrevera dois pequenos textos de suma 

importância para a questão da transcendência na analítica da existência, são eles: “o que é 

metafísica” e “da essência do fundamento” (ambos publicados em GA 09). O primeiro trata de 

pensar a questão do nada (Nichts), partindo da angústia (Angst); o segundo, por sua vez, tem 

bases no questionamento pelo fundamento (Grund) e pela diferença ontológica. O que importa, 

entretanto, é que, muito embora Heidegger tenha utilizado termos comuns, como foi indicado 

na seção precedente, a sua inovação linguística formal indicativa, aponta para o fenômeno 

mesmo, para a própria existência, fazendo necessário que ao se falar em ‘transcendência’ não 

mais se aborde um questionamento científico-epistemológico, senão que se procure no ente 

humano mesmo, no modo de ser-aí, o seu próprio fundamento. Parece que esse é o intuito 

primordial da ressignificação destrutiva/desconstrutiva do termo, mais do que banal, 

‘transcendência’. Sendo assim, será possível proceder a uma primeira explicitação do conceito 

fenomenológico, em prol de uma descrição fenomenológica. 

Pois bem, em WG, Heidegger (1976b, p. 137) nota que “transcendente (aquilo que 

transcende130) é o que efetua a ultrapassagem e permanece no ultrapassar. Tal ultrapassar é, 

como acontecer, próprio de um ente. Formalmente, a ultrapassagem pode ser compreendida 

como uma ‘relação’ que se estende ‘de’ algo ‘para’ algo”.131 Aqui, tanto o elemento do 

movimento quanto o do direcionamento (“de... para”) estão presentes, mas de alguma maneira, 

parece, o aspecto crucial ao que trivialmente indica “transcender/transcendência” não se 

apresenta: não se fala da subida, apenas do translado – e isso é, parece, um indício para um 

novo tipo de transcendência, cujo mote não é mais a verticalidade do movimento, senão a 

horizontalidade do plano. Além do mais, quando Heidegger fala do “permanecer no 

ultrapassar”, o que ele está colocando é, de fato, algo novo: ora, algo que ao ultrapassar 

permaneça no ultrapassar. Ou seja, algo que ao realizar o movimento, o translado “de(sde)... 

para”, conclui o próprio ultrapassar no nele permanecer. Isso é importantíssimo e não é sem 

motivo que mais adiante, esse permanecer, durar, resistir, na ultrapassagem deva voltar ao 

debate.132 

                                                           
129  Cf. seção 2.2.1. 
130  Traduzir ‘transzendierend’ pela expressão “aquilo que transcende” traz uma vantagem para a compreensão, 

mas tira o movimento presente na formação do particípio presente: “transcendendo”. 
131  Original: “transzendent (transzendierend) ist, was den Überstieg vollzieht, im Übersteigen verweilt. Dieses 

eignet als Geschehen einem Seienden. Formal läßt sich der Überstieg als eine ‘Beziehung’ fassen, die sich 

‘von’ etwas ‘zu’ etwas hinzieht”. 
132  Cf. Seção 2.3. 



 

54 
 

Ademais, se, junto com Sena (2013, p. 116), for mostrado que realmente o intuito 

da filosofia, desde os seus primórdios na Grécia até o “ponto [...] de convulsão na história do 

pensamento” marcado pela revolução copernicana da primeira crítica de Kant, foi o de ser 

definida como um “estar em busca” do sagrado, da divindade, do ente transcendente (ens 

transcendens enquanto ens realissimum), na qualidade de vida teorética (bi/ov qewrhtiko&v), 

então pode-se dizer que, em certo sentido e tão somente no que há de mais inevitável, a acepção 

vulgar de ‘transcendência’ ainda se faz presente, como um gérmen, no pensamento 

heideggeriano, se bem que “o que se busca” não é mais voltado para o sagrado133. Quereria isso 

dizer que Heidegger (2006) em SZ e, mesmo, em obras do período fundamental ontológico, 

tivesse em conta a mesma preocupação metafísica de Platão, Tomás de Aquino, Descartes ou 

Kant? Até pode se querer dizer que sim, mas muito provavelmente não. E para deixar isso mais 

claro, perceba-se (HEIDEGGER, 2006, p. 49): 

 

A definição cristã fora desteologizada no decurso da Modernidade. Mas essa 

ideia de ‘transcendência’, na qual o humano seja algo que dura para além de 

si mesmo, tem suas raízes na dogmática cristã, da qual não se pode querer 

dizer que tenha alguma vez problematizado ontologicamente o ser do 

humano.134 

 

Ora, esse ponto (mais do que problemático) é fundamental para o desenvolvimento 

da transcendência na analítica existencial, conquanto, ainda de acordo com Heidegger (2006, 

p. 59), “o conhecer o mundo (noei=n), ou seja, o abordar e discutir o mundo (lo&gov) atua, por 

isso, como o modo primário do ser-no-mundo, sem que esse seja concebido como tal”.135 Pois 

bem, Heidegger parece apontar para um traço fundamental da tradição filosófica como um todo, 

apesar de todas as suas nuances: não se apontou suficientemente para a distinção entre ser e 

ente, de tal maneira que aquilo para o qual a busca se volta nada mais é do que o próprio ente, 

um algo apreensível enquanto mero dado, algo possível de ser escrutinado em suas mais 

variadas partes, como que exposto a uma lente. Não é para menos que Heidegger (2006, p. 59) 

continua: “de tal modo ela [a interpretação] se torna o ponto de partida ‘evidente’ para o 

problema da teoria do conhecimento ou ‘metafísica do conhecimento’. Pois o que é mais auto-

                                                           
133  Isso quer dizer que não se pauta o buscar transcendental heideggeriano por sua formalização, assim como 

indicado em 2.1.1, particularmente quando da exposição do ser-aí mítico. 
134  Original: “Die christliche Definition wurde im Verlauf der Neuzeit enttheologisiert. Aber die Idee der 

‘Transzendenz’, daß der Mensch etwas sei, das über sich hinauslangt, hat ihre Wurzeln in der chrristlichen 

Dogmatik, von der man nicht wird sagen wollen, daß sie das Sein des Menschen je ontologisch zum Problem 

gemacht hätte”. 
135  Original: “Das Erkennen von Welt (noei=n), bzw. das Ansprechen und Besprechen von ‘Welt’ (lo&gov) fungiert 

deshalb als der primäre Modus des In-der-Welt-seins, ohne daß dieses als solches begriffen wird”. 



 

55 
 

evidente do que um sujeito referir-se a um objeto e vice-versa?”.136 Essa referência recíproca 

se estabelece, desse modo, como algo para o qual o ser-aí tensiona enquanto um buscar. E, de 

fato, isso ocorre, embora Heidegger esteja tentando alertar para algo mais fundamental. 

Se bem pesadas as coisas, tal relação de conhecimento, tão cara à epistemologia 

moderna (tradicional), é apresentada por Heidegger (2006) como uma mera formalização – algo 

a ser descartado uma vez que a explicação fenomenológica formal-indicativa de ‘mundo’ for 

apresentada e compreendida como se deve. É porque o ser-aí é ser-em, que é igualmente 

possível vislumbrá-lo como mero dado presente-à-mão: algo como “um sobre ele ter 

conhecimento”; o conhecimento do ou sobre o mundo. Mundo, nessa visão, seria o para fora da 

natureza137 – transcendente ao conceito interno de intelecto, quer passivo quer ativo 

(ARISTÓTELES, 1957)138. Nesse sentido, o título do § 13 de SZ é bastante revelador: “a 

exemplificação do ser-em em um modo derivado. O conhecer o mundo”. Para deixar claro o 

modo pelo qual essa relação homem/natureza (derivada da noção de algo como 

sujeito/objeto)139 se afasta do intentado na analítica existencial, Heidegger (2006, p. 60) 

assevera: “sujeito e objeto não correspondem, porém, com ser-aí e mundo”.140 

No mesmo ano da publicação de SZ, no semestre de verão de 1927, Heidegger 

(1989, p. 225-226) dissera que: “[...] essas determinações formais, as quais liberam a armação 

para a dialética da consciência do Idealismo, são, contudo, bastante afastadas de uma 

interpretação do fato fenomenal do ser-aí”.141 E isso é o caso principalmente quando se 

questiona, como o faz Heidegger (2006, p. 60), “como esse sujeito conhecedor atravessa sua 

‘esfera’ interna para uma ‘outra e externa’; como o conhecer em geral pode ter um objeto 

[...]?”.142 É algo como essa caracterização metafísica do conceito de transcendência, ora 

aportado num para além do mundo sensível ora para além da imanência do eu, que deve ser 

problematizada e superada por Heidegger, a partir da figura do ser-no-mundo, pois Heidegger 

                                                           
136  Original: “Dergestalt wird sie dann zum ‘evidenten’ Ausgangspunkt für die Probleme der Erkenntnistheorie 

oder ‘Metaphysik der Erkenntnis’. Denn was ist selbstverständlicher, als daß sich ein ‘Subjekt’ auf ein ‘Objekt’ 

bezieht und umgekehrt?”. 
137  Cf. seção 1.3 desta dissertação. 
138  Sobre a concepção aristotélica de intelecto, particularmente o que se chama “intelecto ativo” (nou=v 

poihtiko/v), cf. Brentano (1867). 
139  Ao falar da concepção epistemológica hegeliana, Schlötermann (1947, p. 53) esclarece que o ser humano se 

percebe e vivencia enquanto apenas um pedaço (nur ein Stück) da natureza e que qualquer relação existente 

entre o corpo (Körper) e o espírito (Geist) ocorre, de fato e necessariamente, na própria natureza. Aqui fica 

claro que a concepção tradicional de natureza se estabelece como um locus para fora do templo espírito-

corporal que é o homem – o homem do conhecimento moderno. 
140  Original: “Subjekt und Objekt decken sich aber nicht etwa mit Dasein und Welt”. 
141  Original: “[...] diese formalen Bestimmungen, die das Gerüst für die Bewußtseinsdialektik des Idealismus 

abgeben, sind doch weit entfernt von einer Interpretation der phänomenalen Tatbestände des Daseins [...]”. 
142  Original: “wie kommt dieses erkennende Subjekt aus seiner inneren ‘Sphäre’ hinaus in eine ‘andere und 

äußere’, wie kann das Erkennen überhaupt einen Gegenstand haben [...]?”. 



 

56 
 

(2006, p. 62) afirma, mesmo, que o ser-aí já é o seu próprio fora, o seu “para fora”143: “no 

dirigir-se para... e apreender, o ser-aí não sai de sua esfera interna, na qual ele, antes de tudo, 

estava encapsulado, senão ele já sempre é, de acordo com seu modo primário de ser, ‘fora’ junto 

a um ente que vem ao encontro no mundo já sempre descoberto.”144  

A título de ilustração, seria como pensar em uma pessoa trajando óculos especiais 

capaz de “transportá-la” a um jogo de realidade aumentada ou algo do gênero, onde só é 

possível visualizar o que ocorre enquanto acoplado àquele aparato, o que torna o jogador uma 

figura quase cômica e estranha, destoante dos demais que não partilham de sua “realidade 

virtual”, fazendo parecer haver algo como um indivíduo separado dos demais (solipsismo). Isso 

pode ser pensado como justamente o que acontece com o ser-aí em relação aos demais entes 

que não possuem o caráter de ser-aí – a carência de mundo limita o para-fora que possibilita a 

abertura e compreensão145. Não é necessário, obviamente, um par de óculos para fazer com que 

todos os entes com o caráter de ser-aí coloquem-se para fora e possam, por assim dizer, partilhar 

um mundo que é aquilo mesmo que eles são. E isso sem o compromisso da necessidade 

ontológica de conceitos como “povo”, “massa” ou “multidão”, o que estabelecer-se-ia 

ontologicamente pelo ser-aí-junto e, quiçá, pelo se que estabelece a impessoalidade. Na verdade 

é o caráter de antecipação projetiva do ser-aí a cada vez seu que faz possível ao ser-aí singular 

ser-em-(o-mundo) de tal ou qual maneira e vice-versa146 – quando se fala do fenômeno da 

existência, está-se a dar voltas por uma totalidade147. Apenas a título de recordação, o ser-aí 

enquanto ser-no-mundo não se dá na relação dual sujeito/objeto, ou, para usar as palavras de 

Ferreira (2003, p. 250): 

 

Em Ser e Tempo, Heidegger procurou estabelecer como se processa a relação 

do homem com o mundo, e como um e outro poderiam ser definidos fora da 

dualidade sujeito/objeto. Com este intuito, ele introduziu o conceito de mundo 

como instância fundamental para romper com o esquema sujeito-objeto. Esse 

rompimento se concretizaria na medida em que não se teria mais um sujeito 

frente a um objeto ou vice-versa, mas uma copertença de constituição entre o 

                                                           
143  Cf. infra a seção 2.2.2, sobre o não-ser-encapsulado do ser-aí; bem como, seção 2.3.4, para o “para-fora”. 
144  Original: “Im Sichrichten auf... und Erfassen geht das Dasein nicht etwa erst aus seiner Innensphäre hinaus, 

in die es zunächst verkapselt ist, sondern es ist seiner primären Seinsart nach immer schon ‘draußen’ bei einem 

begegnenden Seienden der je schon entdeckten Welt”. 
145  Heidegger (1995c, p. 20) distingue o modo de ser do ser-aí (Existenz) de outros dois tipos de entes: (a) entes 

como as pedras, v.g., são os que são meramente presentes à mão, dados (Vorhandensein); e (b) entes como os 

animais e as plantas, cujo modo de ser nem é o do dado nem o do existente, senão o da “vida” (Leben) – para 

uma análise fenomenológica da vida, cf. Heidegger (1983). De um modo ou de outro, carece quer aos entes 

meramente presentes, quer aos “viventes”, por assim dizer, algo como um mundo, ao modo como ele o é para 

o ser-aí. Na verdade, Heidegger (1995c, p. 20) afirma que esse ente a que se dá o nome de vida – em 

contraposição ao ser presente à mão e à existência – vive, mas não de modo a comportar-se para um mundo. 
146  Isso remete à questão da circularidade. Sobre isso, cf. a seção 1. 
147  Eis, talvez, a grande dificuldade de se delimitar a problemática da transcendência na analítica fundamental – 

e, quiçá, a importância de uma delimitação, qualquer que seja ela. 



 

57 
 

objeto (mundo) e o sujeito (homem). [...] Entretanto, o conceito de mundo não 

diz respeito apenas àquilo com que o homem (Dasein) mantém relação, antes 

significa um momento estrutural e, nesse sentido, constitutivo do homem. [...] 

quando dá-se o mundo, simultaneamente dá-se o Dasein e demais entes e 

reciprocamente. 

 

Sendo assim, o mundo do ser-aí não é, e não há de ser, um qualquer para-além, um 

fora, de qualquer espécie, a não ser, quando, como é o caso da tradição metafísica, e de acordo 

com o pensamento heideggeriano, ele for compreendido de modo deficiente e secundário. O 

indivíduo que joga numa realidade aumentada, e mantém-se para “dentro” de sua experiência 

excludente, entretanto, só pode ter qualquer experiência ou, ainda, só pode controlar e controlar-

se jogando, se ele antes está já posto para fora. Heidegger (2006, p. 62), diria que “no ‘mero’ 

saber sobre um contexto ontológico do ente, em ‘apenas’ representá-lo, em ‘somente’ ‘pensar’ 

acerca de algo, eu não estou menos junto ao ente, fora no mundo, do que em um apreender 

originário”148. Ora, isso é algo de suma importância para avaliar o que formalmente se 

compreende como transcendência a partir da tradição moderna, i.e., a relação de conhecimento 

de mundo. E, na visão de Heidegger (2006, p. 62), esse “processo” de conhecimento não é o 

mais fundamental, o mais originário, ele tem suas raízes no ser-no-mundo próprio do ser-aí; e 

nem é a razão que cria, pura e simplesmente, o comércio sujeito/mundo, e, por outro lado, 

também não é o mundo que, plasmado diante do ser humano, se-lhe impõe a sua realidade e 

constitui a troca. Ser-no-mundo é um todo articulado que se dá como um formar significativo149. 

Parece, entretanto, que se se tem por certo que ‘transcender’ é escalar montanhas e 

que, ao menos metaforicamente, a vida teorética é um ato de escalar uma montanha inscrita 

entre o que se tem como o mundo dado experimentalmente-presente-à-mão e o mundo dado 

noeticamente-presente-à-mão (ou, por que não, mundo divinal, dos entes intelectíveis), então é 

igualmente certo que a noção geral da filosofia se configura como um meio para alcançar o 

“para” da relação de transcendência, com a especificidade de que ele é encontrado fora desse 

mundo do ser-aí – fora da estrutura ser-no-mundo. Mas, como se disse, ‘transcendência’, vulgar 

e trivialmente concebida, está ainda assim presente no pensamento heideggeriano como um 

gérmen: de tal forma que o caráter do movimento “de(sde)... para” se torna explícito, exceto, 

obviamente, e como já apresentado acima, no que concerne a uma qualquer verticalização. Por 

outro lado, é notável, contudo, que, no pensamento de Heidegger, esse “para” não extrapole o 

próprio ser-aí (ou seja, o seu ser-no-mundo constitutivo), afastando-se da posição tradicional 

                                                           
148  Original: “Im ‘bloßen’ Wissen um einen Seinszusammenhang des Seienden, im ‘nur’ Vorstellen seiner, im 

‘lediglich’ daran ‘denken’ bin ich nicht weniger beim Seienden draußen in der Welt als bei einem originären 

Erfassen”. 
149  Cf. 1.2.4, sobre a formação de mundo. 



 

58 
 

teorética de filosofia e encaminhando para algo completamente outro; por que não, 

encaminhando para uma práxis.150 

Poder-se-ia objetar, entretanto, haver um marco divisor na história da filosofia ainda 

anterior a Heidegger, no qual a busca pelo transcendente para além do mundo dado não fosse 

mais um elevar-se ao sagrado, senão às próprias “condições de possibilidade” da objetualidade 

dos objetos. Bem, se se seguir Bonaccini (2013), ver-se-á que é esse o pensamento de Kant, 

i.e., o caráter de ser transcendente do que se configura filosoficamente como vida contemplativa 

ou teorética – que marca a história da filosofia até o seu momento de crise enquanto ciência que 

conhece objetos puros e para além do mundo – tem seu limite com o pensamento crítico 

kantiano151, cujo alicerce passa a ser o conhecimento puro de objetos empíricos. Conhecimento 

que, de fato, é puro porquanto diz respeito às condições a priori da subjetividade, na qual a 

objetualidade do objeto seria concebida subjetivamente a partir das intuições puras, interna e 

externa (tempo e espaço). Acontece que a noção de fenômeno kantiana se dá na contramão da 

noção heideggeriana152 e, ademais, se estabelece como um imanente do a priori 

experimentável, daquilo a que a experiência transcendentalmente referencia por meio da relação 

categorial linguagem/conhecimento. 

Para tanto, King (2001, p. 45-46) alerta que o conceito de a priori, tão caro para a 

filosofia como um todo (enquanto atividade teorética), e, particularmente, para a filosofia 

transcendental (quer kantiana quer husserliana), é completamente ressignificado pelo 

pensamento heideggeriano, para quem “a grosso modo, isso significa que o que já está aí na 

experiência enquanto a condição de sua possibilidade não reside em algum lugar separado da 

experiência e nem em um tempo anterior”.153 Ora, o problema do a priori foi, dessa maneira, 

colocado em um outro lugar: (a) nem é mais o fundamento transcendental do experimentável 

para-além do sujeito cognoscente em sua imanência; (b) e nem é o fundamento transcendente 

do mundo (ordo)154 enquanto realidade física, sensível etc. Para ser mais direto, a noção de a 

priori heideggeriana, dentro da analítica existencial, está imbrincada com a noção de mundo e, 

desse modo, com o existencial ser-no-mundo, porquanto, de acordo com Freire (2008, p. 102): 

“Nessa perspectiva, ser sob o modo da existência significa ontologicamente ser a priori 

conforme o mundo, o que implica dizer que não ocorre ao Dasein ser primeiramente um ente 

                                                           
150  Quanto a isso, cf. 1.3.2. 
151  Ao menos no seio da KrV, porquanto na Segunda Crítica, tudo o que foi negado para o conhecimento volta 

enquanto uma condição da moral. Cf. Eisler (1964, p. 537-538). 
152  Cf. SZ, § 7º. 
153  Original: “Roughly speaking, this means that what is already there in experience as the condition of its 

possibility does not lie somewhere apart from and in a time before experience”. 
154  Cf. seção 1.1.1. 



 

59 
 

livre do mundo para depois assumir uma ‘relação’ de conhecimento com este”. Assim, sem 

mais delongas, deve-se prosseguir e investigar a horizontalidade da transcendência 

heideggeriana. 

 

3.2 TRANSCENDENTE E TRANSCENDENTAL  

 

Ora, tradicionalmente a palavra transcendência remete a duas visões distintas – se 

bem que conciliáveis –, i.e., aponta para: (a) o que se chama de suprassensível ou transcendente, 

enquanto puramente para além do físico; e (b) para o que se denomina como constituinte da 

relação de conhecimento, enquanto objetivamente apreendido por um sujeito. Isso já foi 

preliminarmente exposto em 2.1, entretanto, aqui nesta seção, será feito um movimento de 

passagem em dois momento: (a) primeiramente, analisar-se-á de maneira negativa que maneira 

a transcendência heideggeriana não é transcendente em sentido tradicional, e apesar disso 

transcendente em sentido existencial; (b) ademais, analisar-se-á, igualmente de maneira 

negativa, o modo pelo qual a transcendência heideggeriana não é transcendental em sentido 

tradicional, e mesmo assim transcendental em sentido existencial. Desse modo, essa seção tem 

o papel de direcionar, ultrapassando, o “de(sde)”, que é a tradição filosófica, rumo ao “para” 

desta dissertação, que é o sentido da transcendência na e a partir da analítica fundamental. 

Para encaminhar às subseções seguintes, perceba-se que de acordo com Marques 

(2012, p. 59) – a partir de sua leitura do GA 26 (HEIDEGGER, 1978) – o termo 

‘transcendência’ apresenta dois sentidos para a tradição155: (a) um verbal; e (b) um filosófico. 

O sentido filosófico de ‘transcendência’, por seu turno, seria novamente dividido em dois: (i) 

transcendência filosófico-epistemológica; e (ii) transcendência filosófico-teológica. No que diz 

respeito ao ponto ‘i’, transcendente é “tudo aquilo que está fora da consciência”; entretanto, 

quanto a ‘ii’, transcendente é “aquilo que se opõe à contingência” e é, dessa maneira, necessário 

incondicionado. Ora, o fundamental nisso é: tanto em ‘a’ quanto em ‘b’ o conceito de 

‘transcendência’ aponta para a existentia, real ou ideal (ou, justamente por ideal, supra- ou 

hiperreal), de um dentro e um fora do quem-somos (MARQUES, 2012, p. 60). E, como o 

próprio Heidegger (1978, p. 204) expõe: “[...] para assinalar o uso terminológico da palavra na 

filosofia. [...] O termo significa: 1. o transcendente em oposição ao imanente; 2. o transcendente 

                                                           
155  Ambos os sentidos, verbal e filosófico, foram apresentados na seção 2.1.1 desta dissertação, se bem que com 

um foco maior sobre o primeiro deles. 



 

60 
 

em oposição ao contingente”.156 Dessa maneira, a partir da problematização heideggeriana, ao 

longo do período fundamental ontológico, tentar-se-á delimitar o que vem a ser ‘transcendente’ 

e ‘transcendental’ – primeiramente de modo negativo e, ao fim, positivamente, mas tendo por 

base o seguinte (SENA, 2012, p. 65): “a “fala” da fenomenologia [...] não designa estruturas 

necessárias e universais, seja em sua versão dogmática-substancial, seja em sua versão crítica-

transcendental enquanto condição estrutural a priori de possibilidade.”. 

 

3.2.1 O ser qua ente como o transcendente em um sentido derivativo e ôntico 

 

Intentar-se-á, nesta subseção, apresentar, ao menos a título de problematização, o 

modo pelo qual Heidegger, na sua tarefa da construção da ontologia fundamental, procurou 

desconstituir o tradicional e arraigado sentido de divinação do conceito de transcendência. 

Sendo assim, o problema é: sim, a transcendência aponta para o incondicionado. Mas de forma 

alguma! Apenas num sentido derivativo é possível visualizar a transcendência como um para-

além incondicionado que se dá no âmbito de uma outra natureza ontológica. Ainda assim, 

persiste esse sentido como o mais notável e disseminado, estabelecendo-se como o comum que 

a todos se é comum. A transcendência se constrói, então, como um escalar que tem em vista o 

transcendente como um para fora da região dos entes. Essa compreensão mediana do termo, 

entretanto, gera problemas para a delimitação da diferença ontológica, pois aquilo a que se 

dirige a ultrapassagem apenas se coloca como uma outra espécie de ente, que não contingente 

e condicionada em sua existência, mas agora necessária e incondicionada, sendo em si mesma 

e para si a razão de sua existência – ao que se diz: o ente transcendente, nesse sentido, é o ente 

para o qual, em sua essentia, está contida a sua existentia. 

Desse modo, o transcendente passa a ser tudo o que o há de absolutamente-outro – 

transcende completamente o sujeito e os objetos ordenados na totalidade do mundo-extenso. 

No seu curso de verão do ano de 1928, entretanto, e muito em razão dessa total grandeza 

absoluta da existência divinal, Heidegger (1978, p. 206) iria dizer que o transcendente nesse 

sentido é algo como um exagero:  

 

“o transcendente é, por seu turno, o que se situa para além de tudo, como o 

que condiciona isso ou aquilo: o incondicionado, porém, ao mesmo tempo, 

                                                           
156  Original: “[...] den terminologischen Gebrauch des Wortes in der Philosophie zu kennzeichnen. [...] Dieser 

Terminus bedeutet: 1. das Transzendente im Unterschied vom Immanenten; 2. das Transzendente im 

Unterschied vom Kontingenten”. 



 

61 
 

propriamente inacessível ou inalcansável: o excedente. A transcendência é a 

ultrapassagem no sentido de situar-se para além dos entes condicionados”.157 

 

É um exagero, portanto, de acordo com a interpretação heideggeriana, pensar no 

transcendente como algo tão absolutamente para além da existência do ser-aí humano, bem 

como da existentia dos entes dados à-mão. Esse exagero se faz de tal modo que aquilo a que a 

transcendência transcende se torna um total absurdo, i.e., passa a ser o conceito generalíssimo, 

por rigor indefinível e, entretanto, completamente compreensível158 enquanto o transcendente. 

Esse entendimento comum e mediano se dá a partir de uma pura intelecção transcendente do 

sentido para-além referente do ser que se dá como um ente, um algo que tem de ser 

simultaneamente perfeito, imutável, eterno, uno, simplíssimo – o ens perfectissimum, o ente 

perfeitíssimo. Não obstante, Heidegger (1978, p. 211) afirma que o transcendente não deve ser 

visto como o exagerado, i.e., “[...] não, contudo, em direção de uma interpretação acerca de um 

Tu absoluto, e também não como bonum, como valor ou como eterno”159 – e isso não implica, 

por outro lado, colocar o ser transcendente como o que é e tem o caráter de ente. Isso é passar 

por cima da diferença ontológica e interpretar como ente o que tem a estrutura de ser. De fato, 

se está a sugerir duas coisas: (a) o ente transcendente a que se dá o nome de Deus não é a 

transcendência; e (b) a transcendência do ser é de uma esfera de compreensão totalmente 

diferente, levando ao problema do ser-no-mundo. 

O que Heidegger fez foi ressignificar o termo a partir da analítica fundamental do 

ser-aí até ao ponto em que o termo tradicional é que passou a ser um derivado do conceito 

fenomenológico originário. Em BT, Heidegger (2003, p. 24) comenta:  

 

quando se fala de Deus e dos Deuses, nós pensamos a partir de um antigo 

hábito da representação na forma, que, o mais provavelmente, indica o nome 

‘transcendência’, que, no entanto, já quer dizer muitas coisas. Se quer dizer 

algo que ultrapassa o ente dado à-mão e e, especialmente, o humano. [...] O 

transcendente (erroneamente também chamado ‘a transcendência’) é o Deus 

do Cristianismo.160 

 

                                                           
157  Original: “Das Transzendente dagegen ist, was über all das hinausliegt als das, was jenes bedingt: das 

Unbedingte, aber zugleich eigentlich Unerreichbare: das Überschwängliche. Transzendenz ist das 

Überschreiten im Sinne des Hinausliegens über das bedingte Seiende”. 
158  Cf. SZ, § 1, acerca do esquecimento do ser. 
159  Original: “[...] nicht aber in einer Auslegung auf ein absolutes Du hin, und auch nicht als bonum, als Wert 

oder als Ewiges”. 
160  Original: “Wenn von Gott und den Göttern gesagt wird, denken wir nach langer Gewohnheit des Vorstellens 

in der Form, die noch am ehesten der freilich selbst schon vielmeinende Name ‘Transzendenz’ anzeigt. Man 

meint Solches, was das vorhandene Seiende und unter diesem zumal den Menschen übersteigt. [...] Das 

Transzendente (ungenau auch ‘die Transzendenz’ genannt) ist der Gott des Christentums”. 



 

62 
 

A isso Heidegger (2003, p. 216-217) ainda acrescenta que esse tipo de 

transcendência é:  

 

a ‘ôntica’: o outro ente que ultrapassa o ente. Cristão: aquele que cria e que 

transcende o ente criado, i.e., o criador, no uso completamente confuso da 

palavra ‘transcendência’, a ‘transcendência’ (tal qual sua magnificência!) = ao 

próprio Deus, o ente acima do resto dos entes; o abrangente e, assim, 

universal, chamado, ainda ao mesmo tempo, à título de opulência e excesso, 

de ‘Ser’.161 

 

Não é para menos que Nicholson (1996, p. 360) assevera: “se houvesse alguma 

forma ou algum ‘ser’ existindo separadamente dos entes, isso iria tornar o ser em um ente, ein 

Seiendes: ele seria algo outro na existência, violando, desse modo, a diferença ontológica”.162 

Uma das grandes motivações heideggerianas para escrever SZ foi o que ele chamou de 

“esquecimento do ser” (Seinsvergessenheit) e a tarefa da colocação do problema sobre o ser em 

geral – se bem que ele tenha escolhido um ente determinado (ser-aí) para a tarefa da atribuição 

de sentido desse problema. Para tanto, escreve Heidegger (2006, p. 3) que “a ‘universalidade’ 

do ‘ser’ não é a do gênero. [...] A ‘universalidade’ do ser ‘transcende’ toda universalidade 

genérica”.163 O gênero é o que alcança e compreende a noção de níveis de generalidade – o que, 

levado ao absoluto, teria o seu máximo no ens perfectissimum, na figura de Deus, o 

incondicionado ex-cedente. Entretanto, “O ser como tema fundamental da filosofia não é um 

gênero dos entes, ainda que diga respeito a cada um dos entes. Sua ‘universalidade’ deve ser 

procurada mais acima”164 (HEIDEGGER, 2006, p. 38). E não deve ser procurada em um local 

mais alto simplesmente porque há uma topografia específica e correta para se lhe achar, o ser 

não se encontra existindo no mais alto do Olimpo ou, mesmo, no Éden, senão “a circunstância 

central é que o ser não é um ente. O ser não existe”165 (NICHOLSON, 1996, p. 360). Ou, ainda, 

que “[...] o próprio ser não é um ente. Transcende-o. [...] Contudo, esta transcendência não é, 

para Heidegger, a do Ser soberano e independente dos entes e que é o nome de Deus na 

                                                           
161  Original: “die ‘ontische’: das über das Seiende noch hinausgestiegene andere Seiende, christlich: das über 

das geschaffene Seiende schon hinausgestiegene Schaffende, der Schopfer, in der ganz verworrenen 

Verwendung des Wortes ‘Transzendenz’ die ‘Transzendenz’ (so wie Seine Magnificenz!) = Gott selbst, das 

Seiende über dem übrigen Seienden; das Umgreifende und so Allgemeine, zum Überfluß und zur 

Übersteigerung der Verwirrung zugleich dann noch das ‘Sein’ genannt!”. 
162  Original: “If there were some form, or some ‘Being’, existing separately from beings, that would turn being 

into a being, ein Seiendes: it would be something else in existence, thereby violating the ontological difference”. 
163  Original: “[...] die ‘Allgemeinheit’ von ‘Sein’ ist nicht die der Gattung. [...] Die ‘Allgemeinheit’ des Seins 

‘überstiegt’ alle Gattungsmäßige Allgemeinheit”. 
164  Original: “Das Sein als Grundthema der Philosophie ist keine Gattung eines Seienden, und doch betrifft es 

jedes Seiende. Seine ‘Universalität’ ist höher zu suchen”. 
165  Original: “the central circumstance is that being isn’t a being, isn’t an entity. Being does not exist”. 



 

63 
 

metafísica cristã” (PASQUA, 1993, p. 30). E apesar de tudo, o ser-aí o compreende, ainda que 

pré-ontologicamente. 

Mas o que é que faz possível, então, algo como ‘transcender’? De acordo com 

Dahlstrom (2005, p. 38), “esse modo de representar o ser como separado dos entes é, Heidegger 

insiste, ‘a origem da transcendência’ em suas várias formas”.166 Acontece que de alguma 

maneira, o ser que transcende é um algo comum aos entes transcendidos, o que faz, ainda de 

acordo com Dahlstrom (2005, p. 38), com que surja a ideia adjacente do ser-separado, da 

separação. O ser é completamente diferente, não obstante seja o que está logo em relação com 

o ente. O ser é sempre ser de um ente e o ente é em seu ser. É deveras importante notar, 

entretanto, que a diferença ontológica não deve ser interpretada única e exclusivamente de 

modo lógico-gramatical, conquanto esse tipo de análise passa ao largo da proposta 

heideggeriana no período fundamental ontológico, i.e., desvelar o sentido do ser do ente a que 

se chama ser-aí (NICHOLSON, 1996, p. 361). De certa maneira, ainda, o ser se mantém como 

um conceito obscuro, não porque não se lhe acha resposta, mas porque a resposta a que se dá é 

dependente de uma articulação de sentido específica a partir da tarefa do ser-aí. E como “de 

fato o ser não é equivalente às palavras e aos mecanismos lógicos por nós mencionados, ou aos 

conceitos, não importa o quão ‘fundamentais’ eles sejam. Ao invés disso, o ser é o que todos 

eles significam [...]”167 (NICHOLSON, 1996, p. 362). 

É apenas porque ser se dá que se pode usar a cópula, o ‘é’, e atribuir sentido aos 

enunciados, disposições e usos. Se não se dá ser, nesse sentido, o ser do ser-aí, não seria possível 

ao ser-aí mesmo, sendo, formar conjunturalmente o mundo de sua significância. Do mesmo 

modo, é a partir do sentido do ser que se descobrem os entes em suas remissões projetivas, 

lançadas, atuais. O ser a que se deu importância aqui, não é um ente, muito menos o mais 

exagerado deles; é um nada de entitativo. O ser transcende. E ainda assim, Heidegger (1978, p. 

186) insiste que “[...] ele [o ser] não é nem ônticamente nem logicamente anterior, senão 

ontologicamente. Mas esse é o problema. [...] O ser é o Anterior em um sentido obscuro”.168 

Essa obscuridade, como já se frisou, não impede que o ser-aí tenha uma compreensão de ser, 

ainda que não tematizada e pré-ontológica. Pelo contrário: uma qualquer compreensão já 

envolve a compreensão de ser e tem por base a abertura do ser-aí a algo como mundo. Mas 

                                                           
166  Original: “This manner of representing being as separate from beings is, Heidegger maintains, ‘the origin of 

transcendence’ in its various forms”. 
167  Original: “But in fact being is not equivalent to the words or the logical devices we have mentioned, or to the 

concepts no matter how ‘fundamental’ it might be. Instead of that, being is what they all signify [...]”. 
168  Original: “es ist weder ontisch noch logisch früher, sondern ontologisch. Aber dies ist das Problem. [...] Sein 

ist das Frühere in einem dunklen Sinn”. 



 

64 
 

porque nem mundo nem ser-aí humano dizem respeito simplesmente a campos da metafíscia 

especial, conquanto ela lide com âmbitos de ser nos quais os ob-jetos são dados a partir da lida 

com entes dados, Heidegger (1989, p. 237) afirma que o mundo é medido a partir do ser-aí169: 

“ele [o mundo] é uma determinação do ser-no-mundo, um momento da estrutura do modo de 

ser do ser-aí. O mundo é algo que tem o caráter do ser-aí. [...] o mundo não é dado à-mão, senão 

ele existe, i.e., ele tem o modo de ser do ser-aí”.170 O mundo é o aberto na abertura 

compreensiva, dispositiva e falante do ser-aí (HEIDEGGER, 2006). E é a partir da 

transcendência fundamental-ontológica, dessarte, que se pode falar em algo como “ser é 

transcendente”. 

 

3.2.2 Transcendente/transcendental para além da objetualidade do objeto ou da subjetividade 

do sujeito encapsulado 

 

No seu pequeno, mas denso, tratado de 1928 (A essência do fundamento), 

Heidegger (1976b, p. 139) escreve que ‘transcendental’ (transzendentaler) é tudo aquilo que 

tem a ver com a transcendência, sendo que o mundo é o que constitui propriamente a estrutura 

unitária desse fenômeno, de tal maneira que o conceito de mundo é transcendental 

(transzendentaler). É nessa esteira que para Reis (1999, p. 343) “Transcendental diria respeito 

a tudo o que pertence à transcendência”. Pertencer à transcendência, nesse sentido determinado 

de transcendental, é atualizar-se enquanto o lançado, aberto para o mundo, que se projeta. Ora, 

continua Reis (1999, p. 343): “Mais ainda tudo o que remete, em função de sua própria 

possibilidade, para a transcendência. O conhecimento transcendental não seria a demonstração 

de que as representações a priori referem-se a objetos da experiência (porque são as condições 

da possibilidade da experiência), mas conhecimento transcendental é conhecimento 

ontológico”. Dessa maneira, transcendental não é, como diria Kant (1974, p. 63) na KrV, B 25: 

“[...] todo conhecimento [...], que em geral não se ocupa tanto com objetos, senão com o nosso 

modo de conhecimento de objetos, na medida em que este deve ser possível a priori.”171 E não 

o é por mais de um motivo: (a) primeiro que transcendental no tratado e, mesmo, no período da 

ontologia fundamental como um todo, não indica um modo de conhecimento a priori no qual 

                                                           
169  Espera-se que isso tenha ficado claro a partir da seção 1. 
170  Original: “Sie ist eine Bestimmung des In-der-Welt-seins, ein Moment der Struktur der Seinsart des Daseins. 

Die Welt ist etwas Daseinsmäßiges. [...] Die Welt ist nicht vorhanden, sondern sie existiert, d. h. sie hat die 

Seinsart des Daseins”. 
171  Original: “[...] alle Erkenntnis [...], die sich nicht so wohl mit Gegenständen, sondern mit unserer Erkenntnisart 

von Gegenständen, so fern diese a priori möglich sein soll, überhaupt beschäftigt”. 



 

65 
 

as condições internas de um sujeito condicionam o conhecimento fenomenal (i.e., de objetos da 

experiência possível); e (b) transcendência e transcendental, no projeto heideggeriano, não se 

limitam à questão do conhecimento, pois não se fecham no pensamento meramente teorético, 

senão são algo quase como a condição para ambos os comportamentos, teórico e prático, diante 

dos entes intramundanos que vêm ao encontro. É desse modo que o mundo aparece como a 

estrutura unitária desse fenômeno. 

Em geral, quando se fala de transcendência, como já se notou nas seções 

precedentes172, tende-se a se pensar em um fora – seja um fora do plano de realidade contingente 

(um incondicionado), seja um fora do plano da consciência imanente. O fora a que se tende a 

pensar é sempre um fora em relação a um dentro, mas isso fica ainda mais explícito quando do 

ponto de vista filosófico-epistemológico, no qual o sujeito se dá como um recinto fechado, 

individualíssimo – porta de abertura à liberdade enquanto auto-nomia173 diante do fora da 

consciência a que se chama “mundo extenso”. Nesse sentido, acontece que “o sujeito é 

representado aqui quase como uma cápsula, com o seu dentro, uma parede capsular e um fora 

dela”174 (HEIDEGGER, 1978, p. 205). E isso não se dá única e exclusivamente quando se 

comenta expressamente o problema da transcendência em termos de imanência – na verdade, 

não é necessário que se fale na distinção entre imanência e transcendência para que haja a 

possibilidade de uma tal visão “encapsulada”. Basta que haja a mera intuição de um fora, a 

mera representação de um para além dos limites do dentro. Talvez por isso seja algo tão difícil 

de se visualizar o problema da transcendência no período de 1926/29 – o que transcende já é 

um fora aberto. Observe-se as palavras de Heidegger (1978, p. 205) ainda sobre esse tema e 

sobre a tendência de voltar ao problema da cápusa: “mas como quer que seja e onde quer que 

seja colocado o problema da transcendência, sob a orientação expressa ou não expressa do seu 

contra-conceito da imanência, ali se encontra em princípio a chamada representação-capsular 

do sujeito, do ser-aí”.175 

O grande problema dessa interpretação, parece, é o fato de que, quer na noção 

transcendente quer na imanente, a questão se desenrola como um ancorar na subjetivação, de 

tal modo que se reduz o âmbito da “vida” ao da relação sujeito/objeto, i.e., ao âmbito da 

                                                           
172  Cf. particularmente a seção 2.2, in fine, para uma colocação preliminar do problema da transcendência na 

tradição a partir de dois pontos de vista delimitados, o teológico e o epistemológico. 
173  Cf. Heidegger (1982) em seu curso de verão na Universidade de Freiburg.  
174  Original: “Das Subjekt wird hier gleichsam als eine Kapsel vorgestellt, mit einem Inneren, einer Kapselwand 

und einem Außerhalb ihrer”. 
175  Original: “Aber wie immer und wo immer das Transzendenzproblem gestellt wird, in ausdrücklicher oder 

unausdrücklicher Orientierung am Gegenbegriff der Immanenz, da liegt im Prinzip die genannte Kapsel-

Vorstellung vom Subjekt, vom Dasein zugrunde”. 



 

66 
 

transcendência dos objetos em relação ao ‘eu’ imanente. Isso fica claro em uma passagem do 

curso de inverso de 1919/20, quando Heidegger (1993, p. 145), ainda sofrendo influência de 

termos diltheynianos, escreve: “a vida e não o objeto, também não é, contudo, compreendida 

através de uma ancoragem no sujeito, através de um modo de compreensão do eu. Objetificação 

e subjetificação são modos de teorização. A reflexão imanente também incide sobre uma 

transcendência objetivada”.176 Deve-se notar, complementando o que foi dito acima, que 

Heidegger sofria ainda certa influência do vocabulário de Dilthey, tanto que utiliza o termo 

‘vida’ (Leben) para se referir a algo próximo a ser-aí – essa tese de uma equivalência conceitual 

é sustentada, v.g., por Tugendhat (1970) e por Inwood (1999, p. 118-119). Dessa maneira, 

aceitando que ‘vida’ seja um correlato – ainda frágil – de ‘ser-aí’, pode-se ver o intuito 

heideggeriano de retirada, de saída, da esfera subjetivista/objetivista em função de uma 

fenomenologia da vida fática, do ser-aí. Recorrer ao modelo de transcendência/imanência é 

permanecer na visão capsular. E desse modo, no que interessa à questão diretriz dessa 

dissertação, i.e., à transcendência na ontologia fundamental heideggeriana, o problema da 

apreensão do ‘eu’ a partir do viés subjetivista, se estabelece como um empecilho para se pensar 

a fundamentação do “si mesmo” (Selbst ou Selbstheit), conquanto, como coloca Heidegger 

(2006, p. 320), “pois o conceito ontológico do sujeito não caracteriza a ipseidade do eu qua si-

mesmo, senão a mesmidade e a constância de um já sempre dado presente à-mão. Determinado 

ontologicamente como sujeito, o ‘eu’ quer dizer fixá-lo como um sempre já presente à-mão”.177 

Isso implica dizer que o terreno para a colocação e desenvolvimento do “eu qua si-mesmo” não 

tem suas bases na subjetividade, senão o contrário.178 

Mas surge então, demais, um obstáculo à concepção transcendente/imanente: 

sujeito é sempre sujeito em relação a um objeto. Bem, após discorrer sobre o conceito de sujeito 

de acordo com Natorp, indicando que para o autor ele é dividido em três momentos – conteúdo 

(Inhalt), Eu (Ich) e, por fim, consciencialidade (Bewußtheit) –, Heidegger (1989, p. 221-222) 

coloca: “pertence ao eu a relação para com o objeto, e vice-versa, o objeto qualifica a relação 

para com um sujeito. A relação é uma correlação”.179 Isso significa dizer que há uma unidade 

correlacional entre sujeito e objeto dada pela consciencialidade, fazendo com que nem sujeito 

                                                           
176  Original: “Leben nicht Objekt, ist aber auch nicht philosophisch erfaßt durch Verankerung im Subjekt, durch 

ichliche Betrachtungsweisen. Objektivierung und Subjektivierung sind Theoretisierungsweisen. Auch 

immanente Reflexion geht auf objektivierte Transzendenzen”. 
177  Original: “Denn der ontologische Begriff des Subjekts charakterisiert nicht die Selbstheit des Ich qua Selbst, 

sondern die Selbigkeit und Bestäntdigkeit eines immer schon Vorhandenen. Das Ich ontologisch als Subjekt 

bestimmen, besagt, es als ein immer schon Vorhandenes ansetzen”. 
178  Isso será retomado, mas a partir de uma caracterização positiva, na seção 2.3. 
179  Original: “Es gehört zum Ich die Relation zum Objekt, und umgekehrt, dem Objekt eignet die Relation zu einem 

Subjekt. Die Relation ist eine Korrelation”. 



 

67 
 

e nem objeto possam vir separados – sempre que um aparecer, o outro surge em oposição. Não 

há, assim, quaisquer possibilidades de alteração na consciencialidade sem que haja uma total 

reestruturação do conteúdo: uma modificação na correlação é derivada única e exclusivamente 

de uma alteração no conteúdo objetual, causando uma relação diferenciada no Eu; porém, a 

consciencialidade é sempre a mesma e determina a res cogitans a partir de um conteúdo 

consciente relacionado com um Eu.180 A questão toda é que esse tipo de apreensão objetual, 

típico da tradição filosófica moderna, sempre leva em consideração a necessidade da 

interpretação objetual dos entes dados presentes-à-mão, o que, para Heidegger (1989, p. 222), 

não é de modo algum evidente: 

 

Pois algo contraposto é sempre algo contraposto a um compreendido. De fato. 

Mas todo ente é, necessariamente, um objeto? Para que eles sejam o que são, 

por acaso os objetos dos acontecimentos naturais têm de ser para um sujeito? 

Manifestamente não. O ente é tomado de antemão como um objeto. Daí pode-

se deduzir que é preciso um sujeito para ele. 181 

 

Acontece, entretanto, que quando se entra no campo da fenomenologia, i.e., quando 

se insere no pensamento husserliano, essa estrutura correlacional que se dá entre sujeito e objeto 

se transpõe para uma questão mais profunda: a da intencionalidade. Isso faz com que a presença 

da consciência tenha um papel central na determinação do âmbito dos objetos “dados” – i.e., os 

atos intencionais radicam a estrutura “consciência é sempre consciência de”, e isso é 

fundamental para a compreensão da relação de cochecimento transcendental em Husserl. 

Gander (2009, p. 153) afirma que “com a intencionalidade Husserl designa a propriedade 

fundamental da consciência; sempre consciência de algo, i.e., sempre estar orientada a partir de 

alguma objetualidade”.182 Ora, tal perspectiva é, de fato, um salto ante à posição completamente 

transcendente da correlação sujeito imanente objeto transcendente. Mas de que modo? Bem, os 

objetos transcendentes ao eu, i.e., as coisas enquanto presentes-à-mão, passam a ser constituídas 

na consciência: elas são, por assim dizer, dadas na consciência; há um ser-dado (Gegebensein) 

próprio das objetualidades na “consciência de”, i.e., no ato intencional. Por tal motivo escreve 

Marques (2012, p. 61-62):  

 

[...] a transcendência em Husserl não sustentaria um dualismo epistemológico, 

i. é, uma separação entre sujeito e objeto, ao contrário, os objetos só podem 

                                                           
180  Cf. a introdução à seção 1.1 desta dissertação. 
181  Original: “Denn etwas Entgegestehendes ist immer entgegenstehend für ein Erfassendes. Gewiß. Allein, ist 

jedes Seiende notwendig Objekt? Müssen die Naturvorgänge Objekte für ein Subjekt sein, um zu sein, was sie 

sind? Offenbar nicht. Das Seiende wird im vorhinein als Objekt genommen. Dann kann hieraus deduziert 

werden, daß dazu ein Subjekt gehört.”. 
182  Original: “Mit Intentionalität bezeichnet Husserl die Grundeigenschaft des Bewusstseins, immer Bewusstsein 

von etwas, d. h. immer auf irgendeine Gegenständlichkeit gerichtet zu sein”. 



 

68 
 

ser constituídos enquanto tais na medida em que são correlatos intencionais 

de um sujeito, ou ainda, na medida em que os objetos transcendentes são 

constituídos como imanentes no sentido intencional [...]. 

 

É algo a se considerar, entretanto, que, ainda que os objetos sejam imanentes no 

sentido transcendental, eles hão de ser transcendentes ao sujeito. O que ocorre, parece, é que a 

correlação é mais estreita no sentido intencional da consciência husserliana, ao ponto de se 

permitir haver algo como uma imanência do objeto na consciência ao modo de uma 

constituição. Lembrando a citação de Heidegger mais acima: mesmo a tese da imanência se 

estabelece a partir da compreensão do sujeito capsular. E ainda que se admita haver uma 

imanência do objeto na consciência, há um caráter objetual externo no fato de que objeto é 

sempre um ob-jeto, um lançado para lá. Mas se não se atém a essa crítica a partir da perspectiva 

transcendente da imanência, deve-se observar que esse caráter intencional da consciência – 

como “consciência de” – na fenomenologia transcendental husserliana, entretanto, é posto 

como algo insuficiente e, mesmo, superficial a partir do pensamento de Heidegger (1989, p. 

230), de tal maneira que ele afirma:  

 

[...] a característica até então unicamente habitual da intencionalidade, na 

fenomenologia, prova-se como insuficiente e superficial. Por outro lado, 

contudo, o ser-aí não se ‘transpõe’ às coisas de tal maneira que ele salte de 

uma esfera pretensamente subjetiva em um círculo de objetos.183 

 

Mas o que se tem que perguntar é: estaria a intencionalidade completamente 

rechaçada? Seria a apreensão intencional de objetos para a consciência algo completamente 

equivocado? Obviamente que não: o problema da intencionalidade para Heidegger não está na 

intencionalidade em si, senão na sua pretensão ontológica, i.e., na ideia de que a 

intencionalidade seria o fundamento de todo o relacionamento para com os objetos, ou, numa 

linguagem heideggeriana, com os entes que vêm ao encontro na manualidade ou mesmo na 

apreensão teórica enquanto um conjunto de entes presentes-à-mão. Marques (2012, p. 62) 

afirma exatamente isso quando diz que o problema da tese husserliana para Heidegger se 

encontra na originalidade da consciência como horizonte da transcendência, ou seja, o problema 

é saber quão originária é a intencionalidade para o ser-aí. Sendo assim, Heidegger pensará em 

algo que fundamente a própria intencionalidade enquanto “consciência de”, i.e., ele pensará o 

que é isto que se estabelece como ainda mais originário do que o próprio ato intencional – e 

mais, ele tentará retirar o fundamento do ato intencional de sua ontologia fundamental, de tal 

                                                           
183  Original: “[...] die bisher in der Phänomenologie einzig übliche Charakteristik der Intentionalität erweist sich 

als unzureichend und äußerlich. Andererseits aber ‘transponiert’ sich das Dasein nicht zu den Dingen 

dergestalt, daß es aus einer vermeintlichen subjektiven Sphäre herausspringt in einen Kreis von Objekten”. 



 

69 
 

maneira que o ser-aí seja já ele mesmo a própria transcendência, agora tomada como 

“transcendência primordial” ou “transcendência originária”. Nesse sentido, ao se falar em 

intencionalidade como recinto da transcendência na fenomenologia, só se está querendo dizer 

que uma vez que a transcendência originária tenha ocorrido, a intencionalidade é um modo 

possível de se relacionar para com os entes, no qual o conhecimento daí resultante seja a partir 

da noção de que o conhecimento é conhecimento de algo que se dá enquanto consciência de. 

Para tanto, Heidegger (1978, p. 194) assevera:  

 

Nós vimos agora, porém, com a identificação da compreensão vulgar da 

transcendência ôntica, como ela se encontra na intencionalidade, que o 

comportar-se para com o ente, o comportar-se ôntico, pressupõe a 

compreensão de ser; ou seja: que a transcendência ôntica é ainda 

fundamentada na transcendência primordial, originária, que, por conseguinte, 

faz referência à compreensão de ser.184 

 

Mas se agora a transcendência se mostra ao mesmo tempo mais originária do que a 

correlação subjetivo-objetiva e, outrossim, do que a intencionalidade; e se à transcendência 

ôntica pressupõe-se uma transcendência originária, logo essa nova “figura” deve se estabelecer 

como uma transcendência ontológica, na qual a compreensão de ser tem um papel fundamental. 

Atente-se, entretanto, para o fato de que a compreensão de ser, assim como preliminarmente 

exposta na seção 1, é o que abre a possibilidade da existência do ser-aí enquanto o ente que é e 

desvela ser. A compreensão de ser é um fato constitutivo do ser-aí; ser-aí é o ente que, sendo, 

é e compreende ser, abre-se enquanto compreensão disposicional e se dá num já relacionar-se 

de tal ou qual modo com o seu ser. Desse modo, o ser-aí é o aberto que ultrapassa. E o que se 

ultrapassa é, de acordo com Heidegger (1978, p. 211), o próprio ser-aí, de tal maneira que:  

 

O ser-aí não existe e só aí realiza ocasionalmente um ultrapassamento, senão 

existir quer dizer o ultrapassar originário. O ser-aí mesmo é o ultrapassado. 

Daí se diz: a transcendência não é qualquer comportar-se possível (entre 

outros comportamentos possíveis) do ser-aí para com os outros entes, senão é 

a constituição fundamental do seu ser, de cujo fundamento o ser-aí pode antes 

de mais nada comportar-se para com os entes.185 

 

                                                           
184  Original: “Wir sahen nun aber bei der Kennzeichnung der vulgar verstandenen, der ontischen Transzendenz, 

wie sie in der Intentionalität liegt, daß das Verhalten zu Seiendem, das ontische Verhalten, Seinsvertändnis 

voraussetzt, das heißt: daß die ontische Transzendenz noch selbst gegründet ist in der ursprünglichen, in der 

Urtranszendenz, die somit Bezug hat zum Seinsvertändnis”. 
185 Original: “[...] das Dasein existiert nicht etwa und vollzieht dann gelegentlich einen Überschritt, sondern 

Existieren besagt ursprünglich Überschreiten. Das Dasein selbst ist der Überschritt. Darin liegt: die 

Transzendenz ist nicht irgendein mögliches Verhalten (unter anderen möglichen Verhaltungen) des Daseins 

zu anderem Seienden, sondern die Grundverfassung seines Seins, auf derem Grunde es sich allererst zu 

Seiendem verhalten kann”. 



 

70 
 

Mas isso poderia levar a um mal-entendido, qual seja, o de que o ser-aí é algo a se 

ultrapassar por ser uma cápsula: como se disse acima, a interpretação da cápsula remete à 

determinação do campo de imanência/transcendência. Entretanto, para Heidegger, a 

transcendência é algo completamente outro: transcender não significa sair do dentro ao fora, 

nem migrar de plano de existência, nem comunicar dois incomunicáveis, nem tornar subjetivo 

o objeto, nem determinar a objetualidade do objeto. Transcendência é anterior a tudo isso, pois 

não é jamais um superar barreiras ou dificuldades de transposição (HEIDEGGER, 1978, p. 

212): “transcendência não quer dizer o ultrapassar de uma barreira que, antes de tudo o mais, 

aprisiona o sujeito em um habitáculo, um espaço interior”.186 A transcendência, para Heidegger 

(1978, p. 212) é, muito antes, um ultrapassar do ser-aí ao mundo (desde/para): “o para onde o 

sujeito transcende é isso que nós chamamos de mundo”.187 Por isso, exatamente, foi necessária 

uma seção neste trabalho para explicar o que é o mundo na concepção heideggeriana da 

ontologia fundamental. O mundo é o para onde o ser-aí transcende; o ser-aí transcende desde si 

mesmo para o mundo (ele mesmo uma estrutura do ser-aí) – com uma única ressalva: mundo 

não tem nada de objetual, não pode ser apreendido e não corresponde à natureza; mundo é nada 

de ente. Logo, a linguagem falha para dizer o que é o mundo, a não ser que opere uma indicação 

sem compromisso referencial a entes existentes – o que Heidegger, em sua juventude, chamara 

indicação formal188. Assim, o ser-aí é o ente que, em seu ser, pondo-se a compreender ser, 

projeta-se enquanto existência fática (HEIDEGGER 1995c, p. 315): “o ser-aí não é 

precisamente, conquanto existe faticamente, um sujeito isolado, senão um ente que é e está 

essencialmente fora de si”.189 E uma vez que o ser-aí transcende para o seu mundo significativo, 

deve ficar claro que (HEIDEGGER, 1978, p. 215):  

 

a transcendência, o ser-no-mundo, não se iguala nem se identifica em nada 

com a intencionalidade; quando se faz isso, como acontece em diversos 

aspectos, então se prova com isso apenas que ainda se está realmente muito 

longe de uma compreensão desse fenômeno e que ele não pode ser 

efetivamente concebido sem dificuldades.190 

 

                                                           
186  Original: “Transzendenz besagt nicht das Überschreiten einer Schranke, die zunächst das Subjekt in einem 

Innenraum einsperrte”. 
187  Original: “Wohin das Subjekt transzendiert, ist das, was wir Welt nennen”. 
188  Cf. seção 1.2. 
189  Original: “Das Dasein ist gerade, sofern es faktisch existiert, nicht ein isoliertes Subjekt, sondern ein Seiendes, 

das wesenhaft außer sich ist”. 
190  Original: “Die Transzendenz, das In-der-Welt-sein ist nirgends mit der Intentionalität gleichgestellt und 

identifiziert; wenn man das tut, wie es mehrfach geschiet, dann beweist man dadurch nur, daß man noch recht 

weit weg ist vom Verständnis dieses Phänomen und daß dieses in der Tat nicht ohne weiteres zu fassen ist”. 



 

71 
 

Isso não quer dizer que ele não possa ser compreendido, pelo contrário; apenas não 

se lhe pode confundir com a intencionalidade. Foi dito acima que o para onde da transcendência 

é o mundo. Foi dito igualmente que o transcendido na transcendência é o ser-aí. Mas de que 

forma o ser-aí transcende a si mesmo rumo ao mundo sem que haja uma relação de imanência? 

Sendo o seu já como ser-no-mundo191. Exatamente por isso que “designamos o fenômeno 

fundamental da transcendência do ser-aí com a expressão: ser-no-mundo”192 (HEIDEGGER, 

1978, p. 213). E mais, é também exatamente por isso que Heidegger (1978, p. 215) diz “[...] 

que a intencionalidade se fundamenta na transcendência [...]”.193 O ponto central da distinção é 

que, assim como afirma Tugendhat (1970, p. 263), no que diz respeito à transcendência do 

mundo na ontologia fundamental, o conceito “ser-no-mundo” exprime a noção de que o ser-aí 

já sempre se relaciona – pode-se dizer, inclusive, relaciona-se essencialmente – com o seu 

mundo; por outro lado, a redução transcendental da “consciência de” tem com um separado 

aquilo para com que se relaciona, i.e., o mundo é um fora, ainda que esteja presente como 

imanente na intencionalidade. E desse modo, a epoché, i.e., a redução transcendental 

husserliana “é relativa à sua concepção de todo comportar-se humano enquanto 

‘intencionalidade’ e isso significa enquanto configuração objetiva”.194 

Não obstante, retira-se daí que os entes intramundanos que vêm ao encontro no 

mundo não estão já completamente resolvidos no sentido de esclarecidos à consciência, senão 

muito pelo contrário: os entes intramundanos se dão no modo da resistência ao esforço da 

descoberta – verdade ôntica195. Mas o problema é que esse descobrir (Entdecken) dos entes 

intramundanos, que tem sua base no ser-no-mundo, é o que leva, onticamente, é claro, à 

caracterização do mundo como mundo externo. Ao menos é isso o que afirma Heidegger (2006, 

p. 211): “a resistência caracteriza o ‘mundo externo’ no sentido dos entes intramundanos, mas 

nunca no sentido do mundo. [...] A partir desse fenômeno existencial fundamental volta 

necessariamente toda a problemática do mundo externo”.196 E mais, se bem pesadas as coisas, 

uma vez que a transcendência é algo anterior à consciência e aos atos intencionais da 

consciência, e uma vez que com o tema da resistência/descoberta surge novamente a 

                                                           
191  Cf. sobre o já ser-no-mundo a seção 2.3.4. 
192  Original: “[...] bezeichnen wir das Grundphänomen der Transzendenz des Daseins mit dem Ausdruck: In-der-

Welt-sein”. 
193  Original: “daß die Intentionalität in der Transzendenz gründet [...]”. 
194  Original: “[...] sie ist relativ auf seine Auffassung alles menschlichen Verhaltens als ‘Intentionalität’ und d. h. 

als objektivierendes Setzen”. 
195  Para uma boa apreensão da caracterização ôntica e ontológica da verdade, cf. Heidegger (1976b, p. 130-131), 

onde, em linhas gerais, se coloca que o desvelamento (Unverborgenheit) é subdividido em: (a) descobrimento 

(Entdecktheit), a verdade do dado presente-à-mão; e (b) abertura (Erschlossenheit), a verdade do ser-aí. 
196  Original: “Widerstand charakterisiert die ‘Außenwelt’ im Sinne des innerweltlichen Seiende, aber nie im Sinne 

der Welt. [...] Auf dieses existenziale Grundphänomen kommt notwendig alle ‘Außenweltproblematik’ zurück”. 



 

72 
 

possibilidade ôntica de caracterização e vivência do mundo externo, pode ser inferido, junto 

com Heidegger (216, p. 211), que “a ‘consciência da realidade’ é ela mesma um modo de ser-

no-mundo”.197 É, de fato, um modo de ser-no-mundo, cujo acontecimento tem seu fundamento 

na transcendência. Poder-se-ia dizer, então, que a objetificação é uma modificação existenciária 

(existentielle) da transcendência originária do ser-aí para o mundo. Isso é o que Heidegger 

(2006, p. 363) indica ao abordar a questão da transcendência no § 69, b, de SZ: “para que a 

tematização dos objetos presentes-à-mão – do projeto científico da natureza – seja possível, o 

ser-aí tem que transcender o ente tematizado. A transcendência não consiste na objetificação, 

senão esta pressupõe aquela”.198 

E, assim, retorna-se ao início da seção 1.1.1, quando, ao se falar no mundo ob-jetual 

de Descartes, dissera-se que essa tradição do dado objetual tende a olhar para o “mundo” 

enquanto mundo externo e passível de apreensão intelectiva por seres racionais; e que é nesse 

sentido (vulgar) que se opera uma transcendência do campo objetual. Contudo, isso só ocorre 

porque, bem pesadas as coisas, Descartes dá mais importância ao ‘cogito’ do que ao ‘sum’. Indo 

de encontro a essa linha de pensamento, Heidegger (2006, p. 211) expõe que: 

 

a primeira afirmação é, então: ‘sum’ e, de fato, no sentido de que: eu-sou-em-

um-mundo. Como um tal ente ‘eu sou’ na possibilidade de ser para diferentes 

comportamentos (cogitationes) como modo de ser junto aos entes 

intramundanos. Descartes diz, ao contrário: cogitationes são presentes-à-mão, 

nisso está um ego com dados presentes-à-mão enquanto res cogitans carentes 

de mundo.199 

 

Uma vez que no § 69, c, de SZ, se coloca a transcendência a partir da noção de sua 

temporalidade, é importante destacar, quanto ao contraste entre a originariedade da 

transcendência e a intencionalidade husserliana, o papel intencional da compreensão do tempo 

para Husserl (1966) – consciência do tempo, ou consciência interna do tempo (innere 

Zeitbewußtsein) –, fato que, para Heidegger torna a interpretação husserliana equívoca (ao 

menos no sentido de sua pretensa originariedade). Desse modo, Heidegger (1978, p. 263) 

argumenta que os fenômenos da ‘lembrança’ ou ‘memória’ (Erinnerung), da ‘presentificação’ 

(Vergegenwärtigung), ‘re-presentificação’ (Wiedervergegenwärtigung) e ‘espera’ 

                                                           
197  Original: “‘Realitätsbewußtsein’ ist selbst eine Weise des In-der-Welt-seins”. 
198  Original: Heidegger (2006, p. 363): “Damit die Thematisierung des Vorhandenen, der wissenschaftliche 

Entwurf der Natur, möglich wird, muß das Dasein das thematisierte Seiende transzendieren. Die 

Transzendenz besteht nicht in der Objektivierung, sondern diese setzt jene voraus”. 
199  Original: “Die erste Aussage ist dann: ‘sum’ und zwar in dem Sinne: ich-bin-in-einer-Welt. Als so Seiendes 

‘bin ich’ in der Seinsmöglichkeit zu verschiedenen Verhaltungen (cogitationes) als Weisen des Seins bei 

innerweltlichem Seienden. Descartes dagegen sagt: cogitationes sind vorhanden, darin ist ein ego mit 

vorhanden als weltlose res cogitans”. 



 

73 
 

(Erwartung), todos eles fenômenos temporais, “[...] são para ele sugestionados para a pesquisa 

através de uma problemática completamente diferente, qual seja a da intencionalidade em geral, 

i.e., através de uma análise da consciência como consciência-de”.200 Desse modo, o que ocorre 

é que todo os fenômenos temporais, por serem intencionais, têm como base a relação do 

conhecimento, determinam-se como saberes. Desse modo, continua Heidegger (1978, p. 263), 

a lembrança, por exemplo, “é concebida, com isso, como um saber determinado sobre o 

passado. Assim o tempo permanece também aqui ainda como um escoamento do agora [...]”.201 

Entretanto, no que diz respeito à intencionalidade e à temporalidade, é certo que, assim como é 

estabelecido em uma nota ao final do § 69, b, a intencionalidade da consciência se funda na 

temporalidade ekstática do ser-aí – e logo antes de iniciar a alínea “c”, cujo título é “o problema 

temporal da transcendência do mundo” (Das zeitliche Problem der Transzendenz der Welt). 

Sendo assim, não só o tempo – enquanto o sentido do ser do ser-aí – é importantíssimo para a 

análise da transcendência, mas, uma vez que ela possibilita existencialmente a intencionalidade, 

esta permite algo como uma consciência interna do tempo. 

Qual o modo, então, pelo qual o ser-aí se dá originariamente, i.e., antes de qualquer 

modificação ôntica que leve a apreensão dos entes como objetos dados descobertos apesar de 

sua resistência? Ele se dá pré-reflexivamente. Para ser bem pontual, Heidegger (1989, p. 226) 

discorre: “O si-mesmo é para o ser-aí para si mesmo aí, sem reflexão e sem percepção interna, 

antes de toda reflexão. A reflexão no sentido de um “voltar-se a” é apenas um modo de 

aquisição (ou compreensão) de si, mas não o modo da abertura-de-si primária”.202 Não é de se 

espantar que o ser-aí se constitua como um ser anterior a todo o conhecimento objetual, anterior 

a todo processo de apreensão intelectiva. Quanto ao ser aí se pode alegar, como o faz Sena 

(2012, p. 46) “[...] não apresenta eidos algum. Nesse “setor” da investigação fenomenológica 

fracassaria necessariamente toda e qualquer eidética.”. Pois de fato, o ser-aí não pode ser 

tomado como uma generalidade e nem pode ser tomado como dado presente-à-mão e 

aritmeticamente quantificável, “pois não há nada, nenhuma essência [Wesen], para uma 

possível intuição [Anschauung]. Assim como não há nada, nenhum objeto [Gegenstand] para 

uma possível representação [Vorstellung]” (SENA, 2012, p. 46). O fundamental para o ser-aí 

é o seu relacionar-se para com o seu ser, de tal maneira que ele seja pré-compreensão de ser, 

                                                           
200  Original: “[...] sind ihm für die Untersuchung nahegegelegt durch eine ganz andere Problematik, nämlich die 

der Intentionalitäten überhaupt, d. h. durch eine Analyse des Bewußtseins als Bewußtsein-von”. 
201  Original: “Erinnerung wird dabei als ein bestimmtes Wissen um das Vergangene gefaßt. So bleibt Zeit auch 

hier noch ein Abfluß der Jetzt [...]”. 
202  Original: ““Das Selbst ist dem Dasein ihm selbst da, ohne Reflexion und ohne innere Wahrnehmung, vor aller 

Reflexion. Die Reflexion im Sinner der Rückwendung ist nur ein Modus der Selbsterfassung, aber nicht die 

Weise der primären Selbst-Erschließung”.”. 



 

74 
 

que baseada em um compreender como tal, possa permitir modificações existenciárias como o 

intuir, representar, pensar, quantificar, etc. – “‘intuição’ e ‘pensamento’ já são, ambas, 

derivados afastados da compreensão” (HEIDEGGER, 2006, p. 147). Atente-se ao fato 

supramencionado de que o ser-aí é o próprio transcendido no sentido de que ele já é um fora; 

logo, se o que é fundamental para o ser-aí é o caráter de sua compreensão, anterior a qualquer 

intuição ou pensamento, é mister salientar junto com Heidegger (1978, p. 236) que “a 

transcendência se encontra antes de qualquer modo possível de comportar-se em geral, antes da 

no&hsiv, mas também antes da o!reciv”, ou seja, é anterior quer ao inteligir quer aos apetites. 

E no final das contas, a questão é a seguinte: ser-aí é ser-no-mundo de tal modo que 

ele já sempre é em um mundo junto aos entes intramundanos antecedendo a si mesmo, i.e., o 

ser-no-mundo se estabelece a partir do horizonte ekstático da temporalidade. E se ser-no-mundo 

quer dizer transcendência, então fica óbvio que ela se dá a partir desse horizonte ekstático e 

nele se determina. O fato de que o ser-aí é sempre já no mundo o coloca sempre junto aos entes, 

pois “pertence à essência do ser-aí existir de tal maneira que ele já sempre é junto aos outros 

entes”203 (HEIDEGGER, 1989, p. 224). Desse modo, fica claro que o campo objetual não é um 

fora do ser-aí, para o qual este precise ultrapassar e ser um sujeito numa correlação. O fora já é 

o ser-aí, já que, de acordo com Heidegger (1989, p. 229), “o ser-aí tem que ser junto às coisas 

[...] O ser-aí não se ‘transpõe’ para o lugar das coisas [...]”204. E nem poderia! É próprio do ser-

aí ser transcendência, conquanto ela seja uma determinação fundamental da estrutura 

ontológica do ser-aí, i.e., de acordo com Heidegger (1989, p. 230) “o transcendente em sentido 

rigoroso é o ser-aí mesmo”205 e isso de tal maneira que, ainda seguindo Heidegger (1989, p. 

239) “o ser-aí é, enquanto tal, já projetado”.206 Ou ainda, dito de outra forma, “em resumo, a 

concepção tradicional de transcendência do mundo é baseada na transcendência fundamental 

do ‘ser-aí’”207 (BRUZINAS, 2004, p. 133). E isso leva, enfim, a várias outras questões – se bem 

que todas elas com fundamento na existência do ser-aí. Surge daí, por exemplo, o problema de 

como o ser-aí torna-se si-mesmo próprio, como ele se dá como um projeto lançado, como ele 

se temporaliza, qual o seu fundamento e de que maneira a verdade é transcendental. Todas essas 

questões são tributárias do caráter transcendental do ser-aí. 

 

                                                           
203  Original: “Es gehört zum Wesen des Daseins, so zu existieren, daß es immer schon bei anderem Seienden ist”. 
204  Original: “Das Dasein muß bei den Dingen sein [...] Das Dasein ‘transponiert’ sich doch nicht an die Stelle 

der Dinge [...]”. 
205  Original: “[...] das Transzendente im strenge Sinne ist das Dasein selbst”. 
206  Original: “[...] das Dasein selbst ist als solches schon projektiert”. 
207  Original: “In short, the traditional conception of the transcendence of the world is grounded in the fundamental 

transcendence of ‘Dasein’”. 



 

75 
 

3.3 A TRANSCENDÊNCIA DO SER-AÍ ENQUANTO SER-NO-MUNDO 

 

Deve-se levar em consideração, para a interpretação desta subseção aqui iniciada 

que ao falar de transcendência, há de se ter em conta um todo estrutural, unitário. Isso corrobora 

à noção de que ao se falar isoladamente de passos da ‘transcendência’, enquanto outras tantas 

subseções aqui apresentadas, procede-se, tão somente, uma a-nálise, i.e., uma decomposição 

formal de partes estruturantes. Ao passo em que, para a analítica fundamental, partindo de suas 

lentes, nada disso seria possível, porquanto se está a indicar um só fenômeno. De fato, como 

indica Reis208 (1999, p. 341), a noção de transcendência, embora seja muito rapidamente 

tematizada de forma direta em SZ, tem uma profunda importância para o projeto da analítica 

fundamental. Acontece que Heidegger a aborda de várias maneiras distintas nas obras do 

período fundamental ontológico – e isso, parece, apenas para tentar situar o problema da 

transcendência como o problema fundamental da existência humana; e sempre e somente para 

indicar aquilo que não se deixa apreender de forma explícita, “precisamente porque ela não se 

deixa descrever, já que não pode estar aí como um objeto da ciência” (REIS, 1999, p. 349). O 

caráter indicativo formal coloca a questão do viver a realização do fenômeno como anterior ao 

dele se apropriar objetivamente e, assim, Marques (2012, p. 63) assevera que “em ser e tempo, 

a compreensão originária da transcendência não é um conceito propriamente tematizado”. 

Entretanto, há de se perceber que, embora praticamente silente quanto à transcendência em SZ, 

ela não só é um conceito central bem como, poder-se-ia afirmar, toda a obra gira em torno dessa 

problemática. Não é por menos que Heidegger (1978, p. 214-215), um ano após a publicação 

de SZ, coloca:  

 

A análise da angústia (§ 40), os problemas do ser-aí, da mundanidade e da 

realidade, assim como também a interpretação da consciência, o conceito da 

morte, todos servem para a evidenciação progressiva da transcendência, até 

que então ela é renovada e explicitada enquanto problema (§ 69): a 

temporalidade do ser-no-mundo e o problema da transcendência do mundo. 

Aqui, portanto, a transcendência sempre já é mesmo o problema.209 

  

                                                           
208  O artigo de Reis (1999) foca no curso do semestre de inverno de 1928/29, sob o título “Introdução à filosofia”, 

GA 27 (HEIDEGGER, 1996), tendo como intuito apresentar a transcendência como jogo. Embora o curso 

realmente seja importante para o tema da transcendência, uma vez que ela é prioritariamente tratada a partir do 

conceito de ‘jogo’ (Spiel), o que extrapola conceitualmente os intuitos desse trabalho, ele será abordado no 

máximo de forma tangencial na seção 2.3.1, i.e., única e exclusivamente para os propósitos aqui expostos. 
209  Original: “Die Analyse der Angst (§ 40), die Probleme von Dasein, Weltlichkeit und Realität, ebenso auch die 

Auslegung des Gewissens und der Begriff des Todes, alle dienen der fortschreitenden Herausarbeitung der 

Transzendenz, bis sie dann erneut und ausdrücklich (§ 69) zum Problem wird: ‘Die Zeitlichkeit des In-der-

Welt-seins und das Problem der Transzendenz der Welt’. Es ist also die Transzendenz hier immer noch, ja 

gerade erst Problem”. 



 

76 
 

Sendo assim, pretende-se a seguir poder abordar de que modo a transcendência se 

dá a partir desses referidos problemas, i.e., de que modo o ser-no-mundo é transcendental. 

 

3.3.1 Da significação à compreensão de ser 

 

Muito embora o problema da transcendência, como se disse acima, pareça ser o 

cerne da questão de SZ, ela só é tematizada explicitamente muito rapidamente e quase ao final 

do tratado, no § 69 – de um total de 83. Além disso, deve-se tentar recordar que SZ é um livro 

incompleto e nem mesmo a primeira parte chegou a ser finalizada, uma vez que apenas duas 

seções de um total de três chegaram a ser publicadas em 1927.210 Ainda sobre a composição de 

SZ, atente-se ao título da primeira parte: “A interpretação do ser-aí a partir da temporalidade e 

a explicação do tempo como o horizonte transcendental da questão pelo sentido do ser”.211 

Logo, de fato, não só o ser-aí passa a ser a porta de entrada, ou, quiçá, o ponto de abertura para 

toda a questão pela transcendência, como, na proposta de SZ, é só quando a primeira seção está 

completa – i.e., quando foi apresentada a análise preparatória do ser-aí  (com a redação do sexto 

capítulo, “a cura como ser do ser-aí”212) – que Heidegger (2006) introduz o tema da 

temporalidade e, por ventura, apresenta-a a partir do tema da transcendência do mundo. Isso 

fica explícito quando, em WG, Heidegger (1976b, p. 162) afirma: 

 

Pode-se aqui permitir a observação de que o que até agora se publicou das 

investigações sobre “Ser e Tempo” nada mais tem como tarefa do que um 

projeto concreto e inaugural da transcendência [...]. Isso, por sua vez, 

acontece em vista da possibilitação do único propósito orientador, o qual se 

mostra claramente no título de toda a primeira parte, alcançar o “Horizonte 

transcendental da questão pelo ser”. Todas as interpretações concretas, 

sobretudo a do tempo, só devem ser avaliadas no sentido da possibilitação da 

questão do ser.213 

 

De tal modo, é inegável, como atesta Reis (2012, p. 485) que para “o problema da 

transcendência, por sua vez, faz necessária a elucidação do conceito de mundo, na medida em 

que se parte de uma situação orientada para uma noção de mundo como espaço de origem da 

                                                           
210  Sobre a divisão de SZ, cf. Heidegger (2006, p. 39-40), em seu § 8º. Cf., outrossim, o Anexo B. 
211  Original: “Die Interpretation des Daseins auf die Zeitlichkeit und die Explikation der Zeit als des 

transzendentalen Horizontes der Frage nach dem Sein”. 
212  Original: “Die Sorge als Sein des Daseins”. 
213  Original: “Hier mag der Hinweis erlaubt sein, daß das bisher Veröffentlichte aus den Untersuchungen über 

‘Sein und Zeit’ nichts anderes zur Aufgabe hat als einen konkret-enthüllenden Entwurf der Transzendenz […]. 

Dies wiederum geschieht zur Ermöglichung der einzig leitenden Absicht, die in der Überschrift des ganzen 

ersten Teils klar angezeigt ist, den ‘transzendentalen Horizont der Frage nach dem Sein’ zu gewinnen. Alle 

konkreten Interpretationen, vor allem die der Zeit, sind allein in der Rich-tung auf die Ermöglichung der 

Seinsfrage auszuwerten.” 



 

77 
 

significatividade”. Ora, o conceito de mundo na ontologia fundamental heideggeriana foi 

abordado justamente na seção 1 desta dissertação, na tentativa de mostrar que mundo é sempre 

um ex-cesso, é sempre “meu mundo”, i.e., mundo como ser-no-mundo, significação. Assim, 

preparar-se-ou, ao longo das subseções precedentes o caminho para se chegar, de fato, à 

transcendência do mundo na ontologia fundamental, tendo como base o existencial “ser-no-

mundo”. Desse modo, afirma Heidegger (2006, p. 334): “A estrutura da mundanidade, a 

significância, mostrou-se, porém, como ligada ao para onde o compreender (essencialmente 

pertencente à abertura) se projeta; ligada ao ser-possível do ser-aí, em virtude do qual ele 

existe”.214 

A significância, própria do ser-no-mundo, então, é o “para onde o compreender se 

projeta”, i.e, é o modo pelo qual, sendo e compreendendo, o ser-aí aberto descobre e desvenda 

algo como seu mundo – interpreta-o. O ser aí, enquanto ser-no-mundo, tem na sua lida com 

utensílios à-mão um horizonte de compreensão determinado de tal maneira que, na sua 

interação, os entes que vêem ao encontro no uso se descobrem enquanto manuais e se dão ao 

modo da conjuntura. Esse aspecto significativo conjuntural é o modo pelo qual o ser-aí, 

faticamente, compreende e interpreta ser; estabelece para si tanto a sua ipseidade quanto o modo 

relacional de realização do mundo junto ao manual intramundano histórico. O ser-aí ultrapassa 

o mero extender-se espacialmente enquanto um dado ao passo em que é, significativamente, no 

mundo o seu próprio formar-se já junto a e em virtude de. Nesse sentido, Heidegger (2006, p. 

148): “a partir da significância aberta no compreender de mundo é que se dá a compreender o 

ser ocupado junto aos manuais, no qual a conjuntura sempre pode ter com o que vem ao 

encontro. A circunvisão descobre, i.e., o mundo já compreendido é interpretado”.215 

A significância é, para tanto, “aberta” (erschlossen) no compreender – i.e., é a partir 

do compreender que algo como significância, conjuntura e interpretação (descoberta da 

circunvisão) pode acontecer. A abertura é propiciada pela compreensão, um existencial do ser-

aí. E é porque, como coloca Heidegger (2006, p. 364), no § 69, b, de SZ, “o ser-aí, enquanto 

existe, já compreende algo como ser” que “porém, para que o ser-aí possa lidar com um nexo 

instrumental, ele tem de compreender, ainda que não tematicamente, algo como conjuntura: um 

                                                           
214  Original: “Die Struktur der Weltlichkeit, die Bedeutsamkeit, aber erwies sich als verklammert mit dem, worauf 

sich das wesenhaft zur Erschlossenheit gehörige Verstehen entwirft, mit dem Seinkönnen des Daseins, 

worumwillen es existiert”. 
215  Original: “Aus der im Weltverstehen erschlossenen Bedeutsamkeit her gibt sich das besorgende Sein beim 

Zuhandenen zu verstehen, welche Bewandtnis es je mit dem Begegnenden haben kann. Die Umsicht entdeckt, 

das bedeutet, die schon verstandene Welt wird ausgelegt”. 



 

78 
 

mundo lhe tem de estar aberto”216. Não é por outro motivo que, ainda no § 31, quando da tarefa 

de explicitação do ‘compreender’, Heidegger (2006, p. 147) assevera: “a abertura do aí, no 

compreender, é, um modo do poder-ser do ser-aí. Na projeção de seu ser para o em virtude de 

e, em uníssono, para a significância (mundo) encontra-se a abertura do ser em geral. No projetar 

de possibilidades a compreensão de ser já é antecipada”.217 É exatamente nesse contexto da 

abertura – o horizonte no qual ocorre a pergunta pelo ser do ente – que o ser-aí se caracteriza 

por ser o ente que, no projetar-se ekstático, transcende, ultrapassa. Ele é o “de(sde) onde”, no 

qual o mundo se configura como o “para” – com uma única ressalva, se é que isso ainda 

permanece em dúvida, essa ultrapassagem não se dá em um “ir para fora”. Junto com Marques 

(2012, p. 72), poder-se-ia dizer sobre o ser-aí: “é o ponto de partida da ultrapassagem”. E isso 

única e exclusivamente porque “a significância é o de-onde-para218 o mundo como tal é 

aberto”219 (HEIDEGGER, 2006, p. 143).  

Da exposição da seção 1.3 como um todo ficou claro que o ser-no-mundo, a partir 

de sua estrutura cotidiana e mediana, lida praticamente com entes manuais que vêm à mão no 

mundo conjuntural no qual se estabelece algo como significância. Acontece que, como acabou 

de se evidenciar, tanto a conjuntura quanto a significância são fenômenos existenciais 

tributários de um fenômeno ainda mais originário: a compreensão – cuja ocorrência permite 

algo como “compreensão de mundo” e, ainda mais fundamentalmente, “compreensão de ser”. 

Assim, seguindo Heidegger (2006, p. 364), ao final do § 69, b, “então para o ser ‘prático’ junto 

aos manuais tem de subjazer uma transcendência do ser-aí”.220 Claro que ‘prático’ guarda o 

sentido de voltar-se em um fazer junto aos entes intramundanos em uma ocupação com manuais 

– mas pode-se tomar a ocupação teórica como derivada de uma prática na qual o próprio ser-aí 

transcende. E isso porque a compreensão, o compreender, é eminentemente um projetar-se para 

o aberto; ele tem a estrutura existencial do projeto aberto. Isso fica claro na seguinte passagem 

(HEIDEGGER, 2006, p. 145): 

                                                           
216  Original: “[...] das Dasein, sofern es existiert, so etwas wie Sein schon verstehen. [...] Damit aber das Dasein 

mit einem Zeugzusammenhang soll umgehen können, muß es so etwas wie Bewandtnis, wenngleich 

unthematisch, verstehen: es muß ihm eine Welt erschlossen sein”. 
217  Original: “Die Erschlossenheit des Da im Verstehen ist selbst eine Weise des Seinkönnens des Daseins. In der 

Entworfenheit seines Seins auf das Worumwillen in eins mit der auf die Bedeutsamkeit (Welt) liegt 

Erschlossenheit von Sein überhaupt. Im Entwerfen auf Möglichkeiten ist schon Seinsverständnis 

vorweggenommen”. 
218  É importante salientar que na tradução brasileira de SZ (HEIDEGGER, 2009), Marcia Schuback reserva a 

expressão “perspectiva em que” para o termo alemão “woraufhin”. Optou-se por “de-onde-para” para dar o 

sentido espacial de trajeto da ultrapassagem, fazendo referência à estrutura “de(sde)... para”, já trabalhada ao 

longo dessa seção 2. 
219  Original: “Bedeutsamkeit ist das, woraufhin Welt als solche erschlossen ist” 
220  Original: “[...] dann muß schon dem ‘praktischen’ Sein beim Zuhandenen eine Transzendenz des Daseins 

zugrundeliegen”. 



 

79 
 

 

Porque o compreender tem, nele mesmo, a estrutura existencial a que damos 

o nome de projeto. Projeta-se o ser do ser-aí para o seu em virtude de tão 

originalmente quanto para a significância, tomada como a mundanidade do 

mundo a cada vez seu. O caráter projetivo do compreender constitui o ser-no-

mundo em vista da abertura de seu aí enquanto aí de um poder-ser. O projeto 

é a constituição existencial de ser do “espaço de jogo” do poder-ser fático.221 

 

O projeto encaminha a questão para o horizonte de possibilidade aberta enquanto 

poder-ser constitutivo do ser do ser-aí. E o faz de tal maneira que surge a possibilidade de ter 

para si um “espaço de jogo” (Spielraum). Tradicionalmente a palavra alemã ‘Spielraum’ é 

entendida como a possibilidade que se tem de mover-se livremente – a liberdade de ir e vir, de 

pensar, tomar algo para si em posse ou propriedade – ou, ainda, de ser criativo para tomar a si 

mesmo em um decidir-se sobre si.222 Desse modo, o espaço de jogo é o tornar possível da 

possibilidade de poder-ser, a qual todo ser-aí já sempre é, em sendo, o compreender: 

compreensão de ser e dação de sentido. E o jogo que se joga é o todo unitário da transcendência, 

i.e., é o formar mundo; ou, como coloca Reis (1999, p. 347): 

 

A compreensão de ser que discrimina sentidos de ser, antes mesmo que seja 

feito qualquer enunciado sobre os entes, deve ser pensada como sendo da 

natureza do jogo. A totalidade de ser que é projetada na compreensão de ser 

articula-se em três direções de possibilidades: ser junto com o outro, os entes 

subsistentes ou disponíveis, o ser si mesmo. A compreensão de ser possui uma 

oscilação nestas direções. Este movimento, que pode ser reconhecido já na 

apresentação holística da significância do mundo, isto é, no seu atrelamento 

no Dasein como poder ser, é capaz de ser conceitualizado por meio da 

interpretação da transcendência como jogo. 

 

Pois bem, qualquer coisa como uma formação de mundo se dá como uma formação 

significativa, na qual o que está em jogo é o todo conjuntural. E o ser-aí, em jogando o jogo da 

transcendência, joga o poder “voltar-se para” enquanto um direcionar-se espacialmente 

descoberto pela unidade ekstática. O ser-aí, então, modaliza-se direcionando-se quer aos entes 

presentes-à-mão (e isso ainda quando o voltar-se é ao modo da manualidade) quer aos outros 

entes com o caráter de ser-aí (no qual o seu entregar-se máximo ocorre quando o ser-aí é si 

mesmo em sendo nínguem, i.e., sendo impessoalmente si-mesmo) ou, ainda, quando o ser aí 

entrega-se a tarefa de assumir o seu si-mesmo (decidindo por ser o que si-mesmo é 

                                                           
221  Original: “Weil das Verstehen an ihm selbst die existenziale Struktur hat, die wir den Entwurf nennen. Es 

entwirft das Sein des Daseins auf sein Worumwillen ebenso ursprünglich wie auf die Bedeutsamkeit als die 

Weltlichkeit seiner jeweiligen Welt. Der Entwurfcharakter des Verstehens konstituiert das In-der-Welt-sein 

hinsichtlich der Erschlossenheit seines Da als Da eines Seinkönnens. Der Entwurf ist die existenziale 

Seinsverfassung des Spielraums des faktischen Seinkönnens”. 
222  As questões referentes ao si-mesmo, ao poder-ser e à decisão serão tratadas nas subseções subsequentes quando 

do desenrolar do problema da transcendência na analítica fundamental.  



 

80 
 

propriamente). Quaisquer que sejam os modos possíveis de ser, o ser-aí joga um jogo 

específico: mundo. Isso é o que aparece, por exemplo, no curso de inverno de 1928/29, sob o 

título “introdução à filosofia”, no qual Heidegger (1996, p. 312) explicita: “‘mundo é o título 

para o jogo que a transcendência joga. O ser-no-mundo é esse jogar originário do jogo, no qual 

cada ser-aí fático tem que se exercitar, a fim de poder ir do início ao fim, de tal modo que, de 

um jeito ou de outro, seja jogado em conjunto na duração da existência”.223 Ora, mas de fato, 

poder exercitar-se nesse jogo é jogá-lo do início ao fim, i.e., viver. Vive-se, na duração da 

existência, o durar da “vida”224 do ser-aí que é para a sua própria morte. Esse entre do jogo é o 

espaço do jogo: a transcendência. E porque se joga em projetar-se compreensivamente, o que 

está em jogo é o ser mesmo. 

Assim, afirma Heidegger (1978, p. 194), no semestre de verão do ano de 1928 (i.e., 

um semestre antes de dizer que o título do jogo da transcendência é ‘mundo’), que: “o ser não 

‘é’, senão ele se dá, enquanto existe o ser-aí. – Na essência da existência encontra-se a 

transcendência, i.e., um dar-se de mundo anterior a todo e em função de todo ser para e junto 

ao ente intramundano”.225 Assim, é nesse jogar do jogo, cujo título é mundo que algo como ser 

ocorre. De tal maneira que se pode ter uma compreensão de mundo e, mais fundamentalmente, 

uma compreensão de ser em geral. É interessante notar que ainda no início de SZ, na tela de 

sua introdução, Heidegger (2006, p. 3) argumenta: “mas a ‘universalidade’ de ‘ser’ não é a do 

gênero. [...] A ‘universalidade’ do ser ultrapassa toda universalidade medida pelo gênero. O 

‘ser’ é, de acordo com a designação da ontologia medieval, um ‘transcendens’”.226 Quando 

Heidegger afirma o que foi acima citado, o seu objetivo é o de mostrar três características do 

ser, a saber: (a) “o ser é o conceito mais geral”227, entretanto, “é o mais obscuro”228; (b) “o 

conceito ‘ser’ é indefinível”229, contudo, “a indefinibilidade do ser não dispensa da questão pelo 

seu sentido”230; e (c) “o ‘ser’ é o conceito autocompreensivo”231, não obstante, “essa 

                                                           
223  Original: “‘Welt’ ist der Titel für das Spiel, das die Transzendenz spielt. Das In-der-Welt-sein ist dieses 

ursprüngliche Spielen des Spiels, auf das ein jedes faktische Dasein sich einspielen muß, um sich abspielen 

zu können, derart, daß ihm faktisch so oder so mitgespielt wird in der Dauer seiner Existenz”. 
224  Aqui não se deve confundir com “vida” (Leben) no sentido específico dado por Heidegger (1983) para o modo 

de ser do animais. 
225  Original: “Sein ‘ist’ nicht, sondern Sein gibt es nur, sofern Dasein existiert. – Im Wesen der Existenz liegt 

Transzendenz, d. h. Geben von Welt vor allem und für alles Sein zu und bei innerweltlichem Seiendem”. 
226  Original: “Aber die ‘Allgemeinheit’ von ‘Sein’ ist nicht die der Gattung. [...] Die ‘Allgemeinheit’ des Seins 

übersteigt alle gattungsmäßige Allgemeinheit. ‘Sein’ ist nach der Bezeichnung der mittelalterlichen Ontologie 

ein ‘transcendens’”. 
227  Original: “das ‘Sein’ ist der ‘Allgemeinste’ Begriff”. 
228  Original: “ist vielmehr das dunkelste”. 
229  Original: “der Begriff ‘Sein’ ist undefinierbar”. 
230  Original: “die Undefierbarkeit des Seins dispensiert nicht von der Frage nach seinem Sinn”. 
231  Original: “das ‘Sein’ ist der selbstverständliche Begriff”. 



 

81 
 

compreensibilidade mediana demonstra somente a sua incompreensibilidade”232. Desse modo, 

o problema da compreensão de ser se estabelece como central, na medida em que o ser é o 

conceito que primeiro e mais facilmente aparece para o ser-aí, se bem que ainda é aquele que 

mais facilmente lhe escapa. Ainda assim, como ficou claro a partir do até então exposto, a 

compreensão de ser, originária do ser-aí, se dá no modo de uma significância originária, duma 

compreensão de mundo. 

Sendo assim, o problema da compreensão de mundo, transladado ao problema do 

ser, tendo em vista a diferença ontológica, é, por si só, o problema da transcendência do ser-aí. 

Para ser mais específico, esse problema da diferença ontológica encaminha aos modos de 

compreensão da distinção entre ser e ente – e, por seu turno, ao problema mesmo da 

compreensão de ser, de sua “apreensão”. Aparentemente, o que se coloca como o problema da 

diferença ontológica, é a questão pelo fundamento, assim como fica claro em WG 

(HEIDEGGER, 1976b). Mas é mister notar que ‘fundamento’, assim como se argumenta no 

texto de 1929, não é mais um qualquer princípio da razão, quer suficiente (como para Leibniz) 

quer um ens rationis escolástico. Heidegger estabelece, dessarte, um abismo tanto entre o seu 

pensamento e o baixo medievo, quanto em relação ao pensamento moderno. O problema do 

ser, desse modo, não se apresenta como um puro transcendente (para usar a linguagem de Kant) 

ou um “mero” ens perfectissimum – a forma suprema dos transcendentais clássicos. Isso se dá 

pela própria caracterização e descrição do ser-aí, que, por seu turno, altera completamente o 

panorama filosófico de então: (a) temporalidade; (b) ek-stasis; (c) Projeto; (d) possibilidade e 

poder-ser; e, enfim, (e) ser-no-mundo. Todas, por assim dizer, “figuras” transcendentais, mas 

nem transcendentes nem transcendentalistas. Não há, para Heidegger, nesse viés, uma razão de 

ser: o fundamento é nulo – e passa a ser desvelado em seu sentido, assim como as filhas do sol, 

no poema parmenídico233, retiram-lhe os véus da face, deixando-o ver – i.e., ao modo do des-

cobrimento, des-encobrimento, des-velamento: deixa ver o que já está aí, mas descoberto. 

Mas então o que é essa transcendência na ontologia fundamental? Aliás, qual é 

exatamente a ligação entre ‘transcendência’ e ‘ser’ ou, ainda, “compreensão de ser”? Para tentar 

entender e explicar isso, é interessante recorrer ao que o próprio Heidegger (2003, p. 217) fala 

sobre o seu pensamento, no seu BT, de 1936/38:  

 

A transcendência ‘fundamental ontológica’ em ‘ser e tempo’. Aqui a palavra 

‘transcendência’ será devolvida ao seu sentido originário: a ultrapassagem 

enquanto tal, e ela será concebida como a distinção do ser-aí, a fim de com 

isso indicar que ele já sempre está no aberto do ente. Com isso, une-se e 

                                                           
232  Original: “diese durschnittliche Verständlichkeit demonstriert nur die Unverständlichkeit”. 
233  Cf. Mansfeld (2008, p. 212-213), DK 28 B1. 



 

82 
 

determina-se, simultaneamente, de maneira mais próxima a ‘transcendência’ 

‘ontológica’, desde que ela seja concebida, na medida do ser-aí, precisamente 

originariamente como compreensão de ser.234 

 

Ora, diante disso seria fácil cair no equívoco de tomar a transcendência como sendo, 

simplesmente, aquilo que Heidegger nomeia “transcendência ontológica”. Há, no texto, 

inclusive referência para isso. Acontece, porém, de haver um impedimento: essa “espécie” de 

transcendência deve ser interpretada a partir do ser-aí, i.e., a partir de sua abertura e 

compreensão: a compreensão de ser. Isso afasta qualquer possibilidade de se cair (ao menos 

necessariamente) no koino/n (comum), no ge/nh (genérico) ou mesmo em estruturas ônticas a 

priori e “perfeitas”. Ora, e é justamente isso o que Heidegger (2003, p. 217) entende por 

“transcendência ontológica”: todo ultrapassar metafísico. E, como se vê (ou ao menos espera-

se tentar mostrar), não é bem isso o que ele pretende com “transcendência fundamental 

ontológica”, conquanto o ponto fulcral é a determinação a partir do ser-aí. É ainda interessante 

notar que Heidegger (2003, p. 217) sugere que se reconheça que, uma vez que o ser-aí é o 

próprio aberto, há de se desprezar e descartar o termo ‘transcendência’ ao se falar da ontologia 

fundamental: “porque agora, contudo, o ser-aí, enquanto ser-aí, mantém-se originariamente no 

aberto do ocultamento, não se pode falar, rigorosamente, de uma transcendência do ser-aí; às 

voltas desse ponto de partida tem de desaparecer a representação da ‘transcendência’ em 

qualquer sentido”.235 Mas claro, ainda que, posteriormente, em fase revisional, Heidegger tenha 

chegado à conclusão de que ‘transcendência’ é um nome inapropriado, o termo fora utilizado e 

indica, exatamente, essa abertura permitida pela compreensão. 

Para tanto, a transcendência é a constituição fundamental e unitária do ser-aí, na 

qual ele enquanto um ente que se abre compreensivamente e disposicionalmente ultrapassa em 

direção ao mundo. Desse modo, “transcendência diz então compreensão de ser e significância 

do mundo. A transcendência instaura sentido de ser, determina entes e edifica mundo” 

(FERREIRA, 2004, p. 114). A transcendência é o que permite todo e qualquer comportamente 

em direção aos outros com o caráter de ser-aí, aos entes intramundanos e, por mais que pareça 

estranho, ao si-mesmo enquanto tal. Mas essa ultrapassagem se dá – e tem de se dar – no modo 

de um ex-cesso, um enriquecimento. Obviamente não se trata de um aumentar para fora, mas 

                                                           
234  Original: “die ‘fundamentalontologische’ Transzendenz in ‘Sein und Zeit’. Hier wird dem Wort ‘Transzendenz’ 

sein ursprünglicher Sinn zurückgegeben: die Übersteigung als solche, und sie wird begriffen als Auszeichnung 

des Da-seins, um damit anzuzeigen, daß dieses je schon im Offenen des Seienden steht. Damit verkoppelt sich 

und bestimmt sich zugleich näher die ‘ontologische’ ‘Transzendenz’, sofern die daseinsmäßige eben 

ursprünglich begriffen ist als Seinsverständnis”. 
235  Original: “Da nun aber das Da-sein als Da-sein ursprünglich das Offene der Verbergung besteht, kann streng 

genommen von einer Transzendenz des Da-seins nicht gesprochen werden; im Umkreis dieses Ansatzes muß 

die Vorstellung von ‘Transzendenz’ in jedem Sinne verschwinden”. 



 

83 
 

de um enriquecer-se significativamente. Ou, como Heidegger (1978, p. 273) afirma, “o ser-aí é 

o ente que enrique a si mesmo a partir de si mesmo no modo do compreender. No ser-aí mesmo 

encontra-se, essencialmente, a possibilidade de enriquecimento; ele sempre tem o caráter de 

ser-mais-rico-do-que, de superar-se”.236 Mas com isso surge uma questão: esse enriquecimento, 

a que se chama transcendência, que se estabelece como um jogar no entre da vida, projetado 

pela abertura, em significando mundo e compreendendo ser; de que modo exatamente ele se dá 

com a compreensão de ser? Aparentemente, de acordo com Heidegger (1978, p. 177), ao modo 

de uma equiparação: “O propósito fundamental dessa analítica é a demonstração da 

possibilidade interna da compreensão de ser e isso significa, simultaneamente, da 

transcendência”.237 Ora, isso quer dizer que: (a) primeiramente, toda analítica fundamental tem 

como propósito responder a questão pelo ser a partir do ser-aí, i.e., demonstrar a possibilidade 

do que se chamou compreensão de ser; e (b) isso traz simultaneamente a questão da 

transcendência. Acontece que no mesmo curso, no semestre de verão de 1928, Heidegger (1978, 

p. 170) é ainda mais explícito em dizer: “então tem de haver um parentesco entre a 

transcendência originária e a compreensão de ser em geral; se, no final das contas, eles são um 

e o mesmo”.238 

Partindo da leitura dos §§ 31 e 69 de SZ, e tomando a palavra ‘sentido’, vê-se que 

ela passa a conotar – muito especificamente – a possibilidade de uma compreensão, ainda que 

não explícita ou tematizada, na medida em que se pode ler que “sentido é o onde a 

compreensibilidade de algo se conserva, sem que ele mesmo, expressamente e tematicamente, 

venha à vista. Sentido significa o de-onde-para do projeto primário, a partir do qual algo 

enquanto o que ele é possa ser concebido em sua possibilidade”239 (HEIDEGGER, 2006, p. 

324). Sentido, antes de mais nada, diz respeito ao projetar-se do ser-aí no que implica afirmar 

a abertura de possibilidade e compreensão. O horizonte de sentido é este aberto pelo projeto, 

no qual o que se abre é, compreensivamente, o ser do seu poder-ser. 

Desse modo, a orientação da questão é uma só e tem a ver com o todo estrutural de 

SZ (assim como foi marcado mais acima). Para deixar ainda mais claro, observe-se que em 

                                                           
236  Original: “Das Dasein ist das Seiende, das sich selbst aus sich selbst bereichert in der Weise des Verstehens. 

Im Dasein selbst liegt wesenhaft die ursprüngliche, innere Möglichkeit der Bereicherung; es hat immer den 

Charakter des Reicher-seins-als, des Über-schwunges”. 
237  Original: “Die Grundabsicht dieser Analytik ist der Aufweis der inneren Möglichkeit des Seinsverständnisses 

und das Heißt zugleich der Transzendenz”. 
238  Original: “[...] dann muß zwischen ursprünglicher Transzendenz und Seinsverständnis überhaupt eine innere 

Verwandtschaft bestehen; ja am Ende sind sie ein und dasselbe”. 
239  Original: “[...] ist Sinn das, worin sich die Verstehbarkeit von etwas hält, ohne daß es selbst ausdrücklich und 

thematisch in den Blick kommt. Sinn bedeutet das Woraufhin des primären Entwurfs, aus dem her etwas als 

das, was es ist, in seiner Möglichkeit begriffen werden kann”. 



 

84 
 

1969, no Seminário em Le Thor, 42 anos após a publicação de SZ, Heidegger (1986a, p. 334-

335) revisa a sua ontologia fundamental e, com isso, afirma: “Em ‘ser e tempo’ o termo 

‘sentido’ tem um significado totalmente preciso [...] ‘sentido’ deve ser entendido a partir do 

‘projeto’, o qual se esclarece através da ‘compreensão’”.240 O projeto em questão é a projeção, 

i.e., o caráter projetivo particular do ser-aí de-onde-para o sentido do ser em geral, alcançado a 

partir do horizonte determinado do ser-aí, como aquele que desvela ser, por ser precisamente a 

abertura do seu aí, i.e., o aí do seu ser. Giacoia Júnior (2013, p. 62), por exemplo, ao falar sobre 

o ser-aí diz que ele consiste fundamentalmente em “ex-sistere: existir, subsistir, suster-se, 

colocar-se de pé, manter-se na exterioridade, na abertura”. É nesse contexto muito específico 

do uso do termo ‘transcendência’ que a palavra sentido passa a conotar exatamente tanto: (a) o 

colocar-se adiante; quanto (b) o manter-se na exterioridade. Ambos momentos constitutivos 

desse ente que, sendo, pode desvelar o aí do seu ser ao modo fundamental da temporalidade. O 

sentido é o temporar próprio permitido pelo horizonte ek-stático do ente que, estando fora de 

si, coloca-se junto ao ser, enquanto projeto. É por isso que Heidegger (2006, p. 324) 

complementa afirmando: “estritamente, sentido significa o de-onde-para do projeto primário da 

compreensão de ser”.241 

Mas o modo pelo qual o ser-aí se abre, colocando-se adiante e mantendo-se nessa 

exterioridade, é o que se chama ser-no-mundo. Já ser e estar em um mundo é estar aberto para, 

em sendo, compreender ser. Deve-se lembrar, não obstante, que é próprio do ser-aí, enquanto 

ser-no-mundo, interpretar significativamente os entes intramundanos que se dão primariamente 

em um contexto conjuntural, i.e., numa rede articulada de referencialidade, na qual, de fato, o 

mundo é existencialmente formado em função do já-ser-em-um-mundo, ser-junto-ao-ente e ser-

adiante-de-si. Não é por outro motivo que Heidegger (2006, p. 151) diz que é a partir do mundo 

que “o ente intramundano em geral é projetado”.242 É projetado porque, nesse sentido, o ente 

que se projeta o faz a partir do mundo, que, contudo, não quer dizer um fora, senão um fato do 

ser-aí, enquanto, existência – ou seja é “a partir de uma totalidade de significância, na qual as 

remissões referenciais fixaram, de antemão, a ocupação como ser-no-mundo. Quando o ente 

intramundano é descoberto com o ser do ser-aí, i.e., vem à compreensão, nós dizemos, ele tem 

sentido” (HEIDEGGER, 2006, p. 151).243 Dessa forma, o que está em jogo nessa posição 

                                                           
240  Original: “In “Sein und Zeit” hat Sinn eine ganz genaue Bedeutung [...] ‘Sinn’ ist vom ‘Entwurf’ her zu 

verstehen, der sich durch ‘Verstehen’ erklärt.” 
241  Original: “Streng genommen bedeutet Sinn das Woraufhin des primären Entwurfs des Verstehens von Sein”. 
242  Original: “Das innerweltlich Seiende überhaupt ist auf Welt hin entworfen”. 
243  Original: “[...] auf ein Ganzes von Bedeutsamkeit, in derem Verweisungsbezügen das Besorgen als In-der-

Welt-sein sich im vorhinein festgemacht hat. Wenn innerweltliches Seiendes mit dem Sein des Daseins entdeckt, 

das heißt zu Verständnis gekommen ist, sagen wir, es hat Sinn”. 



 

85 
 

heideggeriana é o próprio ser do ser-aí, entendido primariamente como um ente que, na medida 

de sua compreensão, desvela ser ao descobrir os entes e abrir a si mesmo, ou, dito de outro 

modo, “[...] vivo uma vida em si mesma significativa, pois sou como sou no modo de ser da 

compreensão [...]” (SENA, 2012, p. 58).  

Tanto é assim que, nesse diapasão, o jogo é já sempre o de ser o seu poder-ser 

enquanto modo fundamental de existir, ou, como o próprio Heidegger (2006, p. 143) argumenta, 

“o que se pode no compreender, enquanto existencial, não é um quê, senão o ser enquanto 

existir. O modo de ser do ser-aí dá-se existencialmente no compreender como poder-ser”.244 

Como se pode ver, o compreender e a compreensão (de mundo, de ser) são fundamentais para 

o entendimento da transcendência e a transcendência ela mesma, de tal modo que é o próprio 

ser do ser-aí, em existindo, que está em jogo – “a compreensão é o ser existencial do poder-ser 

próprio do ser-aí mesmo, de tal modo que esse ser abre, em si mesmo, o acerca de que o seu ser 

é”245 (HEIDEGGER, 2006, p. 144). O que se abre na abertura do ser, é, no final das contas o 

poder-ser mais próprio do ser-aí que é, para todos os desidérios de si mesmo, a sua possibilidade 

mais intrínseca. O contexto da transcendência, no que compete ao poder-ser é o que possibilita 

ao ser-aí tornar-se o que é, em um mundo, que já é sempre seu e projetar-se para o porvir de si 

mesmo, ou quiçá, para o atualizar a si mesmo enquanto sob as lentes do dado presente-à-mão. 

É interessante notar o seguinte: Heidegger (2006, p. 437), no âmbito do § 83, i.e., último 

parágrafo da versão publicada de SZ246, volta a esse tema para dizer:  

 

algo como ‘ser’ é aberto na compreensão de ser, que, enquanto compreender, 

pertence ao ser-aí existente. A abertura de ser, que é preliminar, se bem que 

inexprimível, possibilita que o ser-aí enquanto ser-no-mundo existente possa 

se relacionar com o ente, o qual vem ao encontro intramundanamente, assim 

como para consigo mesmo, enquanto existente.247 

 

A abertura, a que Heidegger faz referência, não é simplesmente uma possibilidade 

ôntica, senão ontológica e, dessarte, íntima e intrínseca ao ser-aí. Quando da abertura, o aberto 

é o ser possível do poder-ser – aí sim onticamente possível – em um contexto de signifância 

específico. A abertura que Heidegger fala é abertura compreensiva de mundo enquanto um 

                                                           
244  Original: “Das im Verstehen als Existenzial Gekonnte ist kein Was, sondern das Sein als Existieren. Im 

Verstehen liegt existenzial die Seinsart des Daseins als Sein-können”. 
245  Original: “Verstehen ist das existenziale Sein des eigenen Seinkönnens des Daseins selbst, so zwar, daß dieses 

Sein an ihm selbst das Woran des mit ihm selbst Seins erschließt”. 
246  Cf. Anexo B. 
247  Original: “So etwas wie ‘Sein’ ist erschlossen im Seinsverständnis, das als Verstehen zum existierenden Dasein 

gehört. Die vorgängige, obzwar unbegriffliche Erschlossenheit von Sein ermöglicht, daß sich das Dasein als 

existierendes In-der-Welt-sein zu Seiendem, dem innerweltlich begegnenden sowohl wie zu ihm selbst als 

existierendem, verhalten kann”. 



 

86 
 

poder-ser, de tal modo que Morriston (1972, p. 456-457) comenta que “na compreensão, não 

apenas... o mundo qua mundo é aberto como significância possível, mas quando aquilo que se 

encontra no mundo é libertado, esse ente é libertado para suas próprias possibilidades”.248 É 

esse contexto, exatamente, em que se dá o problema da transcendência em SZ e, ademais, no 

período ontológico fundamental. E aquilo que se tenciona, ao fim e ao cabo, em todo esse ato 

projetivo da compreensão é o que é possibilitado pela compreensão de ser: o ser mesmo; o ser 

dos entes e os entes em seu ser – ou, como coloca Heidegger (1976b, p. 123), “o nada é o não 

do ente e, assim, o ser experimentado a partir do ente. A diferenã ontológica é o não entre ente 

e ser”.249 É desse modo que o ser é o conceito mais universal, ainda que o mais obscuro; é 

indefinível, se bem que isso o torna, precisamente, digno de questionamento; e é, por fim, 

autocompreensível, embora com isso se lhe passe ao largo, atestando a sua 

incompreensibilidade mediana. No final das contas, o que a transcendência possibilita é a 

atribuição de sentido a partir da distinção entre ser e ente, i.e., a partir da constatação de que o 

que se está em jogo na compreensão é o ser mesmo, o nada de ente. Isso tudo fica claro quando 

Heidegger (2006, p. 183) escreve:  

 

o ente é independentemente da experiência, do conhecimento e da apreensão, 

através das quais ele é aberto, descoberto e determinado. O ser, entretanto, ‘é’ 

apenas no compreender do ente, a cujo ser pertence algo como compreensão 

de ser. O ser pode, com isso, ser inconcebido, mas ele nunca é totalmente 

incompreendido.250 

 

Mas o que de fato isso quer dizer? Quereria isso dizer que o ser é algo que não se 

dá? De certa forma sim. Ele não se dá ao modo do ente e o seu modo de dar-se é medido a partir 

do ser-aí que compreende. É no relacionar-se com entes que, em compreendendo, o ser-aí 

significa o mundo e forma uma rede conjuntural de referências. Parece, é como assevera 

Pöggeler (1990, p. 85): “a transcendência, assim diz Heidegger, mantém um horizonte aberto, 

que torna possível, primeiramente, a perspectiva do ente, a qual torna o ser do ente visível”.251 

Numa primeira aproximação, o ser-aí encontra com entes intramundanos em sua lida prática, 

significando-os, tornando-os familiares, tomando-os em uma conjuntura. Mas, e isso é deveras 

                                                           
248  Original: “In understanding, not only... is the world qua world disclosed as possible significance, but when 

that which is within the world is freed, this being is freed for its own possibilities”. 
249  Original: “Das Nichts ist das Nicht des Seienden und so das vom Seienden her erfahrenen Sein. Die 

ontologische Differenz ist das Nicht zwischen Seiendem und Sein”. 
250  Original: “Seiendes ist unabhängig von Erfahrung, Kenntnis und Erfassen, wodurch es erschlossen, entdeckt 

und bestimmt wird. Sein aber ‘ist’ nur im Verstehen des Seienden, zu dessen Sein so etwas wie Seinsverständnis 

gehört. Sein kann daher unbegriffen sein, aber es ist nie völlig unverstanden”. 
251  Original: “Transzendenz, so sagt Heidegger, hält einen Horizont offen, der erst den Ausblick auf das Seiende 

möglich macht, das Sein des Seienden erblickbar werden läßt”. 



 

87 
 

curioso, algo acontece nesse relacionar-se com os entes que direciona o ser-aí para o seu ser, 

fazendo-o ver o ‘é’ que atesta o ser dos entes. Quando se estabelece uma cópula, ligando sujeito 

e predicado, algo anterior já ocorreu: compreendeu-se este ‘é’ copulativo; fez-se a compreensão 

de ser que possibilita a significância. Esse traço característico do ser-aí humano é o que leva 

Heidegger (1978, p. 199) a afirmar: “que o ente ‘humano’ compreende ser; no compreender de 

ser dá-se simultaneamente a realização da diferença entre ser e ente; só há ser quando o ser-aí 

compreende ser”.252 

Isso atesta algo que é sumamente importante para perceber a diferença ontológica 

sem que se caia em qualquer interpretação de cunho metafísico-transcendente: o ser é, na 

ontologia fundamental heideggeriana, uma constituição de um ente e só há ser na medida em 

que há, não só entes, para cujo ser se lhe tornam possíveis, como há um ente específico que tem 

por tarefa, em existindo, compreender e desvelar o ser de entes que lhe vêm ao encontro – o 

ser-aí em sua lida prática com entes abertos projetivamente. Para ser mais preciso: não há nada 

a ser tomado como ser, pura e simplesmente, descolado do mundo e para além de toda a 

“realidade” sensível, física, material: ser é (antes e sempre e cada vez mais) ser de um ente. Isso 

fica claro na seguinte passagem (HEIDEGGER, 1978, p. 178): “ser é, em geral e em qualquer 

significado, ser do ente. Ser é diferenciado do ente – e, em geral, apenas essa diferença, essa 

possibilidade de diferença concede um compreender de ser”.253 Isso não significa, contudo, não 

haver uma diferença absurda entre ser e ente. Pelo contrário, não só há, como é justamente essa 

distância imensa que permite algo como a transcendência, ou, como esclarece Heidegger (2006, 

p. 38), no § 7º de SZ, i.e., já encaminhando ao final de sua introdução, “ser e estrutura de ser 

encontram-se para além de qualquer ente e de qualquer determinação ôntica possível de um 

ente. Ser é o transcendens simplesmente”.254 Muito interessante notar, na passagem acima 

citada, que a expressão “para além de” é tradução para “über... hinaus”255, i.e., para um advérbio 

alemão com função modal copulativa, e não o advérbio, tão familiar na filosofia de caráter 

transcendente, ‘jenseits’, cujo teor semântico agrega um movimento local – típico de passagens 

e migrações de planos. O ser, que é o ‘transcendens’ simplesmente, não está para além de um 

plano, senão para além de um modo. O caráter transcendental de ‘ser’ é um modo possível de 

                                                           
252  Original: “Daß das Seiende ‘Mensch’ Sein versteht; in dem Verstehen von Sein liegt zugleich der Vollzug des 

Unterschiedes von Sein und Seiendem; es gibt Sein nur, wenn Dasein Sein versteht”. 
253  Original: “Sein ist überhaupt und in jeder Bedeutung Sein von Seiendem. Sein ist vom Seienden unterschieden 

– und überhaupt nur dieser Unterschied, diese Unterschiedsmöglichkeit gewährt ein Verstehen von Sein”. 
254  Original: “Sein und Seinsstruktur liegen über jedes Seiende und jede mögliche seiende Bestimmtheit eines 

Seienden hinaus. Sein ist das transcendens schlechthin”. 
255  Isso voltará a ser discutido mais adiante, conquanto WM faz várias referências a esse advérbio conjuncional, 

tão importante para a compreensão da transcendência heideggeriana. 



 

88 
 

relacionar-se com os entes e consigo mesmo, possibilitado pelo ser-no-mundo, colocando o ser-

aí no jogo da ultrapassagem. 

Ora, é nesse viés que Pöggeler (1990, p. 71-72), apesar de concordar que a 

expressão “transcendens simplesmente” se coadune com a doutrina dos transcendentais 

escolástica (tese não aceita no corpo dessa dissertação), expressa: “certamente, a transcendência 

do ser-aí é excepcional, na medida em que para o ser-aí, na transcendência (a ultrapassagem do 

ente ao ser), o que está em jogo é o ser [...].”256 E não é simplesmente de modo arbitrário que 

não se compactua com a tese apresentada por Pöggeler (1990, p. 72), segundo a qual “como na 

doutrina dos transcendentais escolástica, o ser mesmo é declarado”257, senão é em vista do 

próprio pensamento heideggeriano, documentado e escrito. De fato, Heidegger (2006, p. 440), 

em suas notas marginais, comentando o ‘simplesmente’ (schlechthin) presente na expressão em 

comento, anota o seguinte: 

 

Transcendens – apesar de todo o eco metafísico – certamente não é o koino&n 

escolástico e greco-platônico, senão transcendência enquanto o ekstático – 

temporalidade – temporaneidade; mas ‘horizonte’! O ser ‘considerou 

pensando’ o ente. A transcendência, porém, a partir da verdade do ser: o 

acontecimento apropriativo.258 

 

Claro, não se pretende entrar no mérito do acontecimento apropriativo (Ereignis)259 

aqui nesta dissertação, não obstante seja inegável ter por certo o seguinte: transcendência não 

tem, de fato, nada em comum com o que Heidegger (2003, p. 216-217), em seu BT, chama de 

“transcendência ôntica” (a do Deus cristão tomado como ens perfectissimum) ou, ainda, com a 

“transcendência ontológica” (a de um comum, geral, relativo a todo o âmbito dos entes). A 

transcendência em questão é a que se estabelece a partir do ser-aí na compreensão de ser, no 

compreender, no para-o-mundo. Mas mesmo assim, ainda sobre a passagem acima transcrita, 

parece que se pode falar, ao menos em caráter preliminar, acerca da transcendência enquanto o 

‘ekstático’ – desse modo, Davis (2014, p. 379): “a temporalidade do ser-aí, mais 

especificamente a ‘unidade estática’ do ‘esquema horizontal do futuro, ser-sido e presente’, 

proporciona ao mundo a sua mundanidade, i.e., permite ao mundo ser uma ‘totalidade 

                                                           
256  Original: “Gewiß ist die Transzendenz des Daseins eine ausgezeichnete, insofern es dem Dasein in der 

Transzendenz, dem überstieg über das Seiende zum Sein, um das Sein geht [...]”. 
257  Original: “[...] wie in der scholastischen Transzendentienlehre, das Sein selbst angegeben”. 
258  Original: “transcendens freilich nicht – trotz alles metaphysischen Anklangs – scholastisch und griechisch-

platonisch koino&n, sondern Transzendenz als das Ekstatische – Zeitlichkeit – Temporalität; aber ‘Horizont’! 

Seyn hat Seyendes ‘überdacht’. Transzendenz aber von Wahrheit des Seyns her: das Ereignis.” 
259  Cf. para isso o BT (HEIDEGGER, 2003), cujo subtítulo é exatamente “do acontecimento apropriativo”. 



 

89 
 

referencial de significância’ [...]”.260 A temporalidade se apresenta, na ontologia fundamental, 

como o existencial para a indicação do tempo no projeto do ser-aí – i.e., o tempo enquanto 

sentido do ser do ser-aí pode ser interpretado como a temporalidade estrutural do cuidado. 

Desse modo, uma vez que a transcendência, como compreensão de ser, remete o ser-aí ao seu 

ser, pode-se dizer que a transcendência compreende a si mesma como que aberta a ser de si o 

cuidado ekstaticamente unitário, pois “como mostrado, sem dúvida o ser está muito mais em 

uma ainda obscura referência ao compreender de ser em geral”261 (HEIDEGGER, 1978, p. 254). 

 

3.3.2 Às coisas, ao ser-com e a si mesmo (ipseidade) 

 

No § 40 de SZ, antes de entrar no tema da disposição da angústia (Angst), Heidegger 

(2006, p. 184-185) retoma a análise de como o ser-aí se dá na maior parte das vezes, a partir de 

sua cotidianeidade mediana, i.e., sendo o que se é, assim como fizera no § 27. Este se, a que, 

em sintaxe da língua portuguesa, se dá o nome de “índice de indeterminação do sujeito” é o que 

se chama, costumeiramente de “se do impessoal” (das Man). O ‘se’ a que o impessoal se refere 

não é o sujeito oculto, a quem se aponta por deficiência – este ‘se’ é, entretanto, um alguém 

enquanto um afastar-se de si mesmo; um encaminhar-se “para longe de” (weg von) si mesmo 

ao dissolver-se no que todo mundo, sendo, ninguém em específico é. Nesse caso de 

impessoalidade, o si mesmo é impropriamente o seu ser-impessoalmente-si-mesmo (Man-

selbst) e, dá-se ao obrar como se obra. De modo igualmente remoto e distanciado, é possível ao 

ser-aí o dar-se de si mesmo numa relação mediada por ocupações junto aos entes intramundanos 

que vêm manualmente ao encontro e, por outro lado, mas não excludentemente, por 

preocupações, tirando do lugar da ocupação outros entes com o caráter de ser-aí que são-junto-

a enquanto ser-com (Mitsein), i.e., na medida em que são ser-aí-junto (Mitdasein). Com o 

fenômeno da decadência, o ser-aí é e se encontra num modo decadente de ser si mesmo, a partir 

do qual tanto a ocupação com as coisas – enquanto coisas (etwas als etwas) – quanto a 

preocupação com a ocupação dos demais ser-aí-junto que vêm ao encontro no “mundo” das 

ocupações, se estabelece como um ser-impessoalmente-si-mesmo. Acontece, entretanto, que 

uma qualquer caracterização deficiente, como é o caso normalmente para Heidegger (2006), só 

                                                           
260  Original: “The temporality of Dasein, more specifically the ‘ecstatic unity’ of ‘the horizontal schemata of 

future, having-been, and present’, provides the world with its worldliness, that is, it allows the world to be a 

‘referential totality of significance’ [...]”. 
261  Original: “Vielmehr steht die Zeit, wie gezeigt, in einem freilich noch dunklen Bezug zum Verstehen von Sein 

überhaupt”. 



 

90 
 

é possibilitada a partir de um fenômeno mais originário262. Neste caso, a simesmidade ou 

ipseidade (Selbstheit) – daí que “aquilo em virtude de que o ser-aí existe, porém, é ele mesmo. 

À ipseidade pertence o mundo, o qual é essencialmente referido ao ser-aí”263 (HEIDEGGER, 

1976b, p. 157). O si-mesmo é o para longe de que se foge na maior parte das vezes, ou, como 

Heidegger (2006, p. 185) coloca: “nós chamamos de uma ‘fuga’ de si mesmo essa decadência 

do ser-aí no se e no ‘mundo’ das ocupações”.264 

Nesse “para longe”, aberto pela estranheza sem chão do estar suspenso sobre o nada 

– i.e., ser fundamento nulo de si mesmo (próprio da disposição da angústia) –, o ser-aí é 

transcendência pois exerce, sobre si mesmo, um salto compreensivo: é, antes de tudo, um salto 

sobre si mesmo no sentido de que ao saltar o que o ser-aí salta é um nada. Ao saltar, de fato, o 

ser-aí o faz “para além” de todo o âmbito dos entes, salta para além da totalidade conjuntural e 

referencial rumo ao ser – o que se abre, decididamente, como compreensão (de ser); diferença 

ontológica (ontologische Differenz)265. Esse abrir-se decidido o coloca num salto sobre si 

mesmo, de tal modo que, compreendendo ser – não mais simplesmente numa pré-compreensão, 

senão ontologicamente ao tomar propriedade de seu si mesmo –, o ser-aí compreende 

dispositivamente o seu angustiar-se sobre si mesmo, ser-no-mundo. O salto é, quiçá, não 

necessariamente e propriamente um saltar, senão um dançar – como a imagem da dança na obra 

de Nietzsche (1963, p. 529), especificamente no seu Zaratustra266. Uma dança na qual o 

dançarino, ao dançar, dança sobre si mesmo, como que jogando, rumo ao ser si-mesmo próprio 

(eigentliche Selbstsein), para longe do ser-impessoalmente-si-mesmo (Man-Selbst), 

antecedendo projetivamente os passos de sua existência. O ser-aí dança na clareira do ser que 

lhe é tão própria e tão sua, ainda que, antes de tudo e na maior parte das vezes, tenha lhe sido 

estranha por um afastamento propriciado pelo público. Mas claro que esse colocar-se para longe 

                                                           
262  Cf. Heidegger (1976b, p. 155-156), onde se escreve dentre outras coisas: “Para uma primeira caracterização 

do fenômeno do mundo, a estrutura ontológica do ente ‘circumundano’ – na medida em que ele [o ente] é 

descoberto como instrumento – tem, certamente, por outro lado, a vantagem de conduzir à análise desse 

fenômeno e de preparar o o problema transcendental do mundo.” Do original: “Wohl hat dagegen die 

ontologische Struktur des ‘umweltlich’ Seienden – sofern es als Zeug entdeckt ist – für eine erste 

Kennzeichnung des Weltphänomens den Vorzug, zur Analyse dieses Phänomens überzuleiten und das 

transzendentale Problem der Welt vorzubereiten”. 
263  Original: “Worumwillen aber Dasein existiert, ist es selbst. Zur Selbstheit gehört Welt; diese ist wesenhaft 

daseinsbezogen”. 
264  Original: “Das Verfallen des Daseins an das Man und die besorgte ‘Welt’ nannten wir eine ‘Flucht’ vor ihm 

selbst”. 
265 Cf. especialmente Heidegger (1976b, p. 123) para uma visualização do projeto empreendido na elaboração da 

conferência WM e do tratado WG; particularmente no plano que se estabelece a partir do fundamento nulo 

(nada) e a diferença ontológica. 
266  De fato, Nietzsche (1963, p. 529) escreve: “O passo revela se alguém já caminha sobre sua via: então me veja 

ir! Aquele que se aproxima de seu destino, dança”. Original: “Der Schritt verrät, ob einer schon auf seiner 

Bahn schreitet: so seht mich gehn! Wer aber seinem Ziele nahe kommt, der Tanzt”. 



 

91 
 

do ser-impessoalmente-si-mesmo, rumo ao si-mesmo próprio não quer dizer um renunciá-lo 

completamente, mas, como diz Sena (2012), um agudizar-se em relação ao si-mesmo. De certa 

maneira, é isso o que Dreyfus (2004, p. 269) está afirmando com a seguinte passagem: 

 

[...] a situação concreta não tem algum tipo especial de intelegibilidade 

metafísica ou privada, amputado da inteligibilidade pública cotidiana. Ao 

invés disso, a inteligibilidade para o phronimos [saber prático] é o resultado 

de um aperfeiçoamento gradual do que começa como respostas genéricas que 

surgem de uma longa experiência atuando nas práticas culturalmente 

compartilhadas.267 

 

Esse caráter específico do ser-aí o faz agudizado em determinado modo de ser, no 

qual e para o qual ele é o seu possível. E isso apenas porque, enquanto um ente que se abre 

compreensivamente, tendo para si o horizonte do ser como possível, é próprio do ser-aí 

transcender o âmbito dos entes. Sim, de fato, como coloca Heidegger (1978, p. 233), “ele 

transcende o ente; e o salto é um salto para o mundo”.268 Como já se mostrou nas seções 

precedentes, um tal salto, uma tal ultrapassagem ao mundo não se faz simplesmente como um 

saltar para fora – como que espacialmente saltando. Não é um deslocamento, senão, antes, é 

uma projeção modal. Tanto é assim, que Heidegger (1978) aponta precisamente que aquilo 

“sobre” o que se salta não é simplesmente o ente que não tem o caráter de ser-aí; é também, 

mas no salto ultrapassa-se, igualmente, o próprio ser-aí e assim se pode falar em ser si-mesmo. 

Observe-se o texto de Heidegger (1978, p. 233-234): “o ente que é saltado na transcendência 

não é, contudo, apenas aquele que o ser-aí, ele mesmo, não é; senão, na transcendência, o ser-

aí salta precisamente si mesmo enquanto ente – para ser mais exato: esse salto possibilita que o 

ser-aí possa ser algo como si mesmo”.269 Ora, um tal saltar, que se faz enquanto constitutivo 

para o ser-aí, o entrega ao ser, i.e., o faz na compreensão de ser – colocando-o para além de 

todo o âmbito do ente. Realiza-se um salto ontológico, no sentido em que o ente é ultrapassado 

enquanto mero objeto, ou, ainda, enquanto algo dado presente-à-mão; realiza-se a possibilidade 

de interpretação do sentido do ser em geral. O que está em questão, no salto, é o abismo, ou 

seja, “apenas no salto sobre si mesmo abre-se o abismo que o ser-aí sempre e a cada vez é para 

si mesmo; e apenas porque esse abismo do ser si mesmo é aberto através da transcendência e, 

                                                           
267  Original: [...] the concrete Situation does not have some special metaphysical or private kind of intelligibility 

cut off from public, everyday intelligibility. Rather, intelligibility for the phronimos is the result of the gradual 

refinement of what start out as general responses that grow out of long experience acting within the shared 

cultural practices”. 
268  Original: “Dieses transzendiert das Seiende, und der Übersprung ist Übersprung zur Welt”. 
269  Original: “Das Seiende, das in der Transzendenz übersprungen wird, ist aber nicht nur dasjenige, was das 

Dasein selbst nicht ist, sondern in der Transzendenz überspringt das Dasein gerade sich selbst als Seiendes – 

genauer: dieser Übersprung ermöglicht es, daß das Dasein so etwas wie es selbst sein kann”. 



 

92 
 

também, nela, é que esse abismo pode ser sobreposto e invisível”270 (HEIDEGGER, 1978, p. 

234). Esse abismo é o que lança o ser-aí, no salto compreensivo, no nada de seu ser – ser é nada 

de ente; mas, ao mesmo tempo, é: é ser. A compreensão de ser. Esse é, de fato, o salto ontológico 

realizado pela transcendência: é antes de mais nada um modo de negar e sobrepujar a metafísica 

em sentido tradicional, conquanto o ser jamais é tomado como um modelo entitativo. O salto, 

extendido sobre o abismo, deixa o ser-aí ser como ele é em seu ser-possível. 

É deveras interessante notar que, na conferência WM, de 1929, Heidegger (1976c, 

p. 115) colocará em questão o problema da transcendência nas seguintes palavras: “estar além 

do ente em sua totalidade”271. A palavra que forma, tradicionalmente em filosofia alemã, o 

correlato português de “para além de” é ‘jenseints’ (assim como indicado em 2.3.1); entretanto, 

é mister observar como Heidegger forma o sentido pretendido a partir de outra palavra, ou, para 

ser mais específico, de uma locução prepositiva – marcada pela junção do advérbio ‘além’ à 

preposição ‘de’. No caso em questão, a locução, ora traduzida por ‘além de’, é, no original 

alemão, “über... hinaus”272 – mantém-se aí ambos os momentos do “elevar-se” e do 

“atravessar”, entretanto sem realizar uma mudança de plano no sentido metafísico tradicional. 

‘über’ quer dizer ‘acima’ e ‘hinaus’, “para fora”. Ora, o que está em questão é algo como um 

estar além do ente em sua totalidade no sentido de estar suspenso no nada – que é a condição 

mesma da possibilidade relacional do ser-aí com os demais entes, com os outros ser-aí e, ainda, 

consigo mesmo. Nesse sentido, passando ao problema do escolher a si mesmo, Heidegger 

(1978, p. 245) afirma que 

 

[...] esse ente qua ser-aí já sempre é com outros e já sempre junto ao ente que 

não tem o caráter de ser-aí. No transcender, o ser-aí transcende todo e cada 

um dos entes: tanto si mesmo quanto qualquer ente de seu tipo (ser-aí-junto) 

e aqueles que não tem o caráter de ser-aí. No escolher a si mesmo do ser-aí, o 

ser-aí escolhe propriamente precisamente o seu ser-com e precisamente seu 

ser junto aos demais entes.273 

 

                                                           
270  Original: “Erst im Übersprung seiner selbst eröffnet sich der Abgrund, der das Dasein je für es selbst ist, und 

nur weil dieser Abgrund des Selbstseins durch die und in der Transzendenz offen ist, kann er überdeckt und 

unsichtbar gemacht werden”. 
271  Original: “[...] ist das Dasein je schon über das Seiende im Ganzen hinaus.” 
272  Isso não significa dizer que Heidegger está inovando com o uso do “über... hinaus”, senão que é de se espantar 

o uso dessa expressão, consolidada coloquialmente no alemão, em um texto filosófico, uma vez que já há (ou 

haveria) um termo correlato ao que fora pretendido, i.e., ‘jenseits’, ou seja, “[para] além de”. 
273  Original: “[...] dieses Seiende qua Dasein ist immer schon mit Anderen und immer schon bei Seiendem von 

nicht daseinsmäßigen Charakter. Im Transzendieren transzendiert das Dasein jedes Seiende: sich selbst wie 

jedes Seiende seiner Art (Mitdasein) und solches von nicht daseinsmäßigem Charakter. Im Sichselbstwählen 

des Daseins wählt das Dasein eigentlich gerade sein Mitsein mit Anderen und gerade sein Sein bei nicht 

daseinsmäßigem Seienden”. 



 

93 
 

O problema do escolher-se do ser-aí é um de tal ordem que o que está em jogo é o 

seu poder-ser, seu ser mesmo – e isso em sua totalidade conjuntural. A simesmidade surge na 

escolha de si impetrada pelo ser-aí como um deixar ser o seu si mesmo, deixar-se ao ser de si. 

Assim, Heidegger (1978, p. 245) assevera que “o concebido fenômeno existencial-ontológico 

do escolher-a-si-mesmo próprio revela o mais radicalmente a simesmidade metafísica do ser-aí 

[...]”274, o que significa que o ser-aí é em escolher o seu ser si mesmo. E mais além, continua 

dizendo: “[...] e isso quer dizer: a transcendência enquanto o transcender do próprio ser, do ente 

enquanto ser-com com os outros, e do ente no sentido da natureza e das coisas do uso”275 

(HEIDEGGER, 1978, p. 245). No final das contas, parece, a transcendência é o que permite 

que o ser-aí, sendo o seu poder-ser em escolher a si mesmo, se constitua enquanto ser-no-

mundo, i.e., a transcendência é o próprio “para além” de todo o ente, que permite, entretanto, 

que o ser-aí em transcendendo seja o seu si-mesmo, com os outros e junto aos entes. Isso fica 

claro quando no semestre de inverno de 1927/28, Heidegger (1995c, p. 20) escreve: “O ser-aí 

humano, que tem um mundo, é um ente, para o qual a sua existência está em jogo, de tal modo 

que ele escolhe a si mesmo ou acontece para a escolha”.276 Essa acontecência do ser-aí para a 

escolha de si mesmo é, quiçá, o que Heidegger posteriormente chamaria de acontecimento 

apropriativo (Ereignis) – o que não será fruto de tematização no corpo desta dissertação. 

Importa ainda destacar que é a partir desse escolher-se que o ser-aí, em sendo 

propriamente-si-mesmo, é para si a sua de-cisão (Entschlossenheit), até ao ponto em que o 

próprio Heidegger (1995c, p. 20) coloca que: “a existência, que sempre constitui o nosso ser, e 

não apenas o determina, é um assunto da nossa liberdade, e apenas o ente que pode se de-cidir 

e que se de-cidiu de tal ou tal modo, pode ter um mundo.”277 Isso se dá porque, para Heidegger 

(1978, p. 238), há uma identificação entre a transcendência do ser-aí e a liberdade, assim como 

pode se ver na passagem a seguir: 

 

Na medida em que agora a transcendência, o ser-no-mundo, constitui a 

constituição fundamental do ser-aí, então o ser-no-mundo também tem que 

originariamente crescer junto à determinação fundamental da existência do 

ser-aí, ou seja, ser um superá-la: a saber, a liberdade. Apenas onde há a 

liberdade, há também um em virtude de; e apenas lá, mundo. Em resumo: a 

transcendência do ser-aí e a liberdade são idênticas! A liberdade dá para si 

                                                           
274  Original: “Das existenzialontologisch gefaßte Phänomen des eigentlichen Sichselbstwählens bringt am 

radikalsten die metaphysische Selbstheit des Daseins zum Vorschein [...]”. 
275  Original: “und das heißt: die Transzendenz als Transzendieren des eigenen Seins, des Seienden als Mitsein mit 

Anderen und des Seienden im Sinne von Natur und Gebrauchsdingen”. 
276  Original: “Das menschliche Dasein, das eine Welt hat, ist ein Seiendes, dem es um seine eigene Existenz geht, 

so zwar, daß es sich selbst wählt oder sich der Wahl begibt”. 
277  Original: “Die Existenz, die je unser Sein mit ausmacht, nicht aber allein bestimmt, ist Sache unserer Freiheit, 

und nur Seiendes, das sich entschhließen kann und zu sich so oder so entschlossen hat, kann eine Welt haben”. 



 

94 
 

mesma a possibilidade interna; um ente enquanto livre é em si mesmo, 

necessariamente, transcendente.278 

 

Ora, o que está em questão é o fato de que liberdade é, no entendimento 

heideggeriano, a própria transcendência – e isso na medida em que transcendência significa não 

apenas compreensão de ser, senão também o jogar do jogo. Joga-se compreensivamente o ser 

livre para ser, i.e., se é si mesmo livre, na liberdade: ser-aí é liberdade. O ser-aí só é o seu em 

virtude de279 porque livre – só é mundo porque transcendente. Mas liberdade não é um tudo 

poder, i.e., uma faculdade ôntica de poder ser/ter tudo o que se dá enquanto uma qualquer 

possibilidade metafísica (dentro dos padrões da metafísica tradicional) ou poder-fazer ôntico; 

senão, é o que Heidegger (2006, p. 366) escreve: “apenas o que a cada vez, em qual direção, 

até onde e como se descobre e se abre, é assunto de sua liberdade, ainda que sempre nos limites 

de seu estar lançado”.280 A liberdade a que Heidegger faz menção é simplicitus o que ele chama 

poder-ser: é, simpliciter, ser o que se pode-ser. Ser livre é poder ser o que se é. E transcendência 

é o simplare281 do ser-aí: é o que o leva à unidade, possibilita o si-mesmo enquanto um tomar 

posse propriamente. Observe-se, nesse sentido, o que Sena (2012, p. 66) escreve:  

 

Captar a fenomenologia como possibilidade significa apreendê-la como práxis 

terapêutica do ser-aí fático que se põe como tarefa, com base em sua liberdade, 

o apropriar-se de si mesmo e existir no modo de ser do estar-desperto agudo 

na facticidade de suas situações para essas situações mesmas. 

 

Assim, a liberdade, enquanto identificada com a transcendência, é originaliter algo 

como a condição de possibilidade para o si-mesmo ser o que é em seu poder-ser o seu próprio 

si mesmo. Além do mais, sendo propriamente, ele é agudizado e desperto, de-cidido para as 

suas situações. A liberdade é a origem do fundamento de si-mesmo, ou, nas palavras de Ferreira 

(2004, p. 117), “[...] na existência, a liberdade é a origem de todo acontecimento. A liberdade, 

enquanto ultrapassagem em direção ao mundo, é a decisão que fundamenta a significância de 

mundo e institui um modo de ser”. Desse modo, toda a argumentação realizada nessa seção 2.3 

culmina com a condição ou origem para a possibilidade: liberdade ou transcendência. E, 

ademais, essa abordagem encaminha a uma exposição existencial do fundamento (o que será 

                                                           
278  Original: “Sofern nun die Transzendenz, das In-der-Welt-sein die Grundverfassung des Daseins ausmacht, 

muß das In-der-Welt-sein auch mit der Grundbestimmung der Existenz des Daseins ursprünglich verwachsen 

bzw. dieser entwachsen sein: nämlich der Freiheit. Nur wo Freiheit, da ein Umwillen, und nur da Welt. Kurz 

gesagt: Transzendenz des Daseins und Freiheit sind identisch! Freiheit gibt sich selbst die innere Möglichkeit; 

ein Seiendes als freies ist in sich selbst notwendig transzendierendes”. 
279  Cf. seção 1.3.3. 
280  Original: “Nur was es jeweils, in welcher Richtung, wie weit und wie es entdeckt und erschließt, ist Sache 

seiner Freiheit, wenngleich immer in den Grenzen seiner Geworfenheit”. 
281  Verbo transitivo do latim, ‘simplare’ significa “trazer à unidade”, “tornar único”. 



 

95 
 

realizado na seção 3). Isso porque, como Heidegger (1978, p. 244) escreve, “aqui se encontra, 

contudo, a origem da ‘possibilidade’ em geral: apenas a partir da liberdade, apenas uma essência 

livre pode, enquanto transcendente, compreender ser – e está obrigada a isso, a fim de que exista 

enquanto tal, i.e., para ser ‘entre’ e ‘com’ o ente”.282 E liberdade enquanto transcendência não 

é uma possibilidade entre tantas outras, mas é uma constituição ontológica do ser-aí, é um 

existencial – quiçá o mais fundamental – a partir do qual o ser-aí deixa ser e é deixado ser aquilo 

que ele é. Assim (HEIDEGGER, 1978, p. 217): 

 

Aqui não será diferenciado, se existe facticamente ou não, senão, todavia, será 

indicado o que pertence à possibilidade interna do ser-aí, quando ele deve 

poder existir. O ser-no-mundo, a transcendência, caracteriza o modo 

fundamental do ser, da existência do ser-aí e nada diz sobre se ela existe ou 

não [...]. A afirmação da transcendência da existência é uma afirmação 

existencial (ontológica) e, dessarte, jamais existenciária (ôntica).283 

 

A liberdade é o ponto originário a partir do qual o ser-aí pode tornar-se o si mesmo 

que ele já sempre é. É um existencial: e isso significa uma constituição ontológica, fundamental 

do ser-aí. Não é simplesmente uma caracterização possível entre tantas outras de cunho 

contingente, ôntico – e, mesmo, para além da determinação da liberdade enquanto 

espontaneidade (em um modelo causal), porquanto “a ipseidade do si-mesmo já subjacente a 

toda espontaneidade se encontra, contudo, na transcendência”284 (HEIDEGGER, 1976b, p. 

164). Quando Heidegger se utiliza da palavra ‘possibilidade’, ele não o faz com referência aos 

conceitos cristalizados da metafísica dogmática: não é em oposição ao uma necessidade (ser-

necessário) que se opõe um possível (ser-possível), senão a possibilidade é a determinação 

ontológica fundamental do ser-aí e jamais como uma mera contingência lógica (HEIDEGGER, 

2006, p. 143). Assim, Heidegger (2006, p. 317) é imperativo ao responder: “como pode o ser-

aí existir unitário nos modos e possibilidades de seu ser? Manifestamente apenas de tal modo 

que, em suas possibilidades essenciais ele seja esse ser, de tal modo que eu sempre sou esse 

ente. O ‘Eu’ parece manter unida a totalidade do todo estrutural”.285 O eu é, unitariamente, o 

                                                           
282  Original: “Hier liegt aber der Ursprung von ‘Möglichkeit’ überhaupt: Nur aus Freiheit, nur ein freies Wesen 

kann als transzendierendes Sein verstehen – und muß es, um als solches zu existieren, d. h. ‘unter’ und ‘mit’ 

Seiendem zu sein”. 
283  Original: “Hier wird überhaupt nicht entschieden, ob es faktisch existiert oder ob nicht, wohl aber wird 

angegeben, was zur inneren Möglichkeit des Daseins gehört, wenn es soll existieren können. Das In-der-Welt-

sein, die Transzendenz charakterisiert die Grundweise des Seins, die Existenz des Daseins, und sagt nicht, ob 

es existiert oder nicht [...]. Die Aussage der Transzendenz von der Existenz ist eine existenziale (ontologische) 

Aussage, keine existenzielle (ontische)”. 
284  Original: “Die Selbstheit des aller Spontaneität schon zugrunde liegenden Selbst liegt aber in der 

transzendenz”. 
285  Original: “Wie kann das Dasein einheitlich in den genannten Weisen und Möglichkeiten seines Seins 

existieren? Offenbar nur so, daß es dieses Sein in seinen wesenhaften Möglichkeiten selbst ist, daß je ich dieses 

Seiende bin. Das ‘Ich’ scheint die Ganzheit des Strukturganzen zusammenzuhalten”. 



 

96 
 

ente que tem para si a possibilidade originária de ser: ser si-mesmo. Ora, a hermenêutica da 

facticidade do ser-aí tem como ponto originário e basilar o fato de que “eu sou... eu mesmo; eis 

o ponto de partida elementar, o simplex da analítica existencial do ser-aí. Simesmidade 

(Selbstheit) manifesta-se previamente como o modo de ser originário da vida humana” (SENA, 

2012, p. 44). A simesmidade ou ipseidade é o elemento constitutivo da abertura do ente para si 

mesmo, i.e., o ser-aí é aberto não apenas aos entes que vêm junto, ou aos outros com quem 

somos, porém, primordialmente é aberto a si mesmo, embora nem sempre essa abertura esteja 

desperta e agudizada. Daí que Heidegger (1976b, p. 138) seja categórico: “Na ultrapassagem o 

ser-aí chega antes de mais nada a esse ente que ele é, a ele enquanto ‘si mesmo’. A 

transcendência constitui a ipseidade”.286 

É importante salientar, não obstante, que “ontologicamente, o ser-aí enquanto é 

sempre ele mesmo a-cada-vez na facticidade da situação não se confunde com o indivíduo 

factual a si mesmo idêntico: Eu = Eu” (SENA, 2012, p. 55). Antes de tudo o mais, o eu 

existencial – que a cada vez sempre meu e que eu sempre já sempre sou – não é uma 

universalidade formal ao modo de uma identidade formal. A formalização também não se dá 

como uma identificação de âmbitos genéricos de corpos não misturáveis, na qual um indivíduo 

seria um eu-capsular. A afirmação indicativo formal aponta para um não referente ôntico, mas 

ao ser – si mesmo. Eu = o livre transcendente que é si-mesmo. Assim, Heidegger (2006, p. 318) 

escreve que “o cuidado já contém em si o fenômeno do si-mesmo”, de tal maneira que “a 

expressão ‘cuidado de si’ [...] é uma tautologia”.287 O cuidado, que é o ser do ser-aí (que tem 

seu sentido na temporalidade), é o de onde e para onde o ser-aí, como ser-no-mundo, transcende 

em ser si-mesmo enquanto um poder-ser livre. O fenômeno da ipseidade se revela como uma 

possibilidade fundamental do ser desse ente que tem para si a possibilidade de tomar o seu si 

para si mesmo. Como Heidegger (1978, p. 241) anota: “essa ipseidade, porém, é sua liberdade, 

e ela é idêntica à egoidade, com base na qual o ser-aí antes de mais nada sempre pode ser egoísta 

ou altruísta”.288 No mesmo sentido anota Heidegger (1976b, p. 157) que a ipseidade “dá a 

condição de possibilidade para que o ser humano possa ‘se’ comportar ou ‘egoisticamente’ ou 

‘altruisticamente’”.289 O fato de que se é si-mesmo (ipseidade) abre o ser-aí como um eu que 

                                                           
286  Original: “Im Überstieg kommt das Dasein allererst auf solches Seiendes zu, das es ist, auf es als es ‘selbst’. 

Die Transzendenz konstituiert die Selbstheit”. 
287  Original: “Die Sorge birgt schon das Phänomen des Selbst in sich [...], der Ausdruck ‘Selbstsorge’ [...] sei 

eine Tautologie”. 
288  Original: “Diese Selbstheit aber ist seine Freiheit, und diese ist identisch mit der Egoität, aufgrund derem das 

Dasein allererst je egoistisch oder altruistisch sein kann”. 
289  Original: “[...] gibt er die Bedingung der Möglichkeit dafür, daß der Mensch ‘sich’ entweder ‘egoistisch’ oder 

‘altruistisch’ verhalten kann”. 



 

97 
 

tem para si seu poder-ser. A hermenêutica da facticidade aponta para o tomar posse de si 

mesmo. E dá o nome de liberdade (transcendência) a esse fenômeno.290 

 

                                                           
290  Cf. WG, seção III, particularmente na p. 163. 



 

98 
 

4 O CONCEITO EXISTENCIAL DO TRANSCENDENTAL ELABORADO A 

PARTIR DO FUNDAMENTO 

 

A trajetória traçada por Heidegger em WG parte da análise do fundamento 

(especificamente do princípio de razão, próprio, de acordo com Heidegger, do pensamento 

metafísico) e encaminha ao problema da transcendência do ser-aí enquanto ser-no-mundo, para 

então, em um terceiro momento (e último), aclarar o próprio fundamento a partir da 

transcendência como fenômeno originário.291 O caminho escolhido nessa dissertação foi 

traçado a partir do conceito de mundo e do existencial ser-no-mundo, para então analisar a 

transcendência e ver como ela se desdobra (papel desta presente seção). É importante, desde já, 

salientar que “assim, o ‘princípio de razão’ é questionável, tanto em seu modo de colocação 

quanto no ‘conteúdo’ por ele colocado, se, de outro modo, a essência do fundamento pode e 

deve ser colocada para além de uma ‘representação’ universal indefinida”292 (HEIDEGGER, 

1976b, p. 127). Nessa perspectiva, o problema do fundamento deve ser retirado de seu caráter 

universal enquanto princípio de razão, para que se deixe ver originariamente. Desse modo, o 

problema do fundamento a ser desenvolvido na fenomenologia hermenêutica é antes de tudo o 

mais uma questão de ordem formal, uma formalização no sentido defendido neste trabalho. 

Assim, formaliza-se a indicação, mas no ponto da singularização fenomênica. A análise 

heideggeriana deve ir para além (über... hinaus) da questão pelo fundamento real/ideal de todas 

as coisas. Mas não ao modo de um retornar para um âmbito anterior de fundamentação racional 

ou crono-genética da realidade293, pois, como afirma Sena (2014, p. 251): 

 

[...] o conceito existencial de a priori não é convocado pelo questionamento 

heideggeriano para cumprir a tradicional função teorética de ordenar 

hierarquicamente âmbitos, antepodo, em sentido lógico, o ontológico-

existencial ao ôntico-existenciário, mas comparece apenas para indicar um 

dos momentos temporais constitutivos de uma entidade, cuja ‘essência’ reside 

em temporalizar-se. 

                                                           
291  Afirma Heidegger (1976b, p. 163): “A discussão do ‘princípio de razão’ remeteu o problema do fundamento 

ao recinto da transcendência. Essa determinou-se a partir do caminho de uma análise do conceito de mundo 

enquanto ser-no-mundo do ser-aí. Agora deve-se aclarar a essência do fundamento a partir da transcendência 

do ser-aí”. Original: “Die Erörterung des ‘Satzes vom Grunde’ hat das Problem des Grundes in den Bezirk der 

Transzendenz verwiesen. Diese ist auf dem Wege einer Analyse des Weltbegriffes als das In-der-Welt-sein des 

Daseins bestimmt worden. Jetzt gilt es, aus der Transzendenz des Daseins das Wesen des Grundes 

aufzuhellen”. 
292  Original: “So ist der ‘Satz vom Grunde’ sowohl in seiner Setzungsweise als auch in dem von ihm gesetzten 

‘Gehalt’ fragwurdig, wenn anders das Wesen von Grund über eine unbestimmt allgemeine ‘Vorstellung’ 

hinaus Problem werden kann und soll”. 
293  Para Nascimento (2002, p. 119): “[...] o uso de um ‘princípio de razão’ não alcança toda a ‘essência do 

fundamento’. Não se conta mais com a compreensão do princípio do mundo existente baseada nas ‘razões’ que 

constituem o ‘porquê’ de tal existente. Não é mais aceito o fato de que o princípio se identificaria com este 

‘porquê’; e que as ‘razões’ que explicariam tal ‘porquê’ teriam de explicar o princípio – o fundamento”. 



 

99 
 

 

A metafísica, entretanto, em sua busca por uma justificação do real/ideal, i.e., dos 

âmbitos (antepostos) de real-idade (res) presentificados teoreticamente, tem como objetivo a 

fundamentação ou fundação do mundo (fora do eu que conhece) e, pode-se dizer, junto com 

Silva (2015, p. 88), que “cumprirá, sobretudo, à representação conjungir-se com um ato 

notadamente insigne: o da fundação”. Acontece que o ato de re-present(ific)ação, como uma 

re-apresentação leva a uma série de problemas para cuja ontologia fundamental procura se 

afastar. O fundamento, nesse contexto de questionamento ontológico fundamental, não pode se 

contentar com a explicação metafísica do fundar como um estar em busca do primeiro de uma 

série294. A pergunta pelo fundamento deve ser direcionada ao questionamento ontológico 

fundamental pela origem do fundamento em geral, sem, contudo cair na pré-existência 

metafísica de um antes genético fundacional, conquanto assevera Sena (2012, p. 9): 

 

[...] ser como humano (existir) significa ser-o-acontecer-do-meu-próprio-aí-

a-cada-vez determinado historicamente [...]. E, como tal, não há 

rigorosamente nada atrás, no fundo ou acima do acontecimento das minhas 

concreções situacionais. A vida humana acontece a cada vez nas situações 

mesmas e a partir dessas situações, e de qualquer uma delas, há de ser 

fenomenologicamente arrancado o sentido originário do seu ser. 

 

Assim, transladando ao problema da transcendência na fenomenologia 

hermenêutica e levando em consideração, junto com Heidegger (1976b, p. 165), que “a 

liberdade enquanto transcendência”, tema presente na seção 2.3.2, “não é, todavia, apenas um 

‘tipo’ particular de fundamento, senão a origem do fundamento em geral”, deve-se compreender 

que “liberdade é liberdade para o fundamento”.295 A ideia central de Heidegger em tal 

passagem é a de que há um relacionamento originário entre a liberdade e o fundamento, um 

“entre” os dois que os unifica: o fundar (Gründen). Esse fundar – que (como será explorado 

mais a frente) é tripartido, ou, por quê não, constituído de modo tríplice, conquanto 

multiplamente disperso – é o entre que, “fundando, dá liberdade e toma fundamento”296 

(HEIDEGGER, 1976b, p. 165). Ora, particularmente significativo é que o fundar dá (gibt, 

geben) e toma (nimmt, nehmen); há, nele, outrossim, um colocar-se entre dois e fazê-los 

firmemente atados: dá de um lado e toma de outro, mas não porque oferece e retira, senão 

porque quando o ser-aí funda, ele é livre em fundar para si o fundamento. Não para menos, 

                                                           
294  Cf. Heidegger (1976b, p. 126-137) em seu WG, no qual, na seção I, expõe a temática do “princípio da razão” 

(principium rationis sufficientis). 
295  Original: “Die Freiheit als Transzendenz ist jedoch nicht nu reine eigene ‘Art’ von Grund, sondern der 

Ursprung von Grund überhaupt. Freiheit ist Freiheit zum Grunde”. 
296  Original: “Gründend gibt Freiheit und nimmt sie Grund”. 



 

100 
 

Heidegger (1976b, p. 165) coloca que este fundar é “enraizado na transcendência”297 – há uma 

relação entre ser existente (compreendendo ser no jogar de si mesmo formador de mundo, que, 

sendo a cada vez seu si-mesmo é já-em-um-mundo, antecedendo-a-si-mesmo e junto-ao ente) 

e ter para si enquanto seu poder-ser o fundar que constitui sua liberdade em tomar para si um 

fundamento. “Até que ponto, porém, o transcendente do ser-aí é um fundar?”298 (HEIDEGGER, 

1976, p. 165), é uma questão que ainda se deve colocar, a fim de se ver esclarecido o conceito 

existencial do transcendental a partir do fundamento. 

Para tanto, dever-se-á explorar, nesta seção, os três modos de fundar elencados por 

Heidegger em WG: (a) erigir (Stiften); (b) tomar-chão (Bodennehmen); e (c) fundamentar 

(Begründen) – pois tomando as palavras de Silva (2015, p. 92): “[...] fundamento é, para 

Heidegger, um movimento tríplice de projeção de mundo (erigir) por parte do Dasein, 

arremesso deste a uma situação (tomar-chão) e legitimação”. Antes de mais nada, cumpre 

salientar: o § 65 de SZ (A temporalidade como o sentido ontológico do cuidado) elucida o modo 

da temporalização da estrutura do cuidado de tal modo que Heidegger (2006, p. 328) afirma: 

 

A formulação da estrutura do cuidado indica, com os termos ‘ante’ e ‘já’ o 

sentido temporal da existencialidade e da facticidade. Ao contrário, resta uma 

tal indicação para o terceiro momento constitutivo do cuidado: o ser-junto-a 

decadente... Isso não quer dizer que a decadência não se funde também na 

temporalidade, senão indica que a atualização, na qual se funda 

primariamente a decadência do estar-à-mão ocupado e do dado simplesmente 

presente, também permanece incluída nos modos da temporalidade originária 

no porvir e no ser-sido. Decidido, o ser-aí retrai-se justamente da decadência 

a fim de ser mais propriamente no ‘instante’299 existencial da situação 

aberta.300 

 

O que se pretende com tal passagem? Bem, os três modos de fundar, expostos em 

WG tem correspondência com as três estruturas da existência do ser-aí, a dizer, (a) 

existencialidade, (b) facticidade e (c) decadência – e assim também, com as suas 

temporalizações, embora esse seja um tema que ultrapasse os objetivos deste trabalho. Pois 

bem, o erigir está para a existencialidade, enquanto um anteceder-a-si-mesmo (Sich-vorweg-

                                                           
297  Original: “[...] in der Transzendenz gewurzelte [...]”. 
298  Original: “Inwiefern ist aber das Transzendieren des Daseins ein Gründen [...]?”. 
299  O termo original em questão é ‘Augenblick’, que significa ‘momento’, ‘instante’, algo repentino esvanecente 

como o piscar de olhos. Literalmente o termo quer dizer ‘piscar de olhos’, entretanto, parece, essa tradução 

afasta do significado temporal pretendido. Sobre o termo, Cf. Melo (2014, p. 56). 
300  Original: “Die Formulierung der Sorgestruktur zeigt mit den Ausdrücken ‘Vor’ und ‘Schon’ den zeitlichen Sinn 

von Existenzialität und Faktizität an. Dagegen fehlt eine solche Anzeige für das dritte konstitutive Moment der 

Sorge: das verfallende Sein-bei... Das soll nicht bedeuten, das Verfallen gründe nicht auch in der Zeitlichkeit, 

sondern andeuten, daß das Gegenwärtigen, in dem das Verfallen an das besorgte Zuhandene und Vorhandene 

primär gründet, im Modus der ursprünglichen Zeitlichkeit eingeschlossen bleibt in Zukunft und Gewesenheit. 

Entschlossen hat sich das Dasein gerade zurückgeholt aus dem Verfallen, um desto eigentlicher im 

‘Augenblick’ auf die erschlossene Situation ‘da’ zu sein”. 



 

101 
 

sein); o tomar-chão está para a facticidade, na qualidade de um já-ser-em-um-mundo (Schon-

sein-in-der-Welt); e, por fim, o fundamentar se caracteriza como um ser-junto-a (Sein-bei). Tais 

estruturas da existência se desdobram como um momento totalizante no cuidado e passam a 

indicar o todo da existência do ser-aí. O fundar que erige, projeta ao anteceder; o fundar que 

toma-chão, situa-se ao modo da disposição afetiva; e o fundar que fundamenta, legitima o 

relacionar-se e comportar-se intencional. 

 

4.1 O CARÁTER PROJETIVO DO SER-AÍ: TRANSCENDÊNCIA COMO ERIGIR 

 

De SZ (HEIDEGGER, 2006, p. 133), dentre tantas outras coisas, apreende-se que 

o ser-aí é um ente que, sendo, é o seu aberto, a sua abertura. O que se abre na abertura é o aí 

(Da) do ser-aí, de tal modo que aberto ele é o ente que projeta. Claro, a abertura, a que o ser-aí 

(em sendo o seu aí) se dá, é tanto compreensiva quanto dispositiva – não obstante, cumpre 

salientar, neste momento, o seu aspecto compreensivo, a fim de elucidar o que quer dizer o 

fundar enquanto erigir. Pois bem, perceba-se que “apenas porque o ser do aí obtém sua 

constituição através da compreensão e de seu caráter projetivo, porque ele é tanto o que será 

quanto o que não será, é que ele pode, em compreendendo a si mesmo, dizer: ‘torna-te o que tu 

és’”301 (HEIDEGGER, 2006, p. 145). Tornar-se quem se é, contudo, só é possível na medida 

em que o ser-aí se coloca na tarefa de, aberto, projetar e formar mundo: só se é quem se é, em 

sendo ser-no-mundo, i.e., em sendo o em virtude de projetado. Claro que isso já aponta para o 

todo estrutural do cuidado; inclusive, não poderia ser de outra forma, porquanto ao cuidado não 

cabem partes, mas momentos co-originários e fundantes. É nesse diapasão que Heidegger 

(2006, p. 193) expressa: “o cuidado não caracteriza apenas a existencialidade, isoladamente da 

facticidade e da decadência, senão encompassa a unidade dessas determinações de ser”.302 Daí 

a dificuldade em conseguir abordar cada um dos momentos de forma separada, pois eles já 

sempre apontam para a unidade estrutural. Ainda assim, surge como tarefa justamente seu 

desenvolvimento, e, assim, deve-se dizer, junto com Heidegger (1989, p. 241-242): “o ser-aí é 

nesse pro-jeto já sempre retirado de si, ex-sistere, ele é em um mundo”.303 O ser-aí é retirado 

de si porque se põe para fora de si mesmo, assim como foi marcado na seção 2, i.e., o ser-aí é 

                                                           
301  Original: “[...] nur weil das Seins des Da durch das Verstehen und desses Entwurfcharakter seine Konstitution 

erhält, weil es ist, was es wird bzw. nicht wird, kann es verstehend ihm selbst sagen: ‘werde, was du bist!’”. 
302  Original: “Die Sorge charakterisiert nicht etwa nur Existenzialität, abgelöst von Faktizität und Verfallen, 

sondern umgreift die Einheit dieser Seinsbestimmungen”. 
303  Original: “Das Dasein ist in diesem Vorwurf immer schon aus sich heraus getreten, ex-sistere, es ist in einer 

Welt”. 



 

102 
 

um fora aberto, projetado em virtude de, de tal modo que ele já sempre se situa no todo do ente, 

embora tenha um sentido privativo-horizontal (como será visto em 3.2). Nas palavras de 

Nascimento (2002, p. 116): 

 

O deslocamento se dá quando conseguimos tomar nosso mundo como a mera 

forma que ganha nosso ultrapassar nós próprios [...]. O mundo passa a ser nada 

mais que um registro que testemunha o estar-a-superar-se próprio ao Dasein. 

Razão porque em vez de mundo enquanto totalidade, temos sempre somente 

o poder-ser como o abrir-se de mundo, como mundanizar. 

 

A supracitada passagem, ao tematizar a abertura e projeção próprias do ser-aí, inclui 

na conta da abordagem, de igual modo, o poder-ser. Esse poder-ser (Seinkönnen) do ser-aí quer 

dizer, antes de tudo o mais, o seu ser e estar aberto à compreensão de ser. Compreensão, assim 

como abordada em 2.3.1, não é um compreender no sentido de apreender temas e entes; 

compreensão é estar aberto na clareira do ser – deixar-se à luz do desvelamento em projetando-

se. O poder-ser a que a abertura projetiva faz menção é, ao fim e ao cabo, o que permite que o 

ser-aí compreenda ser, e, para tanto seja enquanto ser-no-mundo – fundando 

compreensivamente o seu projetar-se, antecipando a si mesmo. Não para menos, “enquanto 

livre, o ser-aí projeta-se a partir do seu em virtude de enquanto o todo das possibilidades 

essenciais de seu poder-ser”304 (HEIDEGGER, 1978, p. 252). Esse projetar-se, próprio do ser-

aí que erige, o coloca diante de seu porvir, pois suas possibilidades se dão abertas no anteceder-

a-si-mesmo. O ser-aí, enquanto um ente que funda, erige ou institui projetivamente o seu si-

mesmo, de tal modo que “a compreensão é (entre outras coisas) como um ato de ‘projeção’ 

(Entwurf) em que os seres humanos ‘lançam-se’ em possibilidades futuras”305 (MORRISTON, 

1972, p. 456). Sendo assim, em íntima ligação com o caráter projetivo está, por sua vez, a 

antecipação, cujas possibilidades de ser se dão enquanto abertas, ou como coloca Ferreira 

(2003, p. 255): 

[...] a finitude diz respeito ao caráter antecipativo da existência humana. 

Conforme Heidegger, o homem é finito não porque tem um fim, mas porque 

vive antecipando-se, porque são as possibilidades de ser do homem que 

determinam o seu modo de ser em cada momento de sua existência. A 

possibilidade de ser (a antecipação), característica distintiva do homem, tem a 

propriedade de colocar, frente ao homem, a sua existência em forma de 

totalidade. Esse modo de estar no mundo como uma totalidade antecipada é a 

própria finitude do homem. A totalidade antecipada exige o ultrapassamento 

da realidade já existente rumo à atualização de uma outra. Isto significa que a 

                                                           
304  Original: “Als freies entwirft sich das Dasein auf das Umwillen seiner als das Ganze der wesenhaften 

Möglichkeiten seines Seinkönnens”. 
305  Original: “Undestanding is (among other things) as act of ‘projection’ (Entwurf) whereby human beings 

‘throw’ themselves into future possibilities”. 



 

103 
 

existência do homem se dá como não sendo toda. Eis o caráter de finitude do 

homem. 

 

Já no §42 de SZ, ao interpretar o tempo como sentido do ser (cuidado), Heidegger 

(2006, p. 197-198), comentando a fábula de Higino, aponta que o juiz da querela sobre a 

originariedade e o nome do “ser humano” (homo) é Saturno, o deus romano para o tempo. O 

tempo é o juiz que atribui o sentido da ascendência originária do homo ao cuidado e lhe põe o 

ser no ser lançado (ocupado/preocupado) enquanto um tal ente que abre o poder ser suas 

próprias possibilidades, ao escolher-se; que “o lança adiante” de seu próprio ser. É desse modo 

que o erigir funda: ele dá o fundamento do mundo e devolve o ser-aí para si-mesmo 

projetivamente. Mais à frente, no §58, Heidegger (2006, p. 284) dirá: 

 

E como é esse fundamento lançado? Unicamente de tal modo que ele se 

projeta em possibilidades nas quais está lançado. O si-mesmo, que enquanto 

tal tem que colocar o fundamento de si-mesmo, nunca pode apoderar-se dele 

e, entretanto, enquanto existindo, tem de assumir-se ser-fundamento. Ser o 

próprio fundamento lançado é o poder-ser, no qual o cuidado está em jogo.306 

 

Já se viu em 2.3.2 que o poder-ser é o que a liberdade indica – o ser-aí pode ser tudo 

o que tem aberto em seu poder-ser. Assim, “o que agora, porém, de acordo com sua essência, 

antecipa projetando algo como o em virtude de em geral e não o produz, também, quase como 

uma realização ocasional, é o que nós chamamos liberdade”307 (HEIDEGGER, 1976b, p. 163). 

O “em virtude de” não é algo que às vezes ocorre e às vezes não – pelo contrário, em razão do 

fundar como erigir, ele é sempre projetado, pois como afirma Silva (2015, p. 95), o erigir é 

“também denominado projeção de mundo ou precedência do Dasein em relação a si mesmo 

[...]”. É por isso mesmo que Heidegger (1976b, p. 165) especifica que o primeiro modo de 

fundar, a que se dá o nome de erigir, “é o projeto do em virtude de”. E o que se projeta nada 

mais é do que o mundo, o que se tem em virtude é o por mor de que se projeta. De tal maneira, 

o ser-aí “volta” ao ente, ou, para ser mais claro “na verdade, sempre faz parte do projeto de 

mundo do ser-aí que ele retorne ao ente na e pela ultrapassagem. O em virtude de projetado na 

antecipação remete ao todo do ente desvelado nesse horizonte de mundo”308 (HEIDEGGER, 

1976b, p. 165). Acontece que os entes todos seriam desde já velados ao ser-aí se não fosse o 

                                                           
306  Original: “Und wie ist es dieser geworfene Grund? Einzig so, daß es sich auf Möglichkeiten entwirft, in die es 

geworfen ist. Das Selbst, das als solches den Grund seiner selbst zu legen hat, kann dessen nie mächtig werden 

und hat doch existierend das Grundsein zu übernehmen. Der eigene geworfene Grund zu sein, ist das 

Seinkönnen, darum es der Sorge geht”. 
307  Original: “Was nun aber seinem Wesen nach so etwas wie das Umwillen überhaupt entwerfend vorwirft und 

nicht etwa als gelegentliche Leistung auch hervorbringt, ist das, was wir Freiheit nennen”. 
308  Original: “Zwar liegt im Weltentwurf des Daseins immer, daß es in und durch den Überstieg auf Seiendes 

zurückkommt. Das im Vorwurf entworfene Umwillen weist auf das Ganze des in diesem Welthorizont 

enthüllbaren Seienden zurück”. 



 

104 
 

segundo aspecto (ou modo de fundar), i.e., o tomar-chão. Nele, o ser-aí já é situado (sich 

befinden), de tal sorte que ele é e está no meio do ente. E é ele que deve agora ser analisado. 

 

4.2 O CARÁTER AFETIVO DO SER-AÍ: TRANSCENDÊNCIA COMO TOMAR-CHÃO 

 

Assim como ao erigir, enquanto primeiro modo de fundar, relaciona-se a 

existencialidade, no caso do tomar-chão, o que está em questão é a facticidade. Nessa 

perspectiva, se o erigir antecipa projetando, o tomar-chão funda em “já-ser-em-um-mundo”, ou 

seja, em situar o ser-aí em meio ao ente; privá-lo de um formar ao bel prazer e ao seu querer 

“infinitos”. O tomar-chão situa, porque é constitutivo do ser-aí já sempre estar situado no que 

o rodeia, i.e., ele tem um modo de privação a partir do estar-lançado (Geworfenheit). Sobre isso 

Silva (2015, p. 96) afirma: 

 

[...] a magnitude de mundo já sempre se vê concatenada com outro modo de 

fundar (tomar-chão) – que, por sua vez, remete ao segundo elemento 

constitutivo do cuidado: o já. Este segundo processo de fundação se deixa 

descrever pelos seguintes termos: o Dasein já sempre se encontrou adstrito a 

determinada contextura e/ou situação independentemente de seu arbítrio e sem 

que pudesse acompanhar a trajetória deste arremesso. 

 

E como já deve ter ficado claro, tanto o erigir quanto o tomar-chão são, não apenas 

co-originários, mas apontam um para o outro. Heidegger (1976b, p. 167), diria que “o ser-aí 

funda (erige) mundo apenas enquanto se funda no meio do ente”.309 Desse modo, seguindo o 

raciocínio de Heidegger (1976b, p. 167), a transcendência é, na esteira do erigir, um exceder 

(überschwingen), e segundo o tomar-chão, um privar (entziehen), de tal modo que o que está 

em jogo é o ser-no-mundo: o ser-aí é-no-mundo em projetando as possibilidades que lhe são 

possíveis em sua finitude. Essa privação que ocorre no tomar-chão tem o sentido do já e remete 

ao ser-sido fáctico. Para tanto, observe-se o que afirma o próprio Heidegger (2006, p. 328): “ele 

‘se encontra’ sempre apenas como fato lançado. Na disposição o ser-aí é assaltado por si mesmo 

enquanto o ente que, ainda sendo, já foi; ou seja, é constantemente o ser-sido. O primeiro 

sentido existencial da facticidade reside no ser-sido”.310 Desse modo, se o ser-aí, na abertura, 

realiza uma projeção antecipativa e isso indica o erigir, então é possível dizer que é próprio do 

tomar-chão, enquanto um ser e estar lançado fático no já de sua constituição, que ele descubra 

(entdecken) mundo. De um lado, a projeção leva de volta o ser-aí a si-mesmo; de outro lado, 

                                                           
309 Original: “Das Dasein gründet (stiftet) Welt nur als sich gründend inmitten von Seiendem”. 
310  Original: “Es ‘findet sich’ immer nur als geworfenes Faktum. In der Befindlichkeit wird das Dasein von ihm 

selbst überfallen als das Seiende, das es, noch seiend, schon war, das heißt gewesen ständig ist. Der primäre 

existentiale Sinn der Faktizität liegt in der Gewesenheit”. 



 

105 
 

em fundação da facticidade, o ser-aí se vê no meio do ente e com ele se relaciona ao modo da 

descoberta. É isso, parece, que Heidegger (2006, p. 194) quis dizer quando escreveu: “o poder-

ser, em virtude do qual o ser-aí é, tem mesmo o modo de ser do ser-no-mundo. Nele reside 

ontologicamente portanto a relação para com os entes intramundanos”.311 A abertura que se 

estabelece do ser-aí para si-mesmo tem um correlato no estar-lançado junto aos entes 

intramundanos com a descoberta. 

É nesse sentido de já-estar-em-um-mundo, que se pode falar em cativação 

(eingenommenheit) dos entes em relação ao ser-aí. De fato, Heidegger (1976b, p. 166) escreve: 

“com tal cativação do ente, pertencente à transcendência, o ser-aí tomou-chão no ente, ganhou 

‘fundamento’. Esse ‘segundo’ fundar não surge após o primeiro. Senão ele é ‘simultâneo’.312 

A cativação é o que estabelece o ser-aí, em fundando-se no ente, como um demorar-se nele e 

apreender. Cativa-se aquilo que se conquista enquanto um tomar para si, fincando os pés por 

sobre. A cativação é um modo de fundar no qual, em projetando, o ser-aí descobre-se já sobre 

um terreno, se encontra, se situa – é a situação de si mesmo. Nas palavras de Heidegger (1976b, 

p. 165-166): 

 

[...] entes como o ser-aí e aqueles que não tem o caráter de ser-aí. Mas no 

projeto de mundo, contudo, esse ente não está ainda revelado em si mesmo. 

Deveria, sim, permanecer oculto, se o ser-aí projetante, enquanto projetante, 

não estivesse também no meio desse ente. [...] Esse no meio de... pertence 

muito mais à transcendência. O que ultrapasa e assim se eleva tem que 

encontrar-se [sich befinden] no ente.313 

 

O que Heidegger traz em WG como o ‘sich befinden’ é o que ele chamara no §29 

de SZ de ‘Befindlichkeit’, a disposição (afetiva). ‘Befindlichkeit’ e ‘befinden’ trazem em si o 

sentido de encontrar-se de tal forma, estar de tal modo cativado pelo ente que se pode dizer 

produziu um humor, um pathós. É por isso que Fogel (1996, p. 39) assevera: “O homem é já 

sempre no mundo. Mundo não fala de coisa ou “das” coisas, mas de um sentido – um pathos -, 

o sentido-mundo, que instaura uma situação, uma circunstância, a qual define ‘ser-no-mundo’”. 

Essa situação ou circunstância é um modo de encontrar-se, um “estado dispositivo” de humor. 

                                                           
311  Original: “Das Seinkönnen, worumwillen das Dasein ist, hat selbst die Seinsart des In-der-Welt-seins. In ihm 

liegt demnach ontologisch der Bezug auf innerweltliches Seiendes”. 
312  Original: “Mit solcher zur Transzendenz gehörigen Eingenommenheit von Seienden hat das Dasein im 

Seienden Boden genommen, ‘Grund’ gewonnen. Dieses ‘zweite’ Gründen entsteht nicht nach dem ‘ersten’. 

Sondern ist ihm ‘gleichzeitig’”. 
313  Original: “[...] Seiendes als Dasein und nichtdaseinsmäßiges Seiendes. Aber im Weltentwurf ist doch dieses 

Seiende an ihm selbst noch nicht Offenbach. Ja es müßte verborgen bleiben, wenn nicht das entwerfende 

Dasein als entwerfendes auch schon inmitten von jenem Seienden wäre. [...] Dieses Inmitten-sein von... gehört 

vielmehr zur Transzendenz. Das Übersteigende und so sich Erhöhende muß als solches im Seienden sich 

befinden”. 

 



 

106 
 

O ser-aí, por estar no meio do ente, com os pés fincados e nele disperso, encontrar-se situado: 

“a disposição é um modo existencial fundamental, no qual o ser-aí é o seu aí”314 (HEIDEGGER, 

2006, p. 139). O ser-em, em sendo tocado pelo ente que vem ao encontro, descobre mundo: 

dispositivamente. A disposição é um modo de ser, no qual o ser-aí projetante, ao ter fincado os 

pés e fundado para si a situação em meio aos entes que vêm ao encontro e o tocam, abandona-

se ao mundo e é por ele dominado. É exatamente por isso que o terceiro modo de fundar, o 

fundamentar, precisa ser explicitado, conquanto o abandono ao mundo é evidenciado no 

fenômeno da decadência. 

 

4.3 O CARÁTER INTENCIONAL DO SER-AÍ: TRANSCENDÊNCIA COMO 

FUNDAMENTAR 

 

De acordo com Heidegger (1976b, p. 168), tanto o “projeto de mundo” 

(Weltentwurf) quanto a “cativação” (Eingenommenheit) são “em sua já mencionada unidade – 

a possibilitação transcendental da intencionalidade, de tal modo que, com isso, como modos do 

fundar, co-temporaliza um terceiro: o fundar como fundamentar”.315 Esse fundamentar surge 

como último modo do fundar e permite a revelação (offenbarmachen) do ente em si mesmo. 

Seguindo Heidegger (1976b, p. 168) “O projeto de mundo possibilita, na verdade [...] uma 

compreensão preliminar do ser do ente, mas não é ele mesmo nenhuma relação do ser-aí ao 

ente”; ademais, “a cativação, por outro lado, que deixa o ser-aí situar-se no meio do ente (e, de 

fato, jamais sem desvelamento de mundo), não é nenhum comportar-se diante do ente”.316 

Pode-se dizer que de certa forma a transcendência culmina no fundamentar (e, para tanto, na 

intencionalidade), entretanto, isso não autoriza a sua identificação317, conquanto o ato 

intencional não é um todo estrutural que projeta mundo e nele se situa, para então, e só então, 

relacionar-se intencionalmente com ele. À intencionalidade está apenas o último modo do 

                                                           
314  Original: “ Die Befindlichkeit ist eine existenziale Grundart, in der das Dasein sein Da ist”. 
315 Original: “in ihrer gekennzeichneten Einheit – die transzendentale Ermöglichung der Intentionalität, so zwar, 

daß sie dabei als Weisen des Gründens eine dritte mitzeitigen: das Gründen als Be-gründen”. 
316  Original: “Der Weltentwurf ermöglicht zwar [...] vorgängiges Verständnis des Seins von Seiendem, ist aber 

selbst kein Daseinsbezug zu Seiendem. Die Eingenommenheit wiederum, die das Dasein inmitten von 

Seiendem (und zwar nie ohne Weltenthüllung), von ihm durchstimmt, sich befinden läßt, ist kein Verhalten zu 

Seiendem”. 
317  Cf. WG (HEIDEGGER, 1976b, p. 168): “Esse comportar-se em direção ao ente é mesmo, antes de tudo e na 

maioria das vezes, identificado com a transcendência. Sendo, também, uma má compreensão da essência da 

transcendência, então a possibilidade transcendental do comportar-se intencional tem que se tornar, contudo, 

um problema”. Original: “Dieses Verhalten zum Seienden wird zunächst und zumeist sogar der Transzendenz 

gleichgesetzt. Ist dies auch eine Verkennung des Wesens der Transzendenz, so muß doch die transzendentale 

Möglichkeit des intentionalen Verhaltens Problem werden”. 



 

107 
 

fundar transcendental. Claro está que esses modos específicos do fundar não são sequenciais, 

senão cooriginários, entretanto é porque o ser-aí antecede a si mesmo e, também, é já em um 

mundo, que ele pode comportar-se diante do ente. O comportamento diante do ente traz à tona 

o ser-junto-a próprio da decadência. 

Aqui há de se falar da intencionalidade318 porque no fundamentar, uma vez que o 

ser-aí é junto ao ente, temporaliza-se o presente enquanto um comportar-se atual. Tal 

comportar-se em direção ao ente, possibilita a questão pelo porquê (Warumfrage) em geral, o 

que significa que o ser-aí, em compreendendo ser (transcendência), abre-se de tal modo que 

projeta, situa-se e descobre e, então, questiona. E Heidegger (1976b, p. 169) diz:  

 

a compreensão de ser, como a resposta mais preliminar, oferece simplesmente 

a primeira e últuma fundamentação. Nela a transcendência é, enquanto tal, 

fundamentante. E porque ser e constituição de ser se desvelam nela 

[transcendência], é que o fundamentar transcendental chama-se verdade 

ontológica.319 

 

A verdade ontológica, ou para bem dizer, o fundamentar transcendental, é o que 

possibilita o comportamento diante do ente, de tal maneira que há sempre de haver uma 

compreensão de ser a fim de que o ente venha a se revelar como aquilo que ele em si mesmo é. 

“porque agora, porém, todo o revelar-se do ente (verdade ôntica) é de antemão dominado 

transcendentalmente pelo (já caracterizado) fundamentar, então todo o descobrir e abrir ôntico 

tem que ser, ao seu modo, ‘fundamentante’, i.e., ele tem que se legitimar”320 (HEIDEGGER, 

1976b, p. 169). A partir daqui poder-se-ia questionar acerca da relação entre transcendência, 

fundamento e verdade; ou, ainda, o sentido transcendental da verdade. Entretanto, por 

extrapolar os limites desta dissertação, compreende-se que isso pode ser realizado como uma 

tarefa posterior, bastando para agora o que foi mencionado. Importa apenas que fique claro o 

papel da fundamentação, como terceiro modo de fundar: como formadora da compreensão de 

ser, o fundamentar permite os diversos modos de justificar e legitimar, assim como Heidegger 

estabelece ao final de sua apresentação no WG. 

 

                                                           
318  Acerca da transcendência e da intencionalidade, cf. seção 2.2 desta dissertação. 
319  Original: “Das Seinsverständnis gibt als vorgängiste Antwort schlechthin die erst-letzte Begründung. In ihm 

ist die Transzendenz als solche begründend. Weil darin Sein und Seinsverfassung enthüllt werden, heißt das 

transzendentale Begründen die ontologische Wahrheit”. 
320  Original: “Weil nun aber alles Offenbarwerden von Seiendem (ontische Wahrheit) von vornherein 

transzendental durchwaltet ist von dem gekennzeichneten Begründen, deshalb muß alles ontische Entdecken 

und Erschließen in seiner Weise ‘begründend’ sein, d. h. Es muß sich ausweisen”. 



 

108 
 

4.4 A TRANSCENDÊNCIA E O TRANSCENDENTAL EM SENTIDO 

FENOMENOLÓGICO-EXISTENCIAL 

 

Atribui-se o início da filosofia transcendental à Kant, para quem, de acordo com 

Eisler (1964, p. 538), transcendental é o conhecimento e, para além, tudo aquilo que se dá como 

condição de possibilidade a priori da experiência possível. O próprio Gadamer (2007, p. 84-

85), de acordo com quem o período ontológico fundamental ainda é deveras transcendental, no 

sentido de uma busca por condições de possibilidade, iria inferir que SZ “[...] é, como 

freqüentemente acentuo, uma mera estação no caminho do pensamento de Heidegger”. Que 

Gadamer veja parte do pensamento de seu antigo mestre como transcendental não é algo que 

causa espanto, porquanto tantos outros pensadores já o fizeram e não sem razão. É o caso de 

Reis (2014, p. 59 apud SENA, 2014, p. 259), ao vaticinar que “segundo uma direção 

reconstrutiva da obra de Heidegger, entendo o projeto fenomenológico hermenêutico como uma 

investigação transcendental”. Não obstante, há algumas vozes que parecem indicar que, ainda 

que haja uma filosofia transcendental heideggeriana, ela não deva ser equiparada a outra – é o 

caso, por exemplo, de Carman (2001, p. 569), quando, criticando Philipse, escreve: “[...] assim 

como ele [Philipse] atou a fenomenologia de Heidegger muito próxima a de Husserl, me parece 

que ele ata o transcendentalismo heideggeriano perto demais dos compromissos específicos do 

idealismo kantiano”.321 Mas uma coisa se deve considerar, quando da questão acerca do 

transcendentalismo heideggeriano: diante das inúmeras interpretações acerca do pensamento 

heideggeriano, não é certo que haja um período muito bem delimitado entre o seu pensamento 

transcendental e a destranscendentalização do seu pensamento, tendo como ponto de transição 

a virada. Isso é o que argumenta Sena (2014, p. 240): 

 

[…] reconstruir o movimento da interrogação heideggeriana em sua totalidade 

através do esquema ‘pensamento transcendental (Fundamentalontologie)  

Kehre  destranscendentalização do pensamento (Ereignisdenken)’ foi, 

desde o início, com sustentação documental, um procedimento hermenêutico 

recusado, pois apresenta o inconveniente de dissolver a ‘inevitável 

ambivalência’ da questão pelo sentido do ser, atribuindo-lhe univocidade 

transcendental decerto questionável. 

 

No final das contas, parece ser o caso de que em primeiro lugar definir uma filosofia 

transcendental heideggeriana lastreada na ontologia fundamental, na analítica existencial, e 

afirmar com certeza categórica a existência de um momento (a virada) em que Heidegger 

                                                           
321  Original: “[…] just as he tied Heidegger’s phenomenology too closely to Husserl’s, it seems to me he ties 

Heidegger’s transcendentalism too closely to the specific commitments of Kantian idealism”. 



 

109 
 

abandona o seu projeto e inicia uma nova fase de seu pensamento, deixa de lado uma série de 

confusões e aparentes contradições presentes ao longo de sua obra e não somente no período 

fundamental ontológico. E concordando com Carman (2001) no sentido de que não há uma 

filosofia transcendental em Heidegger a exemplo de uma reconstrução do pensamento de 

Husserl ou de Kant, mas, a bem da verdade, indo além e radicalizando o conceito de 

‘transcendental’, Sena (2014, p. 246) estabelece: 

 

Assim como ‘transcendental’, em uso genuinamente fenomenológico-

hermenêutico, é o próprio ser-aí, pois este é transcendência, compreensão, o 

ser-aí ‘essencialmente’ transcendente será, em seu ser-compreensivo, um ente 

de ‘essência’ apriorística, isto é, a estrutura ontológica do cuidado (Sorge), o 

ser do ser-aí, e todos os caracteres existenciais, que encontram nesse 

fenômeno sua mais íntima unidade, serão transcendentais e serão 

apriorísticos de uma maneira, que filosofia transcendental alguma, enquanto 

forma sobre-elevada de metafísica, poderia conceber […]. 

 

Não apenas o conhecimento322, como ocorre em Kant, e algumas estruturas 

específicas do ser humano serão transcendentais, no sentido das condições de possibilidade 

apriorísticas da experiência possível de objetos para a consciência, senão o todo estruturante do 

ser do ser-aí é transcendental, pois aponta completamente para o fenômeno da transcendência, 

que tem no ser-no-mundo a sua constituição transcendental como compreensão de ser, colocar-

se em jogo existencialmente. Todos os existenciais, os momentos constitutivos do ser-aí, serão 

transcendentais, pois transcendental, assim como marcado em WG (HEIDEGGER, 1976b, p. 

139), já referenciado neste trabalho (seção 2.2.2), é tudo aquilo que diz respeito à 

transcendência. De fato, Heidegger (1976b, p. 139) chega a dizer:  

 

Nós chamamos de mundo o em direção ao qual o ser-aí, enquanto tal, 

transcende, e determinamos agora a transcendência como ser-no-mundo. O 

mundo constitui a estrutura unitária da transcendência; enquanto a ela 

pertencente, o conceito de mundo chama-se um transcendental. Com esse 

termo, designamos tudo o que pertence essencialmente à transcendência e traz 

consigo de empréstimo a sua possibilidade interna. E apenas por isso a 

clarificação e interpretação da transcendência também pode ser chamada de 

‘transcendental’.323 

 

                                                           
322  Contrário a essa posição é Marques (2014, p. 75), quando afirma: “Enquanto Kant se pergunta pelas condições 

de possibilidade do conhecimento dos entes, e, a esta pergunta, ele denomina transcendental, em Heidegger a 

transcendentalidade se apresenta recolocando a pergunta fundamental em termos mais originários, a saber, a 

condição de possibilidade do conhecimento do ser”. Aqui apenas utilizou-se da diferença ontológica para 

separar âmbitos do conhecimento. 
323  Original: “Wir nennen das, woraufhin das Dasein als solches transzendiert, die Welt und bestimmen jetzt die 

Transzendenz als In-der-Welt-sein. Welt macht die einheitliche Struktur der Transzendenz mit aus; als ihr 

zugehörig heißt der Weltbegriff ein transzendentaler. Mit diesem Terminus wird alles benannt, was wesenhaft 

zur Transzendenz gehört und seine innere Möglichkeit von ihr zu Lehen trägt. Und erst deshalb kann auch die 

Erhellung und Auslegung der Transzendenz eine ‘transzendentale’ Erörterung genannt werden”. 



 

110 
 

   

O que surge como curioso é que transcendental não está aí como um projeto de 

filosofia do conhecimento, de epistemologia. Transcendental é tudo o que tem a ver com a 

transcendência, mas de tal modo que toda a ontologia fundamental é uma “ontologia 

fundamental transcendental”. Mesmo os modos de fundar, discutidos anteriormente nesta seção 

3, são transcendentais, porquanto se reportam e dizem respeito à transcendência. O 

compreender ser, situar-se dispositivamente e o fundamentar intencional legitimador são 

transcendentais, pois o fundo de suas “tarefas” é a transcendência. É este já projetar-se fora 

aberto e lançado no meio dos entes para com eles ser junto que se pode dizer transcendental da 

mesma forma que se diz que tudo o que diz respeito à transcendência é transcendental. O que 

deve ficar marcado, entretanto, é que há uma tendência a um possível equívoco terminológico, 

para aqueles que não atentam ao papel da destruição/desconstrução da cristalização metafísica, 

e contra isso, como coloca Sena (2014, p. 243), Heidegger adverte com certa frequência “[...] e 

o faz não em meio àquele que viria a ser o segundo período de suas reflexões [...], mas nos 

escritos pertencentes ao próprio período ontológico-fundamental [...]”. Heidegger, com SZ, 

marca um novo modo de se pensar a transcendência e o transcendental, ao ponto de se estar 

autorizado a pensar que o único modo de não ser transcendental é não sendo ser-aí, assim como 

afirma Sena (2013, p. 247): 

 

“[...] os correlatos conceituais contrários para estes ‘a priori’ e 

‘transcendental’ existenciais não podem ser, respectivamente, ‘a posteriori’ e 

‘empírico’, porém, para ambos, em uma única expressão: inexistência. Mais 

precisamente, não ser o próprio aí, não já-ser-se-adiante-em-um-mundo 

(cuidado), mas ser uma entidade radicalmente diversa, em virude da sua 

modalidade ontológica inexistencial de ser-destituída de mundo: o mineral, o 

número; de ser-pobre de mundo: a besta, o inseto; de ser-além (e condição da 

possibilidade) de mundo: o deus, o ‘eu penso’, o ego puro”. 

 

Ora, isso fica patente quando se recorda que os problemas das estruturas binárias 

“a priori/a posteriori” ou, ainda “transcendental/empírico” só fazem sentido dentro de uma 

tradição de pensamento que leva em consideração a transcendência dentro de um modelo 

metafísico-epistemológico, o que não é o caso para Heidegger (cf. seção 2.2). Ele mesmo chega 

a afirmar (HEIDEGGER, 1976b, p. 139): “o que, sem dúvidas, quer dizer ‘transcendental’, não 

pode agora ser retirado de uma filosofia, para a qual se atribui o ‘transcendental’ enquanto 

‘ponto de vista’ e totalmente ‘epistemológico’”.324 O que significa transcendental, diria 

                                                           
324  Original: “Was allerdings ‘transzendental’ besagt, darf nun nicht einer Philosophie entnommen werden, der 

man das ‘Transzendentale’ als ‘Standpunkt’ und gar ‘erkenntnistheoretischen’ zuweist”. 



 

111 
 

Heidegger em seu ‘Introdução à filosofia’ só pode ser adquirido depois de uma explicitação e 

determinação da transcendência do ser-aí (HEIDEGGER, 1996, p. 207). E, entendeu-se que a 

transcendência só se poderia deixar ver se aquilo (perceba-se: não entitativo!) em direção ao 

qual se transcende fosse apresentado e determinado: mundo. Sendo assim, transcendental é tudo 

o que diz respeito ao ser-aí e, correspondendo à existencialidade, facticidade e decadência, 

como momentos constitutivos, mesmo “a essência do fundamento é tríplice dispersão que 

provém transcendentalmente do fundar no projeto de mundo, cativação pelo ente e 

fundamentação ontológica do ente”325 (HEIDEGGER, 1976b, p. 171). Além do mais, “à 

essência do ser, contudo, pertence o fundamento, pois só há ser (não ente) na transcendência 

enquanto fundar projetante de mundo e situado”326 (HEIDEGGER, 1976b, p. 172). O ser é o 

que, enquanto compreensão, está para além – o ente que transcende é o ser-aí: tudo que se situa 

entre é transcendental. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
325  Original: “Das Wesen des Grundes ist die transzendental entspringende dreifache Streuung des Gründens in 

Weltentwurf, Eingenommenheit im Seienden und ontologische Begründung des Seienden”. 
326  Original: “Zum Wesen des Seins aber gehört Grund, weil es Sein (nicht Seiendes) nur gibt in der Transzendenz 

als dem weltentwerfend befindlichen Gründen”. 



 

112 
 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A presente dissertação teve como objetivo principal analisar o conceito de 

transcendência na ontologia fundamental, especialmente em SZ, e, com isso, questionar de que 

modo esse conceito se relaciona (a) dentro de seu próprio projeto fenomenológico existencial, 

(b) diante da tradição e, outrossim, (c) de que maneira os existenciais são dele tributários. Para 

tanto, uma vez que tanto no §69 de SZ, quanto em outras obras do mesmo período, o conceito 

de transcendência aparece acoplado ao de mundo (transcendência do mundo), pretendeu-se, 

antes mesmo de abordar o quê e o como da transcendência do ser-aí, elaborar uma apresentação 

do conceito de mundo. Sendo assim, toda a primeira seção fora dedicada à tentativa de resposta 

pelo ‘mundo’, tomado existencialmente. 

Ora, em um momento inicial (seção 1.1), a fim de mostrar o quanto a analítica do 

ser-aí estava afastada da exposição metafísica, inclusive na caracterização do problema do 

mundo, compreendeu-se que seria necessário elucidar este conceito de forma negativa, 

mostrando como, em uma primeira aproximação e na maior parte das vezes, o mundo é 

“conhecido” como um fora a qual se contrapõe um dentro (eu, consciência, sujeito). Mundo 

apareceria, nesse sentido ora como ordenação (kósmos, ordo) ora como realidade extensa (seja 

ela apreensível ou não). A seguir (seção 1.2), com o intuito de desconstruir a imagem 

preponderantemente metafísica do mundo, tentou-se estabelecer de que modo a apresentação 

fenomenológica de mundo faria ruir, a partir da indicação formal, a noção de mundo como uma 

mera coisa (res) plasmada para fora e âmbito da totalidade do real/ideal. Desse modo, mundo 

apareceria não mais como um algo substancial (quiditas) e para além do âmbito interno, senão 

como um nada de ente, mas o de onde o ser é desvelado e de onde o ser-aí retira sentido. Por 

fim (seção 1.3), em relação ao mundo, uma vez que esse problema se encaminhou a um de outra 

espécie (e agora dependente do ser-aí), o mundo foi apresentado como um existencial 

originário: ser-em(-o-mundo), i.e., ser-no-mundo, no qual o ser-aí já sempre é – o ‘de(sde) 

onde... para” foi então tematizado como mundo, sendo que este não deve e nem pode, em 

sentido originário, ser interpretado como um local: antes ele é um modo de ser do ser-aí (ser-

no-mundo) e, para tanto, se descobre como em sua lida prática. Assim, ser-no-mundo conota o 

ente que é no aberto, em direção a si mesmo, ao ente e aos outros, articulado pelo cuidado como 

uma totalidade unificada. Isso, por sua vez, tentou-se mostrar, encaminha à transcendência. 

Obeserve-se, em primeiro lugar, que na apresentação da noção de transcendência 

heideggeriana (seção 2.1), fez-se necessário uma colocação do problema a partir de um viés 

fenomenológico, afastando-o da tradição metafísica, i.e., retirando o ultrapassar de uma questão 



 

113 
 

de preeminência onto(teo)lógica (metafíca), como advogado pela tradição filosófica (quer pela 

corrente transcendente quer transcendental). Na verdade, o que se provou com a transcendência 

como ser-no-mundo é que, antes de tudo o mais, se há de se falar em tradição metafísica 

teológica ou epistemológica a delimitar a problemática transcendente/transcendental, é porque 

antes de mais nada o ser-aí é o ente para o qual, em seu ser, há uma ultrapassagem. Assim, a 

possibilidade de correntes filosóficas diversas e de distintas formas de interpretação de mundo 

e vivências, é estruturada na transcendência aqui em questão. Em um segundo momento (seção 

2.2), a tarefa foi dividida em duas outras, se bem que integradas uma à outra e, ainda, conectadas 

às seções precedentes. Com ambas as tarefas pretendeu-se analisar o caráter incondicionado da 

transcendência teológica e o caráter subjetivo-objetivo da transcendência epistemológica. Isso 

culminou em duas coisas: (a) o transcendente como o incondicionado (ente-divino) foi 

apresentado como um ente para o qual o ente (ser humano) tenta ultrapassar a partir do 

esquecimento da finitude, já que o incondicionado perfeitíssimo, ration ens e ens rationis, se 

mostra como o que há de anterior numa série causal (causa eficiente); e, também, (b) a 

problematização acerca da determinação epistemológica de transcendência corroborou a pensar 

que aquele que conhece se põe em uma situação privilegiada de conhecimento ao mesmo tempo 

em que, dele se priva, porquanto um dentro (interioridade) que se enraíza no fora 

(exterioridade). Ora, é certo, além disso, que o o problema do conhecimento de mundo, por um 

sujeito encapsulado far-se-ia presente quando da tematização da intencionalidade como recinto 

da transcendência (fora/dentro, interno/externo). Assim, na tentativa de mostrar que esta é que, 

na verdade, possibilita algo como intencionalidade (não devendo haver confusão entre ambas), 

foi argumentado que uma vez que o ser-aí é o ente que ultrapassa, conhecendo ser, é que se 

pode falar em ato intencional como uma correlação entre si-mesmo e ente intramundano (essa 

questão voltou à tona na identificação do fundamentar, na seção 3.3). Na última parte, contudo, 

fez-se uma exposição da transcendência enquanto ser-no-mundo, de forma inteiramente 

positiva. Nela foi necessário investigar as diversas formas pelas quais Heidegger fala da 

transcendência, o que, parece, apontou para o “fato” de que transcendência é a estrutural total 

e unificadora do fenômeno do ser-aí e, por conseguinte, do ser-no-mundo. Isso foi feito a partir 

de dois passos: (a) expôs-se o como da passagem da lida significativa à compreensão de ser e 

como esta, por conter em si mesma, a estrutura existencial a que se dá o nome de projeto, 

encaminha o ser-aí para o consumar-se de si mesmo enquanto poder-ser de suas possibilidades 

(o que fez necessária uma apresentação sumária da questão do ‘jogo’) e encaminhou ao 

problema da liberdade. (b) justamente a partir do poder-ser, procurou-se articular a 



 

114 
 

transcendência a partir da tarefa de conquista de si-mesmo no que se chama de ipseidade ou 

simesmidade. 

Já na última seção, com o intuito de apresentar o conceito existencial do 

transcendental a partir do fundamento, tarefa necessária de acordo com WG, conquanto o 

fundamento levaria à transcendência e esta, de volta ao fundamento (mas de uma perspectiva 

transcendental), apresentou-se os três modos de fundar abordados no denso opúsculo de 1929. 

Dessa maneira, expôs-se o caráter projetivo do ser-aí enquanto primeiro momento do fundar 

(seção 3.1), o caráter afetivo enquanto segundo momento do fundar (seção 3.2) e, ademais, o 

caráter intencional enquanto terceiro momento (seção 3.3). Mostrou-se que não há uma 

precedência temporânea entre os diversos modos de fundar, mas que, ao contrário, são todos 

eles cooriginários e apontam para o todo articulado do cuidado (transcendência). Como esses 

três modos de fundar tem seus correlatos no cuidado, também em cada um deles há de se 

vislumbrar uma temporalidade – e isso, ainda que de maneira bastante primária e incompleta, 

foi trazido à tona. É de se notar, além do mais o seguinte: toda a questão pelo fundamento, na 

qual o ser-aí fundamenta os seus porquês a partir de uma tentativa de legitimação, mostram que 

o problema do fundamento – que é um problema transcendental (seção 3.4), e guardadas as 

peculiaridades do termo ‘transcendental’ no léxico heideggeriano – abre tutela para a questão 

da verdade, ou mais especificamente, para a questão pela verdade transcendental (veritas 

transcendentalis). Fica claro que, embora essa problemática seja identificada, a sua tematização 

no corpo dessa dissertação tornou-se impossível, pois, para tanto seria necessária uma 

reestruturação do projeto. Isso guarda, não obstante, o interesse em posteriormente retornar aos 

desdobramentos transcendentais do problema da verdade na ontologia fundamental.   

 

 

 

 

 

 



 

115 
 

REFERÊNCIAS 

 

AQUINO, Tomás de. O ente e a essência. Tradução de Carlos Arthur do Nascimento. 7. ed. 

Petrópolis: Vozes, 2011. 

 

ARISTÓTELES. Aristotle: on the soul; parva naturalia; on breath. Tradução de W. S. Hett. 

Cambridge: Harvard University Press, 1957. (Loeb Classical Library, 288). 

 

AUBENQUE, Pierre. Desconstruir a metafísica?. Tradução de Aldo Vannucchi. São Paulo: 

Edições Loyola, 2012. (Coleção leituras filosóficas). 

 

BARTKY, Sandra Lee. Heidegger and the modes of world-disclosure. Phylosophy and 

Phenomenological Research, [S.l.], v. 40, n. 2, p. 212-236, dez. 1979. Disponível em: 

<http://is.muni.cz/el/1423/podzim2014/ENS210/um/51272721/Heidegger_World_disclosure.

pdf>. Acesso em: 8 jan. 2017. 

 

BAUDRILLARD, Jean. Simulacros e simulação. Tradução de Maria João da Costa Pereira. 

Lisboa: Relógio d’Água, 1991. (Antropos). 

 

BONACCINI, Juan A. Sobre o projeto kantiano de uma filosofia transcendental. Educação e 

Filosofia, Uberlândia, v. 27, n. especial, p. 211-232, 2013. Disponível em: 

<http://www.seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/22776/12733>. Acesso em: 

15 jan. 2016. 

 

BRENTANO, Franz Clemens. Die Psychologie des Aristoteles, insbesondere seine Lehre 

vom nous poietikos. Mainz: Verlag von Frank Kirchheim, 1867. 

 

BRUZINAS, Ronald. Edmund Husserl and Eugen Fink: Beginnings and ends of 

phenomenology, 1928-1938. New Haven: Yale University Press, 2004. (Yale studies in 

hermeneutics). 

 

CARMAN, Taylor. On making sense (and nonsense) of Heidegger. Philosophy and 

Phenomenological Research, [S.l.], v. 63, n. 3, p. 561-572, nov. 2001. Disponível em: 

<https://www.jstor.org/stable/3071155?seq=1#page_scan_tab_contents>. Acesso em: 8 jan. 

2017. 

 

CROWELL, Steven; MALPAS, Jeff. Introduction: transcendental Heidegger. In: CROWELL, 

Steven (Ed.); MALPAS, Jeff (Ed.). Transcendental Heidegger. Stanford: Stanford University 

Press, 2007. p. 1-9. 

 

DAHLSTROM, Daniel O. Heidegger’s method: philosophical concepts as formal indications. 

Review of metaphysics, [S.l.], v. 47, n. 4, p. 775-795, jun. 1994. Disponível em: 

<http://www.jstor.org/stable/20129578?Search=yes&resultItemClick=true&searchText=heide

gger%27s&searchText=method&searchUri=%2Faction%2FdoBasicSearch%3FQuery%3Dhei

degger%2527s%2Bmethod&seq=1#page_scan_tab_contents>. Acesso em 10 jul. 2016. 

 

______. Heidegger’s transcendentalism. Research in Phenomenology, Leiden, n. 35, p. 29-

54, 2005. Disponível em: <https://www.bu.edu/philo/files/2013/09/d-heidegger-

transcendentalism.pdf>. Acesso em: 28 mar. 2016. 



 

116 
 

 

DAVIS, Bret W. Returning the world to nature: Heidegger’s turn from a transcendental-

horizonal projection of world to an indwelling releasement to the open-region. Continental 

Philosophy Review, Dodrecht, v. 47, n. 3, p. 373-397, dez. 2014. Disponível em: 

<http://link.springer.com/article/10.1007/s11007-014-9304-2 >. Acesso em: 31 out. 2016. 

 

DESCARTES, René. Meditações sobre a filosofia primeira. Tradução de Fausto Castilho. 

Campinas: Editora da Unicamp, 2004. 

 

DREYFUS, Hubert L. The priority of the world to my world: Heidegger’s answer to Husserl 

(and Sartre). Man and World, Haia, v. 8, n. 2, p. 121-130, maio 1975. Disponível em: 

<link.springer.com/article/10.1007%2FBF01256431>. Acesso em 10 out. 2016. 

 

______. Coments on Cristina Lafont’s interpretation of Being and Time. Inquiry: na 

Interdisciplinary Journal of Philosophy, [S.l.], v. 45, n. 2, 191-194, 2002. Disponível em: 

<http://www.tandfonline.com/doi/pdf/10.1080/002017402760093270?needAccess=true>. 

Acesso em 7 jan. 2017. 

 

______. What could be more intelligible than everyday intelligibility? Reinterpreting Division 

I of Being and Time in the light of Division II. Bulletin of Science, technology & Society, v. 

24, n. 3, p. 265-274, jun. 2004. Disponível em: 

<http://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/0270467604264993>. Acesso em: 15 dez. 2016. 

 

EISLER, Rudolf. Kant-Lexikon: Nachschlagewerk zu Kants sämtlichen Schriften, Briefen und 

handschriftlichem Nachlass. Hildesheim: Georg OLMS Verlagsbuchhandlung, 1964. 

 

FERREIRA, Acylene Maria Cabral. O destino como serenidade. Síntese, Belo Horizonte, v. 

30, n. 97, p. 249-262, 2003. Disponível em: 

<http://faje.edu.br/periodicos/index.php/Sintese/article/view/500>. Acesso em: 10 jan. 2017. 

 

______. Heidegger, Schelling e a liberdade. Numen: revista de estudos e pesquisa da 

religião, Juiz de Fora, v. 7, n. 2, 101-120, 2004. Disponível em: 

<https://numen.ufjf.emnuvens.com.br/numen/article/view/718>. Acesso em: 11 jan. 2017. 

 

FOGEL, Gilvan. Martin Heidegger, et coetera e a questão da técnica. O que nos faz pensar, 

v. 2, n. 10, out. 1996. Disponível em: <http://www.oquenosfazpensar.fil.puc-

rio.br/import/pdf_articles/OQNFP_10_02_03_gilvan_fogel.pdf>. Acesso em: 2 jul. 2017. 

 

FONTANIER, Jean-Michel. Vocabulário latino da filosofia: de Cícero à Heidegger. Tradução 

de Álvaro Cabral. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2007. 

 

FREIRE, Sônia Barreto. A determinação ontológica do Mundo: um perfeito a priori. Aprender 

– Caderno de Filosofia e Psicologia da Educação, Vitória da Conquista, ano 6, n. 10, n. 

especial: Heidegger e a educação, p. 101-121, jan./jun. 2008. Disponível em: 

<http://periodicos.uesb.br/index.php/aprender/article/viewFile/4195/pdf_207>. Acesso em: 10 

out. 2016. 

 

GADAMER, Hans-Georg. Hermenêutica em retrospectiva: Heidegger em retrospectiva. 2. 

ed. Tradução de Marco Antônio Casanova. Petrópolis: Vozes, 2007. v. 1.  

 



 

117 
 

GANDER, Hans-Helmuth. Husserl-Lexikon. Darmstadt: WBG, 2010. 

 

GIACOIA JÚNIOR, Oswaldo. Heidegger urgente: introdução a um novo pensar. São Paulo: 

Três Estrelas, 2013. 

 

GIACHINI, Enio Paulo. Introdução. In: ECKHART, Mestre. Sermões alemães: sermões 1 a 

60. Tradução de Enio Paulo Giachini e Marcia Sá Cavalcante Schuback. Bragança Paulista: 

Editora Universitária São Francisco; Petrópolis: Vozes, 2006. v. 1. 

 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Phänomenologie des Geistes. Hamburg: Felix Meiner 

Verlag, 2011. (Philosophische Bibliothek). 

 

HEIDEGGER, Martin. Hebel – Der Hausfreund. 2. ed. Pfullingen: Günther Neske, 1958. 

 

______. Logik: die Frage nach der Wahrheit. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1976a. 

(Gesamtausgabe, 21). 

 

______. Vom Wesen des Grundes. In: HEIDEGGER, Martin. Wegmarken. Frankfurt am 

Main: Vittorio Klostermann, 1976b. p. 123-175. (Gesamtausgabe, 9). 

 

______. Was ist Metaphysik. In: HEIDEGGER, Martin. Wegmarken. Frankfurt am Main: 

Vittorio Klostermann, 1976c. p. 103-122. (Gesamtausgabe, 9). 

 

______. Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz. Frankfurt am 

Main: Vittorio Klostermann, 1978. (Gesamtausgabe, 26). 

 

______. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriff. Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann, 1979. (Gesamtausgabe, 20). 

 

______. Von Wesen der menschlichen Freiheit: Einleitung in die Philosophie. Frankfurt am 

Main: Vittorio Klostermann, 1982. (Gesamtausgabe, 31). 

 

______. Grundbegriffe der Metaphysik: Welt – Endlichkeit – Einsamkeit. Frankfurt am 

Main: Vittorio Klostermann, 1983. (Gesamtausgabe, 29/30). 

 

______. Seminar in Le Thor 1969. In: HEIDEGGER, Martin. Seminare. Frankfurt am Main: 

Vittorio Klostermann, 1986. p. 326-371. (Gesamtausgabe, 15). 

 

______. Ontologie: (Hermeneutik der Faktizität). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 

1988. (Gesamtausgabe, 63). 

 

______. Die Grundprobleme der Phänomenologie. 2. ed. Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann, 1989. (Gesamtausgabe, 24). 

 

______. Grundprobleme der Phänomenologie (1919/20). Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann, 1993. (Gesamtausgabe, 58). 

 

______. Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles: Einführung in die 

phänomenologische Forschung. 2. ed. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1994a. 

(Gesamtausgabe, 61). 



 

118 
 

 

______. Der Begriff der Zeit: Vortrag vor der Marburger Theologenschaft, Juli 1924. 2. ed. 

Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 1995a. 

 

______. Phänomenologie des Religiösen Lebens. 1. Einleitung in die Phänomenologie der 

Religion (1920/21). 2. Augustinus und der Neuplatonismus (1921). 3. Die Philosophischen 

Grundlagen der Mittelalterlichen Mystik (1918/19). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 

1995b. (Gesamtausgabe, 60). 

 

______. Phänomenologische Interpretation von Kants Kritik der reinen Vernunft. 3. ed. 

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1995c. (Gesamtausgabe, 25). 

 

______. Einleitung in die Philosophie. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1996. 

(Gesamtausgabe, 27). 

 

______. Kant und das Problem der Metaphysik. 6. ed. Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann, 1998. 

 

______. Beiträge zur Philosophie: vom Ereignis. 3. ed. Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann, 2003. (Gesamtausgabe, 65). 

 

______. Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer, 2006. 

 

______. Ser e tempo. Tradução de Márcia Sá Cavalcante Schuback. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 

2009. (Coleção pensamento humano). 

 

HÖLDERLIN, Friedrich. Gedichte. Stuttgart: Reclam, 2003. 240p. (Reclams Universal- 

Bibliothek, 18242). 

 

HUME, David. Investigações sobre o entendimento humano e sobre os princípios da moral. 

Tradução de José Oscar de Almeida Marques. São Paulo: UNESP, 2004. 

 

HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins. Den Haag: 

Martinus Nijhoff. 1966. (Husserliana, X). 

 

______. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie: 

Erstes Buch: allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. Haia: Martinus Nijhof, 1976. 

v. 1. 

 

IMDAHL, Georg. “Formale Anzeige” bei Heidegger. Archiv für Begriffsgeschichte, 

Hamburg, v. 37, p. 306-332, 1994. Disponível em: 

<http://www.jstor.org/stable/24363050?seq=1&loggedin=true#page_scan_tab_contents>. 

Acesso em: 08 nov. 2016. 

 

INWOOD, Michael. A Heidegger dictionary. Oxford: Blackwell Publishing, 1999. (The 

Blackwell philosopher dictionaries). 

 

KING, Magda. A guide to Heidegger’s Being and Time. Nova Iorque: State University of 

New York Press, 2001. 

 



 

119 
 

LARENZ, Karl. Metodología de la ciencia del derecho. Tradução de M. Rodríguez Molinero. 

Barcelona: Editorial Ariel, 2010. 

 

MACDOWELL, João A. A Gênese da ontologia fundamental de Martin Heidegger: ensaio 

de caracterização do modo de pensar de Sein und Zeit. São Paulo: Loyola, 1993. (Coleção 

filosofia). 

 

MANSFELD, Jaap (org.). Die Vorsokratiker. Stuttgart: Reclam, 2008. v. 1. (Reclams 

Universal-Bibliothek, 7965). 

 

MARQUES, Victor Hugo de Oliveira. O problema do fundamento nos escritos de 

Heidegger: de 1927 a 1930. 2012. 123f. Dissertação (Mestrado em filosofia) – Universidade 

Federal de Goiás, 2012. Disponível em: 

<https://repositorio.bc.ufg.br/tede/handle/tde/788#preview-link0>. Acesso em: 13 mar. 2017. 

 

______. A compreensão do horizonte transcendental do problema do fundamento em 

Heidegger. Theoria, Porto Alegre, v. 6, n. 16, p. 67-82, 2014. Disponível em: 

<http://www.theoria.com.br/edicao16/03ACOMPREENSAODOHORIZONTETRANSC 

ENDENTAL.pdf>. Acesso em 11 ago. 2016. 

 

MELO, Tássia Sobreira Honório. Ereignis e temporalidade no pensamento do jovem 

Heidegger. 2014. 99f. Dissertação (Mestrado em filosofia) – Universidade Federal de 

Pernambuco, 2014. Disponível em: 

<http://repositorio.ufpe.br/bitstream/handle/123456789/10834/DISSERTA%c3%87%c3%83

O%20T%c3%a1ssia%20Sobreira%20Hon%c3%b3rio%20de%20Melo.pdf?sequence=1&isAl

lowed=y>. Acesso em: 15 dez. 2016. 

 

MELVILLE, Herman. Moby Dick: or the whale. Hertfordshire: Wordsworth Classics, 2002.  

 

MORRISTON, Wesley. Heidegger on the world. Man and World, Haia, v. 5, n. 4, p. 452-467, 

1972. Disponível em: <http://link.springer.com/article/10.1007%2FBF01250618>. Acesso em 

10 set. 2016. 

 

NASCIMENTO, Miguel Antônio do. Leitura de Heidegger – Sobre o fundamento. Princípios, 

Natal, v. 9, n. 11-12, p. 109-125, jan./dez. 2002. Disponível em: 

<https://periodicos.ufrn.br/principios/article/view/613>. Acesso em: 17 set. 2016. 

 

NICHOLSON, Graeme. The ontological difference. American Philosophical Quarterly, v. 

33, n. 4, p. 357-374, out. 1996. Disponível em: 

<https://www.jstor.org/stable/20009875?seq=1#page_scan_tab_contents>. Acesso em: 8 dez. 

2016. 

 

PASQUA, Hervé. Introdução à leitura do ser e tempo de Martin Heidegger. Lisboa: 

Instituto Piaget, 1993. 

 

PLATÃO. Parmenides. In: PLATÃO. Werke: Phaidros, Parmenides, Epistolai (Briefe). 

Tradução de Friedrich Schleiermacher e revisão de Dietrich Kurz. 4. ed. Darmstadt: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2005b. p. 195-219. v. 5. 

 



 

120 
 

PÖGGELER, Otto. Der Denkwerk Martin Heideggers. 3. ed. Pfullingen: Günther Neske, 

1990.  

 

REIS, Róbson Ramos dos. Heidegger: a transcendência como jogo. Praxis Filosófica, [S.l.], v. 

10, n. 11, p. 341-353, 1999. Disponível em: 

<https://www.academia.edu/639088/Heidegger_a_transcend%C3%AAncia_como_jogo>. 

Acesso em: 5 jan. 2017. 

 

______. Heidegger: a vida como possibilidade e mistério. Revista de Filosofia Aurora, 

Curitiba, v. 24, n. 35, p. 481-507, jul./dez. 2012. Disponível em: 

<http://www2.pucpr.br/reol/pb/index.php/rf?dd99=issue&dd0=412>. Acesso em: 6 jan. 2017. 

 

SCHALOW, Frank. Re-opening the issue of world: Heidegger and Kant. Man and World, 

Dordrecht, v. 20, n. 2, p. 189-203, jun. 1987. Disponível em: 

<http://link.springer.com/article/10.1007%2FBF01252289>. Acesso em: 30 out. 2016. 

 

SCHLÖTERMANN, Heinz. Einführung in die Philosophie: Erkenntnistheorie. Meisenheim 

am Glan: Westkulturverlag, 1947. v. 1. 

 

SEMBERA, Richard. Rephrasing Heidegger: a companion to Being and Time. Ottawa: The 

University of Ottawa Press, 2008. 

 

SENA, Sandro Márcio Moura de. Jogue a escada fora: fenomenologia como terapêutica. 

Natureza Humana, v. 14, n. 2, p. 37-73, 2012. Disponível em: 

<http://pepsic.bvsalud.org/pdf/nh/v14n2/a03.pdf>. Acesso em: 25 jun. 2014. 

 

______. Mundano, demasiado mundano: filosofia como o problema da liberdade a partir de 

Heidegger e Aristóteles. Ekstasis, Rio de Janeiro, v. 2, n. 2, p. 111-141, 2013. Disponível em: 

<http://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/Ekstasis/article/view/8185/7679>. Acesso em: 

28 dez. 2015. 

 

______. O outro começo: além do histórico e aquém do transcendental. O que nos faz pensar, 

Rio de Janeiro, n. 34, p. 229-264, mar. 2014. 

 

SILVA, Taciane Alves da. Heidegger e a temporalidade dos modos de fundar. Ipseitas, São 

Carlos, v. 1, n. 1, p. 86-105, jan.-jul. 2015. Disponível em: 

<http://www.revistaipseitas.ufscar.br/index.php/ipseitas/article/view/27>. Acesso em 2 jul. 

2017. 

 

STEIN, Ernildo. Seis estudos sobre “ser e tempo”. 5. ed. Petrópolis: Vozes, 2014. 

 

TUGENDHAT, Ernst. Die Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger. 2. ed. Berlin: 

Walter de Gruyter, 1970. (De Gruyter Studienbuch 

 

VAN BUREN, John. The young Heidegger, Aristotle, ethics. In: DALLERY, Arleen B.; 

SCOTT, Charles E.; ROBERTS, P. Holley. Ethics and danger: essays on Heidegger and 

continental thought. Albany: State University of New York Press, 1992. p. 169-185. 

 

XUANJI, Yu. Poesia completa de Yu Xuanji. Tradução de Ricardo Primo Portugal e Tan 

Xiao. São Paulo: Editora Unesp, 2011. 



 

121 
 

APÊNDICE A – CRONOLOGIA DOS TEXTOS HEIDEGGERIANOS DO PERÍODO 

FUNDAMENTAL-ONTOLÓGICO 

 

1. GA 21 – Logik. Die Frage nach der Wahrheit (Wintersemester 1925/26); 

2. GA 22 – Grundbegriffe der antiken Philosophie (Sommersemester 1926); 

3. GA 80 – Begriff umd Entwicklung der Phänomenologischen Forschung (Vortrag im 

Marburger kulturwissenschaftlichen Kränzchen 4. Dezember 1926); 

4. GA 23 – Geschichte der Philosophie von Thomas von Aquin bis Kant 

(Wintersemester 1926/27); 

5. GA 24 – Die Grundprobleme der Phänomenologie (Sommersemester 1927); 

6. GA 02 – Sein und Zeit (1927); 

7. GA 09 – Phänomenologie und Theologie (1927); 

8. GA 80 – Phänomenologie und Theologie. 1. Teil: Die nichtphilosophischen als positive 

Wissenschaften und die Philosophie als transzendentale Wissenschaft (Vortrag vor der 

evangelischen Theologenschaft in Tübingen 8. Juli 1927); 

9. GA 09 – Aus der letzten Marburger Vorlesung (1927); 

10. GA 25 – Phänomenologische Interpretation von Kants Kritik der reinen Vernunft 

(Wintersemester 1927/28); 

11. GA 26 – Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz 

(Sommersemester 1928); 

12. GA 27 – Einleitung in die Philosophie (Wintersemester 1928/29); 

13. GA 09 – Was ist Metaphysik? (1929); 

14. GA 09 – Vom Wesen des Grundes (1929); 

15. GA 03 – Kant und das Problem der Metaphysik (1929); 

16. GA 80 – Philosophische Anthropologie und Metaphysik des Daseins (Vortrag in der 

Kantgesellschaft Frankfurt 24. Januar 1929); 

17. GA 28 – Der Deutsche Idealismus (Fichte, Schelling, Hegel) und die philosophische 

Problemlage der Gegenwart (Sommersemester 1929) / Im Anhang: Nachschrift 

“Einführung in das akademische Studium” (Sommersemester 1929); 

18. GA 80 – Die heutige Problemlage der Philosophhie (Vortrag in der Kantgesellschaft 

Karlsruhe 4. Dezember 1929 und vor der wissenschaftlichen Vereinigung zu Amsterdam 

21. März 1930); 

19. GA 29/30 – Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit 

(Wintersemester 1929/30); 



 

122 
 

20. GA 09 – Vom Wesen der Wahrheit (1930); 

21. GA 31 – Vom Wesen der menschlichen Freiheit. Einleitung in die Philosophie 

(Sommersemester 1930); 

22. GA 80 – Hegel und das Problem der Metaphysik (Vortrag in der wissenschaftlichen 

Vereinigung zu Amsterdam 22. März 1930). 

 



 

123 
 

APÊNDICE B – PROPOSTA DE DIVISÃO DE SZ 

 

O que se segue é constante das páginas 39-40, do § 8º de SZ. Entretanto, aqui, 

diferentemente do que proposto no livro, discrimina o que foi publicado à época, sem levar em 

consideração outras obras de Heidegger que fazem referência a seções não publicadas, pois não 

cabe, ao menos no interior desta presente dissertação avaliar até que ponto o projeto inicial de 

SZ veio à luz ou não. 

 

PUBLICADO 

1. Erster Teil: Die Interpretation des Daseins auf die Zeitlichkeit und die Explikation der 

Zeit als des transzendentalen Horizontes der Frage nach dem Sein: 

a) Erster Abschnitt: Die vorbereitende Fundamentalanalyse des Daseins; 

b) Zweiter Abschnitt: Dasein und Zeitlichkeit. 

 

NÃO PUBLICADO 

1. Erster Teil: Die Interpretation des Daseins auf die Zeitlichkeit und die Explikation der 

Zeit als des transzendentalen Horizontes der Frage nach dem Sein: 

c) Dritter Abschnitt: Zeit und Sein. 

 

2. Zweiter Teil: Grundzüge einer phänomenologischen Destruktion der Geschichte der 

Ontologie am Leitfaden der Problematik der Temporalität: 

a) Erster Abschnitt: Kants Lehre vom Schematismus und der Zeit als Vorstufe einer 

Problematik der Temporalität; 

b) Zweiter Abschnitt: Das ontologische Fundament des ‘cogito sum’ Descartes’ und 

die Übernahme der mittelalterlichen Ontologie in die Problematik der ‘res 

cogitans’; 

c) Dritter Abschnitt: Die Abhandlung des Aristoteles über die Zeit als Diskrimen der 

phänomenalen Basis und der Grenzen der antiken Ontologie. 

 

 


