UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
CURSO DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA - MESTRADO

JOAO MARCELO SILVA DA ROCHA

A TRANSCENDENCIA E O PROJETO DE UMA FENOMENOLOGIA
TRANSCENDENTAL:
Investigagdes acerca dos sentidos de “transcendéncia” ¢ “imanéncia” e suas implicacdes a
partir do didlogo husserliano com Kant e Descartes.

RECIFE
2018



JOAO MARCELO SILVA DA ROCHA

A TRANSCENDENCIA E O PROJETO DE UMA FENOMENOLOGIA
TRANSCENDENTAL:
Investigagdes acerca dos sentidos de “transcendéncia” ¢ “imanéncia” e suas implicagdes a
partir do didlogo husserliano com Kant e Descartes.

Dissertacdo  apresentada como  requisito
avaliativo obrigatério a obtencdo do titulo de
mestre em Filosofia, pela Universidade Federal
de Pernambuco.

Area do conhecimento: Ciéncias Humanas —
Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Sandro Méarcio de Moura
Sena.

RECIFE
2018



Catalogacéo na fonte
Bibliotecaria: Maria Janeide Pereira da Silva, CRB4-1262

R672t

Rocha, Jodo Marcelo Silva da.

A transcendéncia e o projeto de uma fenomenologia transcendental :
investigagdes acerca dos sentidos de “transcendéncia” e “imanéncia” e suas
implicacbes a partir do dialogo husserliano com Kant e Descartes / Jodo
Marcelo Silva da Rocha. — 2018.

127 f. :il. ; 30 cm.

Orientador : Prof. Dr. Sandro Méarcio de Moura Sena.

Dissertacdo (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de P6s-Graduagdo em Filosofia, Recife, 2018.

Inclui referéncias.

1. Filosofia. 2. Husserl, Edmund, 1859-1938. 3. Fenomenologia. 4.
Transcendéncia (Filosofia). 5. Imanéncia (Filosofia). 6. Subjetividade
transcendental. I. Sena, Sandro Marcio de Moura (Orientador). 1I. Titulo.

100 CDD (22. ed.) UFPE (BCFCH2018-141)




JOAO MARCELO SILVA DA ROCHA

A TRANSCENDENCIA E O PROJETO DE UMA FENOMENOLOGIA
TRANSCENDENTAL:
Investigacoes acerca dos sentidos de “transcendéncia” e “imanéncia” e suas implicagoes
a partir do didlogo husserliano com Kant e Descartes.

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pds-
Graduacdo em Filosofia da Universidade
Federal de Pernambuco, como requisito parcial
para a obtencdo do titulo de Mestre em
Filosofia.

Aprovada em: 28/03/2018.

BANCA EXAMINADORA

Prof°. Dr. Sandro Marcio Moura de Sena (Orientador)
Universidade Federal de Pernambuco

Prof°. Dr. Thiago André Moura de Aquino (Examinador Interno)
Universidade Federal de Pernambuco

Prof°. Dr. Diogo Falcao Ferrer (Examinador Externo)
Universidade de Coimbra



AGRADECIMENTOS

Agradeco a Coordenacao de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior (CAPES)

pela concessdo da bolsa de pesquisa que materialmente permitiu a realizacdo deste mestrado.

Agradeco & Universidade Federal de Pernambuco (UFPE) por me acolher como
estudante e pesquisador desde o periodo da graduacéo e, especificamente, ao Departamento de
Filosofia: a todos os professores, pelo empenho e compromisso de todos e por tudo o que, com
vocés, pude aprender durante esta etapa de minha formacdo académica e aos funcionarios
técnico-administrativos, pela presteza com que sempre resolveram as questfes burocraticas

relacionadas a minha vida académica.

Agradeco aos membros do Nucleo de Pesquisa e Estudos em Fenomenologia
(NUPEFE) em geral por todas as leituras e discussdes filosoficas que compartilhamos e que,

muitas vezes, trouxeram importantes contribui¢fes a minha pesquisa.

Agradeco aos membros do Grupo de Estudos Husserl, em especial, aos professores dr.
Thiago André Moura de Aquino, pela excelente conducdo do grupo de estudos e por todas as
reflexGes e ensinamentos trazidos em cada encontro, e ao professor dr. Tarik de Athayde Prata,
pela preocupacdo que sempre demonstrou com 0 meu trajeto académico. A ambos também

agradeco pelas valiosas observacdes e sugestdes feitas durante a qualificacdo desta dissertacéo.

Agradeco ao professor dr. Diogo Falcdo Ferrer, meu orientador de doutorado, pela
enorme gentileza demonstrada ao aceitar o convite para ler esta dissertacdo e compor a sua

banca avaliadora. E uma honra té-lo como avaliador deste trabalho.

Agradeco ao professor dr. Sandro Méarcio Moura de Sena, orientador desta dissertagéo
de mestrado, pela imensa disponibilidade, atencdo e cuidado que sempre dedicou as minhas
pesquisas desde o segundo periodo da graduacdo em Filosofia. Muito obrigado por todas as
orientacOes, didlogos sempre instigantes e filosoficamente enriquecedores e por ser uma das

minhas maiores referéncias enquanto pesquisador e professor de Filosofia.

Agradeco a todos os amigos e familiares que sempre apoiaram minhas escolhas e deram-
me forca nessa jornada académica. Sem a companhia de vocés, todo esse caminho seria muito

mais acidentado.

Agradeco a minha mée por confiar incondicionalmente em mim, por confiar que as

minhas escolhas seriam capazes de me fazer feliz e por compartilhar dessa felicidade comigo.



Agradeco especialmente a Tamira, minha esposa amada, por estar sempre ao meu lado,
por todas as palavras e gestos de apoio e inspiracdo, por fazer os meus dias sempre mais felizes
e plenos e por sempre me motivar a buscar ser e fazer o melhor que puder. Muitissimo obrigado

por tudo. Tua importancia nao caberia em palavras.

Por fim, agradeco a todas e todos que, assim como eu, acreditam na Filosofia e
valorizam-na como uma forma de vida excelente. E por saber que existem pessoas assim, que
se dedicam efetivamente e que estdo dispostas a compartilhar uma vida filoséfica, que eu me

sinto seguindo o caminho certo.

Obrigado.



Tentarei guiar, ndo doutrinar, tdo s mostrar, descrever o que vejo. Néo reivindico
mais do que, em primeira linha perante mim mesmo e s6 entdo também perante 0s
outros, poder falar segundo o meu melhor saber e consciéncia, como alguém que viveu

até o fim o destino de uma existéncia filosofica em toda a sua seriedade (HUSSERL,
20124, p. 14).



RESUMO

A presente dissertacao investiga o0 uso do conceito de transcendéncia e, por conseguinte, do
conceito de imanéncia, seu correlato conceitual, e da ideia de transcendentalidade na
Fenomenologia de Edmund Husserl, a fim de circunscrever o sentido estritamente
fenomenoldgico de tais conceitos na versdo transcendental do pensamento husserliano. Para
tanto, encontra-se estruturada do seguinte modo: a titulo introdutorio, apresenta-se uma
caracterizacdo geral do projeto fenomenologico husserliano como a criacdo de uma ciéncia
primeira e fundamental, demonstrando, desde o inicio, em virtude de quais objetivos Husserl
se dedica aos temas supracitados. Em seu desenvolvimento, ela se divide em trés capitulos. Nos
dois primeiros, discute-se o didlogo estabelecido por Husserl, respectivamente, com as
filosofias kantiana e cartesiana, particularmente no que se refere as reflexdes envolvidas na
configuragdo da Fenomenologia Transcendental, empresa para a qual o conceito de
transcendéncia e seus correlatos sdo nevralgicos. A partir disso, no terceiro capitulo, demarca-
se as variacoes relativas aos significados do par conceitual transcendéncia/imanéncia no interior
dos préprios tratados fenomenoldgicos de Husserl, a fim de identificar o sentido estritamente
fenomenologico-transcendental de tais conceitos. Por fim, percorrido todo este caminho,
conclusivamente, tecer-se-4 breves consideracdes acerca das possiveis implicacdes que a
delimitacdo dos conceitos de transcendéncia e imanéncia podem provocar — e,
consequentemente, de algumas contribuices que este trabalho pode ensejar — no
aprofundamento da compreensdo sobre outras tematicas fundamentais da Fenomenologia
Transcendental, como o problema da constituicdo e a questdo do significado particularmente
transcendental da verdade.

Palavras-chave: Husserl. Fenomenologia. Transcendéncia. Imanéncia. Subjetividade

transcendental.



ABSTRACT
The present dissertation investigates the use of the concept of transcendence — and, hence, the
concept of immanence, its conceptual correlate, and of the idea of transcendentality - in the
phenomenology of Edmund Husserl, to circumscribe the strictly phenomenological meaning of
such concepts in the transcendental version of Husserl's philosophy. To fulfill this purpose, it
is structured as follows: as an introduction, it presents a general characterization of Husserl's
phenomenological project as the creation of a first and fundamental science, demonstrating,
since the beginning, because of which objectives Husserl is dedicated to those themes. In its
development, this work is divided into three chapters. In the first two moments, it discusses the
husserlian dialogue, respectively, with the kantian and cartesian philosophies, particularly
regarding the reflections involved in configuration of the Transcendental Phenomenology, for
which the concept of transcendence and its correlates are fundamental. In the third chapter, the
different meanings of the conceptual pair transcendence/immanence inside the Husserl’s
phenomenological works are determined, to identify the strictly transcendental-
phenomenological sense of such concepts. Conclusively, brief consideration is made about the
possible implications that the definition of concepts of transcendence and immanence can cause
and hence some contributions that this dissertation can give rise to deepen understanding on
other key issues of Transcendental Phenomenology, as the problem of the constitution and the

guestion about the transcendental meaning of truth.

Keywords: Husserl. Phenomenology. Transcendence. Immanence. Transcendental

subjectivity.



LISTA DE TABELAS

Tabela 1 — Primeira acepgdo de “transcendente” ¢ “imanente” em HusSerl............c.cccccvvvvnennnne 94
Tabela 2 — Segunda acepgdo de “transcendente” ¢ “imanente” em Husserl...............cccccevvennnne 98
Tabela 3 — Terceira acepgao de “transcendente” e “imanente” em Husserl...............cccocveenee. 102
Tabela 4 — Os sentidos de “transcendente” e “imanente” em Husserl............cccoceeveereciennnnne. 103

Tabela 5 — Determinagdo ultima dos sentidos de “transcendente” e “imanente” em

Husserl a luz do conceito de “transcendéncia iImanente™..........coeeeeeeeeeeeuneeereeennns 113



2.1.1
2.1.2
2.1.3
2.14

2.2

3.1

3.11
3.12
3.1.3
3.2

321
3.2.2

4.1

411
4.1.2

4.2

421
4.2.2

SUMARIO

INTRODUGAO . ...t tee et saneanens 12
APROXIMACOES E CONTRAPOSICOES A FILOSOFIA KANTIANA.......... 20
SOBRE O TRANSCENDENTAL E O TRANSCENDENTE NO PROJETO

KANTIANO . ..ottt et e st st e e beeneesbeebeeneesreeneeenee e 20
O projeto de uma Filosofia Transcendental..............cccooooiiiiiiiiiiici e 20
Os sentidos do “transcendental” em Kant...............ccocooveiininiiniiininnene s 23
Os sentidos do “transcendente” em Kant...................cccooooiiiiii e 25

O problema da possibilidade do conhecimento a priori enquanto problema da

transceNdéncia da COISA BIM Si.....ueiieiiiieiieie e e e see et nee e sreeneeers 28
A IMPORTANCIA DE KANT PARA A

FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL....ccceciiiiiitieieese e 34
A CRITICA HUSSERLIANA AO TRANSCENDENTALISMO KANTIANO......... 42
A RECEPQAO DO PENSAMENTO CARTESIANO NA FENOMENOLOGIA
TRANSCENDENTAL E A TRANSCENDENCIA EPISTEMOLOGICA........... 49
A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL (QUASE) COMO
NEOCARTESIANISMO..... oottt 51
O diagnostico e 0 projeto filoSOfICO. ......ccvviiiiiiiiee e 52
A coNCePGA0 MELOAOIOGICA. ... .cuviviieiieiiiiiiec e e 57
O conhecimento do transcendente como problema epistemoldgico auténtico.......60
A CRITICA HUSSERLIANA A DESCARTES.....cootiiieiieeeeesesieseseeesesissessenesnens 63
A epoché cartesiana e SEUS PreCONCEITOS. ........coverurieerierieesese e 63
O (des)caminho cartesiano na compreensao da subjetividade.............c.cccccevvveneee. 67
O CONCEITO HUSSERLIANO DE TRANSCENDENCIA..........cccooovvreerrinnnen. 74
A DISTINCAO ENTRE AS ATITUDES NATURAL E FENOMENOLOGICA

A PARTIR DA ATIVIDADE METODOLOGICA......c.coeeeeeeeeeeeeeeee e 75
Sobre a atitude natural e suas (INSUFI)CIENCIAS. ..........cccuririeiiiiiese e 75

Sobre o sentido da atitude fenomenoldgica:

aevidéncia e 0 papel da ePOChE...........coo i 81
0OS SENTIDOS DE TRANSCENDENCIA NA FENOMENOLOGIA

TRANSCENDENTAL. ..ottt e e e sae e e snae e 87
O sentido natural da tranSCENTENCIA..........cueveirrerieieii e 88

O primeiro sentido fenomenoldgico da transcendéncia............cccccvevvevvereeieseenenn, 94



4.2.3 O sentido fenomenoldgico-transcendental auténtico de transcendéncia................ 98

4.2.4 A reducdo eidética e as universalidades...........c.coceoiiiiiiiiiiniin e 103
4.2.5 A transcendéncia imanente e a subjetividade transcendental.................c.ccoc....... 106
5 CONCLUSAO. ..ottt 115

REFERENCIAS. ..o e e e e er et et e e s es et e e e e e s e e s e e e een e 120



12

1 INTRODUCAO

Transcender advém da raiz latina transcendere, cujo significado original® radica-se
nas agdes de “ascender”, “escalar” “ultrapassar”, “transpor”. Assim, em sentido bastante amplo
e formal, isto €, em seu uso pré-filosofico, poder-se-ia dizer que o termo designa, antes de tudo,
uma relacdo na qual determinados movimento e direcdo encontram-se necessariamente
implicados: “transcendente” nomearia 0 para onde do movimento, sua dire¢do, enquanto que
“o que transcende” seria aquele que “executa a a¢do” de transcender, o que “desde...” se
transpoe “para...”’. “O que transcende” e o “transcendente” podem, em todo caso, encontrar
determinacg6es distintas, visto que, assim como acontece com praticamente todos 0s conceitos

filosoficos, o conceito de transcendéncia carece de univocidade semantica?.

Conforme indica Martin Heidegger®, o sentido teorético-filosofico tradicional de
transcendéncia, por sua vez — no qual decerto sobrevivem elementos daquele complexo de
significados comuns —, pode ser reconstruido, em linhas gerais, através de um recurso a dois
usos dominantes do termo na histéria da filosofia, 0 que implica a contraposi¢cdo a seus
correlatos conceituais contrarios, 0s quais, no mais das vezes, encontram-se inteiramente
mesclados: (a) transcendéncia teoldgica versus contingéncia e (b) transcendéncia

epistemoldgica versus imanéncia.

Nos termos da primeira contraposicao (transcendéncia teoldgica versus contingéncia),
arelacdo de ultrapassagem se estabelece entre “aquilo que nos toca, que nos afeta diretamente,
com o que estamos em pé de igualdade™ — o contingente — e aquilo “que se encontra por cima
de tudo isto e que o condiciona: o incondicionado (..), 0 que nos excede™®, que é o
transcendente. Compreendido enquanto incondicionado, absoluto e infinito, o transcendente
facilmente assume contornos divinos (o que justifica sua denominacgdo: transcendéncia

teoldgica) e a contingéncia, por contraste, passa a qualificar toda a regido ontoldgica de entes

1 Cf. FONTANIER, Jean-Michel. Vocabulario latino da filosofia: de Cicero a Heidegger. Trad. Alvaro Cabral.
Séo Paulo: WMF Martins Fontes, 2007, p. 133; FARIA, Ernesto (org.). Dicionario Escolar Latino-Portugués.
2% ed. Departamento Nacional de Educacdo, 1956, p. 977.

2 Cf. TUGENDHAT, Ernst. Nietzsche e o problema da transcendéncia imanente. Trad. Milene Consenso Tonetto.
In: Ethic@. Floriandpolis, v. 1, n. 1, pp. 47-62, 2002. Disponivel em: <https://periodicos.ufsc.br/index.php/
ethic/article/view/14535/13308>. Acesso em: 14 set. 2014.

3 Cf. HEIDEGGER, Martin. Principios metafisicos de la ldgica. Trad. Juan José Garcia Norro. Madri: Editorial
Sintesis, 2014, pp. 189-191.

4 Ibidem, p. 190.

5 Ibidem, p. 190.



13

finitos. Desse modo, a acdo de transcender designaria aqui 0 movimento de ascensdo sobre a

contingéncia, rumo ao transcendente.

No que diz respeito especificamente ao segundo caso, isto é, conforme sua
conceituacdo epistemoldgica, o “transcendente”, tomado como correlato contrario do
“imanente”, nada € sendo a realidade postada fora da imanéncia dos sujeitos cognoscentes; “é,
entdo, o que ndo permanece dentro, € o que esta fora da alma e da consciéncia. O que esté fora
dos limites ¢ do muro que rodeia a consciéncia”®. E 0 “imanente”, portanto, coincide com a
esfera da consciéncia apreendida como interioridade da alma. E dentro desse contexto
conceitual elementar que, na era moderna, os problemas filosoficos cardinais tradicionais
(verdade, realidade, ser, etc.) convergem para o problema da existéncia do mundo externo, e,
consequentemente, todos os esforcos reflexivos voltam-se para a resolucéo do enigma de como
é possivel o sujeito racional abandonar o circulo da imanéncia da sua consciéncia, na qual esta
encapsulado, e ultrapassa-la rumo a um mundo que a transcende, isto €, rumo ao mundo
transcendente. Trata-se da dificil questdo acerca da objetividade do conhecimento, que encontra
nas Meditationes de Prima Philosophia (1641) de René Descartes uma formulacdo
paradigmatica’. Assim, é gragas a este conceito de imanéncia que a subjetividade do sujeito
passa a ser compreendida enquanto interioridade fechada em si mesma, como uma espécie de
capsula, e, intrinsecamente vinculado a isso, é “gracas ao conceito descrito de transcendéncia

(....) que se faz possivel o que denominamos teoria do conhecimento”®. Por isso, a sua

denominacdo: transcendéncia epistemologica.

Em dialogo profundamente critico com a tradicdo de pensamento iniciada por
Descartes (racionalismo) e com a tradicdo empirista, Immanuel Kant, com a publicacdo da
Critica da Razdo Pura (1781), apresenta uma contundente refutacdo do idealismo tradicional
(caracterizado em termos kantianos como “a teoria que considera a existéncia dos objetos fora
de nds, no espaco, ou simplesmente duvidosa e indemonstravel [postura que ele atribuira
exatamente a epistemologia cartesiana], ou falsa e impossivel”® [B274]) e prové ao

questionamento epistemoldgico uma nova feicdo: a transcendental. A importancia das

® HEIDEGGER, 2014, p. 189.

" Cf. LANDIN FILHO, Raul . Evidéncia e Verdade no sistema cartesiano. Sdo Paulo: Loyola, 1992, pp. 16-17.
8 HEIDEGGER, op. cit., p. 190.

® KANT, Immanuel. Critica da Razdo Pura. Trad. Manuela Pinto dos Santos e Alexandre F. Morujdo. 8. ed.
Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian, 2013, p. 243 [B274]. Acerca da notacdo das referéncias a obra kantiana,
considerando que a paginacao pode variar em funcéo das diferencas entre as edi¢des traduzidas, seguirei a maneira
consagrada: colocarei sempre entre colchetes o nimero da pagina do texto original precedido pelas letras A/B, as
quais fazem referéncia a primeira e & segunda edicdo da obra, respectivamente, seguindo assim a forma
recomendada pela Akademie-Ausgabe.



14

consideracdes kantianas ¢ tal que a expressdo “Filosofia Transcendental” passaria a designar

uma tarefa filoséfica muito particular.

Antes de Kant, os termos “transcendente” e “transcendental”, cujas raizes podem ser
encontradas na doutrina dos transcendentais exercitada na filosofia medieval, eram utilizados
indiscriminadamente como sindnimos a fim de indicar, grosso modo, 0s conceitos
generalissimos que ultrapassam as categorias aristotélicas e que podem predicar tudo. Nesse
sentido, transcendentia ou transcendentalia eram os nomes atribuidos aos conceitos de “ser”
(ens), “coisa” (res), “uno” (unum), “bom” (bonum), “verdade” (verum) e “algum” (aliquid)*.
Porém, em diversas passagens de sua obra-prima e em outros importantes escritos de sua fase
critica, o filésofo de Konigsberg mostra um cuidado acentuado em se assegurar contra 0 uso
até entdo comum do termo “transcendental”: configurando-se como o primeiro filésofo a
explicitamente distinguir “transcendente” e “transcendental”, Kant sustenta que o
conhecimento especificamente transcendental ¢ aquele que, “(...) em geral se ocupa menos dos
objetos, que do nosso modo de os conhecer, na medida em que este deve ser possivel a priori”?,
A Filosofia Transcendental, portanto, no que diz respeito especificamente ao conhecimento
cientifico, é confiada a tarefa de investigar as formas puras da razao tedrica que figuram como

condigdes subjetivas de possibilidade a priori do conhecimento objetivo.

Ora, esta via de investigacdo filosofica aberta por Kant, ou melhor, essa redefinigcdo
completa da propria esséncia e tarefa da filosofia como fundamentagdo transcendental do
conhecimento, juntamente com as consideragdes cartesianas acerca das ambicdes e do método
do filosofar auténtico, chegara até o seculo XX encontrando significativas modificacdes, Dentre
elas, notaveis e importantes apresentam-se na obra do filésofo de cujas reflexdes provém o

objeto de analise do presente trabalho, a saber, o fenomendlogo Edmund Husserl.

10 Para uma aproximagcio a “doutrina dos transcendentais” propriamente em termos medievais, cf. GRACIA, Jorge
J. E. The transcendentals in the Middle Ages: an introduction. Topoi, Dordrecht, v. 11, n. 2, p. 113-120, 1992.
Disponivel em: <http:/link.springer.com/article/10.1007/BF00774417>. Acesso em: 18 fev. 2017. E para uma
breve, mas consistente, exposi¢do acerca da utilizagao dos termos “transcendente” e “transcendental” de um modo
geral na filosofia pré-kantiana, cf. SMITH, Norman K. A commentary to Kant’s ‘Critique of Pure Reason’.
Londres: Macmillan and co. limited, 2013, p. 226-228 [Project Gutenberg Ebook]. Disponivel em:
https://fphil.uniba.sk/fileadmin/fif/katedry pracoviska/kfdf/Personal/Sabela/Literatura/A_Commentary to_Kant
_s_ Critique_of Pure_R_- Norman_Kemp_Smith.pdf. Acesso em: 05 mar. 2017

1L KANT, 2013, p. 53 [B25].



15

Como podemos ver no texto escrito por Husserl para publicacdo na Enciclopédia
Britanica'?, ele prdprio reconhece que, no desenrolar de seu arduo trabalho de investigacéo, a
fenomenologia foi adquirindo diferentes configuracGes, tais como a de uma psicologia
descritiva pura (isto €, ndo-empirica), de uma fenomenologia eidética (uma ciéncia

»13 ou simplesmente, a esséncia, ao

“exclusivamente dirigida as formas essenciais invariantes
eidos, de todas coisas), ou ainda de uma ciéncia do mundo da vida (voltada ao exame do “mundo
da experiéncia originaria, ante-judicativa”?). Entretanto, apesar das inegaveis modificacoes
que sofreu ao longo de seu desenvolvimento, o projeto husserliano, impressionando pela
grandeza e ousadia de suas pretensbes, manteve-se fundamentalmente o mesmo: a
Fenomenologia néo se propde a ser mais um dentre os diversos ramos do pensamento filoséfico,
ela ndo é concebida para ser especializacdo do conhecimento, mais uma ciéncia entre as

ciéncias, sendo que ¢ pensada a fim de reivindicar o trono de “Filosofia Primeira”, por

estabelecer a fundamentagdo Ultima do saber em geral como sua tarefa precipua.

Ainda quando movia suas reflexdes no campo da légica, nos Prolegbmenos a Ldgica
Pura (1900), defenderia Husserl a ideia de uma ldgica teorética pura enquanto ciéncia das
condicdes de possibilidade ideais de toda e qualquer ciéncia em geral®; assim como na ldeia
da Fenomenologia (1907), quando nos apresenta a tarefa critica que devera empreender:
“resolver os problemas concernentes a correlagdo entre conhecimento, sentido do conhecimento
e objeto do conhecimento, gragas a inquiricdo da esséncia do conhecimento”!®; mesma ideia
exposta sem rodeios em Meditagdes Cartesianas, ao afirmar que “nosso objetivo geral é o de
conferir as ciéncias um fundamento absoluto”’; e ainda também na introducdo das Ideias para
uma Fenomenologia Pura e para uma Filosofia Fenomenoldgica (1913), quando coloca de
modo categdrico e com privilegiada clareza as pretensdes do seu projeto fenomenolégico, na

2 Cf. HUSSERL, Edmund. “Phenomenology”. Edmund Husserl's Article for the Encyclopaedia Britannica. In:
Journal of the British Society for Phenomenology. Trad. Richard E. Palmer, 1971, p. 77-90. Disponivel em:
http://dx.doi.org/10.1080/00071773.1971.11006182. Acesso em: 18.06.17.

13 Ibidem, p. 81. Tradugio minha de: “exclusively directed toward the invariant essential forms”.

14 MORUJAO, Alexandre Fradique. Husserl e a filosofia como ciéncia rigorosa. In: Revista Portuguesa de
Filosofia. Tomo XI-I1I, fasc. 3-4. Braga: Faculdade de Filosofia, 1955, p. 10.

15 Cf. HUSSERL, Edmund. InvestigacBes Logicas. Primeiro Volume: Prolegémenos a Légica Pura. Trad. Diogo
Falcdo Ferrer. Portugal, Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2005, pp. 231 e seguintes
(doravante Prolegdmenos) [Hua XVIII, p. 230 e seguintes].

Acerca da notacdo das referéncias a obra husserliana, considerando que a paginagdo pode variar em funcéo das
diferencas entre as edicOes traduzidas, sempre colocarei, entre colchetes e apds a referéncia da traducéo brasileira
utilizada, o volume da Husserliana relativo a obra em questéo, seguido da paginacdo correspondente.

16 1dem. A Ideia da Fenomenologia. Trad. Artur Mor&o. Lisboa: EdigGes 70, 2014, p. 43 (doravante A Ideia) [Hua
I, p. 22].

17 |dem. MeditagOes Cartesianas: Introducdo a Fenomenologia. Trad. Frank de Oliveira. Sdo Paulo: Madras,
2001, p. 26 [Hua I, p. 49].



16

qual sustenta que a fenomenologia pura é uma ciéncia essencialmente nova, “cuja posi¢do tinica
em relacdo a todas as demais ciéncias queremos caracterizar e cuja condi¢do de ciéncia

fundamental da filosofia queremos comprovar’*é,

Ter a clareza de que essa ambicdo perpassa todo o corpus husserliano como uma
espécie de télos unificador de seus trabalhos — desde o seu primeiro escrito filoséfico, as
Investigacao ldgicas, até a sua ultima obra escrita em vida, A Crise das Ciéncia Europeias e a
Fenomenologia Transcendental (1936)*° - ¢ fundamental para abordar qualquer dos temas que
se fazem presentes no pensamento de Husserl. Justamente por isso, este carater de
fundamentacédo epistemoldgica radical € amplamente reconhecido na literatura auxiliar, como
podemos exemplificativamente notar através dos seguintes testemunhos: "0 escopo
fundamental de Husserl pode caracterizar-se como busca de uma fundamentacdo absoluta das
ciéncias através de um saber originario, de um saber radical"?° e “o seu grande ideal foi o da
fundamentacdo radical de todas as ciéncias?!, exigéncia que se manifesta na ideia husserliana

de constituicdo de uma filosofia (fenomenoldgica) como ciéncia rigorosa??.

Essa ambicdo de elaboragdo da Fenomenologia enquanto saber rigoroso e
fundamentador se traduz na pretensdo de constituicdo de uma ciéncia das verdades absolutas?,
indubitaveis, isto €, que se revelem ao investigador de modo apoditicamente evidente. Todavia,
para bem compreender a “evidéncia”, conceito fenomenol6gico essencial, € preciso o estudo da
diade “transcendéncia-imanéncia”, uma vez que a evidéncia € aquilo que constitui o carater de
ser imanente®*, e a analise do par conceitual “transcendéncia-imanéncia”, por sua vez, encontra-
se necessariamente imbricada com o estudo da dimensédo fortemente metodoldgica da filosofia

husserliana, pois 0 novo dominio fenomenoldgico (que se manifestard como a subjetividade

18 HUSSERL, Edmund. Ideias para uma Fenomenologia Pura e para uma Filosofia
Fenomenoldgica: Introducdo geral & Fenomenologia Pura. Trad. Méarcio Suzuki. 2. ed. Aparecida, Sp: Ideias &
Letras, 20064, p. 25 (Cole¢do Subjetividade Contemporanea) — doravante Ideias | [Hua 111/1, p. 3].

19 Cf. MORUJAO, 1955, p. 3.

20 |dem. Significado e estrutura da redugdo fenomenoldgica. In: Biblios, VVol. 56. Portugal, Coimbra: Imprensa de
Coimbra, 1980. p. 200.

2L FRAGATA, Jdlio. S. J. A Filosofia de Husserl. In: Problemas da fenomenologia de Husserl. Portugal, Braga:
Livraria Cruz, 1962, p. 15.

22 Cf. MORUJAO, Alexandre Fradique. O “fendmeno puro”: ponto de partida da fenomenologia de Husserl.
Lisboa: Centro de Estudos Fenomenolégicos, 1957, pp. 4-5; Cf. também TOURINHO, Carlos Diogenes C. O
problema dos fundamentos na fenomenologia de Husserl: o surgimento de um novo idealismo transcendental no
Sec. XX. In: Sintese — Revista de Filosofia, Belo Horizonte, v. 40, n. 126, 2013, p. 74.

23 Cf. MORUJAO, 1955, p. 3.

24 Cf. HUSSERL, 2014, p. 22 [Hua Il, p. 5].



17

transcendental) s6 pode ser alcangando através do método da epoché fenomenoldgica,
caracterizada por Husserl pelos processos de exclusdo de transcendéncias?®.

O conceito de transcendéncia, assim, surge ocupando um papel crucial no pensamento
fenomenoldgico, legitimando Husserl, inclusive, a identificar o problema (ou enigma) da
transcendéncia como o problema fundamental de toda e qualquer investigagdo de cariz
epistemologico?; problema este que, na medida em que “a transcendéncia sempre traz seu
gémeo — imanéncia — junto com ela, é realmente o enigma da correlacdo entre imanéncia e
transcendéncia”?’. A importancia desta tematica no seio da reflexdo husserliana é tdo marcante
que, na literatura auxiliar, afirma-se que “néo ¢ exagero dizer que todo o seu pensamento ¢ um
desdobramento e elaboragio do jogo entre o transcendente e o transcendental”?®, Entretanto, “o
relacionamento da fenomenologia com o conceito de transcendéncia ndo ¢ de todo simples”zg,
especialmente quando se considera que “ha uma série de conceitos de transcendéncia em jogo
no pensamento de Husserl, e ndo € claro que esses diferentes sentidos de transcendéncia alguma
230

vez se resolvam totalmente em sua obra

* * *
* * * * * *

Em posse desses apontamentos introdutdrios, esta dissertacao encontra sua relevancia
mais imediata: uma compreensdo devida do uso fenomenoldgico do conceito de transcendéncia
e demais nocgdes relacionadas a ele (imanéncia, transcendentalidade, reducdes

fenomenoldgicas, etc.), buscando destacar em que medida o tratamento fenomenolégico-

% Cf. HUSSERL, 2014, p. 27 [Hua I, p. 9]. Ainda na mesma obra, ele afirma que (p. 68 [Hua I, p. 44]): “s6
mediante a redugdo, que também ja queremos chamar reducdo fenomenoldgica, obtenho eu um dado
(Gegebenheit) absoluto, que ja nada oferece de transcendéncia”.

26 Cf. Ibidem, p. 59 [Hua I, p. 36].

27 BROUGH, John B. Consciousness is not a Bag: Immanence, Transcendence, and Constitution in The Idea of
Phenomenology. Husserl Studies, v. 24, n. 3, pp.177-191, 2008, p. 179. Traducdo minha de: “transcendence
always brings its twin — immanence — along with it, is really the riddle of the correlation between immanence and
transcendence”. Disponivel em: http://link.springer.com/article/10.1007%2Fs10743-008-9045-3. Acesso em:
24.11.2014.

28 CAPUTO, John D. Transcendence and the Transcendental in Husserl's Phenomenology. Philosophy Today, v.
23, n. 3, pp. 205-216, 1979, p. 205. Traducdo minha de: “It is not too much to say that his entire thought is an
unfolding and elaboration of the interplay between the transcendent and the transcendental”. Disponivel em:
http://www.pdcnet.org/pdc/bvdb.nsf/purchase?openform&fp=philtoday&id=philtoday 1979 0023_0003_0205_
0216. Acesso em: 14.09.2014.

2 MORAN, Dermot. Fink's Speculative Phenomenology: Between Constitution and Transcendence. Research in
Phenomenology, v. 37, n. 1, pp. 3-31, 2007, p. 265. Tradugdo minha de: “Phenomenology’s relationship with the
concept of transcendence is not at all straightforward” Disponivel em: https://www.ucd.ie/tdcms/
Immanence%20Self%20Experience%20Transcendence%202008.pdf. Acesso em: 17 jul. 2015.

30 Ibidem, p. 271.



18

transcendental fornece novos contornos a tais conceitos, é aspecto indispensavel para adequada
abordagem do pensamento husserliano em seu todo.

Para tanto, a questdo central em funcgéo da qual todas as exposi¢coes serdo mobilizadas
¢ a seguinte: quais as implicacbes das distintas maneiras de se conceber o conceito de
transcendéncia na configuracdo do problema do conhecimento em geral e, especificamente, na
Fenomenologia Transcendental? E tendo, pois, essa questio do papel do conceito de
transcendéncia (e seus correlatos conceituais) notadamente no ambito epistemoldgico enquanto
guia que iremos desenvolver nossas investigaces. Essa escolha metodoldgica de analisar o
sentido dessa no¢do em articulacdo direta com seus impactos na epistemologia é o caminho que
o préprio Husserl utiliza para se debrucar sobre o transcendente, 0 imanente e o transcendental,

de modo que aqui iremos apenas seguir a trilha sugerida por ele:

Ela [a transcendéncia] é o problema inicial e guia da critica do conhecimento; é o
enigma que bloqueia o caminho do conhecimento natural e constitui o impulso para
as nossas investigages. Poderia, no comeco, designar-se como a tarefa da critica do
conhecimento a resolugio deste problema’s!.

Em vista disso, o desenvolvimento do presente trabalho encontra-se dividido em trés
momentos (ou capitulos): nos dois primeiros capitulos, dedicar-nos-emos a uma primeira
aproximacdo do pensamento husserliano a partir da contraposicao dos elementos que perfazem
a Fenomenologia Transcendental com aspectos centrais das filosofias de Kant e Descartes. Tais
consideracdes sdo fundamentais na medida em que nos abrem caminho a investigacdo dos
conceitos aqui em causa através da verificacdo das convergéncias e discordancias que Husserl
manifesta, primeiramente, com relacdo ao projeto kantiano e, a partir disso, através do estudo
da decisiva influéncia de René Descartes na constru¢do da Fenomenologia husserliana, haja
vista que foi “o estudo aprofundado das Meditationes de prima philosophia de Descartes e a
reflexdo sobre a critica kantiana da razdo pura [que] levaram Husserl a concepcdo de uma

Fenomenologia Transcendental”*?, ou ainda, como diz expressamente o proprio fenomendlogo:

As analises criticas mais concretas das formagdes de pensamento da viragem
kantiana, e 0 seu contraste com a viragem cartesiana, irdo pér em movimento 0 nosso
préprio pensar, de tal maneira que nos colocara, pouco a pouco, € como que por Si
mesmo, perante uma Ultima viragem e as decisdes finais. NOs proprios nos
envolveremos numa transformacao interior, onde a dimensao do “transcendental”, ha
muito pressentida e, no entanto, sempre oculta, se nos mostrard efetivamente aos
olhos, numa experiéncia direta.*

L HUSSERL, 2014, pp. 59-60 [Hua 11, p. 36] - destaque meu.
32 MORUJAO, 1980, p. 198.
8 HUSSERL, 2012a, p. 81 [Hua VI, p. 103-104].



19

A partir disso, no ultimo capitulo — que é, sem ddvidas, o0 momento central deste
trabalho -, atrelado ao exame da dimens&o metodoldgica no pensamento do mestre de Freiburg,
demarcaremos os diferentes significados do par conceitual transcendéncia/imanéncia no
interior dos proprios tratados fenomenoldgicos de Husserl, a fim de identificar os caracteres
essencialmente fenomenoldgicos de tais conceitos e, com isso, ademais, explicitar as
especificidades do tratamento fenomenoldgico-transcendental da transcendéncia enquanto
fendmeno capital para a compreensdo da intencionalidade da consciéncia constituinte. Por fim,
a titulo conclusivo, teceremos breves consideracdes acerca dos resultados e da importancia do
estudo realizado, especialmente no que se refere a algumas das possiveis implicagdes que a
delimitacdo dos conceitos de transcendéncia e imanéncia pode ensejar - por exemplo, na
reconfiguracdo dos conceitos de subjetividade e objetividade — e, consequentemente, a algumas
contribuicdes que este trabalho dissertativo pode fornecer ao aprofundamento da compreenséo
sobre outras tematicas fundamentais da Fenomenologia Transcendental, como o problema da
constituicdo e a questdo do significado particularmente transcendental da verdade.



20

2 APROXIMACOES E CONTRAPOSICOES A FILOSOFIA KANTIANA

Considerando que o pensamento kantiano é marco central na questdo da
fundamentacdo do conhecimento, que, conforme veremos adiante, Kant possui uma inegavel
importancia a filosofia husserliana e que, mais particularmente, o uso husserliano do par
conceitual “imanéncia/transcendéncia” nos convidara a repensar a propria ideia e tarefa de uma
filosofia transcendental tal como Kant legou para a posteridade, o primeiro momento do
presente capitulo (dedicado ao exame da relagdo de Husserl com o projeto transcendental do
filésofo de Konigsberg) estrutura-se do seguinte modo: inicialmente, (secdo 1.1) apresentar-se-
& uma caracterizacdo do projeto kantiano de uma filosofia transcendental, bem como da
configuragdo dos conceitos de transcendéncia e imanéncia realizada neste cenario, tal qual se
encontram emblematicamente expostas na Critica da Razdo Pura. Isso posto, em seguida,
discutir-se-4 as convergéncias (secdo 1.2) e discordancias (se¢do 1.3) que Husserl manifesta
com relacdo a filosofia kantiana no que tange as questdes relevantes ao presente trabalho, a
saber, aquelas que permeiam o debate acerca da relacdo entre o transcendente e o

transcendental.

2.1 SOBRE O TRANSCENDENTE E O TRANSCENDENTAL NO PROJETO FILO-
SOFICO KANTIANO

2.1.1 O projeto de uma Filosofia Transcendental

Apesar da extensdo e da inegavel complexidade da Critica da Razdo Pura, o ponto
que imediatamente nos interessa ja pode ser vislumbrado, ainda que superficialmente, em sua
introducdo. Segundo Kant, a metafisica, enquanto ciéncia que se arvora a missdo de
conhecimento a priori — isto €, conhecimento absolutamente independente da experiéncia — esta
em crise, configurando-se como um cenario de disputa infindaveis e infrutiferas, por querer
conhecer objetos que, provavelmente, ultrapassam os limites da capacidade cognitiva humana.
Em virtude dessa constatacdo, Kant lanca o problema fundamental da obra: em que medida é
possivel conhecimento cientifico absolutamente a priori? - 0 que equivale a questionar pela
possibilidade da metafisical. Essa questdo aparece, por exemplo, nas famosas linhas que

iniciam a “Introducao B” da obra:

Néo resta divida de que todo o nosso conhecimento comega pela experiéncia; (...).
Assim, na ordem do tempo, nenhum conhecimento precede em nos a experiéncia e é

L Cf. WATSON, John, The philosophy of Kant explained. Glasgow: James Maclehouse and sons, 1908, pp. 40-
50. Disponivel em: < https://archive.org/details/philosophyofkantOOwatsrich>. Acesso em: 09 mai.2017.



21

com esta que todo o conhecimento tem o seu inicio. Se, porém, todo o conhecimento
se inicia com a experiéncia, isso ndo prova que todo ele derive da experiéncia (...).
Ha, pois, pelo menos, uma questdo que carece de um estudo mais atento e que nao se
resolve a primeira vista; vem a ser esta: se haverd um conhecimento assim,
independente da experiéncia e de todas as impressées dos sentidos. Denomina-se a
priori esse conhecimento e distingue-se do empirico, cuja origem é a posteriori, ou
seja, na experiéncia.?

Diante disso, ele apresenta o seu projeto filosofico: € necessario compreender qual a
estrutura da razdo; é preciso, noutras palavras, elaborar uma critica “da faculdade da razdo em
geral, com respeito a todos 0s conhecimentos a que pode aspirar, independentemente de toda a
experiéncia™, a fim de legitimar o empreendimento de uma metafisica possivel. E isso deve
ser feito através da determinacéo das fontes, do alcance e dos limites do conhecimento a priori.
Como bem destaca Gerard Lebrun em sua obra “Kant ¢ o fim da metafisica”, ao citar trecho de
uma carta enderecada por Kant a Christian Garve, 0 que esta em jogo é a pretensdo de erigir
uma “ciéncia nova e até agora ndo investigada: a critica de uma razéo julgando a priori*. Trata-
se, pois, de desenvolver uma “ciéncia que se limite simplesmente a examinar a razao pura, suas
fontes e limites™. Nesse sentido, podemos dizer, conforme Manfredo de Oliveira, que “a
pergunta fundamental da razdo é, para Kant, a questdo da validade dos préprios

procedimentos™®.

Assim, contra a metafisica anterior (chamada por Kant de dogmatica’), que nio
realizou esta critica da faculdade racional pura e que, por conseguinte, propugnava o
conhecimento de objetos puros, de objetos a priori, a tarefa que Kant se coloca é a de
desenvolver uma investigacdo acerca do conhecimento puro de objetos. A sutil inverséo do
termo “puro” nesse contexto ¢ extremamente Significativa, como observa Juan Bonaccini em

artigo “Sobre o projeto kantiano de uma Filosofia Transcendental”:

Ha na verdade um detalhe essencial no modo como Kant entende “conhecimento
racional”, diferente dos matematicos e dos metafisicos da época: Kant ndo entende

2 KANT, 2013, pp. 36-37 [B1-2] — destaque meu. Quando, na propria passagem citada, originalmente houver
algum tipo de destaque realizado com o uso do italico, farei os meus grifos com o recurso ao sublinhado.

3 Ibidem, p. 5-6 [AXII].

4 KANT apud LEBRUN, Gerard. Kant e o fim da metafisica. 2 ed. So Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 32.

5 KANT, op. cit., p. 53 [B25]. No mesmo sentido do aqui exposto, afirma claramente Alexandre F. Morujdo na
Introducdo da traducdo portuguesa da Critica: a tarefa kantiana de uma critica de razio pura significa “averiguar,
como em tribunal, quais as exigéncias desta [da razdo] que sdo justificadas e eliminar as pretensdes sem
fundamento. Previamente a constituicdo de um sistema metafisico, conhecimento pela razdo pura das coisas em
si, dever-se-a investigar (...) o que pode conhecer o entendimento e a razdo, independentemente de toda a
experiéncia. Trata-se de criticar, de encontrar os limites de todo o conhecimento puro, a priori, isto é,
independentemente de qualquer experiéncia” (MORUJAO In: KANT, 2013, p. X).

® OLIVEIRA, Manfredo Araljo de. Sobre a fundamentacdo. 2. ed., Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997, p. 27
(destaques meus).

" 1sso porque, segundo Kant (2013, p. 30 [BXXXV]), “o dogmatismo &, pois, o procedimento dogmatico da razdo
sem uma critica prévia da sua propria capacidade”.



22

conhecimento racional (i. é, “puro”), como um conhecimento de objetos puros, mas
antes como um conhecimento puro de objetos. Por isso, sua ideia central é a de que a
razdo ndo pretenderia conhecer nenhum objeto “puro”, mas poderia em principio
aplicar ou construir certas “estruturas” de percepc¢do, compreensdo e concepgao no
ato de conhecer qualquer objeto, propriedade ou estado de coisas da experiéncia. Essas
estruturas funcionariam como formas que ja sempre devem estar pressupostas em toda
percepcdo, inteleccdo ou concepcdo como suas condi¢Bes; como condigdes nado-
empiricas de tudo que é empirico (...). Esse seria o verdadeiro objeto da metafisica,
pelo menos do ponto de vista tedrico®.

Substituir a pretensdo de um conhecimento de objetos puros pela ideia de um
conhecimento puro de objetos, portanto, implica dizer que a metafisica ndo deve mais
ambicionar o conhecimento de objetos que ndo podem ser dados na experiéncia (objetos puros,
isto &, transcendentes), sendo que deve debrucar-se sobre a prdpria razdo destituida de qualquer
contetdo empirico (razdo pura) a fim de analisar sua arquitetura fundamental, identificando
cada uma das estruturas e processos que a compdem, separando-os e explicando como eles se
relacionam, de modo a estabelecer o “esqueleto” formal de toda e qualquer relagdo com os

materiais sensiveis inerentes a experiéncia.

[E] nisto que esta, para Kant, a especificidade da filosofia: ela é, fundamentalmente,
uma critica reflexiva da razéo, isto €, filosofia ndo € uma reflexo, em inten¢do reta,
sobre os grandes temas do conhecimento humano, uma consideragdo tedrica direta
sobre os entes (0 homem, o mundo e Deus”, mas ¢, acima de tudo, um conhecimento
da prépria racionalidade sobre si mesma (...) enquanto instancia de possibilitacdo do
conhecimento e da acdo do homem no mundo®

E também nesse sentido que, por exemplo, Thomas J. Nenon aponta em seu artigo

“Algumas diferencas entre as concepgdes de Kant e Husserl sobre a filosofia transcendental”:

Ao contrario de seus antecessores, que tinham acreditado que o conhecimento néo-
empirico era possivel sobre objetos meta-fisicos, ou seja, objetos transcendentes, a
contribuicdo de Kant foi mostrar como pode haver conhecimento ndo-empirico (a
priori) ndo sobre objetos transcendentes, mas sobre as condig¢Bes necessérias para a
experiéncia de objetos naturais, ndo-transcendentes.”

Elegendo tais objetivos, o proprio Kant propde que a filosofia a ser exercitada nesses

moldes deva ser chamada de transcendental, porquanto visa investigar todas as formas puras

8 BONACCINI, Juan A. Sobre o Projeto Kantiano de uma Filosofia Transcendental. In: Educagéo e Filosofia.
Uberlandia, v. 27, n. especial, pp. 211-232, 2013, pp. 212-213 Disponivel em: <http://www.seer.ufu.br/index.
php/EducacaoFilosofia/article/view/22776/12733>. Acesso em: 14.10.2014.

® OLIVEIRA, 1997, p. 27.

10 NENON, Thomas J. Some differences between Kant’s and Husserl’s conceptions of transcendental philosophy.
In: Continental Philosophy Review, v. 41, n. 4, pp. 427-439, 2008, p. 427. Disponivel em: <
http://link.springer.com/article/10.1007%2Fs11007-008-9089-2>. Acesso em: 23 jan. 2016. Traducdo minha de:
“As opposed to his predecessors, who had believed that such non-empirical knowledge was possible for meta-
physical, i.e. transcendent objects, Kant’s contribution was to show how there can be non-empirical (a priori)
knowledge not about transcendent objects, but about the necessary conditions for the experience of natural, non-
transcendent objects”.



23

darazdo, isto é, aquelas que ultrapassam os contetdos empiricos e que figuram como condicGes

subjetivas sine qua non da experiéncia possivel e do conhecimento objetivo.
2.1.2  Os sentidos do “transcendental” em Kant

Ora bem, de acordo com intérpretes do pensamento kantiano!!, esse é o primeiro
sentido atribuido pelo fildsofo ao conceito: ““Transcendental’ € empregado principalmente por

Kant como um nome para um certo tipo de conhecimento. O conhecimento transcendental é

conhecimento n3o de objetos, mas da natureza e condigdes de nossa cognicdo a priori deles™*?.

Nas palavras do proprio Kant,

Chamo transcendental a todo o conhecimento que em geral se ocupa menos dos
objetos, que do nosso modo de os conhecer, na medida em que este deve ser possivel
a priori. Um sistema de conceitos deste género deveria denominar-se filosofia
transcendental (...). Ndo podemos verdadeiramente chamar-lhe doutrina, mas apenas
critica transcendental, porquanto a sua finalidade ndo é o alargamento dos préprios
conhecimentos, mas a sua justificacdo, e porque deve fornecer-nos a pedra de toque
que decide do valor ou néo valor de todos os conhecimentos a priori. 3

O predicado “transcendental” denota neste sentido, portanto, uma determinada
investigacdo cientifico-filoséfica que, ao fim, pretende determinar conceitualmente as
condicdes universais (validas para todos 0s objetos) e necessarias (que ndo podem néo se dar)
responsaveis pela configuracdo e delimitacdo de toda e qualquer experiéncia possivel. Com
efeito, o titulo “filosofia transcendental” passa a significar “a ciéncia da possibilidade, da
natureza e dos limites do conhecimento a priori”!*. Este é o sentido empregado, por exemplo,

nas divisoes da Critica da Razéo Pura:

A Estética é transcendental na medida em que estabelece o carater a priori das formas
de sensibilidade; a Analitica, na medida em que determina os principios a priori do
entendimento e o papel que eles desempenham na constituicdo do conhecimento; a
dialética, na medida em que define e limita as ideias a priori da razéo*®.

11 Cf., por exemplo, SMITH, 2013. pp. 229-232; BARRETO, Jaime J. V. El motivo transcendental en Kant y
Husserl. In: Estudios de Filosofia, n. 29, jun. 2009, p. 57. Disponivel em: https://aprendeenlinea.udea.edu.co/
revistas/index.php/estudios_de_filosofia/article/view/12674. 05.03.2017.

12 SMITH, 2013, p. 229. Traducio minha de: “‘Transcendental’ is primarily employed by Kant as a name for a
certain kind of knowledge. Transcendental knowledge is knowledge not of objects, but of the nature and conditions
of our a priori cognition of them”.

13 KANT, 2013, p. 53 [A12/B25].

14 SMITH, op. cit, p. 229. Tradugdo minha de “the science of the possibility, nature, and limits of a priori
knowledge”.

15 Ibidem, p. 229. Tradugdo minha de “The Aesthetic is transcendental in that it establishes the a priori character
of the forms of sensibility; the Analytic in that it determines the a priori principles of understanding, and the part
which they play in the constitution of knowledge; the Dialectic in that it defines and limits the a priori Ideas of
Reason”.



24

Por outro lado, o segundo sentido atribuido pelo filésofo de Konigsberg ao
“transcendental” ndo diz respeito a determinado tipo de filosofia, mas sim as proprias estruturas
racionais a priori constitutivas da experiéncia e que subjazem ao conhecimento cientifico
enquanto suas condi¢cbes de possiblidade. Assim, “por exemplo, os elementos a priori da
sensibilidade — as formas puras do espaco e do tempo — e os [elementos] do entendimento — as

categorias — sio transcendentais’*®.

O terceiro sentido empregado na utilizacdo kantiana do “transcendental”, por sua vez,
“surge através de seu alargamento das intui¢Ges e conceitos a priori aos processos e faculdades
a que se supde serem devidos™’ — como, por exemplo, os processos de sintese transcendental
da reproducdo na memoria - e pode ser observado, por exemplo, nas seguintes palavras de Kant:
“¢ preciso admitir uma sintese transcendental pura de esta imaginacao, servindo de fundamento

a possibilidade de toda a experiéncia”?®,

Nesse diapasao, tratando dessas duas Ultimas acep¢des do termo, Dagmar Manieri —
em seu artigo “O transcendental em Kant” —, afirma que “o transcendental de Kant nos leva as
condigBes universais constitutivas da objetividade, da experiéncia possivel (...). E no apriorismo
transcendental que encontramos o principio da possibilidade da experiéncia”*®. Desse modo,
essencialmente definido pela aprioricidade, o transcendental é concebido como conceito
correlato contrario de empirico e, a0 mesmo tempo, como sua condi¢do absolutamente a priori
de possibilidade. Consequentemente, “isso também significa que, para Kant, um termo como
‘subjetividade transcendental’ ira se referir a estruturas necessarias de subjetividade que serdo

igualmente universais [e] formais”%.

Apesar das especificades de cada uma das acepgdes apresentadas, o fundamental aqui
é que, seja enquanto um tipo de conhecimento (primeira acepcao), estrutura (segunda acep¢ao)

ou processo (terceira acepgdo) da subjetividade, “0 termo ‘transcendental’ em Kant sempre

6 BARRETO, 2009, p. 57. Tradugio minha de “Por ejemplo, los elementos a priori de la sensibilidad —las formas
puras del espacio y del tiempo—y los del entendimiento —las categorias— resultan siendo trascendentales”.
'SMITH, 2013, p. 231.

18 KANT, 2013, p. 139 [A101] — destaque meu.

19 MANIERI, Dagmar. O Transcendental em Kant. In: Theoria, v. 3, n. 6, 2011, p. 18. Disponivel em: <http://
www.theoria.com.br/edicao0611/0_transcendental_em_kant.pdf>. Acesso em: 09 mar. 2017. Destaque meu.

20 NENON, 2008, p. 432. Destaque e tradugdo meus de: “This also means that for Kant, a term such as
‘transcendental subjectivity’ will refer to necessary structures of subjectivity that will therefore also be universal
(...) formal”



25

tem uma referéncia as condi¢@es na natureza da nossa faculdade de saber pelo qual certos

julgamentos a priori sdo tornados possiveis”?L,

2.1.3 Os sentidos do “transcendente” em Kant

Em posse disso, podemos comparar a nogao de “transcendental” com o importante
conceito de transcendente (e, obviamente, com imanente, correlato contrario deste Ultimo) no

pensamento kantiano.

Diz-nos Kant que “transcendental e transcendente nao sao idénticos™?? e essa disting¢éo
pode ser observada de acordo com os trés sentidos supramencionados. No que concerne ao
primeiro sentido acima apresentado (a saber, enquanto termo que caracteriza uma forma
especifica de investigacao cientifico-filoséfica), os principios transcendentais do conhecimento
“deverao ter apenas uso empirico, € ndo transcendental, isto €, ndo devem transpor a fronteira
da experiéncia”?3, na medida em que o conhecimento transcendente diz respeito, ou melhor,
busca ocupar-se justamente com aquilo que ndo observando, viola os limites da razdo, e,
consequentemente, extrapola também os limites do conhecimento possivel?*. Dito de outro
modo: “o transcendental s6 ganha validade se se reporta a um objeto da experiéncia (...) [e] 0

transcendente ¢ quando ultrapassamos os limites da experiéncia”?.

Levando em conta as ponderagdes acerca da inversdo relativa ao termo “puro” que foi
apresentada no comego desta se¢d0?®, poderiamos, entdo, distinguir rigorosamente o
transcendente do transcendental conforme a primeira acepg¢éo deste conceito do seguinte modo:
“transcendente” diz respeito ao conhecimento metafisico dogmatico que almeja atingir objetos
puros, enquanto que “transcendental” qualifica o conhecimento a priori, puro, de objetos

empiricos — como categoricamente sustenta Kant no comego na “Logica Transcendental”:

(...) ndo se deve chamar transcendental a todo o conhecimento a priori, mas somente
aquele pelo qual conhecemos que e como certas representagBes (intuicdes ou
conceitos) sdo aplicadas ou possiveis simplesmente a priori. (Transcendental significa
possibilidade ou uso a priori do conhecimento.) (...) S6 ao reconhecimento da origem

2L WATSON, 1908, p. 69. Tradugdo minha de: “The term ‘transcendental’ in Kant always has a reference to the
conditions in the nature of our knowing faculty by which certain a priori judgments are made possible”.

22 KANT, 2013, p. 297 [A296/B352]. Essa afirmacdo kantiana contradiz as raizes historias de tais conceitos, que
remontam ao medievo, pois, de um modo geral, conforme j& exposto na introducéo do presente trabalho (cf. p.
10), na filosofia pré-kantiana, os termos “transcendental” e “transcendente” eram utilizados como sinénimos, e o
primeiro movimento de distin¢ao entre tais conceitos € atribuido a Kant (Cf. BARRETO, 2009, p. 55; Cf. SMITH,
2013, p. 226).

23 KANT, op. cit., p. 297 [A296/B352-353].

24 Cf. ibidem, p. 297 [A296-297/B352-353].

% MANIERI, 2011, p. 9.

2 Cf. pp. 16-17 do presente trabalho.



26

ndo empirica destas representacGes e a possibilidade de, ndo obstante, se referirem a
priori a objetos da experiéncia pode chamar-se transcendental.?’

Além disso, em contraposicdo a supracitada acepcdo do transcendente, a
caracterizagdo do imanente e realizada com o mesmo contetido dos principios que configuram
0 conhecimento transcendental e, por isso, Kant sintetiza o significado do par conceitual
“imanente-transcendente” em seu pensamento afirmando 0 seguinte: “daremos o nome de
imanentes aos principios cuja aplicacdo se mantém inteiramente dentro dos limites da

experiéncia possivel e o de transcendentes aqueles que transpdem essas fronteiras”?8,

Essa contraposi¢do entre os termos “imanente” e “transcendente” pode ser observada
em diversas passagens do texto kantiano, nas quais o “imanente” ¢ sempre caracterizado pela
restricdo ao dominio da experiéncia e o “transcendente”, pela ultrapassagem dessa regido.
Dentre essas passagens, algumas se destacam: com relagdo a ideia de “uso imanente” das
representagdes, Kant afirma categoricamente que isso significa aquele uso “valido para objetos
da experiéncia”?®. Essa mesma ideia aparece quando ele define a “validade imanente”, ao
justificar a possibilidade de um conhecimento sintético a priori: “todo o conhecimento sintético
a priori s6 é possivel porque exprime as condi¢des formais de uma experiéncia possivel e todos
os principios tém apenas validade imanente, isto é, referem-se unicamente a objetos do
conhecimento empirico, ou seja, a fenomenos™3°. Outrossim, propriamente sobre a distingio de

tais conceitos, ele afirma que:

Ora, 0 uso da razdo, nesta consideracdo racional da natureza, € ou fisico ou hiperfisico,
ou para melhor dizer, imanente ou transcendente. O primeiro tem por objeto a
natureza, na medida em que o seu conhecimento pode ser aplicado na experiéncia (in
concreto); o segundo ocupa-se daquela ligacdo dos objetos da experiéncia que
ultrapassa toda a experiéncia”.

Distinguindo-se, por seu turno, das outras duas significagdes do “transcendental”,
quais sejam, enquanto estruturas (segundo sentido) e processos (terceiro sentido) a priori
constitutivos da prdpria experiéncia, o “transcendente” assume a acepcao daquilo que ndo pode
ser conhecido pelo entendimento, por estar além, por situar-se fora do ambito da experiéncia®?,

por ultrapassa-la — o que ndo significa dizer que ndo possa ser pensado pela razdo. Com base

2T KANT, 2013, p. 92 [A56/B80-81].

28 |bidem, p. 296 [A295-296/B352 — destaque meu].

2 |bidem, p. 636 [A799/B827].

% Ibidem, p. 529 [A638/B666].

31 |bidem, p. 665 [A845/B873].

32 Nesse sentido, Smith (2013, p. 197) € taxativo: “independente do Ambito da experiéncia = transcendente”.
Tradugdo minha de “independent of experience as regards scope = transcendent”.



27

nisso, a distingdo entre o “transcendente” e as estruturas transcendentais da subjetividade pode

ser estabelecida do seguinte modo:

E transcendente 0 que estd inteiramente além da experiéncia; enquanto o
transcendental significa aqueles elementos a priori que subjazem a experiéncia como
condicOes necessarias. O transcendente € sempre incognoscivel. O transcendental é o
que, condicionando a experiéncia, torna todo conhecimento possivel®3,

Ademais, conforme observa Theodor Adorno em A Critica da Razdo Pura de Kant,
deve-se atentar para o fato de que, no proprio “ir/estar-além” carateristico do transcendente

encontram-se, pelo menos, dois sentidos que podem ser diferenciados:

Ha um mais restrito, o conceito epistemoldgico da transcendéncia, que se refere a um
conceito do ser que é diferente da consciéncia, além da consciéncia; por exemplo, a
diferenca entre a coisa-em-si e a consciéncia através do qual aquela se torna conhecida
(...) [e] existe a consciéncia da transcendéncia metafisica. Esse seria o tipo de
transcendéncia que se encontra se formos além dos limites da possibilidade da
experiéncia, como Kant colocaria, e fizermos julgamentos sobre assuntos absolutos,
como Deus, a liberdade, a imortalidade.3*

“Transcendente”, portanto, além de apontar para a postura cientifica que almeja
conhecer objetos puros (metafisica dogmatica) e que se contrapde ao primeiro sentido de
“transcendental” exposto (que esta inscrito, por exemplo, na expressao “filosofia

transcendental”, refere-se também tanto a coisa em si quanto as ideias transcendentais.

Acerca dessas Ultimas, merece ser destacado que, no pensamento kantiano, ao
contrario do que prima facie poderia parecer, elas nao se referem a nenhum tipo de estrutura a
priori da experiéncia ou do conhecimento (cujo sentido estaria, assim, vinculado ao significado
do transcendental), mas sim correspondem justamente aos trés “assuntos absolutos” acima
apontados por Adorno; séo as ideias de liberdade da vontade, imortalidade de alma e a
existéncia de Deus, as quais “sdo transcendentes e ultrapassam os limites de toda a

experiéncia”®® — 0 que significa dizer que “ndo correspondem a nenhum objeto da experiéncia

33 SMITH, 2013, p. 230. Tradugio minha de “That is transcendent which lies entirely beyond experience; whereas
the transcendental signifies those a priori elements which underlie experience as its necessary conditions. The
transcendent is always unknowable. The transcendental is that which by conditioning experience renders all
knowledge”

3 ADORNO, Theodor W. Kant’s critique of pure reason. Trad. Rodney Livingstone. Stanford: Stanford
University Press, 2001, p. 20. Tradugdo minha de “there is a narrower, epistemological concept of transcendence
that refers to a concept of being that is different from consciousness, beyond consciousness; for example, the
difference between the thing-in-itself and the consciousness through which it becomes known (...). There is the
consciousness of metaphysical transcendence. That would be the kind of transcendence that is found if we go
beyond the limits of the possibility of experience, as Kant would put it, and make judgements about absolute
matters, such as God, freedom, immortality (...)”.

3 KANT, 2013, p. 317 [A327/B384].



28

possivel”®®. Com efeito, tais objetos — que correspondem as “trés grandes indagacdes da
metafisica tradicional, a Cosmologia Racional, a Psicologia Racional e a Teologia Racional”?’
— ndo podem ser conhecidos e, portanto, ndo podem servir de fundamento da explicacdo dos

fendmenos e “ndo tém um minimo uso imanente”3,

2.14 O problema da possibilidade do conhecimento a priori enquanto problema da

transcendéncia da coisa em si

Demostrar a radical imbricacdo da maneira como se concebe o “transcendente” (e seus
correlatos) com a configuracdo do problema do conhecimento na Fenomenologia
Transcendental, ou seja, explicar em que medida o problema fundamental da epistemologia,
aos olhos de Husserl, é um problema que diz respeito ao conhecimento do “transcendente” é a
questdo de fundo que orienta este trabalho, conforme ja apontado na introducdo®°. Assim sendo,
uma breve consideracdo sobre os importantissimos conceitos kantianos de coisa em si e
fendbmeno se faz necesséria por, pelo menos, dois motivos imediatos: (1) porque, no pensamento
kantiano, é precisamente essa distingdo entre coisa em si e fendmeno que ‘“surge como
alternativa capaz de explicar a possibilidade de um conhecimento a priori dos objetos e evitar
as contradices da metafisica™; e (2) porque a proposta husserliana de resolugéo do problema
epistemoldgico enquanto problema da transcendéncia se insurgira contra a nogéo de coisa em
si kantiana. Com isso, portanto, almejamos “preparar o terreno” para as criticas de Husserl que

serdo expostas mais adiante.

Como jé indicado anteriormente*, a elaboragdo de uma Filosofia Transcendental é
apresentada por Kant como o caminho vidvel a salvaguarda da metafisica enquanto
conhecimento a priori. A fim de levar este projeto a cabo, Kant se coloca contrario ao que
chama de metafisica dogmatica. Segundo ele, o dogmatismo é “o preconceito de nela [na
metafisica] se progredir, sem uma critica da razdo pura”*?; isto é, confia-se que a metafisica é

capaz de obter conhecimentos universais, necessarios e independentes da experiéncia (portanto,

36 CHAGAS, Flavia Carvalho. O Canon da Raz&o Pura. In: KLEINM, Joel Thiago (Org.). Comentarios as obras
de Kant: Critica da Razéo Pura. Floriandpolis: NEFIPO, 2012, p. 724 — destaque meu.

37 Ibidem, p. 724.

3 KANT, 2013, p. 636 [A799/B827].

39 Cf. p. 13 deste trabalho.

40 BONACCINI, Juan A. Kant e o problema da coisa em si no Idealismo Alem&o: sua atualidade e relevancia
para a compressdo do problema da Filosofia. Rio de Janeiro: Relume Dumarg, 2003, p. 175.

41 Cf. se¢do “1.1.1 O projeto de uma Filosofia Transcendental”, pp. 15-18 do presente trabalho.

42 KANT, op. cit., p. 27 [BXXX].



29

conhecimentos a priori) sem antes realizar um exame da propria faculdade de conhecer que é

exigida & almejada consecucdo desses objetivos.

A defesa dessa postura dogmatica esta assentada sobre um pressuposto extremamente
caro a metafisica tradicional, qual seja, “a ideia de que podemos conhecer a priori as coisas
tais como elas seriam em si mesmas™*3. Kant discordara veementemente dessa pressuposicio
em virtude de, pelo menos, dois argumentos. Em primeiro lugar, olhando para a metafisica
tradicional, o que Kant enxerga é um “teatro de disputas infindaveis”**, lugar “que mais se
parece um terreiro de luta (...) onde nenhum lutador pdde jamais assenhorar-se de qualquer
posi¢do, por mais insignificante, nem fundar sobre as suas vitorias conquista duradoura”®.
Como consequéncia disso, os diversos caminhos que a metafisica trilhou motivada por esse
ideal s6 geraram desconfianca, indiferenca e, inclusive, engendraram o ceticismo como seu
rebento®®. Em segundo lugar, ainda que se queira desconsiderar o primeiro argumento por
considera-lo meramente histérico e em alguma medida acidental, o mais decisivo, para Kant, é
que a pretensdo de alcancar um conhecimento a priori das coisas tal como sdo em si mesmas €
fundamentalmente contraditoria e, portanto, impossivel. A explicacdo kantiana desse
contrassenso, que implica na impossibilidade da empresa defendida pelos metafisicos
dogmaticos, pode ser observada no inicio do §14 de Prolegdmenos a toda metafisica futura®’ e
é apresentada com privilegiada clareza por Juan Bonaccini nas seguintes palavras:

Ele [os metafisicos dogmaticos] pretendem obter um conhecimento a priori das coisas
em-si mesmas, portanto, universal e necessario, e totalmente desvinculado da
experiéncia, através da simples analise dos conceitos; ocorre porém que, para saber
algo a priori das coisas nelas mesmas seria preciso que elas fossem dadas
primeiramente numa experiéncia qualquer, mas assim eu ndo poderia saber a priori
nada delas em-si mesmas, a partir de simples anélise de seu conceito. Donde seria um
contrassenso pretender um conhecimento a priori das coisas em si mesmas, pois, ou
ele ndo seria a priori (e neste caso ndo haveria um conhecimento universal e
necessario, o que contraria as ciéncias) ou entdo ndo seria um conhecimento das coisas
em-si mesmas. Afinal, como eu poderia conhecer a priori qualquer coisa, em-si
mesma, antes mesmo que ela me fosse dada?®

4 BONACCINI, 2003, p. 171.

4 KANT, 2013, p. 3 [A IX-X].

4 bidem, p. 19 [BXV].

46 Cf. ibidem, pp. 4-5 [A 1X-X]. Noutras palavras: “a miscelanea de opinides contrarias e incapazes de constituir
uma ciéncia acabam por fomentar o ceticismo; (...) e o fato de a Metafisica ter trilhado praticamente todos os
caminhos possiveis sem chegar a um resultado analogo ao das outras ciéncias acaba por gerar no pablico um clima
de fastio e indiferenga perante a mesma” (BONACCINI, op. cit., p. 167).

47 Cf. KANT, Immanuel. Prolegbmenos a toda metafisica futura que queira apresentar-se como ciéncia. Trad.
de Artur Mourdo. Lisboa, Portugal: edi¢es 70, [s.d], pp. 65-66.

48 BONACCINI, Juan A. Peculiaridade e Dificuldade do Conceito de Idealismo Transcendental em Kant. In:
Principios, Natal-RN, ano 2, n 3 (pp. 92-101), jul/dez, 1995, pp. 94-95.



30

Diante deste impasse, se se quiser manter o projeto de uma metafisica possivel enquanto
ciéncia a priori, é imperioso, segundo Kant, abandonar a pretensdo dos dogmaticos de conhecer
as coisas em si mesmas e reformar o edificio da metafisica a partir de suas bases, promovendo,
como ponto de partida, uma revolucdo na maneira de conceber o conhecimento. Trata-se da

famosa revolugéo copernicana:

Até hoje admitia-se que 0 nosso conhecimento se devia regular pelos objetos; porém,
todas as tentativas para descobrir a priori, mediante conceitos, algo que ampliasse o
nosso conhecimento, malogravam-se com este pressuposto. Tentemos, pois, uma vez,
experimentar se ndo se resolverdo melhor as tarefas da metafisica, admitindo que os
objetos se deveriam regular pelo nosso conhecimento, o que assim ja concorda melhor
com o que desejamos, a saber, a possibilidade de um conhecimento a priori desses
objetos.*

Essa revolucdo que, segundo Kant, busca seguir o caminho do progresso que a razdo
encontrou na matematica e na fisica, implica, de fato, uma transformacéo paradigmatica na
configuracdo da rela¢do “sujeito-objeto” e que pode ser resumida na seguinte contraposicao:
se, dogmaticamente, acreditava-se — equivocadamente — que, em seu labor cientifico, o sujeito
deveria conhecer “passivamente o material que as coisas em si mesmas forneceriam’>® (como
se fosse um juiz distante e imparcial cuja tarefa precipua seria apenas reconhecer ou descobrir
aquilo ja esté na coisa antes e independentemente de sua relagdo com ela), agora, deve-se partir
da radical compreensdo de “que s6 conhecemos a priori das coisas 0 que n6s mesmos nelas
pomos™!. Isso se justifica na medida em que, segundo Kant, ao contrario do que
dogmaticamente se pensava, a razdo ndo é vazia no seu relacionar-se com as coisas, ela ndo se
deixa simplesmente guiar pelos objetos. Muito pelo contrério, ela se coloca ativamente perante
aquilo que busca conhecer, de acordo com sua prépria estrutura, seus préprios principios e
assim, por conseguinte, o conhecimento que a razdo obtém das coisas esta necessariamente e
acima de tudo condicionado ndo as coisas em si mesmas, mas ao seu préprio modo de conhecer.
Categoricamente, pode-se entdo dizer que “a razdo s6 entende aquilo que produz segundo os

seus proprios planos”®2.

Isso significa que se, por um lado, é impossivel conhecer algo a priori acerca das coisas

em si mesmas, é, por outro lado, é perfeitamente possivel conhecer algo a priori das coisas tal

49 KANT, 2013, pp. 19-20 [B XVI-XVII].

S0 BONACCINI, 2003, p. 173 — destaque meu.
5L KANT, op. cit, p. 21 [BXVIII].

52 |bidem, p. 18 [BXIII] — destaque meul.



31

qual nos as experimentamos, a saber, 0 que n6s mesmos lhes atribuimos quando aparecem e

travamos contato com elas. Como ja se deixa entrever,

A implicacéo direta desta revolugdo na maneira de pensar consiste precisamente na
distincdo entre objeto considerado como fendmeno, do ponto de vista das
configuracdes que o mesmo recebe da nossa faculdade cognitiva ao ser dado na
experiéncia, e o préprio objeto considerado em si mesmo, independentemente das
configuracbes que lhe sdo impostas a priori pela faculdade humana do
conhecimento.>

Destarte, a partir da censura a concepcao tradicional e da defesa de um novo caminho
para a metafisica, chega-se a distincdo entre coisa em si e fendmeno em termos kantianos.
Diante dela, a posicdo de Kant é contundente e caracteriza em linhas gerais o seu idealismo
transcendental. Tal doutrina sustenta que “todos os objetos de uma experiéncia possivel para
nos sdo apenas fendmenos, isto é, meras representagdes™>*. O idealismo transcendental encontra
sua justificativa mais geral na ideia de que nés “ndo conhecemos as coisas tal como elas sdo
nelas mesmas porque somos condicionados a vé-las e conhecé-las de acordo com a nossa
estrutura mental e corporal, a qual, por sua vez, limita nosso alcance e condiciona o tipo de
acesso a tudo que conhecemos™®. Por isso, tudo o que conhecemos sdo fendmenos, isto é, em
funcdo de sermos como somos, as coisas s6 nos aparecem de acordo com o0 modo através do
qual n6s podemos conhecé-las. Consequentemente, nunca podemos, nem poderemos conhecer
as coisas independentes das nossas condi¢Bes cognitivas, ou seja, as coisas em si mesmas nos
sdo incognosciveis. Grosso modo, portanto, consoante apontamento de H. Allison, em sua obra
Kant’s Transcendental Idealism, pode-se resumir o contraste entre fenémeno e coisa em si da

seguinte maneira:

falar de aparéncias [fendmenos] no sentido transcendental é simplesmente falar (...)
das coisas na medida em que sdo vistas como sujeitas as condi¢Ges da sensibilidade
humana. Correlativamente, falar das coisas em si mesmas transcendentalmente é falar
de coisas na medida em que sdo independentes dessas condigdes.

Por conseguinte, apesar da contraposicao que se pode estabelecer entre os conceitos,

ndo ha uma distincdo propriamente ontoldgica entre os fendbmenos e as coisas em si; Sao apenas

53 BONACCINI, 2003, p. 174 — destaque meu.

5 KANT, 2013, p. 437 [B518-519] — destaque meu. Formulag&o analoga também pode ser encontrada em A369:
“compreendo por idealismo transcendental de todos os fendmenos a doutrina que os considera, globalmente,
simples representa¢des e ndo coisas em si” (ibidem, p. 348).

% BONACCINI, 1995, p. 98.

% ALISSON, Henry E. Kant’s Transcendental Idealism: An interpretation and defense. New Haven/London:
Yale University Press, 1983, p. 7. Tradug@o minha de: “to speak of apperences in the transcendental sense is simply
to speak of spatiotemporal entities (phenomena), that is, of things insofar as they are viewed as subject to the
conditions of human sensibility. Correlatively, to speak of things in themselves transcendentally is to speak of
things insofar as they are independent of these conditions”.



32

niveis distintos de consideracdo do mesmo. Os apontamentos de Martin Heidegger em Kant e
0 problema da metafisica também caminham nesse sentido: ele afirma que, do ponto de vista
do ente, 0 que ha é uma indissociacao entre fenbmeno e coisa em si (“o ente ‘que aparece’ é
idéntico ao ente em si, é precisamente isto e nada mais”®’) e que tal distin¢&o s6 surge no que
se refere a0 modo subjetivo de consideracdo do ente — o que é expressamente dito, aponta
Heidegger, pelo proprio Kant em sua Opus postumum quando diz que “a diferenca dos
conceitos relativos a coisa em si e a coisa enquanto fendmeno nao é objetiva, sendo que somente

subjetiva™®®,

Esse duplo carater de considerar 0 mesmo ente, destaca Heidegger, repousa da
distincdo entre o conhecimento finito, que nos é proprio, e um eventual conhecimento infinito.
Fendmenos, nesse sentido, “sdo uma classe de ‘objetos’, a saber, o ente mesmo, que se faz
patente através do conhecimento finito, na medida em que este é intuicdo pensante e
receptiva™®. Esta presente nessa caracterizagdo, com efeito, a ideia de “(de)limitacdo”,
vinculada ao carater finito do conhecimento. Por contraste, relacionado ao conhecimento
infinito esta a coisa em si: um conhecimento que esta para além dos limites da finitude e um
ente que esta para além do fenbmeno, o que também significa dizer além da experiéncia a nds
possivel, enquanto entidades finitas. E neste “além” da coisa em si que radica sua exterioridade

com relacdo aos limites da experiéncia fenoménica, € nele que esta a sua transcendéncia.

Acerca dessa transcendéncia da coisa em si, é importante destacar dois pontos. Em
primeiro lugar, a transcendéncia no sentido de exterioridade ndo € atributo exclusivo da coisa
em si, pois ela também caracteriza 0s objetos da intuicdo externa, isto €, os objetos que sdo
representados no espaco. Nos dizeres kantianos: “a expressdo fora de nds traz consigo um
equivoco inevitavel, significando ora algo que existe como coisa em si distinta de nés, ora algo
que pertence simplesmente ao fendmeno exterior”®®. Para evitar tal equivocidade, este Gltimo
sera chamado por Kant de coisa que se encontra no espaco. Portanto, qualificar a coisa em si
como transcendente apenas em funcdo de sua externalidade ndo é suficiente para distingui-la,
pelo menos, de uma classe de fenémenos, que sdo aqueles relacionados a espacialidade. Em

segundo lugar, conforme Heidegger sublinha,

5" HEIDDEGER, Martin. Kant y el problema de la metafisica. Trad. Greb Ibscher Roth. México: Fondo de
Cultura Econémica, 1986, p. 44.

% KANT apud HEIDEGGER, 1986, p. 45.

% HEIDEGGER, 1986, p. 44.

80 K ANT, 2013, 352 [A373].



33

este além ndo pode significar que a coisa em si é confrontada como um objeto (...),
tampouco quer dizer que a coisa em si ndo possa ser apreendida “perfeitamente”
porque esconde seu ser e, as vezes, se manifesta indiretamente. Este “além do
fendmeno” expressa, na verdade, que o conhecimento finito, enquanto finito, esconde
simultanea e necessariamente “a coisa em si” (...), de sorte que “a coisa em si” ndo
somente ndo é acessivel perfeitamente, sendo que, por esséncia, ndo é acessivel de

modo algum.61

Destarte, ndo € pura e simplesmente na sua caracterizacdo como algo exterior, como
algo que esté para além de determinados limites (no caso, dos limites da experiéncia possivel),
que se situa a dimensdo transcendente pertencente a coisa em si kantiana; a transcendéncia
coisa em si repousa fundamentalmente na sua incognoscibilidade para a razdo humana.
Portanto, a coisa em si enquanto ser transcendente significa aqui, acima de tudo, aquilo que néo
pode ser conhecido. E, como abordaremos em momento oportuno, Husserl ird lidar

precisamente com essa nocao.

Inquestionavelmente, para uma compreensdo mais aprofundada de toda a tematica
presente nesta secdo do capitulo, far-se-ia necessaria a clarificacdo de diversos elementos que
perpassam a analise empreendida, tais como, por exemplo, das intuicdes puras da sensibilidade
(tempo e espaco), das categorias do entendimento, da distin¢do entre “entendimento/razao”,
assim como um estudo mais detido tanto da “Dialética Transcendental” quanto da “Doutrina

Transcendental do Método”, se¢des fundamentais da Critica para nossa tematica.

Entretanto, as consideracGes aqui avangadas parecem ja nos assegurar o proposito mais
imediato da exposicao: apesar das possiveis nuances conceituais, o transcendente (seja como
tipo de conhecimento, como ideia transcendental, ou ainda como coisa em si) é sempre
concebido por Kant como algo que mantém uma relacdo negativa com a experiéncia. Porém, é
fundamental observar que “esse tipo de impossibilidade, que estabelece uma espécie de
decepcdo no coracdo do kantismo, é, ela mesma, essencial (...). Trata-se de uma impossibilidade
de certo modo ativa, e até mesmo positiva”®?, na medida em que cumpre uma funcéo

epistemoldgica elementar no projeto kantiano, qual seja, a de delimitacdo do ambito legitimo

81 HEIDEGGER, 1986, pp. 45-46. Destaques e tradugdo minha de: “Este ‘mas alla’ no puede significar que la cosa
en si se enfrente como objeto (...) tampoco quiere decir que la cosa en si no pueda ser aprehendida ‘perfectamente’,
oculte su ser, y se manifieste a veces indirectamente. Este ‘mas alla del fendmeno’ expresa mas bien que el
conocimiento finito, en tanto finito, esconde simultanea y necesariamente a ‘la cosa en si’ (...), de suerte que ‘la
cosa en si’ no solamente no le es accesible perfectamente, sino que, por esencia, no le es accesible de ningun
modo”.

62 RICOEUR, Paul. Kant e Husserl. In: Na Escola da Fenomenologia. Trad. Ephraim F. Alves. Petrpolis, RJ,
Vozes, 2009, p. 269.



34

do conhecimento teérico possivel. Este aspecto fica evidente, por exemplo, no tratamento
kantiano da questdo “coisa em si vS. fendmeno”: a possibilidade de um conhecimento a priori
estd intimamente conectada a tais conceitos, uma vez que “sd ¢é possivel representar-se a
possibilidade de um conhecimento a priori se 0 conhecimento se restringe aos fendmenos, o
que tem por consequéncia a tese da incognoscibilidade das coisas em si mesmas™®3, ou ainda, a
tese da incognoscibilidade do transcendente. O transcendental, por sua vez — e 0 imanente, que
esta a ele vinculado —, consiste de um modo geral nas condi¢fes universais, necessarias e nao-

empiricas da experiéncia e do conhecimento, ou ainda, como diz Adorno,

Transcendental significa simplesmente a quintesséncia de todas as investigacoes que
se relacionam com a possibilidade de juizos sintético a priori. [Mas] se vocé ndo
quiser tomar esta definicdo kantiana muito literalmente, vocé pode considerar o
transcendental como o reino por meio do qual a experiéncia se torna possivel, embora
ele proprio ndo surja a partir da experiéncia®.

2.2 A IMPORTANCIA DE KANT PARA A FENOMENOLOGIA
TRANSCENDENTAL

Delineado em linhas gerais o projeto kantiano de uma filosofia transcendental a partir
do uso realizado por ele dos termos “transcendental” e “transcendente” e suas implicagdes,
procedemos agora com a acareacao Vvis-a-vis entre o pensamento de Kant e a fenomenologia

husserliana no que concerne a nossa tematica.

A histéria do relacionamento de Husserl com o pensamento kantiano nédo é de todo
simples e reconstrui-la tanto do ponto de vista biografico quanto do filoséfico ultrapassa em
muito as nossas aspiracdes. Entretanto, algumas sucintas consideragées ja sdo suficientes para
exibir aspectos relevantes desse relacionamento: pelo menos até a alvorada do século XX, o
cenario intelectual-filosofico era fortemente marcado pela influéncia do pensamento de Kant, a
tal ponto que o sentido investido ao “transcendental” pelo pensador de Konigsberg tornou-se
tdo predominante que este conceito foi associado quase que exclusivamente a uma espécie
particular de labor filoséfico fundamental, nomeadamente, aquele que se dedica a “rastear a

origem de objetividade ou, a0 menos, parte da estrutura de objetividade, voltando-se as formas

6 BONACCINI, 2013, p. 189.

8 ADORNO, 2001, p. 21. Tradugdo minha de: “Transcendental means simply the quintessence of all enquiries
that relate to the possibility of synthetic a priori judgements. If you do not wish to take this Kantian definition too
literally, you can regard the transcendental as the realm through which experience becomes possible although it
does not itself arise from experience”.



35

ou atividades de pensamento subjetivo”®. Husserl, porém, como pertinentemente aponta
Angela A. Bello em seu artigo “O Transcendental: Husserl e Kant”, ao longo de boa parte de
seu periodo “pré-transcendental”®, manteve-se sob a influéncia de renomados anti-kantianos:
inicialmente, a partir das licbes de Franz Brentano e depois, quando tornou-se Privatdozent em
Halle, pelo contato com Carl Stumpf. Desse modo, “como as influéncias de Brentano e Stumpf
foram decisivas para Husserl, o interesse dele em Kant, no comeco de sua carreira, era
inexistente®’. Entretanto, a partir de 1896, mediante o estudo de Frege e a influéncia de
Natorp®®, Husserl vai, pari passu, afastando-se do psicologismo brentaniano e se aproximando
das reflexdes kantianas: “lentamente, ele sentiu a necessidade de enfrentar as idéias de Kant,
porque o caminho que estava seguindo de forma independente o estava levando para tratar os
mesmos problemas que provaram ser de interesse para o fildsofo de Konigsberg”®. Nessas
circunstancias, ganha relevo uma famosa e impactante passagem escrita por Husserl em 1906
em seu diario que nos é apresentada por Walter Biemel na Introdugdo a primeira edi¢do de A
ideia da Fenomenologia (1947) e também referida por Julio Fragata’®, ambos ao abordar a

importancia de Kant no pensamento husserliano:

Em primeiro lugar, menciono a tarefa geral que tenho de resolver para mim mesmo,
se € que pretendo chamar-me fildsofo. Refiro-me a uma critica da raz&o. Uma critica
da razdo logica, da razdo pratica e da razdo valorativa em geral. Sem clarificar, em
tragos gerais, 0 sentido, a esséncia, 0s métodos, os pontos de vista capitais para uma

% NENON, 2008, p. 433.

% Seguimos a nomenclatura utilizada por diversos intérpretes do pensamento husserliano (cf., por exemplo,
MOURA, Carlos Alberto R. Husserl: significacdo e fenémeno. In: doispontos, Curitiba; Sdo Carlos, v. 3, n. 1,
pp.37-61, 2006) para nos referir & producéo filoséfica husserliana realizada até as conferéncias de 1907, periodo
no qual foram publicadas as importantissimas InvestigacGes Légicas (1900-1901). As conferéncias de 1907 -
publicadas posteriormente sob o titulo de A lIdeia da Fenomenologia — apresentam por vez primeira a
Fenomenologia com fei¢do Transcendental, conforme advogam Biemel (apud HUSSERL, 2014, pp. 9-13) e
Cerbone (Fenomenologia. Trad. Caesar Souza, 2. ed., Petrépolis, RJ: Vozes, 2013, pp. 26-27).

57 BELLO, Angela Ales. The Transcendental: Husserl and Kant. In: Analecta Husserliana, vol. 58, pp. 229-243,
2011, p. 229. Tradug¢ao minha de “Since the influences of Brentano and Stumpf were decisive for Husserl, his
interest in Kant at the beginning of his career was nonexistent”.

88 Cf. lbidem, p. 229. A importancia de Natorp e Frege para o afastamento de Husserl de posic@es psicologistas e
sua aproximagdo ao pensamento kantiano também ¢ apontada por Gerhard Funke, em seu artigo “A recepgdo de
Kant em Husserl e a fundamentagio de sua ‘Filosofia Primeira’ transcendental fenomenoldgica”. Segundo Funke,
“foi o0 ensaio de Paul Natorp “Uber objetive und subjektive Begriindung der Erkenntnis” (1887) que primeiro deu
o impulso para Husserl se afastar de seu proprio psicologismo” (1995, p. 199) e, por sua vez, foi a resenha de
Filosofia da Aritmética escrita por Frege para o Zeitschrift fir Philosophie und philosophische Kritik que forgou
Husserl a rever sua posi¢do, na medida em que “Frege descreveu a ‘intrusdo da psicologia na légica’ como uma
‘devastacdo’ que a obra de Husserl, embora de acordo com o espirito de sua época, tinha conseguido concentrar
inteiramente sobre si” (ibidem, p. 199).

8 BELLO, op. cit., p. 230.

O FRAGATA, Julio. S. J. A Fenomenologia de Husserl como fundamento da Filosofia. Braga: Livraria Cruz,
1959, p. 88: “Mas ja em 1906 se faz eco, no seu diario, duma crise intelectual por que passava na busca da solugédo
do problema critico; sente-se perante a alternativa angustiosa: ou renunciar a uma vida dedica a Filosofia, ou
encontrar uma solugdo segura sobre a esséncia do conhecimento(...)”.



36

critica da razdo; sem dela ter pensado, eshogado, estabelecido e demostrado um
projeto geral, ndo posso verdadeira e sinceramente viver™.,

A reverberacdo da terminologia de acordes kantianos nas palavras de Husserl salta aos
olhos e, de acordo com Biemel, isso ndo é acidental. Muito pelo contrario, visto que “Husserl,
nesta época, ocupou-se detidamente de Kant [e] desta ocupacdo veio-lhe a ideia da
Fenomenologia como filosofia transcendental, como idealismo transcendental, e a ideia da
redugdo fenomenolédgica”’?. Certamente, pois, ha semelhancas que podem ser elencadas para
justificar a utilizagdo da expressdo “filosofia transcendental” na definicdo dos projetos

filosoficos tanto de Kant quanto de Husserl. Analisemos as mais relevantes.

De um modo geral, antes do mais, 0 que esta em jogo para ambos € a busca da
compreensdo das condi¢des de possibilidade e de fundamentacdo do conhecimento e, nesse
sentido, os dois buscam investigar as condi¢cdes aprioristicas da objetividade em geral —
pretensdo que, sob a influéncia kantiana se faz explicitamente presente no pensamento
husserliano desde Prolegbmenos (1900), por exemplo, no capitulo em que Husserl lanca as

bases de seu projeto de uma Idgica pura:

Levantamos agora a significativa questdo pelas “condicdes de possibilidade da
ciéncia em geral”. Dado que o objectivo essencial do conhecimento cientifico sé pode
ser alcancado pela teoria no sentido rigoroso (...), substituimos esta questao pela das
condicGes de possibilidade de uma teoria em geral. (...) As conotacgdes histdricas estdo
naturalmente visadas na forma de questionar. Lidamos obviamente com a
generalizacdo inteiramente necessaria da questdo pelas “condigdes de possibilidade
da experiéncia”. A unidade da experiéncia ¢, para Kant, sem dlvida, a unidade da

legalidade objectiva.73

De tais palavras, podemos claramente depreender que a primeira acepcdo acima
apresentada do “transcendental” para Kant ¢ acolhida no projeto fenomenoldgico husserliano:
a fenomenologia é dita transcendental, latu sensu, porque “se refere a um ‘tipo’ especial de

conhecimento; (...) se trata daquela filosofia, ou conhecimento reflexivo, a qual interessa ver as

"I HUSSERL apud BIEMEL. Introducéo do editor alemao. In: HUSSERL, 2014, p. 10.

2 BIEMEL, Introduco do editor alem&o. In: HUSSERL, 2014, p. 10. Do mesmo modo, afirma Fragata (1959, p.
88): “Sabemos que, nesta altura, [Husserl] se ocupava com o estudo de Kant, que Ihe sugeriu as primeiras ideias e
ordem a solucédo deste problema, orientando-o para a ‘consciéncia transcendental’”

8 HUSSERL, 2005, p. 238-239 [Hua XVIII, p. 238-239] — destaque meu. Na ultima frase dessa passagem, ainda
gue nao diga respeito diretamente a determinagdo da filosofia enquanto uma tarefa transcendental, ha outra
apropriacdo husserliana do pensamento de Kant que merece ser sublinhada, mesmo que en passant: a associa¢éo
estabelecida por Husserl — em referéncia explicita a Kant — entre a unidade da experiéncia e a unidade da
legalidade objetiva corresponde ao principio kantiano fundamental (cf. KANT, 2013, pp. 124-126 [A93-
95/B197]), estabelecida com fito de legitimar a aspiracdo de compreensdo cientifica da experiéncia, segundo o
qual “as condig¢des de possibilidade da experiéncia em geral sdo igualmente as condigdes de possibilidade dos
objetos da experiéncia” (FUNKE, 1995, p. 202 — tradu¢do minha).



37

condigdes de possibilidade do conhecimento dos objetos em geral”’4. Ademais, para ambos,

essa tarefa transcendental “é essencialmente uma investigaco de critica do conhecimento””.

Nas palavras de Husserl:

A tarefa da teoria do conhecimento ou critica da razao teorética &, antes de mais, uma
tarefa critica. Tem de denunciar os absurdos em que, quase inevitavelmente, se
envencilha a reflexdo natural sobre a relacdo entre conhecimento, sentido do
conhecimento e objeto do conhecimento”’®,

Com efeito, pode-se dizer que, no tocante a ideia de uma filosofia transcendental
enquanto critica do conhecimento, “0S objetivos para Kant e Husserl sdo 0s mesmos,
nomeadamente, garantir um tipo de conhecimento que transcende os limites do meramente
empirico”’’. O prdprio Husserl, em Kant e a ideia da Filosofia Transcendental (texto em
comemoracdo do aniversario de duzentos anos de Kant), € explicito no reconhecimento da

importancia do pensamento kantiano nesse sentido:

Para o desenvolvimento fundamental que a fenomenologia experimentou no trabalho
da minha vida, desde o método da anélise de origens (como em sua primeira
importante apari¢do nas Investigacdes Logicas) até a nova e, no sentido mais estrito,
ciéncia independente (a fenomenologia pura ou transcendental de minhas ldeias),
surgiu uma relagdo essencial débvia entre essa fenomenologia e a filosofia
transcendental de Kant. De fato, minha adogéo da palavra kantiana “transcendental”,
(...) foi baseada desde o principio na convic¢do bem fundamentada de que todos 0s
problemas pertinentes que Kant e seus sucessores tinham tratado teoricamente sob o
titulo de problemas transcendentais, poderiam (...) ser redirecionados para esta nova
ciéncia basica’™.

Além disso, Husserl também concorda com Kant no que diz respeito a atribuicdo do
predicado “transcendental” ndo apenas a um tipo especifico de fazer filos6fico, mas também a

determinada regido e a determinadas estruturas da totalidade, acerca das quais, inclusive, a

filosofia transcendental tem a incumbéncia de investigar: a transcendentalidade de algo — isto

" BARRETO, 2009, p. 63. Tradugdo minha de “se refiere a un ‘tipo’ especial de conocimiento (...) Se trata de
aquella filosofia, o conocimiento reflexivo, que le interesa ver las condiciones de posibilidad del conocimiento de
los objetos en general”.

> MOURA In: HUSSERL, 20063, p. 18.

6 HUSSERL, 2014, p. 42-43 [Hua Il, p. 22]. — destaque meu.

" NENON, 2008, p. 433. Tradugio minha de “The goals for Kant and Husserl are the same, namely to secure a
kind of knowledge that transcends the limits of the merely empirical”.

8 HUSSERL, Edmund. Kant and the Idea of Transcendental Philosophy. Trans. by Ted E. Klein, Jr; William E.
Pohl. In: Southwestern Journal of Philosophy, v. 5, 3, 1974, pp. 9-10. Destaque e tradugdo minha de: “For in
the fundamental development which phenomenology has undergone in my life's work, in its course of development
from a method, novel in form, for the analysis of origins (as in its first breakthrough in the Logical Investigations)
to a new and, in the strictest sense, independent science (the pure or transcendental phenomenology of my Ideas),
there has emerged an obvious essential relationship between this phenomenology and the transcendental
philosophy of Kant. In fact, my adoption of the Kantian word "transcendental,”(...) was based from the beginning
on the well-founded conviction that all senseful problems which Kant and his successors had treated theoretically
under the heading of transcendental problems could, at least in their finally clarified formulation, be redirected to
this new basic science”.



38

é, 0 seu carater de ser transcendental — vincula-se a uma dimensdo a priori (e, portanto,
universal, necesséria e ndo-empirica) que, simultaneamente, é a condi¢do absoluta de
possibilidade do todo da experiéncia. As palavras de John D. Caputo, em seu texto
Transcendéncia e o Transcendental na Fenomenologia de Husserl, destacam essa

caracterizagdo solidaria dos dois pensadores no que concerne a este sentido do “transcendental””:

Ele [0 “transcendental”] é "a priori" com relacdo ao mundo, fornecendo as condices
Gltimas para o aparecimento do mundo; ele é aquilo em face do qual toda objetividade
toma forma. O transcendental ndo é nada no mundo, nem tampouco alguma coisa
acima do mundo, mas a condicdo de possibilidade a priori do mundo, a qual permite
que 0 mundo seja. Ele ndo é nada mundano porque nao pertence a nenhum mundus,
nem ao mundus sensivel, nem ao mundus inteligivel. Ele é, antes, o centro em torno
do qual o mundo se agrupa, o sujeito para o qual o mundo é objeto.”

Diante desses apontamentos, podemos dizer que, em linhas gerais, Husserl esta em
sintonia com o uso kantiano do termo “transcendental” quando este se define pela referéncia a,
pelo menos, duas coisas: “a) ao conhecimento filosofico-reflexivo de certas condi¢Oes a priori
subjetivas da experiéncia objetiva; [e] b) as condices mesmas a priori subjetivas [vale

destacar: necessarias e universais] da experiéncia objetiva”®,

Tais colocacOes, além de jogar luzes nas semelhancas existentes entre as pretensdes
dos projetos critico-kantiano e fenomenolégico-husserliano, também nos conduzem a outra
importante afinidade digna de ser apontada entre os dois filésofos: na medida em que o
desenrolar de suas propostas filoséficas é, por principio, incompativel com a experiéncia
mundana, fisica ou natural, ambos defendem a circunscri¢do delas no &mbito da subjetividade
transcendental, postura expressamente reconhecida em Kant pelo fenomendélogo em A Crise:
“Kant (...) projeta uma grande filosofia, sistematicamente construida, de uma nova espécie e,
no entanto, cientifica (...), sob a forma de um subjetivismo transcendental”’®!. Assim, Kant fala,
por um lado, da apercep¢do empirica (ou “sentido interno”), definida por ele como “a

consciéncia empirica que acompanha diferentes representacées e € em si mesma dispersa e sem

 CAPUTO, 1979, p. 206: Tradugio minha de: “it is "prior" to the world, providing the ultimate conditions for
the appearance of the world. (..) ; it is that in the face of which all objectivity takes shape. The transcendental is
not anything in the world, nor anything above the world, but the condition of possibility prior to the world which
lets the world be. It is not anything mundane because it does not belong to any mundus, neither the mundus sensible
nor the mundus intelligible. It is rather that center around which the world groups itself, the subject for which the
world is object”.

8 BARRETO, 2009, p. 74. Tradugdo minha de “a) al conocimiento filosofico-reflexivo de ciertas condiciones a
priori subjetivas de la experiencia objetiva; b) a las mismas condiciones a priori subjetivas de la experiencia
objetiva”.

81 HUSSERL, 2012a, p. 78 [Hua VI, p. 98] .



39

referéncia a identidade do sujeito™®, e, por outro lado, aponta para uma apercepcio

transcendental:

Dou-lhe o nome de apercepcao pura, para a distinguir da empirica ou ainda o de
apercepcdo originaria, porque é aquela autoconsciéncia que, ao produzir a
representacdo eu penso, que tem de poder acompanhar todas as outras, e que é una e
idéntica em toda a consciéncia, ndo pode ser acompanhada por nenhuma outra.
Também chamo a unidade dessa representacdo a unidade transcendental da
autoconsciéncia, para designar a possibilidade do conhecimento a priori a partir
dela.®®

Esta, portanto, figura como a autoconsciéncia em cuja unidade transcendental do eu
penso reside a condicdo de possibilidade do conhecimento, embora tal unidade néo seja ela
mesma um possivel objeto de experiéncia, porquanto “o eu penso da apercepcao transcendental
permite que as intuicdes sejam consideradas objetos do conhecimento, além de ser a condi¢édo
para a sua sintese pelo entendimento”®*. A apercepcdo transcendental tem, portanto, uma

importancia crucial na filosofia critica de Kant.

Na Fenomenologia Transcendental, a influéncia kantiana nesse campo, de um modo
geral, pode ser vista na classica distincdo husserliana entre sujeito empirico e ego
transcendental. Dentre os diversos momentos em que essa distingdo é abordada no pensamento
de Husserl, se nos apresentam com razoavel nitidez as descri¢des inscritas no 8§57 de Ideias I.
Neste momento da obra, o mestre de Freiburg esta refletindo sobre o que pode, e por quais
razdes, ser submetido a reducdo fenomenoldgica, isto é, esta tratando dos ambitos de ser que
devem ou ndo ser excluidos das considera¢es fenomenologicas. E entdo, pergunta-se: “o eu
puro pode ser posto fora de circuito?”®® Ao que responde logo a seguir de maneira negativa,
pois “toda cogitatio, a0 menos em principio, pode variar, vir e ir (...). O eu puro, em
contrapartida parece ser algo necessario por principio e (...) absolutamente idéntico em toda
mudanga”®. Outrossim, ao fim da mesma passagem, demonstrando que sua concepgio do ego
poderia perfeitamente ser expressa por meio de termos kantianos (o que néo significa dizer que
seja idéntica a de Kant), ele nos fornece prova documental da intima relacdo desta sua reflexao

8 KANT, 2013, p. 132 [B133]. A apercepgdo empirica é explicada por Carlos D. C. Tourinho como sendo uma
“consciéncia episddica, momentanea e, portanto, contingente. Em um momento, eu exerco um ato empirico de
autoconsciéncia, acompanhando uma dada representacdo, em outro momento, eu ndo mais exergo este ato (...)
Portanto, (...) ndo apresenta qualquer unidade” (A ampliag¢do da autorreflexdo da consciéncia: Kant e sua influéncia
sobre a fenomenologia transcendental de Edmund Husserl. In: Principios. Natal, v. 18, n. 30, pp. 199-210, 2011,
p. 202. Disponivel em: < http://www.periodicos.ufrn.br/principios/article/view/1721/1186>. Acesso em: 23 jan.
2015).

8 Ibidem, p. 132 [B132].

8 TOURINHO, 2011, p. 203.

8 HUSSERL, 200643, p. 132 [Hua 111/1, p. 109].

% |bidem, p. 132 [Hua I11/1, p. 109].



40

com a Critica da Razéo Pura: “em linguagem kantiana: o ‘eu penso’ tem de poder acompanhar
todas as minhas representagdes™®’. Dessa maneira, 0 ego transcendental, enquanto uma espécie
de “residuo fenomenoldgico” (também caracterizado nas Medita¢Ges Cartesianas como ego
monadico) cumprira, assim como em Kant — guardadas as devidas diferencas — o papel essencial
no projeto fenomenoldgico-transcendental, pois sera polo idéntico, sintético e constituidor
(dimensdo fundamental para Husserl, mas que ndo corresponde completamente a proposta
kantiana) das vivéncias puras e das objetalidades em geral, sendo, em virtude disso, 0 objeto

central da investigacdo fenomenologica elementar:

(...) o problema da explicitacdo fenomenoldgica deste ego monadico (o problema da
sua constituicdo para si préprio) deve compreender todos os problemas constitutivos
em geral. Como consequéncia subsequente, resulta a coincidéncia da fenomenologia
desta autoconstituicdo com a Fenomenologia em geral®,

Além dessas aproximacdes em torno do “transcendental” — Sseja enguanto
conhecimento, seja enquanto subjetividade e suas estruturas essenciais —, pode-se observar
ainda que, ao defender a presenca do “anseio fenomenologico” ja na modernidade®® (ainda que
de maneira velada), Husserl reconhece também no pensamento kantiano uma espécie de

precursor inadvertido ou inconsciente das investigacfes fenomenologicas:

O primeiro a enxergé-la [a fenomenologia] mesmo foi Kant (...). Foi neste campo que
Kant posou o olhar de seu espirito, embora ainda ndo fosse capaz de se apropriar dele
e de reconhecé-lo como campo de trabalho de uma ciéncia eidética e rigorosa. Assim,
por exemplo, a deducédo transcendental da primeira edi¢do da Critica da razéo pura
ja se move propriamente em solo fenomenol4gico®.

Aqui, faz-se oportuno ressaltar sumariamente que é a partir de constatacbes como essa
que Paul Ricoeur, no texto Kant e Husserl, coloca-se a empresa de fazer desabrochar, “por
detras da epistemologia kantiana, uma fenomenologia implicita, de que Husserl sera em alguma
medida revelador”®?, e, para tanto, langa-se, a partir de elementos centrais da metodologia
fenomenoldgica, a andlise da Critica da Raz@o Pura desde a “Estética Transcendental” até a

“Analitica”, com especial atencdo dedicada a “Dedugdo Transcendental”®?. Neste valioso

8 HUSSERL, 20064, p. 132 [Hua 111/1, p. 109].

8 |dem, 2013, p. 107 [Hua I, pp. 102-103].

8 Esta ideia, que perpassa pelo menos toda a terceira parte de A Crise (se¢do intitulada de “A clarificagio do
problema transcendental e a fungdo corresponde da psicologia™) é categoricamente exposta ja em ldeia I: “a
fenomenologia é, por assim dizer, 0 anseio secreto de toda a filosofia moderna. Os esforgos para chegar a ela
ocorrem j& na admiravelmente penetrante consideracdo fundamental de Descartes e depois novamente no
psicologismo da escola lockiana, com Hume ja quase adentrando seus dominios, embora com a vista ofuscada”
(20064, p. 141 [Hua 111/1, p. 118]).

% HUSSERL, 20064a, p. 141 [Hua 111/1, p. 119].

%1 RICOEUR, 2005, p. 355.

%2 Cf. Ibidem, pp. 358-364.



41

estudo ricoeuriano, vemos, apenas a titulo exemplificativo, a descricdo da famosa revolugdo

copernicana em termos fenomenoldgicos:

A Critica procurara que conceitos a priori tornam possivel “a unidade formal da
experiéncia” ou ainda “a forma de uma experiéncia em geral” (...) E nesta margem
pela qual a Critica excede uma simples epistemologia que existe a chance de encontrar
o inicio de uma verdadeira fenomenologia. Liberta da hipoteca epistemoldgica, a
revolucdo Copernicana ndo é mais do que a epoché fenomenoldgica; constitui uma
vasta reducdo que ndo vai apenas das ciéncias constituidas, do saber alcancado, as
suas condi¢Bes de legitimidade; vai do conjunto do aparecer as suas condi¢Oes de
constituicdo.®

Decerto, porém, a realizacdo de uma leitura fenomenologica da filosofia
transcendental kantiana n&o significa simplesmente a indicagdo de que, em Kant, podemos
encontrar elementos configuradores da fenomenologia (de modo que esta se apropriaria deles a
fim de constituir-se sem mais), nem tampouco apenas representa uma mera reproducdo

husserliana do pensamento kantiano. Conforme adverte Husserl,

Vé-lo [Kant] com olhos fenomenolégicos é também entendé-lo novamente e admirar
a grandeza de suas intui¢des visionarias (...); Mas fazer isso ndo é, nem mesmo agora,
imita-lo e dar apoio a um mero renascimento do kantianismo ou do idealismo alem&o.
Naturalmente, devemos, desde o inicio, ir além.%*

E, portanto, no “ir além” de Kant (o que significara, em alguns momentos, ir contra
Kant) que Husserl enxerga a maneira mais justa de seguir os passos de filésofo de Kénigsberg
na empreitada de configuracéo cientificamente rigorosa de uma filosofia transcendental. Essa é
a maior de todas as missdes teoricas, a qual Husserl reclama para si enquanto uma heranca
kantiana: “Uma ciéncia que satisfaca as necessidades intelectuais despertadas por Kant e torna
compreensivel teoricamente todo o reino das conquistas transcendentais da pura subjetividade
deve ser designada como a maior de todas as tarefas tedricas que poderiam ser dadas a

humanidade moderna”®.

% RICOEUR, 2005, p. 359.

% HUSSERL, 1974, p. 13. Destaque e tradugdo minha de: “To see him (...) with phenomenological eyes is also to
understand him anew and to admire the greatness of his foresighted intuitions (...); but to do this is not, even now,
to imitate him and to lend support to a mere renascence of Kantianism or of German ldealism. Naturally, we must
from the outset go beyond”.

% |bidem, p. 18. Tradugdo minha de: “A science which satisfies the intellectual needs awakened by Kant and
makes understandable theoretically the whole realm of transcendental achievements of pure subjectivity, must be
designated as the greatest of all the theoretical tasks that could be given to modern humanity”.



42

2.3 A CRITICA HUSSERLIANA AO TRANSCENDENTALISMO KANTIANO

N&o obstante a inegével importancia da filosofia transcendental kantiana a
Fenomenologia husserliana, 0 que mais nos interessa aqui sdo 0s pontos nos quais, indo além
dele, Husserl se volta contra Kant, ou seja, sdo justamente as dissimilitudes entre os dois, visto
que, apesar de possuirem objetivos razoavelmente familiares — conforme o acima exposto —,
“os caminhos que eles tomam para conseguir alcancar aqueles fins sdo bastante diferentes”® e,
em particular, porque algumas das fundamentais distin¢bes entre Kant e Husserl se referem
precisamente as no¢des de transcendental e transcendente ou estdo a ela correlacionas, como

atesta Thomas J. Nenon:

Eu diria que ha algumas diferencas importantes entre o que Kant e Husserl querem
dizer quando usam o termo “transcendental” (...) € que uma maneira de marca-los é
apontando para o sentido muito diferente que a palavra “transcendéncia” tem para
Husserl em oposigdo a Kant®’.

Um primeiro elemento para a aproximacao a tal modificacao de sentido reside no fato
de que, se, por um lado, Husserl compartilha com Kant a acentuada preocupagdo em distinguir
o transcendental do transcendente, por outro lado, para o fenomenolégo, o transcendente ndo
representa, a principio, somente coisas que ultrapassam a esfera da experiéncia espaco-
temporal e que por isso sdo incognosciveis, como acontece em Kant®, sendo que denota tudo
aquilo que vai além da imanéncia fenomenoldgica, ou seja, tudo extrapola o dado a consciéncia
de modo absolutamente imediato e evidente®, e isso engloba também, por exemplo, os objetos

da percepcdo externa, o que difere claramente da compreensdo kantiana acerca da

% NENON, 2008, p. 433. Destaque e traducio minha de “the routes they take to achieve that end are quite
different”.

7 lbidem. p. 433. Destaque e tradugéo minha de “I would argue that there are some important differences between
what Kant (...) and that one way to mark them is by pointing to the very different sense that the word
transcendence’’ has for Husserl as opposed to Kant.”

9 Cf. secio “1.1.4 O problema da possibilidade do conhecimento a priori enquanto problema da transcendéncia
da coisa em si”, pp. 23-29 do presente trabalho. No mesmo sentido do aqui exposto, afirma Fragata (1959, p. 84):
“Para Kant, ‘transcendente’ refere-se a tudo 0 que ultrapassa a experiéncia e, portanto, o @ambito legitimo do nosso
conhecimento. Neste sentido, ndo s6 a aplicacdo meta-empirica das categorias é transcendente, mas também o
incognoscivel objecto em si mesmo ou numeno” [Destaque meu]. E, também Gerard Lebrun, em seu livro Sobre
Kant: “por coisa em si ndo se deve entender nada além da coisa considerada independentemente dos nossos
sentidos e de um conhecimento empirico possivel” (Sobre Kant. Rubens Rodrigues T. Filho (org.). Trad. de José
Oscar A. Marques, Maria Regina A. C. da Rocha; Rubens Rodrigues T. Filho. 3 ed., Sdo Paulo: Iluminuras, 2010,
p. 54).

% Nesse sentido, aponta Nenon (op. cit., p. 434): “Para ele [Husserl], o transcendente ndo denota em primeiro lugar
as coisas que transcendem o reino natural de objetos espago-temporais de experiéncia, mas sim aquele que vai
além do que é estritamente imanente, ou seja, diretamente dado a consciéncia”. Tradu¢do minha de: “For him, the
transcendent does not denote first and foremost those things that transcend the natural realm of spatio-temporal
objects of experience, but rather that which goes beyond what is strictly immanent, i.e. directly given to
consciousness”.



43

transcendéncia das coisas que se encontram no espago, em contraponto a transcendéncia da

coisas em si.

Transcendente, pois, nesta acepcdo fenomenoldgica do termo, é tudo aquilo que, por
estar alem dos limites daquilo que € absoluta e imediatamente dado a consciéncia, devera ser
submetido aos processos da epoché fenomenoldgical® - atividade metddica que permitira “que
o olhar se volte para a consciéncia transcendental pura "'°* —, 0 que ganhara todo o seu devido
sentido quando explicitarmos com mais vagar o significado genuinamente fenomenoldgico dos

conceitos de imanéncia e transcendéncial®?.

Nesse cenario, o destaque conferido ao termo “pura” na supramencionada referéncia a
consciéncia transcendental € importante porque nos permite ressaltar uma das principais criticas
husserlianas a Kant: a “razdo” analisada pela critica kantiana, segundo Husserl, ndo ¢ a razdo
absolutamente purificada, mas sim a razdo humana. Por isso, em diversos momentos, ele acusa

Kant de antropologista ou de psicologista, como claramente assevera, por exemplo, em A Crise:

Talvez a critica mais profunda mostrasse que Kant, embora se tenha voltado contra o
empirismo na sua concepg¢do de mente e da esfera de tarefas que incumbem a uma
psicologia, permanece dependente precisamente deste empirismo, e que, para ele, vale
como mente a mente pensada como naturalizada, e como componente do homem
psicofisico situado no tempo da natureza, da espaco-temporalidade. Ora, o
transcendental subjetivo ndo pode certamente ser o mental.1%

E ndo o pode por razdes de principio, porque, segundo Husserl, dentre os fortes e

contundentes argumentos contra o psicologismo lancados em Prolegdbmenos, a doutrina

100 Sobre uma possivel enumeracdo daquilo que é considerado transcendente neste sentido do termo para o
fenomendlogo, Cf. HUSSERL, 20064a, pp. 131-138 [Hua I11/1, pp. 108-116] .

101 HUSSERL, 20064, p. 131 [Hua 111/1, pp. 108] — destaque meu.

102 Cf. 3.2.3 “O sentido fenomenoldgico-transcendental auténtico de transcendéncia”, p. 89 e seguintes do presente
trabalho.

103 HUSSERL, 2012a, p. 93 [Hua VI, p. 117]. Do mesmo modo, Husserl afirma em A ideia que Kant “ndo
conseguiu desenvencilhar-se totalmente do psicologismo e do antropologismo” (2014, p. 73 [Hua Il, p. 48]).
Apesar de haver interpretagdes em contrario, a compreensao husserliana de que a “razio pura” acerca da qual Kant
se propde a analisar criticamente seja, na verdade, a “razdo humana” parece ser bastante adequada e, inclusive,
encontra fundamentacdo na letra da prépria Critica da Raz&o Pura: por exemplo, no contexto de abordagem da
unidade sintética da apercepgdo, ele diz que “este é o principio supremo de todo o conhecimento humano” (KANT,
2013, p. 134 [B135 — destaque meu]). Essa mesma ideia também aparece quando ele contrapde o entendimento
possivel em geral ao entendimento humano, acerca do qual sua andlise esta sendo realizada: “um entendimento
que, tomando consciéncia de si mesmo, fornecesse a0 mesmo tempo o diverso da intuicdo, um entendimento,
mediante cuja representacdo existissem simultaneamente os objetos dessa representacéo, ndo teria necessidade de
um ato particular de sintese do diverso para a unidade da consciéncia, como disso carece o entendimento humano,
gue s pensa, ndo intui. Mas, para o entendimento humano, o ato de sintese é, inevitavelmente, o primeiro principio,
de tal modo que o entendimento humano ndo pode formar o minimo conceito de outro entendimento possivel, seja
de um entendimento que seria ele mesmo intuitivo, seja de um outro que teria por fundamento uma intuicéo, a
qual, embora sensivel, fosse de diferente espécie da que se produz no espago e no tempo” (KANT, 2013, p. 138
[B139 — destaques meus]).



44

antropologista “é um contrassenso”%

, na medida em que, “reside no seu sentido que 0 mesmo
contetido do juizo pode ser verdadeiro (...) para um sujeito da espécie homo, e falso para um
sujeito de uma espécie constituida de outro modo. Mas 0 mesmo contetido de juizo ndo pode

ser ambos, verdadeiros e falso”®®. Ademais, continua Husserl mais adiante:

Se toda a verdade tem (no sentido do antropologismo) a sua fonte exclusiva na
constituicdo humana geral, entdo é valido que se ndo houvesse constituicdo [humana],
também ndo haveria nenhuma verdade. A tese desta afirmacdo hipotética é um
contrassenso; porque a proposi¢do ‘ndo ha verdade’ tem sentido equivalente ao da
proposigdo ‘existe a verdade de que ndo existe nenhuma verdade’. O contrassenso da
tese requer o contrassenso da hipotesel®.

Com efeito, a acusacao husserliana de que Kant teria se adstrito ao campo psicolégico,
a subjetividade humana, em suas perquiri¢cdes implica dizer que, aos olhos de Husserl, em
ultima insténcia, o projeto transcendental kantiano, enquanto exemplar do pensamento
antropologista, desemboca numa forma de relativismo (chamado por Husserl de relativismo
especifico [spezifischen Relativismus], ou seja, relativo a uma determinada espécie), doutrina
Obvia e radicalmente antagbnica a postura de fundamentacdo absoluta do saber em geral
pretendida pelo mestre de Freiburg — 0 que certamente representa uma incisiva e nao-trivial
critica a critica kantiana'®’. Esse ponto é mister de ser destacado pois € decisivo para a
interpretacdo e o consequente afastamento de Husserl do pensamento de Kant. Comprovacéo
inconteste disso encontra-se na continuacdo da passagem anteriormente transcrita acerca da

caracterizacdo de Kant como o primeiro a enxergar a fenomenologia:

O primeiro a enxerga-la [a fenomenologia] mesmo foi Kant (...). Foi neste campo que
Kant posou o olhar de seu espirito (...). Assim, por exemplo, a deducéo transcendental
da primeira edicdo da Critica da razdo pura j& se move propriamente em solo
fenomenolégico; Kant, porém, o interpretou equivocadamente como solo psicoldgico
e, por isso, abriu novamente méo dele.%®

Ou seja, apesar de ter se aproximado do campo de investigacdes fenomenoldgicas
fundamentais de esséncias por vez primeira, Kant ndo foi capaz de nele adentrar e se
movimentar justamente porque concebeu a subjetividade transcendental como a subjetividade
transcendental humana. Por este equivoco antropologista, Kant ndo foi um auténtico

fenomenologo (resguardados os riscos de anacronismo dessa afirmacdo). Em consequéncia

104 HUSSERL, 2005, p. 132 [Hua XVIII, p. 124].

105 |bidem, pp. 132-133 [Hua XVIII, p. 124].

106 |hidem, p. 135 [Hua XVIII, pp. 126-27].

107 A importancia e a pertinéncia dessa critica husserliana ao pensamento de Kant também é apontada na literatura
que trata da relagéo entre eles. Cf., por exemplo, FUNKE, 1995, p. 211; BELLO, 2011, p. 230; RIZO-PATRON,
Rosemary L. Husserl, lector de Kant. Apuntes sobre la razon y sus limites. In: Areté, v. 24, n. 2, 2012, p. 354,
359.

108 HUSSERL, 20064, p. 141 — destague meu.



45

disso, a principal dessemelhanga entre os pensamentos deles diz respeito ndo a ideia, mas a
tarefa da Fenomenologia Transcendental enquanto teoria do conhecimento que almeja a
fundamentacdo absoluta do saber em geral: em posse do campo transcendental da consciéncia
pura, Husserl propugna contra Kant que, “em vez de ter que ver com inferéncias, que Sa0 um
contrassenso, de uma suposta imanéncia para uma suposta transcendéncia de ‘coisas-em-si’
que, alegadamente, seriam, por razdes de principios, incognosciveis”1%, cabe a fenomenologia
transcendental explicitar a correlacdo, na esfera imanente da consciéncia pura, entre a
consciéncia e aquilo que néo é ela; trata-se, entdo, precisamente do problema de como conhecer
objetos transcendentes, os quais Kant julgava — a luz da sua propria acepcéo do termo — serem
incognosciveis. Estamos falando, portanto, da critica husserliana diretamente ao
transcendentalismo kantiano: se “para ele [Kant], o transcendental nao ¢ conhecimento sobre

objetos transcendentes”!1?

, para Husserl, “a transcendentalidade possui também um carater a
priori, porém ndo se refere a possibilidade do conhecimento legitimo somente, mas, sobretudo,
ao proprio objecto do conhecimento na sua entidade imanente”!!*; ou ainda, mais precisamente,
o transcendental, na fenomenologia, “¢ o proprio dominio do conhecimento, dominio da

‘auténtica objetividade’, do ‘dar-se em si mesmo’ das coisas em sua doagdo originaria”'2,

E exatamente por causa dessa distingdo acerca do sentido da “transcendentalidade”,
que Paul Ricoeur afirma que a fenomenologia representaria uma dissolucéo da problematica do
ser tal qual havia sido esbocada por Kant. No pensamento deste, tal problema manifestava-se
no papel de limite e de fundamento bruto do conhecimento ocupado pela coisa em si, pois
haveria uma espécie de prejuizo do fendmeno em relacdo a ela, ja que, em termos kantianos,
“nenhum objeto em si mesmo nos é conhecido (...), isto é, a coisa em si, ndo € nem pode ser

conhecida (...)"**3. Diante disso, diz-nos Ricoeur:

O enraizamento do saber dos fendmenos no pensamento do ser, inconvertivel em
saber, d a Critica kantiana a sua dimensdo propriamente ontol6gica. Destruir esta
tensdo entre o conhecer e 0 pensar, entre o fendmeno e o ser, é destruir o préprio
kantismo.4

109 HUSSERL, 2013, p. 123 [Hua I, p. 118].

110 NENON, 2008, p. 430. Tradugdo minha de: “For him the transcendental is not knowledge about transcendent
object”.

11 FRAGATA, 1959, p. 85

112 TOURINHO, Carlos Didégenes C. O Transcendente e suas variagdes na Fenomenologia Transcendental de
Edmund Husserl. In: Prometeus, Ano 5, n. 9, jan-jun, 2012a, p. 31. Disponivel em: < http://seer.ufs.br/index.php/
prometeus/article/view/782/678>. Acesso em: 15 mar. 2017.

113 KANT, 2013, p. 70 [A30/B45] - destaque meu.

114 RICOEUR, 2005, pp. 364-365 — destaques meus. Essa posicdo acerca da distingdo entre fendmeno e coisa em
si enquanto “coragdo” da filosofia transcendental kantiana também ¢é expressamente apontada, por exemplo, por
PATON, quando sustenta que “sem a pressuposi¢do das coisas-em-si-mesmas — quer a consideremos justificada



46

E é precisamente essa destruicdo do kantismo que Husserl leva a cabo, uma vez que,
em termos husserlianos, a “coisa”, ou o “objeto”, confunde-se com a unidade sintética de suas
manifestacdes ou fendmenos, o que implica a tese principal da fenomenologia transcendental,
“segundo a qual nao se pode afirmar que algo ‘¢’ sem que exista um caminho de conhecimento
em relagdo a ele. (...) o ‘saber’ ja era a Unica medida do ‘ser’”!!®. Destarte, como bem atesta
Merleau-Ponty, na auténtica imanéncia da subjetividade transcendental, “aquilo que aparece

[fendmeno] e aquilo que é [ser] ndo mais se distinguem”*6,

O fundamento elementar dessa indistingdo entre ser e aparecer se encontra na
importantissima nocéo de intencionalidade: ao defender a intencionalidade como caracteristica
essencial da consciéncia e de seus atos, Husserl est& dizendo, grosso modo, que a consciéncia
somente é na medida em que esta direcionada para algo, que ela ndo pode ser concebida como
uma substancia simplesmente dada, cuja existéncia pudesse ser independente deste relacionar-
se com, e que, do mesmo modo, 0s objetos também somente adquirem sua validade e sentido
de ser nesta relacdo. H4, portanto, uma correlagdo de esséncia entre os atos da consciéncia e 0s
objetos. Como podemos ver no terceiro grau de consideracdo fenomenoldgica exposto em A
ideial!’, tal inseparabilidade pode ser vislumbrada na ambivaléncia presente no proprio termo
“fendmeno”: por um lado, “fendmeno” significa o aparecer, corresponde ao ato cognitivo —
percepcéo, recordacdo, expectativa, fantasia, etc., sdo, entdo, modos distintos do aparecer. Mas
este aparecer é sempre e necessariamente aparecer de algo; assim, por outro lado, fenémeno
também significa aquilo que aparece, isto €, aquilo que se revela em cada um destes modos
distintos, como o percebido da percepg¢ao, o recordado da recordagao, etc. “Aquilo que aparece”
e “aquilo que é” sdo, portanto, um e 0 mesmo, cuja configuracdo esta essencialmente vinculada

com 0s atos da consciéncia.

E & luz disso que, a despeito de toda a semelhanca acima apresentada no que diz
respeito a compreensdo do “transcendental”, surpreendentemente, ndo é a Kant que Husserl faz
referéncia ao explicar o sentido com o qual emprega tal conceito. Conforme ele estabelece

claramente em Ideias I, o motivo pelo qual se utiliza do termo “transcendental” na qualificagdo

OouU ndo -, o todo da Filosofia Critica desmorona” (1936, p. 462). Traducdo minha de: “(...) without the
presupposition of things-in-themselves — whether we regard it as justified or not — the whole of the Critical
Philosophy falls to pieces”.

115 MOURA, Carlos Alberto Ribeiro de. Cartesianismo e Fenomenologia: Exame de Paternidade. In: Analytica,
Rio de Janeiro, v. 3, n. 1, 1998, p. 217-218. Disponivel em: < http://revistas.ufrj.br/index.php/analytica/article/
view/427/384>. Acesso em: 20 mar. 2017.

116 MERLEAU-PONTY apud TOURINHO, 2012a, p. 31 — destaques meus.

117 Cf. HUSSERL, 2014, pp. 28-33 [Hua Il, pp. 10-14].



47

de suas investigacGes fenomenoldgicas é que elas estdo dedicadas a resolucdo do problema
epistemoldgico, qual seja, o problema da relacéo entre conhecedor e conhecido, entre sujeito e

objeto:

A designacdo “transcendental” aplicada a redugdo fenomenoldgica e, igualmente, a
pura esfera da vivéncia [Erlebnissphare]*!® se baseia precisamente no seguinte: (...)
[n]o prodigioso ter consciente de algo determinado ou determinavel, dado desta ou de
outra maneira, que esta para a consciéncia mesma como algo contraposto a ela, como
algo outro, irreal, transcendente por principio; e ai se encontra a fonte original da
Unica solucdo concebivel para os problemas cognitivos mais profundos, que dizem
respeito a esséncia e possibilidade do conhecimento objetivo valido do
transcendente.!'®

O problema do conhecimento como questédo fulcral da Fenomenologia Transcendental,
portanto, é o do relacionamento entre a subjetividade transcendental e o transcendente, o qual
se apresenta, nos primeiros escritos transcendentais'?°, como os mais diversos problemas em
torno da correlacéo entre conhecimento (vivéncia subjetiva), sentido e objeto do conhecimento,
a ser tratado mediante a inquiri¢cdo da esséncia do conhecimento e, em A Crise, Ultima obra
publicada por Husserl em vida, como o problema da correlagdo entre subjetividade
transcendental e mundo, reconhecido por ele, em tom confessional e em nota de rodapé, como

a questdo de toda sua vida filoséfica:

O irromper deste a priori universal da correlacdo do objeto e das maneiras de dacéo
(cerca do ano de 1898, durante a elaboragdo das minhas Investigacbes Logicas)
perturbou-me tdo profundamente que o trabalho inteiro da minha vida foi desde entdo
dominado por esta tarefa de uma elaboracdo sistematica desde a priori da
correlagdo®?.

Desse modo, podemos asseverar que a maneira através da qual Husserl coloca o
problema do conhecimento o faz resgatar a conexao entre as noc¢oes de “transcendental” e
“transcendente” - que havia sido desfeita na filosofia kantiana - e a reconduz ao seio das

13

reflexdes filoséficas com lugar extremamente privilegiado. Como diz Paul Ricoeur, “a

118 O tradutor de Ideias 1 para o portugués optou por verter o termo “Erlebnis” por “vivido”. No presente trabalho,
porém, seguirei a opcdo majoritéaria (verificada, por exemplo, nas edi¢fes em lingua portuguesa de Investigacdes
Logicas, Meditacdes Cartesianas, A Ideia e A Crise) e traduzirei “Erlebnis” por “vivéncia”. Assim, nas citagdes
de Ideias 1 em que tal termo apareca, sempre havera a modificagdo de “vivido” para “vivéncia”. “Vivido” — ainda
gue na sua forma substantiva (o vivido) — carrega uma acepgao temporal que ndo necessariamente esta presente
em Erlebnis, j& que é o participio passado (acdo realizada e consumada) do verbo “viver”. O substantivo
“vivéncia”, por seu turno, esta despojado desse sentido e, portanto, adequa-se melhor ao sentido de Erlebnis,
enguanto estrutura fundamental da consciéncia.

118 HUSSERL, 20064, pp. 225-226 [Hua I11/1, pp. 204] — destaque meu.

120 Cf. Idem, 2014, pp. 42-43 [Hua I, p. 22].

121 |dem, 2012a, p. 136, nota 41 [Hua VI, p. 169].



48

Fenomenologia tornou-se critica, mas num sentido inverso do de Kant”'?? e, com efeito, contra
Kant, “Filosofia Transcendental” passa a designar novamente a tarefa de solucionar o problema
do conhecimento tipicamente moderno e pré-kantiano: “como pode o conhecimento estar certo
de sua consonancia com 0s objetos conhecidos, como pode ir além de si e atingir
fidedignamente os objetos?”!?. Ou, dito de maneira mais expressa: “como é possivel o

conhecimento alcancar algo que lhe é transcendente”?4?

E ndo é outro sendo Descartes que abre caminho para Husserl reconectar “o
transcendental” e o “transcendente” e recolocar a questdo epistemoldgica fundamental nos

termos supracitados.

122 RICOEUR, 2005, p. 370.
123 HUSSERL, 2014, p. 40 [Hua 11, p. 20].
124 |bidem, p. 60 [Hua Il, p. 36].



49

3 A RECEPCAO DO PENSAMENTO CARTESIANO NA FENOMENOLOGIA
TRANSCENDENTAL E A TRANSCENDENCIA EPISTEMOLOGICA

Apo6s 0s apontamentos comparativos entre as filosofias de Kant e Husserl realizados
no capitulo anterior, voltamos agora nossa aten¢éo a recepc¢ao realizada pelo mestre de Freiburg
do pensamento cartesiano, uma vez que o entendimento acerca de tal apropriacao nos ajudara
ainda mais na compreensdo do projeto fenomenoldgico-transcendental em seus elementos mais
genéricos e, em particular, das acepc¢des husserlianas de “transcendéncia” e da relagdo deste
com a subjetividade transcendental, caminho através do qual, ao final deste trabalho, pretendo
indicar em que medida o sentido fenomenologico-transcendental da verdade se constitui como

um problema auténtico e ainda carente de satisfatorias investigagoes.

N&o obstante o impacto da proposta kantiana na determinacdo da Filosofia
Transcendental e as significativas semelhancas tracadas, vimos também que sao as distin¢des
que se afiguram como decisivas a Husserl quando aborda as reflexfes de Kant sobre o sentido
de subjetividade transcendental e o significado do termo “transcendéncia”. Nesse mesmo
caminho, ao comparar o filésofo de Konigsberg com Descartes, Husserl sustenta que “Kant nao
desceu jamais até as enormes profundidades da consideragdo cartesiana fundamental”. Com
efeito, aponta Husserl, o sentido pleno do que, na Modernidade, denominou-se teoria do
entendimento, critica da razdo ou, mais precisamente, problemética transcendental, radica-se

no na Critica kantiana, mas, antes, nas Meditacdes Metafisicas cartesianas?.

Em face disso, ndo devemos nos espantar com o fato de que o fenomendlogo afirme
ter escolhido servir-se do termo “transcendental” nao por influéncia kantiana, mas sim devido
ao modelo de reflexdo autorreferente filosoficamente exercitada, por vez primeira, pelo filésofo

francés®:

Gostaria de fazer desde ja notar que o termo “filosofia transcendental” se tornou,
entdo, desde Kant, usual, também como nome geral para filosofias universais, cujos
conceitos se orientam pelo tipo de filosofia kantiana. Eu mesmo sirvo-me da palavra

1 HUSSERL, 2012a, p. 80 [Hua VI, p. 102] — destague meu.

2 Cf. lbidem, pp. 65-66 [Hua VI, p. 83].

3 Isso também ¢ apontado, por exemplo, por Nenon (2008, p. 436): “Para Husserl, entdo, hi uma conexio entre a
fenomenologia transcendental dele e a filosofia transcendental de Kant, mas ele traca as origens reais da filosofia
transcendental como ele a entende, ndo como volta a Kant, mas sim a Descartes”. Tradu¢do minha de: “For
Husserl, then, there is a link between his transcendental phenomenology and Kant’s transcendental philosophy,
but he traces the real origins of transcendental philosophy as he understands it back not to Kant but to Descartes”.
E também é reconhecido por Rizo-Patrén (2012, p. 138): “a razdo pela qual Husserl da a “virada transcendental”
nos anos decisivos entre 1903 e 1910 e se autoimpde uma ‘critica da razao’ tem uma origem de fato cartesiana:
no chamado ‘paradoxo da transcendéncia’”. Tradugdo de: “la razon por la cual Husserl da el ‘vuelco trascendental’
en los afios decisivos entre 1903 y 1910 y se auto-impone una “critica de la razén” tiene un origen mas bien

999

cartesiano: en la llamada ‘paradoja de la trascendencia’”’.



50

“transcendental”, no sentido mais lato, pelo motivo original (...) que, por intermédio
de Descartes, é doador de sentido para todas as filosofias modernas, motivo que em
todas elas procura, por assim dizer, vir a si mesmo (...). Este € o motivo do questionar
retrospectivo pelas fontes Gltimas de todas as formacgdes cognoscitivas, de todo o
estudo de si mesmo e da sua vida cognoscitiva por parte daquele que conhece (...).
Operando radicalmente, este € o motivo de uma filosofia universal, fundada
puramente a partir desta fonte, ou seja, dotada de uma fundamentagéo Gltima. Esta
fonte tem o nome de eu-mesmo com a minha vida cognoscitiva inteira (...).*

Assim, apesar da explicita referéncia a Kant na justificacdo do uso do termo
“transcendental” (notadamente, no que diz respeito aos problemas a serem investigados®), é no
pensamento de Descartes que Husserl encontra 0 motivo mais decisivo para a caracterizacéo de
sua Fenomenologia enquanto reflexdo transcendental, uma vez que o pensamento cartesiano se
apresenta como a fonte originaria desse modelo de filosofia. Um interessantissimo testemunho
husserliano nesse sentido se encontra em seu texto Phanomenologische Methode und
phanomenologische Philosophie, fruto das chamadas Conferéncias de Londres, proferidas pelo
fenomendlogo em 1922. Nesse escrito, Husserl se pergunta o seguinte: olhando para a histéria
da filosofia, se fosse necessario apontar quais filosofos destacam-se, para ele, frente a todos 0s
demais, entdo quais seriam? Ele responde afirmando que, sem pretender coloca-los em algum

tipo de hierarquia, ele certamente indicaria dois pensadores:

em primeiro lugar, por certo, o totalmente incomparavel Platdo, o criador da ideia de
ciéncia rigorosa ou ciéncia filoséfica, no qual eu, em geral, quero ver o verdadeiro
fundador de nossa cultura filos6fica. Como segundo nome, eu indicaria Descartes (...)
ele possui um lugar histérico bastante destacado, por suas Meditacdes terem dado ao
pensamento filoséfico uma direcdo de desenvolvimento firme até uma filosofia
transcendental. Ndo somente o carater fundamental da filosofia moderna, sendo que,
como estou convencido, toda filosofia futura esta determinada desse modo a partir de
Descartes®.

Outra prova documental disso situa-se logo no 81 da introducdo das Meditagdes
Cartesianas (significativamente intitulado de “As Medita¢des de Descartes como prototipo da
reflexdo filosofica”), no qual Husserl aponta a influéncia direta do pensamento cartesiano na

configuracdo da Fenomenologia ao afirmar categoricamente que:

4 HUSSERL, 2012a, p. 79 [Hua VI, pp. 100-101].

5 Cf., no capitulo anterior, a se¢iio “1.2 A importancia de Kant para a Fenomenologia Transcendental”.

® HUSSERL, Edmund. Phanomenologische Methode und phanomenologische Philosophie <Londoner Vortrage
1922>. Hrsg. v. Berndt Goossens. In: Husser| Studies, v. 16, Netherlands: Kluwer Academic Publishers, 2000, p.
202. Destaque e tradugcdo meus de: ,,an erster Stelle den allerdings ganz unvergleichlichen Platon, den Schépfer
der Idee strenger Wissenschaft oder philosophischer Wissenschaft, in dem ich uberhaupt den eigentlichen
Begriinder unserer wissenschaftlichen Kultur sehen mdchte. Als zweiten Namen wiirde ich Descartes nennen (...)
eine ganz ausgezeichnete historische Stellung erhélt er dadurch, daR seine Meditationes dem philosophischen
Denken eine feste Entwicklungsrichtung gegen eine Transzendentalphilosophie erteilt haben. Nicht nur der
Grundcharakter der neuzeitlichen Philosophie, sondern, wie ich Uberzeugt bin, aller kiinftigen Philosophie ist
dadurch von Descartes her bestimmt*.



51

O estudo dessas MeditacBes [obra de Descartes] influenciou diretamente a
transformacdo de uma Fenomenologia ja em desenvolvimento numa forma nova de
Filosofia Transcendental. Assim quase se poderia denominar a Fenomenologia como
um neocartesianismo (...)".

Como poderemos observar mais adiante, o “quase” ¢ aspecto fundamental dessa
passagem, pois ja nos indica a constante tensdo e ambiguidade que caracteriza o relacionamento
de Husserl com o pensamento de Descartes: se, por um lado, o estudo das Meditacgdes
Metafisicas € expressamente admitido como decisivo para 0 nascimento da propria
Fenomenologia Transcendental, por outro, “¢ certo também que em seus textos os elogios a
Descartes sdo invariavelmente seguidos por restricdes que parecem neutralizar muito a apologia
inicial”®.

Conscientes disso desde ja, observemos, primeiramente, alguns dos elementos afins
entre Husserl e Descartes (secdo 2.1) e, em seguida, as criticas husserlianas lancadas contra
Descartes, particularmente acerca do processo de suspensdo do juizo, dos conceitos de
transcendéncia e imanéncia e da subsequente concepcao da subjetividade engendrada a partir

desses dois conceitos (segdo 2.2).

3.1 A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL (QUASE) COMO NEOCARTESIA-
NISMO

Dentre 0s aspectos que perpassam a valorizacao do filésofo francés, o fenomendlogo
fundamentalmente reconhece e enaltece na reflexdo cartesiana, pelo menos, o seu (1)
diagnostico sobre o conhecimento em geral, (2) as ambicGes ou metas elementares eleitas na
constituicdo de seu projeto filoséfico e (3) a postura metodolégica que uma filosofia auténtica

precisa ter.

"HUSSERL, 2013, p. 39 [Hua I, p. 43]. A mesma ideia de que o modo transcendental de proceder filosoficamente
encontra em Descartes sua primeira manifestacdo fundacional também ser vista nas seguintes palavras de Husserl
em Kant und die Idee der Transcendentalphilosophie: “Na historia da filosofia moderna, para falar apenas dela,
Descartes deve ser visto como um precursor da filosofia transcendental. Foi ele que, através de sua Meditaciones,
fundou este periodo moderno, [e] Ihe concedeu sua caracteristica tendéncia de desenvolvimento em direcdo a uma
filosofia transcendental. O ego cogito, entendido em seu sentido profundo, pode certamente ser considerado como
a primeira forma de descoberta da subjetividade transcendental” (1974, p. 17).

8 MOURA, 1998, p. 196. Do mesmo modo, afirma Wayne M. Martin: “Na realidade, quase toda passagem que
celebra as realizagbes de Descartes incorpora também indicadores inequivocos dessa dimensdo critica de sua
apropriacdo”. Tradugdo minha de: “Indeed, almost every passage celebrating Descartes’s accomplishments also
incorporates unmistakable indicators of this critical dimension of his appropriation” (MARTIN, Wayne M.
Descartes and the Phenomenological Tradition. In: A Companion to Descartes. Blackwell Publishing, 2008, p.
504 - Blackwell companions to philosophy; 38).



52

3.1.1 O diagnéstico e o projeto filosofico

Assim como acontece em relacdo a Kant, o diagnostico husserliano acerca do status
da filosofia e das ciéncias de suas respectivas épocas também & bastante semelhante ao de
Descartes - para alguns intérpretes, inclusive, é neste ambito que se encontra a mais profunda

afinidade entre eles®.

Imerso num contexto cultural caracterizado por marcantes transformagdes na visao de
mundo do homem ocidental, René Descartes era partidario da leitura de que a metafisica
medieval tinha fracassado na tarefa de prover os fundamentos do saber, de um modo geral, o

conhecimento humano estava completamente em crise:

Para ele, a metafisica medieval tinha se esgotado sem jamais ter alcangado uma base
solida relativa ao saber de Deus e da alma. O método escolastico da ‘disputa’ era,
assim, apenas uma manifestacdo mais evidente do primado da persuaséo sobre o saber
certo e indubitavel, forma de mascarar conforme a erudicdo a auséncia de um
verdadeiro ponto arquimediano do conhecimento®®.

Essa avaliacdo, por conseguinte, implicard na exigéncia de ampla e radical reforma
das ciéncias a partir de uma nova filosofia rigorosamente fundamentada — tema que
abordaremos a seguir. Seguindo a posicdo cartesiana, mesmo antes de A Crise, Husserl ja
demonstrava a convicgdo de que as ciéncias padeciam de uma falta de clareza quanto aos seus
fundamentos. Nesse contexto, o paralelo entre os diagndsticos dos dois filésofos é evidente:
“Descartes, olhando o edificio cientifico do seu tempo, considerava-o ‘mal-construido’ e sem
fundamentos suficientemente seguros. Cerca de trés séculos mais tarde, Husserl pretende
chamar a atencdo para uma crise cientifica e, num novo empreendimento cartesiano, procura
analisar as suas causas e remediar o mal”*'. N&o a toa, no 82 das Meditacdes Cartesianas,
denominado precisamente de “A necessidade de um novo comego radical da Filosofia”, apos
se pergunta se o pensamento de Descartes ainda possuiria vitalidade no séc. XX, Husserl afirma

que:

Em todo caso, d& que pensar que as ciéncias positivas, que deveriam obter uma
fundamentagdo racional absoluta através destas meditacGes [cartesianas], se tenham,
porém, interessado tdo pouco por elas. (...) Elas [as ciéncias positivas] se sentem muito
entravadas em seu progresso por obscuridades em seus fundamentos. Mas quando

% “Os contextos intelectuais que incitaram Descartes e Husserl a inaugurar seus empreendimentos de grande escala
sdo surpreendentemente semelhantes em varios aspectos” (MACDONALD, Paul. S. Descartes and Husserl - The
Philosophical Project of Radical Beginnings. New York: State University of New York Press, 2000, p. 5). Cf.,
também, MARTIN, 2008., p. 498.

10 Cf. ROSENFIELD, Denis L. Descartes e as peripécias da razéo. Sdo Paulo: lluminuras, 1996, p. 107.

1 FRAGATA, Jilio S. J. Husserl e a fundamentacdo das ciéncias. In: XXI11 Congresso Luso-Espanhol, Portugal:
Coimbra, 1957, p. 5 (separata do tomo VII).



53

tentam proceder a reformulacdo de seus fundamentos, a nenhuma delas ocorre
retornar as meditacdes cartesianas.?

Além disso, prosseguindo na mesma reflexdo, amplia o diagnostico, tal qual Descartes,

a propria Filosofia:

A decomposicdo da Filosofia atual, na sua atividade desorientada, da-nos a pensar. Se
considerarmos a Filosofia ocidental do ponto de vista da unidade de uma ciéncia,
entdo, por comparacdo com os tempos precedentes, o seu declinio é inegavel desde o
meado do século passado. Essa unidade perdeu-se, tanto na posicdo da meta como na
problematica do método.*3

Outra semelhanca no diagnostico realizado por ambos se encontra na identificacao de,
por assim dizer, alguns “agentes patologicos” responsaveis por esse cenario de decadéncia do
conhecimento, quais sejam, pensadores céticos. Na defesa de que o conhecimento verdadeiro é
possivel de ser alcancado, Descartes recorre ao argumento cético mais valioso — colocar em
davida a possibilidade do conhecimento!* — para combater o proprio ceticismo. Com isso, ele
pretende destruir o edificio argumentativo cético, implodindo-o com suas prdprias armas, caso
seja capaz de alcancar, pelo menos, uma Unica verdade inatingivel pela divida®. Noutras

palavras,

a refutacdo de Descartes do ceticismo consiste em colocar a davida universal contra
ela propria, aplicando ao ceticismo sua propria estratégia de demolicdo interna de
qualquer afirmacdo, i.e., através da demonstracdo de que a duvida universal
necessariamente conduz a sua propria negacao®®.

12 HUSSERL, 2013, pp. 41-42 [Hua I, pp. 45-46].

13 Ibidem, p. 42 [Hua I, p. 46] — destaque meu.

14 Apesar de haver posturas céticas diversas, a divida quanto a possibilidade de conceber verdades incontestaveis
e absolutas pode ser compreendida como a caracteristica central e unificadora das distintas variagdes do ceticismo.
Justamente por isso o ceticismo filosofico pode ser considerado, de um modo geral, como a “filosofia da davida
por exceléncia” (VERDAN, André. O ceticismo filosofico. Trad. de Jaimir Conte. Florianopolis: Ed. da UFSC,
1998, p. 8). Para informagdes mais completas sobre o ceticismo filoséfico, cf. VERDAN, 1998.

15 Conforme aponta, por exemplo, Juan Bonaccini em “Descartes, entre Deus e o Diabo... Breve consideragdo
sobre a estratégia cartesiana para conquistar a certeza da ciéncia nas Meditationes” ([s.d.], pp. 2-3): “Num sentido
geral, se Descartes leva a sério o desafio cético, pode dizer-se grosso modo que deve seguir a risca sua estratégia
de vencer 0s céticos com as proprias armas. Se 0s céticos questionam o poder da razdo tanto quanto o poder dos
sentidos, para poder demonstrar a possibilidade de um conhecimento racional é preciso refutar o argumento cético
contra a possibilidade de um conhecimento racional. Para refuta-lo, porém, é preciso apresenta-lo, saber qual o
seu ponto alto e qual o seu ponto fraco. Assim, Descartes reconstréi o argumento cético e finge defendé-lo para
depois poder refuta-lo”.

16 ROMANO, Claude. Must phenomenology remain Cartesian? Trans. by John Rogrove. In: Continental
Philosophy Review, set., v. 45, 3, pp 425 — 445, 2012, p. 427. Disponivel em: https://link.springer.com/
article/10.1007/s11007-012-9229-6. Acesso em 24 mai. 2017. Tradu¢do minha de: “Descartes’ refutation of
scepticism consisted in turning universal doubt against itself by applying to this scepticism its own strategy of
internal demolition of any affirmation, i.e., by showing that universal doubt leads necessarily to its own negation”.



54

Husserl reconhece a importancia da filosofia cartesiana no combate ao ceticismol’ e
também se empenha fortemente nesse enfretamento que, em sua época, apresenta-se, segundo
ele, plasmado sob a forma do psicologismo e do historicismo*®. Em Prolegdmenos, Husserl

define as teorias céticas como

todas as teorias cujas teses ou afirmam expressamente, ou conttm em si
analiticamente que as condicfes de possibilidade de uma teoria em geral séo falsas.
Obtém-se, assim, para 0 termo cepticismo, um conceito exacto (..). A ele
correspondem, por exemplo, as formas antigas de cepticismo, com teses de espécie:

ndo ha verdade, ndo ha conhecimento nem fundamentacdo de conhecimento, etc®®.

Grosso modo, assim caracterizada, toda e qualquer teoria cética € essencialmente
contraditéria porque, como bem aponta Husserl, apesar de ser uma teoria, ela sempre almeja
negar as condicdes de possibilidade da propria teoria em geral, ou seja, ela acaba por incorrer
no contrassenso, ou ainda, na contradicdo performatica, de pretender negar a si mesma?.
Consequentemente, posturas filosoficas que se enquadrem na definigdo supracitada devem ser
radicalmente rejeitadas, uma vez que “apresentar uma teoria e, no seu contetdo (...), contradizer
as proposicdes fundadoras do sentido e da reinvindicacao de justificacao de toda teoria em geral

— isto ndo ¢ so falso, como também basicamente absurdo”?!.

Em resposta a esse diagndstico, Husserl advoga que, no que se refere & meta ou as
ambicBes genuinas, o conhecimento verdadeiramente filosofico “deve repousar sobre um
fundamento de conhecimento imediato e apoditico que, na sua evidéncia, exclui qualquer
duvida imaginavel”??, ensinamento que o mestre de Freiburg também explicitamente reconhece

ter apreendido de Descartes: “tornemos para nos presente a ideia diretora [das Meditationes].

17 «A originalidade da filosofia cartesiana (...) consiste no fato de retomar, e em um espirito completamente novo,
a luta contra o ceticismo (...) na medida em que procura agarra-lo, em um espirito verdadeiramente radical, em
seus principios fundamentais e definitivamente supera-lo a partir dai” (HUSSERL, Edmund. Erste Philosophie I,
The Hague: Martinus Nijhoff, 1956, p. 60 [Hua VI1]).

18 «O adversario de Husserl niio é mais o pirronismo do século dezesseis, mas sim as diferentes formas assumidas
pelos relativismos de sua €poca, especialmente aquelas do psicologismo e do historicismo” (ROMANO, 2012, p.
428). Para acompanhar a critica husserliana especificamente ao historicismo, cf. HUSSERL, Edmund. La
Filosofia como Ciencia Estricta. Trad. por Elsa Tabernig, Buenos Aires: Editorial Nova, 1962, pp. 49-73.

19 HUSSERL, 2005, p. 128 [Hua XVIII, p. 120].

20 «geguindo o exemplo de Descartes, Husserl enfatiza a contradicdo em que o cético se enreda; ao sustentar que
nada é verdadeiro e que todo o conhecimento é impossivel, 0 cético acaba em uma contradicdo performativa, pois,
no entanto, persiste na afirmacéo [defesa] de algo” (ROMANO, 2012, p. 427).

2L HUSSERL, 2005., p. 127 [Hua XVIII, p. 118]. Para maiores detalhes sobre a critica husserliana ao ceticismo,
cf. ibidem, pp. 127-164 [Hua XVIII, pp. 118-158]; trata-se do sétimo capitulo do Prolegdmenos, intitulado de “O
psicologismo como relativismo cético”.

22 |dem, 2012a, p. 61 [Hua VI. p. 77].



55

A sua meta é uma completa reforma da Filosofia numa ciéncia baseada na fundamentacéo

absoluta”?.

H4, portanto, com Descartes, uma afinidade profunda e decisiva caracterizada por um
diagnostico pessimista e, a0 mesmo tempo, por um progndstico otimista com relacdo as

pretensdes fundacionistas de seus projetos filosoficos:

Pessimismo sobre o0 estado atual da ciéncia, otimismo sobre as perspectivas ilimitadas
para uma ciéncia reformada e sobre o papel da filosofia em trazer esse futuro mais
brilhante. Mas esses ganhos apenas poderiam ser alcancados, para ambos 0s
pensadores, por meio de um novo comego verdadeiramente radical na filosofia.?*

Este novo comeco encontra, em Descartes, sua expresséo nas palavras que houvera

dito em sua referéncia a busca arquimediana por um ponto de fundamento originario:

Arquimedes, para tirar o globo terrestre e transporta-lo para outra parte, ndo pedia
nada mais exceto um ponto que fosse fixo e seguro. Assim, terei o direito de conceber
altas esperangas, se for bastante feliz para encontrar somente uma coisa que seja certa
e indubitavel.®

Somente, pois, aquilo que é absolutamente certo e indubitavel — ou ainda, apoditico —
€ que pode reclamar a legitimidade de ser a pedra angular do projeto filosofico de
fundamentacdo plena do conhecimento; noutras palavras, “a evidéncia ¢ a instincia que
fornecera ao conhecimento sua fundamentacéo Gltima”?®. A assimilagdo husserliana de tal
designio ¢é incontestavel: “a ideia condutora das nossas meditacdes, sera, tal como para
Descartes, a de uma ciéncia a fundamentar numa radical autenticidade e, derradeiramente, a de
uma Ciéncia Universal”?’. Diante dessas palavras, como destaca Gustavo de Fraga em
Fenomenologia e Cartesianismo, fica claro, portanto, que a pretensao de fundamentacéo tltima
constitui, no confronto travado por ambos com o ceticismo, a ambicdo originaria comum aos

pensamentos de Husserl e Descartes?,

23 HUSSERL, 2013, p. 39 [Hua I, p. 43] — destaque meu.

2 MARTIN, 2008, p. 499. Traducdo minha: “pessimism about the current state of science, optimism about the
unlimited prospects for a reformed science and about the role of philosophy in bringing about that brighter future.
But such gains could be achieved, for both thinkers, only by way of a genuinely radical new beginning in
philosophy”.

%5 DESCARTES, René. Meditagdes. Trad. J. Guinsburg e Bento Prado Junior. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1996, p.
266 (Colecdo Os pensadores) — destaque meu.

% OLIVEIRA, 1997, 25.

2T HUSSERL, op. cit., p. 45 [Hua I, p. 48] — destaque meu.

28 FRAGA, Gustavo de. Fenomenologia e Cartesianismo. Lisboa: Edicdes Revista Filosofia, 1957b, p. 10: “a
influéncia cartesiana filia-se na necessidade comum dos dois filésofos de superar o cepticismo, sem negar a via
dos cépticos, em suma, barrar-lhes o caminho, e o ponto de partida de reflexdo para isso foi idéntico” — destaque
meu.



56

Nas Meditacfes Metafisicas, o exercicio do pensar motivado por tais pretensdes
fundacionais desdobra-se em investigacdes acerca do valor objetivo da verdade e conduz a
apresentacdo do principio da clareza e distingdo como critério de fundamentacédo da verdade,
exposto de modo sucinto e emblematico no comeco da Terceira Meditacéo: “parece-me que ja
posso estabelecer como regra geral que todas as coisas que concebemos mui clara e mui
distintamente s3o todas verdadeiras”?®. Na Fenomenologia Transcendental, por seu turno, o
estabelecimento dessa ambicéo filosofica e a apropriacdo do principio da clareza e distingado —

ambos cartesianos — transparecem, por exemplo, em A Ideia.

Na segunda das cincos licdes que compdem essa obra, momento em que se busca
refutar um argumento que poderia ser levantado contra a pretensdo de realizar uma critica do
conhecimento, Husserl aponta que, diante das exigéncias impostas por ele a elaboracdo de uma
teoria do conhecimento fenomenoldgica, fundamentada no questionamento integral da
efetividade caracteristico da epoché, alguém poderia objetar: como poderia uma teoria do
conhecimento sequer comegar se ela (enquanto forma de conhecimento) exige a suspensao de

todo o conhecimento? N&o haveria aqui, portanto, uma espécie de peticdo de principios?

A isso, Husserl responde que pér em questdo ndo significa negar o conhecimento, mas
quer dizer que esta entalhada na Fenomenologia a exigéncia de comecar por dar a si mesma um
conhecimento que, por ser primeiro, mostre-se de maneira imediata (pois se fosse
fundamentado ou inferido logicamente a partir de outros, exigiriam conhecimento previamente
dados) e de modo indubitavel®. O solo da teoria do conhecimento, portanto, deve ser a esfera
daquilo que se apresenta de modo tal que ndo se possa pensar na possibilidade de que nédo seja
ou de que possa ser de outra maneira, quer dizer, o campo dos dados absolutamente evidentes.

E diante dessas consideragdes que podemos, consoante Julio Fragata, atestar que “o
fim e o impulso husserlianos encontram-se intimamente determinados por Descartes, cuja ansia

de rigor, manifestada nas Meditationes, vibrava em unissono com os anelos de Husserl”3!.

29 DESCARTES, op. cit., p. 278.
% Cf. HUSSERL, 2014, pp. 56-57 [Hua 11, p.33].
3 FRAGATA, 1959, p. 21-22.



57

3.1.2 A concepcdo metodoldgica

A postura metodoldgica, por sua vez, arquitetada a fim de dar conta dessas pretensdes
também advém de Descartes® e ja se deixa entrever no pensamento cartesiano através das

palavras que dao inicio as Meditacdes Metafisicas:

Hé& algum tempo eu me apercebi de que, desde meus primeiros anos, recebera muitas
falsas opiniGes como verdadeiras, e de que aquilo que depois fundei em principios tal
mal assegurados ndo pode ser sendo mui duvidoso e incerto; de modo que me era
necessario tentar seriamente, uma vez em minha vida, desfazer-me de todas as
opinides a que até entdo dera crédito, e comegar tudo novamente desde os
fundamentos, se quisesse estabelecer algo de firme e constante nas ciéncias.*

Quer dizer, na medida em que o maior obstaculo a obtencdo de verdades foi e é a
duvida, faz-se, entdo, necessario aplica-la até onde for possivel, esgotad-la em todas suas
possibilidades e, uma vez desenhado o cenario da maxima incerteza, encontrar nele o “minimo
inicial”, uma primeira certeza que ndo abra espago para duvidas, por ser absolutamente clara e
distinta*, a partir da qual todas as demais certezas possam ser fundamentadas, ou ainda, a partir
da qual se podera erigir solidamente todo o edificio do conhecimento humano. Dito de modo

mais preciso:

Ora, se bem que a utilidade de uma davida tdo geral ndo se revele desde o inicio, ela
é, todavia nisso muito grande, porque nos liberta de toda sorte de prejuizos e nos
prepara um caminho muito facil para acostumar nosso espirito a desligar-se dos
sentidos, e, enfim, naquilo que torna impossivel que possamos ter qualquer davida
quanto ao que descobriremos, depois, ser verdadeiro.®

Para tanto, Descartes ndo duvidara indiscriminadamente, ndo colocard em divida
qualquer coisa, por qualquer motivo; a divida ndo atinge a tudo indistintamente, sendo que é
criteriosamente comandada; ela é, pois, metddica e possui no erro ou engano o critério rigoroso
e especifico de sua aplicacdo: em complementacdo ao assumido com base no chamado critério

da evidéncia — segundo o qual, deve-se “estabelecer como regra geral que todas as coisas que

32 A este respeito, afirma Fragata: “[Husserl] recorreu, além de Kant, também a Descartes e, na sua divida
metodica a qual resiste a propria consciéncia ou cogitatio, encontrou maior alento ndo sé a confirma-lo na posse
da subjetividade transcendental, mas também a impulsiona-lo na busca de um método para a ela chegar” — (1959,
p. 88 - destaque meu). No mesmo sentido, também aponta Michel Henry, ao sustentar que “ora, Se n0os reportarmos
a fundacdo de uma fenomenologia ideal por Descartes, constatamos que é pela suspensdo do mundo e da
fenomenalidade que intrinsecamente lhe pertence que Descartes prossegue a ascensao ao aparecer originario. Esta
suspensdo do mundo é a davida” (HENRY, Michel. O Comeco cartesiano e a Ideia de Fenomenologia. Trad.
de Adelino Cardoso. Covilha: Universidade da Beira Interior, 2008, p. 5 - destaque meu)

33 DESCARTES, 1996, p. 257.

3 Em Principios da Filosofia, esses dois critérios sdo definidos por Descartes (em oposicéo, respectivamente, a
“escuriddo” e “imprecisdo”) do seguinte modo: “chamo claro aquilo que é manifesto a um espirito atento: tal como
dizemos ver claramente 0s objetos perante nos, os quais agem fortemente sobre 0s nossos olhos dispostos a fita-
los. E o conhecimento distinto é aquela apreensdo de tal modo precisa e diferente de todas as outras que s6
compreende em si aquilo que aparece manifestamente aquele que a considera de modo adequado” ([s.d.], p. 43).
35 DECARTES, 1996, p. 249.



58

concebemos mui clara e mui distintamente s&o todas verdadeiras™® — Descartes tratard como
falso tudo aquilo que, pelo menos uma Unica vez, ja 0 enganou ou, simplesmente, ja se afigurou
como duvidoso®’. Nas palavras do proprio fildsofo, “ha (...) que considerar como falsas todas
as coisas de que se pode duvidar’®®. Conforme aponta Martial Guéroult®, tais palavras
constituem, ao lado do carater metddico, a radicalidade enquanto caracteristica da davida
cartesiana. Ademais, além de metddica e radical, ela também é hiperbdlica, dado que pretende
ser generalizada, universal, atingindo tudo aquilo que for incapaz de configurar-se como o
fundamento indubitavel®® - caracteristica que aparece de modo emblematico no primeiro
principio elencado na obra Principios de Filosofia: “1. Para examinar a verdade é necessario,
pelo menos uma vez na vida, por todas as coisas em ddvida, tanto quanto se puder (...)”*:. Esses
elementos configuradores da duvida sdo apresentados de maneira mais esquematica nos

seguintes termos:

1. Necessidade de duvida prévia; 2. Necessidade de nada excetuar da duvida, na
medida em que a duvida ndo é radicalmente impossivel; 3. Necessidade de tratar
provisoriamente como falsas as coisas assim lancadas na ddvida; o que acarreta a
necessidade de rejeita-las inteiramente. A esta tripla necessidade corresponde trés

caracteristicas da duvida cartesiana: ela é metddica, universal, e radical*?.
E a divida estruturada nesses termos que Husserl chama de “epoché cartesiana”, a qual

é vista pelo fenomenologo como

Uma espécie de ‘epoché’ radicalmente cética, que pde em questdo o universo de todas
as convicgdes anteriores, interdita de antemao qualquer uso das mesmas num juizo,
qualquer tomada de posi¢do sobre a sua validade ou ndo validade. (...) esta ‘epoché
cartesiana’ é, de fato, de um radicalismo até entdo inaudito (...)*.

Por meio da execuc¢do dela que Descartes chega a esfera do ego cogito, do “eu penso”,
como a primeira verdade inabalavel — qualificada em termos husserlianos sob o titulo de
“evidéncia da cogitatio” — e, a0 mesmo tempo, apresenta sua caracterizagdo fundamental: “Que
€ uma coisa que pensa? E uma coisa que duvida, que concebe, que afirma, que nega, que quer,

que ndo quer, que imagina também e sente™*, assegurando-se, a seguir, de que as cogitationes

36 DESCARTES, 1996, p. 278 — destaque meu. O mesmo critério aparece também, por exemplo, no Discurso do
método (cf. idem, 2001, p. 78) e no Principio de Filosofia (cf. idem, [s.d], p. 15).

37 Cf. idem, 1996, p 257-258; p. 265.

3 1dem, [s.d.], p. 27.

3 Cf. GUEROULT, Martial. Descartes segundo a ordem das razdes. Sdo Paulo, SP: Discurso editorial, 2016, p.
217.

40 Cf. DESCARTES, 1996, p. 258.

41 |dem, [s.d.], p. 27.

42 GUEROULT, op. cit., p. 27.

4 HUSSERL, 2012a, p. 61 [Hua VI, p. 77].

4 DESCARTES, 1996, p. 270.



59

(que sdo as vivéncias subjetivas, como a percepgdo, imaginacdo, lembranca, etc.) séo
indubitaveis porque, ainda que se duvide de tudo da maneira mais radical que for possivel, é
inteiramente impossivel duvidar da propria duvida, e isto vale para todos os atos cognitivos,
para todas as cogitationes. Essa indubitabilidade é exemplificada por Descartes, pelo menos,
em duas cogitationes (a imaginacio® e o desejo*®) e também é afirmada por Husserl acerca de

outros tipos:

Sempre que percepciono, represento, julgo, seja qual for a certeza ou incerteza, a
objetalidade ou a inexisténcia do objeto destes atos, é absolutamente claro e certo, em
relacdo a percepcdo, que percepciono isto e aquilo e, relativamente ao juizo, que julgo
isto e aquilo, etc.*’

A recepgdo husserliana do pensamento de Descartes, portanto, “entende-se na medida
em que o segundo legou & filosofia dois pensamentos fundamentais: o do minimo inicial e o do

método para fundar uma ciéncia a priori universal”*,

Diante disso, além do projeto filoséfico elementar por eles compartilhado, podemos

apontar, mais alguns fatores que inquestionavelmente aproximam Husserl de Descartes:

a) E a Descartes que o mestre de Freiburg explicitamente recorre para determinar quais
sdo os dados que, inicialmente, devem se configuram como o solo absolutamente indubitavel
da Fenomenologia: “proporciona-nos um ponto de partida a meditagcdo cartesiana sobre a
duvida: a existéncia da cogitatio, da vivéncia, é indubitavel enquanto se experimenta e sobre

ela simplesmente se reflete; (...) as cogitationes sdo os primeiros dados absolutos”*’;

b) E o principio da clareza e distincdo cartesiano que Husserl invoca enquanto
legitimador da indubitabilidade nédo s6 das cogitationes, mas de tudo aquilo que for passivel de
dar-se de maneira clara e distinta, pois, como analisaremos no capitulo seguinte, é justamente
esse principio que estara subjacente ao sentido fenomenoldgico-transcendental estrito de
imanéncia: € a clara et distincta perceptio do fenémeno que devera garantir que algo esteja

autodado em sua plenitude a intui¢do evidente, como sustenta Husserl: “(...) podemos agora dar

45 DESCARTES, 1996, p. 271:

46 1bidem, p. 280: “ainda que possa desejar coisas mas, ou mesmo que jamais existiram, ndo € por isso, todavia,
menos verdade que as desejo”.

4" HUSSERL, 2014, p. 52 [Hua Il, p. 30].

48 FRAGA, 1957b, p. 7.

49 HUSSERL, op. cit., p. 21 [Hua I1, p. 4].



60

com Descartes (mutatis mutandis) o passo seguinte: €-nos permitido tomar em consideragdo

tudo o gue nos for dado, tal como a cogitatio sinqular, pela clara et distincta perceptivo” °°;

c) E é na execucdo da divida metddica cartesiana que Husserl reconhece a via de
acesso fundamental a subjetividade transcendental em sua indubitabilidade, na medida em que
por meio de sua epoche, “Descartes descobre o eu puro, 0 eu da vida pura da consciéncia, das

puras cogitationes™>?.

Especificamente sobre a importancia metodoldgica e a descoberta do ego, um valioso
resumo desse legado cartesiano fora realizado pelo préprio Husserl no 817 de A Crise
(sugestivamente intitulado “O retorno de Descartes ao ‘ego cogito’. Explicitacdo do sentido da
‘epoché’”’), momento no qual o fenomendlogo se propde nao a repetir o dito do filésofo francés

nas MeditacGes Metafisicas, mas sim a recuperar o que de fato reside no pensar cartesiano:

O motivo cartesiano original: penetrar através do inferno de uma epocheé quase cética
extrema até os portdes do céu de uma filosofia absolutamente racional, e construir
sistematicamente esta filosofia. Mas como &, entdo, que esta epoché deve realizar
isso0? (...) A resposta reza: (...) sou necessario como aquele que a leva a cabo. Encontro
precisamente ai 0 solo apoditico buscado, que exclui absolutamente qualquer duivida
possivel. Por mais longe que possa levar a divida, e se tentar eu mesmo pensar para
mim que tudo é duvidoso ou que, na verdade, de todo ndo existe, € absolutamente
evidente gue eu, no entanto, existiria, como aquele que duvida, aquele que tudo nega.

Uma davida universal suprime-se a si mesma. Assim, durante a epoché universal, esta

a minha disposicao a evidéncia absolutamente apoditica ‘eu sou’”%,

3.1.3 O conhecimento do transcendente como problema epistemol6gico auténtico

Com a garantia da apodicidade da subjetividade e de suas vivéncias, Husserl também
credita a Descartes a instituicdo do problema do conhecimento enquanto problema da

transcendéncia, com base no seu célebre dualismo substancial.

Segundo Descartes, ha a coisa pensante (res cogitans), que € o proprio ego cogito, e a
hd a coisa extensa (res extensa), ontologicamente diferentes devido aos seus atributos
essenciais: 0 pensamento (mais precisamente, as cogitationes) e a extensdo, respectivamente.

Acerca disso, Descartes é taxativo:

Concluo efetivamente que minha esséncia consiste somente em que sou uma coisa
que pensa ou uma substancia da qual toda a esséncia ou natureza consiste apenas em
pensar. (...) por um lado, tenho uma ideia clara e distinta de mim mesmo, na medida
em que SOU apenas uma coisa pensante e inextensa, e que, de outro, tenho uma ideia
distinta do corpo, na medida em que é apenas uma coisa extensa e que ndo pensa, &

S0 HUSSERL, 2014, p. 74 [Hua I, p. 49] — destaque meu. Ainda que ndo compreendamos completamente o sentido
desta formulacdo no atual momento do trabalho, ela deve ser destacada, uma vez que este sentido de imanéncia é
central a configuragdo transcendental da Fenomenologia e € o pensamento cartesiano que se encontra em sua base.
51 |dem, 2012a, p. 332 [Hua VI, p. 406].

52 |bidem, p. 62 [Hua VI, p. 79].



61

certo que este eu, isto €, minha alma, pela qual eu sou o que sou, é inteira e
verdadeiramente distinta de meu corpo (...).%

H4, portanto, a consciéncia, assumida como certa interioridade fechada em si mesma,
acujas vivéncias cognitivas se tem o que, na literatura contemporanea, convencionou-se chamar
de acesso privilegiado® e que sdo indubitaveis, por um lado, e, por outro, ha o mundo, em
sentido amplo, exterior a ela, no qual meu corpo se encontra, ao qual o0 acesso € incerto e que é

carente de certeza.

Nesse cenario, o problema cartesiano é delineado, em termos epistemoldgicos, a partir
da inquiricdo pela objetividade do conhecimento e se apresenta da seguinte maneira: se, “de
acordo com a epistemologia cartesiana, a mente estd em relacdo somente com suas ideias
(cogitata) e ndo [estd em relacdo] com as coisas externas”®, entdo como é possivel ao ego
conhecer algo que estd do lado de fora, ou algo que ultrapassa os seus limites? Dito de outro
modo, “como pode o conhecimento ir além de si mesmo, como pode ele atingir um ser que nédo
se encontra no ambito da consciéncia?*®. Na configuracdo desse problema, Descartes, pois,
faz uso do sentido epistemoldgico do conceito transcendéncia®’, pensando-a em contraposigao
a imanéncia a partir da delimitagdo de um “dentro” e um “fora”: a imanéncia corresponde a
dimensdo interior e indubitavel do sujeito cognoscente e, por contraste, o transcendente € o que
estd fora e, consequentemente, é duvidoso, incerto. A compreensdo de tais conceitos a partir
desses significados espaciais (“dentro” e “fora”) é assim decisiva na configura¢ao do problema
do conhecimento em bases cartesianas, na medida em que “a imanéncia no sentido cartesiano
determina de antemao o sentido da questdo, que sera sempre o de perguntar como se daa[...]

correspondéncia entre o interior e o exterior”®,

Aqui, no entanto, ao contrario do que posteriormente defendera Kant, o transcendente
é, sim, concebido como objeto passivel de conhecimento. Justamente por isso, o problema
central da epistemologia sera o de saber como este conhecimento do transcendente é possivel,

como Husserl aponta em A Crise: “o problema de Descartes, propriamente, [é] o da

53 DESCARTES, 1996, p. 236 — destaque meu.

54 Cf. HEIL, John. Filosofia da mente: uma introducdo contemporanea. Traducdo de Rui Pacheco, Lisboa:
Instituto Piaget, 2001, p. 32. Em Descartes, essa caracteristica se manifesta na terceira verdade exposta na
“Segunda Medita¢do™: “reconhego com evidéncia que nada hd que me seja mais facil de conhecer do que meu
espirito” (1996, p. 275).

5 SOFFER, Gail. Husserl and the question relativism. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1991, p. 60
(Phaenomenologica 122).

% HUSSERL, 2014, p. 22 [Hua Il, p. 5] — destaque meu.

57 Conceito exposto na introdugéo do trabalho. Cf. p. 8.

% MOURA, Carlos A. R. de. Critica da Raz&o na fenomenologia. Sdo Paulo: Nova Stella, 1989, p. 136 (destaque
meu).



62

transcendéncia das validades egoldgicas (...), a questdo de como as validades que, no entanto,
sdo elas mesmas cogitationes na mente encapsulada, devem poder fundamentar um ser

extramental”®. Eis o chamado pelo proprio Husserl de paradoxo da transcendéncia®.

Essa formulacdo do problema do conhecimento, tendo em Descartes seu expoente
paradigmatico, é extremamente cara a Husserl e fundamental ao presente trabalho dissertativo,
na medida em que nos conduz diretamente ao conceito de transcendéncia a partir da critica
husserliana a concepcdo de subjetividade forjada no pensamento cartesiano e, por isso, alguns
intérpretes sublinham que, “dentre os muitos paralelismos afirmados entre o pai do Cogito e 0

fundador da Fenomenologia, certamente o problema do sujeito possui um papel fundamental”®-.

Seguindo a trilha dos ensinamentos cartesianos, pensar-se-a o sujeito como uma regiao
ensimesmada e contraposta a totalidade dos objetos, uma vez que — correlacionando a
imanéncia a essa noc¢do de subjetividade e 0 mundo a transcendéncia — “o imanente, dira aqui
o principiante, estd em mim; o transcendente, fora de mim”°2. Em virtude disso, Husserl aponta
que “se examinarmos mais de perto o que ¢ tdo enigmatico e nos lanca na perplexidade nas
reflexdes mais a mao sobre a possibilidade do conhecimento, vemos que €é a sua

transcendéncia’®,

Para finalizar esta breve exposicdo acerca do valor de Descartes para a configuracdo
da Fenomenologia Transcendental, convém apenas uma vez mais atestar o lugar ocupado pelo
autor das MeditacGes Metafisicas no pensamento do fenomendlogo: de acordo com Julio
Fragata, Descartes foi declaradamente reconhecido pelo proprio Husserl como sua principal
fonte filosofica: “Este [Husserl] reconhecer-se-a sempre profundamente ligado aquele
[Descartes]: interrogado, um dia, por que filésofos se sentia mais influenciado, respondeu,

nomeando Descartes em primeiro lugar”,

Diante das ponderacdes realizadas ao longo deste topico, acreditamos que a

importancia do pensamento cartesiano a Fenomenologia Transcendental resta inegavel.

% HUSSERL, 2012a, pp. 68-69 [Hua VI, p. 87].

60 Cf. RIZO-PATRON, 2012, p. 135.

61 DE LIMA, Edson Ribeiro. Husserl e a heranca cartesiana: do Ego psicoldgico a subjetividade transcendental.
In: V Seminario de P6s-Graduacdo em Filosofia da UFSCar, Sao Carlos: Universidade Federal de Sao Carlos,
2009, p. 141 — destaque meu.

62 HUSERL, 2014, p. 22 [Hua Il, p. 5].

83 Ibidem, p. 58 [Hua I, p. 34] — destaque meu.

6 FRAGATA, 1959, p. 22.



63

Entretanto, poder-se-ia pertinentemente perguntar: disso se segue que a Fenomenologia
Transcendental seria uma simples reapresentacdo ou uma atualizacdo do pensamento de
Descartes? Noutras palavras, “serd entdo a fenomenologia um neocartesianismo no sentido
préprio do termo? Quer dizer, é o contetido das teorias do cartesianismo que a fenomenologia
vai fazer reviver?”® Apesar de toda afinidade apresentada, certamente devemos responder a
essa possivel interpelacdo declarando que n&o. Pois a fenomenologia, nas palavras de Husserl,

vai justamente negar o contetdo da filosofia cartesiana:

Assim, quase se poderia denominar a Fenomenologia como um neocartesianismo, por
mais que ela tenha de rejeitar quase no seu todo — precisamente por causa do
desenvolvimento radical dos motivos cartesianos — 0 bem conhecido teor doutrinario
da filosofia cartesiana®®.

Desse modo, se, por um lado, é apenas um “quase” que separa a Fenomenologia
Transcendental de Descartes, por outro, isso que poderia parecer pouco a primeira vista, na
verdade, mostra-se como um abismo intransponivel, uma vez que, para Husserl, permanecer
fiel ao essencial do pensamento cartesiano significa, antes de tudo, abandonar e afastar-se das
licbes do mestre francés. Vejamos, pois, 0 porqué disso.

3.2 A CRITICA HUSSERLIANA A DESCARTES

A despeito de toda a importancia acima mencionada, especialmente no que diz respeito
a formulacdo do problema de fundamentacdo do conhecimento enquanto explicitacdo da
relacdo entre a subjetividade e aquilo que esta para-além dela “e da possivel justificacdo deste
transcender”®’, 0 pensamento cartesiano, aos olhos de Husserl, carece de radicalidade, formula
inadequadamente o problema fundamental do conhecimento e € fundamentalmente
contraditério; tudo isso por ter interpretado equivocadamente a imanéncia do ego e o sentido
desta subjetividade egolégica em sua transcendentalidade, isto €, por ter falhado precisamente
na concepcdo do significado dos conceitos correlatos aquele que nos é aqui medular, o de

“transcendéncia”.
3.2.1 A epoché cartesiana e seus preconceitos

Contra Descartes, a acusacdo husserliana mais genérica diz respeito a falta de

radicalidade inscrita na epoche cartesiana. Segundo Husserl, ele ndo foi suficientemente radical

8 FRAGA, 1957h, p. 7.
8 HUSSERL, 2013, p. 39 [Hua I, p. 43] - destaque meu.
67 |dem, 2012a, p. 331 [Hua VI, p. 405].



64

na execucao de sua epoché porque, “ndo obstante o radicalismo da auséncia de pressupostos
que exige, Descartes busca de antemdo uma meta para a qual a ruptura até o ‘ego’ deve se
mostrar como o meio”%®. Isso significa que, apesar de postular que ira “destruir em geral todas
as (...) antigas opinides”® para realizar seu labor de busca dos fundamentos do pensar e da
ciéncia em geral, Descartes ndo consegue cumprir essa demanda pois, sub-repticiamente,
preconceitos infundados ainda operavam em sua reflex@o. Dito de modo mais preciso: “ele nao

era realmente fiel ao principio de auséncia de pressupostos que nominalmente professava’’’,

Além dos marcantes prejuizos escolasticos (apenas mencionados por Husserl com a
indicacio de investigacbes de Etienne Gilson e Alexandre Koyré™), aqueles que, de fato, sdo
abordados pelo fenomendlogo, tanto nas Meditagcdes Cartesianas quanto em A Crise, estdo
relacionados a incorporacdo da heranca do ideal matematizante advindo da entdo nova Ciéncia

da Natureza:

(...) Nascido de um deslumbramento com a Ciéncia matemaética da Natureza (...),
segundo o qual, sob o titulo ego cogito, se trataria de um axioma apoditico que, em
unido com outros axiomas a exibir e, eventualmente, com hipéteses fundamentadas
indutivamente, tivesse de dar o fundamento para uma ciéncia do mundo que
explicasse dedutivamente, (...), uma ciéncia ordine geometrico’.

Furtivamente, portanto, era a legitimacdo de um modo especifico de conceber a
totalidade e de fazer ciéncia que estava em jogo no pensamento cartesiano, maneira cujo
patrono ¢ Galileu”™ e que (a partir das teses de que a natureza, por um lado, é idealidade
matematica no seu “verdadeiro ser em si” e, por outro, ¢ um mundo de corpos realmente
encerrado em si’®), consiste, grosso modo, na concepgdo do mundo através de uma oposi¢io
entre duas regides: ha, por um lado, a natureza material a ser conhecida e ha, por outro, o
espirito, mente, ou alma, resultado da abstracdo deste componente natural do agente conhecer
— ambos, porém, certamente ainda mundanos, ndo obstante estarem situados em esferas

distintas da realidade. Nas palavras do fenomendlogo:

A concepgdo da ideia moderna da “natureza”, como um mundo de corpos
encapsulados, real ou teoricamente encerrado em si, traz consigo de imediato uma
transformacéo completa da ideia do mundo em geral. Ele cinde-se, por assim dizer,

8 HUSSERL, 2012a, p. 64 [Hua VI, p. 81] — destaque meu.

89 DESCARTES, 1996, pp. 257-258.

O MOURA, 1998, p. 198.

7L Cf. HUSSERL, 2013, p. 61 [Hua I, p. 63].

2 |bidem, pp. 61-62 [Hua I, p. 63].

3 A respeito da leitura husserliana detalhada do pensamento de Galileu Galilei e de sua importancia as Ciéncia e
Filosofia moderna, cf. HUSSERL, 2012a, “§ 9. A matematiza¢do galilaica da natureza”, pp. 16-47 [Hua VI, pp.
20-60].

4 Cf. HUSSERL, 2012a, p. 43 [Hua VI, pp. 54-55].



65

em dois mundos: natureza e mundo mental, dos quais este Gltimo, dado o modo de
referéncia a natureza, n&o resulta certamente numa mundaneidade autdbnoma’.

E nesse cenario que se encontra manifestamente contextualizada e justificada a ideia
de uma matematica universal cartesiana e que estdo os ingredientes basicos e 0s motivos para

a preparagéo do seu famoso dualismo. Pois, conforme adverte Carlos Alberto R. de Moura,

Secretamente, era a ciéncia matematica da natureza a responsavel pela aclimatagao
daquele cenario filoséfico e daquele conjunto de oposicdes que Descartes viria apenas
a oficializar. O cartesianismo era antes de tudo o cartério filos6fico onde se legitimava
os titulos de crédito da nova ciéncia da natureza’®.

Em posse dessas consideracdes, acompanhemos Descartes no desenvolvimento da
duvida hiperbdlica, a fim de, em seguida, ressaltar, com Husserl, o carater problemético do

pensamento cartesiano a partir de si mesmo.

Uma vez estabelecido o erro ou engano como critério fundamental para a inibi¢éo de
juizos acerca de determinados objetos em suas reflexdes, Descartes aponta, inicialmente, que
o0s sentidos ja o engaram mais de uma vez: a visao que V& o0 que nao esta 4, a audicdo que ouve
o que ndo foi dito e etc. O primeiro grau da divida, entdo, atinge os objetos sensiveis’’.
Posteriormente, ele assevera que também ja foi enganado pela indeterminacdo entre os estados
de sono e vigilia e, com isso, chega ao segundo grau da duvida, atingindo todo o conhecimento
sensivel’®. Contudo, essa divida, por mais ampla que ja esteja, ainda encontra limites nos
chamados objetos simples, que sdo a extensao e tempo em si, a quantidade e o nimero, “pois,
quer eu esteja acordado, quer esteja dormindo, dois mais trés formardo sempre o nimero cinco,
(...) e ndo parece que verdades tdo patentes possam ser suspeitas de alguma falsidade ou
incerteza”’®. Nesse momento, Descartes lanca mio da hipétese do Deus enganador/génio
maligno®® e, assim, faz “terra arrasada” em todas as verdades, porque qualquer coisa que seja
tomada como verdadeira, desde uma percepcao sensivel até um objeto matematico, pode ser

fruto do constante trabalho embusteiro do génio maligno®l. Assim sendo, diz Descartes,

Suponho, portanto, que todas as coisas que vejo sao falsas; persuado-me de que jamais
existiu tudo quanto minha memoria referta de mentiras me representa; penso nao

> HUSSERL, 2012a, p. 48 [Hua VI, p. 61].

® MOURA, 1998, p. 198.

" Cf. DESCARTES, 1996, p. 258.

8 Cf. Ibidem, p. 258-260.

9 Ibidem, p. 260.

8 Apesar de serem conceitos com configuragdes distintas (o Deus enganador enquanto ente exterior mim que me
enganaria e 0 Génio Maligno enquanto um artificio psicolégico), utilizamo-los aqui como sinénimos pois, no que
diz respeito ao procedimento metodologico, conforme afirma Descartes, “a fungdo do Deus enganador e do Génio
Maligno é a mesma” (DESCARTES, 1996, 262 — destaque meu), qual seja, a universalizacao da duvida.

81 Cf. ibidem, p. 260-265



66

possuir nenhum sentido; creio que o corpo, a figura, a extensdo, 0 movimento e o
lugar sdo apenas ficcdo de meu espirito. O que poderd, pois, ser considerado
verdadeiro?%?

Chegando neste momento de universalizacdo da duvida, o filésofo francés instaura o
inicio da critica radical do conhecimento objetivo®® através da condugdo do pensamento
fundacional a subjetividade, visto que, ainda que haja, como hipoteticamente postulado, um
génio maligno que sempre me coloca ilusoriamente em erro, € a mim que ele coloca. Dito de
modo mais preciso: enquanto colocava 0 mundo sensivel, inclusive o préprio corpo, em davida,
era “ele” quem estava duvidando, um “eu” que ndo foi atingido pela divida. Com efeito, o mais
alto grau da davida impde a existéncia de “algo”, na medida em que, por mais que haja o génio
maligno sempre |Ihe enganando, ele precisa ser para que possa ser enganado; mesmo que “eu”
esteja enganado com relacdo a tudo, ainda assim “sou eu” que estou enganado. Descartes, assim,

chega a primeira verdade clara e distinta: “eu sou, eu existo "%,

Sabendo-se agora que €, naturalmente emerge a questdo: mas o que o ego é? Segundo
Descartes, como anteriormente mencionado, ele é pensamento: "verifico aqui que o pensamento
é um atributo que me pertence; so ele nao pode ser separado de mim”®°. Dessa maneira, como
resultado da aplicacdo da davida hiperbdlica, ele descobre o ego cogito, “ou, o que para
Descartes significa 0 mesmo: eu, o eu-efetuador da epoché, sou o Unico absolutamente

indubitavel, que exclui principialmente qualquer possibilidade de diivida”®®.

Analisando, porém, a luz dos prejuizos subjacentes e operantes, essa classica
meditacdo cartesiana, aparentemente univoca em seu caminho, revela-se para Husserl numa
ambiguidade oculta acerca do alcance da sua epoché: diante do ego, ao se perguntar pela
esséncia dessa subjetividade, na verdade, Descartes encontrava-se numa bifurcagédo
interpretativa fundamental, pois havia duas possibilidades de apreendé-lo em seu significado.
Motivado, porém, pela concepgdo supracitada da totalidade e do ideal de ciéncia, “s6 uma era
de inicio 6bvia para Descartes. Assim, 0 sentido das suas exposicoes é faticamente (como seus)

univoco; infelizmente, porém, esta univocidade adveém do fato de que ele ndo leva efetivamente

8 DESCARTES, 1996, p. 266.

8 HUSSERL, 2012a, p. 61 [Hua VI, pp. 77-78]: “Podemos dizer que, pela primeira vez, é posto de maneira
‘critico-gnosioldgica’ em causa o grau minimo de todo o conhecimento objetivo, o solo do conhecimento de as
ciéncias até entdo, de todas as ciéncias ‘do’ mundo; é posta em causa, a saber, a experiéncia em sentido usual, a
experiéncia ‘sensivel’ — e, correlativamente, o proprio mundo (...). Reside aqui, de fato, (...) o inicio historico de
uma ‘critica do conhecimento’”.

8 DESCARTES, op. cit., p. 269.

8 Ibidem, p. 269 — destaque meu.

8 HUSSERL, op. cit., p. 63 [Hua VI, p 80].



67

a cabo o radicalismo original de seus pensamentos™®’. O equivoco cartesiano capital foi, pois,
ndo ter levado as ultimas consequéncias as exigéncias impostas ao seu proprio método: “a
epoché cartesiana ndo tirou todas as conclusdes que poderia ter tirado a partir do principio da

davida®e,
3.2.2 O (des)caminho cartesiano na compreensdo da subjetividade

Pois bem. Mas para onde sua meditagdo o conduziu e para onde ela poderia (ou mesmo
deveria) ter o conduzido caso estivesse se mantido firme a radicalidade de sua meditacdo? Quer
dizer, que subjetividade é esta que foi acessada pelo filosofo francés e que compreensédo do ego

foi simultaneamente por ele encoberta?

A leitura husserliana que nos apresenta a resposta a tais questionamentos é, esta sim,
univoca. Descartes concebe a subjetividade como um residuo mundano, pertencente a uma das
esferas da totalidade do mundo, ainda que ndo a compreenda engquanto entidade de natureza
material. 1sso implica dizer que ele falsifica o0 ego puro, a subjetividade transcendental, com
feicOes natural-psicologistas a ele essencialmente estranhas, haja vista que, como sublinha
Caputo, a transcendentalidade consiste exatamente em ndo pertencer a nenhum mundo, “nem

a0 mundus sensivel, nem ao mundus inteligivel°.

Essa subjetividade cartesiana, inauténtica da perspectiva fenomenoldgico-
transcendental, € apontada por Husserl em diversos momentos. Em A Crise, por exemplo, ele

afirma:

Admirado com este ego pela primeira vez descoberto na epoché, Descartes pergunta-
se, com efeito, a si mesmo, que espécie de eu é este, se é porventura o eu do homem,
do homem sensivelmente intuivel, o eu da vida vulgar. Ora, ele exclui o corpo
somatico (...) e assim se determina 0 ego como mens sive animus sive intellectus
[mente, ou alma, ou intelecto].*

Descobrimento e determinacdo também apontados no anexo VIII da mesma obra,

provavelmente datado de maio de 1927:

Descartes descobriu 0 ego, o eu realizador das suas cogitationes (...), mas logo o
confundiu com a mente ou a alma, com a mens (sive aminus) como produto da
abstracdo, a saber, como a pessoa humana, feita abstragcdo de tudo o que, no seu ser
real no mundo, é para ela mundo exterior.®

87 HUSSERL, 2012a, p. 63 [Hua VI, p 80].

8 DE LIMA, 2009, p. 142.

8 CAPUTO, 1979, p. 206.

% HUSSERL, op. cit., p. 63 [Hua VI, p. 80].

% Ibidem, p. 339 [Hua VI, p. 451] — destaque meu.



68

Analogamente, também assevera nas Medita¢Ges Cartesianas, acrescentando o carater
matematico-axiomatico como mais um aspecto de configuragdo do “eu” e que colabora com o
encobrimento da subjetividade transcendental: “Infelizmente € isso que se passa em Descartes
com a viragem, singela, mas fatal, que faz do ego uma substantia cogitans, um mens sive animus
humano separado, ¢ um ponto de partida para inferéncia segundo o principio causal”%.
Segundo o fenomendlogo, pois, Descartes ndo foi radical o suficiente; ele “ndo esgotou

analiticamente até o fim o contetdo de sentido de sua descoberta”®,

A leitura husserliana do erro cartesiano fundamental é, portanto, composta

fundamentalmente por dois elementos:

a) a axiomatizacdo do ego como primeiro principio de uma cadeia de “raciocinios de

causalidade”;

b) a determinacdo do ego como uma coisa ou substancia pensante, substrato real do

pensamento.

Acerca do primeiro, ao ver no “ego c0gito” a primeira verdade na ordem do saber, este
passaria a funcionar como uma espécie de axioma a partir do qual se poderia derivar ordine
geometrico um conhecimento dedutivo do mundo. Todavia, toda a pretensdo de proceder
silogisticamente de Descartes é criticada por Husserl, uma vez que, de acordo com Gustavo de
Fraga, “as «ideias claras e distintas» ndo sdo em Husserl, como em Descartes, a «pedra
inaugural» sobre que se constr6i um edificio cientifico de estrutura matematica (..), mas a

«clara et distincta perceptio» recebe apenas significacio metddica”®.

Sobre o segundo elemento, ao confundir o ego com a alma, o descobridor do ego,
encara-o como uma substancia, ou ainda, como “um pedacinho do mundo”®. Assim, “o que
temos é somente um cogito mundano ou psicologico” que, mesmo sendo somente pensante,
ainda assim é coisa - uma coisa pensante — e que, como tal, também deveria ter sucumbido a
suspensdo do juizo junto com a substancia extensa, posto que é empirico-psicologico, apesar
de ndo ser material, e que todo dado psiquico é contingente e transcendente; portanto, incapaz

de satisfazer as pretensdes fenomenologicas de fundamentacdo radical e rigorosa do saber

92 HUSSERL, 2013, p. 62 [Hua I, p. 63].

% |dem, 2012a, p. 333 [[Hua VI, p. 407].

% FRAGA, 1957b, p. 10. No mesmo sentido, afirma Carlos Alberto R. de Moura: “Descartes é criticado por
estabelecer uma continuidade entre o discurso filosdfico e do discurso cientifico na concepcdo de uma filosofia
que deve proceder more geométrico” (1989, p. 26).

% HUSSERL, 2013, p. 62 [Hua I, p. 63].

% DE LIMA, 2009, p. 143.



69

através da intuicdo de dados absolutos, como defende Husserl em Ideias I, mais precisamente
no §54, “A vivéncia psicoldgico transcendente é contingente e relativa; a vivéncia

transcendental é necessaria e absoluta”:

E preciso se convencer de que a vivéncia empirica se contrapde a vivéncia absoluta,
como pressuposi¢do de sentido (...), algo indubitavelmente atestavel em sua absolutez
[sic.] (...). é preciso se convencer de que o psiquico em geral, (...) as propriedades,
vivéncias ou estados psiquicos sao unidade empiricas e, portanto, como realidades de
qualquer espécie ou nivel, sdo meras unidades de ‘constitui¢do intencional’ (...) e, por
isso, meramente ‘relativas’. Estipular que existem no sentido absoluto é, portanto, um
contrassenso®”.

Apesar de ndo encontrarmos referéncia explicita a Descartes ao tratar do
antropologismo, nem no corpus husserliano, nem na literatura auxiliar, é pertinente ainda, a
partir do supracitado, pensar no enquadramento de concepcao cartesiana de subjetividade nessa
espécie de contrassenso, visto que Husserl o acusa justamente de postular a fundamentacdo do
conhecimento restringindo-se, porém, a psique humana. Nesse sentido, a critica apresentada ao
sentido da subjetividade transcendental kantiana também pode ser aplicada ao ego cartesiano,
quer dizer, Descartes também parece incorrer numa forma de relativismo psicologista ao

almejar justamente o contrario de toda e qualquer doutrina relativista®.

Ademais, ainda considerando a citacdo acima, falar de “constitui¢ao intencional” nos
remete a outra discordancia intimamente relacionada com os dois pontos supramencionados
acerca do erro cartesiano: por ter visto no ego apenas uma substancia pensante cujo papel
precipuo era o de fundamento axiomatico da cadeia dedutiva do conhecimento cientifico, ele
ndo s6 incorreu em erro quanto aos estatutos ontolégico e epistemoldgico da subjetividade, mas

também se equivocou com relagdo a sua estrutura formal bésica, porquanto, segundo Husserl,

N&o [€é] o ego cogito, mas, sim, uma ciéncia do ego, uma Egologia pura, [que] devera
ser o fundamento mais basilar da Filosofia no sentido cartesiano da Ciéncia Universal
(...). Para tornar tudo isso compreensivel, é desde logo preciso liberar o campo

infinito, negligenciado por Descartes, da autoexperiéncia transcendental do egogg.

Assim, se o fildsofo francés ndo houvesse se dado por satisfeito com o ego engquanto
premissa primordial do todo das ciéncias e tivesse levado a cabo o exame da esfera egoldgica,
teria percebido que o titulo ego cogito € incompleto e precisa necessariamente ser ampliado,

haja vista que “todo e qualquer cogito tem em si, enquanto visado, o seu cogitatum’*%. Diante

%" HUSSERL, 20064, p. 128 [Hua I11/1, pp. 107-108].

% Sobre a concepcdo husserliana de antropologismo como forma de relativismo, cf. pp. 38-39 do presente trabalho.
Para uma exposicdo mais aprofundada, cf. HUSSERL, 2005, pp. 132-137 [Hua XVIII, pp. 124-129].

% HUSSERL, 2013, p. 10 [Hua I, p. 12].

100 Ibidem, p. 11 [Hua I, p. 13].



70

disso, Husserl sublinha que as MeditacOes deixaram inteiramente por desenvolver uma
caracteristica essencial da consciéncia, a saber, a intencionalidade!®, “propriedade
fundamental dos modos de consciéncia (...) [que] é, em cada caso, o ter consciéncia de qualquer
coisa”%. E por isso que “prosseguir na reflexdo sobre si mesmo, enquanto filésofo meditante
(...), significa ndo se contentar com 0 vago ego cogito. (...) Enquanto esquema de explicitacéo
e da descricdo, guia-nos, portanto, um titulo triplice: ego cogito cogitatum”%3,

Portanto, alem dos dois erros acima apresentados, Descartes tambem errou por mais

trés motivos imbricados um no outro:
c) Negligenciou a intencionalidade;
d) Consequentemente, ndo alcangou a estrutura triadica originaria do ego;

e) E, em virtude do primeiro erro supracitado, defendeu uma ciéncia em termos
matematico-dedutivos, quando deveria ter concebido a filosofia primeira enquanto uma ciéncia
descritiva das vivéncias da subjetividade pura e dos objetos por elas visados!® (isto é, o
perceber e o percebido, o imaginar e o imaginado, o lembrar e o lembrado, etc.). Ou seja,

Em vez de tentar realizar uma descricdo sistematica do ego puro em seu trabalho de
constituicdo intencional, ele se comprometeu com a tarefa de construir uma ciéncia
objetiva concebida no modelo das outras ciéncias e fundamentada em uma evidéncia
natural ingénua. Em resumo, Descartes sucumbiu a um “preconceito objetivista”, e,
exatamente por essa razdo, ele parou no limiar da questdo transcendental %,

Essa mesma constatacdo € metaforicamente afirmada por Carlos Alberto R. de Moura
quando aponta que “Descartes a tinha [a subjetividade pura] em suas maos, mas a deixa escapar.
Ele ndo entrevé a novidade radical do ego auténtico, todavia vislumbrado na 22 Meditacao e,

como Colombo, acreditou ter aportado num velho pais quando tinha diante de si um continente

101 Por isso, alguns intérpretes do pensamento husserliano destacam que “um dos muitos aspectos que separam
Husserl do pai do Cogito é o conceito de intencionalidade que esta na base da compreensdo de consciéncia pela
fenomenologia” (DE LIMA, 2009, p. 145). Sobre a critica a auséncia de tratamento da intencionalidade em
Descartes, cf. HUSSERL, 2012a, “§20. A ‘intencionalidade’ em Descartes”, pp. 66-67 [Hua XVIII, pp. 84-85];
pp. 342-343 [Hua XVIII, pp. 418-491].

102 HUSSERL, 2013, p. 11 [Hua I, p. 13].

103 |bidem, p. 12 [Hua I, p. 14]. — destaque meu.

194 Ibidem, p. 13 [Hua I, pp. 14-15]: “(...) o mundo e todos esses objetos [experienciados, percepcionados,
recordados, pensados, judicamente acreditados], enquanto fendmenos da experiéncia — mas também puramente
enguanto tais, puramente enquanto cogitata das respectivas cogitationes — devem ser um tema capital da descricéo
fenomenologica” - destaque meu.

105 ROMANO, 2012, p. 426.



71

inteiramente novo”®. N&o s6 acreditou, como no velho continente fincou seus pés e, assim

sendo, “nio transpds a porta de entrada que conduz a auténtica Filosofia Transcendental%’,

Como consequéncia disso, tendo estabelecido seu pensamento a meio caminho da
Filosofia Transcendental (a rigor, da Fenomenologia Transcendental) por confundir o ego com
a alma humana'®®, aquilo que seria sua grande descoberta converte-se no seu mais grave
equivoco e o conduz a outro contrassenso: Descartes figura, segundo Husserl, como o pai do
crasso contrassenso filosofico intitulado de “Realismo Transcendental”’'%. N&o nos assustemos
com a dureza dos termos utilizados nessa critica, pois € realmente neste “tom” que o
fenomendlogo apresenta tal postura, recorrendo a importante distingdo entre dois dos sentidos
de “imanéncia” (na passagem em que as nog¢des de “transcendéncia” ¢ “imanéncia” aparecem

pela primeira vez em A Crise):

As Meditagdes atuaram em Descartes e continuam historicamente até hoje a atuar sob
a forma nociva de uma substituicdo do ego pelo prdprio eu mental, da imanéncia
egoldgica pela imanéncia psicolégica, da autopercepcao egolégica pela evidéncia do
‘interior’ psiquico ou ‘autopercepg¢do’. O proprio Descartes acredita efetivamente
poder, por meio de conclusBes acerca do que transcende o propriamente mental,
demonstrar o dualismo de substancias (...). [E] do mesmo modo, julga resolver o
problema, significativo para sua posi¢do — que € um contrassenso (...): como podem
as configuracOes da razdo geradas na minha razdo (as minhas proprias ‘clarae et
distinctae perceptiones’) — as da matematica e da ciéncia da matematica da natureza
— reivindicar uma validade objetivamente ‘verdade’, uma validade transcendente?*?

Tais palavras elucidam o caminho através do qual podemos, segundo Husserl,
delimitar a subjetividade conquistada pelo francés, reconhecé-la em sua insuficiéncia e
vislumbrar o dominio subjetivo transcendental para o qual Descartes e aqueles que o seguiram
foram cegos. Trata-se precisamente da distingdo dos sentidos de “imanéncia” e
“transcendéncia”. E por meio desta diferenciacio entre a imanéncia da subjetividade
transcendental e a imanéncia psicolégica que poderemos, com o fenomendlogo, suprassumir
Descartes e rumar as profundezas da auténtica Filosofia Transcendental, na medida em que “a
partir de Husserl, somos obrigados a distinguir duas determinagdes diferentes do ‘subjetivo’,

apenas homonimas entre si”*!!, Vejamos, em linhas gerais, como.

196 MOURA, 1998, p. 197 — formulagdo que ele extrai da seguinte passagem de Erste Philosophie 1: “Es ging
Descartes wie Columbus, der den neuen Kontinent entdeckte, aber davon nichts wusste und blof3 einen neuen
Seeweg nach dem alten Indien entdeckt zu haben meinte,, (HUSSERL, Erste Philosophie I, Haag: Martinus
Nijhoff, 1956, p. 63-64 — Hua VII).

107 HUSSERL, 2013, p. 62 [Hua I, p. 64].

18 FRAGA, Gustavo de. As duas vias da reducdo fenomenoldgica. Lisboa: EdicSes Revista Filosofia, 1957a, p.
3: “Descartes ficou a meio caminho, segundo Husserl, (...) porque toma o sujeito ainda como um ente [Seiende]
mundano”.

109 Cf. HUSSERL, op. cit., p. 62 [Hua I, p. 63].

110 |dem, 2012a, p. 65 [Hua VI, p. 83] — destaque meu.

11 MOURA, 1998, p. 202.



72

Acreditou-se, nos moldes cartesianos, que a subjetividade poderia ser delimitada
adequadamente com o olhar voltado para o sujeito provido de “faculdades”, para o “fendmeno
psiquico”, para as “vivéncias mentais” que habitam a imanéncia, enquanto interioridade, do
homem natural. Tal subjetividade, por conseguinte, identificar-se-ia as “partes reais” (nao
necessariamente materiais) da consciéncia, as “faculdades” da alma, que seriam “subjetivas”
apenas por se situarem “em mim”, em contraste com a realidade objetiva, transcendente por
estar situada “fora de mim”. Com efeito, “ao interpretar a independéncia da subjetividade em
relagdo ao mundo como uma ‘separagao real’ entre duas substancias, Descartes nos condenava
a conviver perenemente com uma exterioridade completa entre o dominio do ‘representante’ e
o dominio do “representado’’*'? — eis o paradigma onto-epistemoldgico por ele inaugurado,
gue permanece dominando de uma maneira ou de outra, o pensamento filoséfico posterior que
continua incapaz de situar-se fora da oposi¢ao entre a “interioridade imanente” e a

“exterioridade transcendente”*'® e que é duramente combatido por Husser!:

Esta ingenuidade, que é quase impossivel de erradicar, faz com que durante séculos
quase ninguém se tenha chocado com o carater ‘6bvio’ da possibilidade de inferéncias
a partir do ego da sua vida cogitativa para um ‘exterior’, e ninguém tenha se
perguntado propriamente se, com respeito a esfera egologica de ser, poderia de todo
ter sentido algum ‘exterior’4,

Este ndo € o caso do pensamento husserliano. Nele, contra Descartes, mas a partir da
apropriacdo de seus ensinamentos, é forjado um outro sentido de subjetividade, de modo que
se, no ambito da Fenomenologia Transcendental, diz-se

‘eu sou, €90 €0gito’, entdo isto ja ndo significa mais: ‘eu, este homem sou’. Eu ja ndo
sou (...) aquele homem que, na limitag&o abstrativa a consisténcia pura da experiéncia
interna de si, da experiéncia puramente psicoldgica, encontra ja de antemao (...) a
propria alma, para si mesma captada em separado®?®,

Dessa maneira, como oportunamente destaca Merleau-Ponty, “o que descobrimos ao

ultrapassar o prejuizo do mundo objetivo niio é um mundo interior tenebroso”'®. Mas, ento,

112 MOURA, 1998, p. 215.

113 Husserl ja chamava a atencéo a respeito deste ponto, desde as Investigagdes Ldgicas, no contexto de critica a
pressuposicdo de uma separacéo real entre objeto imanentes a consciéncia (representacdes, imagens, ideias) e
objetos transcendentes (exteriores a consciéncia) presente nas teorias classicas da representago: “E um erro grave
quando se faz, em geral, uma distingdo real entre os objetos ‘simplesmente imanentes’, de um lado, e, do outro, os
objetos ‘transcendentes’, ‘efetivos’, que eventualmente lhes correspondem. (...) Estes erros, que se arrastam ao
longo dos séculos (...), tém o seu ponto de apoio nos equivocos do discurso acerca da imanéncia e de outras coisas
da mesma espécie” (HUSSERL, Edmund. InvestigagBes Logicas: Segundo volume, parte I: Investigacdes para a
Fenomenologia e Teoria do Conhecimento. Trad. Pedro M. S. Alves. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2012b,
p. 364 — destaque meu [Hua XIX/1, pp. 438-439]).

114 HUSSERL, 2012a, p. 65 [Hua XVIII, p. 82].

115 |dem, 2013, p. 63 [Hua I, p. 65].

118 MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da Percepcéo. Trad. Carlos Alberto Ribeiro de Moura. 2. ed.,
S&o Paulo: Martins Fontes, 1999, p. 91 (Tépicos).




73

que é esta subjetividade transcendental? E em que medida a ressignificagdo husserliana dos

conceitos de “transcendéncia” e “imanéncia” nos permite compreendé-la?

Esses questionamentos nos conduzem ao terceiro momento deste trabalho dissertativo,
tendo na analise metodoldgica o seu principal fio-condutor, porque Husserl sustenta que
somente atraves da radicalizacdo do metodo — que faltou a Descartes — € que poderemos
alcancar o dominio transcendental. Esse radicalismo, que representa a exigéncia husserliana de
ruptura profunda com o modelo cientifico natural'!’ e o afastamento de todos os equivocos

118

reconhecidos em Descartes °, é reclamado a epoché fenomenoldgica, método que “parte da

‘atitude natural’ e, num movimento reflexo, particularmente influenciado por Descartes, eleva-
nos a ‘consciéncia transcendental’ através da ‘consciéncia psicoldgica’®°,

* * *
* * * * * *

Assim, apesar de ndo ter transposto os portdes de entrada a Fenomenologia
Transcendental, Descartes mostrou ao atento e dedicado fenomendlogo o caminho até eles e
um modo seguro e rigoroso de ultrapassa-los. E nesse sentido que, para finalizar o presente
capitulo, a luz de todas as consideracdes que nele foram avancadas, fazemos nossas as palavras
de Carlos Alberto R. de Moura:

O anti-cartesianismo da Fenomenologia Transcendental sera, na verdade, um
ultracartesianismo; e Husserl ndo enganara ninguém ao apresentar-se como um bom
filho do século XVII: o “conteudo doutrinal” do cartesianismo foi abandonado por
fidelidade aos principios de Descartes'?,

Entdo, se, de alguma maneira, for necessario definir a Fenomenologia Transcendental
a partir de sua relacdo com Descartes, poderiamos dizer — e o proprio Husserl o disse — que ela
€ guase um neocartesianismo que, impiedosa com 0s equivocos observados em Descartes e
completamente comprometida com a resolucdo deles, mostra-se marcantemente anti-
cartesiana, por ser, na verdade, um ultracartesianismo.

Afinal de contas, como nos lembra o préprio Husserl através das palavras de Goethe:

“com coisa nenhuma se ¢ mais rigoroso do que com os erros ja emendados”?,

117 Cf. MOURA, 1989, p. 26.

118 «“5omente dessa maneira torna-se possivel purificar o método de Descartes de seus preconceitos residuais e, em
particular, do ideal de uma ciéncia dedutiva procedendo more geometrico e de uma compreensdo psicologizante
do ego puro, e assim atingir uma filosofia que é capaz de (...) de alcangar ‘derradeira libertacdo dos preconceitos’
e a superacdo definitiva do ceticismo” (ROMANO, 2012, p. 431).

19 FRAGATA, 1959, p. 100.

120 MOURA, 1998, p. 218.

121 GOETHE apud HUSSERL, 2005, p. 17 [Hua XVIII, p. 7].



74

4 O CONCEITO HUSSERLIANO DE TRANSCENDENCIA

Neste capitulo derradeiro da presente dissertacdo, apds termos observado o0s principais
aspectos do dialogo estabelecido por Husserl com Kant e Descartes acerca do que seja uma
Filosofia genuina e, especificamente, acerca dos conceitos de “transcendéncia”, “imanéncia” e
da ideia de ‘“transcendentalidade”, direcionaremos agora nosso olhar meditativo, sem
intermediarios, ao pensamento do fenomenologo, a fim de abordar esses temas centrais da
Fenomenologia Transcendental — os quais, inclusive, foram sendo revelados, mas sem o

esclarecimento necessario, ao longo dos estudos realizados nos capitulos precedentes.

Levando em conta que, “para tratar desta questdo [da transcendéncia], h& um elenco
de conceitos familiares a fenomenologia husserliana, como a atitude natural e sua redugio’?,
que precisam ser discutidos e que a variacdo dos sentidos de imanéncia e transcendéncia esta
umbilicalmente articulada com o desenvolvimento metodolgico da Fenomenologia?,
primeiramente, analisar-se-a a importancia do método das reducGes na instituicdo da atitude
fenomenoldgica em contraponto a atitude natural (topico 3.1). Em posse dessa compreensdo
geral acerca da atitude fenomenoldgica, examinaremos a execugdo propriamente dita das etapas
da epoché e, por meio da anélise dessa passagem metodoldgica a esfera transcendental,
chegaremos ao objetivo central de nossas perquiri¢des: o entendimento a respeito dos sentidos
conferidos por Husserl ao conceito de transcendéncia e seus correlatos, bem como sobre a
ressignificacdo da nocdo de subjetividade, mediante o aprofundamento da compreensao sobre

o0 sentido autenticamente fenomenoldgico-transcendental dos termos em questao (tépico 3.2).

Ademais, considerando a centralidade do problema da transcendéncia para o
fenomendlogo, é importante ainda ressaltar que, com a tematizacao que realizaremos dela e dos
temas a ela vinculados, também nos aproximaremos da maneira atraves da qual Husserl
pretende alcancar o objetivo maior de sua filosofia, qual seja, a fundamentacdo absoluta do

conhecimento em geral.

! CAVALIERI, Edebrande. Transcendéncia e Imanéncia na Fenomenologia de Husserl. Estudos de Religi&o, v.
27, n. 1, pp. 35-58, 2013, p. 37. Disponivel em: < https://www.metodista.br/revistas/revistasms/index.php/ER/
article/viewArticle/4105>. Acesso em: 21 mai. 2016.

2 Cf. FRAGATA, 1959, p, 101.



75

4.1 A DISTINCAO ENTRE AS ATITUDES NATURAL E FENOMENOLOGICA A
PARTIR DA ATIVIDADE METODOLOGICA

A necessidade de uma atitude peculiar, distinta da maneira através da qual
habitualmente nos encontramos no mundo e que seja capaz de promover a execucao do projeto
fenomenoldgico encontra sua justificativa na compreensdo que Husserl possui acerca das
ciéncias em geral que naturalmente se realizam em nosso cotidiano. Sem a garantia da
possibilidade de configuracdo de uma atitude propriamente fenomenoldgica em detrimento da
atitude natural, todo empreendimento de elaboracao de uma ciéncia dos fundamentos absolutos
ao qual Husserl se lanca em favor da Fenomenologia Transcendental estaria, desde o seu inicio,
malogrado. Por isso, “o transito da ‘atitude natural’ ou ‘mundana’ a ‘transcendental’ ou
‘fenomenoldgica’ é o aspecto mais caracteristico da filosofia de Husserl””3. Por conseguinte, se
quisermos bem entender a “transcendéncia”, a “imanéncia” ¢ a “transcendentalidade” a partir
da epoché — como aqui nos propomos a fazer —entao, o primeiro passo a ser dado é compreender
a atitude fenomenoldgica por meio de sua contraposicdo a natural. E preciso, noutra palavras,

Entender tais modificacbes ou, para falar com mais exatiddo, efetuar a orientagcédo
fenomenoldgica, elevar reflexivamente a consciéncia cientifica o que é propriamente
especifico a esta, assim como as orienta¢des naturais — tal é a primeira tarefa, de modo
algum fécil, de que temos de dar plenamente conta, caso queiramos alcangar o solo
da fenomenologia e nos assegurar cientificamente da esséncia que lhe é peculiar.*

4.1.1  Sobre a atitude natural e suas (insufi)ciéncias

“A atitude espiritual natural nio se preocupa ainda com a critica do conhecimento”>.

Para Husserl, isso quer dizer que, enquanto nos movimentamos naturalmente no mundo, as
coisas sempre estdo imediatamente disponiveis e ndo ha raz@es para disso duvidar. Pela visdo,
pela audicdo, pelo tato, pelas diferentes formas da percepc¢do sensivel, as coisas materiais, de
modo inquestionavel, se encontram ai, temporalmente situadas e espacialmente distribuidas em
um mundo cuja extensdo também ¢ indubitdvel. Além disso, “também seres animais, por

exemplo, homens, estdo para mim imediatamente ai; (...) ao conversar com eles, entendo

3 FRAGATA, 1959, pp. 99-100.

4 HUSSERL, 2006a, pp. 25-26 [Hua I11/1, p. 1] — destaque meu. A palavra “orientacdo”, no texto original, é
“Einstellung”. Nas tradugdes para a lingua portuguesa, tal vernaculo foi traduzido por palavras distintas, como
“postura”, “orientacdo” e “atitude”. Aqui, quando estiverem em contexto de citagdo, todas essas possibilidades
serdo encaradas como sindnimos, a fim de respeitar as opgdes terminolégicas dos tradutores. Entretanto, quando
se tratar do meu proprio texto, utilizarei somente o termo “atitude”, por acreditar que essa palavra representa
melhor a ideia de que a Einstellung fenomenologica € algo que precisa da agéo (metodoldgica) do fenomenoldgo
para ser atingida.

5 ldem, 2014, p. 37 [Hua Il, p. 17].



76

imediatamente quais sdo suas representacdes e pensamentos (...), o que desejam ou querem”®.
E ndo s6 aquilo que é dado imediatamente a percepcdo, diz Husserl, sendo que também as coisas
que estdo espacial e/ou temporalmente distantes sdo assumidas enquanto tais na atitude natural.
Ademais, para além de um mundo das coisas, o mundo se apresenta “em igual imediatez, como

mundo de valores, como mundo de bens, como mundo pratico™’. Assim,

O mundo, seja ele 0 mundo das coisas pura e simplesmente materiais ou 0 dos objetos
da cultura, aparece-nos sempre sob a forma de mundo circundante [Umwelt], como o
mundo que me encontro e que a0 mesmo tempo me circunda.®

Dentro da atitude natural, é importante explicitar ainda que — e aqui € preciso falar na
primeira pessoa do singular — eu me encontro neste mundo, que ao mesmo tempo me cerca, de
tal maneira que “quer eu assuma a atitude de observador com a finalidade de investigacédo
cientifica, (...) ou, pelo contrario, pratique atos da esfera afetiva ou volitiva, ou seja afetado por
qualquer estado de temor, de alegria ou tristeza, etc., ¢ sempre no mundo que me encontro”®.
Estar permanente no mundo, ou, mais precisamente, ser mundano, que, sob a perspectiva das

vivéncias subjetivas, pode ser descrito em termos cartesianos:

Os simples atos do eu nos quais (...) estou consciente do mundo como mundo
imediatamente disponivel, séo abrangidos pela expressdo cartesiana cogito. Enquanto
estou imerso na vida natural (...), encontro-me continuamente como alguém que
percebe, representa, pensa, sente, deseja etc.°

Além disso, também me encontro perante outros “eus-sujeitos”, 0S quais estdo
referidos ao mundo circundante que, apesar de possiveis distingdes na maneira como é dado a

cada um, é Unico; ou seja, € 0 mesmo mundo para todos nos.

Levando em conta tudo isso, a chamada tese geral da atitude natural pode ser
resumida na concepgdo de que “’O' mundo sempre esta ai como efetividade!!. A este mundo,
como Husserl mostra logo no comeco da A Ideia, dedicam-se 0s juizos de todas as ciéncias de
conhecimento natural. Os enunciados produzidos por elas sdo, pois, “sobre as coisas, as suas
relacOes, as suas mudangas, as suas dependéncias funcionais ao modificar-se e as leis destas

modificacdes”!2. Destarte, tais ciéncias sdo guiadas pela experiéncia, seja inferindo,

® HUSSERL, 20064, p. 73 [Hua I11/1, p. 48].

" Ibidem, p. 75 [Hua I11/1, p. 50].

8 MORUJAO, Alexandre F. Mundo e Intencionalidade: ensaio sobre o conceito de mundo na Fenomenologia de
Husserl. Tese (Doutorado em Filosofia). Universidade de Coimbra, Coimbra, 1961, p. 28

® Ibidem, p. 29.

10 HUSSERL, op. cit., p. 75 [Hua I11/1, p. 50].

11 Ibidem, p. 77 [Hua /1, p. 53].

2 1dem, 2014, p. 37 [Hua Il, p. 17].



77

generalizando ou até deduzindo. Apesar de multiplicidade de caminhos que usam, todas elas

tém, contudo, a unidade ideal do mundo como o horizonte limite de suas investigagoes.

Aqui, ¢ importante destacar que “mundo”, em termos husserlianos, nao deve ser
compreendido somente em termos fisicos, mas sim como “o conjunto completo dos objetos da
experiéncia possivel e do conhecimento possivel da experiéncia, dos objetos passiveis de ser
(sic.) conhecidos com base em experiéncias atuais do pensamento tedrico correto”®3. Partindo
dessa definicao de “mundo”, Husserl afirma que nao s6 as ciéncias naturais em sentido estrito,
como a biologia ou a quimica, mas também as ciéncias da natureza psicofisica, as ciéncias do
espirito, como a histdria e as ciéncias sociais, e até, inclusive, as ciéncias matematicas, séo,
todas elas, ciéncias naturais, porque brotam da atitude natural e nela se desenvolvem, e também

sdo ingénuas e dogmaticas, porque assumem como Obvia a possibilidade do conhecimento®®,

Ademais, tal assuncdo inquestionada de que o seu conhecimento é possivel, isto &, a
ndo realizacdo de uma critica do conhecimento, marca na esséncia dessas ciéncias uma
incompletude essencial, na medida em que aqueles que desenvolvem tais atividades cientificas
— enquanto cientistas — ndo sdo capazes nem tentar provar as premissas Ultimas que
fundamentam suas conclusdes, nem tampouco de investigar os principios sobre 0s quais
repousa a eficacia de seus métodos; eles simplesmente executam suas atividades cientificas e,
mesmo diante desse estado imperfeito ao qual estdo submetidas todas as ciéncias que agem
naturalmente, alcancam resultados e desenvolvem o conhecimento em suas respectivas areas™.
Diante disso, a pretensdo de constituir-se enquanto ciéncia dos fundamentos ultimos do
conhecimento em geral advogada por Husserl em favor da Fenomenologia ndo pode ser

avancada na atitude natural.

Segundo o fenomendlogo, toda e qualquer ciéncia, seja ela natural ou fenomenoldgica,
caracteriza-se essencialmente enquanto uma unidade sistematica de juizos verdadeiros®®. Mas,

principalmente e acima de tudo, “a esséncia da ciéncia implica a unidade do nexo das

18 HUSSERL, 20064, p. 34 [Hua 111/, p. 8].

14 Cf. MORUJAO, Alexandre F. A doutrina da intencionalidade na Fenomenologia de Husserl: das
Investigacdes Logicas as Meditacdes Cartesianas. Dissertagdo (Mestrado em Filosofia). Universidade de Coimbra,
Coimbra, 1954, p. 59. Sobre essa caracterizagdo, Husserl afirma em Ideias | (2006a, p. 72) que sdo dogmaéticas as
ciéncias “voltadas para as coisas, sem nenhuma preocupagdo com qualquer problematica epistemologica ou cética”
e, associando isso com a atitude natural, vemos em A ldeia (2014, p. 37) que “a ciéncia natural (...) promana a
atitude espiritual natural (...) e a atitude espiritual natural ndo se preocupa ainda com a critica do conhecimento”.
15 Cf. HUSSERL, 2005, pp. 35-36 — “§4 A incompletude teorética das ciéncias particulares” [Hua XVIII, pp. 25-
26].

16 Cf. Ibidem, p. 37-41 - “§6 A possibilidade e justificagio de uma logica como doutrina da ciéncia” [Hua XVIII,
pp 27-32].



78

fundamentacOes, em que alcangam unidade sistematica ndo sé os distintos conhecimentos,
sendo que também das fundamentagdes mesmas™?’. Isso quer dizer que uma multiplicidade de
saberes meramente agrupados nao é capaz de constituir uma ciéncia; é preciso, pois, que tais
saberes sejam articuladamente unificados e a que a legitimacdo dessas unidades resida em

fundamentos. Conforme atenta Carlos A. Ribeiro de Moura:

Quando Husserl vai delimitar o contorno daquilo que pode ser dito “ciéncia”, o
elemento fundamental serd precisamente o “modo de conexdo das verdades”. Se
Wissenschaft ¢ mais do Wissen, é porque a ciéncia exige uma unidade que ndo é
determinada pelos objetos aos quais ela se refere, mas pelo modo pelo qual ela
encadeia suas proposicdes. E esse modo de encadeamento exigird sempre
fundamentaces e a unidade de ligacdo entre as fundamentacGes, pela qual o

conhecimento adquirira unidade sistematica. E apenas esse modo de conexdo que ‘faz

da ciéncia uma ciéncia’®®.

Em certo sentido, dizer que toda ciéncia se estrutura a partir de fundamentos
elementares e que se constitui como um todo articulado em fungcdo de seus nexos de
fundamentacdo pode, para alguns, parecer 6bvio. No entanto, levando em consideracao o fato
de que, para o fenomendlogo, as ciéncias naturais € interditado o acesso aos seus proprios
fundamentos, a reflexdo extrapola a obviedade. Para justificar essa impossibilidade, é
necessario compreender quais os aspectos que, segundo Husserl, caracterizam a fundamentacéo
absoluta. E, fazendo isso, estaremos também, pari passu, abordando as exigéncias que Husserl
coloca ao projeto de constituicdo da Fenomenologia enquanto ciéncia dos fundamentos

absolutos.

Seguindo a interpretacdo apresentada de Jilio Fragatal®, podemos destacar trés
caracteristicas centrais da verdadeira fundamentacéo para Husserl — caracteristicas que, juntas,
ndo pertencem as demais ciéncias: (1) o carater a priori, (2) a evidéncia plena e (3) a auséncia
de pressupostos?®. Na presente se¢do abordaremos apenas a primeira caracteristica e as demais
serdo analisadas de modo articulado na se¢éo seguinte.

Em linhas gerais, com relacdo a primeira caracteristica, o fenomenoldgo aponta que o
cientista natural, quer dizer, aquele que trabalha com ciéncias de fato (ou ciéncias de

experiéncia), “observa e experimenta, isto €, ele constata existéncia de acordo com a

" HUSSERL, Edmund. Investigaciones Ldgicas. Vol. I. Traducdo de Manuel G. Morente y José Gaos. Madri:
Alianza Editorial, [s. d.], p. 42. Tradugdo minha de: “La esencia de la ciencia implica, pues, la unidad del nexo de
las fundamentaciones, en el que alcanzan unidad sistematica no solo los distintos conocimientos, sino también las
fundamentaciones mismas”.

18 MOURA, 1989, p. 29.

19 Cf. FRAGATA, 1956, pp. 45-52.

20 Apesar dessa separagdo, & importante ressaltar que “todos estes elementos se encontram intimamente implicados
e mesmo confundidos, na absoluta radicalizacdo exigida por Husserl” (FRAGATA, 1956, p. 46).



79

experiéncia, experimentar € para ele ato fundante”. Assim, tendo na experiéncia o seu critério
basilar de fundamentacdo, o cientista natural jamais poderd prover fundamentos absolutos a
ciéncia porque “de fatos sempre se seguem somente fatos”?* e, ainda que, com base na inducao,
consiga chegar a leis gerais, tais leis nunca serdo suficientemente rigorosas porque “sobre
fundamentos teoréticos vagos s6 podemos fundar regras vagas”??. Por conseguinte, as leis
gerais desse tipo de ciéncia essencialmente “carecem de exatiddo”?. Buscando, pois, a
fundamentacdo na experiéncia, o cientista € incapaz de alcancar alicerces absoluta e
inquestionavelmente seguros a partir dos quais possa desenvolver suas investigacoes e produzir

ciéncia. Em suma, “uma fundamentacao radical ndo pode partir de fatos™?.

Com efeito, pensando na atividade cientifica natural enquanto tal, a impossibilidade
com relacdo ao estabelecimentos de leis absolutamente universais e a defini¢do essencial de
seus objetos de pesquisa (“vida” para a biologia, “homem” para a antropologia, “espaco” para
a fisica, etc.) produz juizos ou proposi¢des que podemos chamar de assintéticos, dotados, no
maximo, de evidéncia adequada® - ou seja, as ciéncias nos apresentam verdades que, inclusive,
podem se adequar muito bem ao mundo imediatamente dado —, mas, sob o ponto de vista da
critica do conhecimento, tais conhecimentos carecem de evidéncia absoluta, também chamada
de apoditica — sobre a qual versaremos na sec¢do seguinte. De acordo com Husserl, essa ndo é
uma caracteristica simplesmente acidental, sendo que dizem respeito a propria esséncia das
ciéncias. E nesse sentido que Husserl nos diz que “se consideramos essas ciéncias em sua
formacdo historica, percebemos que lhes falta esse carater de verdade que permite reconduzi-
las integralmente e, em Ultima analise, a intui¢cbes absolutas, aléem das quais ndo se pode
retroceder”?®. Outrossim, é a luz desse diagnostico que ele justifica a tese (apresentada no
contexto de aproximagéo da fenomenologia com Descartes?’) de que as ciéncias estdo em crise:
falta-lhes compreensdo de suas bases e do seu significado originario; a crise €, portanto, antes

de tudo, uma crise de fundamentagio do saber %,

Diante disso, pode-se sintetizar as limitagdes da atitude e das ciéncias naturais com as
seguintes palavras de Alexandre Morujdo:

2L HUSSERL, 2006, p. 43 [Hua I11/1, p. 18].

22 |dem, 2005, p. 81 [Hua XVIII, p. 72].

23 |bidem, p. 81 [Hua XVIII, p. 73].

2 FRAGATA, 1956, p. 46.

25 Sobre isso, Cf. HUSSERL, 2013, pp. 52-53; ou, no presente trabalho, pp. 77-78.
26 HUSSERL, 2001, p. 20 [Hua I, pp. 38-39].

27 Cf., no presente trabalho, p. 47 e ss.

28 Cf. HUSSERL, 2012a, pp. 1-12 [Hua VI, pp. 1-14].



80

Concluindo: as ciéncias que exploram o chamado mundo natural sdo ciéncias
mundanas, isto é, estdo enraizadas no mundo e recebem a sua vitalidade da chamada
tese da atitude natural que consiste em admitir o mundo em geral (...) como base
evidente de experimentacdo e fundamento objetivo do seu investigar. (...) sem
procurar as Ultimas verdades que lhes ddo garantia e as legitimam na sua pretensao de
ser conhecimento ‘objectivo’, isto €, sem investigar os seus verdadeiros fundamentos.
E por isso que Husserl as apelida de ingénuas e as desvaloriza, como instrumentos
capazes de nos explicar a propria evidéncia do mundo.?®

Se nédo pode partir de fatos nem de conhecimento que surjam a partir da aceitagdo
(ainda que implicita) da tese geral da atitude natural, entdo a ciéncia que assume essa missao
de fundamentacdo absoluta do conhecimento em geral deve ser uma ciéncia a priori. Apesar
do receio husserliano (que aparece na introducdo de Ideias I) em recorrer a este termo e das
possiveis particularidades que tal conceito pode adquirir em seu pensamento, grosso modo,
Husserl compreende o a priori como determinada regido ndo-empirica, independente e na qual

a totalidade encontra sua razdo de ser. Nesse sentido, ele afirma que

Essa ciéncia total do a priori seria, entdo, o fundamento para auténticas ciéncias de
fatos. Toda a racionalidade do fato reside, decerto, no a priori. Ciéncia aprioristica é
ciéncia do principial, a que a ciéncia dos fatos deve recorrer para que possa,
justamente, tornar-se uma ciéncia principialmente fundamentada®.

Ser uma ciéncia aprioristica, isto €, uma ciéncia que lida com esséncias ideias e ndo
com fatos, porém, ndo é uma caracteristica exclusiva da Fenomenologia; a geometria pura, por
exemplo, também é uma ciéncia eidética, aponta Husserl (ela esta referida a “forma espacial”,
que corresponde a um momento essencial de todo e qualquer objeto material)®. Entretanto, a
aprioricidade constitutiva da Fenomenologia pretende ser singular e essa especificidade esta
intimamente conectada com outra caracteristica da verdadeira fundamentacdo: o a priori da
Fenomenologia ¢ o mais radical porque deve repousar necessariamente na mais absoluta
auséncia de pressupostos e, portanto, deve partir Gnica e exclusivamente de si mesma: “[ela]
ndo pode ser uma ciéncia ingénua, mas uma ciéncia que desponte a partir de fontes ultimas e
que, assim, deva estar configurada num a priori em si mesmo repousando, num a priori a si

proprio e a partir de si proprio se justificando”2.

E preciso, pois, compreender o caminho através do qual essa plena auséncia de
pressupostos sera garantida e quais sdo as consequéncias dessa exigéncia a configuracdo da

Fenomenologia enguanto ciéncia dos fundamentos ultimos do conhecimento em geral.

29 MORUJAO, 1961, pp. 38-39.

0 HUSSERL, 2013, p. 194 [Hua I, p. 181].
31 |dem, 2006, p. 45 [Hua 11/1, p. 20].

32 |dem, 2013, p. 194 [Hua I, p. 181-182].



81

4.1.2  Sobre o sentido da atitude fenomenoldgica: a evidéncia e o papel da epoché

“A insuficiéncia da atitude natural leva imediatamente a meditacdo sobre um ponto de
partida verdadeiramente indubitavel que possa servir de raiz ao filosofar”33, Essa constatagio
implica dizer, como ja visto acima, que a investigacao de esséncias e dos fundamentos primevos
do saber, ou seja, a inquiri¢cdo acerca da possibilidade do conhecimento em geral, deve situar-
se em uma dimensdo distinta da atitude natural. Desse modo, é preciso peremptoriamente
desenvolver aquilo que Husserl chama de “modificagio radical da tese natural”3*. Nesse

sentido, o fenomenologo afirma:

A filosofia situa-se, perante todo o conhecimento natural, numa dimens&o nova, € a
esta dimensdo, por mais que tenha — como j& transparece no modo figurativo de falar
— conex0es essenciais com as antigas dimenses, corresponde um método novo —novo
desde o seu fundamento —, que se contrapde ao 'natural'.%

Essas palavras ilustram o que Husserl chama de “radicalismo do ponto de partida”,
configurador da verdadeira critica do conhecimento e que representa a exigéncia supracitada de
auséncia de pressupostos: deve-se inibir todos os conhecimentos natural-cientificos e mesmo
todas as demais teorias do conhecimento, ou seja, ndo admitir nenhum ideal metodoldgico de
ciéncia como modelo, e elucidar per si o problema do conhecimento, por meio da compreensdo

da esséncia deste.

Ora bem. Em vistas de assegurar a Fenomenologia o direito de ciéncia fundamental,
Husserl a defende através da apresentacdo de uma valiosa definicdo de filosofia enquanto saber

rigoroso, enquanto ciéncia a ser empreendida com rigor absoluto:

Para mim, filosofia, segundo sua ideia, é idéntica a ciéncia ‘rigorosa’, no sentido mais
universal e radical. Como tal, ela é ciéncia do fundamento ultimo, ou, o que €
equivalente, da justificagdo Ultima para si-mesma, na qual, portanto, qualquer
‘evidéncia’, seja ela predicativa ou ante-predicativa, ndo pode figurar como base de
conhecimento admitida sem exame. 3¢

Dentro do pensamento husserliano, portanto, a compreensdo daquilo que € rigoroso

ndo se confunde com o rigor exigido as ciéncias naturais; ndo se trata nem do controle rigoroso

3 MORUJAO, 1954, p. 60.

34 Cf. HUSSERL, 20064, pp. 78-80 [Hua I11/1, pp. 53-56].

3 |dem, 2014, p. 47 [Hua Il, pp. 25-26].

3% HUSSERL apud MORUJAO, 1961, p. 47. Passagem traduzida por Moruj&o do texto original em aleméo, onde
lemos: “Philosophie gilt mir, der Idee nach, als die universale und im radikalen Sinne ,strenge® Wissenschaft. Als
das ist sie Wissenschaft aus letzter Begriindung, oder, was gleich gilt, aus letzter Selbstverantwortung, in der also
keine pradikative oder vorpradikative Selbstverstidndlichkeit als unbefragter Erkenntnisboden fungiert.”
(HUSSERL, Edmund. Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phéanomenologischen Philosophie. Drittes
Buch. Haag: Martinus Nijhoff, 1971, p. 139 — Husserliana, Bd. V).



82

exigido as ciéncias da natureza em sentido estrito, relativo a consecucdo de experimentaces
laboratoriais, nem do rigor argumentativo exigido as ciéncias do espirito quando nos
apresentam suas teorias, nem — como poderia se esperar — de processos de deduc¢éo rigorosa a
partir de axiomas, caracteristicos das ciéncias matematicas. “O fundamento é ainda mais
profundo aqui do que na geometria e € chamado a constituir o ultimo fundamento da propria
ciéncia geométrica™®’. Conforme explicita-se nas Ultimas linhas de Filosofia como ciéncia
rigorosa, o rigor caracteristico da atitude fenomenoldgica configura-se como infinitamente
superior ao das ciéncias pertinentes a atitude natural por repousar na intuicdo completamente
imediata de esséncias®, ou ainda, na evidéncia apoditica de esséncias, a ser metodologicamente
garantida pela epoché fenomenoldgica (elementos que sdo, respectivamente, a segunda e

terceira caracteristicas da “verdadeira fundamentagdo”, conforme supracitado)®.

Desse modo, a caracterizacdo da atitude fenomenoldgica exige-nos a abordagem do
significado e dos tipos de “evidéncia” no pensamento de Husserl, uma vez que “com base no
ente mundano, € impossivel elaborar uma filosofia que se queira apresentar como ciéncia

rigorosa. Esta s6 pode repousar na evidéncia perfeita”°.

Nos Prolegbmenos, Husserl descreve a “evidéncia” através de sua imbricagao radical
com a “verdade”, o que podemos observar em duas interessantes defini¢des: ele nos diz que “a
evidéncia ¢ nada mais do que a vivéncia da verdade™*! e também que a evidéncia € a consciéncia
da intui¢do ou, dito de modo mais preciso, “¢€ a vivéncia da concordancia entre o visar € 0 que
esta presente em si mesmo, que ele visa™*2. Observando tais definicdes, podemos dizer que,
para ele, a evidéncia ndo € um mero sentimento de certeza acerca de algo*’, mas sim uma
auténtica experiéncia do objeto por té-lo, de fato, presente na intuicdo — o que conduz Husserl
a mais uma definicao de “evidéncia” (desta vez, nas MeditacOes Cartesianas):

Ela [a evidéncia] designa o modo de consciéncia bem preeminente da autoaparicao,
do apresentar-se-a-si-proprio, do dar-se-a-si-proprio de uma coisa, de um estado-de-
coisas, de uma generalidade, de um valor etc. (...). Para o eu, isso quer dizer o seguinte:
ndo visar uma qualquer coisa de modo confuso, vazio, antecipativo, mas estar antes
junto a ela, contempla-la, vé-la, encara-la*.

3T HUSSERL, 2001, p. 26 [Hua I, p. 49].

38 Cf. idem, 1962, pp. 72-73.

39 Cf. p. 77 no presente trabalho.

4 MORUJAO, 1957, p. 10 — destaque meu.

#1 HUSSERL, 2005, p. 196 [Hua XVII1, p. 193].

42 |bidem, p. 197 [Hua XVIII, pp. 193-194].

43 Sobre a critica de Husserl a concepcéo de evidéncia como um sentimento associado a certos juizos psicoldgicos,
cf. Ibidem, pp. 187-197 §8 49-51 [Hua XVIII, p. 183-185].

4 |dem, 2013, p. 94 [Hua I, p. 92-93].



83

Todavia, se “a intuigdo (...) é especificada pela diversidade do objeto, o seu grau de
perfeicdo determina-se pela posse mais ou menos plena do mesmo”®, de tal modo que,
conforme Husserl pondera também nas Meditacbes Cartesianas, hd graus distintos de
evidéncia. Ha evidéncias imperfeitas — que sdo aquelas “unilaterais, relativamente obscuras,

indistintas quanto a maneira pela qual as coisas ou os 'fatos' sio ai mostrados 'em si"”"*® —

» que
se ligam & relag&o natural com o mundo e, por isso, sdo caracteristicas da atitude natural. Ainda
do ponto de vista natural, ha também evidéncias adequadas — espécie de evidéncia baseada na
possibilidade de progressivas sinteses de experiéncias e comprovacdes, atividades tipicamente
realizadas pelo cientista natural, por meio das quais os elementos objetivos antes ndo-intuidos
(covisados e/ou pré-visados) podem ser trazidos a intuicao, tornando-a eventualmente cada vez
mais preenchida num processo, em tese, infinitamente aberto, mas nunca absolutamente
perfeita®’. Todavia, ha ainda “uma outra perfei¢do de evidéncia [que] tem, contudo, (...) uma
dignidade mais elevada, a saber, a da apodicidade®: se, por um lado, em qualquer tipo de
evidéncia, o objeto — ainda que de maneira mais ou menos completa — é sempre apreendido em

seu ser, Husserl sustenta que, por outro lado,

uma evidéncia apoditica tem a peculiaridade notavel de ndo ser em geral, apenas e
simplesmente, uma certeza de ser acerca das coisas ou dos estados-de-coisas nela
evidentes, mas de se revelar ao mesmo tempo, pela reflexdo critica, como a absoluta
impensabilidade do seu nédo ser; que ela, portanto, de antemé&o exclui como algo sem
objeto qualquer ddvida que possamos conceber.*

A evidéncia apoditica €, pois, a evidéncia de que algo se mostra plenamente naquilo
que € e, mesmo submetido a reflexdo, ndo pode ser de outro jeito; ela fornece, pois, a mais
absoluta certeza, a garantia da posse do conhecimento pleno acerca do dado, do objeto, da coisa;
ou ainda, é a evidéncia através da qual o objeto se apresenta a consciéncia sem intermediéarios,
“em pessoa”, de tal modo que se possa descrever em todas as suas estruturas essenciais. Tal
evidéncia revela, portanto, as caracteristicas do conhecimento indubitavelmente seguro que
Husserl reivindica a Fenomenologia: é Unica e exclusivamente em conhecimentos

apoditicamente evidentes que a Fenomenologia pretender se estruturar e legitimar o seu posto

4 FRAGATA, 1959, p. 66 — destaque meu.
4 HUSSERL, 2001, p. 32[Hua I, p.55]

47 Cf. idem, 2013, pp. 52-53 [Hua I, p 55-56].
48 |bidem, p. 53 [Hua I, p 55].

49 Ibidem, p. 53 [Hua I, p 56].



84

de ciéncia fundamental de todo o saber. E por isso que, “sem essa evidéncia, esclarece Husserl

jano 1° vol. das Investigacdes Logicas, [é] impossivel falar de fundamentagio”°.

Nesse sentido, enquanto norma essencial da atitude fenomenoldgica, Husserl adota o
chamado principio de todos os principios®®: toda intui¢do absolutamente evidente é uma fonte
de legitimag&o do conhecimento e tudo que € oferecido nesta intui¢do deve ser tomado tal como
ele se d& em sua autopresentacdo, mas também apenas nos limites dentro dos quais ele se da,
“isto ¢é, tudo o que intuitivamente se da de maneira origindria, ‘em pessoa’, dentro dos limites
em que se da, deve ser considerado como fonte de conhecimento”? (como veremos adiante, é
este principio que perpassa a exigéncia de que a esfera legitima do conhecimento seja a do

“imanente” em sentido genuino).

O apelo a intuicdo apoditica, aquela capaz de atingir as coisas em sua plenitude e, a
partir dela, de descrever o que se da tal como se da, é uma pretensdo, sem duvidas,
extremamente ambiciosa, pois se esta falando, a rigor, do conhecimento das esséncias das coisas
e da possibilidade de fundamentacdo de todo o conhecimento a partir disso, mas jamais é
abandonado por Husserl. Junto a isso, também as problematizacdes ensejadas por tais demandas
0 acompanham, pois o desenrolar dessa reflexdo desemboca necessariamente na questéo acerca
da sua viabilidade: como € possivel levar a cabo uma filosofia que trate Unica e exclusivamente
de conhecimentos apoditicamente evidentes? Dito de maneira mais precisa, trata-se do
questionamento acerca da possibilidade de a Fenomenologia Transcendental fundamentar todo
0 saber e, assim, lancar-se ao posto de primeira filosofia. Ora, é a tal inquiricdo que Husserl

responde com a apresentacao da epoché fenomenoldgica:

Se requer, portanto, uma consequente epoché por parte do fenomenoélogo. (...) Isto é,
na execucdo da reflexdo fenomenoldgica, [ele] deve inibir toda simultanea execugdo
de posicdes objetivas postas em agdo na consciéncia irreflexiva, e impedir com isso
que penetre em seus juizos o mundo que para ele ‘existe’ diretamente.5?

Aqui, podemos perceber a importancia genérica da epoché: o método da suspensao

surge como elemento decisivo na configuracao da atitude fenomenol6gica, na medida em que,

%0 FRAGATA, 1956, p. 51. Essa mesma constatagdo encontra-se também explicita, pelo menos, nas Meditacdes
Cartesianas (cf. HUSSERL, 2013, p. 52).

51 Cf. HUSSERL, 20064, p. 69 [Hua I11/1, p. 43-44].

52 MORUJAO, 1961, p. 51.

% HUSSERL, Edmund. El Articulo “Fenomenologia” de la enciclopedia britanica. In: Invitacién a la
fenomenologia. Paidés: Barcelona, 1992, p. 35. Tradugdo minha de: “Se requiere, por tanto, una consecuente
epoché por parte del fenomenologo. (...) Esto es, en la ejecucion de la reflexion fenomenoldgica, debe inhibir toda
simultanea ejecucion de las posiciones objetivas [ob] puestas en accion en la conciencia irreflexiva, e impedir con
ello que penetre en sus juicios el mundo que para él «existe» directamente”.



85

conforme destaca Gustavo de Fraga, “para adquirir o seu caracter préprio, a fenomenologia tem
de deixar de ser mundana ou dogmaética e a forma Unica de o deixar de ser é aceitar a reducdo
fenomenologica e pratica-la”. E por possuir este papel profundamente indispenséavel que, para
Eugen Fink, é o método que caracteriza a Fenomenologia: “este método, este caminho do
conhecimento, que determina no mais profundo o carater proprio da fenomenologia, é a

‘reducgdo fenomenoldgica .

Apropriando-se, com todas as ressalvas expostas no capitulo anterior, da proposta
epistemoldgica cartesiana e, mais especificamente, do “espirito metodoldgico cartesiano”, o

mestre de Freiburg propGe que:

Em lugar do ensaio cartesiano da divida universal, nds poderiamos fazer surgir agora
a epoché universal, no nosso sentido nitidamente determinado e novo (...). Nosso
proposito é precisamente a descoberta de um novo dominio cientifico, e de tal que
deve ser alcancado justamente pelo método de parentizag&o.

Seja “Colocar entre parénteses”, “por em questdo” “dar indice zero”, “tirar do
circuito”, “inibir”, “suspender” ou qualquer outra expressdo semelhante®’, o fundamental a ser
entendido sobre o sentido da epoché fenomenoldgica — antes de avangar com a sua execugao —
é gque, com ela, ndo se visa, em momento nenhum, negar aquilo que é posto entre parénteses ou
insinuar que tudo que existe — real ou idealmente — é fruto de ilusbes. “N&o se pretende
propriamente duvidar da existéncia do mundo, nem, muito menos, suprimi-lo”8. Por isso, dar
indice zero as proposi¢cdes e aos métodos das ciéncias naturais, por exemplo, ndo significa
defender que as teses e 0s juizos daguelas ciéncias sdo falsos, nem gque seus métodos sdo falhos.

Longe disso. “E, antes, alguma coisa de absolutamente original”®®: no processo de reflexdo

% FRAGA, 1957, p. 5.

%5 FINK, Eugen. The Phenomenological Philosophy of Edmund Husserl and Contemporary Criticism. In: The
Phenomenology of Husserl: Selected Critical Readings. R. O. Elveton (org.). Michigan, EUA: Quadrangle Books,
1970, p. 99. Tradugdo minha de: “This method and way of knowing, which is the most essential feature of
phenomenology’s unique character, is the “phenomenological reduction”. Disponivel em: https://pt.scribd.com/
doc/212912092/The-Phenomenological-Philosophy-of-Edmund-Husserl-and-Contemporary-Criticism-by-
Eugen-Fink. Acesso em: 28.12.2015.

% HUSSERL, 20064, p. 81 [Hua I11/1, p. 56] — destaques meus. Com relacéo a distingdo entre a dlvida cartesiana
e a epoché fenomenoldgica implicada nessa passagem, as palavras de Morujdo (1961, pp. 57-58) séo elucidativas:
“Descartes € o filosofo escolhido para tornar mais acessivel esse método. (...) Ambos procuram uma posi¢ao que
Ihes garanta um ponto de partida liberto de pressupostos, e 0 que para Descartes, é a davida metddica, representa,
mutatis mutandis, para a fenomenologia, a epoché. Mas (...) se a dlvida cartesiana é algo provisorio, em
contrapartida, a epoché é definitiva. Descartes duvida, ndo para se estabelecer na divida, mas para atingir uma
certeza. Husserl, esse, ndo sai nunca da epoché, pois é no terreno desta que a ciéncia rigorosa da filosofia se
estabelece”.

7 Empregamos aqui os termos mais correntes com os quais Husserl designa a epoché. Eles encontram-se, por
exemplo, em A ldeia, 2014, p. 63, 69; Ideias I, 2006a, 8§31, pp. 78-80; Medita¢des Cartesianas, 2013, p. 58.

8 FRAGATA, 1959, p. 92.

5 MORUJAO, 1954, p. 61.



86

fenomenologica que os inibiu, tais objetos estdo interditados e o fenomendlogo nédo pode, entéo,
sob hipdtese nenhuma, toma-los em suas reflexdes®; sua motivagéo, portanto, é, por um lado,
estabelecer que aquilo que foi colocado fora do circuito ndo pode ser pressuposto ou levado em
consideracdo no desenvolvimento das investigacdes fenomenoldgicas, entretanto, por outro

lado, nada se abandona, nem nada se perde.

N&o abrimos mao da tese que efetuamos, ndo modificamos em nada a nossa
convicgdo, que permanece em si mesma o que ela é (...) E, no entanto, ela sofre uma
modificacdo — enquanto permanece em si mesma o que ela é, nés a colocamos, por
assim dizer “fora de acdo”, ndés “a tiramos do circuito”, “a colocamos entre
parénteses”. Ela ainda continua ai, assim como o que foi posto entre parénteses (...).
Também podemos dizer: a tese é uma vivéncia, mas dela ndo fazemos “nenhum
uso”.81

Ou seja, apobs a suspensdo de um juizo especifico ou mesmo de todo o mundo natural
em sentido amplo, eles ndo serdo eliminados de consideracdo, mas serdo encarados apenas sob
0 aspecto como se apresentam a consciéncia — isto é, como fenémenos reduzidos a

consciéncia®.

Ademais, contra uma possivel “visdo superficial do alcance da epoché [que] levaria a
interpreta-la como simples excluséo de preconceitos, tendente a purificar as ciéncias ou ainda
a constitui¢io de uma ciéncia ‘liberta de teorias’”®, é de extrema importancia assinalar que o
seu alcance € ainda muito maior: trata-se da defesa husserliana de que, em virtude da execucgéo
do método fenomenoldgico — e somente por meio dele - podemos ascender a um novo dominio
cientifico. Repitamos as palavras do mestre de Freiburg: tal dominio “deve ser alcangado
justamente pelo método de parentizagdo”®*. A atitude autenticamente filosofica, portanto, ndo
acontece de maneira meramente volitiva ou pela simples mudanca de estado mental do fil6sofo;
muito pelo contrario, a entrada no dominio cientifico préprio a Fenomenologia é
metodologicamente mediada; isto é, a atitude fenomenoldgica s6 conquista sua consolidacdo
através da epoché, de modo que leva-la a cabo é efetivar o método fenomenoldgico®. Dentro
do pensamento husserliano, pois, Fenomenologia é, antes de qualquer coisa, seu proprio

8 MORUJAO, 1954, p. 63: “Todas as ciéncias que se reportam ao mundo natural, seja qual for a perfeigdo, rigor
e evidéncia das suas conclusdes, serdo colocadas ‘fora de circuito’, ndo se fazendo uso da sua validez”.

61 HUSSERL, 20064, p. 79 [Hua I11/1, p. 54] — destaque meu.

62 Conforme nota Fragata (Cf. 1959, p. 93), rigorosamente falando, poderiamos distinguir a epoché da “reducio”,
uma vez que é pela suspensdo, isto é, praticando a epoché, que reduzimos, é devido a epoché que se consegue a
redugdo. A epoché seria, pois, causa da “redugdo”. Como, porém, exercer a epoché é, simultaneamente, “reduzir”,
os dois termos sdo empregados indiferentemente pelo préprio Husserl.

68 MORUJAO, op. cit., p. 63.

64 HUSSERL, 20064, p. 81 [Hua I11/1, p. 56] — destaques meus.

8 Como aponta, dentre outros, W. Biemel (In: HUSSERL, 2014, p. 10): “a redugdo fenomenoldgica proporciona
0 acesso ao modo de consideracdo transcendental”.



87

método. Por isso, afirma ele: “acima de tudo, 'fenomenologia' designa um método e uma atitude
intelectual: a atitude intelectual especificamente filosofica, o método especialmente
filosofico’®.

4.2 OS SENTIDOS DE TRANSCENDENCIA NA FENOMENOLOGIA TRANSCEN-
DENTAL

Com o acima exposto, “aprendemos a entender o sentido, mas de modo algum qual é
a possivel operagdo da epoché”®’. Isso quer dizer que, em posse das Gltimas consideracdes,
vemo-nos diante da tese de que a atitude fenomenoldgica exige a evidéncia apoditica para que
0s juizos do conhecimento sejam admitidos como véalidos pela Fenomenologia Transcendental
e que essa exigéncia deve ser rigorosamente assegurada pela epoché, ou seja, pela inibicdo de
tudo gque ndo é dado a uma evidéncia apoditica. Contudo, nem a esfera que serd posta entre
parénteses foi delimitada, nem tampouco a regido que podera ser tomada como campo dos
dados indubitavelmente evidentes foi caracterizada. Essa é, pois, a tarefa que deve ser aqui

levada a cabo.

E nesse contexto de compreensdo da execucdo metodologica de uma atitude
especificamente fenomenoldgica e, por conseguinte, de estruturacdo da Fenomenologia como
ciéncia fundamental, que os conceitos de “transcendéncia” e “imanéncia” e a ideia de
“transcendentalidade” ganham importancia capital, na medida em que a epoche se define
precipuamente como um meétodo de inibicdo de transcendéncias, cujo fito maior “é¢ a
delimitacdo da regido da consciéncia transcendental, possibilitando assim um ponto de partida

absolutamente certo para uma filosofia como ciéncia rigorosa”®.

Destarte, deve-se agora, finalmente, acompanhando a execucdo da epoché, (1)
circunscrever os sentidos de “transcendéncia” e “imanéncia” presentes no pensamento
transcendental husserliano, (2) determinar qual deles é o auténtico significado fenomenolégico-
transcendental e, por fim, (3) indicar em que medida um novo sentido também de subjetividade

(transcendental) € forjado a partir da ressignificacdo desses termos.

8 HUSSERL, 2014, p. 44 [Hua Il, p. 23].

67 Idem, 20064, p. 83 [Hua I11/1, p. 57].

8 MORUJAO, 1954, p. 64. No mesmo sentido, o proprio Husserl assevera que “através da érnoyy fenomenologica,
reduzo o meu eu natural humano natural e a minha vida animica — o dominio da minha autoexperiéncia psicologica
— a meu eu fenomenoldgico-transcendental, ao dominio da autoexperiéncia fenomenoldgico-transcendental”
(2013, p. 63).



88

Para isso, tendo em vista que “o conceito de reducéo foi introduzido nas cinco li¢es
de Géttingen publicadas com o nome de ‘A Ideia da fenomenologia® (1907)%° e, especialmente,
que “este trabalho [A Ideia] é devotado a clarificacdo fenomenoldgica das noc¢des de imanéncia
e transcendéncia”’®, tomar-se-a essa obra como fio-condutor da seguinte exposi¢o e, por isso,
as etapas da epoché e as modificagBes de sentido das noc¢Bes aqui investigadas serdo analisadas
a partir do desenvolvimento dos trés graus de consideracdo fenomenoldgica que nela é

apresentado.

421 O sentido natural da transcendéncia

Conforme supramencionado, a tarefa radical propugnada por Husserl imp&e que se
“coloque por terra” todo e qualquer conhecimento que contenha um minimo que seja de
obscuridade e incerteza, tendo em vista a aquisicdo de conhecimentos capazes de se
configurarem como ponto de partida absolutamente dado ¢ indubitavel, “a partir do qual toda a
pergunta encontre e deva encontrar a sua resposta imediata”’*. Dito de maneira mais rigorosa:
a tarefa precipua da epoché é colocar entre parénteses tudo que carece de apodicidade, a fim de

que alcancar o campo dos dados que se presentem de modo pleno a uma intuicdo evidente.

Em face disso, ainda no @mbito da atitude natural, Husserl se coloca diante da primeira
reflexdo gnosioldgica, que pode ser resumida na seguinte pergunta: qual o critério que nos
permitira distinguir entre a indubitabilidade de um conhecimento e a dubitabilidade de outro??
Ora, € justamente para responder a esta questdo que o fenomendlogo lancara mao do par
conceitual “imanéncia/transcendéncia”: diz ele que “imanéncia em geral é o carater necessario
de todo o conhecimento”’3. Por seu turno, enquanto correlato contrario dela, “a transcendéncia
¢ fonte de incertezas”’* e, devido a isso, deve ser colocada entre parénteses. Isso legitima a

caracterizacdo do chamado principio gnosiolégico:

% BARBOSA, Rafael Basso. A ideia husserliana de Fenomenologia. In: Incongidentia: Revista Eletronica de
Filosofia. Mariana-MG, v. 2, n. 2, jan-jul de 2014, p. 26. Disponivel em: < http://inconfidentia.famariana.edu.br/
wp-content/uploads/2014/08/A-ideia-husserliana-de-fenomenologia.pdf>. Acesso em: 22 set. 2015.

0 COBB-STEVENS, R. Husserl and Analytic Philosophy. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1990, p.
165. (Phaenomenologica 116). Disponivel em: <http://link.springer.com/book/10.1007/978-94-009-1888-7>.
Acesso em: 30.08.2015. Tradugdo minha de: “This work is devoted to a phenomenological clarification of the
notions of immanence and transcendence”.

"M HUSSERL, 2014, p. 52 [Hua I, p. 30].

2 Cf. Ibidem, p. 21 [Hua I, p. 4].

3 Ibidem, p. 57 [Hua I, p. 33].

7 MORUJAO, 1980, p. 204.



89

Ha& que afetar toda a transcendéncia concomitante com o indice da desconexdo, ou
com o indice da indiferenga, da nulidade gnosiologica, com um indice que afirma: ndo
me importa aqui absolutamente nada a existéncia de todas estas transcendéncias, quer
eu nela creio ou ndo; aqui, ndo é o lugar de sobre ela julgar; isso fica completamente
fora de jogo.™

Em tais palavras, mesmo sem ainda compreender adequadamente o significado dos
termos em questdo, ja € possivel observar que o projeto fenomenoldgico-transcendental pode
ser compreendido como o esforgo de suspender as transcendéncias em favor de conhecimentos
indubitaveis’®. Entretanto, o que, neste grau de consideracéo, pode ser reputado como duvidoso
e, consequentemente, deve ser posto fora de circuito? Noutras palavras, o que de fato pode ser

caracterizado como transcendente neste momento?

Como sabemos, a atitude natural € aquela na qual cotidiana e habitualmente vivemos;
é a atitude, nos dizeres de John Brough, “marcada pela absor¢do nos objetos mundanos”’’. Nela,
pois, encontramo-nos voltados para a realidade exterior — para 0 mundo — na qual transitamos
com familiaridade, circundados por outras pessoas € por objetos, e em tudo isso

espontaneamente acreditamos — como afirma, por outras palavras, Husserl:

Encontro constantemente a disposicdo, como estando frente a frente comigo, uma
efetividade espago-temporal da qual eu mesmo fago parte, assim como todos os outros
homens que nela se encontram e que de igual maneira estdo a ela referidos. Eu
encontro a “efetividade”, como a palavra ja diz, estando ai, e a aceito tal como se da
para mim, como estando ai.”®

Todavia, “serd a existéncia deste mundo, desta realidade, algo apoditicamente
evidente?”’®, Para responder — negativamente — a esta interrogacéo, consideremos um exemplo
analogo ao fornecido pelo fenomenologo no 8§41 de Ideias 18 encontro-me diante de um livro;
concentrando-me nele, posso alterar tanto minha posi¢cdo quanto a dele no espagco e posso
rotaciona-lo de diversas maneiras, mas a consciéncia de que estou diante de um e mesmo livro
permanece. Os aspectos deste objeto que, sob certo angulo, revelavam-se indeterminados, séo
trazidos, através de modificacGes de posicao, a clareza da determinacédo; outros, que apareciam
de modo claro, sdo entdo velados. Na minha percepc¢do atual, com efeito, jamais tenho o livro

por inteiro, pois o que ha, na verdade, “é uma série ininterrupta de esbogos ou perspectivas

S HUSSERL, 2014, p. 63 [Hua Il, p. 30].

6 Como aponta Morujdo (1961, p. 63): “porque a transcendéncia é fonte de incertezas e a filosofia procura uma
base indubitavel para se erguer, ¢ que se pratica a posi¢do entre parénteses”

" BROUGH, 2008, p. 180. Tradugdo minha de: “marked by absorption in mundane objects”.

8 HUSSERL, 20064, p. 77 [Hua 111/1, p. 52-53].

" FRAGATA, 1959, p. 102.

8 Cf. HUSSERL, op. cit., pp. 97-98 [Hua Il1/1, p. 73-74].



90

[Abschattungen]”®! da coisa em questdo. N&o capto perceptivamente o livro, mas sim
determinados perfis do mesmo objeto, pois qualquer movimentagdo minha ou dele ira
apresenta-lo sempre e necessariamente de modos distintos®2. Generalizando tais ponderacoes
exemplificativas para todas as coisas que compdem a realidade espaco-temporal e que, portanto,

sdo objetos de uma percepcao possivel, Husserl sustenta que

Da percepcao da coisa faz parte (...), por necessidade de esséncia, certa inadequacao.
Uma coisa, por principio, s6 pode ser dada ‘por um de seus lados’, e isso ndo significa
de maneira incompleta, imperfeita, mas significa justamente o que é prescrito pela
exibigdo de perfil. Uma coisa ¢ dada necessariamente em meros “modos de apari¢cdo”.
(...) Ser desta maneira imperfeita in infinitum faz parte da esséncia insuprimivel da
correlacgdo entre coisa e percepgdo da coisa®.

Relativamente as coisas que se apresentam no mundo exterior via percepcao, portanto,
a plena adequagdo pela qual aspira a evidéncia apoditica ¢ impossivel. De forma que “a
conclusdo inevitavel é a seguinte: o filésofo, que sé descansa na ‘evidéncia apoditica’, ndo pode
comecar pela coisa exterior’®. Desse modo, ¢ a realidade exterior — ou natureza num
determinado sentido® — que assume a primeira acepcéo (vale destacar: ainda sob a perspectiva
da atitude natural) de transcendente, porque sempre e necessariamente estad para-além,
extrapola, transcende os limites daquilo que é efetivamente dado na percepgéo:

Aspecto caracteristico da natureza e de tudo o que cai no ambito do presente titulo
[transcendente], aquilo que ultrapassa experiéncia ndo s6 no sentido de que ndo é
absolutamente determinado, mas também no sentido de que, em principio, ndo pode
ser absolutamente determinado porque é necessariamente dado por meio de
apresentacdes, através de perfis.®

Em consequéncia disso, 0 mundo exterior deve sucumbir a epoché. Porém, é preciso
atentar para o fato de que isso ndo significa que somente o indice de existéncia das coisas

materiais é que deve ser inibido. As ciéncias que dizem respeito a este mundo, como apontamos

81 MORUJAO, 1957, p. 9.

8 HUSSERL, op. cit., p. 98: “uma nica e mesma forma (dada corporalmente como a mesma) aparece sempre
continuamente ‘de outra maneira’, em sempre outros perfis” [Hua I11/1, p. 74].

8 |bidem, pp. 103-104 [Hua I11/1, p. 80].

8 FRAGATA, 1959, p. 106.

8 A saber, no sentido empregado por Husserl ao caracterizar a primeira acep¢io de “transcendente” na enumeracgio
que realiza no §30 da obra que comp®e o volume XII da Husserliana — Collected Works, intitulado Os problemas
basicos da Fenomenologia [doravante Problemas]: “Por natureza [entende-se] precisamente um titulo que abrange
atotalidade das objetividades que se apresentam através de apari¢des”. Tradugdo minha de: “For nature is precisely
a title that embraces the totality of objectivities presenting themselves through appearings” (HUSSERL, Edmund.
The basic problems of Phenomenology: From the Lectures, Winter Semester, 1910-1911. Trans. I. Farin; J. G.
Hart. Dordrecht: Springer, 2006b, p. 65 (Husserliana: Collected Works, v. 12).

% |bidem, p. 63. Tradugdo minha de: “characteristic feature of nature and everything that falls under this title that
it transcends experience not only in the sense that it is not absolutely given, but also in the sense that, in principle,
it cannot be absolutely given, because it is necessarily given through presentations, through profiles”.



91

em paginas anteriores®’, também carecem do rigor baseado nas evidéncias apoditicas — exigido
a configuracdo da atitude fenomenoldgica — e, por isso, elas também devem ser colocadas fora
de circuito junto com o mundo ao qual estao referidas (0 mundo natural latu sensu). No mesmo

sentido, Husserl ainda aponta que, junto com o mundo natural e suas ciéncias,

Também estdo excluidas todas as objetividades individuais que se constituem
mediante fungBes valorativas e praticas da consciéncia, todas as espécies de
realizagOes da civilizagdo, obra das artes técnicas das belas-artes, das ciéncias (...) e
toda forma de valores estéticos e praticos. E naturalmente tambhém efetividades tais
como o Estado, costumes, direito e religido. Assim, a exclusdo de circuito atinge todas
ciéncias naturais e do espirito (...), justamente porque sdo ciéncias que requerem a
orientacdo natural.®

E mais, na medida em que se trata de colocar entre parénteses todo aquilo que se refere
a atitude natural — como explicitam as Gltimas palavras da passagem supracitada —, a reducéo
também atinge a matematica, a l6gica e ciéncias afins, o que ndo implica, pondera Husserl, que
as objetividades universais — as esséncias — as quais tais ciéncias estdo correlacionadas também
devam ser suspensas, pois, como veremos adiante, esse tipo de objetos serd preservado nas
consideracBes fenomenoldgicas futuras. Trata-se, neste caso, de dar indice zero as disciplinas

enquanto tais®.

Ainda neste grau de consideragdo, Husserl assinala mais uma transcendéncia: a
transcendéncia de Deus. E, sendo assim, nem este escapa da epoché. Embora a argumentacao
husserliana acerca da exclusdo de Deus (realizada no §58 de Ideias I) ndo seja uma das mais
estruturadas, ela é clara e incisiva: a existéncia de um ser divino extramundano implica que,
além de estar para-além do mundo, ele também possuiria uma relacdo de exterioridade com a

consciéncia. Dessa forma,

Ele seria um “absoluto” num sentido totalmente diferente do absoluto da consciéncia,
assim como, por outro lado, um transcendente num sentido totalmente diferente do
transcendente no sentido do mundo. Naturalmente, nossa reducdo fenomenoldgica €
extensiva a esse “absoluto” e a esse “transcendente”,

Assim, apesar de ndo dar razdes suficientes para distingdo entre os sentidos da

transcendéncia do mundo e de Deus, o fenomenologo garante que “ele [Deus] deve permanecer

fora de circuito no campo de investigagdo a ser estabelecido”?.

87 Cf. secdo “3.1.1 Sobre a atitude natural e suas (insufi)ciéncias”, pp. 70-75 do presente trabalho.
8 HUSSERL, 20064a, p. 131 [Hua I11/1, p. 108].

8 Cf. Ibidem, pp. 134-135 [Hua I11/1, pp. 111-113].

% lbidem, p. 134 [Hua I11/1, p. 111].

% Ibidem, p. 134 [Hua I1I/1, p. 111].



92

Ora bem. Tendo identificado 0 mundo material, as ciéncias que nele se realizam, todas
as producdes estéticas e praticas humanas, as instituicbes sociais e até Deus como
transcendéncias, o que nos resta? Incélumes ficam apenas os atos da consciéncia, as vivéncias
do sujeito, visto que, deslocando a reflexdo para o que se revela no mundo interior do sujeito

empirico, assevera Husserl,

apreendi um ‘algo ele mesmo’, absoluto, cuja existéncia ndo pode por principio ser
negada (...). Eu digo e de maneira cabal e necessaria: eu sou, esta vida é, eu vivo:
cogito. (...). Assim, pois, esta de todas as maneiras claro que tudo aquilo que esta para
mim ai no mundo-de-coisas é somente realidade presuntiva; mas esta claro, ao
contrério, (...) que minha atualidade de vivéncia é efetivamente absoluta, dada por
uma posicéo incondicionada, pura e simplesmente insuprimivel®,

Eis o que Husserl designa, na “Segunda Li¢ao” de A Ideia, com o0 nome de evidéncia
da cogitatio: ndo importa que o percepcionado, lembrado, representado ou julgado seja certo
ou incerto, real ou ficticio, efetivo ou ndo. Considerando as vivéncias subjetivas enquanto tais,
é absolutamente indubitavel que se percepciona, que se lembra, que se julga, etc.%® Com efeito,
a imanéncia, mesmo neste sentido mais ingénuo, “€ 0 modo de ser das vivéncias; estas ndo se
ddo em perspectivas; ndo ha faces que as possa figurar ora de um ora de outra: ddo-se
absolutamente™®, e é nesse sentido que Husserl afirma que “uma vivéncia ndo se perfila”®®,
pois “¢ da esséncia do dado imanente dar justamente um absoluto, que ndo pode de modo algum

se exibir ou perfilar por seus lados”®.

Aqui, deve-se atentar, porém, que esta primeira acep¢do de “imanéncia”, por ainda
estar adstrita a contraposicdo entre mundo externo e subjetividade empirica, é a de imanéncia
real, entendida como 0 que estd contido e que compBe 0s atos da consciéncia empirica, 0s
fendmenos mentais reais que se desenvolvem no tempo objetivo da natureza. Imanente aqui é,
pois, “tomado como o que estd na mente como uma coisa € dita estar contida em alguma outra

coisa”¥’.

Tendo em vista essas caracterizagdes, a definicdo de transcendéncia real pode ser
aperfeicoada nas palavras de John Caputo: “transcendéncias sio mundanas, realidade empiricas

que ddo a subjetividade em um complexo de presenca e auséncia, de intuicdes parcialmente

92 HUSSERL, 20064a, pp. 108-109 [Hua 111/1, pp. 85-86]

9 Cf. Idem, 2014, p. 52 [Hua Il, p. 30].

% MORUJAO, 1957, p. 14 — destaques nossos.

% HUSSERL, 20064, p. 101 [Hua I/, p. 77].

% Ibidem, p. 105 [Hua I11/1, p. 82] — destaques meus.

% BROUGH, 2008, p. 180. Destaques e tradugdo minha de: “taken to be in the mind as one thing is said to be
contained in some other thing”.



93

cheias e vazias”%. Ou seja, é aquilo que esta fora da consciéncia empirica, “de onde resulta
uma concepcao de transcendéncia ingénua, como ‘mundo exterior’”%. E precisamente todo e
qualquer transcendente nesse sentido que deve ser posto fora de circuito neste grau inicial de

consideracdo fenomenoldgica.

Com isso, pode ser caracterizada a primeira etapa da reducdo fenomenologica,
denominada por Husserl de reducdo gnosioldgical® e por alguns intérpretes'®® de redugio
psicolégica: “tudo que me é exterior, mesmo as outras pessoas € o proprio Deus, esta posto
‘entre parénteses’ e, em lugar do mundo em si, surge o ‘mundo’ consciente, o ‘mundo’ reduzido
as vivéncias, ou [mundo] psicoldgico”%2, entendido enquanto real, na medida em que, como
Husserl observa logo no comego da “Terceira Ligdo” de A Ideia, a evidéncia de ser indubitéavel
da cogitatio, neste momento, ainda se confunde com a posicdo de que esta vivéncia
cognoscitiva é do sujeito empirico, mundano'®. A reducio gnosioldgica ou psicoldgica, entio,
“suspende o juizo relativamente a existéncia de tudo o que é exterior ao sujeito”1% e restringe
a investigacdo aos fendbmenos imanentes, compreendidos enquanto vivéncias que estdo dentro

da consciéncia natural.

Nesse contexto, uma passagem de A Ideia apresentada quando foram abordados 0s
sentidos de “transcendéncia” e “imanéncia” em Descartes ganha novamente relevancia: “0
imanente, dird aqui o principiante, esta em mim; o transcendente, fora de mim”%. Essas
palavras expressam com privilegiada clareza tanto a primeira acepc¢ao de tais conceitos em

Husserl quanto a acepcdo deles para Descartes, porque se trata aqui precisamente de uma

% CAPUTO, 1979, p. 206: “Transcendencies are mundane, empirical realities which give themselves to
subjectivity in a complex of presence and absence” [tradugdo minha].

% PERES, Savio P. O problema da transcendéncia do objeto da percepcéo e do objeto da fisica nas investigacoes
I6gicas de Husserl. In: Philésophos, Goiania, v.19, n. 1, p. 219-246, jan/jun. 2014, p. 237. Disponivel em:
https://www.academia.edu/9047695/0_Problema_da_transcend%C3%AAncia_do_objeto_da_percep%C3%A7
%C3%A30_e_do_objeto_da f®%C3%ADsica_nas_Investiga%C3%A7%C3%B5es L%C3%B3gicas_de Husserl
. Acesso em: 28 out. 2015.

100 Cf. HUSSERL, 2014, p. 63 [Hua I, p. 39].

101 Cf. TOURINHO, Carlos D. Versges da "Transcendéncia na Imanéncia" na Fenomenologia de Edmund Husserl.
Philésophos, Goiania, v.17, n. 2, pp. 107-130, 2012b, p. 108-109. Disponivel em: <http://revistas.ufg.br/
index.php/philosophos/article/view/19386/13574#.VdiJ__SvwwQ>. Acesso em: 15 set. 2014 2012b, p. 110; Cf
também BROUGH, 2008, p. 180; FRAGATA, 1959, p. 101.

102 FRAGATA, 1959, p. 107 — destaques meus.

103 Cf. HUSSERL, op. cit., p. 68 [Hua Il, p. 44].

104 FRAGATA, 1962, p. 29.

105 HUSSERL, op. cit., p. 22 [Hua 11, p.5] — destaques meus.



94

apropriacdo husserliana de nocdes cartesianas'®. Por isso, Husserl reconhece que até aqui
chegara também Descartes.

Consequentemente, assim como na filosofia cartesiana, neste estagio de consideracédo
(conforme se pode avistar a partir das acepcOes de “transcendéncia” e “imanéncia”
supracitadas), a consciéncia é, ela também, concebida como uma coisa mundana, tal qual a res
cogitans, ou ainda, como um recipiente, uma caixa®’. Assim, também de maneira analoga ao
observado em Descartes, 0 enigma fundamental da transcendéncia se delineia a partir da
demarcacao de duas regides antepostas e exteriores uma a outra (ha a consciéncia efetiva, certa
“interioridade” cujas vivéncias cognitivas sdo indubitaveis, e ha 0 mundo, em sentido amplo,
fora dela e carente de certeza), e se expressa no seguinte questionamento: como as vivéncias da
consciéncia correspondem a objetos que nelas néo estdo? “Como posso eu, este homem, atingir

nas minhas vivéncias, um ser em si, fora de mim?”"1%,

Esquematicamente, a vista do exposto nesta se¢do, podemos didaticamente apresentar
as distin¢des de sentido aqui realizadas do seguinte modo:

Tabela 1 — Primeira acep¢do de “transcendente” e “imanente” em Husserl.

Grau de
consideracao Etapa realizada Transcendente Imanente
fenomenoldgica
Reducéo O que esta fora da consciéncia .
L . O que esta dentro da
Psicolégica: mundana, o mundo exterior T e
. o . L consciéncia empirica,
Primeiro grau restricdo dos dados latu sensu (coisas materiais, L .
P . N . ~ vivéncias subjetivas
legitimos a ciéncias “naturais”, produgdes e . o
. L S reals, cogitationes.
investigacao. instituicdes humanas, Deus).

4.2.2 O primeiro sentido fenomenoldgico da transcendéncia

Bem, se resgatarmos todas as criticas avancadas por Husserl contra Descartes acerca

destes sentidos de “transcendéncia” e “imanéncia” e da concepgdo mundana de subjetividade'®,

poderemos compreender porque satisfazer-se com o conquistado naquele estagio de

106 O que é reconhecido na literatura auxiliar: cf., por exemplo, MORUJAOQ, 1957, p. 14; FRAGATA, 1962, p. 29;
TOURINHO, 20124, p. 33.

107 BROUGH, 2008, p. 180: “Aqui, a abordagem psicoldgica, mesmo que de psicologia descritiva, leva a
concepcdo da consciéncia como uma caixa, [pois] eventos mentais, experiéncias e seus contetidos, sdo tomado
como estando realmente contido na mente”. Tradugdo minha de: “Here the psychological approach, even that of
descriptive psychology, leads to the conception of consciousness as a bag. Mental events, experiences and their
contents, are taken to be really contained in the mind”.

108 Cf. HUSSERL, 2014, pp. 24-25 [Hua I1, p. 7].

109 Cf. topico 2.2 “A critica Husserliana a Descartes”, pp. 58-68 da presente dissertagao.



95

consideracdo seria insuficiente para as ambi¢6es do projeto fenomenoldgico e porque, diante
disso, o mestre de Freiburg nos adverte que “antes de mais, ja a cogitatio cartesiana necessita

da reducdo fenomenologica”*. Dito com outras palavras:

Necessitamos aqui da reducéo para que ndo se confunda a evidéncia da cogitatio com
a evidéncia de que existe a minha cogitatio, com a evidéncia do sum cogitans e coisas
similares. Ha que se precaver da fundamental confuséo do fenémeno puro no sentido
fenomenolégico com o fendmeno psicoldgico.*

O processo de reducdo deve, entdo, voltar-se para o proprio sujeito empirico e seus
fendmenos mentais. Esta etapa constitui o inicio do segundo grau de consideracédo
fenomenoldgica que, a rigor, ndo pode ser classificado como uma nova reducéo, mas sim como
uma radicalizacdo da suspensdo de tudo aquilo que €, de algum modo, mundano. O que é
possivel na medida em que, conforme Husserl sublinha no terceiro volume das Ideias, intitulado

Fenomenologia e a Fundacdo das Ciéncias, esta

suspensdo da epoché pode ter duas direcdes: a algo transcendente (ou seja, tudo o que
ndo é ele mesmo processo-vivéncia [vivéncia subjetiva] ou correlato de processo-
vivéncia) pode ser postulada (...) mas também a reflexdo pode dirigir-se em direcéo a
si mesmo e ao Ego subjacente as vivéncias, e neste sentido, encontrar estados
psiquicos e sujeito psiquico e psique: € claro que aqui também a reducdo é
realizada.!?

Ou seja, se, antes, a realidade externa havia sido suspensa, agora, também a realidade
psicoldgica é colocada fora de circuito: “o eu como pessoa, como coisa do mundo, € a vivéncia
como vivéncia desta pessoa (...), tudo isso sdo transcendéncias e, enquanto tais,
gnoseologicamente zero”!3. Isso, porém, ndo significa que as vivéncias sejam excluidas da
investigacao. Pelo contrario, significa que tais vivéncias, em virtude desta ampliacdo do campo
da reducdo, podem se manifestar em plena pureza, de modo absoluto, porque, sem qualquer
referéncia a realidade natural de qualquer espécie, pode-se ter acesso intuitivo e indubitavel a
elas. Por isso, Husserl afirma que a toda vivéncia psicoldgica, através da reducdo, corresponde

uma vivéncia pura:

110 HUSSERL, 2014, p. 24 [Hua Il, p. 7].

111 |bidem, p. 68 [Hua Il, p. 43]. Sobre o sentido de “fendmeno puro”, ¢ importante assinalar, conforme Morujdo
(1957, p. 17), que “Puro significa N80 mundano; consciéncia pura é a consciéncia ndo mundana onde se da o
fendomeno puro”.

112 HUSSERL, Edmund. Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy.
Third Book: Phenomenology and the Foundation of the Sciences. Trans. by Pohl, W.E., Klein, T.E. The Hague:
Martinus Nijhoff, 1980, p. 65 (Husserliana: Collected Works, v. 1). Tradugdo minha de: “the suspending epoché
can have two directions: a transcendent something (that is to say everything that is not itself lived-process or
correlate of lived-process) can be posited (...) but also the reflection can direct itself toward the lived-process itself
and the Ego undergoing lived-process, and in this regard find psychic states and psychic subject and psyche: of
course here also the reduction is performed”.

113 |dem, 2014, p. 68 [Hua Il, p. 44].



96

Atoda a vivéncia psiquica corresponde, pois, por via da reducdo fenomenoldgica, um
fendbmeno puro, que exibe a sua esséncia imanente (singularmente tomada) como
dado absoluto. Toda a posi¢do de uma ‘realidade ndo imanente’, ndo contida no
fendmeno (...) esta desconectada, isto €, suspensa.'4

Assim, por exemplo, “esta minha percep¢do de algo” pode ser reduzida a “esta
percepcao de algo” enquanto tal. Realiza-se, com efeito, uma purificagdo do campo da
imanéncia mediante a exclusdo da imanéncia real enquanto transcendente. Noutras palavras:
depurada de toda sua carga transcendente, a cogitatio j& ndo mais carrega em si conjuntamente

nenhum traco de realidade subjetiva empirica que, antes, a maculava.

Com isso, a imanéncia revela-se em seu primeiro sentido fenomenol6gico, em
contraste com o sentido meramente psicolégico demonstrado anteriormente: ela “ja nao
significa conjuntamente a imanéncia real, a imanéncia na consciéncia do homem e no fendmeno
psiquico real”'’® mas sim “designa o fluxo constituido pelas vivéncias purificadas de sua
apercepcao psicoldgica™®; ela diz respeito apenas aos atos, a vivéncia consciente pura e
simples, sem qualquer referéncia a nenhuma espécie de realidade ou efetividade mundana, nem

mesmo ao sujeito empirico-psicolégico.

Neste primeiro sentido fenomenoldgico, a imanéncia é chamada de “ingrediente” ou
“inclusa”!'’, de modo que “o imanente incluso surge como o indubitavel, justamente porque
nada mais existe, nada mais ‘intenta para 14 de si mesmo, (...) porque aqui o que ¢ intentado
estd também autodado de modo completo e inteiramente adequado”!8, Tais sdo, entdo, 0s
primeiros dados fenomenologicamente apoditicos: as cogitationes puras. Elas sao assumidas,
até o momento, como os Unicos dados indubitaveis e, com isso, delimitam a Unica regido

legitima de consideracgdo fenomenoldgical®®.

114 HUSSERL, 2014, p. 69 [Hua Il, p. 45].

115 1hidem, p. 25 [Hua Il, p. 7].

116 PERES, 2014, p. 238.

117 Seguindo as tradugdes espanhola, de M. Garcia-Bard (Cf. HUSSERL, 1982, p. 10) e portuguesa, de A. Mor&o
(Cf. HUSSERL, 2014, p. 8), utilizaremos aqui “ingrediente” ou “incluso” como sinénimos para traduzir o termo
alemio “reell”, que € aplicado por Husserl para denominar esta acepgdo do “imanente” (reelle Immanenz) em
contraposicdo ao sentido natural de imanéncia (reale Immanenz). Cf. BOEHM, Rudolf. Immanenz und
Transzendenz In: Vom Gesichtspunkt der Phdnomenologie. Martinus Nijhoff: Den Haag, 1968, pp. 145-146
(Phaenomelogica, n. 26).

118 HUSSERL, 2014, p. 22 [Hua Il, p. 5].

119 F jmportante destacarmos que tal sentido de imanéncia ja havia sido reconhecido por Husserl desde as
Investigages Logicas: “Se separarmos o eu corporal do eu empirico e se limitarmos, portanto, o eu psiquico puro
ao seu teor fenomenologico, entdo ele reduz-se a unidade de consciéncia, por conseguinte, a complexao real (reell)
de vivéncias que nds (ou seja, cada um para seu préprio eu) (...) encontramos com evidéncia como disponivel para
nds proprios” (HUSSERL, 2012b, p. 301 [Hua XIX/1, p. 363]).



97

Por seu turno, tudo o que ““se encontra fora do ato cognitivo e, portanto, ndo se encontra
contido na propria vivéncia cognoscitiva”?’, nas cogitationes puras, é imputado como
transcendente e esta excluido da esfera da investigacdo. Este é o sentido amplo que Husserl

confere a “transcendéncia’:

Em um sentido completamente geral, o0 objeto do conhecimento ele mesmo néo esta
presente no ato de conhecimento (e nao esta presente de jeito nenhum na consciéncia
[entendida enquanto ato] da qual ele é objeto) E isso permanece mesmo no caso da
intuicdo fenomenoldgica. Mesmo que seja fenomenologicamente intuido, [o
transcendente] ndo esta, no sentido préprio, dentro do ato®?!,

Definicdo analoga se encontra também na A Ideia e é extremamente elucidativa porque
¢ feita pelo mestre de Freiburg em termos de contraposi¢des entre “imanéncia” e

“transcendéncia” na acep¢do aqui em analise:

Transcendéncia (...) quer dizer que o objeto do conhecimento ndo estd como
ingrediente contido no ato cognitivo, de modo que por “dado no verdadeiro sentido”
ou “dado imanentemente” se entende o estar inclusamente contido. O ato de
conhecimento, a cogitatio, tem momentos ingredientes, que, como ingredientes, a
constituem: mas a coisa que ela intenta e que supostamente percepciona, de que se
recorda, etc., encontra-se na propria cogitatio enquanto vivéncia, mas nao
inclusamente como fragmento, como algo que realmente nela existe*??,

Ademais, em consequéncia dessas modificacdes de sentido, a propria pergunta
fundamental sobre a possibilidade do conhecimento também é reduzida. Uma vez que, nesta
etapa de consideragdo, ap6s a purificagdo do conceito de imanéncia ingrediente, a cogitatio
nada mais carrega de duvidoso'?3, o enigma da transcendéncia, que antes era “como posso eu,
este homem, atingir nas minhas vivéncias, um ser que esta fora de mim?”, agora, passa a Ser:

“como pode o fendmeno puro do conhecimento atingir algo que nao lhe ¢ imanente, como pode

120 TOURINHO, 2012b, p. 108-109; Idem., 2012a, p. 32.

121 HUSSERL, 2006b, p. 64: “in the completely general sense that the object of knowledge itself is not present in
the act of knowledge (and is not present at all in the consciousness of which it is the object) (...) And that holds
even in the case of the phenomenological intuiting. Even that which is intuited phenomenologically is not in the
proper sense within the act” [tradugdo minha].

122 HUSSERL, 2014, p. 58 [Hua I, p. 35]. Essa oposi¢do entre imanéncia inclusa e transcendéncia ndo-inclusa
pode ser igualmente observada ja na fase pré-transcendental de seu pensamento: segundo a interpretacdo
husserliana da intencionalidade apresentada em Investiga¢es Logicas, “o objeto é transcendente a consciéncia
porque o objeto é sempre algo visado pelos atos intencionais, ou seja, 0 objeto é sempre algo para o qual a
consciéncia se direciona, portanto, ndo ¢ algo pertencente (imanente) a propria consciéncia” (THOME, Scheila C.
Imanéncia versus Transcendéncia: A problematizacdo do conceito de Intencionalidade na Fenomenologia de
Edmund Husserl. In: Didlogos Possiveis, Salvador, ano 13, n. 2, pp. 135-150, 2014, p. 143. Disponivel em:
<FORA DO AR>. Acesso em: 21 jul. 2015).

123 HUSSERL, op. cit., p. 87 [Hua Il, p. 60]: “Temos a evidéncia do ser da cogitatio e, porque a temos, ela néo
implica enigma algum, portanto, também ndo o enigma da transcendéncia; vale para nés como algo de
inquestionavel, de que nos é permitido dispor”.



98

0 conhecimento (absolutamente dado em si mesmo) atingir algo que ndo se da em si mesmo

absolutamente? E como pode compreender-se este atingir?”124,

A consciéncia, porém, apesar de ter sido também destituida de todos os caracteres
reais, continua no jogo de “dentro e fora”; permanece sendo, por conseguinte, concebida em

termos espaciais, continua sendo pensada como um recipiente!?,

Com o exposto, pode-se representar mais uma vez as modificagcdes de sentido de

“transcendéncia” e “imanéncia” conforme o seguinte esquema:

Tabela 2 — Segunda acepg¢do de “transcendente” e “imanente” em Husserl.
Grau de
consideracao

Etapa realizada Transcendente Imanente

Reducéo Psicologica: Cogitationes puras,

P O que ndo comple a vivéncias, atos da
Segundo grau, purificacdo dos dados >4 P ) o
rimeira etapa legitimos 4 investiga- cogitatio enquanto 'gal, 0 que consciéncia
P ' cao esta fora das vivéncias puras. exclusivamente

enguanto tais.

4.2.3 O sentido fenomenoldgico-transcendental auténtico de transcendéncia

Em posse disso, se sdo as vivéncias conscientes tal como presentam-se-a-si-proprias e
somente enquanto tais, sem qualquer posicéo transcendente, que constituem o campo de dados
a serem investigados, poder-se-ia aqui, aponta Husserl, assumir que ja se pode configurar uma
fenomenologia: ciéncia das cogitationes; isto é, “a fenomenologia do conhecimento enquanto
doutrina das esséncias dos fendomenos cognitivos puros”'?®, Seria, entdo, investigacio de
fendmenos puros singulares (esta percep¢do enquanto tal, a evidéncia desta expectativa, a

lembranca atual e pura de algo, etc.).

Entretanto, ele pondera que “logo que a encetamos, notamos uma certa estreiteza, o
campo dos fenbmenos absolutos — tomados estes na sua singularidade — ndo parece satisfazer

capazmente as nossas intengdes”?’. Isso porque, nessa delimitacéo, ele encontra um erro fatal,

124 HUSSERL, 2014, p. 25 [Hua I, p. 7].
125 Cf. BROUGH, 2008, p. 182.

126 HUSSERL, op. cit., p. 72 [Hua ll, p. 47].
127 |bidem, p. 25 [Hua Il, pp. 7-8].



99

qual seja, a pressuposicdo de que o sentido mais fundamental de imanéncia esta restrito apenas

aquilo que se encontra incluso nos atos da consciéncia pura'?®,

Tal restricdo, a rigor, implicaria a propria inviabilidade da Fenomenologia enquanto
ciéncia fundamental do conhecimento, basicamente por dois motivos, de acordo com Husserl:
primeiro, porque é da esséncia das cogitationes a referéncia a algo distinto de si — contexto
argumentativo, em A Ideia, no qual ele se utiliza pela primeira vez do termo “intencional”, para
afirmar que é inerente aos atos da consciéncia referirem-se intencionalmente ao transcendente,
no sentido de no-incluso?® —, de modo que ignorar isso seria violar o principio de todos os
principios da Fenomenologia (exigéncia de que tudo aquilo que se manifesta originariamente,
no caso, a cogitatio, deva ser tomado exclusivamente tal como e nos limites em que se da); e,
segundo, porgue observando este campo de fenbmenos puros, em verdade, o que se nota
indubitavelmente “¢ antes um eterno rio heraclitiano de fendmenos”*3°, pois as cogitationes
puras sdo fendmenos inexoravelmente singulares e instantaneos (esta percepgdo, esta
expectativa, a lembranga atual, etc.), baseado nos quais ndo se poderia elaborar proposicoes
cientificas acerca de esséncias que, por definicdo, possuem objetividade universal‘®!. Dito de

outra maneira:

Que enunciados posso eu aqui fazer? (...) Posso dizer: isto aqui! Existe, sem ddvida
nenhuma. Talvez eu possa até dizer que este fendmeno inclui como parte sua
aqueloutro, ou que esta conexo com o outro (...). Claro est4, nada hé aqui a ver com a
validade “objetiva” destes juizos; eles ndo tém nenhum “sentido objetivo™*32,

Destarte, seria impossivel fazer as “asser¢des cientificas universalmente validas da

espécie de que aqui necessitamos”*®* — ponto fulcral para Husserl, sobretudo porque as

128 Cf. HUSSERL, 2014, p. 59 [Hua I, pp. 35-36]. Como aponta Brough (2008, p. 185), “o erro fatal é restringir
doacdo evidente a imanéncia real [reel], por confundir as duas. Por isso, damos mais um passo, e introduzimos
uma distin¢do dentro da propria nogdo de imanéncia”. Tradugdo minha de: “The fatal mistake is to restrict evident
givenness to real [reell] immanence, to conflate the two. So we take a further step, and introduce a distinction
within the notion of immanence itself”.

129 Cf. HUSSERL, op. cit., p. 71 [Hua I, p. 46]. Definicdo que também pode ser vista por termos similares em
Problemas, quando, ao tratar do sentido genérico de transcendéncia (enquanto aquilo que esta fora da cogitatio),
Husserl sustenta que “Pertence a esséncia da relagdo intencional, sendo somente a relagdo entre consciéncia e o
objeto da consciéncia, que a consciéncia, isto é, a respectiva cogitatio, seja consciéncia de algo que ndo é ela. E
isso permanece mesmo no caso da intui¢do fenomenologica” (2006b, p. 64). Tradugdo minha de: “It belongs to
the essence of the intentional relation (being just the relation between consciousness and the object of
consciousness) that consciousness, i.e., the respective cogitatio, is consciousness about something that is what it
is not. And that holds even in the case of the phenomenological intuiting”.

130 HUSSERL, 2014, p. 72 [Hua Il, p. 47].

131 1bidem, p. 72 [Hua Il, p. 47]: “O cientificamente estabelecido vale absolutamente como existente, quer eu, pelo
seu conhecimento, o ponha ou ndo como existente. Ndo pertence a esséncia da ciéncia, como correlato, a
objetividade do que nela é unicamente conhecido, do cientificamente fundamentado? E o cientificamente
fundamentado néo é universalmente valido?”

132 |bidem, p. 72 [[Hua 11, p. 47]

133 Ibidem, p. 25 [Hua Il, p. 8].



100

ambicdes do projeto fenomenoldgico ndo dizem respeito “apenas” a intuir e descrever a
vivéncia atual de conhecimento, mas sim e fundamentalmente, a elucidar a correlagdo entre ato,

sentido e objeto do conhecimento, por meio da intuigio da esséncia do conhecimento®®,

Contudo, Husserl garante que “ndo poderemos duvidar imediatamente da
possibilidade de uma fenomenologia. Precisamos agora de um passo em frente [Fortschritt],
que rompa este circulo capcioso”*®. E preciso, entdo, ampliar a esfera da imanéncia para dar
conta das pretensdes em jogo no projeto de configuracdo da Fenomenologia enquanto ciéncia
fundamental de todo o conhecimento e, para isso, ele recorre novamente a Descartes: sera 0
principio da clareza e distingdo, como haviamos dito en passant anteriormente’3®, que devera
garantir que qualquer fendmeno esteja autodado a intuicdo apoditicamente evidente. Dito
doutro modo: “é-nos permitido tomar em consideracdo tudo o que nos for dado, tal como a

cogitatio singular, pela clara et distincta perceptio”?’.

Desse modo, 0 segundo passo dado neste segundo grau de consideracao fenomenolégica
consiste, a um s6 tempo, na determinacdo do significado geral da reducéo transcendental e no
estabelecimento do sentido fenomenoldgico auténtico e estrito de “imanéncia” e, por contraste,

de “transcendéncia”.

A imanéncia é, afirma Husserl, o dar-se absoluto e claro de algo, a autopresentacéo
completa e perfeita que exclui qualquer tipo de divida a respeito da doacéo da propria coisale,
Esta acepc¢do da imanéncia é formulada com maiores detalhes em Problemas:

O que, em sentido estrito, presenta-se em carne e 0SS0 para a consciéncia (sempre
entendida como um ato determinado) (...). Este sentido estrito ocorre quando a
consciéncia é uma visada que, em relacdo aquilo que ela vé, possui, toca e agarra o
contetido ele mesmo, como quando uma visada, que ¢ direcionada a um cogitatio, que
é agora vitalmente presente, tem-no na visada ela mesma, por assim dizer.*%

Por preservar a referéncia, a direcionalidade da cogitatio reduzida e indicar, assim,
quais sdo os outros dados possiveis de serem fenomenologicamente investigados, esta acep¢éo

genuina de imanéncia também € denominada por Husserl de “imanéncia em sentido

134 Tarefa fundamental da Fenomenologia que é indicada repetidas vezes por Husserl em A Ideia. Cf. HUSSERL
2014, p. 40 [Hua Il, p. 19]; p. 43 [Hua Il, p. 22]; p. 44 [Hua Il, p. 23]; p. 105 [Hua I, p. 75].

135 HUSSERL, 2014, p. 74 [Hua 11, p. 49].

136 Cf. topico 2.1 A Fenomenologia Transcendental (quase) como neocartesianismo, p. 46 do presente trabalho.
187 HUSSERL, op. cit., p. 74 [Hua Il, p. 49].

138 Cf. ibidem, p. 59 [Hua I1, p. 35].

139 |dem, 2006b, p. 64. Tradugdo minha de: “which is, in the strictest sense, present in the flesh to consciousness
(always understood as a determinate act) (...) This strictest sense occurs when consciousness is a seeing which, in
regard to what it sees, has, touches, and grasps the matter itself, as when a seeing, which is directed at a cogitatio,
which is now vitally present, has it in the seeing itself, as it were”.



101

intencional**? ¢ pode também receber a alcunha de “imanéncia pura”**!. E esta imanéncia que,
conforme aponta o mestre de Freiburg, constitui o conceito pleno de evidéncia apoditica,
discutido anteriormente'#?: evidente é o intuir, o ver inteiramente claro, que capta algo de modo
absolutamente imediato, precisa e rigorosamente tal como ele é, sem ir além, nem aquém do
dado*® — formulagdo que obedece ao “principio de todos os principios” do método

fenomenoldgico.

De modo contrario, o “transcendente” ¢, nesta acepcao, “aquilo que € significado sem
tal auto-presentacdo”**; ou seja, é tudo aquilo que n3o se autopresenta a intuicdo de maneira
absoluta; ¢é, portanto, do ponto de vista do conhecimento, “todo o conhecimento ndo evidente,
que intenta ou pde o objetal (das Gegenstandliche), mas ndo o intui ele mesmo. Nele, vamos
além do que diretamente se pode ver e captar’'*°; nele, extrapolamos a esfera do absolutamente

dado por si mesmo. Segundo Husserl, em termos fenomenoldgico-transcendentais,

Essa ¢ a Unica forma de oposicdo entre imanéncia e transcendéncia'®®. No lado da
imanéncia estd apenas o que é visto (e, no maximo, pode-se também dizer que o
passivel de ser visto (...) que esté4 tdo unido com o atualmente visto que a mudanca na
orientacdo reflexiva poderia levar de um para outro), ao passo que, no lado da
transcendéncia, estaria todo o resto, principalmente tudo ndo-presente, embora como
um objeto da consciéncia®*’.

Diferentemente da distincdo antes realizada, quando a imanéncia ingrediente foi
alcancada a partir da identificacdo e consequente reducdo do imanente real como transcendente
ndo-incluso, nesta etapa, com a reducdo transcendental, ndo se trata de excluir o sentido de
“ingrediente” da esfera da imanéncia fenomenoldgica auténtica — uma vez que, inegavelmente,
as cogitationes puras autopresentam-se de maneira absoluta —, mas sim de caracteriza-lo como

um caso especifico deste sentido fenomenologicamente fundamental*®, Isso significa que todas

140 Cf. HUSSERL, 2014, p. 81 [Hua I, p. 55].

141 Cf. PERES, 2014, p. 238.

142 Cf. secdo 3.1.2 Sobre o sentido da atitude fenomenoldgica: a evidéncia e o papel da epoché, pp. 76-82 do
presente trabalho.

143 Cf. HUSSERL, op. cit., p. 59 [Hua Il, p. 35].

144 |dem, 2006b, p. 64. Tradugdo minha de: “that which is meant without such self-presence”.

145 |dem, 2014, p. 59 [Hua Il, p. 35].

148 UJnica forma fenomenologicamente efetiva de oposi¢do entre “imanéncia” e “transcendéncia” porque a
transcendéncia ndo-ingrediente, que é o outro sentido fenomenoldgico do conceito, serd abarcada por este sentido
auténtico de imanéncia, como veremos adiante.

147 HUSSERL, 2006b, p. 64. Traducdo minha de: “That is the one form of the opposition of immanence and
transcendence. On the side of immanence is only that which is seen (and, at the most, one could also say that the
seeable of this kind is so united with the actual seen that a change in the reflective stance could lead from the one
to the other), whereas on the side of transcendence would be everything else, foremost everything non-present,
albeit as an object of consciousness”.

148 BOEHM apud PERES, 2014, p. 238: “A imanéncia reell, constituida pelos contetidos reells é apenas um caso
especial da imanéncia pura”.



102

as vivéncias subjetivas puras podem manifestar-se em sua imanéncia e, portanto, compdem o
campo dos dados das investigagdes fenomenoldgico-transcendentais, mas que a reciproca ndo

é verdadeira: nem tudo aquilo que pode ser absolutamente dado, indubitavelmente evidente, é

149

necessariamente uma cogitatio pura**, visto que “sempre que houver evidéncia pura, puro

intuir e apreender de uma objetividade, diretamente e em si mesma, temos entdo 0s mesmos
direitos, a mesma inquestionabilidade”*® que esta inscrita na imanéncia ingrediente. Havendo
intuicdo clara e distinta, pois, outros fenbmenos, além dos imanentes ingredientes, podem
também figurar no campo da imanéncia fenomenoldgica e, assim, ser tomados nas analises
fundacionais da critica fenomenolégica do conhecimento. Esse €, com efeito, o sentido geral da

reducdo transcendental no que concerne ao par conceitual “imanéncia/transcendéncia”.

Por conseguinte, a reducdo fenomenoldgica ndo significa a limitacdo da pesquisa a
esfera da imanéncia ingrediente, a esfera do incluido como ingrediente no isto
absoluto da cogitatio; ndo significa de modo algum o confinamento a esfera da
cogitatio, mas a restri¢do a esfera do dar-se em si puro, a esfera daquilo de que nao
s6 se fala e que ndo so se intenta; também ndo a esfera do que se percepciona, mas a
esfera do que estd dado exatamente no sentido em que é visado, e autodado no sentido
mais estrito, de tal modo que nada do intentado deixa de estar dado. Numa palavra,
restricdo a esfera da pura evidéncia, entendendo, porém, a palavra em seu sentido
estrito, ja que exclui a “evidéncia mediata” e, sobretudo, toda evidéncia em sentido
lato®s?,

Vejamos, entdo, como esses sentidos auténticos de “transcendente” e “imanente”
podem ser resumidos de acordo com a tabela conceitual que estamos utilizando:

Tabela 3 — Terceira acep¢ao de “transcendente” e “imanente” em Husserl.

Grau de
consideracao

Etapa realizada Transcendente Imanente

Todo e qualquer dado
apoditicamente

Segundo grau Determinagdo do sentido Tudo que nao ¢ dado evidente
g grau, nag absolutamente ao puro (que, até o momento,
segunda etapa. da reducdo transcendental
ver. comprovadamente,

S840 apenas as
cogitationes puras).

Isso posto, encontram-se delineados nesse momento do trabalho dissertativo os trés

sentidos de “imanéncia” e “transcendéncia” presentes no pensamento de Husserl, no que diz

149 Neste sentido, Husserl (2014, p. 83 [Hua I, p. 56]) é inequivoco: “a cogitatio reduzida ndo vale para n6s como
absoluto dar-se em si mesmo por ser uma singularidade, mas porque se revela precisamente como autopresentacéo
absoluta ao puro olhar, apos a reducdo fenomenologica”.

1%0 Ibidem, p. 26 [Hua Il, p. 8].

151 |bidem, p. 88 [Hua Il, p. 61] — destaques meus.



103

respeito a configuragdo da Fenomenologia Transcendental. E, reunindo as trés tabelas a eles
correspondentes a fim de facilitar o entendimento geral dessas acepgdes, tem-se 0 seguinte:

Tabela 4 — Os sentidos de “transcendente” e “imanente” em Husserl.

Grau de
consideracéo Etapa realizada Transcendente Imanente
fenomenoldgica
Redugdo Psicoldgica: . O que esté dentro da
= O que esta fora da A e
. restricdo dos dados L consciéncia empirica:
Primeiro grau o N consciéncia mundana, o N .
legitimos a - vivéncias subjetivas
. o mundo exterior latu sensu . s
investigacédo reais, cogitationes.
X i ia ~ ~ Cogitationes puras:
Reducéo Psicologica: O que nao compoe a grtatic P
S o , vivéncias e atos
Segundo grau, purificacdo dos dados cogitatio enquanto tal; o .
rimeira etapa legitimos a investiga- gue esta fora das conscientes exclu-
P ' " N sivamente enquanto
cao vivéncias puras. .
tais.
Determinagdo do Tudo que nédo é Os dados
Segundo grau, : ~ .
sentido da reducdo absolutamente dado ao apoditicamente
segunda etapa. .
transcendental puro ver. evidente.

4.24  Areducdo eidética e as universalidades

Mas ndo podemos parar por aqui. Apesar de termos circunscritos os trés sentidos de
“transcendéncia” e “imanéncia” presentes no pensamento husserliano, a questdo que se coloca
agora é a de saber o que mais, além das vivéncias puras, pode ser legitimamente admitido na
esfera dos fendmenos transcendentalmente reduzidos a subjetividade pura, ou seja, € preciso
determinar quais sdo os demais dados que podem receber a qualificacdo de imanentes em
sentido auténtico, visto que “é 6bvio que a possibilidade de uma critica do conhecimento

depende da apresentacio de ainda outros dados absolutos, além das cogitationes reduzidas™!2.

Husserl defendera que, certamente, as universalidades, os objetos e estados de coisas
universais, isto é, as esséncias, devem poder dar-se inteiramente a si mesmos na intuicdo
plenamente evidente. Mais precisamente, é necessario que as universalidades possam ser
captadas numa intuicdo apoditica, porquanto a pretensdo em jogo € a de fundamentar o
conhecimento rigorosamente a partir de sua prépria esséncia. Justamente por isso, ele reconhece
de modo explicito que garantir este conhecimento do universal € de importancia decisiva para

a Fenomenologia:

Mais facilmente apreensivel, pelo menos para quem consiga colocar-se na posicdo do
puro ver e evitar todos 0s preconceitos naturais, € o conhecimento de que podem

152 HUSSERL, 2014, p. 76 [Hua I1, p. 50].



104

chegar ao absoluto dar-se em si ndo s6 objetos singulares, mas também
universalidades, objetos universais e estados de coisas universais. Este conhecimento
é de importancia decisiva para a possibilidade de uma fenomenologia. Com efeito, o
seu carater peculiar é ser analise de esséncias e investigacdo de esséncias no ambito
da consideracdo puramente intuitiva, no &mbito da autopresentagfo absoluta. E este
necessariamente o seu carater!®,

Segundo o fenomenoldgo, a solucdo para assegurar a legitimidade das objetividades
universais no seio das investigacdes fenomenologicas, ampliando a dimensdo da imanéncia
pura, “reside nas proprias cogitationes”>*. E, para tanto, Husserl recorrera a natureza
intencional dos atos conscientes e ao método fenomenoldgico da “abstracdo ideativa”,
“variagio eidética”, ou ao “método de questionamento das esséncias”'® — possiveis
denominacdes para caracterizar 0 mesmo: a etapa da reducéo eidética, isto é, a reducéo ao eidos

(esséncia) de algo.

Primeiro, aponta o fenomendlogo, as vivéncias reduzidas possuem — essencialmente —
uma intentio, quer dizer, elas visam, referem-se, sempre e necessariamente, a uma objetalidade
e, ainda que este objeto ndo esteja contido como ingrediente na cogitatio pura (isto €, ainda que
0 objeto seja uma transcendéncia ndo-ingrediente), ele sempre aparece, da-se de um certo
modo, mais ou menos evidente, posto que é correlato necessario de uma certa vivéncia
cognitiva'®®. Segundo, ele advoga que tal objetalidade — ainda que n&o evidente — pode ser
retida junto com a evidéncia da cogitatio, pois, por exemplo, se a minha vivéncia cognitiva é
esta percepc¢ao deste vermelho, ainda que suspenda toda referéncia a realidade natural e mesmo
a minha existéncia, €, contudo, indubitavel que ainda tenho, isto enquanto fenémeno singular
reduzido: “esta percepcao deste vermelho”. Assim, a partir do dado intencionalmente fornecido
pela intuicdo singular desta vivéncia, pode-se executar a reducdo eidética tanto do polo
subjetivo (“esta percep¢ao”) quanto do objetivo (“este vermelho™’) da vivéncia: podemos tomar,
por ex., “este vermelho” e, através do exercicio reflexivo, variar arbitrariamente as notas, as
qualidades, os atributos, que o comp&em e determinar aqueles sem os quais ele deixaria de ser

0 gue é, ou seja, determinar quais sdo as suas caracteristicas invariaveis. 1sso que se revela

153 HUSSERL, 2014, pp. 76-77 [Hua II, p. 51].

15 MORUJAO, 1957, p. 15. Acerca disso, Husserl (2014, p. 76 [Hua Il, p. 50-51]) diz: “vendo com maior exatiddo,
ultrapassamos ja as cogitationes reduzidas com os juizos predicativos que sobre elas proferimos (...) quando, a
titulo de pressuposi¢do, fazemos enunciados na mais pura adequacao aos dados da cogitatio, vamos certamente
além das simples cogitationes com as formas I6gicas, que se refletem também na expresséo linguistica”.

155 Tais designacGes podem ser vistas, por exemplo, respectivamente, em HUSSERL, 2014, p. 25 [Hua Il, p. 8];
idem, 2013, p. 109 [Hua I, pp. 104-105]; idem, Logica Formal y Légica Transcendental: Ensayo de una critica
de la razon ldgica. Trad. Luis Villoro. Cidade do México: Universidad Nacional Autonoma de México, 1962, p.
257.

156 Cf, HUSSERL, 2014, p. 81 [Hua I, p. 55].



105

como necessario a manutengdo do fendmeno enquanto tal € o seu eidos, que, assim podera ser
intuido enquanto esséncia genérica®®’. “Nisto consiste a chamada reducao eidética: encontrar o
invariante que define a esséncia dos objetos e, por ela, nos libertarmos do factual, uma vez que
este se transforma em caso particular de uma generalidade (esséncia)”**® — interpretacdo do
significado das variagdes eidéticas que encontra suporte expresso na letra do proprio mestre de
Freiburg:

Da variagdo do exemplo (necesséario como ponto de partida) deve resultar o “eidos”.
(...) 0 que permanece inquebrantavelmente idéntico nas alteracdes sempre novas: a
esséncia geral; a ela se encontram sujeitas todas as variacdes ‘“concebiveis” do
exemplo e inclusive todas as variacdes dessas variacfes. Este fator invariavel é a
forma 6Ontica essencial (forma a priori), o eidos que corresponde ao exemplo.t®

Outrossim, merece destaque aqui a dimensédo da reflexdo envolvida neste processo
redutivo: é refletindo sobre os fenbmenos singulares que uma intuicdo genérica pode ser
realizada. Como afirma Fragata: “O ‘método das variagdes’ refere-se a0 modo reflexo como
chegamos a esséncia, o qual confirma e explicita a propria posse da esséncia obtida ja

diretamente na ‘intui¢io’ da singularidade°.

Retomando o nosso exemplo do “este vermelho”, € o proprio Husserl que nos explica

como poderiamos reduzi-lo eideticamente:

Tenho uma intuicdo singular, ou varias intuigdes singulares, de vermelho; retenho a
pura imanéncia, procuro levar a cabo a reducéo fenomenolégica. Prescindo do que o
vermelho de costume significa, de como ele pode ser transcendentemente apercebido,
por ex., como o vermelho de um mata-borrdo, em cima da minha mesa, etc., e, agora,
vendo puramente, levo a cabo o sentido do pensamento vermelho em geral, (...), 0
universal idéntico destacado visualmente a partir disto e daquilo. (...) Se, na realidade,
fizermos isto puramente vendo, poderiamos ainda duvidar compreensivelmente de
que seja o vermelho em geral, de que seja intentado com tais palavras, de que possa
ser segundo a sua esséncia?*%

Certamente, a universalidade da esséncia do vermelho € transcendente, no sentido de
que ndo esta contida no ato da consciéncia e de ser a ele irredutivel, pois “o universal, que ndo
é particularidade alguma, ndo pode estar contido como ingrediente na consciéncia singular da
universalidade®2, ou seja, ele ndo pode ser jamais considerado como uma imanéncia no

sentido incluso, proprio das cogitationes. Mas disso ndo se segue que as esséncias devam ser

157 Desse modo, interpreta MORUJAO (1980, p. 206): “partir-se-a4 de uma vivéncia que se variara de maneira
totalmente arbitraria. Porém, a liberdade da variagdo ndo é absoluta; ha condigdes, fora das quais, as variantes nao
seriam variantes do modelo ou objeto de onde se partiu, sem as quais seria inimaginavel, no sentido de
impensavel”.

1%8 |bidem, p. 206

159 HUSSERL, 1962, pp. 258-259.

160 FRAGATA, 1959, p. 109.

161 HUSSERL, 2014, p. 83 [Hua Il, p. 57].

162 |bidem, p. 82 [Hua Il, p. 56].



106

excluidas da consideracdo fenomenoldgica junto com todas as demais transcendéncias
submetidas a epoché, porque, conquanto sejam transcendentes no sentido de ndo-ingrediente,
do ponto de vista fenomenologicamente mais fundamental, as esséncias sao “transcendéncias
imanentes”: apesar de permanecerem, por necessidade de esséncia, transcendentes aos atos
cognitivos puros, sdo imanentes em sentido genuino, na medida em que também podem revelar-
se em autopresentacio absoluta e ser plenamente intuidas ap6s a reducéo. E o que sustenta o
préprio fenomenologo: “ndo menos temos evidéncia do universal: objetalidades e estados de
coisas universais surgem-nos em autopresentacao e estdo dados no mesmo sentido, portanto,

inquestionavelmente; e estdo autodados adequadamente no sentido mais rigoroso”%,

Desta feita, a objetividade das esséncias é assegurada como dado absoluto. E mais: a
prépria nocédo geral de reducdo fenomenoldgica é refinada. Nao se pode mais dizer que se trata
simplesmente da exclusdo do transcendente, mas sim da exclusdo “de tudo o que ndo é dado
evidente no sentido genuino, dado absoluto do ver puro”!4, E neste sentido que se pode dizer

que a “fenomenologia ndo quer desligar-se da transcendéncia em todos os sentidos’*%°,

Em posse disso, o campo de dados imanentes a serem investigados é, obviamente,
ampliado e, agora, a ele correspondem tanto as vivéncias puras quanto as universalidades
objetivas, as esséncias. A Fenomenologia, aponta Husserl, assume assim, finalmente, a legitima
caracterizacdo de investigacdo de esséncias: “a investigacdo deve manter-se no puro ver (im
reinem Schauen), mas nem por isso tem que fixar-se no imanente incluso; é investigacdo na

esfera da evidéncia pura e, claro, investigacdo de esséncias (Wesensforschung)”66.

4.25 A transcendéncia imanente e a subjetividade transcendental

Até aqui, sem davidas avancou-se bastante com Husserl na configuracdo da
Fenomenologia, delimitando, pela execucgdo das sucessivas etapas da reducdo fenomenoldgica,
um ambito complexo e valiosissimo a ser investigado. Todavia, “elevando o campo
fenomenoldgico a ordem essencial, nem por isso se pode afirmar que a epoché tenha alcancado

a realizacdo plena”®’.

163 HUSSERL, 2014, pp. 87-88 [Hua Il, p. 60].

184 Ibidem, p. 27 [Hua Il, p. 9].

165 1dem, 2006b, p. 65. Destaques e tradugdo minha de: “phenomenology does not want to disconnect transcendence
in every sense”.

166 |dem, 2014, p. 27 [Hua Il, p. 9].

167 MORUJAO, 1980, p. 207.



107

Consoante a isso, 0 mestre de Freiburg adverte que ainda se faz preciso mais um estrato
de consideracbes — o terceiro grau de consideracdo fenomenoldgica — para que o sentido da
Fenomenologia e de sua problematica possam alcancar toda a claridade necessaria. E neste
altimo nivel de consideragdes que o problema da constituicAo emerge e, com isso, a
Fenomenologia manifesta-se plenamente em sua feicdo transcendental, pois € justamente a
centralidade da questdo da constituicdo que caracteriza a Fenomenologia Transcendental em

sua especificidade, conforme bem apontam Walter Biemel e John Caputo®,

Ao longo do capitulo, seguindo a argumentacao husserliana, falou-se diversas vezes
de “fendbmenos”, inclusive na caracterizacdo da Fenomenologia enquanto ciéncia dos
fendmenos puros. Neste estdgio de consideracdo, Husserl traz a tona novamente o caréater
intencional da consciéncia para, em toda sua radicalidade, aprofundar a compreensdo do
significado de “fendmeno” e fornecer a Fenomenologia seus contornos genuinamente

transcendentais.

“Intencionalidade” provém do vernaculo latino intendere, cujo significado é
“estender-se, dirigir-se para”'®. Nos trilnos dessa definicdo, a determinacio da
intencionalidade da consciéncia é classica: “toda consciéncia € consciéncia de alguma coisa”°.
Assim, assumir a intencionalidade como caracteristica essencial da consciéncia e de seus atos
é, grosso modo, dizer que a consciéncia somente é na medida em que esta direcionada para
algo; sua esséncia originaria, pois, reside nesse carater de “dirigir-se para”, “voltar-se para”,
“direcionar-se para” algo, desde sempre e para sempre, enquanto for consciéncia. Neste sentido,
ela ndo é uma substancia per si e que, por acidente, também estabelece relacbes com objetos.
Pelo contrério, ela s existe enquanto relacionada com algo distinto de si. Ha, portanto, uma
correlacdo de esséncia entre a cogitatio (também designada com o termo “noesis”, ou “noese”
e 0 objeto por ela intentado, o objeto intencional, o cogitatum (denominado também de

“noema”). Conforme observa Fragata,

Essa distingdo mostra-nos a oposi¢do reciproca entre noésis e noema: A noesis (...)
constitui a parte “real” (reell [ingrediente]) da vivéncia, ou intrinseca no sentido pleno.

188 Cf. CAPUTO, 1979, p. 211; BIEMEL Introducdo do editor alemédo. In: HUSSERL, 2014, p. 12: “A
Fenomenologia Transcendental é fenomenologia da consciéncia constituinte”.

189 Intendere. In: FARIA, Ernesto (org.). Dicionario Escolar Latino-Portugués. 22 ed. Departamento Nacional
de Educacdo, 1956, p. 495.

170 SARTRE, Jean-Paul. Tradugéo do texto de Jean-Paul Sartre: une idée foundamentale de la phénomélogie de
Husserl: L’intentionalité. Trad. de Ricardo Leon Lopes. In: Veredas FAVIP, Caruaru, vol. 2, n° 01, pp. 102-107,
jan.-jun., 2005, p. 105.



108

O noema (...) transcende, em certo sentido, a vivéncia e, portanto, ndo pertence aos
seus constituintes “reais” (reell); é o seu componente “irreal” [ndo-ingrediente].*’*

Por esse motivo, uma definicdo fenomenologicamente mais rigorosa da
intencionalidade deve expressar essa indissociabilidade e assim o faz mestre de Freiburg:
“‘intencionalidade’ ndo significa, entdo, outra coisa sendo esta propriedade universal e

fundamental da consciéncia de ser consciéncia de qualquer coisa, de transportar em si, enquanto

cogito, 0 seu proprio cogitatum”’2,

Tal inseparabilidade, aponta-nos Husserl, pode ser vislumbrada da mesma forma na
ambivaléncia propria do termo “fendomeno” [Ph&anomen]: “a palavra ‘fendmeno’ tem dois
sentidos em virtude da correlacdo esséncia entre o aparecer [Erscheinen] e o que aparece
[Erscheinendem] 3. O primeiro sentido corresponde ao ato cognitivo: percepcao, recordacéo,
expectativa, fantasia, etc, sdo, entdo, modos distintos do aparecer. Mas este aparecer é sempre
e necessariamente aparecer de algo; assim, por outro lado, fendmeno também significa aquilo
gue aparece, isto &, aquilo que se revela em cada um destes modos distintos, como o percebido
da percepcao, o recordado da recordacdo, o lembrado da lembranca, etc. Aquilo que aparece,

entdo, correspondente ao noema, tem sua configuracdo essencialmente vinculada com o ato

"L FRAGATA, 1959, p. 134. Em nota de rodapé a essa passagem, o autor continua: “Noesis e noema sdo duas
palavras gregas derivadas do verbo compreender, ter um sentido; ambas se podem traduzir por inteligéncia,
compreensdo. (...) Reservou Husserl a primeira palavra para designar a vivéncia no seu carater mais tipicamente
atual ou subjetivo, e a segunda para indicar 0 seu aspecto objetivo” (destaques meus).

Como bem expde Dan Zahavi (Cf. ZAHAVI, Husserl’s phenomenology. Standford, California: Stanford
University Press, 2003, p. 60), hd uma discussdo bastante sofisticada entre os intérpretes do pensamento
husserliano acerca do estatuto do “noema”. Grosso modo, ha aqueles que, a partir de uma perspectiva fregeana,
encaram 0 noema como uma espécie de sentido ideal que intermedia a relagdo entre ato e objeto. Essa interpretacdo
tem em Dagfinn Fgllesdal, notadamente a partir de seu artigo Husserl's notion of Noema (Cf. FGLLESDAL, 1969,
pp. 680-687), seu maior expoente e é corroborada, por exemplo, por Hubert Dreyfus, Ronald Mclntyre e David
Smith (cf. MCINTYRE; SMITH, 1975, pp. 115-132). Por outro lado, ha outros intérpretes, como Robert
Sokolowski (cf. 1970, pp. 143-153) Cobb-Stevens e o proprio Dan Zahavi, que defendem que ndo ha nenhum tipo
de distingdo propriamente ontoldgica entre 0 noema e o0 objeto mundano; o que ha, na verdade, é uma mudanga de
perspectiva na relacdo com os objetos (promovida pela epoché). Por conseguinte, “o noema nio deve ser entendido
como um significado ideal, ndo é um intermediério entre sujeito e objeto (...), antes é o proprio objeto considerado
na reflexdo fenomenoldgica (em contraste com a reflexdo psicoldgica ou linguista). O noema é o objeto percebido
como percebido, o estado-de-coisas julgado como julgado e assim por diante. O objeto-como-é-intentado é o
objeto-que-é-intentado abstratamente considerado (isto €, na abstracdo da posi¢do que caracteriza nossa atitude
natural) e, portanto, algo capaz de ser dado apenas na atitude fenomenoldgica ou transcendental” (ZAHAVI, 2003,
p. 59 — traducdo minha). Esta Ultima é a interpretagdo majoritaria e que também é aceita no presente trabalho por
acreditar que seja a interpretacdo que mais esta de acordo com o método fenomenoldgico e suas consequéncias.
Em suma, a noese corresponde a forma do ato intencional e 0 noema, ao objeto enquanto intencionado.

172 HUSSERL, 2013, p. 71 [Hua I, p. 72] — destaques meus.

173 |dem, 2014, p. 33 [Hua Il, p. 14].



109

puro da consciéncia, a noesis; noutras palavras, “as caracteristicas noéticas tém,

necessariamente, uma contraparte noematica, [pois] elas sdo ‘consciéncia de’ algo”!’.

Nesse contexto, convem destacar que, desde 0 momento em que o sentido auténtico e
estrito do par conceitual “imanéncia/transcendéncia” foi apresentado 1’°, tem-se falado também
da reducdo transcendental em sua significacdo geral, mas sem precisa-la em termos mais
rigoroso, porque ainda faltava a discussdo de todos os elementos que compdem o campo da
imanéncia genuina, isto é, do campo transcendentalmente reduzido. Agora, porém, finalmente
encontramo-nos em condi¢cdes de fazé-lo, e assim entender a reducdo transcendental

adequadamente. Ei-la, pois, caracterizada por completo, nas palavras de Husserl:

A redugdo “transcendental” pratica a epoché em relagdo a realidade: no entanto,
daquilo que ela conserva desta, fazem parte os noemas, com unidade noematica neles
contida, e, portanto, 0 modo como o real é tornado consciente e especialmente dado
na prépria consciéncia. O conhecimento de que se trata aqui (...) abre um amplo campo
de investigacéo, o de relagdes eidéticas entre noético e noematico, entre vivéncia da
consciéncia e correlato da consciéncia.'’

Essa compreensdo da reducdo transcendental e do conceito noético-noematico de
fendmeno exigem, entdo, uma dltima distingdo no seio da imanéncia fenomenologicamente
genuina: a rigor, o que se tem enquanto fendmeno puro ndo é apenas o dado absoluto da
cogitatio, a noesis — pois o seu correlato intencional necessario, 0 noema, também é um dado
absoluto —, nem “somente” as universalidades sdo acrescentadas enquanto objetos a esfera da
imanéncia, pois as objetalidades singulares também encontram sua legitimacdo enquanto
autodoacOes absolutas, dados passiveis de intuicdo evidente, ainda que, assim como as

esséncias, ndo estejam contidas como ingrediente nas vivéncias reduzidas.

Levando isso em conta, a tarefa da Fenomenologia Transcendental €, derradeiramente,
aprimorada: ela também deve lidar com dados que, apesar de serem “transcendentes” em
relacdo ao aparecer — como 0s lembrados da lembrancga, os esperados da expectativa, etc — sdo,
em um sentido diferente e fenomenologicamente mais fundamental, “imanentes”, ou seja, de
acordo com sua propria natureza (intencional), eles podem ser absolutamente dados a uma
evidéncia apoditica. Como sustenta Husserl: “(...) No interior da imanéncia, por conseguinte,

temos dois dados absolutos, o dado do fenémeno [Erscheinen — o aparecer] e o dado do objeto;

174 SOKOLOWSKI, Robert. The Formation of Husser]'s Concept of Constitution. Netherlands: Springer, 1970,
p. 147 (Phaenomenologica 18). Tradugdo minha de: “Noetic characteristics necessarily have noematic, objective
counterparts; they are "consciousness of" something”.

115 Cf. 3.2.3 “O sentido fenomenoldgico-transcendental auténtico de transcendéncia”, p. 93 e seguintes.

176 HUSSERL, 20064, p. 226 [Hua 111/1 pp. 204-205] — destaques meus.



110

e 0 objeto, dentro desta imanéncia, ndo é imanente no sentido incluso, ndo é um fragmento do
fendmeno [Erscheinung - o aparecer]”!’’. Com isso, de acordo com o apontamento de John
Brough, “agora o objeto intencional, que, na primeira etapa da reducdo, tinha sido
rigorosamente excluido, esta disponivel. O fenomenologo pode se preocupar tanto com o que é

imanente incluso - a cogitatio — quanto com o objeto intencional da cogitatio™’®,

A luz dessa determinacdo Gltima do que constitui a esfera da imanéncia em sentido
fenomenoldgico-transcendental estrito, podemos discutir algumas consequéncias importantes a
respeito dos sentidos de “imanéncia” e “transcendéncia” e da concepcdo de “subjetividade” a

partir da ideia de constituigéo.

Uma vez que o significado fenomenoldgico-transcendental genuino de imanéncia
passa a abranger ndo sé as cogitationes, mas também aquilo que ndo estd contido no ato
cognitivo, quer dizer, seus objetos, os cogitata, “imanéncia” e “transcendéncia” deixam de
possuir uma acepcao espacial, pois ndo se trata mais do que esta dentro ou fora de algo, mas
sim daquilo que, por necessidade de esséncia, pode ou ndo pode se dar absolutamente. Ou seja,

Imanéncia ndo se refere a ou implica estar em um recipiente; ela ndo significa estar
‘dentro’. Nao é um termo ‘locacional’. Ela refere-se a um modo de ser determinado:
a saber, a autodogdo de algo ele mesmo ao ver puro. A irmd gémea da imanéncia, a
transcendéncia, passa por uma transformagdo semelhante!™.

Nesse sentido, Husserl afirma que a constituicao significa rigorosamente que os dados
imanentes (no sentido fenomenologicamente auténtico) ndo estdo simplesmente na consciéncia
como coisas podem estar numa caixa, como era 0 caso nas concep¢des de subjetividade
discutidas previamente a partir dos outros dois sentidos apresentados pelo fenomendlogo das

nog¢oes de “transcendéncia” e “imanéncia”, quais sejam, o natural e o primeiro fenomenoldgico.

Em virtude disso, a subjetividade também adquire uma tessitura distinta: ela
finalmente se manifesta em sua transcendentalidade. A consciéncia, pois, também ndo pode
mais ser concebida espacialmente, como um recipiente no qual coisas poderiam estar dentro ou

fora. A rigor, a subjetividade transcendental possui uma espécie de anterioridade ontoldgica a

77 HUSSERL, 2014, p. 29 [Hua Il, p. 11] — destaques meus. Neste momento de A Ideia, o tradutor usa
indistintamente o termo “fendmeno” tanto para Erscheinen, como visto na passagem, quanto para Phéanomen, em
passagem imediatamente acima da que foi aqui transcrita, quando Husserl se refere ao “fendmeno [Phdnomen] da
percepgdo de um som”. Por isso, explicitamos a palavra alemd empregada no texto original a fim de evitar
equivocidades.

178 BROUGH, 2008, p. 187. Destaques e tradugdo minha de: “Now the intentional object, which in the reduction’s
first step had been rigorously excluded, is available. The phenomenologist can be concerned both with what is
really immanent — the cogitatio — and with the cogitatio’s intentional object”.

179 |bidem, p.186. Tradugdo minha de: “So immanence does not refer to or entail being in a bag; it does not mean
being ““inside’’. It is not a “‘locational”’ term. It refers to a way of being given: that is, the givenness of something
itself to pure seeing. Immanence’s twin, transcendence, undergoes a similar transformation”.



111

qualquer delimitacdo a partir da qual se poderia dizer &mbito “interior” ou “exterior”, porque é
“nela mesma” (data maxima vénia a inadequada, mas impossivel de ser evitada, metafora
espacial) que estas referéncias delimitadoras se constituem. Mais precisamente, € 0 seu carater

constituidor de sentido e validade de toda e qualquer objetualidade que a define:

Todo sentido que se possa conceber, todo ser concebivel, chama-se ele imanente ou
transcendente, cai no dominio da subjetividade transcendental, enquanto constituinte
de sentido e ser. Um ser exterior € um contrassenso, ele é a universal, a absoluta
concregéo. (...) Se esta é o universo do sentido possivel, entdo um exterior a ela sera
precisamente algo sem sentido.°

Garantida, entdo, pela epoché, a exclusdo de tudo que ndo se pode dar de modo
absoluto a intuicdo apoditica, ndo ha mais que se considerar — fenomenologicamente — coisas
que poderiam existir por si mesmas e enviar “para dentro” da consciéncia algo como suas copias
ou representantes, pois aqui todo e qualquer objeto é fenémeno objetivo reduzido no sentido
daquilo que aparece. N&o ha, pois, objetalidade fora de seu aparecer, ndo ha percebido fora da
percepcao, ndo ha lembrado fora da lembranca, ndo ha fantasiado fora da fantasia, ndo ha objeto
do conhecimento fora do conhecimento do objeto. Isso significa que a correlacdo essencial entre
noesis e noema aponta, ademais, para o fato de que os dados objetais se constituem no seu
aparecer, quer dizer, eles s6 podem exibir-se e ser aquilo que sdo (0 que, neste contexto, sdo
termos que diz 0 mesmo) em virtude de seu aparecer, apesar de nao estarem nele contidos como

ingredientes. Nas palavras do proprio Husserl:

A consciéncia na gqual se leva a cabo o dar-se, por assim dizer, 0 puro ver as coisas,
ndo é algo assim como uma simples caixa em que estes dados simplesmente se
encontram, mas a consciéncia que vé sdo atos de pensamento formados de tal ou tal
modo, e as coisas, que ndo sdo atos de pensamento, estdo, no entanto, neles
constituidas, vém neles a dar-se; e, por esséncia, somente assim constituidas se
mostram como aquilo gue elas s0.'®!

Desse modo, o sentido fenomenoldgico-transcendental de transcendéncia (que nao é
alterado) pode também ser expresso como aquilo que, devido a natureza essencialmente
intencional da consciéncia, permanece subsistindo na subjetividade transcendental mesmo
apos a completa operacdo da epoché, enguanto correlato objetivo necessario das vivéncias deste

ego transcendental 2,

E neste cenario conceitual que, apesar de ndo nos apresentar nenhum sentido
propriamente novo dos termos “transcendéncia” e “imanéncia”, as ponderacdes avangadas nos

revelam uma articulacdo sui generis dos sentidos fenomenologicos identificados, fornecendo,

180 HUSSERL, 2013, p. 122 [Hua I, p. 117] — destaques meus.
181 |dem, 2014, pp. 100-101 [Hua I1, pp. 71-72] — destagues meus.
182 Cf. Idem, 2013, pp. 62-64 [Hua I, pp. 64-65].



112

com isso, a peculiar nocdo de “transcendéncia imanente” - uma aparente contradictio in
terminis que, no presente contexto, revela-se como um oximoro perfeitamente justificado — todo

0 seu fundamento: pertence essencialmente a subjetividade algo que, de certo modo, mantém

183

sua alteridade**°, algo que ndo se confunde com suas cogitationes (donde provém o termo

transcendéncia), mas que agora se revela como transcendentalmente constituido (donde
provém o termo imanente) - porquanto é aquilo que s6 adquire o seu sentido proprio e a sua
validade de ser em funcdo do ego transcendental. Dito de maneira mais expressa: “a

transcendéncia € um carater de ser imanente, que se constitui no interior do ego”84,

Considerando ainda que esta transcendéncia imanente objetiva corresponde, em
sentido amplissimo, a0 mundo?®, no que se refere a relagdo originaria entre o transcendental e
0 transcendente, diz-nos Paul Ricouer que a “‘reducdo’, apesar da sua aparéncia negativa, € a

reconquista da relacéo total do ego com o seu mundo. Numa férmula positiva, a ‘redu¢do’ vem

a ser a ‘constitui¢do’ do mundo pelo e no vivido da consciéncia”*8®.

Esse movimento de “reconquista” da rela¢ao entre subjetividade e mundo, agora na
auténtica imanéncia, pode ser perfeitamente manifestado com as seguintes palavras do mestre

de Freiburg, que, de tdo precisas, ndo poderiam ser substituidas:

O mundo objetivo, que é para mim, que para mim era e ha-de ser, o Unico que para
mim pode ser (...) com todos 0s seus objetos, ganha a partir de mim préprio, digo eu,
todo sentido e validade de ser (...) a partir de mim enquanto aquele eu transcendental
que entra em cena, por vez primeira, precisamente com a epoché transcendental
fenomenolégica. Este conceito do transcendental, bem como o conceito correlativo,
do transcendente, deve ser haurido exclusivamente a partir da nossa situacdo
meditativa (...). Do mesmo modo que o eu reduzido ndo é um qualquer pedaco do
mundo, também, inversamente, 0 mundo e qualquer objeto mundano ndo sdo um
pedaco do meu eu, algo que se possa encontrar realmente [Reell] na minha vida de
consciéncia como uma parte real [Reell] sua (...). Esta transcendéncia pertence ao
sentido préprio de tudo o que é mundano, se bem que este sentido, que determina no
seu todo o que é mundano, com a sua validade de ser, s6 o adquira ele e s6 0 possa
adquirir (...) a partir dos meus atos de fundamentacdo. Se esta transcendéncia, que
consiste num estar irrealmente contido [ireellen. Leia-se: uma transcendéncia
imanente], pertence ao sentido do préprio mundo, entdo se chama ao proprio eu que
a transporta em si como sentido valido, e que esta necessariamente pressuposto por
este sentido, transcendental no sentido fenomenolégico; os problemas filoséficos
provenientes desta correlagdo chamam-se, correspondentemente, problemas
fenomenolégico-transcendentais®®’.

183 Cf. MORUJAO, 1957, p. 15,

184 HUSSERL, 2013, p. 31 [Hua I, p. 32].

185 RESTREPO, Daniel Herrera. Verdad y Evidencia em Husserl. Universidade Nacional da Coldmbia, [s.d.], p.
48. Disponivel em: <http://www.revistas.unal.edu.co/index.php/idval/article/view/21735/22718>. Acesso em
12.02.2015: “este correlato necessario de toda consciéncia pode ser chamado mundo”. Tradugdo nossa de: “este
correlato necesario de toda conciencia puede ser llamado mundo”. Sobre a nogdo de mundo enguanto
transcendéncia objetiva primordial, cf. HUSSERL, op. cit., § 48, pp. 143-144.

18 RICOEUR, 2009, p. 255.

187 HUSSERL, op. cit., pp. 63-64 [Hua I, p. 65].



113

Derradeiramente, portanto, pode-se dizer que o transcendental é a subjetividade
desvelada pela epoché e constituidora do sentido e da validade do mundo e o transcendente é

este mundo ndo-ingrediente constituido “na” imanéncia da subjetividade transcendental.

Com base nessas ultimas colocagdes acerca do mundo enquanto correlato objetivo das
vivéncias constitutivas egologico-transcendentais e naquelas realizadas sobre as esséncias, as
representacdes esquematicas que foram realizadas ao fim de cada etapa da reducéo
fenomenoldgica ganham seu ultimo elemento com a inclusdo das transcendéncias imanentes,
nocdo cujo sentido € ilustrado na tabela através do destaque em negrito dos dados caracterizados
com este conceito nos niveis vinculados a cada um dos termos que o comp&em:

Tabela 05 — determinagdo Gltima dos sentidos de “imanéncia” e “transcendéncia” em Husserl a luz do conceito de

“transcendéncia imanente”.

Grau de
consideragéo
fenomenoldgica

Etapa realizada

Transcendente

Imanente

Primeiro grau

Reduc&o Psicoldgica:
restricao dos dados legitimos
a investigacdo

Mundo exterior latu
sensu.

Vivéncias subjetivas
reais, cogitationes.

Segundo grau,
primeira etapa.

Reducéo Psicologica:
purificacdo dos dados

Essénciase o
Mundo exterior

Cogitationes puras

reduzido

legitimos a investigacao latu sensu.
I . O que ndo é O que é apoditi-
Segundo grau, Determlpac;ao do sentido da absolutamente dado camente evidente:
segunda etapa. reducdo transcendental .
ao puro ver. - Cogitationes puras;
O que é apoditi-
Determinagao dos dados que O dUe o & camente evidente:
Terceiro grau de compdem 0 campo bsol 9 dado |~ Cogitationes puras;
consideracédo transcendentalmente absolutamente dado - Esséncias:
ao puro ver. J

- Mundo (reduzido
(transcendentalmente)




114

Assim, ultrapassadas todas as etapas de consideragdo, a ideia do herctleo projeto
fenomenoldgico-transcendental e, particularmente, a ideia da Fenomenologia Transcendental
enquanto teoria de fundamentacdo Ultima do conhecimento, encontra-se razoavelmente
delineada sob a luz dos conceitos de “transcendéncia”, “imanéncia” e “transcendentalidade”:
trata-se de “elucidar os grandes problemas da esséncia do conhecimento e do sentido da

correlacéo de conhecimento e objetalidade cognoscitiva’88,

A Fenomenologia &, pois, ciéncia dos fendmenos puros naquela dupla acepgédo
supracitada: ciéncia do conhecimento de objetos, isto é, de todas as modalidades de imanéncias
ingredientes, de atos da consciéncia em que as objetalidades autopresentam-se de maneira
plena, e ciéncias destas objetalidades que exibem a si mesmas nestes atos intencionais, isto é,
dos objetos enquanto transcendéncias imanentes. Tarefa a ser realizada como investigacado de
esséncias, ou seja, tendo em vista a apreensdo intuitiva do sentido altimo, do eidos, do
conhecimento da objetalidade (polo subjetivo), da objetalidade do conhecimento (polo
objetivo) e da correlagdo constitutiva existente entre essas duas dimensfes. Tudo isso a ser
executado Unica e exclusivamente no seio da imanéncia auténtica, isto €, no campo das
evidéncias apoditicas, que é o ego transcendental®®®, enquanto a mais radical autorreflex&o
egologico-transcendental: “T'vd01 ceavtdv [conhece-te a ti mesmo] — eis que estas palavras

délficas ganharam nova significacio™*%.

188 HUSSERL, 2014, p. 105 [Hua Il, p. 75].

189 FRAGATA, 1959, p. 157: “Visto a evidéncia apoditica ser a posse insofismavel do ‘objeto’, é na consciéncia
transcendental, enquanto e porque constituinte, que se deve buscar o campo das ‘evidéncias apoditicas’ por Husserl
exigidas para fundamentar a Filosofia”.

190 HUSSERL, 2013, p. 195 [Hua I, p. 183].



115

5 CONCLUSAO

Desde as suas primeiras linhas, buscamos estabelecer da maneira mais clara possivel
0 objetivo principal desta dissertacdo para que, rigorosamente delimitado, pudesse bem
conduzir todo 0 nosso percurso expositivo-argumentativo: investigar o uso do conceito de
“transcendéncia”, do seu correlato conceitual “imanéncia” e da ideia de “transcendentalidade”
subjacente a nocao de subjetividade transcendental na Fenomenologia de Edmund Husserl, em
vistas da delimitacdo do sentido autenticamente fenomenoldgico-transcendental de tais

conceitos.

Certamente, poderiamos ter nos encaminhado diretamente & analise do pensamento
husserliano para alcangar essa meta. Entretanto, as reflexdes de um filésofo ndo podem ser
desarraigadas de suas origens se quisermos bem entendé-las. Por isso, elegemos os dois
interlocutores privilegiados de Husserl no que concerne aos temas de nosso interesse:
procuramos, portanto, a partir do didlogo com as filosofias de Kant e Descartes, nos aproximar
do pensamento do fenomendlogo mais preparados para obter uma compreensao devida do uso
fenomenoldgico do conceito de transcendéncia e demais nogdes a ele relacionadas. Neste
sentido, paulatinamente, desenvolvemos nossa investigacdo, discriminando em cada capitulo

0s objetivos proprios a cada um de seus momentos e buscando realizé-los.

Com a exposicdo da proposta kantiana de uma filosofia transcendental, sequida das
criticas husserlianas a tal concepcdo, percebemos, por um lado, fundamentalmente, em que
medida a concepc¢édo de transcendentalidade kantiana é importante para Husserl e, por outro,
como as reflexdes de Kant séo insuficientes, segundo o fenomendlogo, para compreender o
sentido puro da subjetividade transcendental e a correlacdo entre ela e as coisas, 0s objetos.
Insuficiéncias essas (antropologismo, impertinéncia da distin¢do entre fenémeno e coisa em si,
configuracdo desacertada das ambic@es e limites do conhecimento e da tarefa da epistemologia
etc.) que giravam em torno de uma equivocada compreensao do filésofo de Konigsberg sobre
as nogdes de “transcendente” e “transcendental”. Isso nos abriu caminho a discussio da relagio
de Husserl com o pensamento de Descartes, porquanto é nas meditacdes deste que aquele
visualiza o caminho para reconectar “o transcendental” e o “transcendente” e recolocar

adequadamente a questédo epistemoldgica fundamental.

No que foi dito a respeito de Descartes, tanto a valorizagao quanto a critica foram mais
incisivas. As razbes pelas quais a Fenomenologia Transcendental pode (quase) ser
caracterizada como um neocartesianismo, de fato, séo fortes, pois o ideal do que seja a filosofia,

seus objetivos e qual deve ser a sua postura metodologica provém vigorosamente do filosofo



116

francés. Todavia, é da propria grandeza de Descartes que Husserl haure a sua contundente
critica: Descartes perdeu-se na descoberta do ego cogito, interpretou erroneamente o
significado desta subjetividade antes dele inaudita e, em Gltima instancia, traiu a si mesmo. Por
isso, Husserl se coloca na posi¢cdo do bom discipulo que precisa negar o mestre para levar a

cabo em toda a radicalidade os designios deste.

Em posse disso, chegamos a Fenomenologia ela mesma. Inicialmente, com a
diferenciacdo entre as atitudes natural e fenomenologica, buscamos compreender em linhas
gerais a importancia da atividade metodica no projeto fenomenolégico e, particularmente,
atentar para a centralidade da “evidéncia apoditica” neste projeto fundacional. Desta feita,
finalmente nos debrugamos sobre os graus de consideracdo fenomenoldgica para circunscrever
os trés sentidos do par conceitual “transcendéncia/imanéncia” reconhecidos por Husserl e,
precipuamente, para determinar qual é o sentido genuinamente fenomenoldgico-transcendental
dentre eles e em que medida tais nogOes repercutem na concepcdo de subjetividade
transcendental propriamente husserliana — o que nos legou a compreensdo de que a
transcendéncia fenomenoldgica rigorosa corresponde aquilo que, por ser intencionalmente
constituido “na” e pela subjetividade transcendental, ndo se reduz ao ato ingrediente da
consciéncia, mas pode apresentar-se plenamente como si mesmo (de modo imanente) enquanto

correlato objetivo de uma evidéncia apoditica.

Pois bem, percorrido todo este caminho, se com isso chegamos a alguma concluséo
além das ja apresentadas, ela certamente € a de que as nossas investigacdes ndo podem parar

por aqui.

Tecamos, pois, em linhas gerais, algumas implicacdes que a delimitacdo dos conceitos
de transcendéncia e imanéncia aqui exposta parece ter em algumas outras tematicas fundamen-
tais da Fenomenologia Transcendental, sem ter com isso a pretensdo de esgotar todas as
consequéncias da ressignificacdo dos conceitos. Aos nossos olhos, tais implicacdes referem-se
basicamente a dois temas, quais sejam, o problema da constitui¢do transcendental e a questao
do significado particularmente transcendental da verdade.

Vejamos sucintamente por qué.

Como explicitado por Martin Heidegger no § 44 de Ser e Tempo, tradicionalmente, “1.

O ‘lugar’ da verdade ¢ a proposi¢ao (o juizo) [e] 2. A esséncia da verdade reside na



117

‘concordancia’ entre o juizo e seu objeto (...)”t. Como é sabido, esta concepgdo remonta, pelo
menos, aos ensinamentos de Aristoteles? e, nela, dois elementos se destacam: 1°) a coisa é
assumida como a medida da verdade de qualquer juizo que enuncia algo sobre ela e, com efeito,
2°) verdadeiro sera o juizo que concordar com a coisa, que corresponder a coisa, ou que estiver

devidamente adequado a ela.

Essa formula classica da verdade enquanto concordancia ou adequagdo,
especificamente considerada a partir da epistemologia moderna, pressupde que verdadeiro sera
0 juizo que — dentro da consciéncia — adequadamente representa 0 que estd fora dela. A
concepgdo de consciéncia subjacente a essa formulacéo do problema da verdade é, pois, aquela
de um campo de vivéncias psicoldgicas — reais ou ingredientes — que deve figurar em si 0 que
0 extrapola; quer dizer, a consciéncia é pensada como uma simples caixa, a imanéncia significa
essa esfera de interioridade e a transcendéncia, a exterioridade, tudo que ultrapassa a regiao
imanente dela. Em virtude disso, enigmético é saber como € possivel ao sujeito racional
abandonar o circulo da imanéncia da sua consciéncia, na qual esta encapsulado, e ultrapassa-
la rumo ao mundo transcendente. Trata-se, portanto, da questdo pela objetividade do
conhecimento estabelecido em teremos cartesianos, 0 que evidencia a importancia dos
conceitos de imanéncia e transcendéncia na configuracdo das nocbes de subjetividade e
objetividade e, por conseguinte, do problema da verdade enquanto adequacao.

Considerando isso, podemos apontar que (i) filiar-se a esta nocao é aceitar que o objeto
é a medida da verdade, pois verdadeiro serd aquilo que ao objeto efetivamente corresponder; e
(ii) filiar-se a esta acepc¢do de verdade a luz dos conceitos epistemoldgicos de imanéncia e
transcendéncia supracitados é assumir que o dado objetivo ao qual o juizo devera se adequar
para ser verdadeiro esta 14 fora.

Entretanto, poderiamos nos questionar: em que medida a nova configuracdo dos
conceitos de “transcendéncia”, “imanéncia” e “transcendentalidade” implica ou pode implicar
um sentido especificamente transcendental da verdade no pensamento de E. Husserl? Esse
problema nos parece extremamente pertinente porque, como vimos, a luz da acepcédo

estritamente fenomenologica, as nogdes de “transcendéncia” e “imanéncia” e, as concepgoes

! HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Parte I. Trad. Marcia Sa C. Schuback. 15. ed. Petrépolis: Vozes, 2005, p.
282.

2Cf. ARISTOTELES, Metafisica, vol I1. Ed. Bilingue. Trad. de Marcelo Perine. 3. ed. S&o Paulo: Edi¢des Loyola,
2013 p. 281; p. 429.



118

husserlianas de subjetividade e de objetividade se modificam de maneira inconteste® e, diante

disso, os conceitos de verdade ndo poderia passar ileso®.

Dentre as consequéncias mais imediatas disso estd o fato de que, enquanto uma
transcendéncia imanente, “a objetalidade ndo ¢é [mais] uma coisa, que esta dentro do
conhecimento como num saco (...), no qual umas vezes estd metido isto e, outras, aquilo™®. Em
termos fenomenoldgicos rigorosos, a objetalidade — a qual se poderia adequar e assim capta-la
em sua verdade — ndo € mais meramente dada, ndo subsiste simplesmente por si como uma

exterioridade (ainda que ndo empirica), mas sim transcendentalmente constituida:

Quado diverso se revela agora o ver as coisas! (...) efetivamente ndo tem sentido algum
falar de coisas que simplesmente existem e apenas precisam ver vistas; mas que esse
“meramente existir” sdo certas vivéncias de estrutura especifica e mutavel; (...)
existem a percepc¢do, a fantasia, a recordacdo, a predicdo, etc., e que as coisas nao
estdo nelas como num invélucro ou recipiente, mas se constituem nelas as coisas®.

Essas consideracdes nos levam a crer que a verdade em seu sentido transcendental
ndo podera mais ser concebida nos moldes da concepcdo tradicional da concordancia. Como
seria possivel, entdo, falar agora em concordancia ou adequagdo ao objeto em termos

transcendentais-constitutivos?

Diante de tal questionamento, a investigacao parece poder encontrar seu fio-condutor
no estudo da constituicdo transcendental da objetalidade em Husserl. Isso porque, se a
evidéncia € a vivéncia de uma sintese de preenchimento do visar significativo pela intuicdo do
dado e se, no dominio da subjetividade transcendental, todo dado é uma transcendéncia
imanente constituida pelo ego transcendental, entdo, para sabermos como essa adequacao é
possivel, precisaremos compreender como o dado objetivo, ao qual a intencdo precisa
corresponder para ser verdadeira, se constitui transcendentalmente. Noutras palavras: a
compreensdo do sentido transcendental da verdade deve se desenvolver através da investigacao
dos processos de sinteses intencionais constitutivas da objetalidade (transcendéncia) na
imanéncia da subjetividade transcendental. E é o proprio Husserl que oferece boas indicacdes
de que este é um caminho possivel de seguir quando, explicitando a relacdo entre verdade,

evidéncia e subjetividade transcendental, ele € taxativo ao indicar que “nao tem sentido querer

3 Essas modificagGes também sdo apontadas, por exemplo, por BROUGH, 2008, pp.177-19; MOURA, 2006, pp.
40-41; e VIEIRA, 2015, pp. 75-79.

4 Cf. LEVINAS, Emmanuel. The theory of intuition in Husserl’s Phenomenology. Translated by André Orianne.
2. ed. Evaston, Illinois: Northwestern University Press, 1995, p. 88.

® HUSSERL, 2014, p. 104 [Hua 74-75].

® Ibidem, p. 30 [Hua 11].



119

captar o universo do ser verdadeiro como qualquer coisa que estd fora do universo da

297

consciéncia”’ e que, outrossim,

E claro que a verdade ou efetividade verdadeira dos objetos apenas pode ser haurida
na evidéncia [...]. provém, por conseguinte, da nossa propria subjetividade
transcendental, toda e qualquer adequacéo concebivel desponta como confirmacao
nossa, ¢ sintese nossa, tem em nds o seu fundamento transcendental Gltimo.®

A verdade plena, pois, deverd manifestar-se, de algum modo, também como correlato
objetivo constituido — isto €, como uma transcendéncia imanente — de uma evidéncia apoditica.
Por isso, a compreensao de seu sentido transcendental deve ser buscada através da investigacao
das sinteses intencionais constitutivas da objetividade (transcendéncia) na imanéncia da
subjetividade transcendental. Afinal de contas, como o proprio fenomenoldgo destaca, “noli
foras ire, disse Agostinho, in te redi, interiore homine habitat veritas” [“néo va la fora, volta

para ti mesmo, no interior do homem habita a verdade”]°.

Dessa maneira, a titulo conclusivo, antes de apresentar-nos um desfecho resolutivo, o
presente trabalho, em verdade, abre-nos caminhos de continuidade dos estudos no campo da
Fenomenologia, pois tanto a discusséo realizada sobre a subjetividade transcendental quanto as
ponderacOes sucintamente apresentadas acerca da “verdade” exigem-nos ainda, no minimo, o
aprofundamento esclarecedor sobre 0 modo como Husserl concebe o problema da constitui¢ao
transcendental. Isso, ao fim e ao cabo, dar-nos-a ocasido para melhor discutir um assunto que,
decerto, ndo foi satisfatoriamente abordado em nosso trabalho e, visto que, “com o problema
da constituicio transcendental, atingimos a cupula da fenomenologia de Husserl”?, acima de
tudo, debrucar-nos sobre tal tematica nos colocara diante de um dos pontos mais desafiadores
e, a0 mesmo tempo, mais relevantes e centrais do pensamento husserliano, na medida em que,

como o fenomendlogo mesmo diz,
Reconduzir [o pensamento] as origens e as unidades intencionais da constitui¢do de
sentido — isto fornece uma compreensibilidade tal (o que é certamente o caso ideal)
que, uma vez alcancada, ndo mais resta nenhuma questio com sentido”?.

O novo projeto estd, pois, langado. Resta-nos, daqui para frente, a missao de executa-lo.

"HUSSERL, 2013, p. 122 [Hua I, p. 117].

8 Ibidem, p. 97 [Hua I, p. 95] — destaques meus.
® Ibidem, p. 195 [Hua I, p. 183].

1 FRAGATA, 1959, p. 119.

11 HUSSERL, 2012a, p. 137 [Hua VI, p. 171].



120

REFERENCIAS

ADORNO, Theodor W. Kant’s critique of pure reason. Trad. Rodney Livingstone. Stanford:
Stanford University Press, 2001;

ALISSON, Henry E. Kant’s Transcendental Idealism: An interpretation and defense. New
Haven/London: Yale University Press, 1983,

ARISTOTELES. Metafisica, vol Il. Ed. Bilingue. Trad. de Marcelo Perine. 3. ed. Sao Paulo:
EdicGes Loyola, 2013;

BARBOSA, Rafael Basso. A ideia husserliana de Fenomenologia. In: Incon@identia: Revista
Eletronica de Filosofia. Mariana-MG, v. 2, n. 2, jan-jul de 2014. Disponivel em: <
http://inconfidentia.famariana.edu.br/wp-content/uploads/2014/08/A-ideia-husserliana-de-
fenomenologia.pdf>. Acesso em: 22 set. 2016;

BARRETO, Jaime J. V. EIl motivo trascendental en Kant y Husserl. In: Estudios de Filosofia,
n. 29, jun. 2009, p. 57. Disponivel em: https://aprendeenlinea.udea.edu.co/revistas/index.php/
estudios_de_filosofia/article/view/12674. 05.03.2017;

BELLO, Angela Ales. The Transcendental: Husserl and Kant. In: Analecta Husserliana, vol.
58, pp. 229-243, 2011;

BOEHM, Rudolf. Vom Gesichtspunkt der Phdnomenologie. The Hague: Martinus Nijhoff,
1968, pp. 145-146 (Phaenomelogica, n. 26);

BONACCINI, Juan A. Descartes, entre Deus e o Diabo... Breve consideracdo sobre a
estratégia cartesiana para conquistar a certeza da ciéncia nas Meditationes. [s.d.]. Disponivel
em: http://www.cchla.ufrn.br/ppgfil/docentes/juan/artigos/descartes_deus_diabo.pdf. Acesso
em: 19 jun. 2017,

. Kant e o problema da coisa em si no Idealismo Alem&o: sua atualidade e relevancia
para a compressdo do problema da Filosofia. Rio de Janeiro: Relume Dumara, 2003 (Colecédo
Metafisica; 3);

. Peculiaridade e Dificuldade do Conceito de Idealismo Transcendental em Kant. In:
Principios, Natal-RN, ano 2, n 3 (pp. 92-101), jul/dez, 1995;

. Sobre o Projeto Kantiano de uma Filosofia Transcendental. In: Educacgéo e Filosofia.
Uberlandia, v. 27, n. especial, pp. 211-232, 2013, pp. 212-213 Disponivel em:
<http://www.seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/22776/12733>. Acesso em:
14 out. 2016;

BROUGH, John B. Consciousness is not a Bag: Immanence, Transcendence, and Constitution
in The Idea of Phenomenology. Husserl Studies, v. 24, n. 3, pp.177-191, 2008. Disponivel em:
<http://link. springer.com/article/10.1007%2Fs10743-008-9045-3>. Acesso em: 24 nov. 2016;

CAPUTO, John D. Transcendence and the Transcendental in Husserl's Phenomenology.
Philosophy Today, v. 23, n. 3, pp. 205-216, 1979. Disponivel em: <http://www.pdcnet.org/
pdc/bvdb.nsf/purchase?openform&fp=philtoday&id=philtoday 1979 0023 0003 0205 0216
>. Acesso em: 14 set. 2014,



121

CAVALIERI, Edebrande. Transcendéncia e Imanéncia na Fenomenologia de Husserl. Estudos
de Religido, v. 27, n. 1, pp. 35-58, 2013, p. 37. Disponivel em: < https://www.metodista.br/
revistas/revistasms/index.php/ER/article/viewArticle/4105>. Acesso em: 21 mai. 2016;

CERBONE, David R. Fenomenologia. Trad. Caesar Souza, 2. ed., Petropolis, RJ: Vozes, 2013;

CHAGAS, Flavia Carvalho. O Céanon da Razdo Pura. In: KLEINM, Joel Thiago (Org.).
Comentarios as obras de Kant: Critica da Razdo Pura. Florianopolis: NEFIPO, 2012;

COBB-STEVENS, R. Husserl and Analytic Philosophy. Dordrecht: Kluwer Academic
Publishers, 1990 (Phaenomenologica, n. 116). Disponivel em: <http://link.springer.com/
book/10.1007/978-94-009-1888-7>. Acesso em: 30 ago. 2016;

DESCARTES, René. Discurso do método. Trad. de Maria Ermantina Galvdo. Sao Paulo:
Martins Fontes, 2001;

. MeditacGes. Trad. J. Guinsburg e Bento Prado Junior. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1996
(Colecédo Os pensadores);

. Principios da Filosofia. Trad. de Jodo Gama. Lisboa, Portugal: edic¢des 70, [s.d.];

DE LIMA, Edson Ribeiro. Husserl e a heranca cartesiana: do Ego psicolégico a subjetividade
transcendental. In: VV Seminario de P6s-Graduacdo em Filosofia da UFSCar, Séo Carlos:
Universidade Federal de Séo Carlos, 2009;

FARIA, Ernesto (org.). Dicionario Escolar Latino-Portugués. 22 ed. Departamento Nacional
de Educagéo, 1956;

FINK, Eugen. The Phenomenological Philosophy of Edmund Husserl and Contemporary
Criticism. In: The Phenomenology of Husserl: Selected Critical Readings. R. O. Elveton
(org.). Michigan, EUA: Quadrangle Books, 1970. Disponivel em: https://pt.scribd.com/
doc/212912092/The-Phenomenological-Philosophy-of-Edmund-Husserl-and-Contemporary-
Criticism-by-Eugen-Fink. Acesso em: 28.12.2015;

FUNKE, Gerhard. La recepcion de Kant en Husserl y la fundamentacion de su “Filosofia
Primera” transcendental fenomenoldgica. In: Anales del Seminario de Historia de la
Filosofia, n. 12, 193-212. Servido de Publicaciones UCM, Madrid, 1995;

FRAGA, Gustavo de. As duas vias da reducdo fenomenoldgica. Lisboa: Edi¢des Revista
Filosofia, 1957a;

. Fenomenologia e Cartesianismo. Lisboa: Edi¢des Revista Filosofia, 1957b;

FRAGATA, Julio. S. J. A Fenomenologia de Husserl como fundamento da Filosofia. Braga:
Livraria Cruz, 1959;

. Husserl e a fundamentacdo das ciéncias. In: XXIIl Congresso Luso-Espanhol,
Portugal: Coimbra, 1957 (separata do tomo VII);

. Problemas da fenomenologia de Husserl. Portugal, Braga: Livraria Cruz, 1962;



122

FOLLESDAL, Dagfinn. Noema and Meaning in Husserl In: Philosophy and
Phenomenological Research, v. 50, pp. 263-271, 1990. Disponivel em:
http://www.jstor.org/stable/2108043. Acesso em: 09 jun. 2016;

FONTANIER, Jean-Michel. Vocabulario latino da filosofia: de Cicero a Heidegger. Trad.
Alvaro Cabral. Sdo Paulo: WMF Martins Fontes, 2007, p. 133;

GRACIA, Jorge J. E. The transcendentals in the Middle Ages: an introduction. Topoi,
Dordrecht, v. 11, n. 2, p. 113-120, 1992. Disponivel em: <http://link.springer.com/article/
10.1007/BF00774417>. Acesso em: 18 fev. 2017;

GUEROULT, Martial. Descartes segundo a ordem das razdes. Sdo Paulo, SP: Discurso
editorial, 2016;

HEIDDEGER, Martin. Ser e Tempo. Parte I. Trad. Marcia S& C. Schuback. 15. ed. Petropolis:
Vozes, 2005;

. Kant y el problema de la metafisica. Trad. Greb Ibscher Roth. México: Fondo de
Cultura Econdmica, 1986;

. Principios metafisicos de la l6gica. Trad. Juan José Garcia Norro. Madri: Editorial
Sintesis, 2014;

HEIL, John. Filosofia da mente: uma introducdo contemporénea. Tradugdo de Rui Pacheco,
Lisboa: Instituto Piaget, 2001;

HENRY, Michel. O Comeco cartesiano e a ldeia de Fenomenologia. Trad. de Adelino
Cardoso. Covilh&: Universidade da Beira Interior, 2008;

HUSSERL, Edmund. A Crise das Ciéncias Europeias e a Fenomenologia Transcendental:
Uma introducdo a Filosofia Fenomenolodgica. Trad. Diogo Falcdo Ferrer. Rio de Janeiro:
Forense Universitaria, 2012a;

. A ldeia da Fenomenologia. Trad. Artur Mordo. Lisboa: EdicGes 70, 2014;

. Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrage. Hrsg. Stephan Strasser. The
Hague: Martinus Nijhoff, 1973 (Husserliana Bd. I);

. Die Idee der Phanomenologie. Finf VVorlesungen. Hrsg. Walter Biemel. The Hague:
Nijhoff, 1950 (Husserliana Bd. I1);

Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die Transzendentale
Phanomenologie. Eine Einleitung in die ph&nomenologische Philosophie. The Hague:
Martinus Nijhoff, 1954 (Husserliana Bd. VI);

. El Articulo “Fenomenologia” de la enciclopedia britanica. In: Invitacion a la
fenomenologia. Paidos: Barcelona, 1992;

. Erste Philosophie I, The Hague: Martinus Nijhoff, 1956 (Husserliana, Bd. VII);



123

. Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phanomenologischen Philosophie.
Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phanomenologie 1. Halbband: Text der 1-3.
Auflage. Hrsg. K. Schuhmann. The Hague: Martinus Nijhoff, 1976 (Husserliana Bd. 111/1);

. Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phanomenologischen Philosophie.
Drittes Buch. The Hague: Martinus Nijhoff, 1971, p. 139 (Husserliana, Bd. V);

. ldeas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological
Philosophy. Third Book: Phenomenology and the Foundation of the Sciences. Trans. by Pohl,
W.E., Klein, T.E. The Hague: Martinus Nijhoff, 1980 (Husserliana: Collected Works, v. 1);

. Ideias para uma Fenomenologia Pura e para uma Filosofia Fenomenoldgi-
ca: Introducédo geral a Fenomenologia Pura. Trad. Marcio Suzuki. 2. ed. Aparecida, Sp: Ideias
& Letras, 2006a, (Colecdo Subjetividade Contemporanea);

. Investigaciones Logicas. Vol. I. Traducdo de Manuel G. Morente y José Gaos. Madri:
Alianza Editorial, [s. d.];

. Investigacgdes Logicas: Primeiro volume: Introducdo Geral a Fenomenologia Pura.
Trad. Diogo Falcéo Ferrer. Lishoa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2005;

. InvestigacBes Logicas: Segundo volume, parte I: Investigacdes para a Fenomenologia
e Teoria do Conhecimento. Trad. Pedro M. S. Alves. Rio de Janeiro: Forense Universitaria,
2012b;

. Kant and the Idea of Transcendental Philosophy. Trans. by Ted E. Klein, Jr; William
E. Pohl. In: Southwestern Journal of Philosophy, v. 5, 3, 1974;

. La Filosofia como Ciencia Estricta. Trad. por Elsa Tabernig, Buenos Aires: Editorial
Nova, 1962;

. Logica Formal y Logica Transcendental: Ensayo de una critica de la razén logica.
Trad. Luis Villoro. Cidade do México: Universidad Nacional Autébnoma de México, 1962;

. Logische Untersuchungen. Erster Band: Prolegomena zur reinen Logik. Text der 1.
und der 2. Auflage. Hrsg. E. Holenstein. The Hague: Martinus Nijhoff, 1975 (Husserliana Bd.
XVIII);

Logische Untersuchungen. Zweiter Band, erster Teil: Untersuchungen zur
Phéanomenologie und Theorie der Erkenntnis. Hrsg. Ursula Panzer. Dordrecht: Kluwer, 1984,
(Husserliana Bd. X1X/1);

. Meditac¢des Cartesianas: Introducdo a Fenomenologia. Trad. Frank de Oliveira. Sdo
Paulo: Madras, 2001;

. MeditagGes Cartesianas e Conferéncias de Paris. Trad. Pedro M. S. Alves. Rio de
Janeiro: Forense Universitaria, 2013;

. Phanomenologische Methode und phénomenologische Philosophie <Londoner
Vortrage 1922>. Hrsg. v. Berndt Goossens. In: Husserl Studies, v. 16, Netherlands: Kluwer
Academic Publishers, 2000;



124

. Phenomenology. Edmund Husserl's Article for the Encyclopaedia Britannica. In:
Journal of the British Society for Phenomenology. Trad. Richard E. Palmer, 1971, p. 77-90.
Disponivel em: http://dx.doi.org/10.1080/00071773.1971.11006182. Acesso em: 18 jun.15;

. The basic problems of Phenomenology: From the Lectures, Winter Semester, 1910
1911. Trans. Ingo Farin and James G. Hart. Dordrecht, Netherlands: Springer, 2006b.
(Husserliana: Collected Works, v. 12);

KANT, Immanuel. Critica da Razdo Pura. Trad. Manuela Pinto dos Santos e Alexandre
Fradique Morujdo. 8 ed. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian, 2013;

. Prolegdmenos a toda metafisica futura que queira apresentar-se como ciéncia.
Trad. de Artur Mourdo. Lisboa, Portugal: edi¢bes 70, [s.d];

LANDIN FILHO, Raul F. Evidéncia e Verdade no sistema cartesiano. S&o Paulo: Loyola,
1992;

LEBRUN, Gerard. Kant e o fim da metafisica. 2 ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2002;

. Sobre Kant. Rubens Rodrigues Torres Filho (org.). Traducdo de José Oscar Almeida
Marques, Maria Regina Avelar Coelho da Rocha, Rubens Rodrigues Torres Filho. 3 ed. S&o
Paulo: lluminuras, 2010. (Biblioteca Polen);

LEVINAS, Emmanuel. The theory of intuition in Husserl’s Phenomenology. Translated by
André Orianne. 2. ed. Evaston, Illinois: Northwestern University Press, 1995;

MACDONALD, Paul. S. Descartes and Husserl. The Philosophical Project of Radical
Beginnings. New York: State University of New York Press, 2000;

MCINTYRE, Robert; SMITH, David. Husserl’s identification of meaning and noema. In: The
Monist, v. 59, n. 1, pp. 115-132, 1975. Disponivel em: http://www.jstor.org/stable/27902407.
Acesso em: 9 jun. 2016;

MANIERI, Dagmar. O Transcendental em Kant. In: Theoria, v. 3, n. 6, 2011. Disponivel em:
<http://www.theoria.com.br/edicao0611/0_transcendental_em_kant.pdf>. Acesso em: 09 mar.
2017;

MARTIN, Wayne M. Descartes and the Phenomenological Tradition. In: A Companion to
Descartes. Blackwell Publishing, 2008 (Blackwell companions to philosophy - n. 38);

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da Percepcdo. Trad. Carlos Alberto Ribeiro
de Moura. 2. ed., Sdo Paulo: Martins Fontes, 1999 (T6picos);

MORAN, Dermot. Fink's Speculative Phenomenology: Between Constitution and
Transcendence. In: Research in Phenomenology, v. 37, n. 1, pp. 3-31, 2007. Disponivel em:
<https://www.ucd.ie/tdcms/Finks%20Speculative%20Phenomenology%20%282007%29.pdf
>, Acesso em: 17 jul. 2015;

MORUJAO, Alexandre Fradique. A doutrina da intencionalidade na Fenomenologia de
Husserl: das Investigagdes Logicas as MeditacGes Cartesianas. Dissertacdo (Mestrado em
Filosofia). Universidade de Coimbra, Coimbra, 1954;



125

. Husserl e a filosofia como ciéncia rigorosa. In: Revista Portuguesa de Filosofia.
Tomo XI-I1, fasc. 3-4. Braga: Faculdade de Filosofia, 1955;

. Mundo e Intencionalidade: ensaio sobre o conceito de mundo na Fenomenologia de
Husserl. Tese (Doutorado em Filosofia). Universidade de Coimbra, Coimbra, 1961;

. O “fenémeno puro”: ponto de partida da fenomenologia de Husserl. Lishoa: Centro
de Estudos Fenomenologicos, 1957;

. Significado e estrutura da redugcdo fenomenoldgica. In: Biblios, Vol. 56. Portugal,
Coimbra: Imprensa de Coimbra, 1980;

MOURA, Carlos Alberto Ribeiro de. Cartesianismo e Fenomenologia: Exame de Paternidade.
In: Analytica, Rio de Janeiro, v. 3, n. 1, 1998. Disponivel em: < http://revistas.ufrj.br/
index.php/analytica/article/view/427/384>. Acesso em: 20 mar. 2017

.. Critica da Razao na fenomenologia. Sdo Paulo: Nova Stella, 1989;

. Husserl: significacdo e fendbmeno. In: doispontos, Curitiba; Séo Carlos, v. 3, n. 1,
pp.37-61, 2006. Disponivel em:  <ojs.c3sl.ufpr.br/ojs/index.php/doispontos/article/
download/5172/3889>. Acesso em: 21 jul. 2015;

NENON, Thomas J. Some differences between Kant’s and Husserl’s conceptions of
transcendental philosophy. In: Continental Philosophy Review, v. 41, n. 4, pp. 427-439, 2008;
Disponivel em: <http://link.springer.com/article/10.1007%2Fs11007-008-9089-2>. Acesso
em: 23 jan. 2016;

OLIVEIRA, Manfredo Araujo de. Sobre a fundamentacéo. 2. ed., Porto Alegre: EDIPUCRS,
1997,

PATON, H. J. Kant’s Metaphisic of Experience. London: George Aleen & Unwin Itd., 1936;

PERES, Savio P. O problema da transcendéncia do objeto da percepcao e do objeto da fisica
nas investigacdes logicas de Husserl. In: Philésophos, Goiania, v.19, n. 1, p. 219-246, jan/jun.
2014. Disponivel em: https://www.academia.edu/9047695/0_Problema_da_transcend%C3%
AAncia_do_objeto_da_percep%C3%A7%C3%A30_e_do_objeto_da_f%C3%ADsica_nas_In
vestiga%C3%A7%C3%B5es L%C3%B3gicas_de Husserl. Acesso em: 28 out. 2015;

RESTREPO, Daniel Herrera. Verdad y Evidencia em Husserl. Universidade Nacional da
Colémbia, [s.d.], p. 48. Disponivel em: <http://www.revistas.unal.edu.co/index.php/idval/
article/view/21735/22718>. Acesso em 12 fev. 2016;

RICOEUR, Paul. Kant e Husserl. In: Na Escola da Fenomenologia. Trad. Ephraim F. Alves.
Petropolis, RJ, Vozes, 2009;

RIZO-PATRON, Rosemary L. Husserl, lector de Kant. Apuntes sobre la razén y sus limites.
In: Areté, v. 24, n. 2, 2012;

ROMANO, Claude. Must phenomenology remain Cartesian? Trans. by John Rogrove. In:
Continental Philosophy Review, set., v. 45, 3, pp 425-445, 2012. Disponivel em:
https://link.springer.com/article/10.1007/s11007-012-9229-6. Acesso em 24 mai. 2017,



126

ROSENFIELD, Denis L. Descartes e as peripécias da razéo. S&o Paulo: lluminuras, 1996;

SARTRE, Jean-Paul. Traducdo do texto de Jean-Paul Sartre: une idée foundamentale de la
phénomélogie de Husserl: L’intentionalité. Trad. de Ricardo Leon Lopes. In: Veredas FAVIP,
Caruaru, vol. 2, n° 01, pp. 102-107, jan.-jun., 2005;

SMITH, Norman K. A commentary to Kant’s ‘Critique of Pure Reason’. Londres:
Macmillan and co. limited, 2013 [Project Gutenberg Ebook]. Disponivel em:
https://fphil.uniba.sk/fileadmin/fif/katedry_pracoviska/kfdf/Personal/Sabela/Literatura/A_Co
mmentary _to_Kant_s__Critique_of Pure_R_- Norman_Kemp_Smith.pdf. Acesso em: 05
mar. 2017;

SOFFER, Gail. Husserl and the question relativism. Dordrecht: Kluwer Academic
Publishers, 1991 (Phaenomenologica 122);

SOKOLOWSKI, Robert. The Formation of Husser]'s Concept of Constitution. Netherlands:
Springer, 1970 (Phaenomenologica 18);

THOME, Scheila C. Imanéncia versus Transcendéncia: A problematizacdo do conceito de
Intencionalidade na Fenomenologia de Edmund Husserl. In: Dialogos Possiveis, Salvador, ano
13, n. 2, pp. 135-150, 2014, p. 143. Disponivel em: <FORA DO AR>. Acesso em: 21 jul. 2015;

TOURINHO, Carlos Didgenes C. A ampliacdo da autorreflexdo da consciéncia: Kant e sua
influéncia sobre a fenomenologia transcendental de Edmund Husserl. In: Principios. Natal, v.
18, n. 30, pp. 199-210, 2011. Disponivel em: < http://www.periodicos.ufrn.br/principios/
article/view/1721/1186>. Acesso em: 23 jan. 2015;

. O problema dos fundamentos na fenomenologia de Husserl: o surgimento de um novo
idealismo transcendental no Sec. XX. In: Sintese — Revista de Filosofia, Belo Horizonte, v.
40, n. 126, 2013;

. O Transcendente e suas variaces na Fenomenologia Transcendental de Edmund
Husserl. In:  Prometeus, Ano 5, n. 9, jan-jun., 2012a. Disponivel em:
<http://seer.ufs.br/index.php/prometeus/article/view/782/678>. Acesso em: 15 mar. 2017;

. Versbes da "Transcendéncia na Imanéncia” na Fenomenologia de Edmund Husserl.
Philésophos, Goiania, v.17, n. 2, pp. 107-130, 2012b. Disponivel em:
<http://revistas.ufg.br/index.php/philosophos/article/view/19386/13574#.\VdiJ_SvwwQ>.
Acesso em: 15 mar. 2017;

TUGENDHAT, Ernst. Nietzsche e o problema da transcendéncia imanente. Trad. Milene
Consenso Tonetto. In: Ethic@. Florian6polis, v. 1, n. 1, pp. 47-62, 2002. Disponivel em:
<https://periodicos.ufsc.br/index.php/ethic/article/view/14535/13308>. Acesso em: 14 set.
2014;

VERDAN, André. O ceticismo filosofico. Trad. de Jaimir Conte. Floriandpolis: Ed. da UFSC,
1998;

VIEIRA, Allan J. A nocdo de verdade na fenomenologia de Husserl: entre correspondéncia e
coeréncia. In: Ekstasis. Rio de Janeiro, v. 4, n. 1, 2015. Disponivel em: < http://www.e-
publicacoes.uerj.br/index.php/Ekstasis/article/view/16375>. Acesso em: 30.08.2015;



127

WATSON, John, The philosophy of Kant explained. Glasgow: James Maclehouse and sons,
1908. Disponivel em: < https://archive.org/details/philosophyofkantOOwatsrich>. Acesso em:
09 mai. 2017.



