
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

CURSO DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA - MESTRADO 

 

 

 

 

 

JOÃO MARCELO SILVA DA ROCHA 

 

 

 

 

 

A TRANSCENDÊNCIA E O PROJETO DE UMA FENOMENOLOGIA 

TRANSCENDENTAL:  

Investigações acerca dos sentidos de “transcendência” e “imanência” e suas implicações a 

partir do diálogo husserliano com Kant e Descartes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2018 



 

 

JOÃO MARCELO SILVA DA ROCHA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A TRANSCENDÊNCIA E O PROJETO DE UMA FENOMENOLOGIA 

TRANSCENDENTAL:  

Investigações acerca dos sentidos de “transcendência” e “imanência” e suas implicações a 

partir do diálogo husserliano com Kant e Descartes. 

 

 

 

 

Dissertação apresentada como requisito 

avaliativo obrigatório à obtenção do título de 

mestre em Filosofia, pela Universidade Federal 

de Pernambuco. 

Área do conhecimento: Ciências Humanas – 

Filosofia. 

Orientador: Prof. Dr. Sandro Márcio de Moura 

Sena. 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2018 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária: Maria Janeide Pereira da Silva, CRB4-1262 
 

UFPE (BCFCH2018-141) 100 CDD (22. ed.) 

1. Filosofia. 2. Husserl, Edmund, 1859-1938. 3. Fenomenologia. 4. 

Transcendência (Filosofia). 5. Imanência (Filosofia). 6. Subjetividade 

transcendental. I. Sena, Sandro Márcio de Moura (Orientador). II. Título. 

R672t Rocha, João Marcelo Silva da. 

A transcendência e o projeto de uma fenomenologia transcendental : 

investigações acerca dos sentidos de “transcendência” e “imanência” e suas 

implicações a partir do diálogo husserliano com Kant e Descartes / João 

Marcelo Silva da Rocha. – 2018. 
127 f. : il. ; 30 cm. 

 

Orientador : Prof. Dr. Sandro Márcio de Moura Sena. 

Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia, Recife, 2018. 
Inclui referências. 



 

 

JOÃO MARCELO SILVA DA ROCHA 

 

 

A TRANSCENDÊNCIA E O PROJETO DE UMA FENOMENOLOGIA 

TRANSCENDENTAL:  

Investigações acerca dos sentidos de “transcendência” e “imanência” e suas implicações 

a partir do diálogo husserliano com Kant e Descartes. 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade 

Federal de Pernambuco, como requisito parcial 

para a obtenção do título de Mestre em 

Filosofia.  

 

 

 

 

Aprovada em: 28/03/2018. 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

________________________________________ 

Profº. Dr. Sandro Márcio Moura de Sena (Orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

______________________________________ 

Profº. Dr. Thiago André Moura de Aquino (Examinador Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

_________________________________________ 

Profº. Dr. Diogo Falcão Ferrer (Examinador Externo) 

Universidade de Coimbra 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço à Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) 

pela concessão da bolsa de pesquisa que materialmente permitiu a realização deste mestrado.  

Agradeço à Universidade Federal de Pernambuco (UFPE) por me acolher como 

estudante e pesquisador desde o período da graduação e, especificamente, ao Departamento de 

Filosofia: a todos os professores, pelo empenho e compromisso de todos e por tudo o que, com 

vocês, pude aprender durante esta etapa de minha formação acadêmica e aos funcionários 

técnico-administrativos, pela presteza com que sempre resolveram as questões burocráticas 

relacionadas à minha vida acadêmica.  

Agradeço aos membros do Núcleo de Pesquisa e Estudos em Fenomenologia 

(NUPEFE) em geral por todas as leituras e discussões filosóficas que compartilhamos e que, 

muitas vezes, trouxeram importantes contribuições à minha pesquisa.  

Agradeço aos membros do Grupo de Estudos Husserl, em especial, aos professores dr. 

Thiago André Moura de Aquino, pela excelente condução do grupo de estudos e por todas as 

reflexões e ensinamentos trazidos em cada encontro, e ao professor dr. Tárik de Athayde Prata, 

pela preocupação que sempre demonstrou com o meu trajeto acadêmico. A ambos também 

agradeço pelas valiosas observações e sugestões feitas durante a qualificação desta dissertação.  

Agradeço ao professor dr. Diogo Falcão Ferrer, meu orientador de doutorado, pela 

enorme gentileza demonstrada ao aceitar o convite para ler esta dissertação e compor a sua 

banca avaliadora. É uma honra tê-lo como avaliador deste trabalho.  

Agradeço ao professor dr. Sandro Márcio Moura de Sena, orientador desta dissertação 

de mestrado, pela imensa disponibilidade, atenção e cuidado que sempre dedicou às minhas 

pesquisas desde o segundo período da graduação em Filosofia. Muito obrigado por todas as 

orientações, diálogos sempre instigantes e filosoficamente enriquecedores e por ser uma das 

minhas maiores referências enquanto pesquisador e professor de Filosofia. 

 Agradeço a todos os amigos e familiares que sempre apoiaram minhas escolhas e deram-

me força nessa jornada acadêmica. Sem a companhia de vocês, todo esse caminho seria muito 

mais acidentado.  

Agradeço à minha mãe por confiar incondicionalmente em mim, por confiar que as 

minhas escolhas seriam capazes de me fazer feliz e por compartilhar dessa felicidade comigo.  



 

 

 Agradeço especialmente à Tamira, minha esposa amada, por estar sempre ao meu lado, 

por todas as palavras e gestos de apoio e inspiração, por fazer os meus dias sempre mais felizes 

e plenos e por sempre me motivar a buscar ser e fazer o melhor que puder. Muitíssimo obrigado 

por tudo. Tua importância não caberia em palavras. 

 Por fim, agradeço a todas e todos que, assim como eu, acreditam na Filosofia e 

valorizam-na como uma forma de vida excelente. É por saber que existem pessoas assim, que 

se dedicam efetivamente e que estão dispostas a compartilhar uma vida filosófica, que eu me 

sinto seguindo o caminho certo.  

Obrigado.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tentarei guiar, não doutrinar, tão só mostrar, descrever o que vejo. Não reivindico 

mais do que, em primeira linha perante mim mesmo e só então também perante os 

outros, poder falar segundo o meu melhor saber e consciência, como alguém que viveu 

até o fim o destino de uma existência filosófica em toda a sua seriedade (HUSSERL, 

2012a, p. 14). 

 



 

 

RESUMO 

A presente dissertação investiga o uso do conceito de transcendência e, por conseguinte, do 

conceito de imanência, seu correlato conceitual, e da ideia de transcendentalidade na 

Fenomenologia de Edmund Husserl, a fim de circunscrever o sentido estritamente 

fenomenológico de tais conceitos na versão transcendental do pensamento husserliano. Para 

tanto, encontra-se estruturada do seguinte modo: a título introdutório, apresenta-se uma 

caracterização geral do projeto fenomenológico husserliano como a criação de uma ciência 

primeira e fundamental, demonstrando, desde o início, em virtude de quais objetivos Husserl 

se dedica aos temas supracitados. Em seu desenvolvimento, ela se divide em três capítulos. Nos 

dois primeiros, discute-se o diálogo estabelecido por Husserl, respectivamente, com as 

filosofias kantiana e cartesiana, particularmente no que se refere às reflexões envolvidas na 

configuração da Fenomenologia Transcendental, empresa para a qual o conceito de 

transcendência e seus correlatos são nevrálgicos. A partir disso, no terceiro capítulo, demarca-

se as variações relativas aos significados do par conceitual transcendência/imanência no interior 

dos próprios tratados fenomenológicos de Husserl, a fim de identificar o sentido estritamente 

fenomenológico-transcendental de tais conceitos. Por fim, percorrido todo este caminho, 

conclusivamente, tecer-se-á breves considerações acerca das possíveis implicações que a 

delimitação dos conceitos de transcendência e imanência podem provocar – e, 

consequentemente, de algumas contribuições que este trabalho pode ensejar – no 

aprofundamento da compreensão sobre outras temáticas fundamentais da Fenomenologia 

Transcendental, como o problema da constituição e a questão do significado particularmente 

transcendental da verdade.  

 

Palavras-chave: Husserl. Fenomenologia. Transcendência. Imanência. Subjetividade 

transcendental.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

The present dissertation investigates the use of the concept of transcendence – and, hence, the 

concept of immanence, its conceptual correlate, and of the idea of transcendentality - in the 

phenomenology of Edmund Husserl, to circumscribe the strictly phenomenological meaning of 

such concepts in the transcendental version of Husserl's philosophy. To fulfill this purpose, it 

is structured as follows: as an introduction, it presents a general characterization of Husserl's 

phenomenological project as the creation of a first and fundamental science, demonstrating, 

since the beginning, because of which objectives Husserl is dedicated to those themes. In its 

development, this work is divided into three chapters. In the first two moments, it discusses the 

husserlian dialogue, respectively, with the kantian and cartesian philosophies, particularly 

regarding the reflections involved in configuration of the Transcendental Phenomenology, for 

which the concept of transcendence and its correlates are fundamental. In the third chapter, the 

different meanings of the conceptual pair transcendence/immanence inside the Husserl’s 

phenomenological works are determined, to identify the strictly transcendental-

phenomenological sense of such concepts. Conclusively, brief consideration is made about the 

possible implications that the definition of concepts of transcendence and immanence can cause 

and hence some contributions that this dissertation can give rise to deepen understanding on 

other key issues of Transcendental Phenomenology, as the problem of the constitution and the 

question about the transcendental meaning of truth. 

 

Keywords: Husserl. Phenomenology. Transcendence. Immanence. Transcendental 

subjectivity. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE TABELAS 

Tabela 1 – Primeira acepção de “transcendente” e “imanente” em Husserl...............................94 

Tabela 2 – Segunda acepção de “transcendente” e “imanente” em Husserl...............................98 

Tabela 3 – Terceira acepção de “transcendente” e “imanente” em Husserl..............................102 

Tabela 4 – Os sentidos de “transcendente” e “imanente” em Husserl......................................103 

Tabela 5 – Determinação última dos sentidos de “transcendente” e “imanente” em  

Husserl à luz do conceito de “transcendência imanente”.....................................113 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO...........................................................................................................12 

2 APROXIMAÇÕES E CONTRAPOSIÇÕES À FILOSOFIA KANTIANA..........20 

2.1 SOBRE O TRANSCENDENTAL E O TRANSCENDENTE NO PROJETO 

KANTIANO..................................................................................................................20 

2.1.1  O projeto de uma Filosofia Transcendental.............................................................20 

2.1.2 Os sentidos do “transcendental” em Kant............................................................... 23 

2.1.3  Os sentidos do “transcendente” em Kant................................................................ 25 

2.1.4  O problema da possibilidade do conhecimento a priori enquanto problema da 

transcendência da coisa em si.....................................................................................28 

2.2 A IMPORTÂNCIA DE KANT PARA A  

FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL..............................................................34 

2.3 A CRÍTICA HUSSERLIANA AO TRANSCENDENTALISMO KANTIANO.........42 

3 A RECEPÇÃO DO PENSAMENTO CARTESIANO NA FENOMENOLOGIA 

TRANSCENDENTAL E A TRANSCENDÊNCIA EPISTEMOLÓGICA...........49 

3.1 A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL (QUASE) COMO 

NEOCARTESIANISMO.............................................................................................51 

3.1.1 O diagnóstico e o projeto filosófico...........................................................................52 

3.1.2 A concepção metodológica.........................................................................................57 

3.1.3 O conhecimento do transcendente como problema epistemológico autêntico.......60 

3.2 A CRÍTICA HUSSERLIANA A DESCARTES..........................................................63 

3.2.1 A epoché cartesiana e seus preconceitos...................................................................63 

3.2.2 O (des)caminho cartesiano na compreensão da subjetividade...............................67 

4 O CONCEITO HUSSERLIANO DE TRANSCENDÊNCIA..................................74 

4.1 A DISTINÇÃO ENTRE AS ATITUDES NATURAL E FENOMENOLÓGICA 

A PARTIR DA ATIVIDADE METODOLÓGICA......................................................75 

4.1.1 Sobre a atitude natural e suas (insufi)ciências..........................................................75 

4.1.2 Sobre o sentido da atitude fenomenológica:  

a evidência e o papel da epoché..................................................................................81 

4.2 OS SENTIDOS DE TRANSCENDÊNCIA NA FENOMENOLOGIA 

TRANSCENDENTAL..................................................................................................87 

4.2.1    O sentido natural da transcendência.........................................................................88 

4.2.2    O primeiro sentido fenomenológico da transcendência...........................................94 



 

 

4.2.3 O sentido fenomenológico-transcendental autêntico de transcendência................98 

4.2.4    A redução eidética e as universalidades..................................................................103 

4.2.5    A transcendência imanente e a subjetividade transcendental..............................106 

5          CONCLUSÃO...........................................................................................................115 

REFERÊNCIAS........................................................................................................120 

 

 



12 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Transcender advém da raiz latina transcendere, cujo significado original1 radica-se 

nas ações de “ascender”, “escalar” “ultrapassar”, “transpor”. Assim, em sentido bastante amplo 

e formal, isto é, em seu uso pré-filosófico, poder-se-ia dizer que o termo designa, antes de tudo, 

uma relação na qual determinados movimento e direção encontram-se necessariamente 

implicados: “transcendente” nomearia o para onde do movimento, sua direção, enquanto que 

“o que transcende” seria aquele que “executa a ação” de transcender, o que “desde...” se 

transpõe “para...”. “O que transcende” e o “transcendente” podem, em todo caso, encontrar 

determinações distintas, visto que, assim como acontece com praticamente todos os conceitos 

filosóficos, o conceito de transcendência carece de univocidade semântica2.  

Conforme indica Martin Heidegger3, o sentido teorético-filosófico tradicional de 

transcendência, por sua vez – no qual decerto sobrevivem elementos daquele complexo de 

significados comuns –, pode ser reconstruído, em linhas gerais, através de um recurso a dois 

usos dominantes do termo na história da filosofia, o que implica a contraposição a seus 

correlatos conceituais contrários, os quais, no mais das vezes, encontram-se inteiramente 

mesclados: (a) transcendência teológica versus contingência e (b) transcendência 

epistemológica versus imanência.  

Nos termos da primeira contraposição (transcendência teológica versus contingência), 

a relação de ultrapassagem se estabelece entre “aquilo que nos toca, que nos afeta diretamente, 

com o que estamos em pé de igualdade”4 – o contingente – e aquilo “que se encontra por cima 

de tudo isto e que o condiciona: o incondicionado (...), o que nos excede”5, que é o 

transcendente. Compreendido enquanto incondicionado, absoluto e infinito, o transcendente 

facilmente assume contornos divinos (o que justifica sua denominação: transcendência 

teológica) e a contingência, por contraste, passa a qualificar toda a região ontológica de entes 

                                                 
1 Cf. FONTANIER, Jean-Michel. Vocabulário latino da filosofia: de Cícero à Heidegger. Trad. Álvaro Cabral. 

São Paulo: WMF Martins Fontes, 2007, p. 133; FARIA, Ernesto (org.). Dicionário Escolar Latino-Português. 

2ª ed. Departamento Nacional de Educação, 1956, p. 977. 
2 Cf. TUGENDHAT, Ernst. Nietzsche e o problema da transcendência imanente. Trad. Milene Consenso Tonetto. 

In: Ethic@. Florianópolis, v. 1, n. 1, pp. 47-62, 2002. Disponível em: <https://periodicos.ufsc.br/index.php/ 

ethic/article/view/14535/13308>. Acesso em: 14 set. 2014. 
3 Cf. HEIDEGGER, Martin. Principios metafísicos de la lógica. Trad. Juan José García Norro. Madri: Editorial 

Síntesis, 2014, pp. 189-191. 
4 Ibidem, p. 190. 
5 Ibidem, p. 190.  

 



13 

 

finitos. Desse modo, a ação de transcender designaria aqui o movimento de ascensão sobre a 

contingência, rumo ao transcendente.  

No que diz respeito especificamente ao segundo caso, isto é, conforme sua 

conceituação epistemológica, o “transcendente”, tomado como correlato contrário do 

“imanente”, nada é senão a realidade postada fora da imanência dos sujeitos cognoscentes; “é, 

então, o que não permanece dentro, é o que está fora da alma e da consciência. O que está fora 

dos limites e do muro que rodeia a consciência”6. E o “imanente”, portanto, coincide com a 

esfera da consciência apreendida como interioridade da alma. É dentro desse contexto 

conceitual elementar que, na era moderna, os problemas filosóficos cardinais tradicionais 

(verdade, realidade, ser, etc.) convergem para o problema da existência do mundo externo, e, 

consequentemente, todos os esforços reflexivos voltam-se para a resolução do enigma de como 

é possível o sujeito racional abandonar o círculo da imanência da sua consciência, na qual está 

encapsulado, e ultrapassá-la rumo a um mundo que a transcende, isto é, rumo ao mundo 

transcendente. Trata-se da difícil questão acerca da objetividade do conhecimento, que encontra 

nas Meditationes de Prima Philosophia (1641) de René Descartes uma formulação 

paradigmática7. Assim, é graças a este conceito de imanência que a subjetividade do sujeito 

passa a ser compreendida enquanto interioridade fechada em si mesma, como uma espécie de 

cápsula, e, intrinsecamente vinculado a isso, é “graças ao conceito descrito de transcendência 

(....) que se faz possível o que denominamos teoria do conhecimento”8. Por isso, a sua 

denominação: transcendência epistemológica.   

Em diálogo profundamente crítico com a tradição de pensamento iniciada por 

Descartes (racionalismo) e com a tradição empirista, Immanuel Kant, com a publicação da 

Crítica da Razão Pura (1781), apresenta uma contundente refutação do idealismo tradicional 

(caracterizado em termos kantianos como “a teoria que considera a existência dos objetos fora 

de nós, no espaço, ou simplesmente duvidosa e indemonstrável [postura que ele atribuíra 

exatamente à epistemologia cartesiana], ou falsa e impossível”9 [B274]) e provê ao 

questionamento epistemológico uma nova feição: a transcendental. A importância das 

                                                 
6 HEIDEGGER, 2014, p. 189. 
7 Cf. LANDIN FILHO, Raul . Evidência e Verdade no sistema cartesiano. São Paulo: Loyola, 1992, pp. 16-17. 
8 HEIDEGGER, op. cit., p. 190. 
9 KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Trad. Manuela Pinto dos Santos e Alexandre F. Morujão. 8. ed. 

Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2013, p. 243 [B274]. Acerca da notação das referências à obra kantiana, 

considerando que a paginação pode variar em função das diferenças entre as edições traduzidas, seguirei a maneira 

consagrada: colocarei sempre entre colchetes o número da página do texto original precedido pelas letras A/B, as 

quais fazem referência à primeira e à segunda edição da obra, respectivamente, seguindo assim a forma 

recomendada pela Akademie-Ausgabe. 

 



14 

 

considerações kantianas é tal que a expressão “Filosofia Transcendental” passaria a designar 

uma tarefa filosófica muito particular. 

Antes de Kant, os termos “transcendente” e “transcendental”, cujas raízes podem ser 

encontradas na doutrina dos transcendentais exercitada na filosofia medieval, eram utilizados 

indiscriminadamente como sinônimos a fim de indicar, grosso modo, os conceitos 

generalíssimos que ultrapassam as categorias aristotélicas e que podem predicar tudo. Nesse 

sentido, transcendentia ou transcendentalia eram os nomes atribuídos aos conceitos de “ser” 

(ens), “coisa” (res), “uno” (unum), “bom” (bonum), “verdade” (verum) e “algum” (aliquid)10. 

Porém, em diversas passagens de sua obra-prima e em outros importantes escritos de sua fase 

crítica, o filósofo de Königsberg mostra um cuidado acentuado em se assegurar contra o uso 

até então comum do termo “transcendental”: configurando-se como o primeiro filósofo a 

explicitamente distinguir “transcendente” e “transcendental”, Kant sustenta que o 

conhecimento especificamente transcendental é aquele que, “(...) em geral se ocupa menos dos 

objetos, que do nosso modo de os conhecer, na medida em que este deve ser possível a priori”11. 

À Filosofia Transcendental, portanto, no que diz respeito especificamente ao conhecimento 

científico, é confiada a tarefa de investigar as formas puras da razão teórica que figuram como 

condições subjetivas de possibilidade a priori do conhecimento objetivo.  

Ora, esta via de investigação filosófica aberta por Kant, ou melhor, essa redefinição 

completa da própria essência e tarefa da filosofia como fundamentação transcendental do 

conhecimento, juntamente com as considerações cartesianas acerca das ambições e do método 

do filosofar autêntico, chegará até o século XX encontrando significativas modificações, Dentre 

elas, notáveis e importantes apresentam-se na obra do filósofo de cujas reflexões provém o 

objeto de análise do presente trabalho, a saber, o fenomenólogo Edmund Husserl.  

 

*
*
*                                                          *

*
*                                                          *

*
* 

                                                 
10 Para uma aproximação à “doutrina dos transcendentais” propriamente em termos medievais, cf. GRACIA, Jorge 

J. E. The transcendentals in the Middle Ages: an introduction. Topoi, Dordrecht, v. 11, n. 2, p. 113-120, 1992. 

Disponível em: <http://link.springer.com/article/10.1007/BF00774417>. Acesso em: 18 fev. 2017. E para uma 

breve, mas consistente, exposição acerca da utilização dos termos “transcendente” e “transcendental” de um modo 

geral na filosofia pré-kantiana, cf. SMITH, Norman K. A commentary to Kant’s ‘Critique of Pure Reason’. 

Londres: Macmillan and co. limited, 2013, p. 226-228 [Project Gutenberg Ebook]. Disponível em: 

https://fphil.uniba.sk/fileadmin/fif/katedry_pracoviska/kfdf/Personal/Sabela/Literatura/A_Commentary_to_Kant

_s__Critique_of_Pure_R_-_Norman_Kemp_Smith.pdf. Acesso em: 05 mar. 2017 
11 KANT, 2013, p. 53 [B25]. 

 



15 

 

Como podemos ver no texto escrito por Husserl para publicação na Enciclopédia 

Britânica12, ele próprio reconhece que, no desenrolar de seu árduo trabalho de investigação, a 

fenomenologia foi adquirindo diferentes configurações, tais como a de uma psicologia 

descritiva pura (isto é, não-empírica), de uma fenomenologia eidética (uma ciência 

“exclusivamente dirigida às formas essenciais invariantes”13, ou simplesmente, à essência, ao 

eidos, de todas coisas), ou ainda de uma ciência do mundo da vida (voltada ao exame do “mundo 

da experiência originária, ante-judicativa”14). Entretanto, apesar das inegáveis modificações 

que sofreu ao longo de seu desenvolvimento, o projeto husserliano, impressionando pela 

grandeza e ousadia de suas pretensões, manteve-se fundamentalmente o mesmo: a 

Fenomenologia não se propõe a ser mais um dentre os diversos ramos do pensamento filosófico, 

ela não é concebida para ser especialização do conhecimento, mais uma ciência entre as 

ciências, senão que é pensada a fim de reivindicar o trono de “Filosofia Primeira”, por 

estabelecer a fundamentação última do saber em geral como sua tarefa precípua.  

Ainda quando movia suas reflexões no campo da lógica, nos Prolegômenos à Lógica 

Pura (1900), defenderia Husserl a ideia de uma lógica teorética pura enquanto ciência das 

condições de possibilidade ideais de toda e qualquer ciência em geral15; assim como na Ideia 

da Fenomenologia (1907), quando nos apresenta a tarefa crítica que deverá empreender: 

“resolver os problemas concernentes à correlação entre conhecimento, sentido do conhecimento 

e objeto do conhecimento, graças à inquirição da essência do conhecimento”16; mesma ideia 

exposta sem rodeios em Meditações Cartesianas, ao afirmar que “nosso objetivo geral é o de 

conferir às ciências um fundamento absoluto”17; e ainda também na introdução das Ideias para 

uma Fenomenologia Pura e para uma Filosofia Fenomenológica (1913), quando coloca de 

modo categórico e com privilegiada clareza as pretensões do seu projeto fenomenológico, na 

                                                 
12 Cf. HUSSERL, Edmund. “Phenomenology”. Edmund Husserl's Article for the Encyclopaedia Britannica. In: 

Journal of the British Society for Phenomenology. Trad. Richard E. Palmer, 1971, p. 77-90. Disponível em: 

http://dx.doi.org/10.1080/00071773.1971.11006182. Acesso em: 18.06.17. 
13 Ibidem, p. 81. Tradução minha de: “exclusively directed toward the invariant essential forms”.  
14 MORUJÃO, Alexandre Fradique. Husserl e a filosofia como ciência rigorosa. In: Revista Portuguesa de 

Filosofia. Tomo XI-II, fasc. 3-4. Braga: Faculdade de Filosofia, 1955, p. 10. 
15 Cf. HUSSERL, Edmund. Investigações Lógicas. Primeiro Volume: Prolegómenos à Lógica Pura. Trad. Diogo 

Falcão Ferrer. Portugal, Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2005, pp. 231 e seguintes 

(doravante Prolegômenos) [Hua XVIII, p. 230 e seguintes].  

Acerca da notação das referências à obra husserliana, considerando que a paginação pode variar em função das 

diferenças entre as edições traduzidas, sempre colocarei, entre colchetes e após a referência da tradução brasileira 

utilizada, o volume da Husserliana relativo à obra em questão, seguido da paginação correspondente. 
16 Idem. A Ideia da Fenomenologia. Trad. Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 2014, p. 43 (doravante A Ideia) [Hua 

II, p. 22]. 
17 Idem. Meditações Cartesianas: Introdução à Fenomenologia. Trad. Frank de Oliveira. São Paulo: Madras, 

2001, p. 26 [Hua I, p. 49]. 

 



16 

 

qual sustenta que a fenomenologia pura é uma ciência essencialmente nova, “cuja posição única 

em relação a todas as demais ciências queremos caracterizar e cuja condição de ciência 

fundamental da filosofia queremos comprovar”18.  

Ter a clareza de que essa ambição perpassa todo o corpus husserliano como uma 

espécie de télos unificador de seus trabalhos – desde o seu primeiro escrito filosófico, as 

Investigação lógicas, até a sua última obra escrita em vida, A Crise das Ciência Europeias e a 

Fenomenologia Transcendental (1936)19 - é fundamental para abordar qualquer dos temas que 

se fazem presentes no pensamento de Husserl. Justamente por isso, este caráter de 

fundamentação epistemológica radical é amplamente reconhecido na literatura auxiliar, como 

podemos exemplificativamente notar através dos seguintes testemunhos: "o escopo 

fundamental de Husserl pode caracterizar-se como busca de uma fundamentação absoluta das 

ciências através de um saber originário, de um saber radical"20 e “o seu grande ideal foi o da 

fundamentação radical de todas as ciências”21, exigência que se manifesta na ideia husserliana 

de constituição de uma filosofia (fenomenológica) como ciência rigorosa22.  

Essa ambição de elaboração da Fenomenologia enquanto saber rigoroso e 

fundamentador se traduz na pretensão de constituição de uma ciência das verdades absolutas23, 

indubitáveis, isto é, que se revelem ao investigador de modo apoditicamente evidente. Todavia, 

para bem compreender a “evidência”, conceito fenomenológico essencial, é preciso o estudo da 

díade “transcendência-imanência”, uma vez que a evidência é aquilo que constitui o caráter de 

ser imanente24, e a análise do par conceitual “transcendência-imanência”, por sua vez, encontra-

se necessariamente imbricada com o estudo da dimensão fortemente metodológica da filosofia 

husserliana, pois o novo domínio fenomenológico (que se manifestará como a subjetividade 

                                                 
18 HUSSERL, Edmund. Ideias para uma Fenomenologia Pura e para uma Filosofia 

Fenomenológica: Introdução geral à Fenomenologia Pura. Trad. Márcio Suzuki. 2. ed. Aparecida, Sp: Ideias & 

Letras, 2006a, p. 25 (Coleção Subjetividade Contemporânea) – doravante Ideias I [Hua III/1, p. 3 ]. 
19 Cf. MORUJÃO, 1955, p. 3. 
20 Idem. Significado e estrutura da redução fenomenológica. In: Biblios, Vol. 56. Portugal, Coimbra: Imprensa de 

Coimbra, 1980. p. 200. 
21 FRAGATA, Júlio. S. J. A Filosofia de Husserl. In: Problemas da fenomenologia de Husserl. Portugal, Braga: 

Livraria Cruz, 1962, p. 15. 
22 Cf. MORUJÃO, Alexandre Fradique. O “fenômeno puro”: ponto de partida da fenomenologia de Husserl. 

Lisboa: Centro de Estudos Fenomenológicos, 1957, pp. 4-5; Cf. também TOURINHO, Carlos Diógenes C. O 

problema dos fundamentos na fenomenologia de Husserl: o surgimento de um novo idealismo transcendental no 

Sec. XX. In: Síntese – Revista de Filosofia, Belo Horizonte, v. 40, n. 126, 2013, p. 74. 
23 Cf. MORUJÃO, 1955, p. 3.  
24 Cf. HUSSERL, 2014, p. 22 [Hua II, p. 5].  

 



17 

 

transcendental) só pode ser alcançando através do método da epoché fenomenológica, 

caracterizada por Husserl pelos processos de exclusão de transcendências25. 

O conceito de transcendência, assim, surge ocupando um papel crucial no pensamento 

fenomenológico, legitimando Husserl, inclusive, a identificar o problema (ou enigma) da 

transcendência como o problema fundamental de toda e qualquer investigação de cariz 

epistemológico26; problema este que, na medida em que “a transcendência sempre traz seu 

gêmeo – imanência – junto com ela, é realmente o enigma da correlação entre imanência e 

transcendência”27. A importância desta temática no seio da reflexão husserliana é tão marcante 

que, na literatura auxiliar, afirma-se que “não é exagero dizer que todo o seu pensamento é um 

desdobramento e elaboração do jogo entre o transcendente e o transcendental”28. Entretanto, “o 

relacionamento da fenomenologia com o conceito de transcendência não é de todo simples”29, 

especialmente quando se considera que “há uma série de conceitos de transcendência em jogo 

no pensamento de Husserl, e não é claro que esses diferentes sentidos de transcendência alguma 

vez se resolvam totalmente em sua obra”30.  

*
*
*                                                          *

*
*                                                          *

*
* 

Em posse desses apontamentos introdutórios, esta dissertação encontra sua relevância 

mais imediata: uma compreensão devida do uso fenomenológico do conceito de transcendência 

e demais noções relacionadas a ele (imanência, transcendentalidade, reduções 

fenomenológicas, etc.), buscando destacar em que medida o tratamento fenomenológico-

                                                 
25 Cf. HUSSERL, 2014, p. 27 [Hua II, p. 9]. Ainda na mesma obra, ele afirma que (p. 68 [Hua II, p. 44]): “só 

mediante a redução, que também já queremos chamar redução fenomenológica, obtenho eu um dado 

(Gegebenheit) absoluto, que já nada oferece de transcendência”. 
26 Cf. Ibidem, p. 59 [Hua II, p. 36].  
27 BROUGH, John B. Consciousness is not a Bag: Immanence, Transcendence, and Constitution in The Idea of 

Phenomenology. Husserl Studies, v. 24, n. 3, pp.177-191, 2008, p. 179. Tradução minha de: “transcendence 

always brings its twin – immanence – along with it, is really the riddle of the correlation between immanence and 

transcendence”. Disponível em: http://link.springer.com/article/10.1007%2Fs10743-008-9045-3. Acesso em: 

24.11.2014. 
28 CAPUTO, John D. Transcendence and the Transcendental in Husserl's Phenomenology. Philosophy Today, v. 

23, n. 3, pp. 205-216, 1979, p. 205. Tradução minha de: “It is not too much to say that his entire thought is an 

unfolding and elaboration of the interplay between the transcendent and the transcendental”. Disponível em: 

http://www.pdcnet.org/pdc/bvdb.nsf/purchase?openform&fp=philtoday&id=philtoday_1979_0023_0003_0205_

0216. Acesso em: 14.09.2014.  
29 MORAN, Dermot. Fink's Speculative Phenomenology: Between Constitution and Transcendence. Research in 

Phenomenology, v. 37, n. 1, pp. 3-31, 2007, p. 265. Tradução minha de: “Phenomenology’s relationship with the 

concept of transcendence is not at all straightforward” Disponível em: https://www.ucd.ie/t4cms/ 

Immanence%20Self%20Experience%20Transcendence%202008.pdf. Acesso em: 17 jul. 2015. 
30 Ibidem, p. 271. 

 



18 

 

transcendental fornece novos contornos a tais conceitos, é aspecto indispensável para adequada 

abordagem do pensamento husserliano em seu todo.  

Para tanto, a questão central em função da qual todas as exposições serão mobilizadas 

é a seguinte: quais as implicações das distintas maneiras de se conceber o conceito de 

transcendência na configuração do problema do conhecimento em geral e, especificamente, na 

Fenomenologia Transcendental? É tendo, pois, essa questão do papel do conceito de 

transcendência (e seus correlatos conceituais) notadamente no âmbito epistemológico enquanto 

guia que iremos desenvolver nossas investigações. Essa escolha metodológica de analisar o 

sentido dessa noção em articulação direta com seus impactos na epistemologia é o caminho que 

o próprio Husserl utiliza para se debruçar sobre o transcendente, o imanente e o transcendental, 

de modo que aqui iremos apenas seguir a trilha sugerida por ele: 

Ela [a transcendência] é o problema inicial e guia da crítica do conhecimento; é o 

enigma que bloqueia o caminho do conhecimento natural e constitui o impulso para 

as nossas investigações. Poderia, no começo, designar-se como a tarefa da crítica do 

conhecimento a resolução deste problema”31. 

Em vista disso, o desenvolvimento do presente trabalho encontra-se dividido em três 

momentos (ou capítulos): nos dois primeiros capítulos, dedicar-nos-emos a uma primeira 

aproximação do pensamento husserliano a partir da contraposição dos elementos que perfazem 

a Fenomenologia Transcendental com aspectos centrais das filosofias de Kant e Descartes. Tais 

considerações são fundamentais na medida em que nos abrem caminho à investigação dos 

conceitos aqui em causa através da verificação das convergências e discordâncias que Husserl 

manifesta, primeiramente, com relação ao projeto kantiano e, a partir disso, através do estudo 

da decisiva influência de René Descartes na construção da Fenomenologia husserliana, haja 

vista que foi “o estudo aprofundado das Meditationes de prima philosophia de Descartes e a 

reflexão sobre a crítica kantiana da razão pura [que] levaram Husserl à concepção de uma 

Fenomenologia Transcendental”32, ou ainda, como diz expressamente o próprio fenomenólogo:  

As análises críticas mais concretas das formações de pensamento da viragem 

kantiana, e o seu contraste com a viragem cartesiana, irão pôr em movimento o nosso 

próprio pensar, de tal maneira que nos colocará, pouco a pouco, e como que por si 

mesmo, perante uma última viragem e as decisões finais. Nós próprios nos 

envolveremos numa transformação interior, onde a dimensão do “transcendental”, há 

muito pressentida e, no entanto, sempre oculta, se nos mostrará efetivamente aos 

olhos, numa experiência direta.33 

                                                 
31 HUSSERL, 2014, pp. 59-60 [Hua II, p. 36] - destaque meu.  
32 MORUJÃO, 1980, p. 198.  
33 HUSSERL, 2012a, p. 81 [Hua VI, p. 103-104]. 



19 

 

A partir disso, no último capítulo – que é, sem dúvidas, o momento central deste 

trabalho -, atrelado ao exame da dimensão metodológica no pensamento do mestre de Freiburg, 

demarcaremos os diferentes significados do par conceitual transcendência/imanência no 

interior dos próprios tratados fenomenológicos de Husserl, a fim de identificar os caracteres 

essencialmente fenomenológicos de tais conceitos e, com isso, ademais, explicitar as 

especificidades do tratamento fenomenológico-transcendental da transcendência enquanto 

fenômeno capital para a compreensão da intencionalidade da consciência constituinte. Por fim, 

a título conclusivo, teceremos breves considerações acerca dos resultados e da importância do 

estudo realizado, especialmente no que se refere a algumas das possíveis implicações que a 

delimitação dos conceitos de transcendência e imanência pode ensejar - por exemplo, na 

reconfiguração dos conceitos de subjetividade e objetividade –  e, consequentemente, a algumas 

contribuições que este trabalho dissertativo pode fornecer ao aprofundamento da compreensão 

sobre outras temáticas fundamentais da Fenomenologia Transcendental, como o problema da 

constituição e a questão do significado particularmente transcendental da verdade. 



20 

 

2 APROXIMAÇÕES E CONTRAPOSIÇÕES À FILOSOFIA KANTIANA   

Considerando que o pensamento kantiano é marco central na questão da 

fundamentação do conhecimento, que, conforme veremos adiante, Kant possui uma inegável 

importância à filosofia husserliana e que, mais particularmente, o uso husserliano do par 

conceitual “imanência/transcendência” nos convidará a repensar a própria ideia e tarefa de uma 

filosofia transcendental tal como Kant legou para a posteridade, o primeiro momento do 

presente capítulo (dedicado ao exame da relação de Husserl com o projeto transcendental do 

filósofo de Königsberg) estrutura-se do seguinte modo: inicialmente, (seção 1.1) apresentar-se-

á uma caracterização do projeto kantiano de uma filosofia transcendental, bem como da 

configuração dos conceitos de transcendência e imanência realizada neste cenário, tal qual se 

encontram emblematicamente expostas na Crítica da Razão Pura. Isso posto, em seguida, 

discutir-se-á as convergências (seção 1.2) e discordâncias (seção 1.3) que Husserl manifesta 

com relação à filosofia kantiana no que tange às questões relevantes ao presente trabalho, a 

saber, aquelas que permeiam o debate acerca da relação entre o transcendente e o 

transcendental.  

 

2.1 SOBRE O TRANSCENDENTE E O TRANSCENDENTAL NO PROJETO FILO-

SÓFICO KANTIANO 

2.1.1   O projeto de uma Filosofia Transcendental 

Apesar da extensão e da inegável complexidade da Crítica da Razão Pura, o ponto 

que imediatamente nos interessa já pode ser vislumbrado, ainda que superficialmente, em sua 

introdução. Segundo Kant, a metafísica, enquanto ciência que se arvora à missão de 

conhecimento a priori – isto é, conhecimento absolutamente independente da experiência – está 

em crise, configurando-se como um cenário de disputa infindáveis e infrutíferas, por querer 

conhecer objetos que, provavelmente, ultrapassam os limites da capacidade cognitiva humana. 

Em virtude dessa constatação, Kant lança o problema fundamental da obra: em que medida é 

possível conhecimento científico absolutamente a priori? - o que equivale a questionar pela 

possibilidade da metafísica1. Essa questão aparece, por exemplo, nas famosas linhas que 

iniciam a “Introdução B” da obra: 

Não resta dúvida de que todo o nosso conhecimento começa pela experiência; (...). 

Assim, na ordem do tempo, nenhum conhecimento precede em nós a experiência e é 

                                                 
1 Cf. WATSON, John, The philosophy of Kant explained. Glasgow: James Maclehouse and sons, 1908, pp. 40-

50. Disponível em: < https://archive.org/details/philosophyofkant00watsrich>. Acesso em: 09 mai.2017.  



21 

 
com esta que todo o conhecimento tem o seu início. Se, porém, todo o conhecimento 

se inicia com a experiência, isso não prova que todo ele derive da experiência (...). 

Há, pois, pelo menos, uma questão que carece de um estudo mais atento e que não se 

resolve à primeira vista; vem a ser esta: se haverá um conhecimento assim, 

independente da experiência e de todas as impressões dos sentidos. Denomina-se a 

priori esse conhecimento e distingue-se do empírico, cuja origem é a posteriori, ou 

seja, na experiência.2 

Diante disso, ele apresenta o seu projeto filosófico: é necessário compreender qual a 

estrutura da razão; é preciso, noutras palavras, elaborar uma crítica “da faculdade da razão em 

geral, com respeito a todos os conhecimentos a que pode aspirar, independentemente de toda a 

experiência”3, a fim de legitimar o empreendimento de uma metafísica possível. E isso deve 

ser feito através da determinação das fontes, do alcance e dos limites do conhecimento a priori. 

Como bem destaca Gerard Lebrun em sua obra “Kant e o fim da metafísica”, ao citar trecho de 

uma carta endereçada por Kant a Christian Garve, o que está em jogo é a pretensão de erigir 

uma “ciência nova e até agora não investigada: a crítica de uma razão julgando a priori”4. Trata-

se, pois, de desenvolver uma “ciência que se limite simplesmente a examinar a razão pura, suas 

fontes e limites”5.  Nesse sentido, podemos dizer, conforme Manfredo de Oliveira, que “a 

pergunta fundamental da razão é, para Kant, a questão da validade dos próprios 

procedimentos”6. 

Assim, contra a metafísica anterior (chamada por Kant de dogmática7), que não 

realizou esta crítica da faculdade racional pura e que, por conseguinte, propugnava o 

conhecimento de objetos puros, de objetos a priori, a tarefa que Kant se coloca é a de 

desenvolver uma investigação acerca do conhecimento puro de objetos. A sutil inversão do 

termo “puro” nesse contexto é extremamente significativa, como observa Juan Bonaccini em 

artigo “Sobre o projeto kantiano de uma Filosofia Transcendental”: 

Há na verdade um detalhe essencial no modo como Kant entende “conhecimento 

racional”, diferente dos matemáticos e dos metafísicos da época: Kant não entende 

                                                 
2 KANT, 2013, pp. 36-37 [B1-2] – destaque meu. Quando, na própria passagem citada, originalmente houver 

algum tipo de destaque realizado com o uso do itálico, farei os meus grifos com o recurso ao sublinhado. 
3 Ibidem, p. 5-6 [AXII].  
4 KANT apud LEBRUN, Gerard. Kant e o fim da metafísica. 2 ed. São Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 32. 
5 KANT, op. cit., p. 53 [B25]. No mesmo sentido do aqui exposto, afirma claramente Alexandre F. Morujão na 

Introdução da tradução portuguesa da Crítica: a tarefa kantiana de uma crítica de razão pura significa “averiguar, 

como em tribunal, quais as exigências desta [da razão] que são justificadas e eliminar as pretensões sem 

fundamento. Previamente à constituição de um sistema metafísico, conhecimento pela razão pura das coisas em 

si, dever-se-á investigar (...) o que pode conhecer o entendimento e a razão, independentemente de toda a 

experiência. Trata-se de criticar, de encontrar os limites de todo o conhecimento puro, a priori, isto é, 

independentemente de qualquer experiência” (MORUJÃO In: KANT, 2013, p. X). 
6 OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. Sobre a fundamentação. 2. ed., Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997, p. 27 

(destaques meus).  
7 Isso porque, segundo Kant (2013, p. 30 [BXXXV]), “o dogmatismo é, pois, o procedimento dogmático da razão 

sem uma crítica prévia da sua própria capacidade”. 

 



22 

 
conhecimento racional (i. é, “puro”), como um conhecimento de objetos puros, mas 

antes como um conhecimento puro de objetos. Por isso, sua ideia central é a de que a 

razão não pretenderia conhecer nenhum objeto “puro”, mas poderia em princípio 

aplicar ou construir certas “estruturas” de percepção, compreensão e concepção no 

ato de conhecer qualquer objeto, propriedade ou estado de coisas da experiência. Essas 

estruturas funcionariam como formas que já sempre devem estar pressupostas em toda 

percepção, intelecção ou concepção como suas condições; como condições não-

empíricas de tudo que é empírico (...). Esse seria o verdadeiro objeto da metafísica, 

pelo menos do ponto de vista teórico8. 

Substituir a pretensão de um conhecimento de objetos puros pela ideia de um 

conhecimento puro de objetos, portanto, implica dizer que a metafísica não deve mais 

ambicionar o conhecimento de objetos que não podem ser dados na experiência (objetos puros, 

isto é, transcendentes), senão que deve debruçar-se sobre a própria razão destituída de qualquer 

conteúdo empírico (razão pura) a fim de analisar sua arquitetura fundamental, identificando 

cada uma das estruturas e processos que a compõem, separando-os e explicando como eles se 

relacionam, de modo a estabelecer o “esqueleto” formal de toda e qualquer relação com os 

materiais sensíveis inerentes à experiência.  

[É] nisto que está, para Kant, a especificidade da filosofia: ela é, fundamentalmente, 

uma crítica reflexiva da razão, isto é, filosofia não é uma reflexão, em intenção reta, 

sobre os grandes temas do conhecimento humano, uma consideração teórica direta 

sobre os entes (o homem, o mundo e Deus”, mas é, acima de tudo, um conhecimento 

da própria racionalidade sobre si mesma (...) enquanto instância de possibilitação do 

conhecimento e da ação do homem no mundo9 

É também nesse sentido que, por exemplo, Thomas J. Nenon aponta em seu artigo 

“Algumas diferenças entre as concepções de Kant e Husserl sobre a filosofia transcendental”:  

Ao contrário de seus antecessores, que tinham acreditado que o conhecimento não-

empírico era possível sobre objetos meta-físicos, ou seja, objetos transcendentes, a 

contribuição de Kant foi mostrar como pode haver conhecimento não-empírico (a 

priori) não sobre objetos transcendentes, mas sobre as condições necessárias para a 

experiência de objetos naturais, não-transcendentes.10 

Elegendo tais objetivos, o próprio Kant propõe que a filosofia a ser exercitada nesses 

moldes deva ser chamada de transcendental, porquanto visa investigar todas as formas puras 

                                                 
8 BONACCINI, Juan A. Sobre o Projeto Kantiano de uma Filosofia Transcendental. In: Educação e Filosofia. 

Uberlândia, v. 27, n. especial, pp. 211-232, 2013, pp. 212-213 Disponível em: <http://www.seer.ufu.br/index. 

php/EducacaoFilosofia/article/view/22776/12733>. Acesso em: 14.10.2014.  
9 OLIVEIRA, 1997, p. 27.  
10 NENON, Thomas J. Some differences between Kant’s and Husserl’s conceptions of transcendental philosophy. 

In: Continental Philosophy Review, v. 41, n. 4, pp. 427-439, 2008, p. 427. Disponível em: < 

http://link.springer.com/article/10.1007%2Fs11007-008-9089-2>. Acesso em: 23 jan. 2016. Tradução minha de: 

“As opposed to his predecessors, who had believed that such non-empirical knowledge was possible for meta-

physical, i.e. transcendent objects, Kant’s contribution was to show how there can be non-empirical (a priori) 

knowledge not about transcendent objects, but about the necessary conditions for the experience of natural, non-

transcendent objects”. 

 



23 

 

da razão, isto é, aquelas que ultrapassam os conteúdos empíricos e que figuram como condições 

subjetivas sine qua non da experiência possível e do conhecimento objetivo.  

2.1.2 Os sentidos do “transcendental” em Kant 

Ora bem, de acordo com intérpretes do pensamento kantiano11, esse é o primeiro 

sentido atribuído pelo filósofo ao conceito: “‘Transcendental’ é empregado principalmente por 

Kant como um nome para um certo tipo de conhecimento. O conhecimento transcendental é 

conhecimento não de objetos, mas da natureza e condições de nossa cognição a priori deles”12. 

Nas palavras do próprio Kant,  

Chamo transcendental a todo o conhecimento que em geral se ocupa menos dos 

objetos, que do nosso modo de os conhecer, na medida em que este deve ser possível 

a priori. Um sistema de conceitos deste gênero deveria denominar-se filosofia 

transcendental (...). Não podemos verdadeiramente chamar-lhe doutrina, mas apenas 

crítica transcendental, porquanto a sua finalidade não é o alargamento dos próprios 

conhecimentos, mas a sua justificação, e porque deve fornecer-nos a pedra de toque 

que decide do valor ou não valor de todos os conhecimentos a priori. 13  

O predicado “transcendental” denota neste sentido, portanto, uma determinada 

investigação científico-filosófica que, ao fim, pretende determinar conceitualmente as 

condições universais (válidas para todos os objetos) e necessárias (que não podem não se dar) 

responsáveis pela configuração e delimitação de toda e qualquer experiência possível. Com 

efeito, o título “filosofia transcendental” passa a significar “a ciência da possibilidade, da 

natureza e dos limites do conhecimento a priori”14. Este é o sentido empregado, por exemplo, 

nas divisões da Crítica da Razão Pura:  

A Estética é transcendental na medida em que estabelece o caráter a priori das formas 

de sensibilidade; a Analítica, na medida em que determina os princípios a priori do 

entendimento e o papel que eles desempenham na constituição do conhecimento; a 

dialética, na medida em que define e limita as ideias a priori da razão15.  

                                                 
11 Cf., por exemplo, SMITH, 2013. pp. 229-232; BARRETO, Jaime J. V. El motivo transcendental en Kant y 

Husserl. In: Estudios de Filosofía, n. 29, jun. 2009, p. 57. Disponível em: https://aprendeenlinea.udea.edu.co/ 

revistas/index.php/estudios_de_filosofia/article/view/12674. 05.03.2017.  
12 SMITH, 2013, p. 229. Tradução minha de: “‘Transcendental’ is primarily employed by Kant as a name for a 

certain kind of knowledge. Transcendental knowledge is knowledge not of objects, but of the nature and conditions 

of our a priori cognition of them”.  
13 KANT, 2013, p. 53 [A12/B25]. 
14 SMITH, op. cit, p. 229. Tradução minha de “the science of the possibility, nature, and limits of a priori 

knowledge”.  
15 Ibidem, p. 229. Tradução minha de “The Aesthetic is transcendental in that it establishes the a priori character 

of the forms of sensibility; the Analytic in that it determines the a priori principles of understanding, and the part 

which they play in the constitution of knowledge; the Dialectic in that it defines and limits the a priori Ideas of 

Reason”.  

 



24 

 

Por outro lado, o segundo sentido atribuído pelo filósofo de Königsberg ao 

“transcendental” não diz respeito a determinado tipo de filosofia, mas sim às próprias estruturas 

racionais a priori constitutivas da experiência e que subjazem ao conhecimento científico 

enquanto suas condições de possiblidade. Assim, “por exemplo, os elementos a priori da 

sensibilidade – as formas puras do espaço e do tempo – e os [elementos] do entendimento – as 

categorias – são transcendentais”16.  

O terceiro sentido empregado na utilização kantiana do “transcendental”, por sua vez, 

“surge através de seu alargamento das intuições e conceitos a priori aos processos e faculdades 

a que se supõe serem devidos”17 – como, por exemplo, os processos de síntese transcendental 

da reprodução na memória - e pode ser observado, por exemplo, nas seguintes palavras de Kant: 

“é preciso admitir uma síntese transcendental pura de esta imaginação, servindo de fundamento 

à possibilidade de toda a experiência”18. 

Nesse diapasão, tratando dessas duas últimas acepções do termo, Dagmar Manieri – 

em seu artigo “O transcendental em Kant” –, afirma que “o transcendental de Kant nos leva às 

condições universais constitutivas da objetividade, da experiência possível (...). É no apriorismo 

transcendental que encontramos o princípio da possibilidade da experiência”19. Desse modo, 

essencialmente definido pela aprioricidade, o transcendental é concebido como conceito 

correlato contrário de empírico e, ao mesmo tempo, como sua condição absolutamente a priori 

de possibilidade. Consequentemente, “isso também significa que, para Kant, um termo como 

‘subjetividade transcendental’ irá se referir a estruturas necessárias de subjetividade que serão 

igualmente universais [e] formais”20. 

Apesar das especificades de cada uma das acepções apresentadas, o fundamental aqui 

é que, seja enquanto um tipo de conhecimento (primeira acepção), estrutura (segunda acepção) 

ou processo (terceira acepção) da subjetividade,  “o termo ‘transcendental’ em Kant sempre 

                                                 
16 BARRETO, 2009, p. 57. Tradução minha de “Por ejemplo, los elementos a priori de la sensibilidad –las formas 

puras del espacio y del tiempo– y los del entendimiento –las categorías– resultan siendo trascendentales”. 
17 SMITH, 2013, p. 231. 
18 KANT, 2013, p. 139 [A101] – destaque meu. 
19 MANIERI, Dagmar. O Transcendental em Kant. In: Theoria, v. 3, n. 6, 2011, p. 18. Disponível em: <http:// 

www.theoria.com.br/edicao0611/o_transcendental_em_kant.pdf>. Acesso em: 09 mar. 2017. Destaque meu. 
20 NENON, 2008, p. 432. Destaque e tradução meus de: “This also means that for Kant, a term such as 

‘transcendental subjectivity’ will refer to necessary structures of subjectivity that will therefore also be universal 

(…) formal” 

 



25 

 

tem uma referência às condições na natureza da nossa faculdade de saber pelo qual certos 

julgamentos a priori são tornados possíveis”21. 

2.1.3  Os sentidos do “transcendente” em Kant 

Em posse disso, podemos comparar a noção de “transcendental” com o importante 

conceito de transcendente (e, obviamente, com imanente, correlato contrário deste último) no 

pensamento kantiano.   

Diz-nos Kant que “transcendental e transcendente não são idênticos”22 e essa distinção 

pode ser observada de acordo com os três sentidos supramencionados. No que concerne ao 

primeiro sentido acima apresentado (a saber, enquanto termo que caracteriza uma forma 

específica de investigação científico-filosófica), os princípios transcendentais do conhecimento 

“deverão ter apenas uso empírico, e não transcendental, isto é, não devem transpor a fronteira 

da experiência”23, na medida em que o conhecimento transcendente diz respeito, ou melhor, 

busca ocupar-se justamente com aquilo que não observando, viola os limites da razão, e, 

consequentemente, extrapola também os limites do conhecimento possível24. Dito de outro 

modo: “o transcendental só ganha validade se se reporta a um objeto da experiência (...) [e] o 

transcendente é quando ultrapassamos os limites da experiência”25.  

Levando em conta as ponderações acerca da inversão relativa ao termo “puro” que foi 

apresentada no começo desta seção26, poderíamos, então, distinguir rigorosamente o 

transcendente do transcendental conforme a primeira acepção deste conceito do seguinte modo: 

“transcendente” diz respeito ao conhecimento metafísico dogmático que almeja atingir objetos 

puros, enquanto que “transcendental” qualifica o conhecimento a priori, puro, de objetos 

empíricos – como categoricamente sustenta Kant no começo na “Lógica Transcendental”: 

(...) não se deve chamar transcendental a todo o conhecimento a priori, mas somente 

àquele pelo qual conhecemos que e como certas representações (intuições ou 

conceitos) são aplicadas ou possíveis simplesmente a priori. (Transcendental significa 

possibilidade ou uso a priori do conhecimento.) (...) Só ao reconhecimento da origem 

                                                 
21 WATSON, 1908, p. 69. Tradução minha de: “The term ‘transcendental’ in Kant always has a reference to the 

conditions in the nature of our knowing faculty by which certain a priori judgments are made possible”. 
22 KANT, 2013, p. 297 [A296/B352]. Essa afirmação kantiana contradiz as raízes histórias de tais conceitos, que 

remontam ao medievo, pois, de um modo geral, conforme já exposto na introdução do presente trabalho (cf. p. 

10), na filosofia pré-kantiana, os termos “transcendental” e “transcendente” eram utilizados como sinônimos, e o 

primeiro movimento de distinção entre tais conceitos é atribuído a Kant (Cf. BARRETO, 2009, p. 55; Cf. SMITH, 

2013, p. 226). 
23 KANT, op. cit., p. 297 [A296/B352-353]. 
24 Cf. ibidem, p. 297 [A296-297/B352-353]. 
25 MANIERI, 2011, p. 9. 
26 Cf. pp. 16-17 do presente trabalho.  

 



26 

 
não empírica destas representações e à possibilidade de, não obstante, se referirem a 

priori a objetos da experiência pode chamar-se transcendental.27 

Além disso, em contraposição à supracitada acepção do transcendente, a 

caracterização do imanente é realizada com o mesmo conteúdo dos princípios que configuram 

o conhecimento transcendental e, por isso, Kant sintetiza o significado do par conceitual 

“imanente-transcendente” em seu pensamento afirmando o seguinte: “daremos o nome de 

imanentes aos princípios cuja aplicação se mantêm inteiramente dentro dos limites da 

experiência possível e o de transcendentes àqueles que transpõem essas fronteiras”28.  

Essa contraposição entre os termos “imanente” e “transcendente” pode ser observada 

em diversas passagens do texto kantiano, nas quais o “imanente” é sempre caracterizado pela 

restrição ao domínio da experiência e o “transcendente”, pela ultrapassagem dessa região.  

Dentre essas passagens, algumas se destacam: com relação à ideia de “uso imanente” das 

representações, Kant afirma categoricamente que isso significa aquele uso “válido para objetos 

da experiência”29. Essa mesma ideia aparece quando ele define a “validade imanente”, ao 

justificar a possibilidade de um conhecimento sintético a priori: “todo o conhecimento sintético 

a priori só é possível porque exprime as condições formais de uma experiência possível e todos 

os princípios têm apenas validade imanente, isto é, referem-se unicamente a objetos do 

conhecimento empírico, ou seja, a fenômenos”30. Outrossim, propriamente sobre a distinção de 

tais conceitos, ele afirma que:  

Ora, o uso da razão, nesta consideração racional da natureza, é ou físico ou hiperfísico, 

ou para melhor dizer, imanente ou transcendente. O primeiro tem por objeto a 

natureza, na medida em que o seu conhecimento pode ser aplicado na experiência (in 

concreto); o segundo ocupa-se daquela ligação dos objetos da experiência que 

ultrapassa toda a experiência”31. 

Distinguindo-se, por seu turno, das outras duas significações do “transcendental”, 

quais sejam, enquanto estruturas (segundo sentido) e processos (terceiro sentido) a priori 

constitutivos da própria experiência, o “transcendente” assume a acepção daquilo que não pode 

ser conhecido pelo entendimento, por estar além, por situar-se fora do âmbito da experiência32, 

por ultrapassá-la – o que não significa dizer que não possa ser pensado pela razão. Com base 

                                                 
27 KANT, 2013, p. 92 [A56/B80-81]. 
28 Ibidem, p. 296 [A295-296/B352 – destaque meu]. 
29 Ibidem, p. 636 [A799/B827]. 
30 Ibidem, p. 529 [A638/B666]. 
31 Ibidem, p. 665 [A845/B873]. 
32 Nesse sentido, Smith (2013, p. 197) é taxativo: “independente do âmbito da experiência = transcendente”. 

Tradução minha de “independent of experience as regards scope = transcendent”. 

 



27 

 

nisso, a distinção entre o “transcendente” e as estruturas transcendentais da subjetividade pode 

ser estabelecida do seguinte modo:  

É transcendente o que está inteiramente além da experiência; enquanto o 

transcendental significa aqueles elementos a priori que subjazem à experiência como 

condições necessárias. O transcendente é sempre incognoscível. O transcendental é o 

que, condicionando a experiência, torna todo conhecimento possível33. 

Ademais, conforme observa Theodor Adorno em A Crítica da Razão Pura de Kant, 

deve-se atentar para o fato de que, no próprio “ir/estar-além” caraterístico do transcendente 

encontram-se, pelo menos, dois sentidos que podem ser diferenciados: 

Há um mais restrito, o conceito epistemológico da transcendência, que se refere a um 

conceito do ser que é diferente da consciência, além da consciência; por exemplo, a 

diferença entre a coisa-em-si e a consciência através do qual aquela se torna conhecida 

(...) [e] existe a consciência da transcendência metafísica. Esse seria o tipo de 

transcendência que se encontra se formos além dos limites da possibilidade da 

experiência, como Kant colocaria, e fizermos julgamentos sobre assuntos absolutos, 

como Deus, a liberdade, a imortalidade.34 

“Transcendente”, portanto, além de apontar para a postura científica que almeja 

conhecer objetos puros (metafísica dogmática) e que se contrapõe ao primeiro sentido de 

“transcendental” exposto (que está inscrito, por exemplo, na expressão “filosofia 

transcendental”, refere-se também tanto à coisa em si quanto as ideias transcendentais.  

Acerca dessas últimas, merece ser destacado que, no pensamento kantiano, ao 

contrário do que prima facie poderia parecer, elas não se referem a nenhum tipo de estrutura a 

priori da experiência ou do conhecimento (cujo sentido estaria, assim, vinculado ao significado 

do transcendental), mas sim correspondem justamente aos três “assuntos absolutos” acima 

apontados por Adorno; são as ideias de liberdade da vontade, imortalidade de alma e a 

existência de Deus, as quais “são transcendentes e ultrapassam os limites de toda a 

experiência”35 – o que significa dizer que “não correspondem a nenhum objeto da experiência 

                                                 
33 SMITH, 2013, p. 230. Tradução minha de “That is transcendent which lies entirely beyond experience; whereas 

the   transcendental signifies those a priori elements which underlie experience as its necessary conditions. The 

transcendent is always unknowable. The transcendental is   that which by conditioning experience renders all 

knowledge” 
34 ADORNO, Theodor W. Kant’s critique of pure reason. Trad. Rodney Livingstone. Stanford: Stanford 

University Press, 2001, p. 20. Tradução minha de “there is a narrower, epistemological concept of transcendence 

that refers to a concept of being that is different from consciousness, beyond consciousness; for example, the 

difference between the thing-in-itself and the consciousness through which it becomes known (…). There is the 

consciousness of metaphysical transcendence. That would be the kind of transcendence that is found if we go 

beyond the limits of the possibility of experience, as Kant would put it, and make judgements about absolute 

matters, such as God, freedom, immortality (…)”. 
35 KANT, 2013, p. 317 [A327/B384]. 

 



28 

 

possível”36. Com efeito, tais objetos – que correspondem às “três grandes indagações da 

metafísica tradicional, a Cosmologia Racional, a Psicologia Racional e a Teologia Racional”37 

– não podem ser conhecidos e, portanto, não podem servir de fundamento da explicação dos 

fenômenos e “não têm um mínimo uso imanente”38.  

2.1.4  O problema da possibilidade do conhecimento a priori enquanto problema da 

transcendência da coisa em si 

Demostrar a radical imbricação da maneira como se concebe o “transcendente” (e seus 

correlatos) com a configuração do problema do conhecimento na Fenomenologia 

Transcendental, ou seja, explicar em que medida o problema fundamental da epistemologia, 

aos olhos de Husserl, é um problema que diz respeito ao conhecimento do “transcendente” é a 

questão de fundo que orienta este trabalho, conforme já apontado na introdução39.  Assim sendo, 

uma breve consideração sobre os importantíssimos conceitos kantianos de coisa em si e 

fenômeno se faz necessária por, pelo menos, dois motivos imediatos: (1) porque, no pensamento 

kantiano, é precisamente essa distinção entre coisa em si e fenômeno que “surge como 

alternativa capaz de explicar a possibilidade de um conhecimento a priori dos objetos e evitar 

as contradições da metafísica”40; e (2) porque a proposta husserliana de resolução do problema 

epistemológico enquanto problema da transcendência se insurgirá contra a noção de coisa em 

si kantiana. Com isso, portanto, almejamos “preparar o terreno” para as críticas de Husserl que 

serão expostas mais adiante. 

Como já indicado anteriormente41, a elaboração de uma Filosofia Transcendental é 

apresentada por Kant como o caminho viável à salvaguarda da metafísica enquanto 

conhecimento a priori. A fim de levar este projeto a cabo, Kant se coloca contrário ao que 

chama de metafísica dogmática. Segundo ele, o dogmatismo é “o preconceito de nela [na 

metafísica] se progredir, sem uma crítica da razão pura”42; isto é, confia-se que a metafísica é 

capaz de obter conhecimentos universais, necessários e independentes da experiência (portanto, 

                                                 
36 CHAGAS, Flávia Carvalho. O Cânon da Razão Pura. In: KLEINM, Joel Thiago (Org.). Comentários às obras 

de Kant: Crítica da Razão Pura. Florianópolis: NEFIPO, 2012, p. 724 – destaque meu. 
37 Ibidem, p. 724. 
38 KANT, 2013, p. 636 [A799/B827]. 
39 Cf. p. 13 deste trabalho. 
40 BONACCINI, Juan A. Kant e o problema da coisa em si no Idealismo Alemão: sua atualidade e relevância 

para a compressão do problema da Filosofia. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2003, p. 175. 
41 Cf. seção “1.1.1 O projeto de uma Filosofia Transcendental”, pp. 15-18 do presente trabalho. 
42 KANT, op. cit., p. 27 [BXXX]. 

 



29 

 

conhecimentos a priori) sem antes realizar um exame da própria faculdade de conhecer que é 

exigida à almejada consecução desses objetivos.   

A defesa dessa postura dogmática está assentada sobre um pressuposto extremamente 

caro à metafísica tradicional, qual seja, “a ideia de que podemos conhecer a priori as coisas 

tais como elas seriam em si mesmas”43. Kant discordará veementemente dessa pressuposição 

em virtude de, pelo menos, dois argumentos. Em primeiro lugar, olhando para a metafísica 

tradicional, o que Kant enxerga é um “teatro de disputas infindáveis”44, lugar “que mais se 

parece um terreiro de luta (...) onde nenhum lutador pôde jamais assenhorar-se de qualquer 

posição, por mais insignificante, nem fundar sobre as suas vitórias conquista duradoura”45. 

Como consequência disso, os diversos caminhos que a metafísica trilhou motivada por esse 

ideal só geraram desconfiança, indiferença e, inclusive, engendraram o ceticismo como seu 

rebento46. Em segundo lugar, ainda que se queira desconsiderar o primeiro argumento por 

considerá-lo meramente histórico e em alguma medida acidental, o mais decisivo, para Kant, é 

que a pretensão de alcançar um conhecimento a priori das coisas tal como são em si mesmas é 

fundamentalmente contraditória e, portanto, impossível. A explicação kantiana desse 

contrassenso, que implica na impossibilidade da empresa defendida pelos metafísicos 

dogmáticos, pode ser observada no início do §14 de Prolegômenos a toda metafísica futura47 e 

é apresentada com privilegiada clareza por Juan Bonaccini nas seguintes palavras:  

Ele [os metafísicos dogmáticos] pretendem obter um conhecimento a priori das coisas 

em-si mesmas, portanto, universal e necessário, e totalmente desvinculado da 

experiência, através da simples análise dos conceitos; ocorre porém que, para saber 

algo a priori das coisas nelas mesmas seria preciso que elas fossem dadas 

primeiramente numa experiência qualquer, mas assim eu não poderia saber a priori 

nada delas em-si mesmas, a partir de simples análise de seu conceito. Donde seria um 

contrassenso pretender um conhecimento a priori das coisas em si mesmas, pois, ou 

ele não seria a priori (e neste caso não haveria um conhecimento universal e 

necessário, o que contraria as ciências) ou então não seria um conhecimento das coisas 

em-si mesmas. Afinal, como eu poderia conhecer a priori qualquer coisa, em-si 

mesma, antes mesmo que ela me fosse dada?48  

                                                 
43 BONACCINI, 2003, p. 171. 
44 KANT, 2013, p. 3 [A IX-X]. 
45 Ibidem, p. 19 [BXV]. 
46 Cf. ibidem, pp. 4-5 [A IX-X]. Noutras palavras: “a miscelânea de opiniões contrárias e incapazes de constituir 

uma ciência acabam por fomentar o ceticismo; (...) e o fato de a Metafísica ter trilhado praticamente todos os 

caminhos possíveis sem chegar a um resultado análogo ao das outras ciências acaba por gerar no público um clima 

de fastio e indiferença perante a mesma” (BONACCINI, op. cit., p. 167). 
47 Cf. KANT, Immanuel. Prolegômenos a toda metafísica futura que queira apresentar-se como ciência. Trad. 

de Artur Mourão. Lisboa, Portugal: edições 70, [s.d], pp. 65-66. 
48 BONACCINI, Juan A. Peculiaridade e Dificuldade do Conceito de Idealismo Transcendental em Kant. In: 

Princípios, Natal-RN, ano 2, n 3 (pp. 92-101), jul/dez, 1995, pp. 94-95. 



30 

 

 Diante deste impasse, se se quiser manter o projeto de uma metafísica possível enquanto 

ciência a priori, é imperioso, segundo Kant, abandonar a pretensão dos dogmáticos de conhecer 

as coisas em si mesmas e reformar o edifício da metafísica a partir de suas bases, promovendo, 

como ponto de partida, uma revolução na maneira de conceber o conhecimento. Trata-se da 

famosa revolução copernicana:  

Até hoje admitia-se que o nosso conhecimento se devia regular pelos objetos; porém, 

todas as tentativas para descobrir a priori, mediante conceitos, algo que ampliasse o 

nosso conhecimento, malogravam-se com este pressuposto. Tentemos, pois, uma vez, 

experimentar se não se resolverão melhor as tarefas da metafísica, admitindo que os 

objetos se deveriam regular pelo nosso conhecimento, o que assim já concorda melhor 

com o que desejamos, a saber, a possibilidade de um conhecimento a priori desses 

objetos.49  

Essa revolução que, segundo Kant, busca seguir o caminho do progresso que a razão 

encontrou na matemática e na física, implica, de fato, uma transformação paradigmática na 

configuração da relação “sujeito-objeto” e que pode ser resumida na seguinte contraposição: 

se, dogmaticamente, acreditava-se – equivocadamente – que, em seu labor científico, o sujeito 

deveria conhecer “passivamente o material que as coisas em si mesmas forneceriam”50 (como 

se fosse um juiz distante e imparcial cuja tarefa precípua seria apenas reconhecer ou descobrir 

aquilo já está na coisa antes e independentemente de sua relação com ela), agora, deve-se partir 

da radical compreensão de “que só conhecemos a priori das coisas o que nós mesmos nelas 

pomos”51. Isso se justifica na medida em que, segundo Kant, ao contrário do que 

dogmaticamente se pensava, a razão não é vazia no seu relacionar-se com as coisas, ela não se 

deixa simplesmente guiar pelos objetos. Muito pelo contrário, ela se coloca ativamente perante 

aquilo que busca conhecer, de acordo com sua própria estrutura, seus próprios princípios e 

assim, por conseguinte, o conhecimento que a razão obtém das coisas está necessariamente e 

acima de tudo condicionado não às coisas em si mesmas, mas ao seu próprio modo de conhecer. 

Categoricamente, pode-se então dizer que “a razão só entende aquilo que produz segundo os 

seus próprios planos”52.  

Isso significa que se, por um lado, é impossível conhecer algo a priori acerca das coisas 

em si mesmas, é, por outro lado, é perfeitamente possível conhecer algo a priori das coisas tal 

                                                 
49 KANT, 2013, pp. 19-20 [B XVI-XVII]. 
50 BONACCINI, 2003, p. 173 – destaque meu. 
51 KANT, op. cit, p. 21 [BXVIII]. 
52 Ibidem, p. 18 [BXIII] – destaque meu. 

 



31 

 

qual nós as experimentamos, a saber, o que nós mesmos lhes atribuímos quando aparecem e 

travamos contato com elas. Como já se deixa entrever,  

A implicação direta desta revolução na maneira de pensar consiste precisamente na 

distinção entre objeto considerado como fenômeno, do ponto de vista das 

configurações que o mesmo recebe da nossa faculdade cognitiva ao ser dado na 

experiência, e o próprio objeto considerado em si mesmo, independentemente das 

configurações que lhe são impostas a priori pela faculdade humana do 

conhecimento.53  

Destarte, a partir da censura à concepção tradicional e da defesa de um novo caminho 

para a metafísica, chega-se à distinção entre coisa em si e fenômeno em termos kantianos. 

Diante dela, a posição de Kant é contundente e caracteriza em linhas gerais o seu idealismo 

transcendental. Tal doutrina sustenta que “todos os objetos de uma experiência possível para 

nós são apenas fenômenos, isto é, meras representações”54. O idealismo transcendental encontra 

sua justificativa mais geral na ideia de que nós “não conhecemos as coisas tal como elas são 

nelas mesmas porque somos condicionados a vê-las e conhecê-las de acordo com a nossa 

estrutura mental e corporal, a qual, por sua vez, limita nosso alcance e condiciona o tipo de 

acesso a tudo que conhecemos”55. Por isso, tudo o que conhecemos são fenômenos, isto é, em 

função de sermos como somos, as coisas só nos aparecem de acordo com o modo através do 

qual nós podemos conhecê-las. Consequentemente, nunca podemos, nem poderemos conhecer 

as coisas independentes das nossas condições cognitivas, ou seja, as coisas em si mesmas nos 

são incognoscíveis. Grosso modo, portanto, consoante apontamento de H. Allison, em sua obra 

Kant’s Transcendental Idealism, pode-se resumir o contraste entre fenômeno e coisa em si da 

seguinte maneira:    

falar de aparências [fenômenos] no sentido transcendental é simplesmente falar (...) 

das coisas na medida em que são vistas como sujeitas às condições da sensibilidade 

humana. Correlativamente, falar das coisas em si mesmas transcendentalmente é falar 

de coisas na medida em que são independentes dessas condições.56 

Por conseguinte, apesar da contraposição que se pode estabelecer entre os conceitos, 

não há uma distinção propriamente ontológica entre os fenômenos e as coisas em si; são apenas 

                                                 
53 BONACCINI, 2003, p. 174 – destaque meu.  
54 KANT, 2013, p. 437 [B518-519] – destaque meu. Formulação análoga também pode ser encontrada em A369: 

“compreendo por idealismo transcendental de todos os fenômenos a doutrina que os considera, globalmente, 

simples representações e não coisas em si” (ibidem, p. 348). 
55 BONACCINI, 1995, p. 98. 
56 ALISSON, Henry E. Kant’s Transcendental Idealism: An interpretation and defense. New Haven/London:  

Yale University Press, 1983, p. 7. Tradução minha de: “to speak of apperences in the transcendental sense is simply 

to speak of spatiotemporal entities (phenomena), that is, of things insofar as they are viewed as subject to the 

conditions of human sensibility. Correlatively, to speak of things in themselves transcendentally is to speak of 

things insofar as they are independent of these conditions”. 

 



32 

 

níveis distintos de consideração do mesmo. Os apontamentos de Martin Heidegger em Kant e 

o problema da metafísica também caminham nesse sentido: ele afirma que, do ponto de vista 

do ente, o que há é uma indissociação entre fenômeno e coisa em si (“o ente ‘que aparece’ é 

idêntico ao ente em si, é precisamente isto e nada mais”57) e que tal distinção só surge no que 

se refere ao modo subjetivo de consideração do ente – o que é expressamente dito, aponta 

Heidegger, pelo próprio Kant em sua Opus postumum quando diz que “a diferença dos 

conceitos relativos à coisa em si e à coisa enquanto fenômeno não é objetiva, senão que somente 

subjetiva”58.  

Esse duplo caráter de considerar o mesmo ente, destaca Heidegger, repousa da 

distinção entre o conhecimento finito, que nos é próprio, e um eventual conhecimento infinito. 

Fenômenos, nesse sentido, “são uma classe de ‘objetos’, a saber, o ente mesmo, que se faz 

patente através do conhecimento finito, na medida em que este é intuição pensante e 

receptiva”59. Está presente nessa caracterização, com efeito, a ideia de “(de)limitação”, 

vinculada ao caráter finito do conhecimento. Por contraste, relacionado ao conhecimento 

infinito está a coisa em si: um conhecimento que está para além dos limites da finitude e um 

ente que está para além do fenômeno, o que também significa dizer além da experiência a nós 

possível, enquanto entidades finitas. É neste “além” da coisa em si que radica sua exterioridade 

com relação aos limites da experiência fenomênica, é nele que está a sua transcendência.  

Acerca dessa transcendência da coisa em si, é importante destacar dois pontos. Em 

primeiro lugar, a transcendência no sentido de exterioridade não é atributo exclusivo da coisa 

em si, pois ela também caracteriza os objetos da intuição externa, isto é, os objetos que são 

representados no espaço. Nos dizeres kantianos: “a expressão fora de nós traz consigo um 

equívoco inevitável, significando ora algo que existe como coisa em si distinta de nós, ora algo 

que pertence simplesmente ao fenômeno exterior”60. Para evitar tal equivocidade, este último 

será chamado por Kant de coisa que se encontra no espaço. Portanto, qualificar a coisa em si 

como transcendente apenas em função de sua externalidade não é suficiente para distingui-la, 

pelo menos, de uma classe de fenômenos, que são aqueles relacionados à espacialidade. Em 

segundo lugar, conforme Heidegger sublinha,  

                                                 
57 HEIDDEGER, Martin. Kant y el problema de la metafísica. Trad. Greb Ibscher Roth. México: Fondo de 

Cultura Económica, 1986, p. 44.  
58 KANT apud HEIDEGGER, 1986, p. 45. 
59 HEIDEGGER, 1986, p. 44. 
60 KANT, 2013, 352 [A373]. 

 



33 

 
este além não pode significar que a coisa em si é confrontada como um objeto (...), 

tampouco quer dizer que a coisa em si não possa ser apreendida “perfeitamente” 

porque esconde seu ser e, às vezes, se manifesta indiretamente. Este “além do 

fenômeno” expressa, na verdade, que o conhecimento finito, enquanto finito, esconde 

simultânea e necessariamente “a coisa em si” (...), de sorte que “a coisa em si” não 

somente não é acessível perfeitamente, senão que, por essência, não é acessível de 

modo algum.61  

Destarte, não é pura e simplesmente na sua caracterização como algo exterior, como 

algo que está para além de determinados limites (no caso, dos limites da experiência possível), 

que se situa a dimensão transcendente pertencente à coisa em si kantiana; a transcendência 

coisa em si repousa fundamentalmente na sua incognoscibilidade para a razão humana. 

Portanto, a coisa em si enquanto ser transcendente significa aqui, acima de tudo, aquilo que não 

pode ser conhecido. E, como abordaremos em momento oportuno, Husserl irá lidar 

precisamente com essa noção. 

*
*
*                                                          *

*
*                                                          *

*
* 

Inquestionavelmente, para uma compreensão mais aprofundada de toda a temática 

presente nesta seção do capítulo, far-se-ia necessária a clarificação de diversos elementos que 

perpassam a análise empreendida, tais como, por exemplo, das intuições puras da sensibilidade 

(tempo e espaço), das categorias do entendimento, da distinção entre “entendimento/razão”, 

assim como um estudo mais detido tanto da “Dialética Transcendental” quanto da “Doutrina 

Transcendental do Método”, seções fundamentais da Crítica para nossa temática. 

Entretanto, as considerações aqui avançadas parecem já nos assegurar o propósito mais 

imediato da exposição: apesar das possíveis nuances conceituais, o transcendente (seja como 

tipo de conhecimento, como ideia transcendental, ou ainda como coisa em si) é sempre 

concebido por Kant como algo que mantém uma relação negativa com a experiência. Porém, é 

fundamental observar que “esse tipo de impossibilidade, que estabelece uma espécie de 

decepção no coração do kantismo, é, ela mesma, essencial (...). Trata-se de uma impossibilidade 

de certo modo ativa, e até mesmo positiva”62, na medida em que cumpre uma função 

epistemológica elementar no projeto kantiano, qual seja, a de delimitação do âmbito legítimo 

                                                 
61 HEIDEGGER, 1986, pp. 45-46. Destaques e tradução minha de: “Este ‘más allá’ no puede significar que la cosa 

en sí se enfrente como objeto (…) tampoco quiere decir que la cosa en sí no pueda ser aprehendida ‘perfectamente’, 

oculte su ser, y se manifieste a veces indirectamente. Este ‘más allá del fenómeno’ expresa más bien que el 

conocimiento finito, en tanto finito, esconde simultánea y necesariamente a ‘la cosa en sí’ (…), de suerte que ‘la 

cosa en sí’ no solamente no le es accesible perfectamente, sino que, por esencia, no le es accesible de ningún 

modo”. 
62 RICOEUR, Paul. Kant e Husserl. In: Na Escola da Fenomenologia. Trad. Ephraim F. Alves. Petrópolis, RJ, 

Vozes, 2009, p. 269. 

 



34 

 

do conhecimento teórico possível. Este aspecto fica evidente, por exemplo, no tratamento 

kantiano da questão “coisa em si vs. fenômeno”: a possibilidade de um conhecimento a priori 

está intimamente conectada a tais conceitos, uma vez que “só é possível representar-se a 

possibilidade de um conhecimento a priori se o conhecimento se restringe aos fenômenos, o 

que tem por consequência a tese da incognoscibilidade das coisas em si mesmas”63, ou ainda, a 

tese da incognoscibilidade do transcendente. O transcendental, por sua vez – e o imanente, que 

está a ele vinculado –, consiste de um modo geral nas condições universais, necessárias e não-

empíricas da experiência e do conhecimento, ou ainda, como diz Adorno,  

Transcendental significa simplesmente a quintessência de todas as investigaçoes que 

se relacionam com a possibilidade de juízos sintético a priori. [Mas] se você não 

quiser tomar esta definição kantiana muito literalmente, você pode considerar o 

transcendental como o reino por meio do qual a experiência se torna possível, embora 

ele próprio não surja a partir da experiência64. 

 

2.2 A IMPORTÂNCIA DE KANT PARA A FENOMENOLOGIA 

TRANSCENDENTAL  

Delineado em linhas gerais o projeto kantiano de uma filosofia transcendental a partir 

do uso realizado por ele dos termos “transcendental” e “transcendente” e suas implicações, 

procedemos agora com a acareação vis-à-vis entre o pensamento de Kant e a fenomenologia 

husserliana no que concerne à nossa temática.  

A história do relacionamento de Husserl com o pensamento kantiano não é de todo 

simples e reconstruí-la tanto do ponto de vista biográfico quanto do filosófico ultrapassa em 

muito as nossas aspirações. Entretanto, algumas sucintas considerações já são suficientes para 

exibir aspectos relevantes desse relacionamento: pelo menos até a alvorada do século XX, o 

cenário intelectual-filosófico era fortemente marcado pela influência do pensamento de Kant, a 

tal ponto que o sentido investido ao “transcendental” pelo pensador de Königsberg  tornou-se 

tão predominante que este conceito foi associado quase que exclusivamente a uma espécie 

particular de labor filosófico fundamental, nomeadamente, aquele que se dedica a “rastear a 

origem de objetividade ou, ao menos, parte da estrutura de objetividade, voltando-se às formas 

                                                 
63 BONACCINI, 2013, p. 189. 
64 ADORNO, 2001, p. 21. Tradução minha de: “Transcendental means simply the quintessence of all enquiries 

that relate to the possibility of synthetic a priori judgements. If you do not wish to take this Kantian definition too 

literally, you can regard the transcendental as the realm through which experience becomes possible although it 

does not itself arise from experience”.  

 



35 

 

ou atividades de pensamento subjetivo”65. Husserl, porém, como pertinentemente aponta 

Angela A. Bello em seu artigo “O Transcendental: Husserl e Kant”, ao longo de boa parte de 

seu período “pré-transcendental”66, manteve-se sob a influência de renomados anti-kantianos: 

inicialmente, a partir das lições de Franz Brentano e depois, quando tornou-se Privatdozent em 

Halle, pelo contato com Carl Stumpf. Desse modo, “como as influências de Brentano e Stumpf 

foram decisivas para Husserl, o interesse dele em Kant, no começo de sua carreira, era 

inexistente”67. Entretanto, a partir de 1896, mediante o estudo de Frege e a influência de 

Natorp68, Husserl vai, pari passu, afastando-se do psicologismo brentaniano e se aproximando 

das reflexões kantianas: “lentamente, ele sentiu a necessidade de enfrentar as idéias de Kant, 

porque o caminho que estava seguindo de forma independente o estava levando para tratar os 

mesmos problemas que provaram ser de interesse para o filósofo de Königsberg”69. Nessas 

circunstâncias, ganha relevo uma famosa e impactante passagem escrita por Husserl em 1906 

em seu diário que nos é apresentada por Walter Biemel na Introdução à primeira edição de A 

ideia da Fenomenologia (1947) e também referida por Júlio Fragata70, ambos ao abordar a 

importância de Kant no pensamento husserliano:  

Em primeiro lugar, menciono a tarefa geral que tenho de resolver para mim mesmo, 

se é que pretendo chamar-me filósofo. Refiro-me a uma crítica da razão. Uma crítica 

da razão lógica, da razão prática e da razão valorativa em geral. Sem clarificar, em 

traços gerais, o sentido, a essência, os métodos, os pontos de vista capitais para uma 

                                                 
65 NENON, 2008, p. 433.  
66 Seguimos a nomenclatura utilizada por diversos intérpretes do pensamento husserliano (cf., por exemplo, 

MOURA, Carlos Alberto R. Husserl: significação e fenômeno. In: doispontos, Curitiba; São Carlos, v. 3, n. 1, 

pp.37-61, 2006) para nos referir à produção filosófica husserliana realizada até as conferências de 1907, período 

no qual foram publicadas as importantíssimas Investigações Lógicas (1900-1901). As conferências de 1907 - 

publicadas posteriormente sob o título de A Ideia da Fenomenologia – apresentam por vez primeira a 

Fenomenologia com feição Transcendental, conforme advogam Biemel (apud HUSSERL, 2014, pp. 9-13) e 

Cerbone (Fenomenologia. Trad. Caesar Souza, 2. ed., Petrópolis, RJ: Vozes, 2013, pp. 26-27). 
67 BELLO, Angela Ales. The Transcendental: Husserl and Kant. In: Analecta Husserliana, vol. 58, pp. 229-243, 

2011, p. 229. Tradução minha de “Since the influences of Brentano and Stumpf were decisive for Husserl, his 

interest in Kant at the beginning of his career was nonexistent”. 
68 Cf. Ibidem, p. 229. A importância de Natorp e Frege para o afastamento de Husserl de posições psicologistas e 

sua aproximação ao pensamento kantiano também é apontada por Gerhard Funke, em seu artigo “A recepção de 

Kant em Husserl e a fundamentação de sua ‘Filosofia Primeira’ transcendental fenomenológica”. Segundo Funke, 

“foi o ensaio de Paul Natorp “Über objetive und subjektive Begründung der Erkenntnis” (1887) que primeiro deu 

o impulso para Husserl se afastar de seu próprio psicologismo” (1995, p. 199) e, por sua vez, foi a resenha de 

Filosofia da Aritmética escrita por Frege para o Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik que forçou 

Husserl a rever sua posição, na medida em que “Frege descreveu a ‘intrusão da psicologia na lógica’ como uma 

‘devastação’ que a obra de Husserl, embora de acordo com o espírito de sua época, tinha conseguido concentrar 

inteiramente sobre si” (ibidem, p. 199).  
69 BELLO, op. cit., p. 230.  
70 FRAGATA, Júlio. S. J. A Fenomenologia de Husserl como fundamento da Filosofia. Braga: Livraria Cruz, 

1959, p. 88: “Mas já em 1906 se faz eco, no seu diário, duma crise intelectual por que passava na busca da solução 

do problema crítico; sente-se perante a alternativa angustiosa: ou renunciar a uma vida dedica à Filosofia, ou 

encontrar uma solução segura sobre a essência do conhecimento(...)”. 

 



36 

 
crítica da razão; sem dela ter pensado, esboçado, estabelecido e demostrado um 

projeto geral, não posso verdadeira e sinceramente viver71.  

A reverberação da terminologia de acordes kantianos nas palavras de Husserl salta aos 

olhos e, de acordo com Biemel, isso não é acidental. Muito pelo contrário, visto que “Husserl, 

nesta época, ocupou-se detidamente de Kant [e] desta ocupação veio-lhe a ideia da 

Fenomenologia como filosofia transcendental, como idealismo transcendental, e a ideia da 

redução fenomenológica”72.  Certamente, pois, há semelhanças que podem ser elencadas para 

justificar a utilização da expressão “filosofia transcendental” na definição dos projetos 

filosóficos tanto de Kant quanto de Husserl. Analisemos as mais relevantes.  

De um modo geral, antes do mais, o que está em jogo para ambos é a busca da 

compreensão das condições de possibilidade e de fundamentação do conhecimento e, nesse 

sentido, os dois buscam investigar as condições apriorísticas da objetividade em geral – 

pretensão que, sob a influência kantiana se faz explicitamente presente no pensamento 

husserliano desde Prolegômenos (1900), por exemplo, no capítulo em que Husserl lança as 

bases de seu projeto de uma lógica pura:  

Levantamos agora a significativa questão pelas “condições de possibilidade da 

ciência em geral”. Dado que o objectivo essencial do conhecimento científico só pode 

ser alcançado pela teoria no sentido rigoroso (...), substituímos esta questão pela das 

condições de possibilidade de uma teoria em geral. (...) As conotações históricas estão 

naturalmente visadas na forma de questionar. Lidamos obviamente com a 

generalização inteiramente necessária da questão pelas “condições de possibilidade 

da experiência”. A unidade da experiência é, para Kant, sem dúvida, a unidade da 

legalidade objectiva.73 

De tais palavras, podemos claramente depreender que a primeira acepção acima 

apresentada do “transcendental” para Kant é acolhida no projeto fenomenológico husserliano: 

a fenomenologia é dita transcendental, latu sensu, porque “se refere a um ‘tipo’ especial de 

conhecimento; (...) se trata daquela filosofia, ou conhecimento reflexivo, a qual interessa ver as 

                                                 
71 HUSSERL apud BIEMEL. Introdução do editor alemão. In: HUSSERL, 2014, p. 10. 
72 BIEMEL, Introdução do editor alemão. In: HUSSERL, 2014, p. 10. Do mesmo modo, afirma Fragata (1959, p. 

88): “Sabemos que, nesta altura, [Husserl] se ocupava com o estudo de Kant, que lhe sugeriu as primeiras ideias e 

ordem à solução deste problema, orientando-o para a ‘consciência transcendental’” 
73 HUSSERL, 2005, p. 238-239 [Hua XVIII, p. 238-239] – destaque meu. Na última frase dessa passagem, ainda 

que não diga respeito diretamente à determinação da filosofia enquanto uma tarefa transcendental, há outra 

apropriação husserliana do pensamento de Kant que merece ser sublinhada, mesmo que en passant: a associação 

estabelecida por Husserl –  em referência explícita a Kant – entre a unidade da experiência e a unidade da 

legalidade objetiva corresponde ao princípio kantiano fundamental (cf. KANT, 2013, pp. 124-126 [A93-

95/B197]), estabelecida com fito de legitimar a aspiração de compreensão científica da experiência, segundo o 

qual “as condições de possibilidade da experiência em geral são igualmente as condições de possibilidade dos 

objetos da experiência” (FUNKE, 1995, p. 202 – tradução minha). 

 



37 

 

condições de possibilidade do conhecimento dos objetos em geral”74. Ademais, para ambos, 

essa tarefa transcendental “é essencialmente uma investigação de crítica do conhecimento”75. 

Nas palavras de Husserl:  

A tarefa da teoria do conhecimento ou crítica da razão teorética é, antes de mais, uma 

tarefa crítica. Tem de denunciar os absurdos em que, quase inevitavelmente, se 

envencilha a reflexão natural sobre a relação entre conhecimento, sentido do 

conhecimento e objeto do conhecimento”76.  

Com efeito, pode-se dizer que, no tocante à ideia de uma filosofia transcendental 

enquanto crítica do conhecimento, “os objetivos para Kant e Husserl são os mesmos, 

nomeadamente, garantir um tipo de conhecimento que transcende os limites do meramente 

empírico”77. O próprio Husserl, em Kant e a ideia da Filosofia Transcendental (texto em 

comemoração do aniversário de duzentos anos de Kant), é explícito no reconhecimento da 

importância do pensamento kantiano nesse sentido: 

Para o desenvolvimento fundamental que a fenomenologia experimentou no trabalho 

da minha vida, desde o método da análise de origens (como em sua primeira 

importante aparição nas Investigações Lógicas) até a nova e, no sentido mais estrito, 

ciência independente (a fenomenologia pura ou transcendental de minhas Ideias), 

surgiu uma relação essencial óbvia entre essa fenomenologia e a filosofia 

transcendental de Kant. De fato, minha adoção da palavra kantiana "transcendental", 

(...) foi baseada desde o princípio na convicção bem fundamentada de que todos os 

problemas pertinentes que Kant e seus sucessores tinham tratado teoricamente sob o 

título de problemas transcendentais, poderiam (...) ser redirecionados para esta nova 

ciência básica78. 

Além disso, Husserl também concorda com Kant no que diz respeito à atribuição do 

predicado “transcendental” não apenas a um tipo específico de fazer filosófico, mas também à 

determinada região e a determinadas estruturas da totalidade, acerca das quais, inclusive, a 

filosofia transcendental tem a incumbência de investigar: a transcendentalidade de algo – isto 

                                                 
74 BARRETO, 2009, p. 63. Tradução minha de “se refiere a un ‘tipo’ especial de conocimiento (…) Se trata de 

aquella filosofía, o conocimiento reflexivo, que le interesa ver las condiciones de posibilidad del conocimiento de 

los objetos en general”.  
75 MOURA In: HUSSERL, 2006a, p. 18. 
76 HUSSERL, 2014, p. 42-43 [Hua II, p. 22].  – destaque meu.  
77 NENON, 2008, p. 433. Tradução minha de “The goals for Kant and Husserl are the same, namely to secure a 

kind of knowledge that transcends the limits of the merely empirical”.  
78 HUSSERL, Edmund. Kant and the Idea of Transcendental Philosophy. Trans. by Ted E. Klein, Jr; William E. 

Pohl. In: Southwestern Journal of Philosophy, v. 5, 3, 1974, pp. 9-10. Destaque e tradução minha de: “For in 

the fundamental development which phenomenology has undergone in my life's work, in its course of development 

from a method, novel in form, for the analysis of origins (as in its first breakthrough in the Logical Investigations) 

to a new and, in the strictest sense, independent  science (the pure or transcendental phenomenology of my Ideas), 

there has emerged an obvious essential relationship between this phenomenology and the transcendental 

philosophy of Kant. In fact, my adoption of the Kantian word "transcendental,"(…) was based from the beginning 

on the well-founded conviction that all senseful problems which Kant and his successors had treated theoretically 

under the heading of transcendental problems could, at least in their finally clarified formulation, be redirected to 

this new basic science”. 

 



38 

 

é, o seu caráter de ser transcendental – vincula-se a uma dimensão a priori (e, portanto, 

universal, necessária e não-empírica) que, simultaneamente, é a condição absoluta de 

possibilidade do todo da experiência. As palavras de John D. Caputo, em seu texto 

Transcendência e o Transcendental na Fenomenologia de Husserl, destacam essa 

caracterização solidária dos dois pensadores no que concerne a este sentido do “transcendental”: 

Ele [o “transcendental”] é "a priori" com relação ao mundo, fornecendo as condições 

últimas para o aparecimento do mundo; ele é aquilo em face do qual toda objetividade 

toma forma. O transcendental não é nada no mundo, nem tampouco alguma coisa 

acima do mundo, mas a condição de possibilidade a priori do mundo, a qual permite 

que o mundo seja. Ele não é nada mundano porque não pertence a nenhum mundus, 

nem ao mundus sensível, nem ao mundus inteligível. Ele é, antes, o centro em torno 

do qual o mundo se agrupa, o sujeito para o qual o mundo é objeto.79 

Diante desses apontamentos, podemos dizer que, em linhas gerais, Husserl está em 

sintonia com o uso kantiano do termo “transcendental” quando este se define pela referência a, 

pelo menos, duas coisas: “a) ao conhecimento filosófico-reflexivo de certas condições a priori 

subjetivas da experiência objetiva; [e] b) às condições mesmas a priori subjetivas [vale 

destacar: necessárias e universais] da experiência objetiva”80. 

Tais colocações, além de jogar luzes nas semelhanças existentes entre as pretensões 

dos projetos crítico-kantiano e fenomenológico-husserliano, também nos conduzem a outra 

importante afinidade digna de ser apontada entre os dois filósofos: na medida em que o 

desenrolar de suas propostas filosóficas é, por princípio, incompatível com a experiência 

mundana, física ou natural, ambos defendem a circunscrição delas no âmbito da subjetividade 

transcendental, postura expressamente reconhecida em Kant pelo fenomenólogo em A Crise: 

“Kant (...) projeta uma grande filosofia, sistematicamente construída, de uma nova espécie e, 

no entanto, científica (...), sob a forma de um subjetivismo transcendental”81. Assim, Kant fala, 

por um lado, da apercepção empírica (ou “sentido interno”), definida por ele como “a 

consciência empírica que acompanha diferentes representações e é em si mesma dispersa e sem 

                                                 
79 CAPUTO, 1979, p. 206: Tradução minha de: “it is "prior" to the world, providing the ultimate conditions for 

the appearance of the world. (..) ; it is that in the face of which all objectivity takes shape. The transcendental is 

not anything in the world, nor anything above the world, but the condition of possibility prior to the world which 

lets the world be. It is not anything mundane because it does not belong to any mundus, neither the mundus sensible 

nor the mundus intelligible. It is rather that center around which the world groups itself, the subject for which the 

world is object”. 
80 BARRETO, 2009, p. 74. Tradução minha de “a) al conocimiento filosófico-reflexivo de ciertas condiciones a 

priori subjetivas de la experiencia objetiva; b) a las mismas condiciones a priori subjetivas de la experiencia 

objetiva”. 
81 HUSSERL, 2012a, p. 78 [Hua VI, p. 98] .  

 



39 

 

referência à identidade do sujeito”82, e, por outro lado, aponta para uma apercepção 

transcendental:  

Dou-lhe o nome de apercepção pura, para a distinguir da empírica ou ainda o de 

apercepção originária, porque é aquela autoconsciência que, ao produzir a 

representação eu penso, que tem de poder acompanhar todas as outras, e que é una e 

idêntica em toda a consciência, não pode ser acompanhada por nenhuma outra. 

Também chamo à unidade dessa representação a unidade transcendental da 

autoconsciência, para designar a possibilidade do conhecimento a priori a partir 

dela.83 

Esta, portanto, figura como a autoconsciência em cuja unidade transcendental do eu 

penso reside a condição de possibilidade do conhecimento, embora tal unidade não seja ela 

mesma um possível objeto de experiência, porquanto “o eu penso da apercepção transcendental 

permite que as intuições sejam consideradas objetos do conhecimento, além de ser a condição 

para a sua síntese pelo entendimento”84. A apercepção transcendental tem, portanto, uma 

importância crucial na filosofia crítica de Kant.  

Na Fenomenologia Transcendental, a influência kantiana nesse campo, de um modo 

geral, pode ser vista na clássica distinção husserliana entre sujeito empírico e ego 

transcendental. Dentre os diversos momentos em que essa distinção é abordada no pensamento 

de Husserl, se nos apresentam com razoável nitidez as descrições inscritas no §57 de Ideias I. 

Neste momento da obra, o mestre de Freiburg está refletindo sobre o que pode, e por quais 

razões, ser submetido à redução fenomenológica, isto é, está tratando dos âmbitos de ser que 

devem ou não ser excluídos das considerações fenomenológicas. E então, pergunta-se: “o eu 

puro pode ser posto fora de circuito?”85 Ao que responde logo a seguir de maneira negativa, 

pois “toda cogitatio, ao menos em princípio, pode variar, vir e ir (...). O eu puro, em 

contrapartida parece ser algo necessário por princípio e (...) absolutamente idêntico em toda 

mudança”86. Outrossim, ao fim da mesma passagem, demonstrando que sua concepção do ego 

poderia perfeitamente ser expressa por meio de termos kantianos (o que não significa dizer que 

seja idêntica à de Kant), ele nos fornece prova documental da íntima relação desta sua reflexão 

                                                 
82 KANT, 2013, p. 132 [B133]. A apercepção empírica é explicada por Carlos D. C. Tourinho como sendo uma 

“consciência episódica, momentânea e, portanto, contingente. Em um momento, eu exerço um ato empírico de 

autoconsciência, acompanhando uma dada representação, em outro momento, eu não mais exerço este ato (...) 

Portanto, (...) não apresenta qualquer unidade” (A ampliação da autorreflexão da consciência: Kant e sua influência 

sobre a fenomenologia transcendental de Edmund Husserl. In: Princípios. Natal, v. 18, n. 30, pp. 199-210, 2011, 

p. 202. Disponível em: < http://www.periodicos.ufrn.br/principios/article/view/1721/1186>. Acesso em: 23 jan. 

2015).  
83 Ibidem, p. 132 [B132].  
84 TOURINHO, 2011, p. 203.  
85 HUSSERL, 2006a, p. 132 [Hua III/1, p. 109]. 
86 Ibidem, p. 132 [Hua III/1, p. 109]. 

 



40 

 

com a Crítica da Razão Pura: “em linguagem kantiana: o ‘eu penso’ tem de poder acompanhar 

todas as minhas representações”87. Dessa maneira, o ego transcendental, enquanto uma espécie 

de “resíduo fenomenológico” (também caracterizado nas Meditações Cartesianas como ego 

monádico) cumprirá, assim como em Kant – guardadas as devidas diferenças – o papel essencial 

no projeto fenomenológico-transcendental, pois será polo idêntico, sintético e constituidor 

(dimensão fundamental para Husserl, mas que não corresponde completamente à proposta 

kantiana) das vivências puras e das objetalidades em geral, sendo, em virtude disso, o objeto 

central da investigação fenomenológica elementar:  

(...) o problema da explicitação fenomenológica deste ego monádico (o problema da 

sua constituição para si próprio) deve compreender todos os problemas constitutivos 

em geral. Como consequência subsequente, resulta a coincidência da fenomenologia 

desta autoconstituição com a Fenomenologia em geral88.  

Além dessas aproximações em torno do “transcendental” – seja enquanto 

conhecimento, seja enquanto subjetividade e suas estruturas essenciais –, pode-se observar 

ainda que, ao defender a presença do “anseio fenomenológico” já na modernidade89 (ainda que 

de maneira velada), Husserl reconhece também no pensamento kantiano uma espécie de 

precursor inadvertido ou inconsciente das investigações fenomenológicas:  

O primeiro a enxergá-la [a fenomenologia] mesmo foi Kant (...). Foi neste campo que 

Kant posou o olhar de seu espírito, embora ainda não fosse capaz de se apropriar dele 

e de reconhecê-lo como campo de trabalho de uma ciência eidética e rigorosa. Assim, 

por exemplo, a dedução transcendental da primeira edição da Crítica da razão pura 

já se move propriamente em solo fenomenológico90.  

Aqui, faz-se oportuno ressaltar sumariamente que é a partir de constatações como essa 

que Paul Ricoeur, no texto Kant e Husserl, coloca-se a empresa de fazer desabrochar, “por 

detrás da epistemologia kantiana, uma fenomenologia implícita, de que Husserl será em alguma 

medida revelador”91, e, para tanto, lança-se, a partir de elementos centrais da metodologia 

fenomenológica, à análise da Crítica da Razão Pura desde a “Estética Transcendental” até a 

“Analítica”, com especial atenção dedicada à “Dedução Transcendental”92. Neste valioso 

                                                 
87 HUSSERL, 2006a, p. 132 [Hua III/1, p. 109]. 
88 Idem, 2013, p. 107 [Hua I, pp. 102-103].  
89 Esta ideia, que perpassa pelo menos toda a terceira parte de A Crise (seção intitulada de “A clarificação do 

problema transcendental e a função corresponde da psicologia”) é categoricamente exposta já em Ideia I: “a 

fenomenologia é, por assim dizer, o anseio secreto de toda a filosofia moderna. Os esforços para chegar a ela 

ocorrem já na admiravelmente penetrante consideração fundamental de Descartes e depois novamente no 

psicologismo da escola lockiana, com Hume já quase adentrando seus domínios, embora com a vista ofuscada” 

(2006a, p. 141 [Hua III/1, p. 118]). 
90 HUSSERL, 2006a, p. 141 [Hua III/1, p. 119]. 
91 RICOEUR, 2005, p. 355. 
92 Cf. Ibidem, pp. 358-364. 

 



41 

 

estudo ricoeuriano, vemos, apenas a título exemplificativo, a descrição da famosa revolução 

copernicana em termos fenomenológicos:  

A Crítica procurará que conceitos a priori tornam possível “a unidade formal da 

experiência” ou ainda “a forma de uma experiência em geral” (...) É nesta margem 

pela qual a Crítica excede uma simples epistemologia que existe a chance de encontrar 

o início de uma verdadeira fenomenologia. Liberta da hipoteca epistemológica, a 

revolução Copernicana não é mais do que a epoché fenomenológica; constitui uma 

vasta redução que não vai apenas das ciências constituídas, do saber alcançado, às 

suas condições de legitimidade; vai do conjunto do aparecer às suas condições de 

constituição.93 

Decerto, porém, a realização de uma leitura fenomenológica da filosofia 

transcendental kantiana não significa simplesmente a indicação de que, em Kant, podemos 

encontrar elementos configuradores da fenomenologia (de modo que esta se apropriaria deles a 

fim de constituir-se sem mais), nem tampouco apenas representa uma mera reprodução 

husserliana do pensamento kantiano. Conforme adverte Husserl, 

Vê-lo [Kant] com olhos fenomenológicos é também entendê-lo novamente e admirar 

a grandeza de suas intuições visionárias (...); Mas fazer isso não é, nem mesmo agora, 

imitá-lo e dar apoio a um mero renascimento do kantianismo ou do idealismo alemão. 

Naturalmente, devemos, desde o início, ir além.94 

É, portanto, no “ir além” de Kant (o que significará, em alguns momentos, ir contra 

Kant) que Husserl enxerga a maneira mais justa de seguir os passos de filósofo de Königsberg 

na empreitada de configuração cientificamente rigorosa de uma filosofia transcendental. Essa é 

a maior de todas as missões teóricas, a qual Husserl reclama para si enquanto uma herança 

kantiana: “Uma ciência que satisfaça as necessidades intelectuais despertadas por Kant e torna 

compreensível teoricamente todo o reino das conquistas transcendentais da pura subjetividade 

deve ser designada como a maior de todas as tarefas teóricas que poderiam ser dadas à 

humanidade moderna”95. 

 

 

                                                 
93 RICOEUR, 2005, p. 359. 
94 HUSSERL, 1974, p. 13. Destaque e tradução minha de: “To see him (...) with phenomenological eyes is also to 

understand him anew and to admire the greatness of his foresighted intuitions (…); but to do this is not, even now, 

to imitate him and to lend support to a mere renascence of Kantianism or of German Idealism. Naturally, we must 

from the outset go beyond”. 
95 Ibidem, p. 18. Tradução minha de: “A science which satisfies the intellectual needs awakened by Kant and 

makes understandable theoretically the whole realm of transcendental achievements of pure subjectivity, must be 

designated as the greatest of all the theoretical tasks that could be given to modern humanity”.  

 



42 

 

2.3 A CRÍTICA HUSSERLIANA AO TRANSCENDENTALISMO KANTIANO 

Não obstante a inegável importância da filosofia transcendental kantiana à 

Fenomenologia husserliana, o que mais nos interessa aqui são os pontos nos quais, indo além 

dele, Husserl se volta contra Kant, ou seja, são justamente as dissimilitudes entre os dois, visto 

que, apesar de possuírem objetivos razoavelmente familiares – conforme o acima exposto –, 

“os caminhos que eles tomam para conseguir alcançar aqueles fins são bastante diferentes”96 e, 

em particular, porque algumas das fundamentais distinções entre Kant e Husserl se referem 

precisamente às noções de transcendental e transcendente ou estão a ela correlacionas, como 

atesta Thomas J. Nenon:  

Eu diria que há algumas diferenças importantes entre o que Kant e Husserl querem 

dizer quando usam o termo “transcendental” (...) e que uma maneira de marcá-los é 

apontando para o sentido muito diferente que a palavra “transcendência” tem para 

Husserl em oposição a Kant97. 

Um primeiro elemento para a aproximação à tal modificação de sentido reside no fato 

de que, se, por um lado, Husserl compartilha com Kant a acentuada preocupação em distinguir 

o transcendental do transcendente, por outro lado, para o fenomenológo, o transcendente não 

representa, a princípio, somente coisas que ultrapassam a esfera da experiência espaço-

temporal e que por isso são incognoscíveis, como acontece em Kant98, senão que denota tudo 

aquilo que vai além da imanência fenomenológica, ou seja, tudo extrapola o dado à consciência 

de modo absolutamente imediato e evidente99, e isso engloba também, por exemplo, os objetos 

da percepção externa, o que difere claramente da compreensão kantiana acerca da 

                                                 
96 NENON, 2008, p. 433. Destaque e tradução minha de “the routes they take to achieve that end are quite 

different”.  
97 Ibidem. p. 433. Destaque e tradução minha de “I would argue that there are some important differences between 

what Kant (...) and that one way to mark them is by pointing to the very different sense that the word 

transcendence’’ has for Husserl as opposed to Kant.” 
98 Cf. seção “1.1.4 O problema da possibilidade do conhecimento a priori enquanto problema da transcendência 

da coisa em si”, pp. 23-29 do presente trabalho. No mesmo sentido do aqui exposto, afirma Fragata (1959, p. 84): 

“Para Kant, ‘transcendente’ refere-se a tudo o que ultrapassa a experiência e, portanto, o âmbito legítimo do nosso 

conhecimento. Neste sentido, não só a aplicação meta-empírica das categorias é transcendente, mas também o 

incognoscível objecto em si mesmo ou númeno” [Destaque meu]. E, também Gerard Lebrun, em seu livro Sobre 

Kant: “por coisa em si não se deve entender nada além da coisa considerada independentemente dos nossos 

sentidos e de um conhecimento empírico possível” (Sobre Kant. Rubens Rodrigues T. Filho (org.). Trad. de José 

Oscar A. Marques, Maria Regina A. C. da Rocha; Rubens Rodrigues T. Filho. 3 ed., São Paulo: Iluminuras, 2010, 

p. 54).  
99 Nesse sentido, aponta Nenon (op. cit., p. 434): “Para ele [Husserl], o transcendente não denota em primeiro lugar 

as coisas que transcendem o reino natural de objetos espaço-temporais de experiência, mas sim aquele que vai 

além do que é estritamente imanente, ou seja, diretamente dado à consciência”. Tradução minha de: “For him, the 

transcendent does not denote first and foremost those things that transcend the natural realm of spatio-temporal 

objects of experience, but rather that which goes beyond what is strictly immanent, i.e. directly given to 

consciousness”. 

 



43 

 

transcendência das coisas que se encontram no espaço, em contraponto à transcendência da 

coisas em si.  

Transcendente, pois, nesta acepção fenomenológica do termo, é tudo aquilo que, por 

estar além dos limites daquilo que é absoluta e imediatamente dado à consciência, deverá ser 

submetido aos processos da epoché fenomenológica100 - atividade metódica que permitirá “que 

o olhar se volte para a consciência transcendental pura”101 –, o que ganhará todo o seu devido 

sentido quando explicitarmos com mais vagar o significado genuinamente fenomenológico dos 

conceitos de imanência e transcendência102.  

Nesse cenário, o destaque conferido ao termo “pura” na supramencionada referência à 

consciência transcendental é importante porque nos permite ressaltar uma das principais críticas 

husserlianas a Kant: a “razão” analisada pela crítica kantiana, segundo Husserl, não é a razão 

absolutamente purificada, mas sim a razão humana. Por isso, em diversos momentos, ele acusa 

Kant de antropologista ou de psicologista, como claramente assevera, por exemplo, em A Crise:  

Talvez a crítica mais profunda mostrasse que Kant, embora se tenha voltado contra o 

empirismo na sua concepção de mente e da esfera de tarefas que incumbem a uma 

psicologia, permanece dependente precisamente deste empirismo, e que, para ele, vale 

como mente a mente pensada como naturalizada, e como componente do homem 

psicofísico situado no tempo da natureza, da espaço-temporalidade. Ora, o 

transcendental subjetivo não pode certamente ser o mental.103 

E não o pode por razões de princípio, porque, segundo Husserl, dentre os fortes e 

contundentes argumentos contra o psicologismo lançados em Prolegômenos, a doutrina 

                                                 
100 Sobre uma possível enumeração daquilo que é considerado transcendente neste sentido do termo para o 

fenomenólogo, Cf. HUSSERL, 2006a, pp. 131-138 [Hua III/1, pp. 108-116] .  
101 HUSSERL, 2006a, p. 131 [Hua III/1, pp. 108] – destaque meu. 
102 Cf. 3.2.3 “O sentido fenomenológico-transcendental autêntico de transcendência”, p. 89 e seguintes do presente 

trabalho. 
103 HUSSERL, 2012a, p. 93 [Hua VI, p. 117]. Do mesmo modo, Husserl afirma em A ideia que Kant “não 

conseguiu desenvencilhar-se totalmente do psicologismo e do antropologismo” (2014, p. 73 [Hua II, p. 48]). 

Apesar de haver interpretações em contrário, a compreensão husserliana de que a “razão pura” acerca da qual Kant 

se propõe a analisar criticamente seja, na verdade, a “razão humana” parece ser bastante adequada e, inclusive, 

encontra fundamentação na letra da própria Crítica da Razão Pura: por exemplo, no contexto de abordagem da 

unidade sintética da apercepção, ele diz que “este é o princípio supremo de todo o conhecimento humano” (KANT, 

2013, p. 134 [B135 – destaque meu]). Essa mesma ideia também aparece quando ele contrapõe o entendimento 

possível em geral ao entendimento humano, acerca do qual sua análise está sendo realizada: “um entendimento 

que, tomando consciência de si mesmo, fornecesse ao mesmo tempo o diverso da intuição, um entendimento, 

mediante cuja representação existissem simultaneamente os objetos dessa representação, não teria necessidade de 

um ato particular de síntese do diverso para a unidade da consciência, como disso carece o entendimento humano, 

que só pensa, não intui. Mas, para o entendimento humano, o ato de síntese é, inevitavelmente, o primeiro princípio, 

de tal modo que o entendimento humano não pode formar o mínimo conceito de outro entendimento possível, seja 

de um entendimento que seria ele mesmo intuitivo, seja de um outro que teria por fundamento uma intuição, a 

qual, embora sensível, fosse de diferente espécie da que se produz no espaço e no tempo” (KANT, 2013, p. 138 

[B139 – destaques meus]). 

 



44 

 

antropologista “é um contrassenso”104, na medida em que, “reside no seu sentido que o mesmo 

conteúdo do juízo pode ser verdadeiro (...) para um sujeito da espécie homo, e falso para um 

sujeito de uma espécie constituída de outro modo. Mas o mesmo conteúdo de juízo não pode 

ser ambos, verdadeiros e falso”105. Ademais, continua Husserl mais adiante:  

Se toda a verdade tem (no sentido do antropologismo) a sua fonte exclusiva na 

constituição humana geral, então é válido que se não houvesse constituição [humana], 

também não haveria nenhuma verdade. A tese desta afirmação hipotética é um 

contrassenso; porque a proposição ‘não há verdade’ tem sentido equivalente ao da 

proposição ‘existe a verdade de que não existe nenhuma verdade’. O contrassenso da 

tese requer o contrassenso da hipótese106. 

Com efeito, a acusação husserliana de que Kant teria se adstrito ao campo psicológico, 

à subjetividade humana, em suas perquirições implica dizer que, aos olhos de Husserl, em 

última instância, o projeto transcendental kantiano, enquanto exemplar do pensamento 

antropologista, desemboca numa forma de relativismo (chamado por Husserl de relativismo 

específico [spezifischen Relativismus], ou seja, relativo a uma determinada espécie), doutrina 

óbvia e radicalmente antagônica à postura de fundamentação absoluta do saber em geral 

pretendida pelo mestre de Freiburg – o que certamente representa uma incisiva e não-trivial 

crítica à crítica kantiana107. Esse ponto é mister de ser destacado pois é decisivo para a 

interpretação e o consequente afastamento de Husserl do pensamento de Kant. Comprovação 

inconteste disso encontra-se na continuação da passagem anteriormente transcrita acerca da 

caracterização de Kant como o primeiro a enxergar a fenomenologia:  

O primeiro a enxergá-la [a fenomenologia] mesmo foi Kant (...). Foi neste campo que 

Kant posou o olhar de seu espírito (...). Assim, por exemplo, a dedução transcendental 

da primeira edição da Crítica da razão pura já se move propriamente em solo 

fenomenológico; Kant, porém, o interpretou equivocadamente como solo psicológico 

e, por isso, abriu novamente mão dele.108 

Ou seja, apesar de ter se aproximado do campo de investigações fenomenológicas 

fundamentais de essências por vez primeira, Kant não foi capaz de nele adentrar e se 

movimentar justamente porque concebeu a subjetividade transcendental como a subjetividade 

transcendental humana. Por este equívoco antropologista, Kant não foi um autêntico 

fenomenólogo (resguardados os riscos de anacronismo dessa afirmação). Em consequência 

                                                 
104 HUSSERL, 2005, p. 132 [Hua XVIII, p. 124]. 
105 Ibidem, pp. 132-133 [Hua XVIII, p. 124]. 
106 Ibidem, p. 135 [Hua XVIII, pp. 126-27]. 
107 A importância e a pertinência dessa crítica husserliana ao pensamento de Kant também é apontada na literatura 

que trata da relação entre eles. Cf., por exemplo, FUNKE, 1995, p. 211; BELLO, 2011, p. 230; RIZO-PATRÓN, 

Rosemary L. Husserl, lector de Kant. Apuntes sobre la razón y sus limites. In: Areté, v. 24, n. 2, 2012, p. 354, 

359.  
108 HUSSERL, 2006a, p. 141 – destaque meu.  

 



45 

 

disso, a principal dessemelhança entre os pensamentos deles diz respeito não à ideia, mas à 

tarefa da Fenomenologia Transcendental enquanto teoria do conhecimento que almeja a 

fundamentação absoluta do saber em geral: em posse do campo transcendental da consciência 

pura, Husserl propugna contra Kant que, “em vez de ter que ver com inferências, que são um 

contrassenso, de uma suposta imanência para uma suposta transcendência de ‘coisas-em-si’ 

que, alegadamente, seriam, por razões de princípios, incognoscíveis”109, cabe à fenomenologia 

transcendental explicitar a correlação, na esfera imanente da consciência pura, entre a 

consciência e aquilo que não é ela; trata-se, então, precisamente do problema de como conhecer 

objetos transcendentes, os quais Kant julgava – à luz da sua própria acepção do termo – serem 

incognoscíveis. Estamos falando, portanto, da crítica husserliana diretamente ao 

transcendentalismo kantiano: se “para ele [Kant], o transcendental não é conhecimento sobre 

objetos transcendentes”110, para Husserl, “a transcendentalidade possui também um caráter a 

priori, porém não se refere à possibilidade do conhecimento legítimo somente, mas, sobretudo, 

ao próprio objecto do conhecimento na sua entidade imanente”111; ou ainda, mais precisamente, 

o transcendental, na fenomenologia, “é o próprio domínio do conhecimento, domínio da 

‘autêntica objetividade’, do ‘dar-se em si mesmo’ das coisas em sua doação originária”112.   

É exatamente por causa dessa distinção acerca do sentido da “transcendentalidade”, 

que Paul Ricoeur afirma que a fenomenologia representaria uma dissolução da problemática do 

ser tal qual havia sido esboçada por Kant. No pensamento deste, tal problema manifestava-se 

no papel de limite e de fundamento bruto do conhecimento ocupado pela coisa em si, pois 

haveria uma espécie de prejuízo do fenômeno em relação a ela, já que, em termos kantianos, 

“nenhum objeto em si mesmo nos é conhecido (...), isto é, a coisa em si, não é nem pode ser 

conhecida (...)”113. Diante disso, diz-nos Ricoeur:  

O enraizamento do saber dos fenômenos no pensamento do ser, inconvertível em 

saber, dá à Crítica kantiana a sua dimensão propriamente ontológica. Destruir esta 

tensão entre o conhecer e o pensar, entre o fenômeno e o ser, é destruir o próprio 

kantismo.114 

                                                 
109 HUSSERL, 2013, p. 123 [Hua I, p. 118].  
110 NENON, 2008, p. 430. Tradução minha de: “For him the transcendental is not knowledge about transcendent 

object”. 
111 FRAGATA, 1959, p. 85 
112 TOURINHO, Carlos Diógenes C. O Transcendente e suas variações na Fenomenologia Transcendental de 

Edmund Husserl. In: Prometeus, Ano 5, n. 9, jan-jun, 2012a, p. 31. Disponível em: < http://seer.ufs.br/index.php/ 

prometeus/article/view/782/678>. Acesso em: 15 mar. 2017. 
113 KANT, 2013, p. 70 [A30/B45] - destaque meu. 
114 RICOEUR, 2005, pp. 364-365 – destaques meus. Essa posição acerca da distinção entre fenômeno e coisa em 

si enquanto “coração” da filosofia transcendental kantiana também é expressamente apontada, por exemplo, por 

PATON, quando sustenta que “sem a pressuposição das coisas-em-si-mesmas – quer a consideremos justificada 

 



46 

 

E é precisamente essa destruição do kantismo que Husserl leva a cabo, uma vez que, 

em termos husserlianos, a “coisa”, ou o “objeto”, confunde-se com a unidade sintética de suas 

manifestações ou fenômenos, o que implica a tese principal da fenomenologia transcendental, 

“segundo a qual não se pode afirmar que algo ‘é’ sem que exista um caminho de conhecimento 

em relação a ele. (...) o ‘saber’ já era a única medida do ‘ser’”115. Destarte, como bem atesta 

Merleau-Ponty, na autêntica imanência da subjetividade transcendental, “aquilo que aparece 

[fenômeno] e aquilo que é [ser] não mais se distinguem”116.  

O fundamento elementar dessa indistinção entre ser e aparecer se encontra na 

importantíssima noção de intencionalidade: ao defender a intencionalidade como característica 

essencial da consciência e de seus atos, Husserl está dizendo, grosso modo, que a consciência 

somente é na medida em que está direcionada para algo, que ela não pode ser concebida como 

uma substância simplesmente dada, cuja existência pudesse ser independente deste relacionar-

se com, e que, do mesmo modo, os objetos também somente adquirem sua validade e sentido 

de ser nesta relação. Há, portanto, uma correlação de essência entre os atos da consciência e os 

objetos. Como podemos ver no terceiro grau de consideração fenomenológica exposto em A 

ideia117, tal inseparabilidade pode ser vislumbrada na ambivalência presente no próprio termo 

“fenômeno”: por um lado, “fenômeno” significa o aparecer, corresponde ao ato cognitivo – 

percepção, recordação, expectativa, fantasia, etc., são, então, modos distintos do aparecer. Mas 

este aparecer é sempre e necessariamente aparecer de algo; assim, por outro lado, fenômeno 

também significa aquilo que aparece, isto é, aquilo que se revela em cada um destes modos 

distintos, como o percebido da percepção, o recordado da recordação, etc. “Aquilo que aparece” 

e “aquilo que é” são, portanto, um e o mesmo, cuja configuração está essencialmente vinculada 

com os atos da consciência.  

É à luz disso que, a despeito de toda a semelhança acima apresentada no que diz 

respeito à compreensão do “transcendental”, surpreendentemente, não é a Kant que Husserl faz 

referência ao explicar o sentido com o qual emprega tal conceito. Conforme ele estabelece 

claramente em Ideias I, o motivo pelo qual se utiliza do termo “transcendental” na qualificação 

                                                 
ou não -, o todo da Filosofia Crítica desmorona” (1936, p. 462). Tradução minha de: “(…) without the 

presupposition of things-in-themselves – whether we regard it as justified or not – the whole of the Critical 

Philosophy falls to pieces”.  
115 MOURA, Carlos Alberto Ribeiro de. Cartesianismo e Fenomenologia: Exame de Paternidade. In: Analytica, 

Rio de Janeiro, v. 3, n. 1, 1998, p. 217-218. Disponível em: < http://revistas.ufrj.br/index.php/analytica/article/ 

view/427/384>. Acesso em: 20 mar. 2017. 
116  MERLEAU-PONTY apud TOURINHO, 2012a, p. 31 – destaques meus. 
117 Cf. HUSSERL, 2014, pp. 28-33 [Hua II, pp. 10-14]. 

 



47 

 

de suas investigações fenomenológicas é que elas estão dedicadas à resolução do problema 

epistemológico, qual seja, o problema da relação entre conhecedor e conhecido, entre sujeito e 

objeto:  

A designação “transcendental” aplicada à redução fenomenológica e, igualmente, à 

pura esfera da vivência [Erlebnissphäre]118 se baseia precisamente no seguinte: (...) 

[n]o prodigioso ter consciente de algo determinado ou determinável, dado desta ou de 

outra maneira, que está para a consciência mesma como algo contraposto a ela, como 

algo outro, irreal, transcendente por princípio; e aí se encontra a fonte original da 

única solução concebível para os problemas cognitivos mais profundos, que dizem 

respeito à essência e possibilidade do conhecimento objetivo válido do 

transcendente.119 

O problema do conhecimento como questão fulcral da Fenomenologia Transcendental, 

portanto, é o do relacionamento entre a subjetividade transcendental e o transcendente, o qual 

se apresenta, nos primeiros escritos transcendentais120, como os mais diversos problemas em 

torno da correlação entre conhecimento (vivência subjetiva), sentido e objeto do conhecimento, 

a ser tratado mediante a inquirição da essência do conhecimento e, em A Crise, última obra 

publicada por Husserl em vida, como o problema da correlação entre subjetividade 

transcendental e mundo, reconhecido por ele, em tom confessional e em nota de rodapé, como 

a questão de toda sua vida filosófica:  

O irromper deste a priori universal da correlação do objeto e das maneiras de dação 

(cerca do ano de 1898, durante a elaboração das minhas Investigações Lógicas) 

perturbou-me tão profundamente que o trabalho inteiro da minha vida foi desde então 

dominado por esta tarefa de uma elaboração sistemática desde a priori da 

correlação121.  

*
*
*                                                          *

*
*                                                          *

*
* 

Desse modo, podemos asseverar que a maneira através da qual Husserl coloca o 

problema do conhecimento o faz resgatar a conexão entre as noções de “transcendental” e 

“transcendente” - que havia sido desfeita na filosofia kantiana - e a reconduz ao seio das 

reflexões filosóficas com lugar extremamente privilegiado. Como diz Paul Ricoeur, “a 

                                                 
118 O tradutor de Ideias 1 para o português optou por verter o termo “Erlebnis” por “vivido”. No presente trabalho, 

porém, seguirei a opção majoritária (verificada, por exemplo, nas edições em língua portuguesa de Investigações 

Lógicas, Meditações Cartesianas, A Ideia e A Crise) e traduzirei “Erlebnis” por “vivência”. Assim, nas citações 

de Ideias 1 em que tal termo apareça, sempre haverá a modificação de “vivido” para “vivência”. “Vivido” – ainda 

que na sua forma substantiva (o vivido) – carrega uma acepção temporal que não necessariamente está presente 

em Erlebnis, já que é o particípio passado (ação realizada e consumada) do verbo “viver”. O substantivo 

“vivência”, por seu turno, está despojado desse sentido e, portanto, adequa-se melhor ao sentido de Erlebnis, 

enquanto estrutura fundamental da consciência. 
119 HUSSERL, 2006a, pp. 225-226 [Hua III/1, pp. 204] – destaque meu.  
120 Cf. Idem, 2014, pp. 42-43 [Hua II, p. 22].  
121 Idem, 2012a, p. 136, nota 41 [Hua VI, p. 169]. 

 



48 

 

Fenomenologia tornou-se crítica, mas num sentido inverso do de Kant”122 e, com efeito, contra 

Kant, “Filosofia Transcendental” passa a designar novamente a tarefa de solucionar o problema 

do conhecimento tipicamente moderno e pré-kantiano: “como pode o conhecimento estar certo 

de sua consonância com os objetos conhecidos, como pode ir além de si e atingir 

fidedignamente os objetos?”123. Ou, dito de maneira mais expressa: “como é possível o 

conhecimento alcançar algo que lhe é transcendente”124?  

E não é outro senão Descartes que abre caminho para Husserl reconectar “o 

transcendental” e o “transcendente” e recolocar a questão epistemológica fundamental nos 

termos supracitados.

                                                 
122 RICOEUR, 2005, p. 370. 
123 HUSSERL, 2014, p. 40 [Hua II, p. 20]. 
124 Ibidem, p. 60 [Hua II, p. 36]. 



49 

 

3  A RECEPÇÃO DO PENSAMENTO CARTESIANO NA FENOMENOLOGIA 

TRANSCENDENTAL E A TRANSCENDÊNCIA EPISTEMOLÓGICA 

Após os apontamentos comparativos entre as filosofias de Kant e Husserl realizados 

no capítulo anterior, voltamos agora nossa atenção à recepção realizada pelo mestre de Freiburg 

do pensamento cartesiano, uma vez que o entendimento acerca de tal apropriação nos ajudará 

ainda mais na compreensão do projeto fenomenológico-transcendental em seus elementos mais 

genéricos e, em particular, das acepções husserlianas de “transcendência” e da relação deste 

com a subjetividade transcendental, caminho através do qual, ao final deste trabalho, pretendo 

indicar em que medida o sentido fenomenológico-transcendental da verdade se constitui como 

um problema autêntico e ainda carente de satisfatórias investigações. 

Não obstante o impacto da proposta kantiana na determinação da Filosofia 

Transcendental e as significativas semelhanças traçadas, vimos também que são as distinções 

que se afiguram como decisivas a Husserl quando aborda as reflexões de Kant sobre o sentido 

de subjetividade transcendental e o significado do termo “transcendência”. Nesse mesmo 

caminho, ao comparar o filósofo de Königsberg com Descartes, Husserl sustenta que “Kant não 

desceu jamais até as enormes profundidades da consideração cartesiana fundamental”1. Com 

efeito, aponta Husserl, o sentido pleno do que, na Modernidade, denominou-se teoria do 

entendimento, crítica da razão ou, mais precisamente, problemática transcendental, radica-se 

não na Crítica kantiana, mas, antes, nas Meditações Metafísicas cartesianas2.  

Em face disso, não devemos nos espantar com o fato de que o fenomenólogo afirme 

ter escolhido servir-se do termo “transcendental” não por influência kantiana, mas sim devido 

ao modelo de reflexão autorreferente filosoficamente exercitada, por vez primeira, pelo filósofo 

francês3: 

Gostaria de fazer desde já notar que o termo “filosofia transcendental” se tornou, 

então, desde Kant, usual, também como nome geral para filosofias universais, cujos 

conceitos se orientam pelo tipo de filosofia kantiana. Eu mesmo sirvo-me da palavra 

                                                 
1 HUSSERL, 2012a, p. 80 [Hua VI, p. 102] – destaque meu.  
2 Cf. Ibidem, pp. 65-66 [Hua VI, p. 83]. 
3 Isso também é apontado, por exemplo, por Nenon (2008, p. 436): “Para Husserl, então, há uma conexão entre a 

fenomenologia transcendental dele e a filosofia transcendental de Kant, mas ele traça as origens reais da filosofia 

transcendental como ele a entende, não como volta a Kant, mas sim a Descartes”. Tradução minha de: “For 

Husserl, then, there is a link between his transcendental phenomenology and Kant’s transcendental philosophy, 

but he traces the real origins of transcendental philosophy as he understands it back not to Kant but to Descartes”. 

E também é reconhecido por Rizo-Patrón (2012, p. 138): “a razão pela qual Husserl dá a “virada transcendental” 

nos anos decisivos entre 1903 e 1910 e se autoimpõe uma ‘crítica da razão’ tem uma origem de fato cartesiana: 

no chamado ‘paradoxo da transcendência’”. Tradução de: “la razón por la cual Husserl da el ‘vuelco trascendental’ 

en los años decisivos entre 1903 y 1910 y se auto-impone una “crítica de la razón” tiene un origen más bien 

cartesiano: en la llamada ‘paradoja de la trascendencia’”. 

 



50 

 
“transcendental”, no sentido mais lato, pelo motivo original (...) que, por intermédio 

de Descartes, é doador de sentido para todas as filosofias modernas, motivo que em 

todas elas procura, por assim dizer, vir a si mesmo (...). Este é o motivo do questionar 

retrospectivo pelas fontes últimas de todas as formações cognoscitivas, de todo o 

estudo de si mesmo e da sua vida cognoscitiva por parte daquele que conhece (...). 

Operando radicalmente, este é o motivo de uma filosofia universal, fundada 

puramente a partir desta fonte, ou seja, dotada de uma fundamentação última. Esta 

fonte tem o nome de eu-mesmo com a minha vida cognoscitiva inteira (...).4 

Assim, apesar da explícita referência a Kant na justificação do uso do termo 

“transcendental” (notadamente, no que diz respeito aos problemas a serem investigados5), é no 

pensamento de Descartes que Husserl encontra o motivo mais decisivo para a caracterização de 

sua Fenomenologia enquanto reflexão transcendental, uma vez que o pensamento cartesiano se 

apresenta como a fonte originária desse modelo de filosofia. Um interessantíssimo testemunho 

husserliano nesse sentido se encontra em seu texto Phänomenologische Methode und 

phänomenologische Philosophie, fruto das chamadas Conferências de Londres, proferidas pelo 

fenomenólogo em 1922. Nesse escrito, Husserl se pergunta o seguinte: olhando para a história 

da filosofia, se fosse necessário apontar quais filósofos destacam-se, para ele, frente a todos os 

demais, então quais seriam? Ele responde afirmando que, sem pretender colocá-los em algum 

tipo de hierarquia, ele certamente indicaria dois pensadores:  

em primeiro lugar, por certo, o totalmente incomparável Platão, o criador da ideia de 

ciência rigorosa ou ciência filosófica, no qual eu, em geral, quero ver o verdadeiro 

fundador de nossa cultura filosófica. Como segundo nome, eu indicaria Descartes (...) 

ele possui um lugar histórico bastante destacado, por suas Meditações terem dado ao 

pensamento filosófico uma direção de desenvolvimento firme até uma filosofia 

transcendental. Não somente o caráter fundamental da filosofia moderna, senão que, 

como estou convencido, toda filosofia futura está determinada desse modo a partir de 

Descartes6. 

Outra prova documental disso situa-se logo no §1 da introdução das Meditações 

Cartesianas (significativamente intitulado de “As Meditações de Descartes como protótipo da 

reflexão filosófica”), no qual Husserl aponta a influência direta do pensamento cartesiano na 

configuração da Fenomenologia ao afirmar categoricamente que:  

                                                 
4 HUSSERL, 2012a, p. 79 [Hua VI, pp. 100-101]. 
5 Cf., no capítulo anterior, a seção “1.2 A importância de Kant para a Fenomenologia Transcendental”. 
6 HUSSERL, Edmund. Phänomenologische Methode und phänomenologische Philosophie <Londoner Vorträge 

1922>. Hrsg. v. Berndt Goossens. In: Husserl Studies, v. 16, Netherlands: Kluwer Academic Publishers, 2000, p. 

202. Destaque e tradução meus de: „an erster Stelle den allerdings ganz unvergleichlichen Platon, den Schöpfer 

der Idee strenger Wissenschaft oder philosophischer Wissenschaft, in dem ich überhaupt den eigentlichen 

Begründer unserer wissenschaftlichen Kultur sehen möchte. Als zweiten Namen würde ich Descartes nennen (…) 

eine ganz ausgezeichnete historische Stellung erhält er dadurch, daß seine Meditationes dem philosophischen 

Denken eine feste Entwicklungsrichtung gegen eine Transzendentalphilosophie erteilt haben. Nicht nur der 

Grundcharakter der neuzeitlichen Philosophie, sondern, wie ich überzeugt bin, aller künftigen Philosophie ist 

dadurch von Descartes her bestimmt“. 

 



51 

 
O estudo dessas Meditações [obra de Descartes] influenciou diretamente a 

transformação de uma Fenomenologia já em desenvolvimento numa forma nova de 

Filosofia Transcendental. Assim quase se poderia denominar a Fenomenologia como 

um neocartesianismo (...)7. 

Como poderemos observar mais adiante, o “quase” é aspecto fundamental dessa 

passagem, pois já nos indica a constante tensão e ambiguidade que caracteriza o relacionamento 

de Husserl com o pensamento de Descartes: se, por um lado, o estudo das Meditações 

Metafísicas é expressamente admitido como decisivo para o nascimento da própria 

Fenomenologia Transcendental, por outro, “é certo também que em seus textos os elogios a 

Descartes são invariavelmente seguidos por restrições que parecem neutralizar muito a apologia 

inicial”8.  

Conscientes disso desde já, observemos, primeiramente, alguns dos elementos afins 

entre Husserl e Descartes (seção 2.1) e, em seguida, as críticas husserlianas lançadas contra 

Descartes, particularmente acerca do processo de suspensão do juízo, dos conceitos de 

transcendência e imanência e da subsequente concepção da subjetividade engendrada a partir 

desses dois conceitos (seção 2.2).  

 

3.1 A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL (QUASE) COMO NEOCARTESIA-

NISMO  

Dentre os aspectos que perpassam a valorização do filósofo francês, o fenomenólogo 

fundamentalmente reconhece e enaltece na reflexão cartesiana, pelo menos, o seu (1) 

diagnóstico sobre o conhecimento em geral, (2) as ambições ou metas elementares eleitas na 

constituição de seu projeto filosófico e (3) a postura metodológica que uma filosofia autêntica 

precisa ter. 

                                                 
7 HUSSERL, 2013, p. 39 [Hua I, p. 43]. A mesma ideia de que o modo transcendental de proceder filosoficamente 

encontra em Descartes sua primeira manifestação fundacional também ser vista nas seguintes palavras de Husserl 

em Kant und die Idee der Transcendentalphilosophie: “Na história da filosofia moderna, para falar apenas dela, 

Descartes deve ser visto como um precursor da filosofia transcendental. Foi ele que, através de sua Meditaciones, 

fundou este período moderno, [e] lhe concedeu sua característica tendência de desenvolvimento em direção a uma 

filosofia transcendental. O ego cogito, entendido em seu sentido profundo, pode certamente ser considerado como 

a primeira forma de descoberta da subjetividade transcendental” (1974, p. 17). 
8 MOURA, 1998, p. 196. Do mesmo modo, afirma Wayne M. Martin: “Na realidade, quase toda passagem que 

celebra as realizações de Descartes incorpora também indicadores inequívocos dessa dimensão crítica de sua 

apropriação”. Tradução minha de: “Indeed, almost every passage celebrating Descartes’s accomplishments also 

incorporates unmistakable indicators of this critical dimension of his appropriation” (MARTIN, Wayne M. 

Descartes and the Phenomenological Tradition. In: A Companion to Descartes. Blackwell Publishing, 2008, p. 

504 - Blackwell companions to philosophy; 38). 

 



52 

 

3.1.1  O diagnóstico e o projeto filosófico 

Assim como acontece em relação a Kant, o diagnóstico husserliano acerca do status 

da filosofia e das ciências de suas respectivas épocas também é bastante semelhante ao de 

Descartes - para alguns intérpretes, inclusive, é neste âmbito que se encontra a mais profunda 

afinidade entre eles9.  

Imerso num contexto cultural caracterizado por marcantes transformações na visão de 

mundo do homem ocidental, René Descartes era partidário da leitura de que a metafísica 

medieval tinha fracassado na tarefa de prover os fundamentos do saber, de um modo geral, o 

conhecimento humano estava completamente em crise:  

Para ele, a metafísica medieval tinha se esgotado sem jamais ter alcançado uma base 

sólida relativa ao saber de Deus e da alma. O método escolástico da ‘disputa’ era, 

assim, apenas uma manifestação mais evidente do primado da persuasão sobre o saber 

certo e indubitável, forma de mascarar conforme a erudição a ausência de um 

verdadeiro ponto arquimediano do conhecimento10. 

Essa avaliação, por conseguinte, implicará na exigência de ampla e radical reforma 

das ciências a partir de uma nova filosofia rigorosamente fundamentada – tema que 

abordaremos a seguir. Seguindo a posição cartesiana, mesmo antes de A Crise, Husserl já 

demonstrava a convicção de que as ciências padeciam de uma falta de clareza quanto aos seus 

fundamentos. Nesse contexto, o paralelo entre os diagnósticos dos dois filósofos é evidente: 

“Descartes, olhando o edifício científico do seu tempo, considerava-o ‘mal-construído’ e sem 

fundamentos suficientemente seguros. Cerca de três séculos mais tarde, Husserl pretende 

chamar a atenção para uma crise científica e, num novo empreendimento cartesiano, procura 

analisar as suas causas e remediar o mal”11. Não à toa, no §2 das Meditações Cartesianas, 

denominado precisamente de “A necessidade de um novo começo radical da Filosofia”, após 

se pergunta se o pensamento de Descartes ainda possuiria vitalidade no séc. XX, Husserl afirma 

que: 

Em todo caso, dá que pensar que as ciências positivas, que deveriam obter uma 

fundamentação racional absoluta através destas meditações [cartesianas], se tenham, 

porém, interessado tão pouco por elas. (...) Elas [as ciências positivas] se sentem muito 

entravadas em seu progresso por obscuridades em seus fundamentos. Mas quando 

                                                 
9 “Os contextos intelectuais que incitaram Descartes e Husserl a inaugurar seus empreendimentos de grande escala 

são surpreendentemente semelhantes em vários aspectos” (MACDONALD, Paul. S. Descartes and Husserl - The 

Philosophical Project of Radical Beginnings. New York: State University of New York Press, 2000, p. 5). Cf., 

também, MARTIN, 2008., p. 498.  
10 Cf. ROSENFIELD, Denis L. Descartes e as peripécias da razão. São Paulo: Iluminuras, 1996, p. 107. 
11 FRAGATA, Júlio S. J. Husserl e a fundamentação das ciências. In: XXIII Congresso Luso-Espanhol, Portugal: 

Coimbra, 1957, p. 5 (separata do tomo VII). 

 



53 

 
tentam proceder à reformulação de seus fundamentos, a nenhuma delas ocorre 

retornar às meditações cartesianas.12  

Além disso, prosseguindo na mesma reflexão, amplia o diagnóstico, tal qual Descartes, 

à própria Filosofia:  

A decomposição da Filosofia atual, na sua atividade desorientada, dá-nos a pensar. Se 

considerarmos a Filosofia ocidental do ponto de vista da unidade de uma ciência, 

então, por comparação com os tempos precedentes, o seu declínio é inegável desde o 

meado do século passado. Essa unidade perdeu-se, tanto na posição da meta como na 

problemática do método.13 

Outra semelhança no diagnóstico realizado por ambos se encontra na identificação de, 

por assim dizer, alguns “agentes patológicos” responsáveis por esse cenário de decadência do 

conhecimento, quais sejam, pensadores céticos. Na defesa de que o conhecimento verdadeiro é 

possível de ser alcançado, Descartes recorre ao argumento cético mais valioso – colocar em 

dúvida a possibilidade do conhecimento14 – para combater o próprio ceticismo. Com isso, ele 

pretende destruir o edifício argumentativo cético, implodindo-o com suas próprias armas, caso 

seja capaz de alcançar, pelo menos, uma única verdade inatingível pela dúvida15. Noutras 

palavras,  

a refutação de Descartes do ceticismo consiste em colocar a dúvida universal contra 

ela própria, aplicando ao ceticismo sua própria estratégia de demolição interna de 

qualquer afirmação, i.e., através da demonstração de que a dúvida universal 

necessariamente conduz à sua própria negação16. 

                                                 
12 HUSSERL, 2013, pp. 41-42 [Hua I, pp. 45-46].  
13 Ibidem, p. 42 [Hua I, p. 46] – destaque meu. 
14 Apesar de haver posturas céticas diversas, a dúvida quanto à possibilidade de conceber verdades incontestáveis 

e absolutas pode ser compreendida como a característica central e unificadora das distintas variações do ceticismo. 

Justamente por isso o ceticismo filosófico pode ser considerado, de um modo geral, como a “filosofia da dúvida 

por excelência” (VERDAN, André. O ceticismo filosófico. Trad. de Jaimir Conte. Florianópolis: Ed. da UFSC, 

1998, p. 8). Para informações mais completas sobre o ceticismo filosófico, cf. VERDAN, 1998. 
15 Conforme aponta, por exemplo, Juan Bonaccini em “Descartes, entre Deus e o Diabo... Breve consideração 

sobre a estratégia cartesiana para conquistar a certeza da ciência nas Meditationes” ([s.d.], pp. 2-3): “Num sentido 

geral, se Descartes leva a sério o desafio cético, pode dizer-se grosso modo que deve seguir à risca sua estratégia 

de vencer os céticos com as próprias armas. Se os céticos questionam o poder da razão tanto quanto o poder dos 

sentidos, para poder demonstrar a possibilidade de um conhecimento racional é preciso refutar o argumento cético 

contra a possibilidade de um conhecimento racional. Para refutá-lo, porém, é preciso apresentá-lo, saber qual o 

seu ponto alto e qual o seu ponto fraco. Assim, Descartes reconstrói o argumento cético e finge defendê-lo para 

depois poder refutá-lo”. 
16 ROMANO, Claude. Must phenomenology remain Cartesian? Trans. by John Rogrove. In: Continental 

Philosophy Review, set., v. 45, 3, pp 425 – 445, 2012, p. 427. Disponível em: https://link.springer.com/ 

article/10.1007/s11007-012-9229-6. Acesso em 24 mai. 2017. Tradução minha de: “Descartes’ refutation of 

scepticism consisted in turning universal doubt against itself by applying to this scepticism its own strategy of 

internal demolition of any affirmation, i.e., by showing that universal doubt leads necessarily to its own negation”. 

 



54 

 

Husserl reconhece a importância da filosofia cartesiana no combate ao ceticismo17 e 

também se empenha fortemente nesse enfretamento que, em sua época, apresenta-se, segundo 

ele, plasmado sob a forma do psicologismo e do historicismo18. Em Prolegômenos, Husserl 

define as teorias céticas como  

todas as teorias cujas teses ou afirmam expressamente, ou contêm em si 

analiticamente que as condições de possibilidade de uma teoria em geral são falsas. 

Obtém-se, assim, para o termo cepticismo, um conceito exacto (...). A ele 

correspondem, por exemplo, as formas antigas de cepticismo, com teses de espécie: 

não há verdade, não há conhecimento nem fundamentação de conhecimento, etc
19

.  

Grosso modo, assim caracterizada, toda e qualquer teoria cética é essencialmente 

contraditória porque, como bem aponta Husserl, apesar de ser uma teoria, ela sempre almeja 

negar as condições de possibilidade da própria teoria em geral, ou seja, ela acaba por incorrer 

no contrassenso, ou ainda, na contradição performática, de pretender negar a si mesma20. 

Consequentemente, posturas filosóficas que se enquadrem na definição supracitada devem ser 

radicalmente rejeitadas, uma vez que “apresentar uma teoria e, no seu conteúdo (...), contradizer 

as proposições fundadoras do sentido e da reinvindicação de justificação de toda teoria em geral 

– isto não é só falso, como também basicamente absurdo”21.  

Em resposta a esse diagnóstico, Husserl advoga que, no que se refere à meta ou às 

ambições genuínas, o conhecimento verdadeiramente filosófico “deve repousar sobre um 

fundamento de conhecimento imediato e apodítico que, na sua evidência, exclui qualquer 

dúvida imaginável”22, ensinamento que o mestre de Freiburg também explicitamente reconhece 

ter apreendido de Descartes: “tornemos para nós presente a ideia diretora [das Meditationes]. 

                                                 
17 “A originalidade da filosofia cartesiana (...) consiste no fato de retomar, e em um espírito completamente novo, 

a luta contra o ceticismo (...) na medida em que procura agarrá-lo, em um espírito verdadeiramente radical, em 

seus princípios fundamentais e definitivamente superá-lo a partir daí” (HUSSERL, Edmund. Erste Philosophie I, 

The Hague: Martinus Nijhoff, 1956, p. 60 [Hua VII]). 
18 “O adversário de Husserl não é mais o pirronismo do século dezesseis, mas sim as diferentes formas assumidas 

pelos relativismos de sua época, especialmente aquelas do psicologismo e do historicismo” (ROMANO, 2012, p. 

428). Para acompanhar a crítica husserliana especificamente ao historicismo, cf. HUSSERL, Edmund. La 

Filosofía como Ciencia Estricta. Trad. por Elsa Tabernig, Buenos Aires: Editorial Nova, 1962, pp. 49-73. 
19 HUSSERL, 2005, p. 128 [Hua XVIII, p. 120].  
20 “Seguindo o exemplo de Descartes, Husserl enfatiza a contradição em que o cético se enreda; ao sustentar que 

nada é verdadeiro e que todo o conhecimento é impossível, o cético acaba em uma contradição performativa, pois, 

no entanto, persiste na afirmação [defesa] de algo” (ROMANO, 2012, p. 427). 
21 HUSSERL, 2005., p. 127 [Hua XVIII, p. 118]. Para maiores detalhes sobre a crítica husserliana ao ceticismo, 

cf. ibidem, pp. 127-164 [Hua XVIII, pp. 118-158]; trata-se do sétimo capítulo do Prolegômenos, intitulado de “O 

psicologismo como relativismo cético”. 
22 Idem, 2012a, p. 61 [Hua VI. p. 77]. 

 



55 

 

A sua meta é uma completa reforma da Filosofia numa ciência baseada na fundamentação 

absoluta”23.   

Há, portanto, com Descartes, uma afinidade profunda e decisiva caracterizada por um 

diagnóstico pessimista e, ao mesmo tempo, por um prognóstico otimista com relação às 

pretensões fundacionistas de seus projetos filosóficos:  

Pessimismo sobre o estado atual da ciência, otimismo sobre as perspectivas ilimitadas 

para uma ciência reformada e sobre o papel da filosofia em trazer esse futuro mais 

brilhante. Mas esses ganhos apenas poderiam ser alcançados, para ambos os 

pensadores, por meio de um novo começo verdadeiramente radical na filosofia.24 

Este novo começo encontra, em Descartes, sua expressão nas palavras que houvera 

dito em sua referência à busca arquimediana por um ponto de fundamento originário:  

Arquimedes, para tirar o globo terrestre e transportá-lo para outra parte, não pedia 

nada mais exceto um ponto que fosse fixo e seguro. Assim, terei o direito de conceber 

altas esperanças, se for bastante feliz para encontrar somente uma coisa que seja certa 

e indubitável.25 

Somente, pois, aquilo que é absolutamente certo e indubitável – ou ainda, apodítico – 

é que pode reclamar a legitimidade de ser a pedra angular do projeto filosófico de 

fundamentação plena do conhecimento; noutras palavras, “a evidência é a instância que 

fornecerá ao conhecimento sua fundamentação última”26. A assimilação husserliana de tal 

desígnio é incontestável: “a ideia condutora das nossas meditações, será, tal como para 

Descartes, a de uma ciência a fundamentar numa radical autenticidade e, derradeiramente, a de 

uma Ciência Universal”27. Diante dessas palavras, como destaca Gustavo de Fraga em 

Fenomenologia e Cartesianismo, fica claro, portanto, que a pretensão de fundamentação última 

constitui, no confronto travado por ambos com o ceticismo, a ambição originária comum aos 

pensamentos de Husserl e Descartes28.  

                                                 
23 HUSSERL, 2013, p. 39 [Hua I, p. 43] – destaque meu.  
24 MARTIN, 2008, p. 499. Tradução minha: “pessimism about the current state of science, optimism about the 

unlimited prospects for a reformed science and about the role of philosophy in bringing about that brighter future. 

But such gains could be achieved, for both thinkers, only by way of a genuinely radical new beginning in 

philosophy”. 
25 DESCARTES, René. Meditações. Trad. J. Guinsburg e Bento Prado Júnior. São Paulo: Nova Cultural, 1996, p. 

266 (Coleção Os pensadores) – destaque meu. 
26 OLIVEIRA, 1997, 25. 
27 HUSSERL, op. cit., p. 45 [Hua I, p. 48] – destaque meu.  
28 FRAGA, Gustavo de. Fenomenologia e Cartesianismo. Lisboa: Edições Revista Filosofia, 1957b, p. 10: “a 

influência cartesiana filia-se na necessidade comum dos dois filósofos de superar o cepticismo, sem negar a via 

dos cépticos, em suma, barrar-lhes o caminho, e o ponto de partida de reflexão para isso foi idêntico” – destaque 

meu. 

 



56 

 

Nas Meditações Metafísicas, o exercício do pensar motivado por tais pretensões 

fundacionais desdobra-se em investigações acerca do valor objetivo da verdade e conduz à 

apresentação do princípio da clareza e distinção como critério de fundamentação da verdade, 

exposto de modo sucinto e emblemático no começo da Terceira Meditação: “parece-me que já 

posso estabelecer como regra geral que todas as coisas que concebemos mui clara e mui 

distintamente são todas verdadeiras”29. Na Fenomenologia Transcendental, por seu turno, o 

estabelecimento dessa ambição filosófica e a apropriação do princípio da clareza e distinção – 

ambos cartesianos – transparecem, por exemplo, em A Ideia.  

Na segunda das cincos lições que compõem essa obra, momento em que se busca 

refutar um argumento que poderia ser levantado contra a pretensão de realizar uma crítica do 

conhecimento, Husserl aponta que, diante das exigências impostas por ele à elaboração de uma 

teoria do conhecimento fenomenológica, fundamentada no questionamento integral da 

efetividade característico da epoché, alguém poderia objetar: como poderia uma teoria do 

conhecimento sequer começar se ela (enquanto forma de conhecimento) exige a suspensão de 

todo o conhecimento? Não haveria aqui, portanto, uma espécie de petição de princípios?  

A isso, Husserl responde que pôr em questão não significa negar o conhecimento, mas 

quer dizer que está entalhada na Fenomenologia a exigência de começar por dar a si mesma um 

conhecimento que, por ser primeiro, mostre-se de maneira imediata (pois se fosse 

fundamentado ou inferido logicamente a partir de outros, exigiriam conhecimento previamente 

dados) e de modo indubitável30. O solo da teoria do conhecimento, portanto, deve ser a esfera 

daquilo que se apresenta de modo tal que não se possa pensar na possibilidade de que não seja 

ou de que possa ser de outra maneira, quer dizer, o campo dos dados absolutamente evidentes.  

É diante dessas considerações que podemos, consoante Júlio Fragata, atestar que “o 

fim e o impulso husserlianos encontram-se intimamente determinados por Descartes, cuja ânsia 

de rigor, manifestada nas Meditationes, vibrava em uníssono com os anelos de Husserl”31. 

 

 

 

                                                 
29 DESCARTES, op. cit., p. 278. 
30 Cf. HUSSERL, 2014, pp. 56-57 [Hua II, p.33].  
31 FRAGATA, 1959, p. 21-22. 

 



57 

 

3.1.2  A concepção metodológica 

A postura metodológica, por sua vez, arquitetada a fim de dar conta dessas pretensões 

também advém de Descartes32 e já se deixa entrever no pensamento cartesiano através das 

palavras que dão início às Meditações Metafísicas:  

Há algum tempo eu me apercebi de que, desde meus primeiros anos, recebera muitas 

falsas opiniões como verdadeiras, e de que aquilo que depois fundei em princípios tal 

mal assegurados não pode ser senão mui duvidoso e incerto; de modo que me era 

necessário tentar seriamente, uma vez em minha vida, desfazer-me de todas as 

opiniões a que até então dera crédito, e começar tudo novamente desde os 

fundamentos, se quisesse estabelecer algo de firme e constante nas ciências.33 

 Quer dizer, na medida em que o maior obstáculo à obtenção de verdades foi e é a 

dúvida, faz-se, então, necessário aplicá-la até onde for possível, esgotá-la em todas suas 

possibilidades e, uma vez desenhado o cenário da máxima incerteza, encontrar nele o “mínimo 

inicial”, uma primeira certeza que não abra espaço para dúvidas, por ser absolutamente clara e 

distinta34, a partir da qual todas as demais certezas possam ser fundamentadas, ou ainda, a partir 

da qual se poderá erigir solidamente todo o edifício do conhecimento humano. Dito de modo 

mais preciso:  

Ora, se bem que a utilidade de uma dúvida tão geral não se revele desde o início, ela 

é, todavia nisso muito grande, porque nos liberta de toda sorte de prejuízos e nos 

prepara um caminho muito fácil para acostumar nosso espírito a desligar-se dos 

sentidos, e, enfim, naquilo que torna impossível que possamos ter qualquer dúvida 

quanto ao que descobriremos, depois, ser verdadeiro.35 

Para tanto, Descartes não duvidará indiscriminadamente, não colocará em dúvida 

qualquer coisa, por qualquer motivo; a dúvida não atinge a tudo indistintamente, senão que é 

criteriosamente comandada; ela é, pois, metódica e possui no erro ou engano o critério rigoroso 

e específico de sua aplicação: em complementação ao assumido com base no chamado critério 

da evidência – segundo o qual, deve-se “estabelecer como regra geral que todas as coisas que 

                                                 
32 A este respeito, afirma Fragata: “[Husserl] recorreu, além de Kant, também a Descartes e, na sua dúvida 

metódica à qual resiste a própria consciência ou cogitatio, encontrou maior alento não só a confirmá-lo na posse 

da subjetividade transcendental, mas também a impulsioná-lo na busca de um método para a ela chegar” – (1959, 

p. 88 - destaque meu). No mesmo sentido, também aponta Michel Henry, ao sustentar que “ora, se nos reportarmos 

à fundação de uma fenomenologia ideal por Descartes, constatamos que é pela suspensão do mundo e da 

fenomenalidade que intrinsecamente lhe pertence que Descartes prossegue a ascensão ao aparecer originário. Esta 

suspensão do mundo é a dúvida” (HENRY, Michel. O Começo cartesiano e a Ideia de Fenomenologia. Trad. 

de Adelino Cardoso. Covilhã: Universidade da Beira Interior, 2008, p. 5 - destaque meu) 
33 DESCARTES, 1996, p. 257. 
34 Em Princípios da Filosofia, esses dois critérios são definidos por Descartes (em oposição, respectivamente, à 

“escuridão” e “imprecisão”) do seguinte modo: “chamo claro àquilo que é manifesto a um espírito atento: tal como 

dizemos ver claramente os objetos perante nós, os quais agem fortemente sobre os nossos olhos dispostos a fitá-

los. E o conhecimento distinto é aquela apreensão de tal modo precisa e diferente de todas as outras que só 

compreende em si aquilo que aparece manifestamente àquele que a considera de modo adequado” ([s.d.], p. 43). 
35 DECARTES, 1996, p. 249. 

 



58 

 

concebemos mui clara e mui distintamente são todas verdadeiras”36 – Descartes tratará como 

falso tudo aquilo que, pelo menos uma única vez, já o enganou ou, simplesmente, já se afigurou 

como duvidoso37. Nas palavras do próprio filósofo, “há (...) que considerar como falsas todas 

as coisas de que se pode duvidar”38. Conforme aponta Martial Guéroult39, tais palavras 

constituem, ao lado do caráter metódico, a radicalidade enquanto característica da dúvida 

cartesiana. Ademais, além de metódica e radical, ela também é hiperbólica, dado que pretende 

ser generalizada, universal, atingindo tudo aquilo que for incapaz de configurar-se como o 

fundamento indubitável40 - característica que aparece de modo emblemático no primeiro 

princípio elencado na obra Princípios de Filosofia: “1. Para examinar a verdade é necessário, 

pelo menos uma vez na vida, pôr todas as coisas em dúvida, tanto quanto se puder (...)”41. Esses 

elementos configuradores da dúvida são apresentados de maneira mais esquemática nos 

seguintes termos:  

1. Necessidade de dúvida prévia; 2. Necessidade de nada excetuar da dúvida, na 

medida em que a dúvida não é radicalmente impossível; 3. Necessidade de tratar 

provisoriamente como falsas as coisas assim lançadas na dúvida; o que acarreta a 

necessidade de rejeita-las inteiramente. À esta tripla necessidade corresponde três 

características da dúvida cartesiana: ela é metódica, universal, e radical
42

. 

É à dúvida estruturada nesses termos que Husserl chama de “epoché cartesiana”, a qual 

é vista pelo fenomenólogo como  

Uma espécie de ‘epoché’ radicalmente cética, que põe em questão o universo de todas 

as convicções anteriores, interdita de antemão qualquer uso das mesmas num juízo, 

qualquer tomada de posição sobre a sua validade ou não validade. (...) esta ‘epoché 

cartesiana’ é, de fato, de um radicalismo até então inaudito (...)43. 

Por meio da execução dela que Descartes chega à esfera do ego cogito, do “eu penso”, 

como a primeira verdade inabalável – qualificada em termos husserlianos sob o título de 

“evidência da cogitatio” – e, ao mesmo tempo, apresenta sua caracterização fundamental: “Que 

é uma coisa que pensa? É uma coisa que duvida, que concebe, que afirma, que nega, que quer, 

que não quer, que imagina também e sente”44, assegurando-se, a seguir, de que as cogitationes 

                                                 
36 DESCARTES, 1996, p. 278 – destaque meu. O mesmo critério aparece também, por exemplo, no Discurso do 

método (cf. idem, 2001, p. 78) e no Princípio de Filosofia (cf. idem,  [s.d], p. 15). 
37 Cf. idem, 1996, p 257-258; p. 265. 
38 Idem, [s.d.], p. 27. 
39 Cf. GUÉROULT, Martial. Descartes segundo a ordem das razões. São Paulo, SP: Discurso editorial, 2016, p. 

27. 
40 Cf. DESCARTES, 1996, p. 258. 
41 Idem, [s.d.], p. 27.  
42 GUÉROULT, op. cit., p. 27. 
43 HUSSERL, 2012a, p. 61 [Hua VI, p. 77].  
44 DESCARTES, 1996, p. 270. 

 



59 

 

(que são as vivências subjetivas, como a percepção, imaginação, lembrança, etc.) são 

indubitáveis porque, ainda que se duvide de tudo da maneira mais radical que for possível, é 

inteiramente impossível duvidar da própria dúvida, e isto vale para todos os atos cognitivos, 

para todas as cogitationes. Essa indubitabilidade é exemplificada por Descartes, pelo menos, 

em duas cogitationes (a imaginação45 e o desejo46) e também é afirmada por Husserl acerca de 

outros tipos: 

Sempre que percepciono, represento, julgo, seja qual for a certeza ou incerteza, a 

objetalidade ou a inexistência do objeto destes atos, é absolutamente claro e certo, em 

relação à percepção, que percepciono isto e aquilo e, relativamente ao juízo, que julgo 

isto e aquilo, etc.47  

A recepção husserliana do pensamento de Descartes, portanto, “entende-se na medida 

em que o segundo legou à filosofia dois pensamentos fundamentais: o do mínimo inicial e o do 

método para fundar uma ciência a priori universal”48.  

Diante disso, além do projeto filosófico elementar por eles compartilhado, podemos 

apontar, mais alguns fatores que inquestionavelmente aproximam Husserl de Descartes:  

a) É a Descartes que o mestre de Freiburg explicitamente recorre para determinar quais 

são os dados que, inicialmente, devem se configuram como o solo absolutamente indubitável 

da Fenomenologia: “proporciona-nos um ponto de partida a meditação cartesiana sobre a 

dúvida: a existência da cogitatio, da vivência, é indubitável enquanto se experimenta e sobre 

ela simplesmente se reflete; (...) as cogitationes são os primeiros dados absolutos”49; 

b) É o princípio da clareza e distinção cartesiano que Husserl invoca enquanto 

legitimador da indubitabilidade não só das cogitationes, mas de tudo aquilo que for passível de 

dar-se de maneira clara e distinta, pois, como analisaremos no capítulo seguinte, é justamente 

esse princípio que estará subjacente ao sentido fenomenológico-transcendental estrito de 

imanência: é a clara et distincta perceptio do fenômeno que deverá garantir que algo esteja 

autodado em sua plenitude à intuição evidente, como sustenta Husserl: “(...) podemos agora dar 

                                                 
45 DESCARTES, 1996, p. 271:  
46 Ibidem, p. 280: “ainda que possa desejar coisas más, ou mesmo que jamais existiram, não é por isso, todavia, 

menos verdade que as desejo”. 
47 HUSSERL, 2014, p. 52 [Hua II, p. 30]. 
48 FRAGA, 1957b, p. 7. 
49 HUSSERL, op. cit., p. 21 [Hua II, p. 4]. 

 



60 

 

com Descartes (mutatis mutandis) o passo seguinte: é-nos permitido tomar em consideração 

tudo o que nos for dado, tal como a cogitatio singular, pela clara et distincta perceptivo” 50;  

c) E é na execução da dúvida metódica cartesiana que Husserl reconhece a via de 

acesso fundamental à subjetividade transcendental em sua indubitabilidade, na medida em que 

por meio de sua epoché, “Descartes descobre o eu puro, o eu da vida pura da consciência, das 

puras cogitationes”51.  

Especificamente sobre a importância metodológica e a descoberta do ego, um valioso 

resumo desse legado cartesiano fora realizado pelo próprio Husserl no §17 de A Crise 

(sugestivamente intitulado “O retorno de Descartes ao ‘ego cogito’. Explicitação do sentido da 

‘epoché’”), momento no qual o fenomenólogo se propõe não a repetir o dito do filósofo francês 

nas Meditações Metafísicas, mas sim a recuperar o que de fato reside no pensar cartesiano: 

O motivo cartesiano original: penetrar através do inferno de uma epoché quase cética 

extrema até os portões do céu de uma filosofia absolutamente racional, e construir 

sistematicamente esta filosofia. Mas como é, então, que esta epoché deve realizar 

isso? (...) A resposta reza: (...) sou necessário como aquele que a leva a cabo. Encontro 

precisamente aí o solo apodítico buscado, que exclui absolutamente qualquer dúvida 

possível. Por mais longe que possa levar a dúvida, e se tentar eu mesmo pensar para 

mim que tudo é duvidoso ou que, na verdade, de todo não existe, é absolutamente 

evidente que eu, no entanto, existiria, como aquele que duvida, aquele que tudo nega. 

Uma dúvida universal suprime-se a si mesma. Assim, durante a epoché universal, está 

à minha disposição a evidência absolutamente apodítica ‘eu sou’”52.  

3.1.3  O conhecimento do transcendente como problema epistemológico autêntico 

Com a garantia da apodicidade da subjetividade e de suas vivências, Husserl também 

credita a Descartes a instituição do problema do conhecimento enquanto problema da 

transcendência, com base no seu célebre dualismo substancial.  

Segundo Descartes, há a coisa pensante (res cogitans), que é o próprio ego cogito, e a 

há a coisa extensa (res extensa), ontologicamente diferentes devido aos seus atributos 

essenciais: o pensamento (mais precisamente, as cogitationes) e a extensão, respectivamente. 

Acerca disso, Descartes é taxativo:  

Concluo efetivamente que minha essência consiste somente em que sou uma coisa 

que pensa ou uma substância da qual toda a essência ou natureza consiste apenas em 

pensar. (...) por um lado, tenho uma ideia clara e distinta de mim mesmo, na medida 

em que sou apenas uma coisa pensante e inextensa, e que, de outro, tenho uma ideia 

distinta do corpo, na medida em que é apenas uma coisa extensa e que não pensa, é 

                                                 
50 HUSSERL, 2014, p. 74 [Hua II, p. 49] – destaque meu. Ainda que não compreendamos completamente o sentido 

desta formulação no atual momento do trabalho, ela deve ser destacada, uma vez que este sentido de imanência é 

central à configuração transcendental da Fenomenologia e é o pensamento cartesiano que se encontra em sua base.  
51 Idem, 2012a, p. 332 [Hua VI, p. 406].  
52 Ibidem, p. 62 [Hua VI, p. 79].  

 



61 

 
certo que este eu, isto é, minha alma, pela qual eu sou o que sou, é inteira e 

verdadeiramente distinta de meu corpo (...).53 

Há, portanto, a consciência, assumida como certa interioridade fechada em si mesma, 

a cujas vivências cognitivas se tem o que, na literatura contemporânea, convencionou-se chamar 

de acesso privilegiado54 e que são indubitáveis, por um lado, e, por outro, há o mundo, em 

sentido amplo, exterior a ela, no qual meu corpo se encontra, ao qual o acesso é incerto e que é 

carente de certeza.  

Nesse cenário, o problema cartesiano é delineado, em termos epistemológicos, a partir 

da inquirição pela objetividade do conhecimento e se apresenta da seguinte maneira: se, “de 

acordo com a epistemologia cartesiana, a mente está em relação somente com suas ideias 

(cogitata) e não [está em relação] com as coisas externas”55, então como é possível ao ego 

conhecer algo que está do lado de fora, ou algo que ultrapassa os seus limites? Dito de outro 

modo, “como pode o conhecimento ir além de si mesmo, como pode ele atingir um ser que não 

se encontra no âmbito da consciência?”56. Na configuração desse problema, Descartes, pois, 

faz uso do sentido epistemológico do conceito transcendência57, pensando-a em contraposição 

à imanência a partir da delimitação de um “dentro” e um “fora”: a imanência corresponde a 

dimensão interior e indubitável do sujeito cognoscente e, por contraste, o transcendente é o que 

está fora e, consequentemente, é duvidoso, incerto. A compreensão de tais conceitos a partir 

desses significados espaciais (“dentro” e “fora”) é assim decisiva na configuração do problema 

do conhecimento em bases cartesianas, na medida em que “a imanência no sentido cartesiano 

determina de antemão o sentido da questão, que será sempre o de perguntar como se dá a [...] 

correspondência entre o interior e o exterior”58.   

Aqui, no entanto, ao contrário do que posteriormente defenderá Kant, o transcendente 

é, sim, concebido como objeto passível de conhecimento. Justamente por isso, o problema 

central da epistemologia será o de saber como este conhecimento do transcendente é possível, 

como Husserl aponta em A Crise: “o problema de Descartes, propriamente, [é] o da 

                                                 
53 DESCARTES, 1996, p. 236 – destaque meu. 
54 Cf. HEIL, John. Filosofia da mente: uma introdução contemporânea. Tradução de Rui Pacheco, Lisboa: 

Instituto Piaget, 2001, p. 32. Em Descartes, essa característica se manifesta na terceira verdade exposta na 

“Segunda Meditação”: “reconheço com evidência que nada há que me seja mais fácil de conhecer do que meu 

espírito” (1996, p. 275).  
55 SOFFER, Gail. Husserl and the question relativism. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1991, p. 60 

(Phaenomenologica 122). 
56 HUSSERL, 2014, p. 22 [Hua II, p. 5] – destaque meu. 
57 Conceito exposto na introdução do trabalho. Cf. p. 8.  
58 MOURA, Carlos A. R. de. Crítica da Razão na fenomenologia. São Paulo: Nova Stella, 1989, p. 136 (destaque 

meu). 

 



62 

 

transcendência das validades egológicas (...), a questão de como as validades que, no entanto, 

são elas mesmas cogitationes na mente encapsulada, devem poder fundamentar um ser 

extramental”59. Eis o chamado pelo próprio Husserl de paradoxo da transcendência60. 

Essa formulação do problema do conhecimento, tendo em Descartes seu expoente 

paradigmático, é extremamente cara a Husserl e fundamental ao presente trabalho dissertativo, 

na medida em que nos conduz diretamente ao conceito de transcendência a partir da crítica 

husserliana à concepção de subjetividade forjada no pensamento cartesiano e, por isso, alguns 

intérpretes sublinham  que, “dentre os muitos paralelismos afirmados entre o pai do Cogito e o 

fundador da Fenomenologia, certamente o problema do sujeito possui um papel fundamental”61.  

Seguindo a trilha dos ensinamentos cartesianos, pensar-se-á o sujeito como uma região 

ensimesmada e contraposta à totalidade dos objetos, uma vez que – correlacionando a 

imanência à essa noção de subjetividade e o mundo à transcendência – “o imanente, dirá aqui 

o principiante, está em mim; o transcendente, fora de mim”62. Em virtude disso, Husserl aponta 

que “se examinarmos mais de perto o que é tão enigmático e nos lança na perplexidade nas 

reflexões mais à mão sobre a possibilidade do conhecimento, vemos que é a sua 

transcendência”63.  

*
*
*                                                          *

*
*                                                          *

*
* 

Para finalizar esta breve exposição acerca do valor de Descartes para a configuração 

da Fenomenologia Transcendental, convém apenas uma vez mais atestar o lugar ocupado pelo 

autor das Meditações Metafísicas no pensamento do fenomenólogo: de acordo com Júlio 

Fragata, Descartes foi declaradamente reconhecido pelo próprio Husserl como sua principal 

fonte filosófica: “Este [Husserl] reconhecer-se-á sempre profundamente ligado àquele 

[Descartes]: interrogado, um dia, por que filósofos se sentia mais influenciado, respondeu, 

nomeando Descartes em primeiro lugar”64. 

Diante das ponderações realizadas ao longo deste tópico, acreditamos que a 

importância do pensamento cartesiano à Fenomenologia Transcendental resta inegável. 

                                                 
59 HUSSERL, 2012a, pp. 68-69 [Hua VI, p. 87].  
60 Cf. RIZO-PATRÓN, 2012, p. 135.  
61 DE LIMA, Edson Ribeiro. Husserl e a herança cartesiana: do Ego psicológico à subjetividade transcendental. 

In: V Seminário de Pós-Graduação em Filosofia da UFSCar, São Carlos: Universidade Federal de São Carlos, 

2009, p. 141 – destaque meu.  
62 HUSERL, 2014, p. 22 [Hua II, p. 5]. 
63 Ibidem, p. 58 [Hua II, p. 34] – destaque meu.  
64 FRAGATA, 1959, p. 22. 

 



63 

 

Entretanto, poder-se-ia pertinentemente perguntar: disso se segue que a Fenomenologia 

Transcendental seria uma simples reapresentação ou uma atualização do pensamento de 

Descartes? Noutras palavras, “será então a fenomenologia um neocartesianismo no sentido 

próprio do termo? Quer dizer, é o conteúdo das teorias do cartesianismo que a fenomenologia 

vai fazer reviver?”65 Apesar de toda afinidade apresentada, certamente devemos responder a 

essa possível interpelação declarando que não. Pois a fenomenologia, nas palavras de Husserl, 

vai justamente negar o conteúdo da filosofia cartesiana:  

Assim, quase se poderia denominar a Fenomenologia como um neocartesianismo, por 

mais que ela tenha de rejeitar quase no seu todo – precisamente por causa do 

desenvolvimento radical dos motivos cartesianos – o bem conhecido teor doutrinário 

da filosofia cartesiana66. 

Desse modo, se, por um lado, é apenas um “quase” que separa a Fenomenologia 

Transcendental de Descartes, por outro, isso que poderia parecer pouco à primeira vista, na 

verdade, mostra-se como um abismo intransponível, uma vez que, para Husserl, permanecer 

fiel ao essencial do pensamento cartesiano significa, antes de tudo, abandonar e afastar-se das 

lições do mestre francês. Vejamos, pois, o porquê disso.  

 

3.2 A CRÍTICA HUSSERLIANA A DESCARTES 

A despeito de toda a importância acima mencionada, especialmente no que diz respeito 

à formulação do problema de fundamentação do conhecimento enquanto explicitação da 

relação entre a subjetividade e aquilo que está para-além dela “e da possível justificação deste 

transcender”67, o pensamento cartesiano, aos olhos de Husserl, carece de radicalidade, formula 

inadequadamente o problema fundamental do conhecimento e é fundamentalmente 

contraditório; tudo isso por ter interpretado equivocadamente a imanência do ego e o sentido 

desta subjetividade egológica em sua transcendentalidade, isto é, por ter falhado precisamente 

na concepção do significado dos conceitos correlatos àquele que nos é aqui medular, o de 

“transcendência”. 

3.2.1  A epoché cartesiana e seus preconceitos 

Contra Descartes, a acusação husserliana mais genérica diz respeito à falta de 

radicalidade inscrita na epoché cartesiana. Segundo Husserl, ele não foi suficientemente radical 

                                                 
65 FRAGA, 1957b, p. 7.  
66 HUSSERL, 2013, p. 39 [Hua I, p. 43] - destaque meu. 
67 Idem, 2012a, p. 331 [Hua VI, p. 405]. 

 



64 

 

na execução de sua epoché porque, “não obstante o radicalismo da ausência de pressupostos 

que exige, Descartes busca de antemão uma meta para a qual a ruptura até o ‘ego’ deve se 

mostrar como o meio”68. Isso significa que, apesar de postular que irá “destruir em geral todas 

as (...) antigas opiniões”69 para realizar seu labor de busca dos fundamentos do pensar e da 

ciência em geral, Descartes não consegue cumprir essa demanda pois, sub-repticiamente, 

preconceitos infundados ainda operavam em sua reflexão. Dito de modo mais preciso: “ele não 

era realmente fiel ao princípio de ausência de pressupostos que nominalmente professava”70.  

Além dos marcantes prejuízos escolásticos (apenas mencionados por Husserl com a 

indicação de investigações de Étienne Gilson e Alexandre Koyré71), aqueles que, de fato, são 

abordados pelo fenomenólogo, tanto nas Meditações Cartesianas quanto em A Crise, estão 

relacionados à incorporação da herança do ideal matematizante advindo da então nova Ciência 

da Natureza:  

(...) Nascido de um deslumbramento com a Ciência matemática da Natureza (...), 

segundo o qual, sob o título ego cogito, se trataria de um axioma apodítico que, em 

união com outros axiomas a exibir e, eventualmente, com hipóteses fundamentadas 

indutivamente, tivesse de dar o fundamento para uma ciência do mundo que 

explicasse dedutivamente, (...), uma ciência ordine geometrico72. 

Furtivamente, portanto, era a legitimação de um modo específico de conceber a 

totalidade e de fazer ciência que estava em jogo no pensamento cartesiano, maneira cujo 

patrono é Galileu73 e que (a partir das teses de que a natureza, por um lado, é idealidade 

matemática no seu “verdadeiro ser em si” e, por outro, é um mundo de corpos realmente 

encerrado em si74), consiste, grosso modo, na concepção do mundo através de uma oposição 

entre duas regiões: há, por um lado, a natureza material a ser conhecida e há, por outro, o 

espírito, mente, ou alma, resultado da abstração deste componente natural do agente conhecer 

– ambos, porém, certamente ainda mundanos, não obstante estarem situados em esferas 

distintas da realidade. Nas palavras do fenomenólogo:  

A concepção da ideia moderna da “natureza”, como um mundo de corpos 

encapsulados, real ou teoricamente encerrado em si, traz consigo de imediato uma 

transformação completa da ideia do mundo em geral. Ele cinde-se, por assim dizer, 

                                                 
68 HUSSERL, 2012a, p. 64 [Hua VI, p. 81] – destaque meu. 
69 DESCARTES, 1996, pp. 257-258. 
70 MOURA, 1998, p. 198. 
71 Cf. HUSSERL, 2013, p. 61 [Hua I, p. 63]. 
72 Ibidem, pp. 61-62 [Hua I, p. 63].  
73 A respeito da leitura husserliana detalhada do pensamento de Galileu Galilei e de sua importância às Ciência e 

Filosofia moderna, cf. HUSSERL, 2012a, “§ 9. A matematização galilaica da natureza”, pp. 16-47 [Hua VI, pp. 

20-60].  
74 Cf. HUSSERL, 2012a, p. 43 [Hua VI, pp. 54-55].  

 



65 

 
em dois mundos: natureza e mundo mental, dos quais este último, dado o modo de 

referência à natureza, não resulta certamente numa mundaneidade autônoma75. 

É nesse cenário que se encontra manifestamente contextualizada e justificada a ideia 

de uma matemática universal cartesiana e que estão os ingredientes básicos e os motivos para 

a preparação do seu famoso dualismo. Pois, conforme adverte Carlos Alberto R. de Moura,  

Secretamente, era a ciência matemática da natureza a responsável pela aclimatação 

daquele cenário filosófico e daquele conjunto de oposições que Descartes viria apenas 

a oficializar. O cartesianismo era antes de tudo o cartório filosófico onde se legitimava 

os títulos de crédito da nova ciência da natureza76. 

Em posse dessas considerações, acompanhemos Descartes no desenvolvimento da 

dúvida hiperbólica, a fim de, em seguida, ressaltar, com Husserl, o caráter problemático do 

pensamento cartesiano a partir de si mesmo.  

Uma vez estabelecido o erro ou engano como critério fundamental para a inibição de 

juízos acerca de determinados objetos em suas reflexões, Descartes aponta, inicialmente, que 

os sentidos já o engaram mais de uma vez: a visão que vê o que não está lá, a audição que ouve 

o que não foi dito e etc. O primeiro grau da dúvida, então, atinge os objetos sensíveis77. 

Posteriormente, ele assevera que também já foi enganado pela indeterminação entre os estados 

de sono e vigília e, com isso, chega ao segundo grau da dúvida, atingindo todo o conhecimento 

sensível78. Contudo, essa dúvida, por mais ampla que já esteja, ainda encontra limites nos 

chamados objetos simples, que são a extensão e tempo em si, a quantidade e o número, “pois, 

quer eu esteja acordado, quer esteja dormindo, dois mais três formarão sempre o número cinco, 

(…) e não parece que verdades tão patentes possam ser suspeitas de alguma falsidade ou 

incerteza”79. Nesse momento, Descartes lança mão da hipótese do Deus enganador/gênio 

maligno80 e, assim, faz “terra arrasada” em todas as verdades, porque qualquer coisa que seja 

tomada como verdadeira, desde uma percepção sensível até um objeto matemático, pode ser 

fruto do constante trabalho embusteiro do gênio maligno81. Assim sendo, diz Descartes, 

Suponho, portanto, que todas as coisas que vejo são falsas; persuado-me de que jamais 

existiu tudo quanto minha memória referta de mentiras me representa; penso não 

                                                 
75 HUSSERL, 2012a, p. 48 [Hua VI, p. 61]. 
76 MOURA, 1998, p. 198. 
77 Cf. DESCARTES, 1996, p. 258. 
78  Cf. Ibidem, p. 258-260.  
79 Ibidem, p. 260. 
80 Apesar de serem conceitos com configurações distintas (o Deus enganador enquanto ente exterior mim que me 

enganaria e o Gênio Maligno enquanto um artifício psicológico), utilizamo-los aqui como sinônimos pois, no que 

diz respeito ao procedimento metodológico, conforme afirma Descartes, “a função do Deus enganador e do Gênio 

Maligno é a mesma” (DESCARTES, 1996, 262 – destaque meu), qual seja, a universalização da dúvida. 
81 Cf. ibidem, p. 260-265 

 



66 

 
possuir nenhum sentido; creio que o corpo, a figura, a extensão, o movimento e o 

lugar são apenas ficção de meu espírito. O que poderá, pois, ser considerado 

verdadeiro?82 

Chegando neste momento de universalização da dúvida, o filósofo francês instaura o 

início da crítica radical do conhecimento objetivo83 através da condução do pensamento 

fundacional à subjetividade, visto que, ainda que haja, como hipoteticamente postulado, um 

gênio maligno que sempre me coloca ilusoriamente em erro, é a mim que ele coloca. Dito de 

modo mais preciso: enquanto colocava o mundo sensível, inclusive o próprio corpo, em dúvida, 

era “ele” quem estava duvidando, um “eu” que não foi atingido pela dúvida. Com efeito, o mais 

alto grau da dúvida impõe a existência de “algo”, na medida em que, por mais que haja o gênio 

maligno sempre lhe enganando, ele precisa ser para que possa ser enganado; mesmo que “eu” 

esteja enganado com relação a tudo, ainda assim “sou eu” que estou enganado. Descartes, assim, 

chega à primeira verdade clara e distinta: “eu sou, eu existo”84.  

Sabendo-se agora que é, naturalmente emerge a questão: mas o que o ego é? Segundo 

Descartes, como anteriormente mencionado, ele é pensamento: "verifico aqui que o pensamento 

é um atributo que me pertence; só ele não pode ser separado de mim”85. Dessa maneira, como 

resultado da aplicação da dúvida hiperbólica, ele descobre o ego cogito, “ou, o que para 

Descartes significa o mesmo: eu, o eu-efetuador da epoché, sou o único absolutamente 

indubitável, que exclui principialmente qualquer possibilidade de dúvida”86.  

Analisando, porém, à luz dos prejuízos subjacentes e operantes, essa clássica 

meditação cartesiana, aparentemente unívoca em seu caminho, revela-se para Husserl numa 

ambiguidade oculta acerca do alcance da sua epoché: diante do ego, ao se perguntar pela 

essência dessa subjetividade, na verdade, Descartes encontrava-se numa bifurcação 

interpretativa fundamental, pois havia duas possibilidades de apreendê-lo em seu significado. 

Motivado, porém, pela concepção supracitada da totalidade e do ideal de ciência, “só uma era 

de início óbvia para Descartes. Assim, o sentido das suas exposições é faticamente (como seus) 

unívoco; infelizmente, porém, esta univocidade advém do fato de que ele não leva efetivamente 

                                                 
82 DESCARTES, 1996, p. 266. 
83 HUSSERL, 2012a, p. 61 [Hua VI, pp. 77-78]: “Podemos dizer que, pela primeira vez, é posto de maneira 

‘crítico-gnosiológica’ em causa o grau mínimo de todo o conhecimento objetivo, o solo do conhecimento de as 

ciências até então, de todas as ciências ‘do’ mundo; é posta em causa, a saber, a experiência em sentido usual, a 

experiência ‘sensível’ – e, correlativamente, o próprio mundo (...). Reside aqui, de fato, (...) o início histórico de 

uma ‘crítica do conhecimento’”.  
84 DESCARTES, op. cit., p. 269.  
85 Ibidem, p. 269 – destaque meu. 
86 HUSSERL, op. cit., p. 63 [Hua VI, p 80].  

 



67 

 

a cabo o radicalismo original de seus pensamentos”87. O equívoco cartesiano capital foi, pois, 

não ter levado às últimas consequências as exigências impostas ao seu próprio método: “a 

epoché cartesiana não tirou todas as conclusões que poderia ter tirado a partir do princípio da 

dúvida”88.  

3.2.2  O (des)caminho cartesiano na compreensão da subjetividade 

Pois bem. Mas para onde sua meditação o conduziu e para onde ela poderia (ou mesmo 

deveria) ter o conduzido caso estivesse se mantido firme à radicalidade de sua meditação? Quer 

dizer, que subjetividade é esta que foi acessada pelo filósofo francês e que compreensão do ego 

foi simultaneamente por ele encoberta?  

A leitura husserliana que nos apresenta a resposta a tais questionamentos é, esta sim, 

unívoca. Descartes concebe a subjetividade como um resíduo mundano, pertencente a uma das 

esferas da totalidade do mundo, ainda que não a compreenda enquanto entidade de natureza 

material. Isso implica dizer que ele falsifica o ego puro, a subjetividade transcendental, com 

feições natural-psicologistas a ele essencialmente estranhas, haja vista que, como sublinha 

Caputo, a transcendentalidade consiste exatamente em não pertencer a nenhum mundo, “nem 

ao mundus sensível, nem ao mundus inteligível”89.  

Essa subjetividade cartesiana, inautêntica da perspectiva fenomenológico-

transcendental, é apontada por Husserl em diversos momentos. Em A Crise, por exemplo, ele 

afirma:  

Admirado com este ego pela primeira vez descoberto na epoché, Descartes pergunta-

se, com efeito, a si mesmo, que espécie de eu é este, se é porventura o eu do homem, 

do homem sensivelmente intuível, o eu da vida vulgar. Ora, ele exclui o corpo 

somático (...) e assim se determina o ego como mens sive animus sive intellectus 

[mente, ou alma, ou intelecto].90 

Descobrimento e determinação também apontados no anexo VIII da mesma obra, 

provavelmente datado de maio de 1927:  

Descartes descobriu o ego, o eu realizador das suas cogitationes (...), mas logo o 

confundiu com a mente ou a alma, com a mens (sive aminus) como produto da 

abstração, a saber, como a pessoa humana, feita abstração de tudo o que, no seu ser 

real no mundo, é para ela mundo exterior.91 

                                                 
87 HUSSERL, 2012a, p. 63 [Hua VI, p 80]. 
88 DE LIMA, 2009, p. 142. 
89 CAPUTO, 1979, p. 206.  
90 HUSSERL, op. cit., p. 63 [Hua VI, p. 80]. 
91 Ibidem, p. 339 [Hua VI, p. 451] – destaque meu.  

 



68 

 

Analogamente, também assevera nas Meditações Cartesianas, acrescentando o caráter 

matemático-axiomático como mais um aspecto de configuração do “eu” e que colabora com o 

encobrimento da subjetividade transcendental: “Infelizmente é isso que se passa em Descartes 

com a viragem, singela, mas fatal, que faz do ego uma substantia cogitans, um mens sive animus 

humano separado, e um ponto de partida para inferência segundo o princípio causal”92.  

Segundo o fenomenólogo, pois, Descartes não foi radical o suficiente; ele “não esgotou 

analiticamente até o fim o conteúdo de sentido de sua descoberta”93.  

A leitura husserliana do erro cartesiano fundamental é, portanto, composta 

fundamentalmente por dois elementos:  

a) a axiomatização do ego como primeiro princípio de uma cadeia de “raciocínios de 

causalidade”;  

b) a determinação do ego como uma coisa ou substância pensante, substrato real do 

pensamento.   

Acerca do primeiro, ao ver no “ego cogito” a primeira verdade na ordem do saber, este 

passaria a funcionar como uma espécie de axioma a partir do qual se poderia derivar ordine 

geometrico um conhecimento dedutivo do mundo. Todavia, toda a pretensão de proceder 

silogisticamente de Descartes é criticada por Husserl, uma vez que, de acordo com Gustavo de 

Fraga, “as «ideias claras e distintas» não são em Husserl, como em Descartes, a «pedra 

inaugural» sobre que se constrói um edifício científico de estrutura matemática (..), mas a 

«clara et distincta perceptio» recebe apenas significação metódica”94.  

Sobre o segundo elemento, ao confundir o ego com a alma, o descobridor do ego, 

encara-o como uma substância, ou ainda, como “um pedacinho do mundo”95. Assim, “o que 

temos é somente um cogito mundano ou psicológico”96 que, mesmo sendo somente pensante, 

ainda assim é coisa - uma coisa pensante – e que, como tal, também deveria ter sucumbido à 

suspensão do juízo junto com a substância extensa, posto que é empírico-psicológico, apesar 

de não ser material, e que todo dado psíquico é contingente e transcendente; portanto, incapaz 

de satisfazer as pretensões fenomenológicas de fundamentação radical e rigorosa do saber 

                                                 
92 HUSSERL, 2013, p. 62 [Hua I, p. 63].  
93 Idem, 2012a, p. 333 [[Hua VI, p. 407]. 
94 FRAGA, 1957b, p. 10. No mesmo sentido, afirma Carlos Alberto R. de Moura: “Descartes é criticado por 

estabelecer uma continuidade entre o discurso filosófico e do discurso científico na concepção de uma filosofia 

que deve proceder more geométrico” (1989, p. 26). 
95 HUSSERL, 2013, p. 62 [Hua I, p. 63]. 
96 DE LIMA, 2009, p. 143. 



69 

 

através da intuição de dados absolutos, como defende Husserl em Ideias I, mais precisamente 

no §54, “A vivência psicológico transcendente é contingente e relativa; a vivência 

transcendental é necessária e absoluta”:  

É preciso se convencer de que à vivência empírica se contrapõe a vivência absoluta, 

como pressuposição de sentido (...), algo indubitavelmente atestável em sua absolutez 

[sic.] (...). é preciso se convencer de que o psíquico em geral, (...) as propriedades, 

vivências ou estados psíquicos são unidade empíricas e, portanto, como realidades de 

qualquer espécie ou nível, são meras unidades de ‘constituição intencional’ (...) e, por 

isso, meramente ‘relativas’. Estipular que existem no sentido absoluto é, portanto, um 

contrassenso97.  

Apesar de não encontrarmos referência explícita a Descartes ao tratar do 

antropologismo, nem no corpus husserliano, nem na literatura auxiliar, é pertinente ainda, a 

partir do supracitado, pensar no enquadramento de concepção cartesiana de subjetividade nessa 

espécie de contrassenso, visto que Husserl o acusa justamente de postular a fundamentação do 

conhecimento restringindo-se, porém, a psique humana. Nesse sentido, a crítica apresentada ao 

sentido da subjetividade transcendental kantiana também pode ser aplicada ao ego cartesiano, 

quer dizer, Descartes também parece incorrer numa forma de relativismo psicologista ao 

almejar justamente o contrário de toda e qualquer doutrina relativista98.  

Ademais, ainda considerando a citação acima, falar de “constituição intencional” nos 

remete a outra discordância intimamente relacionada com os dois pontos supramencionados 

acerca do erro cartesiano: por ter visto no ego apenas uma substância pensante cujo papel 

precípuo era o de fundamento axiomático da cadeia dedutiva do conhecimento científico, ele 

não só incorreu em erro quanto aos estatutos ontológico e epistemológico da subjetividade, mas 

também se equivocou com relação à sua estrutura formal básica, porquanto, segundo Husserl, 

Não [é] o ego cogito, mas, sim, uma ciência do ego, uma Egologia pura, [que] deverá 

ser o fundamento mais basilar da Filosofia no sentido cartesiano da Ciência Universal 

(...). Para tornar tudo isso compreensível, é desde logo preciso liberar o campo 

infinito, negligenciado por Descartes, da autoexperiência transcendental do ego
99

.  

Assim, se o filósofo francês não houvesse se dado por satisfeito com o ego enquanto 

premissa primordial do todo das ciências e tivesse levado a cabo o exame da esfera egológica, 

teria percebido que o título ego cogito é incompleto e precisa necessariamente ser ampliado, 

haja vista que “todo e qualquer cogito tem em si, enquanto visado, o seu cogitatum”100. Diante 

                                                 
97 HUSSERL, 2006a, p. 128 [Hua III/1, pp. 107-108]. 
98 Sobre a concepção husserliana de antropologismo como forma de relativismo, cf. pp. 38-39 do presente trabalho. 

Para uma exposição mais aprofundada, cf. HUSSERL, 2005, pp. 132-137 [Hua XVIII, pp. 124-129].  
99 HUSSERL, 2013, p. 10 [Hua I, p. 12]. 
100 Ibidem, p. 11 [Hua I, p. 13].  

 



70 

 

disso, Husserl sublinha que as Meditações deixaram inteiramente por desenvolver uma 

característica essencial da consciência, a saber, a intencionalidade101, “propriedade 

fundamental dos modos de consciência (...) [que] é, em cada caso, o ter consciência de qualquer 

coisa”102. É por isso que “prosseguir na reflexão sobre si mesmo, enquanto filósofo meditante 

(...), significa não se contentar com o vago ego cogito. (...) Enquanto esquema de explicitação 

e da descrição, guia-nos, portanto, um título tríplice: ego cogito cogitatum”103.  

Portanto, além dos dois erros acima apresentados, Descartes também errou por mais 

três motivos imbricados um no outro:  

c) Negligenciou a intencionalidade; 

d) Consequentemente, não alcançou a estrutura triádica originária do ego;  

e) E, em virtude do primeiro erro supracitado, defendeu uma ciência em termos 

matemático-dedutivos, quando deveria ter concebido a filosofia primeira enquanto uma ciência 

descritiva das vivências da subjetividade pura e dos objetos por elas visados104 (isto é, o 

perceber e o percebido, o imaginar e o imaginado, o lembrar e o lembrado, etc.). Ou seja,  

Em vez de tentar realizar uma descrição sistemática do ego puro em seu trabalho de 

constituição intencional, ele se comprometeu com a tarefa de construir uma ciência 

objetiva concebida no modelo das outras ciências e fundamentada em uma evidência 

natural ingênua. Em resumo, Descartes sucumbiu a um “preconceito objetivista”, e, 

exatamente por essa razão, ele parou no limiar da questão transcendental105. 

Essa mesma constatação é metaforicamente afirmada por Carlos Alberto R. de Moura 

quando aponta que “Descartes a tinha [a subjetividade pura] em suas mãos, mas a deixa escapar. 

Ele não entrevê a novidade radical do ego autêntico, todavia vislumbrado na 2ª Meditação e, 

como Colombo, acreditou ter aportado num velho país quando tinha diante de si um continente 

                                                 
101 Por isso, alguns intérpretes do pensamento husserliano destacam que “um dos muitos aspectos que separam 

Husserl do pai do Cogito é o conceito de intencionalidade que está na base da compreensão de consciência pela 

fenomenologia” (DE LIMA, 2009, p. 145). Sobre a crítica à ausência de tratamento da intencionalidade em 

Descartes, cf. HUSSERL, 2012a, “§20. A ‘intencionalidade’ em Descartes”, pp. 66-67 [Hua XVIII, pp. 84-85]; 

pp. 342-343 [Hua XVIII, pp. 418-491]. 
102 HUSSERL, 2013, p. 11 [Hua I, p. 13].  
103 Ibidem, p. 12 [Hua I, p. 14]. – destaque meu.  
104 Ibidem, p. 13 [Hua I, pp. 14-15]: “(...) o mundo e todos esses objetos [experienciados, percepcionados, 

recordados, pensados, judicamente acreditados], enquanto fenômenos da experiência – mas também puramente 

enquanto tais, puramente enquanto cogitata das respectivas cogitationes – devem ser um tema capital da descrição 

fenomenológica” - destaque meu. 
105 ROMANO, 2012, p. 426. 

 



71 

 

inteiramente novo”106. Não só acreditou, como no velho continente fincou seus pés e, assim 

sendo, “não transpôs a porta de entrada que conduz à autêntica Filosofia Transcendental”107.  

Como consequência disso, tendo estabelecido seu pensamento a meio caminho da 

Filosofia Transcendental (a rigor, da Fenomenologia Transcendental) por confundir o ego com 

a alma humana108, aquilo que seria sua grande descoberta converte-se no seu mais grave 

equívoco e o conduz a outro contrassenso: Descartes figura, segundo Husserl, como o pai do 

crasso contrassenso filosófico intitulado de “Realismo Transcendental”109. Não nos assustemos 

com a dureza dos termos utilizados nessa crítica, pois é realmente neste “tom” que o 

fenomenólogo apresenta tal postura, recorrendo à importante distinção entre dois dos sentidos 

de “imanência” (na passagem em que as noções de “transcendência” e “imanência” aparecem 

pela primeira vez em A Crise):  

As Meditações atuaram em Descartes e continuam historicamente até hoje a atuar sob 

a forma nociva de uma substituição do ego pelo próprio eu mental, da imanência 

egológica pela imanência psicológica, da autopercepção egológica pela evidência do 

‘interior’ psíquico ou ‘autopercepção’. O próprio Descartes acredita efetivamente 

poder, por meio de conclusões acerca do que transcende o propriamente mental, 

demonstrar o dualismo de substâncias (...). [E] do mesmo modo, julga resolver o 

problema, significativo para sua posição – que é um contrassenso (...): como podem 

as configurações da razão geradas na minha razão (as minhas próprias ‘clarae et 

distinctae perceptiones’) – as da matemática e da ciência da matemática da natureza 

– reivindicar uma validade objetivamente ‘verdade’, uma validade transcendente?110  

Tais palavras elucidam o caminho através do qual podemos, segundo Husserl, 

delimitar a subjetividade conquistada pelo francês, reconhecê-la em sua insuficiência e 

vislumbrar o domínio subjetivo transcendental para o qual Descartes e aqueles que o seguiram 

foram cegos. Trata-se precisamente da distinção dos sentidos de “imanência” e 

“transcendência”. É por meio desta diferenciação entre a imanência da subjetividade 

transcendental e a imanência psicológica que poderemos, com o fenomenólogo, suprassumir 

Descartes e rumar às profundezas da autêntica Filosofia Transcendental, na medida em que “a 

partir de Husserl, somos obrigados a distinguir duas determinações diferentes do ‘subjetivo’, 

apenas homônimas entre si”111. Vejamos, em linhas gerais, como. 

                                                 
106 MOURA, 1998, p. 197 – formulação que ele extrai da seguinte passagem de Erste Philosophie I: “Es ging 

Descartes wie Columbus, der den neuen Kontinent entdeckte, aber davon nichts wusste und bloß einen neuen 

Seeweg nach dem alten Indien entdeckt zu haben meinte„ (HUSSERL, Erste Philosophie I, Haag: Martinus 

Nijhoff, 1956, p. 63-64 – Hua VII). 
107 HUSSERL, 2013, p. 62 [Hua I, p. 64]. 
108 FRAGA, Gustavo de. As duas vias da redução fenomenológica. Lisboa: Edições Revista Filosofia, 1957a, p. 

3: “Descartes ficou a meio caminho, segundo Husserl, (...) porque toma o sujeito ainda como um ente [Seiende] 

mundano”. 
109 Cf. HUSSERL, op. cit., p. 62 [Hua I, p. 63]. 
110 Idem, 2012a, p. 65 [Hua VI, p. 83] – destaque meu.  
111 MOURA, 1998, p. 202.  



72 

 

Acreditou-se, nos moldes cartesianos, que a subjetividade poderia ser delimitada 

adequadamente com o olhar voltado para o sujeito provido de “faculdades”, para o “fenômeno 

psíquico”, para as “vivências mentais” que habitam a imanência, enquanto interioridade, do 

homem natural. Tal subjetividade, por conseguinte, identificar-se-ia às “partes reais” (não 

necessariamente materiais) da consciência, às “faculdades” da alma, que seriam “subjetivas” 

apenas por se situarem “em mim”, em contraste com a realidade objetiva, transcendente por 

estar situada “fora de mim”. Com efeito, “ao interpretar a independência da subjetividade em 

relação ao mundo como uma ‘separação real’ entre duas substâncias, Descartes nos condenava 

a conviver perenemente com uma exterioridade completa entre o domínio do ‘representante’ e 

o domínio do “representado’”112 – eis o paradigma  onto-epistemológico por ele inaugurado, 

que permanece dominando de uma maneira ou de outra, o pensamento filosófico posterior que 

continua incapaz de situar-se fora da oposição entre a “interioridade imanente” e a 

“exterioridade transcendente”113 e que é duramente combatido por Husserl: 

Esta ingenuidade, que é quase impossível de erradicar, faz com que durante séculos 

quase ninguém se tenha chocado com o caráter ‘óbvio’ da possibilidade de inferências 

a partir do ego da sua vida cogitativa para um ‘exterior’, e ninguém tenha se 

perguntado propriamente se, com respeito a esfera egológica de ser, poderia de todo 

ter sentido algum ‘exterior’114.  

Este não é o caso do pensamento husserliano. Nele, contra Descartes, mas a partir da 

apropriação de seus ensinamentos, é forjado um outro sentido de subjetividade, de modo que 

se, no âmbito da Fenomenologia Transcendental, diz-se  

 ‘eu sou, ego cogito’, então isto já não significa mais: ‘eu, este homem sou’. Eu já não 

sou (...) aquele homem que, na limitação abstrativa à consistência pura da experiência 

interna de si, da experiência puramente psicológica, encontra já de antemão (...) a 

própria alma, para si mesma captada em separado115.  

Dessa maneira, como oportunamente destaca Merleau-Ponty, “o que descobrimos ao 

ultrapassar o prejuízo do mundo objetivo não é um mundo interior tenebroso”116.  Mas, então, 

                                                 
112 MOURA, 1998, p. 215. 
113 Husserl já chamava a atenção a respeito deste ponto, desde as Investigações Lógicas, no contexto de crítica à 

pressuposição de uma separação real entre objeto imanentes à consciência (representações, imagens, ideias) e 

objetos transcendentes (exteriores à consciência) presente nas teorias clássicas da representação: “É um erro grave 

quando se faz, em geral, uma distinção real entre os objetos ‘simplesmente imanentes’, de um lado, e, do outro, os 

objetos ‘transcendentes’, ‘efetivos’, que eventualmente lhes correspondem. (...) Estes erros, que se arrastam ao 

longo dos séculos (...), têm o seu ponto de apoio nos equívocos do discurso acerca da imanência e de outras coisas 

da mesma espécie” (HUSSERL, Edmund. Investigações Lógicas: Segundo volume, parte I: Investigações para a 

Fenomenologia e Teoria do Conhecimento. Trad. Pedro M. S. Alves. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012b, 

p. 364 – destaque meu [Hua XIX/1, pp. 438-439]).  
114 HUSSERL, 2012a, p. 65 [Hua XVIII, p. 82]. 
115 Idem, 2013, p. 63 [Hua I, p. 65]. 
116 MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da Percepção. Trad. Carlos Alberto Ribeiro de Moura. 2. ed., 

São Paulo: Martins Fontes, 1999, p. 91 (Tópicos).  

 



73 

 

que é esta subjetividade transcendental? E em que medida a ressignificação husserliana dos 

conceitos de “transcendência” e “imanência” nos permite compreendê-la?  

Esses questionamentos nos conduzem ao terceiro momento deste trabalho dissertativo, 

tendo na análise metodológica o seu principal fio-condutor, porque Husserl sustenta que 

somente através da radicalização do método – que faltou a Descartes – é que poderemos 

alcançar o domínio transcendental. Esse radicalismo, que representa a exigência husserliana de 

ruptura profunda com o modelo científico natural117 e o afastamento de todos os equívocos 

reconhecidos em Descartes118, é reclamado à epoché fenomenológica, método que “parte da 

‘atitude natural’ e, num movimento reflexo, particularmente influenciado por Descartes, eleva-

nos à ‘consciência transcendental’ através da ‘consciência psicológica’”119.  

*
*
*                                                          *

*
*                                                          *

*
* 

Assim, apesar de não ter transposto os portões de entrada à Fenomenologia 

Transcendental, Descartes mostrou ao atento e dedicado fenomenólogo o caminho até eles e 

um modo seguro e rigoroso de ultrapassá-los. É nesse sentido que, para finalizar o presente 

capítulo, à luz de todas as considerações que nele foram avançadas, fazemos nossas as palavras 

de Carlos Alberto R. de Moura: 

O anti-cartesianismo da Fenomenologia Transcendental será, na verdade, um 

ultracartesianismo; e Husserl não enganara ninguém ao apresentar-se como um bom 

filho do século XVII: o “conteúdo doutrinal” do cartesianismo foi abandonado por 

fidelidade aos princípios de Descartes120. 

Então, se, de alguma maneira, for necessário definir a Fenomenologia Transcendental 

a partir de sua relação com Descartes, poderíamos dizer – e o próprio Husserl o disse – que ela 

é quase um neocartesianismo que, impiedosa com os equívocos observados em Descartes e 

completamente comprometida com a resolução deles, mostra-se marcantemente anti-

cartesiana, por ser, na verdade, um ultracartesianismo.  

Afinal de contas, como nos lembra o próprio Husserl através das palavras de Goethe: 

“com coisa nenhuma se é mais rigoroso do que com os erros já emendados”121.

                                                 
117 Cf. MOURA, 1989, p. 26. 
118 “Somente dessa maneira torna-se possível purificar o método de Descartes de seus preconceitos residuais e, em 

particular, do ideal de uma ciência dedutiva procedendo more geometrico e de uma compreensão psicologizante 

do ego puro, e assim atingir uma filosofia que é capaz de (...) de alcançar ‘derradeira libertação dos preconceitos’ 

e a superação definitiva do ceticismo” (ROMANO, 2012, p. 431). 
119 FRAGATA, 1959, p. 100. 
120 MOURA, 1998, p. 218.  
121 GOETHE apud HUSSERL, 2005, p. 17 [Hua XVIII, p. 7]. 



74 

 

4   O CONCEITO HUSSERLIANO DE TRANSCENDÊNCIA 

 

Neste capítulo derradeiro da presente dissertação, após termos observado os principais 

aspectos do diálogo estabelecido por Husserl com Kant e Descartes acerca do que seja uma 

Filosofia genuína e, especificamente, acerca dos conceitos de “transcendência”, “imanência” e 

da ideia de “transcendentalidade”, direcionaremos agora nosso olhar meditativo, sem 

intermediários, ao pensamento do fenomenólogo, a fim de abordar esses temas centrais da 

Fenomenologia Transcendental – os quais, inclusive, foram sendo revelados, mas sem o 

esclarecimento necessário, ao longo dos estudos realizados nos capítulos precedentes.  

Levando em conta que, “para tratar desta questão [da transcendência], há um elenco 

de conceitos familiares à fenomenologia husserliana, como a atitude natural e sua redução”1, 

que precisam ser discutidos e que a variação dos sentidos de imanência e transcendência está 

umbilicalmente articulada com o desenvolvimento metodológico da Fenomenologia2, 

primeiramente, analisar-se-á a importância do método das reduções na instituição da atitude 

fenomenológica em contraponto à atitude natural (tópico 3.1). Em posse dessa compreensão 

geral acerca da atitude fenomenológica, examinaremos a execução propriamente dita das etapas 

da epoché e, por meio da análise dessa passagem metodológica à esfera transcendental, 

chegaremos ao objetivo central de nossas perquirições: o entendimento a respeito dos sentidos 

conferidos por Husserl ao conceito de transcendência e seus correlatos, bem como sobre a 

ressignificação da noção de subjetividade, mediante o aprofundamento da compreensão sobre 

o sentido autenticamente fenomenológico-transcendental dos termos em questão (tópico 3.2). 

Ademais, considerando a centralidade do problema da transcendência para o 

fenomenólogo, é importante ainda ressaltar que, com a tematização que realizaremos dela e dos 

temas a ela vinculados, também nos aproximaremos da maneira através da qual Husserl 

pretende alcançar o objetivo maior de sua filosofia, qual seja, a fundamentação absoluta do 

conhecimento em geral.  

 

 

                                                 
1 CAVALIERI, Edebrande. Transcendência e Imanência na Fenomenologia de Husserl. Estudos de Religião, v. 

27, n. 1, pp. 35-58, 2013, p. 37. Disponível em: < https://www.metodista.br/revistas/revistasms/index.php/ER/ 

article/viewArticle/4105>. Acesso em: 21 mai. 2016. 
2 Cf. FRAGATA, 1959, p, 101.  



75 

 

4.1 A DISTINÇÃO ENTRE AS ATITUDES NATURAL E FENOMENOLÓGICA A 

PARTIR DA ATIVIDADE METODOLÓGICA 

 

A necessidade de uma atitude peculiar, distinta da maneira através da qual 

habitualmente nos encontramos no mundo e que seja capaz de promover a execução do projeto 

fenomenológico encontra sua justificativa na compreensão que Husserl possui acerca das 

ciências em geral que naturalmente se realizam em nosso cotidiano. Sem a garantia da 

possibilidade de configuração de uma atitude propriamente fenomenológica em detrimento da 

atitude natural, todo empreendimento de elaboração de uma ciência dos fundamentos absolutos 

ao qual Husserl se lança em favor da Fenomenologia Transcendental estaria, desde o seu início, 

malogrado. Por isso, “o trânsito da ‘atitude natural’ ou ‘mundana’ à ‘transcendental’ ou 

‘fenomenológica’ é o aspecto mais característico da filosofia de Husserl”3. Por conseguinte, se 

quisermos bem entender a “transcendência”, a “imanência” e a “transcendentalidade” a partir 

da epoché – como aqui nos propomos a fazer – então, o primeiro passo a ser dado é compreender 

a atitude fenomenológica por meio de sua contraposição à natural. É preciso, noutra palavras,  

Entender tais modificações ou, para falar com mais exatidão, efetuar a orientação 

fenomenológica, elevar reflexivamente à consciência científica o que é propriamente 

específico a esta, assim como às orientações naturais – tal é a primeira tarefa, de modo 

algum fácil, de que temos de dar plenamente conta, caso queiramos alcançar o solo 

da fenomenologia e nos assegurar cientificamente da essência que lhe é peculiar.4 

 

4.1.1 Sobre a atitude natural e suas (insufi)ciências 

“A atitude espiritual natural não se preocupa ainda com a crítica do conhecimento”5. 

Para Husserl, isso quer dizer que, enquanto nos movimentamos naturalmente no mundo, as 

coisas sempre estão imediatamente disponíveis e não há razões para disso duvidar. Pela visão, 

pela audição, pelo tato, pelas diferentes formas da percepção sensível, as coisas materiais, de 

modo inquestionável, se encontram aí, temporalmente situadas e espacialmente distribuídas em 

um mundo cuja extensão também é indubitável. Além disso, “também seres animais, por 

exemplo, homens, estão para mim imediatamente aí; (…) ao conversar com eles, entendo 

                                                 
3 FRAGATA, 1959, pp. 99-100.  
4 HUSSERL, 2006a, pp. 25-26 [Hua III/1, p. 1] – destaque meu. A palavra “orientação”, no texto original, é 

“Einstellung”. Nas traduções para a língua portuguesa, tal vernáculo foi traduzido por palavras distintas, como 

“postura”, “orientação” e “atitude”. Aqui, quando estiverem em contexto de citação, todas essas possibilidades 

serão encaradas como sinônimos, a fim de respeitar as opções terminológicas dos tradutores. Entretanto, quando 

se tratar do meu próprio texto, utilizarei somente o termo “atitude”, por acreditar que essa palavra representa 

melhor a ideia de que a Einstellung fenomenológica é algo que precisa da ação (metodológica) do fenomenológo 

para ser atingida.  
5 Idem, 2014, p. 37 [Hua II, p. 17]. 

 



76 

 

imediatamente quais são suas representações e pensamentos (…), o que desejam ou querem”6. 

E não só aquilo que é dado imediatamente à percepção, diz Husserl, senão que também as coisas 

que estão espacial e/ou temporalmente distantes são assumidas enquanto tais na atitude natural. 

Ademais, para além de um mundo das coisas, o mundo se apresenta “em igual imediatez, como 

mundo de valores, como mundo de bens, como mundo prático”7. Assim,  

O mundo, seja ele o mundo das coisas pura e simplesmente materiais ou o dos objetos 

da cultura, aparece-nos sempre sob a forma de mundo circundante [Umwelt], como o 

mundo que me encontro e que ao mesmo tempo me circunda.8  

Dentro da atitude natural, é importante explicitar ainda que – e aqui é preciso falar na 

primeira pessoa do singular – eu me encontro neste mundo, que ao mesmo tempo me cerca, de 

tal maneira que “quer eu assuma a atitude de observador com a finalidade de investigação 

científica, (...) ou, pelo contrário, pratique atos da esfera afetiva ou volitiva, ou seja afetado por 

qualquer estado de temor, de alegria ou tristeza, etc., é sempre no mundo que me encontro”9. 

Estar permanente no mundo, ou, mais precisamente, ser mundano, que, sob a perspectiva das 

vivências subjetivas, pode ser descrito em termos cartesianos:  

Os simples atos do eu nos quais (...) estou consciente do mundo como mundo 

imediatamente disponível, são abrangidos pela expressão cartesiana cogito. Enquanto 

estou imerso na vida natural (...), encontro-me continuamente como alguém que 

percebe, representa, pensa, sente, deseja etc.10 

Além disso, também me encontro perante outros “eus-sujeitos”, os quais estão 

referidos ao mundo circundante que, apesar de possíveis distinções na maneira como é dado a 

cada um, é único; ou seja, é o mesmo mundo para todos nós.  

Levando em conta tudo isso, a chamada tese geral da atitude natural pode ser 

resumida na concepção de que “'O' mundo sempre está aí como efetividade”11. A este mundo, 

como Husserl mostra logo no começo da A Ideia, dedicam-se os juízos de todas as ciências de 

conhecimento natural. Os enunciados produzidos por elas são, pois, “sobre as coisas, as suas 

relações, as suas mudanças, as suas dependências funcionais ao modificar-se e as leis destas 

modificações”12. Destarte, tais ciências são guiadas pela experiência, seja inferindo, 

                                                 
6 HUSSERL, 2006a, p. 73 [Hua III/1, p. 48]. 
7 Ibidem, p. 75 [Hua III/1, p. 50]. 
8 MORUJÃO, Alexandre F. Mundo e Intencionalidade: ensaio sobre o conceito de mundo na Fenomenologia de 

Husserl. Tese (Doutorado em Filosofia). Universidade de Coimbra, Coimbra, 1961, p. 28 
9 Ibidem, p. 29.  
10 HUSSERL, op. cit., p. 75 [Hua III/1, p. 50]. 
11 Ibidem, p. 77 [Hua III/1, p. 53]. 
12 Idem, 2014, p. 37 [Hua II, p. 17]. 

 



77 

 

generalizando ou até deduzindo. Apesar de multiplicidade de caminhos que usam, todas elas 

têm, contudo, a unidade ideal do mundo como o horizonte limite de suas investigações.  

Aqui, é importante destacar que “mundo”, em termos husserlianos, não deve ser 

compreendido somente em termos físicos, mas sim como “o conjunto completo dos objetos da 

experiência possível e do conhecimento possível da experiência, dos objetos passíveis de ser 

(sic.) conhecidos com base em experiências atuais do pensamento teórico correto”13. Partindo 

dessa definição de “mundo”, Husserl afirma que não só as ciências naturais em sentido estrito, 

como a biologia ou a química, mas também as ciências da natureza psicofísica, as ciências do 

espírito, como a história e as ciências sociais, e até, inclusive, as ciências matemáticas, são, 

todas elas, ciências naturais, porque brotam da atitude natural e nela se desenvolvem, e também 

são ingênuas e dogmáticas, porque assumem como óbvia a possibilidade do conhecimento14.  

Ademais, tal assunção inquestionada de que o seu conhecimento é possível, isto é, a 

não realização de uma crítica do conhecimento, marca na essência dessas ciências uma 

incompletude essencial, na medida em que aqueles que desenvolvem tais atividades científicas 

– enquanto cientistas – não são capazes nem tentar provar as premissas últimas que 

fundamentam suas conclusões, nem tampouco de investigar os princípios sobre os quais 

repousa a eficácia de seus métodos; eles simplesmente executam suas atividades científicas e, 

mesmo diante desse estado imperfeito ao qual estão submetidas todas as ciências que agem 

naturalmente, alcançam resultados e desenvolvem o conhecimento em suas respectivas áreas15. 

Diante disso, a pretensão de constituir-se enquanto ciência dos fundamentos últimos do 

conhecimento em geral advogada por Husserl em favor da Fenomenologia não pode ser 

avançada na atitude natural.  

Segundo o fenomenólogo, toda e qualquer ciência, seja ela natural ou fenomenológica, 

caracteriza-se essencialmente enquanto uma unidade sistemática de juízos verdadeiros16. Mas, 

principalmente e acima de tudo, “a essência da ciência implica a unidade do nexo das 

                                                 
13 HUSSERL, 2006a, p. 34 [Hua III/1, p. 8]. 
14 Cf. MORUJÃO, Alexandre F. A doutrina da intencionalidade na Fenomenologia de Husserl: das 

Investigações Lógicas às Meditações Cartesianas. Dissertação (Mestrado em Filosofia). Universidade de Coimbra, 

Coimbra, 1954, p. 59. Sobre essa caracterização, Husserl afirma em Ideias I (2006a, p. 72) que são dogmáticas as 

ciências “voltadas para as coisas, sem nenhuma preocupação com qualquer problemática epistemológica ou cética” 

e, associando isso com a atitude natural, vemos em A Ideia (2014, p. 37) que “a ciência natural (...) promana a 

atitude espiritual natural (...) e a atitude espiritual natural não se preocupa ainda com a crítica do conhecimento”. 
15 Cf. HUSSERL, 2005, pp. 35-36 – “§4 A incompletude teorética das ciências particulares” [Hua XVIII, pp. 25-

26]. 
16 Cf. Ibidem, p. 37-41 - “§6 A possibilidade e justificação de uma lógica como doutrina da ciência” [Hua XVIII, 

pp 27-32].  

 



78 

 

fundamentações, em que alcançam unidade sistemática não só os distintos conhecimentos, 

senão que também das fundamentações mesmas”17. Isso quer dizer que uma multiplicidade de 

saberes meramente agrupados não é capaz de constituir uma ciência; é preciso, pois, que tais 

saberes sejam articuladamente unificados e a que a legitimação dessas unidades resida em 

fundamentos. Conforme atenta Carlos A. Ribeiro de Moura: 

Quando Husserl vai delimitar o contorno daquilo que pode ser dito “ciência”, o 

elemento fundamental será precisamente o “modo de conexão das verdades”. Se 

Wissenschaft é mais do Wissen, é porque a ciência exige uma unidade que não é 

determinada pelos objetos aos quais ela se refere, mas pelo modo pelo qual ela 

encadeia suas proposições. E esse modo de encadeamento exigirá sempre 

fundamentações e a unidade de ligação entre as fundamentações, pela qual o 

conhecimento adquirirá unidade sistemática. É apenas esse modo de conexão que ‘faz 

da ciência uma ciência’18. 

Em certo sentido, dizer que toda ciência se estrutura a partir de fundamentos 

elementares e que se constitui como um todo articulado em função de seus nexos de 

fundamentação pode, para alguns, parecer óbvio. No entanto, levando em consideração o fato 

de que, para o fenomenólogo, às ciências naturais é interditado o acesso aos seus próprios 

fundamentos, a reflexão extrapola a obviedade. Para justificar essa impossibilidade, é 

necessário compreender quais os aspectos que, segundo Husserl, caracterizam a fundamentação 

absoluta. E, fazendo isso, estaremos também, pari passu, abordando as exigências que Husserl 

coloca ao projeto de constituição da Fenomenologia enquanto ciência dos fundamentos 

absolutos.  

Seguindo a interpretação apresentada de Júlio Fragata19, podemos destacar três 

características centrais da verdadeira fundamentação para Husserl – características que, juntas, 

não pertencem às demais ciências: (1) o caráter a priori, (2) a evidência plena e (3) a ausência 

de pressupostos20. Na presente seção abordaremos apenas a primeira característica e as demais 

serão analisadas de modo articulado na seção seguinte.  

Em linhas gerais, com relação à primeira característica, o fenomenológo aponta que o 

cientista natural, quer dizer, aquele que trabalha com ciências de fato (ou ciências de 

experiência), “observa e experimenta, isto é, ele constata existência de acordo com a 

                                                 
17 HUSSERL, Edmund. Investigaciones Lógicas. Vol. I. Tradução de Manuel G. Morente y José Gaos. Madri: 

Alianza Editorial, [s. d.], p. 42. Tradução minha de: “La esencia de la ciencia implica, pues, la unidad del nexo de 

las fundamentaciones, en el que alcanzan unidad sistemática no sólo los distintos conocimientos, sino también las 

fundamentaciones mismas”.  
18 MOURA, 1989, p. 29.  
19 Cf. FRAGATA, 1956, pp. 45-52.  
20 Apesar dessa separação, é importante ressaltar que “todos estes elementos se encontram intimamente implicados 

e mesmo confundidos, na absoluta radicalização exigida por Husserl” (FRAGATA, 1956, p. 46).  

 



79 

 

experiência, experimentar é para ele ato fundante”. Assim, tendo na experiência o seu critério 

basilar de fundamentação, o cientista natural jamais poderá prover fundamentos absolutos à 

ciência porque “de fatos sempre se seguem somente fatos”21 e, ainda que, com base na indução, 

consiga chegar a leis gerais, tais leis nunca serão suficientemente rigorosas porque “sobre 

fundamentos teoréticos vagos só podemos fundar regras vagas”22. Por conseguinte, as leis 

gerais desse tipo de ciência essencialmente “carecem de exatidão”23. Buscando, pois, a 

fundamentação na experiência, o cientista é incapaz de alcançar alicerces absoluta e 

inquestionavelmente seguros a partir dos quais possa desenvolver suas investigações e produzir 

ciência. Em suma, “uma fundamentação radical não pode partir de fatos”24.  

Com efeito, pensando na atividade científica natural enquanto tal, a impossibilidade 

com relação ao estabelecimentos de leis absolutamente universais e à definição essencial de 

seus objetos de pesquisa (“vida” para a biologia, “homem” para a antropologia, “espaço” para 

a física, etc.) produz juízos ou proposições que podemos chamar de assintóticos, dotados, no 

máximo, de evidência adequada25 - ou seja, as ciências nos apresentam verdades que, inclusive, 

podem se adequar muito bem ao mundo imediatamente dado –, mas, sob o ponto de vista da 

crítica do conhecimento, tais conhecimentos carecem de evidência absoluta, também chamada 

de apodítica – sobre a qual versaremos na seção seguinte. De acordo com Husserl, essa não é 

uma característica simplesmente acidental, senão que dizem respeito à própria essência das 

ciências. É nesse sentido que Husserl nos diz que “se consideramos essas ciências em sua 

formação histórica, percebemos que lhes falta esse caráter de verdade que permite reconduzi-

las integralmente e, em última análise, a intuições absolutas, além das quais não se pode 

retroceder”26. Outrossim, é à luz desse diagnóstico que ele justifica a tese (apresentada no 

contexto de aproximação da fenomenologia com Descartes27) de que as ciências estão em crise: 

falta-lhes compreensão de suas bases e do seu significado originário; a crise é, portanto, antes 

de tudo, uma crise de fundamentação do saber 28.  

Diante disso, pode-se sintetizar as limitações da atitude e das ciências naturais com as 

seguintes palavras de Alexandre Morujão: 

                                                 
21 HUSSERL, 2006, p. 43 [Hua III/1, p. 18]. 
22 Idem, 2005, p. 81 [Hua XVIII, p. 72]. 
23 Ibidem, p. 81 [Hua XVIII, p. 73]. 
24 FRAGATA, 1956, p. 46. 
25 Sobre isso, Cf. HUSSERL, 2013, pp. 52-53; ou, no presente trabalho, pp. 77-78.  
26 HUSSERL, 2001, p. 20 [Hua I, pp. 38-39]. 
27 Cf., no presente trabalho, p. 47 e ss. 
28 Cf. HUSSERL, 2012a, pp. 1-12 [Hua VI, pp. 1-14].  

 



80 

 
Concluindo: as ciências que exploram o chamado mundo natural são ciências 

mundanas, isto é, estão enraizadas no mundo e recebem a sua vitalidade da chamada 

tese da atitude natural que consiste em admitir o mundo em geral (...) como base 

evidente de experimentação e fundamento objetivo do seu investigar. (...) sem 

procurar as últimas verdades que lhes dão garantia e as legitimam na sua pretensão de 

ser conhecimento ‘objectivo’, isto é, sem investigar os seus verdadeiros fundamentos. 

É por isso que Husserl as apelida de ingênuas e as desvaloriza, como instrumentos 

capazes de nos explicar a própria evidência do mundo.29 

Se não pode partir de fatos nem de conhecimento que surjam a partir da aceitação 

(ainda que implícita) da tese geral da atitude natural, então a ciência que assume essa missão 

de fundamentação absoluta do conhecimento em geral deve ser uma ciência a priori. Apesar 

do receio husserliano (que aparece na introdução de Ideias I) em recorrer a este termo e das 

possíveis particularidades que tal conceito pode adquirir em seu pensamento, grosso modo, 

Husserl compreende o a priori como determinada região não-empírica, independente e na qual 

a totalidade encontra sua razão de ser. Nesse sentido, ele afirma que  

Essa ciência total do a priori seria, então, o fundamento para autênticas ciências de 

fatos. Toda a racionalidade do fato reside, decerto, no a priori. Ciência apriorística é 

ciência do principial, a que a ciência dos fatos deve recorrer para que possa, 

justamente, tornar-se uma ciência principialmente fundamentada30.  

Ser uma ciência apriorística, isto é, uma ciência que lida com essências ideias e não 

com fatos, porém, não é uma característica exclusiva da Fenomenologia; a geometria pura, por 

exemplo, também é uma ciência eidética, aponta Husserl (ela está referida a “forma espacial”, 

que corresponde a um momento essencial de todo e qualquer objeto material)31. Entretanto, a 

aprioricidade constitutiva da Fenomenologia pretende ser singular e essa especificidade está 

intimamente conectada com outra característica da verdadeira fundamentação: o a priori da 

Fenomenologia é o mais radical porque deve repousar necessariamente na mais absoluta 

ausência de pressupostos e, portanto, deve partir única e exclusivamente de si mesma: “[ela] 

não pode ser uma ciência ingênua, mas uma ciência que desponte a partir de fontes últimas e 

que, assim, deva estar configurada num a priori em si mesmo repousando, num a priori a si 

próprio e a partir de si próprio se justificando”32.  

É preciso, pois, compreender o caminho através do qual essa plena ausência de 

pressupostos será garantida e quais são as consequências dessa exigência à configuração da 

Fenomenologia enquanto ciência dos fundamentos últimos do conhecimento em geral.  

                                                 
29 MORUJÃO, 1961, pp. 38-39.  
30 HUSSERL, 2013, p. 194 [Hua I, p. 181]. 
31 Idem, 2006, p. 45 [Hua III/1, p. 20]. 
32 Idem, 2013, p. 194 [Hua I, p. 181-182]. 

 



81 

 

4.1.2 Sobre o sentido da atitude fenomenológica: a evidência e o papel da epoché 

“A insuficiência da atitude natural leva imediatamente à meditação sobre um ponto de 

partida verdadeiramente indubitável que possa servir de raiz ao filosofar”33. Essa constatação 

implica dizer, como já visto acima, que a investigação de essências e dos fundamentos primevos 

do saber, ou seja, a inquirição acerca da possibilidade do conhecimento em geral, deve situar-

se em uma dimensão distinta da atitude natural. Desse modo, é preciso peremptoriamente 

desenvolver aquilo que Husserl chama de “modificação radical da tese natural”34. Nesse 

sentido, o fenomenólogo afirma:  

A filosofia situa-se, perante todo o conhecimento natural, numa dimensão nova, e a 

esta dimensão, por mais que tenha – como já transparece no modo figurativo de falar 

– conexões essenciais com as antigas dimensões, corresponde um método novo – novo 

desde o seu fundamento –, que se contrapõe ao 'natural'.35 

Essas palavras ilustram o que Husserl chama de “radicalismo do ponto de partida”, 

configurador da verdadeira crítica do conhecimento e que representa a exigência supracitada de 

ausência de pressupostos: deve-se inibir todos os conhecimentos natural-científicos e mesmo 

todas as demais teorias do conhecimento, ou seja, não admitir nenhum ideal metodológico de 

ciência como modelo, e elucidar per si o problema do conhecimento, por meio da compreensão 

da essência deste.  

Ora bem. Em vistas de assegurar à Fenomenologia o direito de ciência fundamental, 

Husserl a defende através da apresentação de uma valiosa definição de filosofia enquanto saber 

rigoroso, enquanto ciência a ser empreendida com rigor absoluto:  

Para mim, filosofia, segundo sua ideia, é idêntica à ciência ‘rigorosa’, no sentido mais 

universal e radical. Como tal, ela é ciência do fundamento último, ou, o que é 

equivalente, da justificação última para si-mesma, na qual, portanto, qualquer 

‘evidência’, seja ela predicativa ou ante-predicativa, não pode figurar como base de 

conhecimento admitida sem exame.36 

Dentro do pensamento husserliano, portanto, a compreensão daquilo que é rigoroso 

não se confunde com o rigor exigido às ciências naturais; não se trata nem do controle rigoroso 

                                                 
33 MORUJÃO, 1954, p. 60. 
34 Cf. HUSSERL, 2006a, pp. 78-80 [Hua III/1, pp. 53-56]. 
35 Idem, 2014, p. 47 [Hua II, pp. 25-26]. 
36 HUSSERL apud MORUJÃO, 1961, p. 47. Passagem traduzida por Morujão do texto original em alemão, onde 

lemos: “Philosophie gilt mir, der Idee nach, als die universale und im radikalen Sinne ‚strenge‘ Wissenschaft. Als 

das ist sie Wissenschaft aus letzter Begründung, oder, was gleich gilt, aus letzter Selbstverantwortung, in der also 

keine prädikative oder vorprädikative Selbstverständlichkeit als unbefragter Erkenntnisboden fungiert.“ 

(HUSSERL, Edmund. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Drittes 

Buch. Haag: Martinus Nijhoff, 1971, p. 139 – Husserliana, Bd. V).  

 



82 

 

exigido às ciências da natureza em sentido estrito, relativo à consecução de experimentações 

laboratoriais, nem do rigor argumentativo exigido às ciências do espírito quando nos 

apresentam suas teorias, nem – como poderia se esperar – de processos de dedução rigorosa a 

partir de axiomas, característicos das ciências matemáticas. “O fundamento é ainda mais 

profundo aqui do que na geometria e é chamado a constituir o último fundamento da própria 

ciência geométrica”37. Conforme explicita-se nas últimas linhas de Filosofia como ciência 

rigorosa, o rigor característico da atitude fenomenológica configura-se como infinitamente 

superior ao das ciências pertinentes à atitude natural por repousar na intuição completamente 

imediata de essências38, ou ainda, na evidência apodítica de essências, a ser metodologicamente 

garantida pela epoché fenomenológica (elementos que são, respectivamente, a segunda e 

terceira características da “verdadeira fundamentação”, conforme supracitado)39.  

Desse modo, a caracterização da atitude fenomenológica exige-nos a abordagem do 

significado e dos tipos de “evidência” no pensamento de Husserl, uma vez que “com base no 

ente mundano, é impossível elaborar uma filosofia que se queira apresentar como ciência 

rigorosa. Esta só pode repousar na evidência perfeita”40. 

Nos Prolegômenos, Husserl descreve a “evidência” através de sua imbricação radical 

com a “verdade”, o que podemos observar em duas interessantes definições: ele nos diz que “a 

evidência é nada mais do que a vivência da verdade”41 e também que a evidência é a consciência 

da intuição ou, dito de modo mais preciso, “é a vivência da concordância entre o visar e o que 

está presente em si mesmo, que ele visa”42. Observando tais definições, podemos dizer que, 

para ele, a evidência não é um mero sentimento de certeza acerca de algo43, mas sim uma 

autêntica experiência do objeto por tê-lo, de fato, presente na intuição – o que conduz Husserl 

a mais uma definição de “evidência” (desta vez, nas Meditações Cartesianas):  

Ela [a evidência] designa o modo de consciência bem preeminente da autoaparição, 

do apresentar-se-a-si-próprio, do dar-se-a-si-próprio de uma coisa, de um estado-de-

coisas, de uma generalidade, de um valor etc. (...). Para o eu, isso quer dizer o seguinte: 

não visar uma qualquer coisa de modo confuso, vazio, antecipativo, mas estar antes 

junto a ela, contemplá-la, vê-la, encará-la44. 

                                                 
37 HUSSERL, 2001, p. 26 [Hua I, p. 49]. 
38 Cf. idem, 1962, pp. 72-73. 
39 Cf. p. 77 no presente trabalho. 
40 MORUJÃO, 1957, p. 10 – destaque meu. 
41 HUSSERL, 2005, p. 196 [Hua XVIII, p. 193]. 
42 Ibidem, p. 197 [Hua XVIII, pp. 193-194].  
43 Sobre a crítica de Husserl à concepção de evidência como um sentimento associado a certos juízos psicológicos, 

cf. Ibidem, pp. 187-197 §§ 49-51 [Hua XVIII, p. 183-185]. 
44 Idem, 2013, p. 94 [Hua I, p. 92-93].  

 



83 

 

Todavia, se “a intuição (...) é especificada pela diversidade do objeto, o seu grau de 

perfeição determina-se pela posse mais ou menos plena do mesmo”45, de tal modo que, 

conforme Husserl pondera também nas Meditações Cartesianas, há graus distintos de 

evidência. Há evidências imperfeitas – que são aquelas “unilaterais, relativamente obscuras, 

indistintas quanto à maneira pela qual as coisas ou os 'fatos' são aí mostrados 'em si'”46 –, que 

se ligam à relação natural com o mundo e, por isso, são características da atitude natural. Ainda 

do ponto de vista natural, há também evidências adequadas – espécie de evidência baseada na 

possibilidade de progressivas sínteses de experiências e comprovações, atividades tipicamente 

realizadas pelo cientista natural, por meio das quais os elementos objetivos antes não-intuídos 

(covisados e/ou pré-visados) podem ser trazidos à intuição, tornando-a eventualmente cada vez 

mais preenchida num processo, em tese, infinitamente aberto, mas nunca absolutamente 

perfeita47. Todavia, há ainda “uma outra perfeição de evidência [que] tem, contudo, (...) uma 

dignidade mais elevada, a saber, a da apodicidade”48: se, por um lado, em qualquer tipo de 

evidência, o objeto – ainda que de maneira mais ou menos completa – é sempre apreendido em 

seu ser, Husserl sustenta que, por outro lado,  

uma evidência apodítica tem a peculiaridade notável de não ser em geral, apenas e 

simplesmente, uma certeza de ser acerca das coisas ou dos estados-de-coisas nela 

evidentes, mas de se revelar ao mesmo tempo, pela reflexão crítica, como a absoluta 

impensabilidade do seu não ser; que ela, portanto, de antemão exclui como algo sem 

objeto qualquer dúvida que possamos conceber.49 

A evidência apodítica é, pois, a evidência de que algo se mostra plenamente naquilo 

que é e, mesmo submetido à reflexão, não pode ser de outro jeito; ela fornece, pois, a mais 

absoluta certeza, a garantia da posse do conhecimento pleno acerca do dado, do objeto, da coisa; 

ou ainda, é a evidência através da qual o objeto se apresenta à consciência sem intermediários, 

“em pessoa”, de tal modo que se possa descrever em todas as suas estruturas essenciais. Tal 

evidência revela, portanto, as características do conhecimento indubitavelmente seguro que 

Husserl reivindica à Fenomenologia: é única e exclusivamente em conhecimentos 

apoditicamente evidentes que a Fenomenologia pretender se estruturar e legitimar o seu posto 

                                                 
45 FRAGATA, 1959, p. 66 – destaque meu. 
46 HUSSERL, 2001, p. 32[Hua I, p.55] 
47 Cf. idem, 2013, pp. 52-53 [Hua I, p 55-56].  
48 Ibidem, p. 53 [Hua I, p 55]. 
49 Ibidem, p. 53 [Hua I, p 56]. 

 



84 

 

de ciência fundamental de todo o saber. É por isso que, “sem essa evidência, esclarece Husserl 

já no 1º vol. das Investigações Lógicas, [é] impossível falar de fundamentação”50. 

Nesse sentido, enquanto norma essencial da atitude fenomenológica, Husserl adota o 

chamado princípio de todos os princípios51: toda intuição absolutamente evidente é uma fonte 

de legitimação do conhecimento e tudo que é oferecido nesta intuição deve ser tomado tal como 

ele se dá em sua autopresentação, mas também apenas nos limites dentro dos quais ele se dá, 

“isto é, tudo o que intuitivamente se dá de maneira originária, ‘em pessoa’, dentro dos limites 

em que se dá, deve ser considerado como fonte de conhecimento”52 (como veremos adiante, é 

este princípio que perpassa a exigência de que a esfera legítima do conhecimento seja a do 

“imanente” em sentido genuíno).  

O apelo à intuição apodítica, aquela capaz de atingir as coisas em sua plenitude e, a 

partir dela, de descrever o que se dá tal como se dá, é uma pretensão, sem dúvidas, 

extremamente ambiciosa, pois se está falando, a rigor, do conhecimento das essências das coisas 

e da possibilidade de fundamentação de todo o conhecimento a partir disso, mas jamais é 

abandonado por Husserl. Junto a isso, também as problematizações ensejadas por tais demandas 

o acompanham, pois o desenrolar dessa reflexão desemboca necessariamente na questão acerca 

da sua viabilidade: como é possível levar a cabo uma filosofia que trate única e exclusivamente 

de conhecimentos apoditicamente evidentes? Dito de maneira mais precisa, trata-se do 

questionamento acerca da possibilidade de a Fenomenologia Transcendental fundamentar todo 

o saber e, assim, lançar-se ao posto de primeira filosofia. Ora, é a tal inquirição que Husserl 

responde com a apresentação da epoché fenomenológica:  

Se requer, portanto, uma consequente epoché por parte do fenomenólogo. (...) Isto é, 

na execução da reflexão fenomenológica, [ele] deve inibir toda simultânea execução 

de posições objetivas postas em ação na consciência irreflexiva, e impedir com isso 

que penetre em seus juízos o mundo que para ele 'existe' diretamente.53 

Aqui, podemos perceber a importância genérica da epoché: o método da suspensão 

surge como elemento decisivo na configuração da atitude fenomenológica, na medida em que, 

                                                 
50 FRAGATA, 1956, p. 51. Essa mesma constatação encontra-se também explícita, pelo menos, nas Meditações 

Cartesianas (cf. HUSSERL, 2013, p. 52). 
51 Cf. HUSSERL, 2006a, p. 69 [Hua III/1, p. 43-44].  
52 MORUJÃO, 1961, p. 51. 
53 HUSSERL, Edmund. El Artículo “Fenomenología” de la enciclopedia británica. In: Invitación a la 

fenomenología. Paidós: Barcelona, 1992, p. 35. Tradução minha de: “Se requiere, por tanto, una consecuente 

epoché por parte del fenomenólogo. (...) Esto es, en la ejecución de la reflexión fenomenológica, debe inhibir toda 

simultánea ejecución de las posiciones objetivas [ob] puestas en acción en la conciencia irreflexiva, e impedir con 

ello que penetre en sus juicios el mundo que para él «existe» directamente”. 

 



85 

 

conforme destaca Gustavo de Fraga, “para adquirir o seu carácter próprio, a fenomenologia tem 

de deixar de ser mundana ou dogmática e a forma única de o deixar de ser é aceitar a redução 

fenomenológica e praticá-la”54. É por possuir este papel profundamente indispensável que, para 

Eugen Fink, é o método que caracteriza a Fenomenologia: “este método, este caminho do 

conhecimento, que determina no mais profundo o caráter próprio da fenomenologia, é a 

‘redução fenomenológica’”55.  

Apropriando-se, com todas as ressalvas expostas no capítulo anterior, da proposta 

epistemológica cartesiana e, mais especificamente, do “espírito metodológico cartesiano”, o 

mestre de Freiburg propõe que: 

Em lugar do ensaio cartesiano da dúvida universal, nós poderíamos fazer surgir agora 

a epoché universal, no nosso sentido nitidamente determinado e novo (...). Nosso 

propósito é precisamente a descoberta de um novo domínio científico, e de tal que 

deve ser alcançado justamente pelo método de parentização.56 

Seja “Colocar entre parênteses”, “pôr em questão” “dar índice zero”, “tirar do 

circuito”, “inibir”, “suspender” ou qualquer outra expressão semelhante57, o fundamental a ser 

entendido sobre o sentido da epoché fenomenológica – antes de avançar com a sua execução – 

é que, com ela, não se visa, em momento nenhum, negar aquilo que é posto entre parênteses ou 

insinuar que tudo que existe – real ou idealmente – é fruto de ilusões. “Não se pretende 

propriamente duvidar da existência do mundo, nem, muito menos, suprimi-lo”58. Por isso, dar 

índice zero às proposições e aos métodos das ciências naturais, por exemplo, não significa 

defender que as teses e os juízos daquelas ciências são falsos, nem que seus métodos são falhos. 

Longe disso. “É, antes, alguma coisa de absolutamente original”59: no processo de reflexão 

                                                 
54 FRAGA, 1957, p. 5.  
55 FINK, Eugen. The Phenomenological Philosophy of Edmund Husserl and Contemporary Criticism. In: The 

Phenomenology of Husserl: Selected Critical Readings. R. O. Elveton (org.). Michigan, EUA: Quadrangle Books, 

1970, p. 99. Tradução minha de: “This method and way of knowing, which is the most essential feature of 

phenomenology’s unique character, is the “phenomenological reduction”. Disponível em: https://pt.scribd.com/ 

doc/212912092/The-Phenomenological-Philosophy-of-Edmund-Husserl-and-Contemporary-Criticism-by-

Eugen-Fink. Acesso em: 28.12.2015. 
56 HUSSERL, 2006a, p. 81 [Hua III/1, p. 56] – destaques meus. Com relação a distinção entre a dúvida cartesiana 

e a epoché fenomenológica implicada nessa passagem, as palavras de Morujão (1961, pp. 57-58) são elucidativas: 

“Descartes é o filósofo escolhido para tornar mais acessível esse método. (...) Ambos procuram uma posição que 

lhes garanta um ponto de partida liberto de pressupostos, e o que para Descartes, é a dúvida metódica, representa, 

mutatis mutandis, para a fenomenologia, a epoché. Mas (...) se a dúvida cartesiana é algo provisório, em 

contrapartida, a epoché é definitiva. Descartes duvida, não para se estabelecer na dúvida, mas para atingir uma 

certeza. Husserl, esse, não sai nunca da epoché, pois é no terreno desta que a ciência rigorosa da filosofia se 

estabelece”.   
57 Empregamos aqui os termos mais correntes com os quais Husserl designa a epoché. Eles encontram-se, por 

exemplo, em A Ideia, 2014, p. 63, 69; Ideias I, 2006a, §31, pp. 78-80; Meditações Cartesianas, 2013, p. 58. 
58 FRAGATA, 1959, p. 92. 
59 MORUJÃO, 1954, p. 61. 

 



86 

 

fenomenológica que os inibiu, tais objetos estão interditados e o fenomenólogo não pode, então, 

sob hipótese nenhuma, tomá-los em suas reflexões60; sua motivação, portanto, é, por um lado, 

estabelecer que aquilo que foi colocado fora do circuito não pode ser pressuposto ou levado em 

consideração no desenvolvimento das investigações fenomenológicas, entretanto, por outro 

lado, nada se abandona, nem nada se perde.  

Não abrimos mão da tese que efetuamos, não modificamos em nada a nossa 

convicção, que permanece em si mesma o que ela é (...) E, no entanto, ela sofre uma 

modificação – enquanto permanece em si mesma o que ela é, nós a colocamos, por 

assim dizer “fora de ação”, nós “a tiramos do circuito”, “a colocamos entre 

parênteses”. Ela ainda continua aí, assim como o que foi posto entre parênteses (...). 

Também podemos dizer: a tese é uma vivência, mas dela não fazemos “nenhum 

uso”.61 

Ou seja, após a suspensão de um juízo específico ou mesmo de todo o mundo natural 

em sentido amplo, eles não serão eliminados de consideração, mas serão encarados apenas sob 

o aspecto como se apresentam à consciência – isto é, como fenômenos reduzidos à 

consciência62.  

Ademais, contra uma possível “visão superficial do alcance da epoché [que] levaria a 

interpretá-la como simples exclusão de preconceitos, tendente a purificar as ciências ou ainda 

à constituição de uma ciência ‘liberta de teorias’”63, é de extrema importância assinalar que o 

seu alcance é ainda muito maior: trata-se da defesa husserliana de que, em virtude da execução 

do método fenomenológico – e somente por meio dele -  podemos ascender a um novo domínio 

científico. Repitamos as palavras do mestre de Freiburg: tal domínio “deve ser alcançado 

justamente pelo método de parentização”64. A atitude autenticamente filosófica, portanto, não 

acontece de maneira meramente volitiva ou pela simples mudança de estado mental do filósofo; 

muito pelo contrário, a entrada no domínio científico próprio à Fenomenologia é 

metodologicamente mediada; isto é, a atitude fenomenológica só conquista sua consolidação 

através da epoché, de modo que levá-la a cabo é efetivar o método fenomenológico65. Dentro 

do pensamento husserliano, pois, Fenomenologia é, antes de qualquer coisa, seu próprio 

                                                 
60 MORUJÃO, 1954, p. 63: “Todas as ciências que se reportam ao mundo natural, seja qual for a perfeição, rigor 

e evidência das suas conclusões, serão colocadas ‘fora de circuito’, não se fazendo uso da sua validez”. 
61 HUSSERL, 2006a, p. 79 [Hua III/1, p. 54] – destaque meu. 
62 Conforme nota Fragata (Cf. 1959, p. 93), rigorosamente falando, poderíamos distinguir a epoché da “redução”, 

uma vez que é pela suspensão, isto é, praticando a epoché, que reduzimos, é devido a epoché que se consegue a 

redução. A epoché seria, pois, causa da “redução”. Como, porém, exercer a epoché é, simultaneamente, “reduzir”, 

os dois termos são empregados indiferentemente pelo próprio Husserl.  
63 MORUJÃO, op. cit., p. 63. 
64 HUSSERL, 2006a, p. 81 [Hua III/1, p. 56] – destaques meus.  
65 Como aponta, dentre outros, W. Biemel (In: HUSSERL, 2014, p. 10): “a redução fenomenológica proporciona 

o acesso ao modo de consideração transcendental”. 

 



87 

 

método. Por isso, afirma ele: “acima de tudo, 'fenomenologia' designa um método e uma atitude 

intelectual: a atitude intelectual especificamente filosófica, o método especialmente 

filosófico”66. 

4.2 OS SENTIDOS DE TRANSCENDÊNCIA NA FENOMENOLOGIA TRANSCEN-

DENTAL 

 

Com o acima exposto, “aprendemos a entender o sentido, mas de modo algum qual é 

a possível operação da epoché”67. Isso quer dizer que, em posse das últimas considerações, 

vemo-nos diante da tese de que a atitude fenomenológica exige a evidência apodítica para que 

os juízos do conhecimento sejam admitidos como válidos pela Fenomenologia Transcendental 

e que essa exigência deve ser rigorosamente assegurada pela epoché, ou seja, pela inibição de 

tudo que não é dado a uma evidência apodítica. Contudo, nem a esfera que será posta entre 

parênteses foi delimitada, nem tampouco a região que poderá ser tomada como campo dos 

dados indubitavelmente evidentes foi caracterizada. Essa é, pois, a tarefa que deve ser aqui 

levada a cabo.  

É nesse contexto de compreensão da execução metodológica de uma atitude 

especificamente fenomenológica e, por conseguinte, de estruturação da Fenomenologia como 

ciência fundamental, que os conceitos de “transcendência” e “imanência” e a ideia de 

“transcendentalidade” ganham importância capital, na medida em que a epoché se define 

precipuamente como um método de inibição de transcendências, cujo fito maior “é a 

delimitação da região da consciência transcendental, possibilitando assim um ponto de partida 

absolutamente certo para uma filosofia como ciência rigorosa”68.  

Destarte, deve-se agora, finalmente, acompanhando a execução da epoché, (1) 

circunscrever os sentidos de “transcendência” e “imanência” presentes no pensamento 

transcendental husserliano, (2) determinar qual deles é o autêntico significado fenomenológico-

transcendental e, por fim, (3) indicar em que medida um novo sentido também de subjetividade 

(transcendental) é forjado a partir da ressignificação desses termos.  

                                                 
66 HUSSERL, 2014, p. 44 [Hua II, p. 23].  
67 Idem, 2006a, p. 83 [Hua III/1, p. 57].  
68 MORUJÃO, 1954, p. 64. No mesmo sentido, o próprio Husserl assevera que “através da έποχή fenomenológica, 

reduzo o meu eu natural humano natural e a minha vida anímica – o domínio da minha autoexperiência psicológica 

– a meu eu fenomenológico-transcendental, ao domínio da autoexperiência fenomenológico-transcendental” 

(2013, p. 63).  

 



88 

 

Para isso, tendo em vista que “o conceito de redução foi introduzido nas cinco lições 

de Göttingen publicadas com o nome de ‘A Ideia da fenomenologia’ (1907)”69 e, especialmente, 

que “este trabalho [A Ideia] é devotado à clarificação fenomenológica das noções de imanência 

e transcendência”70, tomar-se-á essa obra como fio-condutor da seguinte exposição e, por isso, 

as etapas da epoché e as modificações de sentido das noções aqui investigadas serão analisadas 

a partir do desenvolvimento dos três graus de consideração fenomenológica que nela é 

apresentado. 

 

4.2.1 O sentido natural da transcendência 

Conforme supramencionado, a tarefa radical propugnada por Husserl impõe que se 

“coloque por terra” todo e qualquer conhecimento que contenha um mínimo que seja de 

obscuridade e incerteza, tendo em vista a aquisição de conhecimentos capazes de se 

configurarem como ponto de partida absolutamente dado e indubitável, “a partir do qual toda a 

pergunta encontre e deva encontrar a sua resposta imediata”71. Dito de maneira mais rigorosa: 

a tarefa precípua da epoché é colocar entre parênteses tudo que carece de apodicidade, a fim de 

que alcançar o campo dos dados que se presentem de modo pleno a uma intuição evidente. 

Em face disso, ainda no âmbito da atitude natural, Husserl se coloca diante da primeira 

reflexão gnosiológica, que pode ser resumida na seguinte pergunta: qual o critério que nos 

permitirá distinguir entre a indubitabilidade de um conhecimento e a dubitabilidade de outro?72 

Ora, é justamente para responder a esta questão que o fenomenólogo lançará mão do par 

conceitual “imanência/transcendência”: diz ele que “imanência em geral é o caráter necessário 

de todo o conhecimento”73. Por seu turno, enquanto correlato contrário dela, “a transcendência 

é fonte de incertezas”74 e, devido a isso, deve ser colocada entre parênteses. Isso legitima a 

caracterização do chamado princípio gnosiológico:  

                                                 
69 BARBOSA, Rafael Basso. A ideia husserliana de Fenomenologia. In: Inconφidentia: Revista Eletrônica de 

Filosofia. Mariana-MG, v. 2, n. 2, jan-jul de 2014, p. 26. Disponível em: < http://inconfidentia.famariana.edu.br/ 

wp-content/uploads/2014/08/A-ideia-husserliana-de-fenomenologia.pdf>. Acesso em: 22 set. 2015. 
70 COBB-STEVENS, R. Husserl and Analytic Philosophy. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1990, p. 

165. (Phaenomenologica 116). Disponível em: <http://link.springer.com/book/10.1007/978-94-009-1888-7>. 

Acesso em: 30.08.2015. Tradução minha de: “This work is devoted to a phenomenological clarification of the 

notions of immanence and transcendence”. 
71 HUSSERL, 2014, p. 52 [Hua II, p. 30]. 
72 Cf. Ibidem, p. 21 [Hua II, p. 4]. 
73 Ibidem, p. 57 [Hua II, p. 33].  
74 MORUJÃO, 1980, p. 204. 

 



89 

 
Há que afetar toda a transcendência concomitante com o índice da desconexão, ou 

com o índice da indiferença, da nulidade gnosiológica, com um índice que afirma: não 

me importa aqui absolutamente nada a existência de todas estas transcendências, quer 

eu nela creio ou não; aqui, não é o lugar de sobre ela julgar; isso fica completamente 

fora de jogo.75 

Em tais palavras, mesmo sem ainda compreender adequadamente o significado dos 

termos em questão, já é possível observar que o projeto fenomenológico-transcendental pode 

ser compreendido como o esforço de suspender as transcendências em favor de conhecimentos 

indubitáveis76. Entretanto, o que, neste grau de consideração, pode ser reputado como duvidoso 

e, consequentemente, deve ser posto fora de circuito? Noutras palavras, o que de fato pode ser 

caracterizado como transcendente neste momento?  

Como sabemos, a atitude natural é aquela na qual cotidiana e habitualmente vivemos; 

é a atitude, nos dizeres de John Brough, “marcada pela absorção nos objetos mundanos”77. Nela, 

pois, encontramo-nos voltados para a realidade exterior – para o mundo – na qual transitamos 

com familiaridade, circundados por outras pessoas e por objetos, e em tudo isso 

espontaneamente acreditamos – como afirma, por outras palavras, Husserl: 

Encontro constantemente à disposição, como estando frente à frente comigo, uma 

efetividade espaço-temporal da qual eu mesmo faço parte, assim como todos os outros 

homens que nela se encontram e que de igual maneira estão a ela referidos. Eu 

encontro a “efetividade”, como a palavra já diz, estando aí, e a aceito tal como se dá 

para mim, como estando aí.78 

Todavia, “será a existência deste mundo, desta realidade, algo apoditicamente 

evidente?”79. Para responder – negativamente – a esta interrogação, consideremos um exemplo 

análogo ao fornecido pelo fenomenólogo no §41 de Ideias I80: encontro-me diante de um livro; 

concentrando-me nele, posso alterar tanto minha posição quanto a dele no espaço e posso 

rotacioná-lo de diversas maneiras, mas a consciência de que estou diante de um e mesmo livro 

permanece. Os aspectos deste objeto que, sob certo ângulo, revelavam-se indeterminados, são 

trazidos, através de modificações de posição, à clareza da determinação; outros, que apareciam 

de modo claro, são então velados. Na minha percepção atual, com efeito, jamais tenho o livro 

por inteiro, pois o que há, na verdade, “é uma série ininterrupta de esboços ou perspectivas 

                                                 
75 HUSSERL, 2014, p. 63 [Hua II, p. 30]. 
76 Como aponta Morujão (1961, p. 63): “porque a transcendência é fonte de incertezas e a filosofia procura uma 

base indubitável para se erguer, é que se pratica a posição entre parênteses” 
77 BROUGH, 2008, p. 180. Tradução minha de: “marked by absorption in mundane objects”.  
78 HUSSERL, 2006a, p. 77 [Hua III/1, p. 52-53]. 
79 FRAGATA, 1959, p. 102. 
80 Cf. HUSSERL, op. cit., pp. 97-98 [Hua III/1, p. 73-74]. 

 



90 

 

[Abschattungen]”81 da coisa em questão. Não capto perceptivamente o livro, mas sim 

determinados perfis do mesmo objeto, pois qualquer movimentação minha ou dele irá 

apresentá-lo sempre e necessariamente de modos distintos82. Generalizando tais ponderações 

exemplificativas para todas as coisas que compõem a realidade espaço-temporal e que, portanto, 

são objetos de uma percepção possível, Husserl sustenta que  

Da percepção da coisa faz parte (...), por necessidade de essência, certa inadequação. 

Uma coisa, por princípio, só pode ser dada ‘por um de seus lados’, e isso não significa 

de maneira incompleta, imperfeita, mas significa justamente o que é prescrito pela 

exibição de perfil. Uma coisa é dada necessariamente em meros “modos de aparição”. 

(...) Ser desta maneira imperfeita in infinitum faz parte da essência insuprimível da 

correlação entre coisa e percepção da coisa83.  

Relativamente às coisas que se apresentam no mundo exterior via percepção, portanto, 

a plena adequação pela qual aspira a evidência apodítica é impossível. De forma que “a 

conclusão inevitável é a seguinte: o filósofo, que só descansa na ‘evidência apodítica’, não pode 

começar pela coisa exterior”84. Desse modo, é a realidade exterior – ou natureza num 

determinado sentido85 – que assume a primeira acepção (vale destacar: ainda sob a perspectiva 

da atitude natural) de transcendente, porque sempre e necessariamente está para-além, 

extrapola, transcende os limites daquilo que é efetivamente dado na percepção:  

Aspecto característico da natureza e de tudo o que cai no âmbito do presente título 

[transcendente], aquilo que ultrapassa experiência não só no sentido de que não é 

absolutamente determinado, mas também no sentido de que, em princípio, não pode 

ser absolutamente determinado porque é necessariamente dado por meio de 

apresentações, através de perfis.86 

 Em consequência disso, o mundo exterior deve sucumbir à epoché. Porém, é preciso 

atentar para o fato de que isso não significa que somente o índice de existência das coisas 

materiais é que deve ser inibido. As ciências que dizem respeito a este mundo, como apontamos 

                                                 
81 MORUJÃO, 1957, p. 9.  
82 HUSSERL, op. cit., p. 98: “uma única e mesma forma (dada corporalmente como a mesma) aparece sempre 

continuamente ‘de outra maneira’, em sempre outros perfis” [Hua III/1, p. 74]. 
83 Ibidem, pp. 103-104 [Hua III/1, p. 80].  
84 FRAGATA, 1959, p. 106. 
85 A saber, no sentido empregado por Husserl ao caracterizar a primeira acepção de “transcendente” na enumeração 

que realiza no §30 da obra que compõe o volume XII da Husserliana – Collected Works, intitulado Os problemas 

básicos da Fenomenologia [doravante Problemas]: “Por natureza [entende-se] precisamente um título que abrange 

a totalidade das objetividades que se apresentam através de aparições”. Tradução minha de: “For nature is precisely 

a title that embraces the totality of objectivities presenting themselves through appearings” (HUSSERL, Edmund. 

The basic problems of Phenomenology: From the Lectures, Winter Semester, 1910–1911. Trans. I. Farin; J. G. 

Hart. Dordrecht: Springer, 2006b, p. 65 (Husserliana: Collected Works, v. 12). 
86 Ibidem, p. 63. Tradução minha de: “characteristic feature of nature and everything that falls under this title that 

it transcends experience not only in the sense that it is not absolutely given, but also in the sense that, in principle, 

it cannot be absolutely given, because it is necessarily given through presentations, through profiles”.  

 



91 

 

em páginas anteriores87, também carecem do rigor baseado nas evidências apodíticas – exigido 

à configuração da atitude fenomenológica – e, por isso, elas também devem ser colocadas fora 

de circuito junto com o mundo ao qual estão referidas (o mundo natural latu sensu). No mesmo 

sentido, Husserl ainda aponta que, junto com o mundo natural e suas ciências,  

Também estão excluídas todas as objetividades individuais que se constituem 

mediante funções valorativas e práticas da consciência, todas as espécies de 

realizações da civilização, obra das artes técnicas das belas-artes, das ciências (...) e 

toda forma de valores estéticos e práticos. E naturalmente também efetividades tais 

como o Estado, costumes, direito e religião. Assim, a exclusão de circuito atinge todas 

ciências naturais e do espírito (...), justamente porque são ciências que requerem a 

orientação natural.88 

E mais, na medida em que se trata de colocar entre parênteses todo aquilo que se refere 

à atitude natural – como explicitam as últimas palavras da passagem supracitada –, a redução 

também atinge a matemática, a lógica e ciências afins, o que não implica, pondera Husserl, que 

as objetividades universais – as essências – às quais tais ciências estão correlacionadas também 

devam ser suspensas, pois, como veremos adiante, esse tipo de objetos será preservado nas 

considerações fenomenológicas futuras. Trata-se, neste caso, de dar índice zero às disciplinas 

enquanto tais89.  

Ainda neste grau de consideração, Husserl assinala mais uma transcendência: a 

transcendência de Deus. E, sendo assim, nem este escapa da epoché. Embora a argumentação 

husserliana acerca da exclusão de Deus (realizada no §58 de Ideias I) não seja uma das mais 

estruturadas, ela é clara e incisiva: a existência de um ser divino extramundano implica que, 

além de estar para-além do mundo, ele também possuiria uma relação de exterioridade com a 

consciência. Dessa forma,  

Ele seria um “absoluto” num sentido totalmente diferente do absoluto da consciência, 

assim como, por outro lado, um transcendente num sentido totalmente diferente do 

transcendente no sentido do mundo. Naturalmente, nossa redução fenomenológica é 

extensiva a esse “absoluto” e a esse “transcendente”90.  

Assim, apesar de não dar razões suficientes para distinção entre os sentidos da 

transcendência do mundo e de Deus, o fenomenólogo garante que “ele [Deus] deve permanecer 

fora de circuito no campo de investigação a ser estabelecido”91.  

                                                 
87 Cf. seção “3.1.1 Sobre a atitude natural e suas (insufi)ciências”, pp. 70-75 do presente trabalho.  
88 HUSSERL, 2006a, p. 131 [Hua III/1, p. 108].  
89 Cf. Ibidem, pp. 134-135 [Hua III/1, pp. 111-113]. 
90 Ibidem, p. 134 [Hua III/1, p. 111]. 
91 Ibidem, p. 134 [Hua III/1, p. 111].  



92 

 

Ora bem. Tendo identificado o mundo material, as ciências que nele se realizam, todas 

as produções estéticas e práticas humanas, as instituições sociais e até Deus como 

transcendências, o que nos resta? Incólumes ficam apenas os atos da consciência, as vivências 

do sujeito, visto que, deslocando a reflexão para o que se revela no mundo interior do sujeito 

empírico, assevera Husserl,  

apreendi um ‘algo ele mesmo’, absoluto, cuja existência não pode por princípio ser 

negada (...). Eu digo e de maneira cabal e necessária: eu sou, esta vida é, eu vivo: 

cogito. (...). Assim, pois, está de todas as maneiras claro que tudo aquilo que está para 

mim aí no mundo-de-coisas é somente realidade presuntiva; mas está claro, ao 

contrário, (...) que minha atualidade de vivência é efetivamente absoluta, dada por 

uma posição incondicionada, pura e simplesmente insuprimível92. 

Eis o que Husserl designa, na “Segunda Lição” de A Ideia, com o nome de evidência 

da cogitatio: não importa que o percepcionado, lembrado, representado ou julgado seja certo 

ou incerto, real ou fictício, efetivo ou não. Considerando as vivências subjetivas enquanto tais, 

é absolutamente indubitável que se percepciona, que se lembra, que se julga, etc.93 Com efeito, 

a imanência, mesmo neste sentido mais ingênuo, “é o modo de ser das vivências; estas não se 

dão em perspectivas; não há faces que as possa figurar ora de um ora de outra: dão-se 

absolutamente”94, e é nesse sentido que Husserl afirma que “uma vivência não se perfila”95, 

pois “é da essência do dado imanente dar justamente um absoluto, que não pode de modo algum 

se exibir ou perfilar por seus lados”96.  

Aqui, deve-se atentar, porém, que esta primeira acepção de “imanência”, por ainda 

estar adstrita à contraposição entre mundo externo e subjetividade empírica, é a de imanência 

real, entendida como o que está contido e que compõe os atos da consciência empírica, os 

fenômenos mentais reais que se desenvolvem no tempo objetivo da natureza. Imanente aqui é, 

pois, “tomado como o que está na mente como uma coisa é dita estar contida em alguma outra 

coisa”97.  

Tendo em vista essas caracterizações, a definição de transcendência real pode ser 

aperfeiçoada nas palavras de John Caputo: “transcendências são mundanas, realidade empíricas 

que dão à subjetividade em um complexo de presença e ausência, de intuições parcialmente 

                                                 
92 HUSSERL, 2006a, pp. 108-109 [Hua III/1, pp. 85-86] 
93 Cf. Idem, 2014, p. 52 [Hua II, p. 30]. 
94 MORUJÃO, 1957, p. 14 – destaques nossos.  
95 HUSSERL, 2006a, p. 101 [Hua III/1, p. 77]. 
96 Ibidem, p. 105 [Hua III/1, p. 82] – destaques meus. 
97 BROUGH, 2008, p. 180. Destaques e tradução minha de: “taken to be in the mind as one thing is said to be 

contained in some other thing”.  

 



93 

 

cheias e vazias”98. Ou seja, é aquilo que está fora da consciência empírica, “de onde resulta 

uma concepção de transcendência ingênua, como ‘mundo exterior’”99. É precisamente todo e 

qualquer transcendente nesse sentido que deve ser posto fora de circuito neste grau inicial de 

consideração fenomenológica.  

Com isso, pode ser caracterizada a primeira etapa da redução fenomenológica, 

denominada por Husserl de redução gnosiológica100 e por alguns intérpretes101 de redução 

psicológica: “tudo que me é exterior, mesmo as outras pessoas e o próprio Deus, está posto 

‘entre parênteses’ e, em lugar do mundo em si, surge o ‘mundo’ consciente, o ‘mundo’ reduzido 

às vivências, ou [mundo] psicológico”102, entendido enquanto real, na medida em que, como 

Husserl observa logo no começo da “Terceira Lição” de A Ideia, a evidência de ser indubitável 

da cogitatio, neste momento, ainda se confunde com a posição de que esta vivência 

cognoscitiva é do sujeito empírico, mundano103. A redução gnosiológica ou psicológica, então, 

“suspende o juízo relativamente à existência de tudo o que é exterior ao sujeito”104 e restringe 

a investigação aos fenômenos imanentes, compreendidos enquanto vivências que estão dentro 

da consciência natural.  

Nesse contexto, uma passagem de A Ideia apresentada quando foram abordados os 

sentidos de “transcendência” e “imanência” em Descartes ganha novamente relevância: “o 

imanente, dirá aqui o principiante, está em mim; o transcendente, fora de mim”105. Essas 

palavras expressam com privilegiada clareza tanto a primeira acepção de tais conceitos em 

Husserl quanto a acepção deles para Descartes, porque se trata aqui precisamente de uma 

                                                 
98 CAPUTO, 1979, p. 206: “Transcendencies are mundane, empirical realities which give themselves to 

subjectivity in a complex of presence and absence” [tradução minha]. 
99 PERES, Savio P.  O problema da transcendência do objeto da percepção e do objeto da física nas investigações 

lógicas de Husserl. In: Philósophos, Goiânia, v.19, n. 1, p. 219-246, jan/jun. 2014, p. 237. Disponível em: 

https://www.academia.edu/9047695/O_Problema_da_transcend%C3%AAncia_do_objeto_da_percep%C3%A7

%C3%A3o_e_do_objeto_da_f%C3%ADsica_nas_Investiga%C3%A7%C3%B5es_L%C3%B3gicas_de_Husserl

. Acesso em: 28 out. 2015. 
100 Cf. HUSSERL, 2014, p. 63 [Hua II, p. 39]. 
101 Cf. TOURINHO, Carlos D. Versões da "Transcendência na Imanência" na Fenomenologia de Edmund Husserl. 

Philósophos, Goiânia, v.17, n. 2, pp. 107-130, 2012b, p. 108-109. Disponível em: <http://revistas.ufg.br/ 

index.php/philosophos/article/view/19386/13574#.VdiJ__SvwwQ>. Acesso em: 15 set. 2014 2012b, p. 110; Cf 

também BROUGH, 2008, p. 180; FRAGATA, 1959, p. 101. 
102 FRAGATA, 1959, p. 107 – destaques meus.  
103 Cf. HUSSERL, op. cit., p. 68 [Hua II, p. 44]. 
104 FRAGATA, 1962, p. 29.  
105 HUSSERL, op. cit., p. 22 [Hua II, p.5] – destaques meus. 

 



94 

 

apropriação husserliana de noções cartesianas106. Por isso, Husserl reconhece que até aqui 

chegara também Descartes.  

Consequentemente, assim como na filosofia cartesiana, neste estágio de consideração 

(conforme se pode avistar a partir das acepções de “transcendência” e “imanência” 

supracitadas), a consciência é, ela também, concebida como uma coisa mundana, tal qual a res 

cogitans, ou ainda, como um recipiente, uma caixa107. Assim, também de maneira análoga ao 

observado em Descartes, o enigma fundamental da transcendência se delineia a partir da 

demarcação de duas regiões antepostas e exteriores uma a outra (há a consciência efetiva, certa 

“interioridade” cujas vivências cognitivas são indubitáveis, e há o mundo, em sentido amplo, 

fora dela e carente de certeza), e se expressa no seguinte questionamento: como as vivências da 

consciência correspondem a objetos que nelas não estão? “Como posso eu, este homem, atingir 

nas minhas vivências, um ser em si, fora de mim?”108.  

Esquematicamente, à vista do exposto nesta seção, podemos didaticamente apresentar 

as distinções de sentido aqui realizadas do seguinte modo: 

Tabela 1 – Primeira acepção de “transcendente” e “imanente” em Husserl. 

Grau de 

consideração 

fenomenológica 

Etapa realizada Transcendente Imanente 

Primeiro grau 

Redução 

Psicológica: 

restrição dos dados 

legítimos à 

investigação. 

O que está fora da consciência 

mundana, o mundo exterior 

latu sensu (coisas materiais, 

ciências “naturais”, produções e 

instituições humanas, Deus).  

O que está dentro da 

consciência empírica, 

vivências subjetivas 

reais, cogitationes.  

 

 

4.2.2 O primeiro sentido fenomenológico da transcendência  

Bem, se resgatarmos todas as críticas avançadas por Husserl contra Descartes acerca 

destes sentidos de “transcendência” e “imanência” e da concepção mundana de subjetividade109, 

poderemos compreender porque satisfazer-se com o conquistado naquele estágio de 

                                                 
106 O que é reconhecido na literatura auxiliar: cf., por exemplo, MORUJÃO, 1957, p. 14; FRAGATA, 1962, p. 29; 

TOURINHO, 2012a, p. 33.  
107 BROUGH, 2008, p. 180: “Aqui, a abordagem psicológica, mesmo que de psicologia descritiva, leva à 

concepção da consciência como uma caixa, [pois] eventos mentais, experiências e seus conteúdos, são tomado 

como estando realmente contido na mente”. Tradução minha de: “Here the psychological approach, even that of 

descriptive psychology, leads to the conception of consciousness as a bag. Mental events, experiences and their 

contents, are taken to be really contained in the mind”. 
108 Cf. HUSSERL, 2014, pp. 24-25 [Hua II, p. 7].  
109 Cf. tópico 2.2 “A crítica Husserliana a Descartes”, pp. 58-68 da presente dissertação.  

 



95 

 

consideração seria insuficiente para as ambições do projeto fenomenológico e porque, diante 

disso, o mestre de Freiburg nos adverte que “antes de mais, já a cogitatio cartesiana necessita 

da redução fenomenológica”110. Dito com outras palavras:  

Necessitamos aqui da redução para que não se confunda a evidência da cogitatio com 

a evidência de que existe a minha cogitatio, com a evidência do sum cogitans e coisas 

similares. Há que se precaver da fundamental confusão do fenômeno puro no sentido 

fenomenológico com o fenômeno psicológico.111 

O processo de redução deve, então, voltar-se para o próprio sujeito empírico e seus 

fenômenos mentais. Esta etapa constitui o início do segundo grau de consideração 

fenomenológica que, a rigor, não pode ser classificado como uma nova redução, mas sim como 

uma radicalização da suspensão de tudo aquilo que é, de algum modo, mundano. O que é 

possível na medida em que, conforme Husserl sublinha no terceiro volume das Ideias, intitulado 

Fenomenologia e a Fundação das Ciências, esta   

suspensão da epoché pode ter duas direções: a algo transcendente (ou seja, tudo o que 

não é ele mesmo processo-vivência [vivência subjetiva] ou correlato de processo-

vivência) pode ser postulada (...) mas também a reflexão pode dirigir-se em direção a 

si mesmo e ao Ego subjacente às vivências, e neste sentido, encontrar estados 

psíquicos e sujeito psíquico e psique: é claro que aqui também a redução é 

realizada.112 

Ou seja, se, antes, a realidade externa havia sido suspensa, agora, também a realidade 

psicológica é colocada fora de circuito: “o eu como pessoa, como coisa do mundo, e a vivência 

como vivência desta pessoa (...), tudo isso são transcendências e, enquanto tais, 

gnoseologicamente zero”113. Isso, porém, não significa que as vivências sejam excluídas da 

investigação. Pelo contrário, significa que tais vivências, em virtude desta ampliação do campo 

da redução, podem se manifestar em plena pureza, de modo absoluto, porque, sem qualquer 

referência à realidade natural de qualquer espécie, pode-se ter acesso intuitivo e indubitável a 

elas. Por isso, Husserl afirma que a toda vivência psicológica, através da redução, corresponde 

uma vivência pura:  

                                                 
110 HUSSERL, 2014, p. 24 [Hua II, p. 7]. 
111 Ibidem, p. 68 [Hua II, p. 43]. Sobre o sentido de “fenômeno puro”, é importante assinalar, conforme Morujão 

(1957, p. 17), que “Puro significa não mundano; consciência pura é a consciência não mundana onde se dá o 

fenômeno puro”.  
112 HUSSERL, Edmund. Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy. 

Third Book: Phenomenology and the Foundation of the Sciences. Trans. by Pohl, W.E., Klein, T.E. The Hague: 

Martinus Nijhoff, 1980, p. 65 (Husserliana: Collected Works, v. 1). Tradução minha de: “the suspending epoché 

can have two directions: a transcendent something (that is to say everything that is not itself lived-process or 

correlate of lived-process) can be posited (...) but also the reflection can direct itself toward the lived-process itself 

and the Ego undergoing lived-process, and in this regard find psychic states and psychic subject and psyche: of 

course here also the reduction is performed”. 
113 Idem, 2014, p. 68 [Hua II, p. 44].   

 



96 

 
A toda a vivência psíquica corresponde, pois, por via da redução fenomenológica, um 

fenômeno puro, que exibe a sua essência imanente (singularmente tomada) como 

dado absoluto. Toda a posição de uma ‘realidade não imanente’, não contida no 

fenômeno (...) está desconectada, isto é, suspensa.114  

 Assim, por exemplo, “esta minha percepção de algo” pode ser reduzida a “esta 

percepção de algo” enquanto tal. Realiza-se, com efeito, uma purificação do campo da 

imanência mediante a exclusão da imanência real enquanto transcendente. Noutras palavras: 

depurada de toda sua carga transcendente, a cogitatio já não mais carrega em si conjuntamente 

nenhum traço de realidade subjetiva empírica que, antes, a maculava.  

Com isso, a imanência revela-se em seu primeiro sentido fenomenológico, em 

contraste com o sentido meramente psicológico demonstrado anteriormente: ela “já não 

significa conjuntamente a imanência real, a imanência na consciência do homem e no fenômeno 

psíquico real”115, mas sim “designa o fluxo constituído pelas vivências purificadas de sua 

apercepção psicológica”116; ela diz respeito apenas aos atos, à vivência consciente pura e 

simples, sem qualquer referência a nenhuma espécie de realidade ou efetividade mundana, nem 

mesmo ao sujeito empírico-psicológico. 

Neste primeiro sentido fenomenológico, a imanência é chamada de “ingrediente” ou 

“inclusa”117, de modo que “o imanente incluso surge como o indubitável, justamente porque 

nada mais existe, nada mais ‘intenta para lá de si mesmo, (...) porque aqui o que é intentado 

está também autodado de modo completo e inteiramente adequado”118. Tais são, então, os 

primeiros dados fenomenologicamente apodíticos: as cogitationes puras. Elas são assumidas, 

até o momento, como os únicos dados indubitáveis e, com isso, delimitam a única região 

legítima de consideração fenomenológica119.  

                                                 
114 HUSSERL, 2014, p. 69 [Hua II, p. 45]. 
115 Ibidem, p. 25 [Hua II, p. 7]. 
116 PERES, 2014, p. 238.  
117 Seguindo as traduções espanhola, de M. García-Baró (Cf. HUSSERL, 1982, p. 10) e portuguesa, de A. Morão 

(Cf. HUSSERL, 2014, p. 8), utilizaremos aqui “ingrediente” ou “incluso” como sinônimos para traduzir o termo 

alemão “reell”, que é aplicado por Husserl para denominar esta acepção do “imanente” (reelle Immanenz) em 

contraposição ao sentido natural de imanência (reale Immanenz). Cf. BOEHM, Rudolf. Immanenz und 

Transzendenz In: Vom Gesichtspunkt der Phänomenologie. Martinus Nijhoff: Den Haag, 1968, pp. 145-146 

(Phaenomelogica, n. 26). 
118 HUSSERL, 2014, p. 22 [Hua II, p. 5]. 
119 É importante destacarmos que tal sentido de imanência já havia sido reconhecido por Husserl desde as 

Investigações Lógicas: “Se separarmos o eu corporal do eu empírico e se limitarmos, portanto, o eu psíquico puro 

ao seu teor fenomenológico, então ele reduz-se à unidade de consciência, por conseguinte, à complexão real (reell) 

de vivências que nós (ou seja, cada um para seu próprio eu) (...) encontramos com evidência como disponível para 

nós próprios” (HUSSERL, 2012b, p. 301 [Hua XIX/1, p. 363]).  

 



97 

 

Por seu turno, tudo o que “se encontra fora do ato cognitivo e, portanto, não se encontra 

contido na própria vivência cognoscitiva”120, nas cogitationes puras, é imputado como 

transcendente e está excluído da esfera da investigação. Este é o sentido amplo que Husserl 

confere à “transcendência”: 

Em um sentido completamente geral, o objeto do conhecimento ele mesmo não está 

presente no ato de conhecimento (e não está presente de jeito nenhum na consciência 

[entendida enquanto ato] da qual ele é objeto) E isso permanece mesmo no caso da 

intuição fenomenológica. Mesmo que seja fenomenologicamente intuído, [o 

transcendente] não está, no sentido próprio, dentro do ato121. 

Definição análoga se encontra também na A Ideia e é extremamente elucidativa porque 

é feita pelo mestre de Freiburg em termos de contraposições entre “imanência” e 

“transcendência” na acepção aqui em análise:  

Transcendência (...) quer dizer que o objeto do conhecimento não está como 

ingrediente contido no ato cognitivo, de modo que por “dado no verdadeiro sentido” 

ou “dado imanentemente” se entende o estar inclusamente contido. O ato de 

conhecimento, a cogitatio, tem momentos ingredientes, que, como ingredientes, a 

constituem: mas a coisa que ela intenta e que supostamente percepciona, de que se 

recorda, etc., encontra-se na própria cogitatio enquanto vivência, mas não 

inclusamente como fragmento, como algo que realmente nela existe122. 

Ademais, em consequência dessas modificações de sentido, a própria pergunta 

fundamental sobre a possibilidade do conhecimento também é reduzida. Uma vez que, nesta 

etapa de consideração, após a purificação do conceito de imanência ingrediente, a cogitatio 

nada mais carrega de duvidoso123, o enigma da transcendência, que antes era “como posso eu, 

este homem, atingir nas minhas vivências, um ser que está fora de mim?”, agora, passa a ser: 

“como pode o fenômeno puro do conhecimento atingir algo que não lhe é imanente, como pode 

                                                 
120 TOURINHO, 2012b, p. 108-109; Idem., 2012a, p. 32. 
121 HUSSERL, 2006b, p. 64: “in the completely general sense that the object of knowledge itself is not present in 

the act of knowledge (and is not present at all in the consciousness of which it is the object) (…) And that holds 

even in the case of the phenomenological intuiting. Even that which is intuited phenomenologically is not in the 

proper sense within the act” [tradução minha]. 
122 HUSSERL, 2014, p. 58 [Hua II, p. 35]. Essa oposição entre imanência inclusa e transcendência não-inclusa 

pode ser igualmente observada já na fase pré-transcendental de seu pensamento: segundo a interpretação 

husserliana da intencionalidade apresentada em Investigações Lógicas, “o objeto é transcendente à consciência 

porque o objeto é sempre algo visado pelos atos intencionais, ou seja, o objeto é sempre algo para o qual a 

consciência se direciona, portanto, não é algo pertencente (imanente) à própria consciência” (THOMÉ, Scheila C. 

Imanência versus Transcendência: A problematização do conceito de Intencionalidade na Fenomenologia de 

Edmund Husserl. In: Diálogos Possíveis, Salvador, ano 13, n. 2, pp. 135-150, 2014, p. 143. Disponível em: 

<FORA DO AR>. Acesso em: 21 jul. 2015). 
123 HUSSERL, op. cit., p. 87 [Hua II, p. 60]: “Temos a evidência do ser da cogitatio e, porque a temos, ela não 

implica enigma algum, portanto, também não o enigma da transcendência; vale para nós como algo de 

inquestionável, de que nos é permitido dispor”. 

 



98 

 

o conhecimento (absolutamente dado em si mesmo) atingir algo que não se dá em si mesmo 

absolutamente? E como pode compreender-se este atingir?”124.  

A consciência, porém, apesar de ter sido também destituída de todos os caracteres 

reais, continua no jogo de “dentro e fora”; permanece sendo, por conseguinte, concebida em 

termos espaciais, continua sendo pensada como um recipiente125.  

Com o exposto, pode-se representar mais uma vez as modificações de sentido de 

“transcendência” e “imanência” conforme o seguinte esquema: 

Tabela 2 – Segunda acepção de “transcendente” e “imanente” em Husserl. 

Grau de 

consideração  
Etapa realizada Transcendente Imanente 

Segundo grau, 

primeira etapa. 

Redução Psicológica: 

purificação dos dados 

legítimos à investiga-

ção. 

O que não compõe a 

cogitatio enquanto tal; o que 

está fora das vivências puras. 

Cogitationes puras, 

vivências, atos da 

consciência 

exclusivamente 

enquanto tais.  

 

 

4.2.3   O sentido fenomenológico-transcendental autêntico de transcendência 

Em posse disso, se são as vivências conscientes tal como presentam-se-a-si-próprias e 

somente enquanto tais, sem qualquer posição transcendente, que constituem o campo de dados 

a serem investigados, poder-se-ia aqui, aponta Husserl, assumir que já se pode configurar uma 

fenomenologia: ciência das cogitationes; isto é, “a fenomenologia do conhecimento enquanto 

doutrina das essências dos fenômenos cognitivos puros”126. Seria, então, investigação de 

fenômenos puros singulares (esta percepção enquanto tal, a evidência desta expectativa, a 

lembrança atual e pura de algo, etc.). 

Entretanto, ele pondera que “logo que a encetamos, notamos uma certa estreiteza, o 

campo dos fenômenos absolutos – tomados estes na sua singularidade – não parece satisfazer 

capazmente as nossas intenções”127. Isso porque, nessa delimitação, ele encontra um erro fatal, 

                                                 
124 HUSSERL, 2014, p. 25 [Hua II, p. 7]. 
125 Cf. BROUGH, 2008, p. 182.  
126 HUSSERL, op. cit., p. 72 [Hua II, p. 47]. 
127 Ibidem, p. 25 [Hua II, pp. 7-8].  

 



99 

 

qual seja, a pressuposição de que o sentido mais fundamental de imanência está restrito apenas 

àquilo que se encontra incluso nos atos da consciência pura128. 

Tal restrição, a rigor, implicaria a própria inviabilidade da Fenomenologia enquanto 

ciência fundamental do conhecimento, basicamente por dois motivos, de acordo com Husserl: 

primeiro, porque é da essência das cogitationes a referência a algo distinto de si – contexto 

argumentativo, em A Ideia, no qual ele se utiliza pela primeira vez do termo “intencional”, para 

afirmar que é inerente aos atos da consciência referirem-se intencionalmente ao transcendente, 

no sentido de não-incluso129 –, de modo que ignorar isso seria violar o princípio de todos os 

princípios da Fenomenologia (exigência de que tudo aquilo que se manifesta originariamente, 

no caso, a cogitatio, deva ser tomado exclusivamente tal como e nos limites em que se dá); e, 

segundo, porque observando este campo de fenômenos puros, em verdade, o que se nota 

indubitavelmente “é antes um eterno rio heraclitiano de fenômenos”130, pois as cogitationes 

puras são fenômenos inexoravelmente singulares e instantâneos (esta percepção, esta 

expectativa, a lembrança atual, etc.), baseado nos quais não se poderia elaborar proposições 

científicas acerca de essências que, por definição, possuem objetividade universal131. Dito de 

outra maneira: 

Que enunciados posso eu aqui fazer? (...) Posso dizer: isto aqui! Existe, sem dúvida 

nenhuma. Talvez eu possa até dizer que este fenômeno inclui como parte sua 

aqueloutro, ou que está conexo com o outro (...). Claro está, nada há aqui a ver com a 

validade “objetiva” destes juízos; eles não têm nenhum “sentido objetivo”132. 

Destarte, seria impossível fazer as “asserções científicas universalmente válidas da 

espécie de que aqui necessitamos”133 – ponto fulcral para Husserl, sobretudo porque as 

                                                 
128 Cf. HUSSERL, 2014, p. 59 [Hua II, pp. 35-36]. Como aponta Brough (2008, p. 185), “o erro fatal é restringir 

doação evidente à imanência real [reel], por confundir as duas. Por isso, damos mais um passo, e introduzimos 

uma distinção dentro da própria noção de imanência”. Tradução minha de: “The fatal mistake is to restrict evident 

givenness to real [reell] immanence, to conflate the two. So we take a further step, and introduce a distinction 

within the notion of immanence itself”.  
129 Cf. HUSSERL, op. cit., p. 71 [Hua II, p. 46]. Definição que também pode ser vista por termos similares em 

Problemas, quando, ao tratar do sentido genérico de transcendência (enquanto aquilo que está fora da cogitatio), 

Husserl sustenta que “Pertence à essência da relação intencional, sendo somente a relação entre consciência e o 

objeto da consciência, que a consciência, isto é, a respectiva cogitatio, seja consciência de algo que não é ela. E 

isso permanece mesmo no caso da intuição fenomenológica” (2006b, p. 64). Tradução minha de: “It belongs to 

the essence of the intentional relation (being just the relation between consciousness and the object of 

consciousness) that consciousness, i.e., the respective cogitatio, is consciousness about something that is what it 

is not. And that holds even in the case of the phenomenological intuiting”.  
130 HUSSERL, 2014, p. 72 [Hua II, p. 47]. 
131 Ibidem, p. 72 [Hua II, p. 47]: “O cientificamente estabelecido vale absolutamente como existente, quer eu, pelo 

seu conhecimento, o ponha ou não como existente. Não pertence à essência da ciência, como correlato, a 

objetividade do que nela é unicamente conhecido, do cientificamente fundamentado? E o cientificamente 

fundamentado não é universalmente válido?”  
132 Ibidem, p. 72 [[Hua II, p. 47]  
133 Ibidem, p. 25 [Hua II, p. 8]. 

 



100 

 

ambições do projeto fenomenológico não dizem respeito “apenas” a intuir e descrever a 

vivência atual de conhecimento, mas sim e fundamentalmente, a elucidar a correlação entre ato, 

sentido e objeto do conhecimento, por meio da intuição da essência do conhecimento134.  

Contudo, Husserl garante que “não poderemos duvidar imediatamente da 

possibilidade de uma fenomenologia. Precisamos agora de um passo em frente [Fortschritt], 

que rompa este círculo capcioso”135. É preciso, então, ampliar a esfera da imanência para dar 

conta das pretensões em jogo no projeto de configuração da Fenomenologia enquanto ciência 

fundamental de todo o conhecimento e, para isso, ele recorre novamente a Descartes: será o 

princípio da clareza e distinção, como havíamos dito en passant anteriormente136, que deverá 

garantir que qualquer fenômeno esteja autodado à intuição apoditicamente evidente. Dito 

doutro modo: “é-nos permitido tomar em consideração tudo o que nos for dado, tal como a 

cogitatio singular, pela clara et distincta perceptio”137.  

Desse modo, o segundo passo dado neste segundo grau de consideração fenomenológica 

consiste, a um só tempo, na determinação do significado geral da redução transcendental e no 

estabelecimento do sentido fenomenológico autêntico e estrito de “imanência” e, por contraste, 

de “transcendência”.  

A imanência é, afirma Husserl, o dar-se absoluto e claro de algo, a autopresentação 

completa e perfeita que exclui qualquer tipo de dúvida a respeito da doação da própria coisa138. 

Esta acepção da imanência é formulada com maiores detalhes em Problemas:  

O que, em sentido estrito, presenta-se em carne e osso para a consciência (sempre 

entendida como um ato determinado) (...). Este sentido estrito ocorre quando a 

consciência é uma visada que, em relação àquilo que ela vê, possui, toca e agarra o 

conteúdo ele mesmo, como quando uma visada, que é direcionada a um cogitatio, que 

é agora vitalmente presente, tem-no na visada ela mesma, por assim dizer.139 

 Por preservar a referência, a direcionalidade da cogitatio reduzida e indicar, assim, 

quais são os outros dados possíveis de serem fenomenologicamente investigados, esta acepção 

genuína de imanência também é denominada por Husserl de “imanência em sentido 

                                                 
134 Tarefa fundamental da Fenomenologia que é indicada repetidas vezes por Husserl em A Ideia. Cf. HUSSERL 

2014, p. 40 [Hua II, p. 19]; p. 43 [Hua II, p. 22]; p. 44 [Hua II, p. 23]; p. 105 [Hua II, p. 75].  
135 HUSSERL, 2014, p. 74 [Hua II, p. 49].  
136 Cf. tópico 2.1 A Fenomenologia Transcendental (quase) como neocartesianismo, p. 46 do presente trabalho.  
137 HUSSERL, op. cit., p. 74 [Hua II, p. 49]. 
138 Cf. ibidem, p. 59 [Hua II, p. 35].  
139 Idem, 2006b, p. 64. Tradução minha de: “which is, in the strictest sense, present in the flesh to consciousness 

(always understood as a determinate act) (…) This strictest sense occurs when consciousness is a seeing which, in 

regard to what it sees, has, touches, and grasps the matter itself, as when a seeing, which is directed at a cogitatio, 

which is now vitally present, has it in the seeing itself, as it were”.  

 



101 

 

intencional”140 e pode também receber a alcunha de “imanência pura”141. É esta imanência que, 

conforme aponta o mestre de Freiburg, constitui o conceito pleno de evidência apodítica, 

discutido anteriormente142: evidente é o intuir, o ver inteiramente claro, que capta algo de modo 

absolutamente imediato, precisa e rigorosamente tal como ele é, sem ir além, nem aquém do 

dado143 – formulação que obedece ao “princípio de todos os princípios” do método 

fenomenológico. 

De modo contrário, o “transcendente” é, nesta acepção, “aquilo que é significado sem 

tal auto-presentação”144; ou seja, é tudo aquilo que não se autopresenta à intuição de maneira 

absoluta; é, portanto, do ponto de vista do conhecimento, “todo o conhecimento não evidente, 

que intenta ou põe o objetal (das Gegenständliche), mas não o intui ele mesmo. Nele, vamos 

além do que diretamente se pode ver e captar”145; nele, extrapolamos a esfera do absolutamente 

dado por si mesmo. Segundo Husserl, em termos fenomenológico-transcendentais,  

Essa é a única forma de oposição entre imanência e transcendência146. No lado da 

imanência está apenas o que é visto (e, no máximo, pode-se também dizer que o 

passível de ser visto (...) que está tão unido com o atualmente visto que a mudança na 

orientação reflexiva poderia levar de um para outro), ao passo que, no lado da 

transcendência, estaria todo o resto, principalmente tudo não-presente, embora como 

um objeto da consciência147. 

 Diferentemente da distinção antes realizada, quando a imanência ingrediente foi 

alcançada a partir da identificação e consequente redução do imanente real como transcendente 

não-incluso, nesta etapa, com a redução transcendental, não se trata de excluir o sentido de 

“ingrediente” da esfera da imanência fenomenológica autêntica – uma vez que, inegavelmente, 

as cogitationes puras autopresentam-se de maneira absoluta –, mas sim de caracterizá-lo como 

um caso específico deste sentido fenomenologicamente fundamental148. Isso significa que todas 

                                                 
140 Cf. HUSSERL, 2014, p. 81 [Hua II, p. 55]. 
141 Cf. PERES, 2014, p. 238.  
142 Cf. seção 3.1.2 Sobre o sentido da atitude fenomenológica: a evidência e o papel da epoché, pp. 76-82 do 

presente trabalho. 
143 Cf. HUSSERL, op. cit., p. 59 [Hua II, p. 35]. 
144 Idem, 2006b, p. 64. Tradução minha de: “that which is meant without such self-presence”.  
145 Idem, 2014, p. 59 [Hua II, p. 35]. 
146 Única forma fenomenologicamente efetiva de oposição entre “imanência” e “transcendência” porque a 

transcendência não-ingrediente, que é o outro sentido fenomenológico do conceito, será abarcada por este sentido 

autêntico de imanência, como veremos adiante.  
147 HUSSERL, 2006b, p. 64. Tradução minha de: “That is the one form of the opposition of immanence and 

transcendence. On the side of immanence is only that which is seen (and, at the most, one could also say that the 

seeable of this kind is so united with the actual seen that a change in the reflective stance could lead from the one 

to the other), whereas on the side of transcendence would be everything else, foremost everything non-present, 

albeit as an object of consciousness”.  
148 BOEHM apud PERES, 2014, p. 238: “A imanência reell, constituída pelos conteúdos reells é apenas um caso 

especial da imanência pura”. 

 



102 

 

as vivências subjetivas puras podem manifestar-se em sua imanência e, portanto, compõem o 

campo dos dados das investigações fenomenológico-transcendentais, mas que a recíproca não 

é verdadeira: nem tudo aquilo que pode ser absolutamente dado, indubitavelmente evidente, é 

necessariamente uma cogitatio pura149, visto que “sempre que houver evidência pura, puro 

intuir e apreender de uma objetividade, diretamente e em si mesma, temos então os mesmos 

direitos, a mesma inquestionabilidade”150 que está inscrita na imanência ingrediente. Havendo 

intuição clara e distinta, pois, outros fenômenos, além dos imanentes ingredientes, podem 

também figurar no campo da imanência fenomenológica e, assim, ser tomados nas análises 

fundacionais da crítica fenomenológica do conhecimento. Esse é, com efeito, o sentido geral da 

redução transcendental no que concerne ao par conceitual “imanência/transcendência”. 

Por conseguinte, a redução fenomenológica não significa a limitação da pesquisa à 

esfera da imanência ingrediente, à esfera do incluído como ingrediente no isto 

absoluto da cogitatio; não significa de modo algum o confinamento à esfera da 

cogitatio, mas a restrição à esfera do dar-se em si puro, à esfera daquilo de que não 

só se fala e que não só se intenta; também não à esfera do que se percepciona, mas à 

esfera do que está dado exatamente no sentido em que é visado, e autodado no sentido 

mais estrito, de tal modo que nada do intentado deixa de estar dado. Numa palavra, 

restrição à esfera da pura evidência, entendendo, porém, a palavra em seu sentido 

estrito, já que exclui a “evidência mediata” e, sobretudo, toda evidência em sentido 

lato151.  

Vejamos, então, como esses sentidos autênticos de “transcendente” e “imanente” 

podem ser resumidos de acordo com a tabela conceitual que estamos utilizando: 

Tabela 3 – Terceira acepção de “transcendente” e “imanente” em Husserl. 

 

Isso posto, encontram-se delineados nesse momento do trabalho dissertativo os três 

sentidos de “imanência” e “transcendência” presentes no pensamento de Husserl, no que diz 

                                                 
149 Neste sentido, Husserl (2014, p. 83 [Hua II, p. 56]) é inequívoco: “a cogitatio reduzida não vale para nós como 

absoluto dar-se em si mesmo por ser uma singularidade, mas porque se revela precisamente como autopresentação 

absoluta ao puro olhar, após a redução fenomenológica”.  
150 Ibidem, p. 26 [Hua II, p. 8]. 
151 Ibidem, p. 88 [Hua II, p. 61] – destaques meus.  

Grau de 

consideração  
Etapa realizada Transcendente Imanente 

Segundo grau, 

segunda etapa. 

Determinação do sentido 

da redução transcendental  

Tudo que não é dado 

absolutamente ao puro 

ver. 

Todo e qualquer dado 

apoditicamente 

evidente  

(que, até o momento, 

comprovadamente, 

são apenas as 

cogitationes puras). 



103 

 

respeito à configuração da Fenomenologia Transcendental. E, reunindo as três tabelas a eles 

correspondentes a fim de facilitar o entendimento geral dessas acepções, tem-se o seguinte: 

Tabela 4 – Os sentidos de “transcendente” e “imanente” em Husserl. 

Grau de 

consideração 

fenomenológica  

Etapa realizada Transcendente Imanente 

Primeiro grau 

Redução Psicológica: 

restrição dos dados 

legítimos à 

investigação 

O que está fora da 

consciência mundana, o 

mundo exterior latu sensu  

O que está dentro da 

consciência empírica: 

vivências subjetivas 

reais, cogitationes.  

Segundo grau, 

primeira etapa. 

Redução Psicológica: 

purificação dos dados 

legítimos à investiga-

ção 

O que não compõe a 

cogitatio enquanto tal; o 

que está fora das 

vivências puras. 

Cogitationes puras: 

vivências e atos 

conscientes exclu- 

sivamente enquanto 

tais. 

Segundo grau, 

segunda etapa. 

Determinação do 

sentido da redução 

transcendental 

Tudo que não é 

absolutamente dado ao 

puro ver. 

Os dados 

apoditicamente 

evidente.  

 

4.2.4       A redução eidética e as universalidades 

Mas não podemos parar por aqui. Apesar de termos circunscritos os três sentidos de 

“transcendência” e “imanência” presentes no pensamento husserliano, a questão que se coloca 

agora é a de saber o que mais, além das vivências puras, pode ser legitimamente admitido na 

esfera dos fenômenos transcendentalmente reduzidos à subjetividade pura, ou seja, é preciso 

determinar quais são os demais dados que podem receber a qualificação de imanentes em 

sentido autêntico, visto que “é óbvio que a possibilidade de uma crítica do conhecimento 

depende da apresentação de ainda outros dados absolutos, além das cogitationes reduzidas”152.  

Husserl defenderá que, certamente, as universalidades, os objetos e estados de coisas 

universais, isto é, as essências, devem poder dar-se inteiramente a si mesmos na intuição 

plenamente evidente. Mais precisamente, é necessário que as universalidades possam ser 

captadas numa intuição apodítica, porquanto a pretensão em jogo é a de fundamentar o 

conhecimento rigorosamente a partir de sua própria essência. Justamente por isso, ele reconhece 

de modo explícito que garantir este conhecimento do universal é de importância decisiva para 

a Fenomenologia: 

Mais facilmente apreensível, pelo menos para quem consiga colocar-se na posição do 

puro ver e evitar todos os preconceitos naturais, é o conhecimento de que podem 

                                                 
152 HUSSERL, 2014, p. 76 [Hua II, p. 50].  



104 

 
chegar ao absoluto dar-se em si não só objetos singulares, mas também 

universalidades, objetos universais e estados de coisas universais. Este conhecimento 

é de importância decisiva para a possibilidade de uma fenomenologia. Com efeito, o 

seu caráter peculiar é ser análise de essências e investigação de essências no âmbito 

da consideração puramente intuitiva, no âmbito da autopresentação absoluta. É este 

necessariamente o seu caráter153. 

Segundo o fenomenológo, a solução para assegurar a legitimidade das objetividades 

universais no seio das investigações fenomenológicas, ampliando a dimensão da imanência 

pura, “reside nas próprias cogitationes”154. E, para tanto, Husserl recorrerá à natureza 

intencional dos atos conscientes e ao método fenomenológico da “abstração ideativa”, 

“variação eidética”, ou ao “método de questionamento das essências”155 – possíveis 

denominações para caracterizar o mesmo: a etapa da redução eidética, isto é, a redução ao eidos 

(essência) de algo.  

Primeiro, aponta o fenomenólogo, as vivências reduzidas possuem – essencialmente – 

uma intentio, quer dizer, elas visam, referem-se, sempre e necessariamente, a uma objetalidade 

e, ainda que este objeto não esteja contido como ingrediente na cogitatio pura (isto é, ainda que 

o objeto seja uma transcendência não-ingrediente), ele sempre aparece, dá-se de um certo 

modo, mais ou menos evidente, posto que é correlato necessário de uma certa vivência 

cognitiva156. Segundo, ele advoga que tal objetalidade – ainda que não evidente – pode ser 

retida junto com a evidência da cogitatio, pois, por exemplo, se a minha vivência cognitiva é 

esta percepção deste vermelho, ainda que suspenda toda referência à realidade natural e mesmo 

à minha existência, é, contudo, indubitável que ainda tenho, isto enquanto fenômeno singular 

reduzido: “esta percepção deste vermelho”. Assim, a partir do dado intencionalmente fornecido 

pela intuição singular desta vivência, pode-se executar a redução eidética tanto do polo 

subjetivo (“esta percepção”) quanto do objetivo (“este vermelho”) da vivência: podemos tomar, 

por ex., “este vermelho” e, através do exercício reflexivo, variar arbitrariamente as notas, as 

qualidades, os atributos, que o compõem e determinar aqueles sem os quais ele deixaria de ser 

o que é, ou seja, determinar quais são as suas características invariáveis. Isso que se revela 

                                                 
153 HUSSERL, 2014, pp. 76-77 [Hua II, p. 51].  
154 MORUJÃO, 1957, p. 15. Acerca disso, Husserl (2014, p. 76 [Hua II, p. 50-51]) diz: “vendo com maior exatidão, 

ultrapassamos já as cogitationes reduzidas com os juízos predicativos que sobre elas proferimos (...) quando, a 

título de pressuposição, fazemos enunciados na mais pura adequação aos dados da cogitatio, vamos certamente 

além das simples cogitationes com as formas lógicas, que se refletem também na expressão linguística”.  
155 Tais designações podem ser vistas, por exemplo, respectivamente, em HUSSERL, 2014, p. 25 [Hua II, p. 8]; 

idem, 2013, p. 109 [Hua I, pp. 104-105]; idem, Lógica Formal y Lógica Transcendental: Ensayo de una crítica 

de la razón lógica. Trad. Luis Villoro. Cidade do México: Universidad Nacional Autónoma de México, 1962, p. 

257.  
156 Cf. HUSSERL, 2014, p. 81 [Hua II, p. 55]. 

 



105 

 

como necessário à manutenção do fenômeno enquanto tal é o seu eidos, que, assim poderá ser 

intuído enquanto essência genérica157. “Nisto consiste a chamada redução eidética: encontrar o 

invariante que define a essência dos objetos e, por ela, nos libertarmos do factual, uma vez que 

este se transforma em caso particular de uma generalidade (essência)”158 – interpretação do 

significado das variações eidéticas que encontra suporte expresso na letra do próprio mestre de 

Freiburg:  

Da variação do exemplo (necessário como ponto de partida) deve resultar o “eidos”. 

(...) o que permanece inquebrantavelmente idêntico nas alterações sempre novas: a 

essência geral; a ela se encontram sujeitas todas as variações “concebíveis” do 

exemplo e inclusive todas as variações dessas variações. Este fator invariável é a 

forma ôntica essencial (forma a priori), o eidos que corresponde ao exemplo.159 

Outrossim, merece destaque aqui a dimensão da reflexão envolvida neste processo 

redutivo: é refletindo sobre os fenômenos singulares que uma intuição genérica pode ser 

realizada. Como afirma Fragata: “O ‘método das variações’ refere-se ao modo reflexo como 

chegamos à essência, o qual confirma e explicita a própria posse da essência obtida já 

diretamente na ‘intuição’ da singularidade160.  

Retomando o nosso exemplo do “este vermelho”, é o próprio Husserl que nos explica 

como poderíamos reduzi-lo eideticamente:  

Tenho uma intuição singular, ou várias intuições singulares, de vermelho; retenho a 

pura imanência, procuro levar a cabo a redução fenomenológica. Prescindo do que o 

vermelho de costume significa, de como ele pode ser transcendentemente apercebido, 

por ex., como o vermelho de um mata-borrão, em cima da minha mesa, etc., e, agora, 

vendo puramente, levo a cabo o sentido do pensamento vermelho em geral, (...), o 

universal idêntico destacado visualmente a partir disto e daquilo. (...) Se, na realidade, 

fizermos isto puramente vendo, poderíamos ainda duvidar compreensivelmente de 

que seja o vermelho em geral, de que seja intentado com tais palavras, de que possa 

ser segundo a sua essência?161 

Certamente, a universalidade da essência do vermelho é transcendente, no sentido de 

que não está contida no ato da consciência e de ser a ele irredutível, pois “o universal, que não 

é particularidade alguma, não pode estar contido como ingrediente na consciência singular da 

universalidade”162, ou seja, ele não pode ser jamais considerado como uma imanência no 

sentido incluso, próprio das cogitationes. Mas disso não se segue que as essências devam ser 

                                                 
157 Desse modo, interpreta MORUJÃO (1980, p. 206): “partir-se-á de uma vivência que se variará de maneira 

totalmente arbitrária. Porém, a liberdade da variação não é absoluta; há condições, fora das quais, as variantes não 

seriam variantes do modelo ou objeto de onde se partiu, sem as quais seria inimaginável, no sentido de 

impensável”.  
158 Ibidem, p. 206 
159 HUSSERL, 1962, pp. 258-259.  
160 FRAGATA, 1959, p. 109.  
161 HUSSERL, 2014, p. 83 [Hua II, p. 57].  
162 Ibidem, p. 82 [Hua II, p. 56]. 



106 

 

excluídas da consideração fenomenológica junto com todas as demais transcendências 

submetidas à epoché, porque, conquanto sejam transcendentes no sentido de não-ingrediente, 

do ponto de vista fenomenologicamente mais fundamental, as essências são “transcendências 

imanentes”: apesar de permanecerem, por necessidade de essência, transcendentes aos atos 

cognitivos puros, são imanentes em sentido genuíno, na medida em que também podem revelar-

se em autopresentação absoluta e ser plenamente intuídas após a redução. É o que sustenta o 

próprio fenomenólogo: “não menos temos evidência do universal: objetalidades e estados de 

coisas universais surgem-nos em autopresentação e estão dados no mesmo sentido, portanto, 

inquestionavelmente; e estão autodados adequadamente no sentido mais rigoroso”163.  

Desta feita, a objetividade das essências é assegurada como dado absoluto. E mais: a 

própria noção geral de redução fenomenológica é refinada. Não se pode mais dizer que se trata 

simplesmente da exclusão do transcendente, mas sim da exclusão “de tudo o que não é dado 

evidente no sentido genuíno, dado absoluto do ver puro”164. É neste sentido que se pode dizer 

que a “fenomenologia não quer desligar-se da transcendência em todos os sentidos”165. 

Em posse disso, o campo de dados imanentes a serem investigados é, obviamente, 

ampliado e, agora, a ele correspondem tanto as vivências puras quanto as universalidades 

objetivas, as essências. A Fenomenologia, aponta Husserl, assume assim, finalmente, a legítima 

caracterização de investigação de essências: “a investigação deve manter-se no puro ver (im 

reinem Schauen), mas nem por isso tem que fixar-se no imanente incluso; é investigação na 

esfera da evidência pura e, claro, investigação de essências (Wesensforschung)”166. 

 

4.2.5     A transcendência imanente e a subjetividade transcendental  

Até aqui, sem dúvidas avançou-se bastante com Husserl na configuração da 

Fenomenologia, delimitando, pela execução das sucessivas etapas da redução fenomenológica, 

um âmbito complexo e valiosíssimo a ser investigado. Todavia, “elevando o campo 

fenomenológico à ordem essencial, nem por isso se pode afirmar que a epoché tenha alcançado 

a realização plena”167.  

                                                 
163 HUSSERL, 2014, pp. 87-88 [Hua II, p. 60]. 
164 Ibidem, p. 27 [Hua II, p. 9].  
165 Idem, 2006b, p. 65. Destaques e tradução minha de: “phenomenology does not want to disconnect transcendence 

in every sense”. 
166 Idem, 2014, p. 27 [Hua II, p. 9].  
167 MORUJÃO, 1980, p. 207.  



107 

 

Consoante a isso, o mestre de Freiburg adverte que ainda se faz preciso mais um estrato 

de considerações – o terceiro grau de consideração fenomenológica – para que o sentido da 

Fenomenologia e de sua problemática possam alcançar toda a claridade necessária. É neste 

último nível de considerações que o problema da constituição emerge e, com isso, a 

Fenomenologia manifesta-se plenamente em sua feição transcendental, pois é justamente a 

centralidade da questão da constituição que caracteriza a Fenomenologia Transcendental em 

sua especificidade, conforme bem apontam Walter Biemel e John Caputo168. 

Ao longo do capítulo, seguindo a argumentação husserliana, falou-se diversas vezes 

de “fenômenos”, inclusive na caracterização da Fenomenologia enquanto ciência dos 

fenômenos puros. Neste estágio de consideração, Husserl traz à tona novamente o caráter 

intencional da consciência para, em toda sua radicalidade, aprofundar a compreensão do 

significado de “fenômeno” e fornecer à Fenomenologia seus contornos genuinamente 

transcendentais.  

“Intencionalidade” provém do vernáculo latino intendere, cujo significado é 

“estender-se, dirigir-se para”169. Nos trilhos dessa definição, a determinação da 

intencionalidade da consciência é clássica: “toda consciência é consciência de alguma coisa”170. 

Assim, assumir a intencionalidade como característica essencial da consciência e de seus atos 

é, grosso modo, dizer que a consciência somente é na medida em que está direcionada para 

algo; sua essência originária, pois, reside nesse caráter de “dirigir-se para”, “voltar-se para”, 

“direcionar-se para” algo, desde sempre e para sempre, enquanto for consciência. Neste sentido, 

ela não é uma substância per si e que, por acidente, também estabelece relações com objetos. 

Pelo contrário, ela só existe enquanto relacionada com algo distinto de si. Há, portanto, uma 

correlação de essência entre a cogitatio (também designada com o termo “noesis”, ou “noese”) 

e o objeto por ela intentado, o objeto intencional, o cogitatum (denominado também de 

“noema”). Conforme observa Fragata,  

Essa distinção mostra-nos a oposição recíproca entre noésis e noema: A noesis (...) 

constitui a parte “real” (reell [ingrediente]) da vivência, ou intrínseca no sentido pleno. 

                                                 
168 Cf. CAPUTO, 1979, p. 211; BIEMEL Introdução do editor alemão. In: HUSSERL, 2014, p. 12: “A 

Fenomenologia Transcendental é fenomenologia da consciência constituinte”. 
169 Intendere. In: FARIA, Ernesto (org.). Dicionário Escolar Latino-Português. 2ª ed. Departamento Nacional 

de Educação, 1956, p. 495. 
170 SARTRE, Jean-Paul. Tradução do texto de Jean-Paul Sartre: une idée foundamentale de la phénomélogie de 

Husserl: L’intentionalité. Trad. de Ricardo Leon Lopes. In: Veredas FAVIP, Caruaru, vol. 2, nº 01, pp. 102-107, 

jan.-jun., 2005, p. 105. 

 



108 

 
O noema (...) transcende, em certo sentido, a vivência e, portanto, não pertence aos 

seus constituintes “reais” (reell); é o seu componente “irreal” [não-ingrediente].171 

Por esse motivo, uma definição fenomenologicamente mais rigorosa da 

intencionalidade deve expressar essa indissociabilidade e assim o faz mestre de Freiburg: 

“‘intencionalidade’ não significa, então, outra coisa senão esta propriedade universal e 

fundamental da consciência de ser consciência de qualquer coisa, de transportar em si, enquanto 

cogito, o seu próprio cogitatum”172.  

Tal inseparabilidade, aponta-nos Husserl, pode ser vislumbrada da mesma forma na 

ambivalência própria do termo “fenômeno” [Phänomen]: “a palavra ‘fenômeno’ tem dois 

sentidos em virtude da correlação essência entre o aparecer [Erscheinen] e o que aparece 

[Erscheinendem]”173. O primeiro sentido corresponde ao ato cognitivo: percepção, recordação, 

expectativa, fantasia, etc, são, então, modos distintos do aparecer. Mas este aparecer é sempre 

e necessariamente aparecer de algo; assim, por outro lado, fenômeno também significa aquilo 

que aparece, isto é, aquilo que se revela em cada um destes modos distintos, como o percebido 

da percepção, o recordado da recordação, o lembrado da lembrança, etc. Aquilo que aparece, 

então, correspondente ao noema, tem sua configuração essencialmente vinculada com o ato 

                                                 
171 FRAGATA, 1959, p. 134. Em nota de rodapé a essa passagem, o autor continua: “Noesis e noema são duas 

palavras gregas derivadas do verbo compreender, ter um sentido; ambas se podem traduzir por inteligência, 

compreensão. (...) Reservou Husserl a primeira palavra para designar a vivência no seu caráter mais tipicamente 

atual ou subjetivo, e a segunda para indicar o seu aspecto objetivo” (destaques meus).  

Como bem expõe Dan Zahavi (Cf. ZAHAVI, Husserl’s phenomenology. Standford, California: Stanford 

University Press, 2003, p. 60), há uma discussão bastante sofisticada entre os intérpretes do pensamento 

husserliano acerca do estatuto do “noema”. Grosso modo, há aqueles que, a partir de uma perspectiva fregeana, 

encaram o noema como uma espécie de sentido ideal que intermedia a relação entre ato e objeto. Essa interpretação 

tem em Dagfinn Føllesdal, notadamente a partir de seu artigo Husserl's notion of Noema (Cf. FØLLESDAL, 1969, 

pp. 680-687), seu maior expoente e é corroborada, por exemplo, por Hubert Dreyfus, Ronald McIntyre e David 

Smith (cf. MCINTYRE; SMITH, 1975, pp. 115-132). Por outro lado, há outros intérpretes, como Robert 

Sokolowski (cf. 1970, pp. 143-153) Cobb-Stevens e o próprio Dan Zahavi, que defendem que não há nenhum tipo 

de distinção propriamente ontológica entre o noema e o objeto mundano; o que há, na verdade, é uma mudança de 

perspectiva na relação com os objetos (promovida pela epoché). Por conseguinte, “o noema não deve ser entendido 

como um significado ideal, não é um intermediário entre sujeito e objeto (...), antes é o próprio objeto considerado 

na reflexão fenomenológica (em contraste com a reflexão psicológica ou linguista). O noema é o objeto percebido 

como percebido, o estado-de-coisas julgado como julgado e assim por diante. O objeto-como-é-intentado é o 

objeto-que-é-intentado abstratamente considerado (isto é, na abstração da posição que caracteriza nossa atitude 

natural) e, portanto, algo capaz de ser dado apenas na atitude fenomenológica ou transcendental” (ZAHAVI, 2003, 

p. 59 – tradução minha). Esta última é a interpretação majoritária e que também é aceita no presente trabalho por 

acreditar que seja a interpretação que mais está de acordo com o método fenomenológico e suas consequências. 

Em suma, a noese corresponde à forma do ato intencional e o noema, ao objeto enquanto intencionado.  
172 HUSSERL, 2013, p. 71 [Hua I, p. 72] – destaques meus. 
173 Idem, 2014, p. 33 [Hua II, p. 14]. 

 



109 

 

puro da consciência, a noesis; noutras palavras, “as características noéticas têm, 

necessariamente, uma contraparte noemática, [pois] elas são ‘consciência de’ algo”174. 

Nesse contexto, convém destacar que, desde o momento em que o sentido autêntico e 

estrito do par conceitual “imanência/transcendência” foi apresentado 175, tem-se falado também 

da redução transcendental em sua significação geral, mas sem precisá-la em termos mais 

rigoroso, porque ainda faltava a discussão de todos os elementos que compõem o campo da 

imanência genuína, isto é, do campo transcendentalmente reduzido. Agora, porém, finalmente 

encontramo-nos em condições de fazê-lo, e assim entender a redução transcendental 

adequadamente. Ei-la, pois, caracterizada por completo, nas palavras de Husserl:  

A redução “transcendental” pratica a epoché em relação à realidade: no entanto, 

daquilo que ela conserva desta, fazem parte os noemas, com unidade noemática neles 

contida, e, portanto, o modo como o real é tornado consciente e especialmente dado 

na própria consciência. O conhecimento de que se trata aqui (...) abre um amplo campo 

de investigação, o de relações eidéticas entre noético e noemático, entre vivência da 

consciência e correlato da consciência.176 

Essa compreensão da redução transcendental e do conceito noético-noemático de 

fenômeno exigem, então, uma última distinção no seio da imanência fenomenologicamente 

genuína: a rigor, o que se tem enquanto fenômeno puro não é apenas o dado absoluto da 

cogitatio, a noesis – pois o seu correlato intencional necessário, o noema, também é um dado 

absoluto –, nem “somente” as universalidades são acrescentadas enquanto objetos à esfera da 

imanência, pois as objetalidades singulares também encontram sua legitimação enquanto 

autodoações absolutas, dados passíveis de intuição evidente, ainda que, assim como as 

essências, não estejam contidas como ingrediente nas vivências reduzidas.  

Levando isso em conta, a tarefa da Fenomenologia Transcendental é, derradeiramente, 

aprimorada: ela também deve lidar com dados que, apesar de serem “transcendentes” em 

relação ao aparecer – como os lembrados da lembrança, os esperados da expectativa, etc – são, 

em um sentido diferente e fenomenologicamente mais fundamental, “imanentes”, ou seja, de 

acordo com sua própria natureza (intencional), eles podem ser absolutamente dados a uma 

evidência apodítica. Como sustenta Husserl: “(...) No interior da imanência, por conseguinte, 

temos dois dados absolutos, o dado do fenômeno [Erscheinen – o aparecer] e o dado do objeto; 

                                                 
174 SOKOLOWSKI, Robert. The Formation of Husser]'s Concept of Constitution. Netherlands: Springer, 1970, 

p. 147 (Phaenomenologica 18). Tradução minha de: “Noetic characteristics necessarily have noematic, objective 

counterparts; they are "consciousness of" something”. 
175 Cf. 3.2.3 “O sentido fenomenológico-transcendental autêntico de transcendência”, p. 93 e seguintes. 
176 HUSSERL, 2006a, p. 226 [Hua III/1 pp. 204-205] – destaques meus.  

 



110 

 

e o objeto, dentro desta imanência, não é imanente no sentido incluso, não é um fragmento do 

fenômeno [Erscheinung - o aparecer]”177. Com isso, de acordo com o apontamento de John 

Brough, “agora o objeto intencional, que, na primeira etapa da redução, tinha sido 

rigorosamente excluído, está disponível. O fenomenólogo pode se preocupar tanto com o que é 

imanente incluso - a cogitatio – quanto com o objeto intencional da cogitatio”178.  

À luz dessa determinação última do que constitui a esfera da imanência em sentido 

fenomenológico-transcendental estrito, podemos discutir algumas consequências importantes a 

respeito dos sentidos de “imanência” e “transcendência” e da concepção de “subjetividade” a 

partir da ideia de constituição.  

Uma vez que o significado fenomenológico-transcendental genuíno de imanência 

passa a abranger não só as cogitationes, mas também aquilo que não está contido no ato 

cognitivo, quer dizer, seus objetos, os cogitata, “imanência” e “transcendência” deixam de 

possuir uma acepção espacial, pois não se trata mais do que está dentro ou fora de algo, mas 

sim daquilo que, por necessidade de essência, pode ou não pode se dar absolutamente. Ou seja, 

Imanência não se refere a ou implica estar em um recipiente; ela não significa estar 

‘dentro’. Não é um termo ‘locacional’. Ela refere-se a um modo de ser determinado: 

a saber, a autodoção de algo ele mesmo ao ver puro. A irmã gêmea da imanência, a 

transcendência, passa por uma transformação semelhante179.  

Nesse sentido, Husserl afirma que a constituição significa rigorosamente que os dados 

imanentes (no sentido fenomenologicamente autêntico) não estão simplesmente na consciência 

como coisas podem estar numa caixa, como era o caso nas concepções de subjetividade 

discutidas previamente a partir dos outros dois sentidos apresentados pelo fenomenólogo das 

noções de “transcendência” e “imanência”, quais sejam, o natural e o primeiro fenomenológico.  

Em virtude disso, a subjetividade também adquire uma tessitura distinta: ela 

finalmente se manifesta em sua transcendentalidade. A consciência, pois, também não pode 

mais ser concebida espacialmente, como um recipiente no qual coisas poderiam estar dentro ou 

fora. A rigor, a subjetividade transcendental possui uma espécie de anterioridade ontológica a 

                                                 
177 HUSSERL, 2014, p. 29 [Hua II, p. 11] – destaques meus. Neste momento de A Ideia, o tradutor usa 

indistintamente o termo “fenômeno” tanto para Erscheinen, como visto na passagem, quanto para Phänomen, em 

passagem imediatamente acima da que foi aqui transcrita, quando Husserl se refere ao “fenômeno [Phänomen] da 

percepção de um som”. Por isso, explicitamos a palavra alemã empregada no texto original a fim de evitar 

equivocidades.  
178 BROUGH, 2008, p. 187. Destaques e tradução minha de: “Now the intentional object, which in the reduction’s 

first step had been rigorously excluded, is available. The phenomenologist can be concerned both with what is 

really immanent – the cogitatio – and with the cogitatio’s intentional object”. 
179 Ibidem, p.186. Tradução minha de: “So immanence does not refer to or entail being in a bag; it does not mean 

being ‘‘inside’’. It is not a ‘‘locational’’ term. It refers to a way of being given: that is, the givenness of something 

itself to pure seeing. Immanence’s twin, transcendence, undergoes a similar transformation”. 



111 

 

qualquer delimitação a partir da qual se poderia dizer âmbito “interior” ou “exterior”, porque é 

“nela mesma” (data máxima vênia à inadequada, mas impossível de ser evitada, metáfora 

espacial) que estas referências delimitadoras se constituem. Mais precisamente, é o seu caráter 

constituidor de sentido e validade de toda e qualquer objetualidade que a define: 

Todo sentido que se possa conceber, todo ser concebível, chama-se ele imanente ou 

transcendente, cai no domínio da subjetividade transcendental, enquanto constituinte  

de sentido e ser. Um ser exterior é um contrassenso, ele é a universal, a absoluta 

concreção. (...) Se esta é o universo do sentido possível, então um exterior a ela será 

precisamente algo sem sentido.180 

Garantida, então, pela epoché, a exclusão de tudo que não se pode dar de modo 

absoluto à intuição apodítica, não há mais que se considerar – fenomenologicamente – coisas 

que poderiam existir por si mesmas e enviar “para dentro” da consciência algo como suas cópias 

ou representantes, pois aqui todo e qualquer objeto é fenômeno objetivo reduzido no sentido 

daquilo que aparece. Não há, pois, objetalidade fora de seu aparecer, não há percebido fora da 

percepção, não há lembrado fora da lembrança, não há fantasiado fora da fantasia, não há objeto 

do conhecimento fora do conhecimento do objeto. Isso significa que a correlação essencial entre 

noesis e noema aponta, ademais, para o fato de que os dados objetais se constituem no seu 

aparecer, quer dizer, eles só podem exibir-se e ser aquilo que são (o que, neste contexto, são 

termos que diz o mesmo) em virtude de seu aparecer, apesar de não estarem nele contidos como 

ingredientes. Nas palavras do próprio Husserl: 

A consciência na qual se leva a cabo o dar-se, por assim dizer, o puro ver as coisas, 

não é algo assim como uma simples caixa em que estes dados simplesmente se 

encontram, mas a consciência que vê são atos de pensamento formados de tal ou tal 

modo, e as coisas, que não são atos de pensamento, estão, no entanto, neles 

constituídas, vêm neles a dar-se; e, por essência, somente assim constituídas se 

mostram como aquilo que elas são.181 

Desse modo, o sentido fenomenológico-transcendental de transcendência (que não é 

alterado) pode também ser expresso como aquilo que, devido à natureza essencialmente 

intencional da consciência, permanece subsistindo na subjetividade transcendental mesmo 

após a completa operação da epoché, enquanto correlato objetivo necessário das vivências deste 

ego transcendental182. 

É neste cenário conceitual que, apesar de não nos apresentar nenhum sentido 

propriamente novo dos termos “transcendência” e “imanência”, as ponderações avançadas nos 

revelam uma articulação sui generis dos sentidos fenomenológicos identificados, fornecendo, 

                                                 
180 HUSSERL, 2013, p. 122 [Hua I, p. 117] – destaques meus. 
181 Idem, 2014, pp. 100-101 [Hua II, pp. 71-72] – destaques meus.  
182 Cf. Idem, 2013, pp. 62-64 [Hua I, pp. 64-65]. 



112 

 

com isso, à peculiar noção de “transcendência imanente” - uma aparente contradictio in 

terminis que, no presente contexto, revela-se como um oximoro perfeitamente justificado – todo 

o seu fundamento: pertence essencialmente à subjetividade algo que, de certo modo, mantém 

sua alteridade183, algo que não se confunde com suas cogitationes (donde provém o termo 

transcendência), mas que agora se revela como transcendentalmente constituído (donde 

provém o termo imanente) - porquanto é aquilo que só adquire o seu sentido próprio e a sua 

validade de ser em função do ego transcendental. Dito de maneira mais expressa: “a 

transcendência é um caráter de ser imanente, que se constitui no interior do ego”184.  

Considerando ainda que esta transcendência imanente objetiva corresponde, em 

sentido amplíssimo, ao mundo185, no que se refere à relação originária entre o transcendental e 

o transcendente, diz-nos Paul Ricouer que a “‘redução’, apesar da sua aparência negativa, é a 

reconquista da relação total do ego com o seu mundo. Numa fórmula positiva, a ‘redução’ vem 

a ser a ‘constituição’ do mundo pelo e no vivido da consciência”186.  

Esse movimento de “reconquista” da relação entre subjetividade e mundo, agora na 

autêntica imanência, pode ser perfeitamente manifestado com as seguintes palavras do mestre 

de Freiburg, que, de tão precisas, não poderiam ser substituídas:  

O mundo objetivo, que é para mim, que para mim era e há-de ser, o único que para 

mim pode ser (...) com todos os seus objetos, ganha a partir de mim próprio, digo eu, 

todo sentido e validade de ser (...) a partir de mim enquanto aquele eu transcendental 

que entra em cena, por vez primeira, precisamente com a epoché transcendental 

fenomenológica. Este conceito do transcendental, bem como o conceito correlativo, 

do transcendente, deve ser haurido exclusivamente a partir da nossa situação 

meditativa (...). Do mesmo modo que o eu reduzido não é um qualquer pedaço do 

mundo, também, inversamente, o mundo e qualquer objeto mundano não são um 

pedaço do meu eu, algo que se possa encontrar realmente [Reell] na minha vida de 

consciência como uma parte real [Reell] sua (...). Esta transcendência pertence ao 

sentido próprio de tudo o que é mundano, se bem que este sentido, que determina no 

seu todo o que é mundano, com a sua validade de ser, só o adquira ele e só o possa 

adquirir (...) a partir dos meus atos de fundamentação. Se esta transcendência, que 

consiste num estar irrealmente contido [ireellen. Leia-se: uma transcendência 

imanente], pertence ao sentido do próprio mundo, então se chama ao próprio eu que 

a transporta em si como sentido válido, e que está necessariamente pressuposto por 

este sentido, transcendental no sentido fenomenológico; os problemas filosóficos 

provenientes desta correlação chamam-se, correspondentemente, problemas 

fenomenológico-transcendentais187. 

                                                 
183 Cf. MORUJÃO, 1957, p. 15, 
184 HUSSERL, 2013, p. 31 [Hua I, p. 32]. 
185 RESTREPO, Daniel Herrera. Verdad y Evidencia em Husserl. Universidade Nacional da Colômbia, [s.d.], p. 

48. Disponível em: <http://www.revistas.unal.edu.co/index.php/idval/article/view/21735/22718>. Acesso em 

12.02.2015: “este correlato necessário de toda consciência pode ser chamado mundo”. Tradução nossa de: “este 

correlato necesario de toda conciencia puede ser llamado mundo”. Sobre a noção de mundo enquanto 

transcendência objetiva primordial, cf. HUSSERL, op. cit., § 48, pp. 143-144. 
186 RICOEUR, 2009, p. 255. 
187 HUSSERL, op. cit., pp. 63-64 [Hua I, p. 65]. 



113 

 

Derradeiramente, portanto, pode-se dizer que o transcendental é a subjetividade 

desvelada pela epoché e constituidora do sentido e da validade do mundo e o transcendente é 

este mundo não-ingrediente constituído “na” imanência da subjetividade transcendental. 

*
*
*                                                          *

*
*                                                          *

*
* 

 

Com base nessas últimas colocações acerca do mundo enquanto correlato objetivo das 

vivências constitutivas egológico-transcendentais e naquelas realizadas sobre as essências, as 

representações esquemáticas que foram realizadas ao fim de cada etapa da redução 

fenomenológica ganham seu último elemento com a inclusão das transcendências imanentes, 

noção cujo sentido é ilustrado na tabela através do destaque em negrito dos dados caracterizados 

com este conceito nos níveis vinculados a cada um dos termos que o compõem: 

Tabela 05 – determinação última dos sentidos de “imanência” e “transcendência” em Husserl à luz do conceito de 

“transcendência imanente”. 

Grau de 

consideração 

fenomenológica  

Etapa realizada Transcendente Imanente 

Primeiro grau 

Redução Psicológica: 

restrição dos dados legítimos 

à investigação 

Mundo exterior latu 

sensu. 

Vivências subjetivas 

reais, cogitationes.  

Segundo grau, 

primeira etapa. 

Redução Psicológica: 

purificação dos dados 

legítimos à investigação 

Essências e o 

Mundo exterior 

latu sensu. 

Cogitationes puras 

Segundo grau, 

segunda etapa. 

Determinação do sentido da 

redução transcendental 

O que não é 

absolutamente dado 

ao puro ver. 

O que é apoditi- 

camente evidente: 

- Cogitationes puras; 

Terceiro grau de 

consideração 

 

Determinação dos dados que 

compõem o campo 

transcendentalmente 

reduzido 

 

O que não é 

absolutamente dado 

ao puro ver. 

O que é apoditi- 

camente evidente: 

- Cogitationes puras; 

- Essências; 

- Mundo (reduzido 

(transcendentalmente)  

 

 

*
*
*                                                          *

*
*                                                          *

*
* 

 



114 

 

Assim, ultrapassadas todas as etapas de consideração, a ideia do hercúleo projeto 

fenomenológico-transcendental e, particularmente, a ideia da Fenomenologia Transcendental 

enquanto teoria de fundamentação última do conhecimento, encontra-se razoavelmente 

delineada sob a luz dos conceitos de “transcendência”, “imanência” e “transcendentalidade”: 

trata-se de “elucidar os grandes problemas da essência do conhecimento e do sentido da 

correlação de conhecimento e objetalidade cognoscitiva”188. 

A Fenomenologia é, pois, ciência dos fenômenos puros naquela dupla acepção 

supracitada: ciência do conhecimento de objetos, isto é, de todas as modalidades de imanências 

ingredientes, de atos da consciência em que as objetalidades autopresentam-se de maneira 

plena, e ciências destas objetalidades que exibem a si mesmas nestes atos intencionais, isto é, 

dos objetos enquanto transcendências imanentes. Tarefa a ser realizada como investigação de 

essências, ou seja, tendo em vista a apreensão intuitiva do sentido último, do eidos, do 

conhecimento da objetalidade (polo subjetivo), da objetalidade do conhecimento (polo 

objetivo) e da correlação constitutiva existente entre essas duas dimensões. Tudo isso a ser 

executado única e exclusivamente no seio da imanência autêntica, isto é, no campo das 

evidências apodíticas, que é o ego transcendental189, enquanto a mais radical autorreflexão 

egológico-transcendental: “Γνῶθι σεαυτόν [conhece-te a ti mesmo] – eis que estas palavras 

délficas ganharam nova significação”190.

                                                 
188 HUSSERL, 2014, p. 105 [Hua II, p. 75].  
189 FRAGATA, 1959, p. 157: “Visto a evidência apodítica ser a posse insofismável do ‘objeto’, é na consciência 

transcendental, enquanto e porque constituinte, que se deve buscar o campo das ‘evidências apodíticas’ por Husserl 

exigidas para fundamentar a Filosofia”.  
190 HUSSERL, 2013, p. 195 [Hua I, p. 183]. 



115 

 

5 CONCLUSÃO 

Desde as suas primeiras linhas, buscamos estabelecer da maneira mais clara possível 

o objetivo principal desta dissertação para que, rigorosamente delimitado, pudesse bem 

conduzir todo o nosso percurso expositivo-argumentativo: investigar o uso do conceito de 

“transcendência”, do seu correlato conceitual “imanência” e da ideia de “transcendentalidade” 

subjacente à noção de subjetividade transcendental na Fenomenologia de Edmund Husserl, em 

vistas da delimitação do sentido autenticamente fenomenológico-transcendental de tais 

conceitos.  

Certamente, poderíamos ter nos encaminhado diretamente à análise do pensamento 

husserliano para alcançar essa meta. Entretanto, as reflexões de um filósofo não podem ser 

desarraigadas de suas origens se quisermos bem entendê-las. Por isso, elegemos os dois 

interlocutores privilegiados de Husserl no que concerne aos temas de nosso interesse: 

procuramos, portanto, a partir do diálogo com as filosofias de Kant e Descartes, nos aproximar 

do pensamento do fenomenólogo mais preparados para obter uma compreensão devida do uso 

fenomenológico do conceito de transcendência e demais noções a ele relacionadas. Neste 

sentido, paulatinamente, desenvolvemos nossa investigação, discriminando em cada capítulo 

os objetivos próprios a cada um de seus momentos e buscando realizá-los.  

Com a exposição da proposta kantiana de uma filosofia transcendental, seguida das 

críticas husserlianas a tal concepção, percebemos, por um lado, fundamentalmente, em que 

medida a concepção de transcendentalidade kantiana é importante para Husserl e, por outro, 

como as reflexões de Kant são insuficientes, segundo o fenomenólogo, para compreender o 

sentido puro da subjetividade transcendental e a correlação entre ela e as coisas, os objetos. 

Insuficiências essas (antropologismo, impertinência da distinção entre fenômeno e coisa em si, 

configuração desacertada das ambições e limites do conhecimento e da tarefa da epistemologia 

etc.) que giravam em torno de uma equivocada compreensão do filósofo de Königsberg sobre 

as noções de “transcendente” e “transcendental”. Isso nos abriu caminho à discussão da relação 

de Husserl com o pensamento de Descartes, porquanto é nas meditações deste que aquele 

visualiza o caminho para reconectar “o transcendental” e o “transcendente” e recolocar 

adequadamente a questão epistemológica fundamental.  

No que foi dito a respeito de Descartes, tanto a valorização quanto a crítica foram mais 

incisivas. As razões pelas quais a Fenomenologia Transcendental pode (quase) ser 

caracterizada como um neocartesianismo, de fato, são fortes, pois o ideal do que seja a filosofia, 

seus objetivos e qual deve ser a sua postura metodológica provêm vigorosamente do filósofo 



116 

 

francês. Todavia, é da própria grandeza de Descartes que Husserl haure a sua contundente 

crítica: Descartes perdeu-se na descoberta do ego cogito, interpretou erroneamente o 

significado desta subjetividade antes dele inaudita e, em última instância, traiu a si mesmo. Por 

isso, Husserl se coloca na posição do bom discípulo que precisa negar o mestre para levar a 

cabo em toda a radicalidade os desígnios deste.  

Em posse disso, chegamos à Fenomenologia ela mesma. Inicialmente, com a 

diferenciação entre as atitudes natural e fenomenológica, buscamos compreender em linhas 

gerais a importância da atividade metódica no projeto fenomenológico e, particularmente, 

atentar para a centralidade da “evidência apodítica” neste projeto fundacional. Desta feita, 

finalmente nos debruçamos sobre os graus de consideração fenomenológica para circunscrever 

os três sentidos do par conceitual “transcendência/imanência” reconhecidos por Husserl e, 

precipuamente, para determinar qual é o sentido genuinamente fenomenológico-transcendental 

dentre eles e em que medida tais noções repercutem na concepção de subjetividade 

transcendental propriamente husserliana – o que nos legou a compreensão de que a 

transcendência fenomenológica rigorosa corresponde àquilo que, por ser intencionalmente 

constituído “na” e pela subjetividade transcendental, não se reduz ao ato ingrediente da 

consciência, mas pode apresentar-se plenamente como si mesmo (de modo imanente) enquanto 

correlato objetivo de uma evidência apodítica. 

Pois bem, percorrido todo este caminho, se com isso chegamos a alguma conclusão 

além das já apresentadas, ela certamente é a de que as nossas investigações não podem parar 

por aqui.  

Teçamos, pois, em linhas gerais, algumas implicações que a delimitação dos conceitos 

de transcendência e imanência aqui exposta parece ter em algumas outras temáticas fundamen-

tais da Fenomenologia Transcendental, sem ter com isso a pretensão de esgotar todas as 

consequências da ressignificação dos conceitos. Aos nossos olhos, tais implicações referem-se 

basicamente a dois temas, quais sejam, o problema da constituição transcendental e a questão 

do significado particularmente transcendental da verdade.  

Vejamos sucintamente por quê.  

Como explicitado por Martin Heidegger no § 44 de Ser e Tempo, tradicionalmente, “1. 

O ‘lugar’ da verdade é a proposição (o juízo) [e] 2. A essência da verdade reside na 



117 

 

‘concordância’ entre o juízo e seu objeto (...)”1. Como é sabido, esta concepção remonta, pelo 

menos, aos ensinamentos de Aristóteles2 e, nela, dois elementos se destacam: 1º) a coisa é 

assumida como a medida da verdade de qualquer juízo que enuncia algo sobre ela e, com efeito, 

2º) verdadeiro será o juízo que concordar com a coisa, que corresponder à coisa, ou que estiver 

devidamente adequado a ela. 

Essa fórmula clássica da verdade enquanto concordância ou adequação, 

especificamente considerada a partir da epistemologia moderna, pressupõe que verdadeiro será 

o juízo que – dentro da consciência – adequadamente representa o que está fora dela. A 

concepção de consciência subjacente a essa formulação do problema da verdade é, pois, aquela 

de um campo de vivências psicológicas – reais ou ingredientes – que deve figurar em si o que 

o extrapola; quer dizer, a consciência é pensada como uma simples caixa, a imanência significa 

essa esfera de interioridade e a transcendência, a exterioridade, tudo que ultrapassa a região 

imanente dela. Em virtude disso, enigmático é saber como é possível ao sujeito racional 

abandonar o círculo da imanência da sua consciência, na qual está encapsulado, e ultrapassá-

la rumo ao mundo transcendente. Trata-se, portanto, da questão pela objetividade do 

conhecimento estabelecido em teremos cartesianos, o que evidencia a importância dos 

conceitos de imanência e transcendência na configuração das noções de subjetividade e 

objetividade e, por conseguinte, do problema da verdade enquanto adequação.  

Considerando isso, podemos apontar que (i) filiar-se a esta noção é aceitar que o objeto 

é a medida da verdade, pois verdadeiro será aquilo que ao objeto efetivamente corresponder; e 

(ii) filiar-se a esta acepção de verdade à luz dos conceitos epistemológicos de imanência e 

transcendência supracitados é assumir que o dado objetivo ao qual o juízo deverá se adequar 

para ser verdadeiro está lá fora. 

Entretanto, poderíamos nos questionar: em que medida a nova configuração dos 

conceitos de “transcendência”, “imanência” e “transcendentalidade” implica ou pode implicar 

um sentido especificamente transcendental da verdade no pensamento de E. Husserl? Esse 

problema nos parece extremamente pertinente porque, como vimos, à luz da acepção 

estritamente fenomenológica, as noções de “transcendência” e “imanência” e, as concepções 

                                                 
1 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Parte I. Trad. Marcia Sá C. Schuback. 15. ed. Petrópolis: Vozes, 2005, p. 

282. 
2 Cf. ARISTÓTELES, Metafísica, vol II. Ed. Bilíngue. Trad. de Marcelo Perine. 3. ed. São Paulo: Edições Loyola, 

2013 p. 281; p. 429.  

 



118 

 

husserlianas de subjetividade e de objetividade se modificam de maneira inconteste3 e, diante 

disso, os conceitos de verdade não poderia passar ileso4.  

Dentre as consequências mais imediatas disso está o fato de que, enquanto uma 

transcendência imanente, “a objetalidade não é [mais] uma coisa, que está dentro do 

conhecimento como num saco (...), no qual umas vezes está metido isto e, outras, aquilo”5. Em 

termos fenomenológicos rigorosos, a objetalidade – à qual se poderia adequar e assim captá-la 

em sua verdade – não é mais meramente dada, não subsiste simplesmente por si como uma 

exterioridade (ainda que não empírica), mas sim transcendentalmente constituída:  

Quão diverso se revela agora o ver as coisas! (...) efetivamente não tem sentido algum 

falar de coisas que simplesmente existem e apenas precisam ver vistas; mas que esse 

“meramente existir” são certas vivências de estrutura específica e mutável; (...) 

existem a percepção, a fantasia, a recordação, a predição, etc., e que as coisas não 

estão nelas como num invólucro ou recipiente, mas se constituem nelas as coisas6. 

Essas considerações nos levam a crer que a verdade em seu sentido transcendental 

não poderá mais ser concebida nos moldes da concepção tradicional da concordância. Como 

seria possível, então, falar agora em concordância ou adequação ao objeto em termos 

transcendentais-constitutivos?  

Diante de tal questionamento, a investigação parece poder encontrar seu fio-condutor 

no estudo da constituição transcendental da objetalidade em Husserl. Isso porque, se a 

evidência é a vivência de uma síntese de preenchimento do visar significativo pela intuição do 

dado e se, no domínio da subjetividade transcendental, todo dado é uma transcendência 

imanente constituída pelo ego transcendental, então, para sabermos como essa adequação é 

possível, precisaremos compreender como o dado objetivo, ao qual a intenção precisa 

corresponder para ser verdadeira, se constitui transcendentalmente. Noutras palavras: a 

compreensão do sentido transcendental da verdade deve se desenvolver através da investigação 

dos processos de sínteses intencionais constitutivas da objetalidade (transcendência) na 

imanência da subjetividade transcendental. E é o próprio Husserl que oferece boas indicações 

de que este é um caminho possível de seguir quando, explicitando a relação entre verdade, 

evidência e subjetividade transcendental, ele é taxativo ao indicar que “não tem sentido querer 

                                                 
3 Essas modificações também são apontadas, por exemplo, por BROUGH, 2008, pp.177-19; MOURA, 2006, pp. 

40-41; e VIEIRA, 2015, pp. 75-79.  
4 Cf. LEVINAS, Emmanuel. The theory of intuition in Husserl’s Phenomenology. Translated by André Orianne. 

2. ed. Evaston, Illinois: Northwestern University Press, 1995, p. 88. 
5 HUSSERL, 2014, p. 104 [Hua 74-75]. 
6 Ibidem, p. 30 [Hua 11].  

 



119 

 

captar o universo do ser verdadeiro como qualquer coisa que está fora do universo da 

consciência”7 e que, outrossim,   

É claro que a verdade ou efetividade verdadeira dos objetos apenas pode ser haurida 

na evidência [...]. provém, por conseguinte, da nossa própria subjetividade 

transcendental, toda e qualquer adequação concebível desponta como confirmação 

nossa, é síntese nossa, tem em nós o seu fundamento transcendental último.8 

A verdade plena, pois, deverá manifestar-se, de algum modo, também como correlato 

objetivo constituído – isto é, como uma transcendência imanente – de uma evidência apodítica. 

Por isso, a compreensão de seu sentido transcendental deve ser buscada através da investigação 

das sínteses intencionais constitutivas da objetividade (transcendência) na imanência da 

subjetividade transcendental.  Afinal de contas, como o próprio fenomenológo destaca, “noli 

foras ire, disse Agostinho, in te redi, interiore homine habitat veritas” [“não vá lá fora, volta 

para ti mesmo, no interior do homem habita a verdade”]9. 

*
*
*                                                          *

*
*                                                          *

*
* 

Dessa maneira, a título conclusivo, antes de apresentar-nos um desfecho resolutivo, o 

presente trabalho, em verdade, abre-nos caminhos de continuidade dos estudos no campo da 

Fenomenologia, pois tanto a discussão realizada sobre a subjetividade transcendental quanto as 

ponderações sucintamente apresentadas acerca da “verdade” exigem-nos ainda, no mínimo, o 

aprofundamento esclarecedor sobre o modo como Husserl concebe o problema da constituição 

transcendental. Isso, ao fim e ao cabo, dar-nos-á ocasião para melhor discutir um assunto que, 

decerto, não foi satisfatoriamente abordado em nosso trabalho e, visto que, “com o problema 

da constituição transcendental, atingimos a cúpula da fenomenologia de Husserl”10, acima de 

tudo, debruçar-nos sobre tal temática nos colocará diante de um dos pontos mais desafiadores 

e, ao mesmo tempo, mais relevantes e centrais do pensamento husserliano, na medida em que, 

como o fenomenólogo mesmo diz,  

Reconduzir [o pensamento] às origens e às unidades intencionais da constituição de 

sentido – isto fornece uma compreensibilidade tal (o que é certamente o caso ideal) 

que, uma vez alcançada, não mais resta nenhuma questão com sentido”11. 

O novo projeto está, pois, lançado. Resta-nos, daqui para frente, a missão de executá-lo. 

 

                                                 
7 HUSSERL, 2013, p. 122 [Hua I, p. 117]. 
8 Ibidem, p. 97 [Hua I, p. 95] – destaques meus. 
9 Ibidem, p. 195 [Hua I, p. 183]. 
10 FRAGATA, 1959, p. 119. 
11 HUSSERL, 2012a, p. 137 [Hua VI, p. 171]. 



120 

 

REFERÊNCIAS 

ADORNO, Theodor W. Kant’s critique of pure reason. Trad. Rodney Livingstone. Stanford: 

Stanford University Press, 2001; 

ALISSON, Henry E. Kant’s Transcendental Idealism: An interpretation and defense. New 

Haven/London:  Yale University Press, 1983; 

ARISTÓTELES. Metafísica, vol II. Ed. Bilíngue. Trad. de Marcelo Perine. 3. ed. São Paulo: 

Edições Loyola, 2013; 

BARBOSA, Rafael Basso. A ideia husserliana de Fenomenologia. In: Inconφidentia: Revista 

Eletrônica de Filosofia. Mariana-MG, v. 2, n. 2, jan-jul de 2014. Disponível em: < 

http://inconfidentia.famariana.edu.br/wp-content/uploads/2014/08/A-ideia-husserliana-de-

fenomenologia.pdf>. Acesso em: 22 set. 2016; 

BARRETO, Jaime J. V. El motivo trascendental en Kant y Husserl. In: Estudios de Filosofía, 

n. 29, jun. 2009, p. 57. Disponível em: https://aprendeenlinea.udea.edu.co/revistas/index.php/ 

estudios_de_filosofia/article/view/12674. 05.03.2017; 

BELLO, Angela Ales. The Transcendental: Husserl and Kant. In: Analecta Husserliana, vol. 

58, pp. 229-243, 2011; 

BOEHM, Rudolf. Vom Gesichtspunkt der Phänomenologie. The Hague: Martinus Nijhoff, 

1968, pp. 145-146 (Phaenomelogica, n. 26); 

BONACCINI, Juan A. Descartes, entre Deus e o Diabo... Breve consideração sobre a 

estratégia cartesiana para conquistar a certeza da ciência nas Meditationes. [s.d.]. Disponível 

em: http://www.cchla.ufrn.br/ppgfil/docentes/juan/artigos/descartes_deus_diabo.pdf. Acesso 

em: 19 jun. 2017; 

______. Kant e o problema da coisa em si no Idealismo Alemão: sua atualidade e relevância 

para a compressão do problema da Filosofia. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2003 (Coleção 

Metafísica; 3); 

______. Peculiaridade e Dificuldade do Conceito de Idealismo Transcendental em Kant. In: 

Princípios, Natal-RN, ano 2, n 3 (pp. 92-101), jul/dez, 1995; 

______. Sobre o Projeto Kantiano de uma Filosofia Transcendental. In: Educação e Filosofia. 

Uberlândia, v. 27, n. especial, pp. 211-232, 2013, pp. 212-213 Disponível em: 

<http://www.seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/22776/12733>. Acesso em: 

14 out. 2016; 

BROUGH, John B. Consciousness is not a Bag: Immanence, Transcendence, and Constitution 

in The Idea of Phenomenology. Husserl Studies, v. 24, n. 3, pp.177-191, 2008. Disponível em: 

<http://link. springer.com/article/10.1007%2Fs10743-008-9045-3>. Acesso em: 24 nov. 2016; 

CAPUTO, John D. Transcendence and the Transcendental in Husserl's Phenomenology. 

Philosophy Today, v. 23, n. 3, pp. 205-216, 1979. Disponível em: <http://www.pdcnet.org/ 

pdc/bvdb.nsf/purchase?openform&fp=philtoday&id=philtoday_1979_0023_0003_0205_0216

>. Acesso em: 14 set. 2014; 



121 

 

CAVALIERI, Edebrande. Transcendência e Imanência na Fenomenologia de Husserl. Estudos 

de Religião, v. 27, n. 1, pp. 35-58, 2013, p. 37. Disponível em: < https://www.metodista.br/ 

revistas/revistasms/index.php/ER/article/viewArticle/4105>. Acesso em: 21 mai. 2016; 

CERBONE, David R. Fenomenologia. Trad. Caesar Souza, 2. ed., Petrópolis, RJ: Vozes, 2013; 

CHAGAS, Flávia Carvalho. O Cânon da Razão Pura. In: KLEINM, Joel Thiago (Org.). 

Comentários às obras de Kant: Crítica da Razão Pura. Florianópolis: NEFIPO, 2012; 

COBB-STEVENS, R. Husserl and Analytic Philosophy. Dordrecht: Kluwer Academic 

Publishers, 1990 (Phaenomenologica, n. 116). Disponível em: <http://link.springer.com/ 

book/10.1007/978-94-009-1888-7>. Acesso em: 30 ago. 2016; 

DESCARTES, René. Discurso do método. Trad. de Maria Ermantina Galvão. São Paulo: 

Martins Fontes, 2001;   

______. Meditações. Trad. J. Guinsburg e Bento Prado Júnior. São Paulo: Nova Cultural, 1996 

(Coleção Os pensadores); 

______. Princípios da Filosofia. Trad. de João Gama. Lisboa, Portugal: edições 70, [s.d.]; 

DE LIMA, Edson Ribeiro. Husserl e a herança cartesiana: do Ego psicológico à subjetividade 

transcendental. In: V Seminário de Pós-Graduação em Filosofia da UFSCar, São Carlos: 

Universidade Federal de São Carlos, 2009; 

FARIA, Ernesto (org.). Dicionário Escolar Latino-Português. 2ª ed. Departamento Nacional 

de Educação, 1956; 

FINK, Eugen. The Phenomenological Philosophy of Edmund Husserl and Contemporary 

Criticism. In: The Phenomenology of Husserl: Selected Critical Readings. R. O. Elveton 

(org.). Michigan, EUA: Quadrangle Books, 1970. Disponível em: https://pt.scribd.com/ 

doc/212912092/The-Phenomenological-Philosophy-of-Edmund-Husserl-and-Contemporary-

Criticism-by-Eugen-Fink. Acesso em: 28.12.2015; 

FUNKE, Gerhard. La recepción de Kant en Husserl y la fundamentación de su “Filosofía 

Primera” transcendental fenomenológica. In: Anales del Seminario de Historia de la 

Filosofía, n. 12, 193-212. Servido de Publicaciones UCM, Madrid, 1995; 

FRAGA, Gustavo de. As duas vias da redução fenomenológica. Lisboa: Edições Revista 

Filosofia, 1957a; 

______. Fenomenologia e Cartesianismo. Lisboa: Edições Revista Filosofia, 1957b; 

FRAGATA, Júlio. S. J. A Fenomenologia de Husserl como fundamento da Filosofia. Braga: 

Livraria Cruz, 1959; 

______. Husserl e a fundamentação das ciências. In: XXIII Congresso Luso-Espanhol, 

Portugal: Coimbra, 1957 (separata do tomo VII); 

______. Problemas da fenomenologia de Husserl. Portugal, Braga: Livraria Cruz, 1962; 



122 

 

FØLLESDAL, Dagfinn. Noema and Meaning in Husserl In: Philosophy and 

Phenomenological Research, v. 50, pp. 263-271, 1990. Disponível em: 

http://www.jstor.org/stable/2108043. Acesso em: 09 jun. 2016; 

FONTANIER, Jean-Michel. Vocabulário latino da filosofia: de Cícero à Heidegger. Trad. 

Álvaro Cabral. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2007, p. 133;  

GRACIA, Jorge J. E. The transcendentals in the Middle Ages: an introduction. Topoi, 

Dordrecht, v. 11, n. 2, p. 113-120, 1992. Disponível em: <http://link.springer.com/article/ 

10.1007/BF00774417>. Acesso em: 18 fev. 2017; 

GUEROULT, Martial. Descartes segundo a ordem das razões. São Paulo, SP: Discurso 

editorial, 2016; 

HEIDDEGER, Martin. Ser e Tempo. Parte I. Trad. Marcia Sá C. Schuback. 15. ed. Petrópolis: 

Vozes, 2005; 

______. Kant y el problema de la metafísica. Trad. Greb Ibscher Roth. México: Fondo de 

Cultura Económica, 1986; 

_______. Principios metafísicos de la lógica. Trad. Juan José García Norro. Madri: Editorial 

Síntesis, 2014; 

HEIL, John. Filosofia da mente: uma introdução contemporânea. Tradução de Rui Pacheco, 

Lisboa: Instituto Piaget, 2001; 

HENRY, Michel. O Começo cartesiano e a Ideia de Fenomenologia. Trad. de Adelino 

Cardoso. Covilhã: Universidade da Beira Interior, 2008; 

HUSSERL, Edmund. A Crise das Ciências Europeias e a Fenomenologia Transcendental: 

Uma introdução à Filosofia Fenomenológica. Trad. Diogo Falcão Ferrer. Rio de Janeiro: 

Forense Universitária, 2012a; 

______. A Ideia da Fenomenologia. Trad. Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 2014; 

______. Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrage. Hrsg. Stephan Strasser. The 

Hague: Martinus Nijhoff, 1973 (Husserliana Bd. I); 

______. Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen. Hrsg. Walter Biemel. The Hague: 

Nijhoff, 1950 (Husserliana Bd. II); 

______. Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die Transzendentale 

Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie. The Hague: 

Martinus Nijhoff, 1954 (Husserliana Bd. VI); 

______. El Artículo “Fenomenología” de la enciclopedia británica. In: Invitación a la 

fenomenología. Paidós: Barcelona, 1992; 

______. Erste Philosophie I, The Hague: Martinus Nijhoff, 1956 (Husserliana, Bd. VII); 



123 

 

______. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 

Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie 1. Halbband: Text der 1–3. 

Auflage. Hrsg. K. Schuhmann. The Hague: Martinus Nijhoff, 1976 (Husserliana Bd. III/1); 

______. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 

Drittes Buch. The Hague: Martinus Nijhoff, 1971, p. 139 (Husserliana, Bd. V); 

______. Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological 

Philosophy. Third Book: Phenomenology and the Foundation of the Sciences. Trans. by Pohl, 

W.E., Klein, T.E. The Hague: Martinus Nijhoff, 1980 (Husserliana: Collected Works, v. 1); 

______. Ideias para uma Fenomenologia Pura e para uma Filosofia Fenomenológi-

ca: Introdução geral à Fenomenologia Pura. Trad. Márcio Suzuki. 2. ed. Aparecida, Sp: Ideias 

& Letras, 2006a, (Coleção Subjetividade Contemporânea); 

______. Investigaciones Lógicas. Vol. I. Tradução de Manuel G. Morente y José Gaos. Madri: 

Alianza Editorial, [s. d.]; 

______. Investigações Lógicas: Primeiro volume: Introdução Geral à Fenomenologia Pura. 

Trad. Diogo Falcão Ferrer. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2005; 

______. Investigações Lógicas: Segundo volume, parte I: Investigações para a Fenomenologia 

e Teoria do Conhecimento. Trad. Pedro M. S. Alves. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

2012b; 

______. Kant and the Idea of Transcendental Philosophy. Trans. by Ted E. Klein, Jr; William 

E. Pohl. In: Southwestern Journal of Philosophy, v. 5, 3, 1974; 

______. La Filosofía como Ciencia Estricta. Trad. por Elsa Tabernig, Buenos Aires: Editorial 

Nova, 1962; 

______. Lógica Formal y Lógica Transcendental: Ensayo de una crítica de la razón lógica. 

Trad. Luis Villoro. Cidade do México: Universidad Nacional Autónoma de México, 1962; 

______. Logische Untersuchungen. Erster Band: Prolegomena zur reinen Logik. Text der 1. 

und der 2. Auflage. Hrsg. E. Holenstein. The Hague: Martinus Nijhoff, 1975 (Husserliana Bd. 

XVIII); 

______. Logische Untersuchungen. Zweiter Band, erster Teil: Untersuchungen zur 

Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis. Hrsg. Ursula Panzer. Dordrecht: Kluwer, 1984. 

(Husserliana Bd. XIX/1); 

______. Meditações Cartesianas: Introdução à Fenomenologia. Trad. Frank de Oliveira. São 

Paulo: Madras, 2001; 

______. Meditações Cartesianas e Conferências de Paris. Trad. Pedro M. S. Alves. Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 2013; 

______. Phänomenologische Methode und phänomenologische Philosophie <Londoner 

Vorträge 1922>. Hrsg. v. Berndt Goossens. In: Husserl Studies, v. 16, Netherlands: Kluwer 

Academic Publishers, 2000;  



124 

 

______. Phenomenology. Edmund Husserl's Article for the Encyclopaedia Britannica. In: 

Journal of the British Society for Phenomenology. Trad. Richard E. Palmer, 1971, p. 77-90. 

Disponível em: http://dx.doi.org/10.1080/00071773.1971.11006182. Acesso em: 18 jun.15; 

______. The basic problems of Phenomenology: From the Lectures, Winter Semester, 1910–

1911. Trans. Ingo Farin and James G. Hart. Dordrecht, Netherlands: Springer, 2006b. 

(Husserliana: Collected Works, v. 12); 

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Trad. Manuela Pinto dos Santos e Alexandre 

Fradique Morujão. 8 ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2013; 

_____. Prolegômenos a toda metafísica futura que queira apresentar-se como ciência. 

Trad. de Artur Mourão. Lisboa, Portugal: edições 70, [s.d]; 

LANDIN FILHO, Raul F. Evidência e Verdade no sistema cartesiano. São Paulo: Loyola, 

1992; 

LEBRUN, Gerard. Kant e o fim da metafísica. 2 ed. São Paulo: Martins Fontes, 2002; 

______. Sobre Kant. Rubens Rodrigues Torres Filho (org.). Tradução de José Oscar Almeida 

Marques, Maria Regina Avelar Coelho da Rocha, Rubens Rodrigues Torres Filho. 3 ed. São 

Paulo: Iluminuras, 2010. (Biblioteca Pólen); 

LEVINAS, Emmanuel. The theory of intuition in Husserl’s Phenomenology. Translated by 

André Orianne. 2. ed. Evaston, Illinois: Northwestern University Press, 1995; 

MACDONALD, Paul. S. Descartes and Husserl. The Philosophical Project of Radical 

Beginnings. New York: State University of New York Press, 2000; 

MCINTYRE, Robert; SMITH, David. Husserl’s identification of meaning and noema. In: The 

Monist, v. 59, n. 1, pp. 115-132, 1975. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/27902407. 

Acesso em: 9 jun. 2016;  

MANIERI, Dagmar. O Transcendental em Kant. In: Theoria, v. 3, n. 6, 2011. Disponível em: 

<http://www.theoria.com.br/edicao0611/o_transcendental_em_kant.pdf>. Acesso em: 09 mar. 

2017; 

MARTIN, Wayne M. Descartes and the Phenomenological Tradition. In: A Companion to 

Descartes. Blackwell Publishing, 2008 (Blackwell companions to philosophy - n. 38); 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da Percepção. Trad. Carlos Alberto Ribeiro 

de Moura. 2. ed., São Paulo: Martins Fontes, 1999 (Tópicos); 

MORAN, Dermot. Fink's Speculative Phenomenology: Between Constitution and 

Transcendence. In: Research in Phenomenology, v. 37, n. 1, pp. 3-31, 2007. Disponível em: 

<https://www.ucd.ie/t4cms/Finks%20Speculative%20Phenomenology%20%282007%29.pdf

>. Acesso em: 17 jul. 2015; 

MORUJÃO, Alexandre Fradique. A doutrina da intencionalidade na Fenomenologia de 

Husserl: das Investigações Lógicas às Meditações Cartesianas. Dissertação (Mestrado em 

Filosofia). Universidade de Coimbra, Coimbra, 1954; 



125 

 

______. Husserl e a filosofia como ciência rigorosa. In: Revista Portuguesa de Filosofia. 

Tomo XI-II, fasc. 3-4. Braga: Faculdade de Filosofia, 1955; 

______. Mundo e Intencionalidade: ensaio sobre o conceito de mundo na Fenomenologia de 

Husserl. Tese (Doutorado em Filosofia). Universidade de Coimbra, Coimbra, 1961; 

______. O “fenômeno puro”: ponto de partida da fenomenologia de Husserl. Lisboa: Centro 

de Estudos Fenomenológicos, 1957; 

______. Significado e estrutura da redução fenomenológica. In: Biblios, Vol. 56. Portugal, 

Coimbra: Imprensa de Coimbra, 1980; 

MOURA, Carlos Alberto Ribeiro de. Cartesianismo e Fenomenologia: Exame de Paternidade. 

In: Analytica, Rio de Janeiro, v. 3, n. 1, 1998. Disponível em: < http://revistas.ufrj.br/ 

index.php/analytica/article/view/427/384>. Acesso em: 20 mar. 2017; 

______. . Crítica da Razão na fenomenologia. São Paulo: Nova Stella, 1989; 

______. Husserl: significação e fenômeno. In: doispontos, Curitiba; São Carlos, v. 3, n. 1, 

pp.37-61, 2006. Disponível em: <ojs.c3sl.ufpr.br/ojs/index.php/doispontos/article/ 

download/5172/3889>. Acesso em: 21 jul. 2015; 

NENON, Thomas J. Some differences between Kant’s and Husserl’s conceptions of 

transcendental philosophy. In: Continental Philosophy Review, v. 41, n. 4, pp. 427-439, 2008; 

Disponível em: <http://link.springer.com/article/10.1007%2Fs11007-008-9089-2>. Acesso 

em: 23 jan. 2016; 

OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. Sobre a fundamentação. 2. ed., Porto Alegre: EDIPUCRS, 

1997; 

PATON, H. J. Kant’s Metaphisic of Experience. London: George Aleen & Unwin ltd., 1936; 

PERES, Savio P.  O problema da transcendência do objeto da percepção e do objeto da física 

nas investigações lógicas de Husserl. In: Philósophos, Goiânia, v.19, n. 1, p. 219-246, jan/jun. 

2014. Disponível em: https://www.academia.edu/9047695/O_Problema_da_transcend%C3% 

AAncia_do_objeto_da_percep%C3%A7%C3%A3o_e_do_objeto_da_f%C3%ADsica_nas_In

vestiga%C3%A7%C3%B5es_L%C3%B3gicas_de_Husserl. Acesso em: 28 out. 2015; 

RESTREPO, Daniel Herrera. Verdad y Evidencia em Husserl. Universidade Nacional da 

Colômbia, [s.d.], p. 48. Disponível em: <http://www.revistas.unal.edu.co/index.php/idval/ 

article/view/21735/22718>. Acesso em 12 fev. 2016; 

RICOEUR, Paul. Kant e Husserl. In: Na Escola da Fenomenologia. Trad. Ephraim F. Alves. 

Petrópolis, RJ, Vozes, 2009; 

RIZO-PATRÓN, Rosemary L. Husserl, lector de Kant. Apuntes sobre la razón y sus limites. 

In: Areté, v. 24, n. 2, 2012; 

ROMANO, Claude. Must phenomenology remain Cartesian? Trans. by John Rogrove. In: 

Continental Philosophy Review, set., v. 45, 3, pp 425–445, 2012. Disponível em: 

https://link.springer.com/article/10.1007/s11007-012-9229-6. Acesso em 24 mai. 2017; 



126 

 

ROSENFIELD, Denis L. Descartes e as peripécias da razão. São Paulo: Iluminuras, 1996; 

SARTRE, Jean-Paul. Tradução do texto de Jean-Paul Sartre: une idée foundamentale de la 

phénomélogie de Husserl: L’intentionalité. Trad. de Ricardo Leon Lopes. In: Veredas FAVIP, 

Caruaru, vol. 2, nº 01, pp. 102-107, jan.-jun., 2005; 

SMITH, Norman K. A commentary to Kant’s ‘Critique of Pure Reason’. Londres: 

Macmillan and co. limited, 2013 [Project Gutenberg Ebook]. Disponível em: 

https://fphil.uniba.sk/fileadmin/fif/katedry_pracoviska/kfdf/Personal/Sabela/Literatura/A_Co

mmentary_to_Kant_s__Critique_of_Pure_R_-_Norman_Kemp_Smith.pdf. Acesso em: 05 

mar. 2017; 

SOFFER, Gail. Husserl and the question relativism. Dordrecht: Kluwer Academic 

Publishers, 1991 (Phaenomenologica 122); 

SOKOLOWSKI, Robert. The Formation of Husser]'s Concept of Constitution. Netherlands: 

Springer, 1970 (Phaenomenologica 18); 

THOMÉ, Scheila C. Imanência versus Transcendência: A problematização do conceito de 

Intencionalidade na Fenomenologia de Edmund Husserl. In: Diálogos Possíveis, Salvador, ano 

13, n. 2, pp. 135-150, 2014, p. 143. Disponível em: <FORA DO AR>. Acesso em: 21 jul. 2015; 

TOURINHO, Carlos Diógenes C. A ampliação da autorreflexão da consciência: Kant e sua 

influência sobre a fenomenologia transcendental de Edmund Husserl. In: Princípios. Natal, v. 

18, n. 30, pp. 199-210, 2011. Disponível em: < http://www.periodicos.ufrn.br/principios/ 

article/view/1721/1186>. Acesso em: 23 jan. 2015; 

______. O problema dos fundamentos na fenomenologia de Husserl: o surgimento de um novo 

idealismo transcendental no Sec. XX. In: Síntese – Revista de Filosofia, Belo Horizonte, v. 

40, n. 126, 2013; 

______. O Transcendente e suas variações na Fenomenologia Transcendental de Edmund 

Husserl. In: Prometeus, Ano 5, n. 9, jan-jun., 2012a. Disponível em: 

<http://seer.ufs.br/index.php/prometeus/article/view/782/678>. Acesso em: 15 mar. 2017; 

______. Versões da "Transcendência na Imanência" na Fenomenologia de Edmund Husserl. 

Philósophos, Goiânia, v.17, n. 2, pp. 107-130, 2012b. Disponível em: 

<http://revistas.ufg.br/index.php/philosophos/article/view/19386/13574#.VdiJ__SvwwQ>. 

Acesso em: 15 mar. 2017; 

TUGENDHAT, Ernst. Nietzsche e o problema da transcendência imanente. Trad. Milene 

Consenso Tonetto. In: Ethic@. Florianópolis, v. 1, n. 1, pp. 47-62, 2002. Disponível em: 

<https://periodicos.ufsc.br/index.php/ethic/article/view/14535/13308>. Acesso em: 14 set. 

2014; 

VERDAN, André. O ceticismo filosófico. Trad. de Jaimir Conte. Florianópolis: Ed. da UFSC, 

1998; 

VIEIRA, Allan J. A noção de verdade na fenomenologia de Husserl: entre correspondência e 

coerência. In: Ekstasis. Rio de Janeiro, v. 4, n. 1, 2015. Disponível em: < http://www.e-

publicacoes.uerj.br/index.php/Ekstasis/article/view/16375>. Acesso em: 30.08.2015; 



127 

 

WATSON, John, The philosophy of Kant explained. Glasgow: James Maclehouse and sons, 

1908. Disponível em: < https://archive.org/details/philosophyofkant00watsrich>. Acesso em: 

09 mai. 2017. 

 

 


