UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS E FILOSOFIA
POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

GUILHERME FERREIRA CEZAR

A ONTOLOGIA POLITICA DE HEIDEGGER: COMUNIDADE, DECISAO E
HISTORIA

Recife
2017



GUILHERME FERREIRA CEZAR

A ONTOLOGIA POLITICA DE HEIDEGGER: COMUNIDADE, DECISAO E
HISTORIA

Texto apresentado & banca avaliadora de dissertacdo do
Programa de Pos-Graduagdo em Filosofia da
Universidade Federal de Pernambuco, juntamente com
um professor convidado, como requisito de obten¢do do
titulo de mestre em Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino.

Recife
2017



Catalogagdo na fonte
Bibliotecaria Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291

C4250

Cezar, Guilherme Ferreira.

A ontologia politica de Heidegger : comunidade, decisao e historia / Guilherme
Ferreira Cezar. — 2017.

121 f. ; 30 cm.

Orientador: Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino.

Dissertagao (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de Pos-graduacao em Filosofia, 2017.

Inclui referéncias.

1. Filosofia. 2. Filosofia alema. 3. Ontologia. 4. Ciéncia politica — Filosofia. 5.
Heidegger, Martin, 1889-1976. 1. Aquino, Thiago André Moura de (Orientador). I1.
Titulo

100 CDD (22. ed.) UFPE (BCFCH2017-254)




GUILHERME FERREIRA CEZAR

A ONTOLOGIA POLITICA DE HEIDEGGER: COMUNIDADE, DECISAO E
HISTORIA

Dissertacdo aprovada em 29 de setembro de
2017 como requisito a obtengdo do titulo de
Mestre em Filosofia, pela Universidade Federal
de Pernambuco, por uma comissdo
examinadora  formada pelos  seguintes
professores:

Aprovada em 29/09/2017

Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino (orientador)
Universidade Federal de Pernambuco — UFPE

Prof. Dr. Sandro Marcio Moura de Sena
Universidade Federal de Pernambuco — UFPE

Prof. Dr. Gilfranco Lucena dos Santos
Universidade Federal da Paraiba - UFPB



A Familia e aos amigos, como testemunhas
da navegacao existencial.

Ao professor Thiago Aquino, pela elevada
sabedoria e pela inestimavel ajuda.

A Leonia Torres, por ser um tratado
politico em si mesma.

Aos povos que se dedicam ao exercicio de
uma coexisténcia harmdénica no mundo.



AGRADECIMENTOS

Ao chamamento filoséfico que faz com que se veja muito além do que o usualmente
considerado.

Agradeco as pessoas em geral que me acolheram na cidade de Recife com o mais
genuino carinho.

Aos grandes mestres da Universidade Federal de Pernambuco ao proporcionarem
tantas possibilidades de mundo em suas grandiosas exposigoes.

Aos funcionarios desta Universidade, através da secretaria da Pos-Graduagao de
Filosofia, Isabel Soares, por permitirem o exercicio filos6fico sem maiores preocupacdes
burocraticas.

Aos meus colegas de mestrado, que apresentam a filosofia de maneira tao diversa
e, igualmente, interessante.

Ao grupo de estudos Martin Heidegger da Universidade Federal de Pernambuco,
coordenado pelo professor Sandro Sena, por ser sempre um bom suporte hermenéutico nos
momentos de dificuldade compreensiva.

Ao grupo de estudos Edmund Husserl da Universidade Federal de Pernambuco,
coordenado pelo professor Thiago Aquino, por fazer brotar no seio da comunidade académica

o0 interesse por uma bela e profunda discussao filosofica.



RESUMO

A presente pesquisa busca uma compreensao politica possivel a partir de um mergulho no
pensamento do filosofo alemao Martin Heidegger. Assim, inicia-se com a analise dos textos da
ontologia fundamental, notadamente das obras escritas na década de 1920 e que ndo assumem
a filosofia politica como preocupagdo central. Neste caminho aparecem elementos
imprescindiveis para a tentativa de desvelar uma compreensao politica mais originaria. Aborda-
se temas como: o mundo e o cotidiano. E também problematizado o compartilhamento de
mundo, o ser-com e, ainda, a impessoalidade. Em um segundo momento, investiga-se a
comunidade, o povo, a decisdo e como a historia estd relacionada a esta discussdo. No
enfrentamento a estas questdes, pontua-se a compreensao da verdade e de uma temporalidade
originaria debatida nas obras do referido pensador alemao. Neste ponto, adotou-se obras tanto
da década de 1920 como da década de 1930. Na terceira e tltima parte, volta-se a atengdo para
os textos produzidos no ano em que Martin Heidegger assumiu o reitorado da Universidade de
Freiburg (1933) bem como em alguns textos anteriores e posteriores que, de alguma maneira,
tém relacdo direta com este periodo. Conclui-se, assim, que a liberacdo de uma outra
compreensdo politica ¢ possivel a partir do acesso ao pensamento de Heidegger, desde que

exista a disposi¢do em adotar uma compreensao holistica de sua obra.

Palavras-chaves: Ontologia Politica. Martin Heidegger. Comunidade. Decisdo. Historia.



ABSTRACT

The present research seeks a political comprehension possible from a dip in the thinking of the
German philosopher Martin Heidegger. Thus, it begins with the analysis of the texts of the
fundamental ontology, notably of the works written in the 1920°s and that do not assume the
political philosophy as central concern. On this path there are essential elements for the attempt
of unveiling a more originary political comprehension. It’ll address the following topics: world
and daily. It is also problematized the sharing of the world, the being-with and also the
impersonality. In a second moment, we’ll investigate the community, the people, the decision
and how the history is related to this discussion. In the confrontation with these questions, we
point out the understanding of the truth and of the originary temporality discussed in the Martin
Heidegger works. At this point, works of both 1920’s and 1930’s were adopted. In the third and
final part, the attention is given to the texts produced in the year Martin Heidegger took over
the rectorate of the University of Freiburg (1933) as well as in some earlier and later texts which
are somehow directly related directly to this period. It was concluded that the liberation of
another political comprehension is possible from the access to Heidegger's thought, provided

there is a willingness to adopt a holistic comprehension of his work.

Keywords: Political Ontology. Martin Heidegger. Community. Decision. History.



1
2
2.1
2.2
2.3
3
31
3.2
33
4
4.1
4.2
5

SUMARIO

INTRODUQGAOQ ... e s eeeeeseeeeeeeesseeseeeses s sees s eeees s eeses s eeseees 9
ANALITICA EXISTENCIAL: O SER-NO-MUNDO ENQUANTO PROJETO......12
Mundanidade: ocupacio, referencialidade e significancia ..., 12
Mundo compartilhado, Ser-com € CoO-Ser-ai.................cccccooorvieivireirrieieeiee e, 26
Impessoal, publicidade e propriedade....................coooooiiiiiii 35
COMUNIDADE, DECISAO E HISTORIA .........cccooocooiomrmmmriiminnsrnsssisssosesnssesssaene 43
NOS, 0 POVO € @ DECISAO ...........oooimiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee ettt 43
Verdade, historia e temporalidade.......................ccoooooiiiiiiiiiiiiee s 55
Tempo, tarefa e responsabilidade ... 82
ONTOLOGIA POLITICA: ESCRITOS POLITICOS ..........cccccoooooooiiiiiirreeereee. 93
Autonomia, ciéncia e eSPIrito ..o 93
O consumar € 2 JUta ... s 108
CONCLUSAOQ........oooooiiririiiieeese s e 118

REFERENCIAS ..o 120



1 INTRODUCAO

O trabalho aqui desenvolvido pretende alcangar uma compreensao politica possivel
fundamentada nas meditagdes ontologicas do pensador alemdo Martin Heidegger. Assim,
incialmente, perscruta-se a analitica existencial proposta por Heidegger em sua obra “Ser e
Tempo” bem como em outras que estejam diretamente relacionadas com o tema em foco. Ao
debrucar-se sobre a analitica existencial proposta pelo filésofo em questdo, tenta-se
compreender o que significa pensar o existente como ser-no-mundo enquanto projeto. Em um
segundo momento, aparece como problema a relagdo entre comunidade, decisdao e histdria.
Estes temas estdo abordados em varios textos do autor alemdo mas ha uma énfase maior a estas
questdes nos escritos da década de 1930. Nesta segunda etapa, acredita-se ser possivel enfrentar,
de forma genuina, questdes ontologicas acerca da comunidade, da decisdo e da historia. Desta
maneira, pensa-se alcangar uma familiaridade com o pensamento de Heidegger que possibilite
o mergulho na terceira parte do trabalho, a saber, a parte que se dedicara a compreender os
escritos eminentemente politicos do filoésofo em aprego. No terceiro passo ha uma atencgao
especial ao discurso proferido por ocasido da posse ao cargo de reitor da universidade de
Freiburg (1933), com o intento de desvelar, com maior nitidez, o que 14 estava sendo enunciado
bem como em uma tentativa de se compreender a discussao politica sob uma nova 6tica.

No tocante a analitica existencial, inicia-se problematizando o que se quer dizer
quando costumeiramente a palavra mundo ¢ enunciada. Dai, entra-se em contato com a filosofia
de Heidegger no sentido de desvelar aquilo que ele pretende dizer quando escreve acerca da
mundanidade. O caminho adotado para essa investigagdo sera tragcado a partir dos temas da
ocupacdo, referencialidade e significancia. Em seguida, intenta-se compreender o que o
pensador alemao apontava como sendo mundo compartilhado, ser-com e co-ser-ai. Nesta
ocasido, entra em foco o problema do modo possivel de um mundo comum sendo partilhado
por aqueles que existem. O ponto de contato dessa discussdo serd guiado através das analises
oriundas daquilo que Heidegger nomeou como Impessoalidade, publicidade e propriedade.

A primeira parte deste trabalho se apresenta, portanto, enquanto uma base comum
de compreensao, a partir da analitica existencial desenvolvida por Heidegger, e que servira para
uma melhor interpretagdo do que se apresenta em seguida. Isto porque, encontram-se, nestes
escritos, importantes chaves hermenéuticas das quais o leitor ndo podera prescindir caso queira
aprofundar suas leituras na obra do referido pensador. Ainda que nas obras posteriores exista

uma diferenciagdo na maneira e no formato de expor seus pensamentos, defende-se que



10

Heidegger ndo tenha contradito aquilo que foi anunciado na analitica existencial. Assim, ¢
importante o contato com esses primeiros passos da ontologia fundamental de tal sorte a situar
melhor o leitor das obras do eminente professor de Freiburg. Ademais, ¢ importante lembrar
que a analitica existencial promove uma reviravolta na compreensao ontologica que se tem
acerca do mundo bem como dos movimentos existenciais e esta alteracdo, por si, implica na
liberagdo de novas possibilidades de compreensao politica.

Na segunda parte do trabalho, tenta-se problematizar os seguintes temas:
comunidade, decisdo e historia. Inicialmente, em seguimento as orientagdes encontradas na
secdo precedente, tenta-se compreender quem responde quando a palavra “nés” ¢ enunciada.
Logo apos, busca-se problematizar o que seja o povo mesmo. No seio dessa problematizacao
aparece o tema da decisdo de um povo que também precisa ser discutida. E assim que torna
pertinente a discussao da verdade, historia e temporalidade no pensamento de Martin Heidegger.
Nestes momentos, orienta-se por textos das décadas de 1920 e 1930, principalmente por um
curso ministrado no verdo de 1934, intitulado “Logica: a pergunta pela esséncia da linguagem”
um dos mais discutidos e visitados nessa secdo. O questionar dos temas acima enunciados de
forma conjunta, farda com que se investigue o que seja propriamente tarefa assim como
responsabilidade.

Aparece, ainda, no segundo ato deste trabalho, a necessidade de se recolocar a
questdo da temporalidade como método para apreender com maior clareza o que Heidegger,
posteriormente, problematiza sobre o tema histéria. Nesse percurso, retorna-se a analitica
existencial e busca-se apresentar um nexo hermenéutico com o que estava sendo escrito e
apresentado na década de 1930. Neste capitulo, tenta-se convergir os escritos heideggerianos
da analitica existencial com o que fora produzido posteriormente. Notadamente, esse esfor¢o
reside em uma tentativa de compreensdao e de harmonizagdo com o que ja havia sido
problematizado acerca da singularidade existencial, conjuntamente com a consideragdo do
fenomeno da comunidade, uma coletividade que, de alguma forma, ndo pretende negar o que
foi pensado singularmente sobre o caminho existencial que todos, de alguma maneira,
encontram-se destinados a trilhar. Reside, portanto, neste aspecto, um esforco em apresentar
harmonicamente os escritos que consideram a singularidade existencial conjugados com o que
foi pensado, posteriormente, acerca de uma comunidade e seus proprios desafios.

Assumindo o roteiro proposto, desemboca-se nos escritos de cunho visivelmente
mais politico que Heidegger tenha produzido com o fulcro de confrontar sua filosofia
ontoldgica com tais pronunciamentos, discursos e alguns cursos ministrados. Ainda que tais

textos correspondam a uma parcela diminuta da obra total de Heidegger, tratam-se de textos



11

significativos que trazem uma série de ponderagdes interessantes aos estudiosos da filosofia
politica. Acredita-se que o discurso por ocasido da posse no cargo de reitor, pronunciado em
1933, ¢ um texto privilegiado para guiar a presente discussdo. Em tal obra Heidegger se
empenha verdadeiramente em promover uma comunicagao politica do seu pensamento que, por
sua vez, estaria sendo direcionado ao mundo publico. Nas nuances que se apresentardo, adianta-
se a discussdo da autonomia, ciéncia e espirito, partindo da universidade e alcangando o que
era compreendido por povo alemao. Tendo, como parte final, o desafio de compreender um
consumar possivel para o pensamento politico heideggeriano.

Os pronunciamentos do pensador Martin Heidegger, que agora precisara se adaptar
as vestes do cargo de reitor, buscam alcancar um equilibrio daquilo que ja estava presente em
sua filosofia com a necessidade de comunicar tais pensamentos a um vasto publico. De um lado
essa situagdo facilita o acesso as obras do referido filosofo, por perceber o seu empenho de
traduzir seu proprio pensamento em uma linguagem mais corrente e usual. Por outro lado, caso
o leitor ndo esteja afinado com suas obras pretéritas, ¢ possivel ser levado, facilmente, em
desvios hermenéuticos que, defende-se, ndo contribuem para a compreensao do legado deixado
por Martin Heidegger. Busca-se, assim, apresentar tais textos e discursos sem, contudo,
esquecer do que ja havia sido produzido pelo referido pensador até entdo. E neste passeio em
parte de sua obra que surge uma possibilidade hermenéutica de compreensdo politica que
auxiliar aqueles que, em algum grau, dedicam-se a pensar maneiras de coabitacdo no mundo

nao restritas aos modelos ja consagrados pela tradigao.



12

2 ANALITICA EXISTENCIAL: O SER-NO-MUNDO ENQUANTO PROJETO

2.1 Mundanidade: ocupacio, referencialidade e significancia

Certamente, o mundo ¢ um tema central na obra de Heidegger. Ha véarias obras
importantes para a elucidagdo deste problema. Dentre estas, elege-se, como um bom ponto de
partida, Ser e Tempo. Nao obstante sua linguagem, por vezes, muito proxima da filosofia
tradicional que se propde distanciar, ¢ nesta obra onde ¢ apresentado um caminho mais evidente
para o entendimento do que estava sendo indicado quando se enunciava a palavra “mundo”.

Lembra-se que na confeccao de Ser e Tempo, publicado em 1927, o problema
principal se dava em torno de uma repeticdo da questdo do ser e do seu sentido. Nesta trilha
filosofica, Heidegger desenvolve a sua ontologia fundamental. O método em que tal tema foi
desdobrado surge através da analitica do proprio ser-ai [ Dasein] (este ente que corresponde com
o que a tradicdo chamou de homem mas que Heidegger oferece uma interpretacao diversa da
que foi usualmente associada a este termo) e de como ¢ entdo fundada a propria compreensao
e interpretagdo do mundo enquanto tal. Neste sentido, a questdo em voga ¢ liberada a partir de
uma investigacao do ser-ai e de suas determinagdes existenciais. Contudo, a investigagao que
assume como ponto de partida uma compreensao mais aprofundada sobre o proprio ser-ai nao
almeja a formulagdo de uma antropologia filoséfica ou, pelo menos, ndo ¢ esta a meta principal
que orienta a confec¢do dos trabalhos de Heidegger. Concorda com esse posicionamento

Thiago Aquino em seu artigo 4 decadéncia da existéncia, veja-se:

A repeticdo da questdo do sentido do ser em geral € a meta continua do pensamento
de Heidegger, em relacdo a qual todas as outras andlises e medita¢cdes assumem
carater preparatorio; inclusive o projeto da ontologia fundamental o qual prepara o
solo para essa questdo, com a investigacdo de um possivel nexo entre compreensao
de ser e o horizonte transcendental do tempo. (AQUINO, 2015, p. 37).

No percurso desse caminho, a reflexdo fenomenoldgica guiada pela analitica
existencial ressalta o ser-ai como fundamentalmente sendo ser-no-mundo [in der Welt sein].
Heidegger defende que este fendmeno ¢ uma unidade, o que nao impediria de se vislumbrar a
multiplicidade de seus momentos estruturais. Assim, ser-no-mundo carrega consigo uma
triplice formulagao ontoldgica que deve ser pensada em sua totalidade. Esta formulagdo deve
compreender portanto os seguintes momentos: 1 — o “em um mundo”’; 2 — 0 “quem” ¢ este ente

que sempre ¢ no modo de ser-no-mundo; 3 — o “ser-em [/n-sein]” como tal (cf. Ser e Tempo, §



13

12). A analitica existencial se mostra, portanto, como um excelente caminho para a discusso
ora pretendida. Ser-ai ¢ considerado, simultaneamente, a partir dos trés momentos estruturais
acima levantados para a melhor elucidacao da totalidade fenomenal encontrada.

Nota-se que esta nova proposic¢ao filosofico-existencial impactara sobremaneira nas
formulagdes politicas e relacionais a serem pensadas. Nao se pensa em politica dissociada dos
chamados “entes politicos” e, tampouco, sem uma reflexdo mais demorada sobre um espaco de
atuacdo determinado. Por estes motivos que sdo aqui destacados pontos fundamentais da
analitica existencial que possibilitam a compreensdao dos textos eminentemente politicos
escritos por Heidegger. Em tais textos, escritos na década de trinta, estdo presentes as nogdes
principais que sdo expostas na primeira parte desta pesquisa.

Com a designacdo ser-no-mundo Heidegger nao quer dizer que o ser-ai
simplesmente ocorre ou € constatado dentro de um espaco determinado, como um ente qualquer
dentro de um outro que o pode conter. Com esta observacdo, demarca-se que o ser-ai ndo
assume o mesmo modo do ser simplesmente dado [Vorhandenheit]. Isto denota que a mera
localizagdo espacial ou mesmo a atribuicdo de propriedades a um sujeito genérico nao sao
suficientes para apreender o modo de ser do ser-ai. Em sintese, o significado do conceito ¢

indicado através da seguinte passagem:

[...] “eu sou” diz, por sua vez: eu moro, detenho-me junto... a0 mundo, como alguma
coisa que, deste ou daquele modo, me ¢ familiar. Como infinitivo de “eu sou”, isto ¢,
como existencial, ser significa morar junto a, ser familiar com. O ser-em [In-sein] é,
pois, a expressdo formal e existencial do ser da presenga [Dasein] que possui a
constitui¢do existencial de ser-no-mundo. (Ser e Tempo, 2006, p. 101).!

Ser-em indica a familiaridade junto a algo, ao contexto onde sempre se esteve, uma
morada que ndo ¢ possivel abandonar. Esta proximidade existencial faz com que mundo seja
sempre pressuposto, ainda que ndo de forma explicita ou pensado tematicamente. Desta
maneira, a analitica existencial apreende esta questdo como um existencial que diz sobre quem

¢ o proprio ser-ai. Neste sentido, assevera:

E que, em sua possibilidade, “ter” se funda na constitui¢io existencial do ser-em.
Sendo essencialmente desse modo, a presenca [Dasein] pode, entdo, descobrir
explicitamente o ente que lhe vem ao encontro no mundo circundante [ Umwelt], saber
algo a seu respeito, dele dispor, fer “mundo”. A formulagdo “ter um mundo

! Optou-se por preservar as citagdes exatamente iguais as tradugdes utilizadas, sem modifica¢des textuais, com
excecdo de “insergdes”, grafadas entre colchetes e que dirdo respeito, tdo somente, a alguns termos centrais na
lingua original da obra citada. Em primeiro lugar, para valorizar o arduo trabalho de quem se propde a traduzir
tais obras para o portugués. Em segundo plano, porque, sempre que possivel, sera transcrita a versao original, em
alemao, dos termos utilizados por Heidegger para que o leitor possa fazer a comparagao, se assim desejar.



14

circundante”, tdo trivial do ponto de vista 6ntico, ¢, do ponto de vista ontologico, um
problema. (Ser e Tempo, 2006, p. 104).

A afirmacdo “ter um mundo” se apresenta como trivial do ponto de vista 6ntico, ou
seja, costumeiramente ele ¢ “constatado” como um recipiente que estd posto e onde pode ser
inserido um determinado “sujeito”. Nao obstante, quando se confronta tal afirmacao corriqueira
com a pergunta “mas o que ¢ mundo?”, percebe-se que as certezas comegam a vacilar e as
concordancias assumem um grande distanciamento entre si para tentar responder a este
questionamento ontolégico. Constatar onticamente tal questdo ¢ trivial, falar sobre o seu ser ¢
um problema. E ¢ este um dos temas centrais assumidos ndao s6 em Ser ¢ Tempo como em
algumas obras posteriores e que também direcionam o presente trabalho.

E o que ocorre, por exemplo, no seminario proferido em 1929-1930 e que originou
a obra Os conceitos fundamentais da metafisica: mundo, finitude, soliddo. Ha, nesse texto, um
resumo acerca do dissenso sobre a problematizacdo do mundo e uma boa orientacao que guia
o leitor para uma eventual solu¢do. Neste trecho, Heidegger afasta a compreensao de mundo
enquanto um conjunto Ontico de entes simplesmente dados e expde as dificuldades que

precisam ser enfrentadas. Tem-se o seguinte:

Mas ¢ evidente que o conceito de mundo indicado ndo tem em vista algo assim. Ao
invés do ente em si, ele visa muito mais a acessibilidade do ente mesmo enquanto tal.
De acordo com este conceito, o ente também pertence em verdade ao mundo, mas
apenas uma vez que acessivel, jA que o ente mesmo admite e viabiliza algo deste
género. O fato de o ente fazer parte do mundo s6 é verdadeiro se o ente enquanto tal
puder se tornar manifesto. Isto implica que, de antemao, o ente ndao estd manifesto,
esta fechado e velado. Acessibilidade funda-se na abertura possivel. Por conseguinte,
mundo significa ndo o ente em si, mas o ente aberto? Nao, ele designa a abertura do
ente sempre a cada vez faticamente aberto. (Os Conceitos Fundamentais da Metafisica,
2006, p. 320).

Assumir a mundanidade como ponto incontornavel para o desdobramento do
pensamento pretendido fez Heidegger avancar na elaboragdo de um método capaz de liberar a
compreensdo deste fendmeno. Como visto, o ponto de partida e fio condutor da pesquisa
elaborada em Ser e Tempo ¢ a problematizagdo da questao do ser a partir da analitica existencial.
Desta maneira, o ser-ai ¢ assumido, primordialmente, como mundano. Isso quer dizer que: “Em
primeiro lugar, deve-se tornar visivel o ser-no-mundo no tocante ao momento estrutural
‘mundo’.” (Ser e Tempo, 2006, p. 110). Merece destaque a observagao de que ¢ essa abertura

origindria que permite que o ser-ai revele o ente enquanto tal. Como apontamento sobre as

trilhas iniciais do caminho ora intentado, encontra-se o seguinte:



15

Nem um retrato ontico dos entes intramundanos e nem a interpretagdo ontologica do
ser desses entes alcan¢ariam, como tais, o fenémeno do “mundo”’. Em ambas as vias
de acesso para o ser “objetivo” ja se “pressupde”, e de muitas maneiras, o “mundo”.
(Ser e Tempo, 2006, p. 111).

Veja-se que até agora sé se tratou da questdo levantada de forma tangencial e
mesmo negativa. Esta postura ¢ recorrente nos textos heideggerianos. Ele se propde a fazer uma
desconstrug¢ao do que ja estd sedimentado pela tradicao através de uma andlise mais detida em
seus fundamentos. Com o problema do mundo nao ¢ diferente € em sua sede de fundamento
Heidegger ainda pontua: “E quando se coloca a questdo do ‘mundo’, que mundo estd
subentendido? Nem este e nem aquele, e sim a mundanidade [ Weltlichkeit] do mundo em geral.”
(Ser e Tempo, 2006, p. 111). E neste momento que inicia entdo a configuragio mais positiva
do cerne da presente discussao.

Na obra que foi editada com o titulo 4 origem da obra de arte que consiste na
reunido de trés conferéncias proferidas por Martin Heidegger entre 1935-1937, ha a colocagao
do problema do mundo de forma exemplar e translicida. Transcreve-se o mencionado trecho
para que ele possa servir de meta para o desenvolvimento do presente trabalho. Naquela ocasido,
Heidegger explicava a necessidade de se repensar essa questao que ¢ central nos seus escritos
e de como ela ndo pode ser afastada caso se intente perseguir uma ontologia fundamental

partindo do ser-ai. Para que se possa entender melhor, leia-se:

Mundo n3o é a mera reunido das coisas existentes, contaveis ou incontaveis,
conhecidas ou desconhecidas. Mundo também ndo ¢ uma moldura apenas imaginada
e representada em relacdo a soma do existente. O mundo mundifica [Welt weltet],
sendo mais do que o que se pega e percebe, com o que nos acreditamos familiarizados.
Mundo nunca ¢ um objeto que fica diante de nds e pode ser visto. Mundo ¢ o sempre
inobjetivavel, ao qual ficamos subordinados enquanto as vias de nascimento e morte,
béngdo e maldi¢do nos mantiverem arrebatados pelo ser. Onde acontecem as decisdes
mais essenciais de nossa historia, que por noés sdo aceitas e rejeitadas, ndo
compreendidas e de novo questionadas, ai 0 mundo mundifica. A pedra ¢ sem mundo.
Do mesmo modo, plantas e animais ndo tém nenhum mundo; mas eles pertencem a
afluéncia velada de uma ambiéncia na qual encontram o seu lugar. Ao contrario, a
camponesa tem um mundo porque ela permanece no aberto do sendo [Seiende]. O
utensilio em sua confiabilidade da a este mundo uma necessidade e proximidade
proprias. No que um mundo se abre, todas as coisas recebem sua morosidade e pressa,
sua distancia e proximidade, sua largueza e estreitamento. (A Origem da Obra de Arte,
2010, p. 109).

Partindo do que fora nomeado por mundanidade, Heidegger resgata da polissemia
da palavra mundo uma indicac¢ao ontoldgico-existencial com a finalidade de fundamentar esta
compreensdo. Neste percurso, acredita-se que serdo liberadas as compreensdes até entdo

bloqueadas de ser-ai, ser-no-mundo e ser-em. Tudo se dando a partir de um acesso ao mundo



16

mais proximo e imediato possivel. A cotidianidade ¢ o caminho que se mostra como acessivel

para essa busca filos6fica empreendida. Entenda-se:

As indica¢des metodologicas ja foram assim apresentadas. O ser-no-mundo e com
isso também o mundo devem tornar-se tema da analitica no horizonte da cotidianidade
mediana enquanto modo de ser mais proximo da presenga. Para se ver o mundo ¢é,
pois, necessario visualizar o ser-no-mundo cotidiano em sua sustentagdo fenomenal.
(Ser e Tempo, 2006, p. 113).

Busca-se mundo a partir de sua aparigdo mais corriqueira, através da cotidianidade.
A lida cotidiana, para ser mais exato, ¢ 0 que sustenta uma primeira interpretacdo acerca de
tudo o que ela ¢ capaz de englobar. Tal método se impde a partir de uma compreensdo comum
que se tem ante determinados fendmenos. Neste sentido, a lida cotidiana aponta para um todo
referencial em que € possivel comportar-se de um modo j& esperado diante das mesmas
circunstancias faticas. A regra da rotina ¢ a ndo surpresa ¢ o desvelamento dos entes a partir
desta abertura, de algum modo, assume uma uniformidade que precisa ser investigada.

O caminho erigido através do cotidiano se apresentou como uma boa escolha para
a colocagdo das questdes aqui desenvolvidas. Mesmo porque a possibilidade de desenvolver
uma investigagdo filosofica partindo de algo facilmente acessivel ¢, por si, uma grande
vantagem. Acrescente-se a isso o fato de que essa escolha ndo se deu de modo artificial mas
sim como um simples desdobramento da propria andlise fenomenoldgica proposta. Esta
proximidade fenomenal com o mundo cotidiano e com a lida ocupacional precisa entdo ser

melhor averiguada. Em outras palavras:

A demonstragdo fenomenologica do ser dos entes que se encontram mais proximos
faz-se pelo fio condutor do ser-no-mundo cotidiano, que também chamamos de modo
de lidar no mundo e com o ente intramundano. Esse modo de lidar ja sempre se
dispersou numa multiplicidade de modos de ocupagdo [Besorgen]. Como se viu, o
modo mais imediato de lidar ndo € o conhecer meramente perceptivo e sim a ocupacao
no manuseio € uso, a qual possui um “conhecimento” proéprio. (Ser e Tempo, 2006, p.
114-115).

O mundo que se desvela a partir do cotidiano ¢, prioritariamente, o da lida
ocupacional, sendo que: “Designamos o ente que vem ao encontro na ocupagao com o termo
instrumento [Zeug].” (Ser e Tempo, 2006, p. 116). Ao colocar a questdo da mundanidade em
evidéncia, Heidegger expde que o modo de ser do instrumento garante um acesso privilegiado
a esse problema, exatamente porque o ocupar-se ¢ o modo mais habitual de se comportar no

mundo, assumindo um direcionamento proprio a ser investigado. Em decorréncia disso, a



17

ontologia do instrumento vai interessar a Heidegger ao permitir o acesso mais imediato da

mundanidade. Apresenta-se, assim, o ser do instrumento da seguinte maneira:

Ao se lidar com o instrumento no uso, a ocupacao [Besorgen] se subordina ao ser para
(Um-zu) constitutivo do respectivo instrumento; [...] Denominamos de manualidade
[Zuhandenheit] o modo de ser do instrumento em que ele se revela por si mesmo. [...]
O modo de lidar com os instrumentos no uso e no manuseio nao ¢ porém cego. Possui
seu modo préprio de ver que dirige o manuseio e lhe confere uma seguranga especifica.
O modo de lidar com instrumentos subordina-se a multiplicidade de referéncias do
“ser-para” (Um-zu). A visdo desse subordinar-se é a circunvisdo [Umsicht]. (Ser e
Tempo, 2006, p. 117).

A circunvisao [Umsicht] que guia a lida instrumental é o que sustenta a situacao
rotineira do ser-no-mundo. Em sequéncia, esse acesso proposto por Heidegger ¢ pré-tedrico,
dispensa qualquer teoria para a sua efetivacdo. O manuseio do utensilio ¢ desvelado como o
ponto de contato mais evidente e proximo do fendmeno do mundo. Isso ndo significa que esteja
se propondo uma compreensdo utilitarista ou instrumental de uma eventual “humanidade”. O
que ocorre ¢ que a cotidianidade e a lida ocupacional permitem uma compreensdo direcionada
dessarelacao que o ser-ai mantém com os entes ao seu redor e de como isto, de alguma maneira,
implica em uma melhor interpretacdo do proprio comportamento que se tem em relagdo aos
demais que partilham do modo de ser do ser-ai. Isto porque é nesse ser-junto-a que os outros
existentes também podem vir ao encontro, ainda que esse encontro se dé€, habitualmente, guiado
por uma circunvisao ocupacional. Isto ndo quer dizer que os outros venham ao encontro no
modo de um instrumento ou que a existéncia deva ser pautada por alguma méxima utilitarista.

Essa compreensdo ocupacional como a forma mais imediata de se lidar com o
mundo ndo ¢ uma visao exclusiva do pensamento heideggeriano. Goethe, por exemplo, em sua
obra Os sofrimentos do jovem Werther escrita em 1774 ja explicitava como era comum e visivel
esse apego a uma ocupacdo a tal ponto que ndo se saberia mesmo o que fazer quando nao se

tinha nada com o que se ocupar. Veja-se:

Se me perguntares como sao as pessoas por aqui tenho de te responder: como em todo
lugar! E uma coisa bastante uniforme a espécie humana. Boa parte dela passa seus
dias trabalhando para viver, ¢ o poucochinho de tempo livre que lhe resta pesa-lhe
tanto que busca todos os meios possiveis para livrar-se dele. Oh, destino dos homens!
(GOETHE, 2001, p. 20).

Claramente que a preocupagdo de Goethe ndo era fazer uma filosofia que
convergisse com 0 mesmo eixo tematico trabalhado no século XX por Martin Heidegger. Por

esta razdo a citacdo acima transcrita diverge em varios aspectos dos empreendimentos



18

filosoficos do professor de Freiburg, como o leitor mais atento deve ter notado. Contudo, fica
como registro a particularidade de que o fendmeno da lida ocupacional ¢ facilmente acessivel
e compreendido, tendo sido abordado pela propria literatura alema muito tempo antes do marco
tedrico adotado para este trabalho. Traz-se ainda outro marco literario para ilustrar a repeticao
e mesmo “obviedade” do fendmeno da lida ocupacional. Agora em uma cena da qual participam
dois personagens do contemporaneo portugués José¢ Saramago em sua obra A Caverna, Leia-

S¢:

Margal Gacho afastou discretamente a manga esquerda do casaco para olhar o relégio,
esta preocupado porque o transito se torna pouco a pouco mais denso e porque sabe
que de aqui para diante, quando entrarem na Cintura Industrial, as dificuldades
aumentarao. O sogro deu pelo gesto, mas deixou-se ficar calado, este seu genro ¢ um
mogo simpatico, sem divida, mas € nervoso, da raca dos desassossegados de nascenga,
sempre inquieto com a passagem do tempo, mesmo se o tem de sobra, caso em que
nunca parece saber o que lhe ha de pdr dentro, dentro do tempo, entenda-se.
(SARAMAGO, 2000, p. 13).

Neste aspecto, a filosofia ¢ ladeada de ricos exemplos literarios, dos quais se
elencou apenas os supracitados com o intuito de corroborar com a tese de que fazer algo ¢ a
maneira mais imediata de ser no mundo e, ndo raramente, a mais confortavel.

Vir ao encontro a partir da lida ocupacional significa que as referéncias deste
encontro, com quaisquer entes que aparecam, apontarao para a ocupacao empreendida naquele
instante. Neste intuito, no semindrio proferido em 1929-1930, faz-se uma ressalva explicita de
que a lida cotidiana instrumental ¢ apenas um dos muitos caminhos possiveis para a

compreensdo da mundanidade. Veja-se:

Nunca me ocorreu, porém, querer afirmar e demonstrar, através desta interpretagao,
que a esséncia do homem consiste em manusear colher e garfo e andar de trem. A
questdo ¢ que o caminho tomado em Ser e tempo para a elucidagdo do fenomeno do
mundo exige uma perspectiva muito extensa e muito ampla. (Os Conceitos
Fundamentais da Metafisica, 2006, p. 206).

Dessa forma, o importante ¢ vislumbrar que € na ocupagao que habitualmente o
mundo se manifesta, ainda que nao seja explicitamente tematizado. Nao ha nenhuma
necessidade de se pensar o mundo tematicamente para que ele entdo se configure e acompanhe
as acdes do ser-ai.

Oportunamente, faz-se um rapido comentario a respeito de uma possivel
divergéncia entre pratica e teoria, uma discussao reincidente ao se pensar temas politicos. A

grande duvida reside em saber se 0 pensamento em excesso ndo atrapalharia a agdo necessaria



19

a transformacao pretendida pelo ente politico. Ou, por outro lado, se essa interpretacdo acerca
da circunvisdo ocupacional, ao liberar uma totalidade referencial capaz de guiar as acdes
cotidianas, ndo empobreceria ou reduziria o pensamento tedrico a receitas pragmaticas com
finalidades j& estabelecidas. O pensamento do filésofo ora em analise parece divergir,
novamente, da tradicional dicotomia entre teoria e pratica e muito contribui para o tema do

presente trabalho. Entenda-se:

A atitude “pratica” ndo ¢ “atedrica” no sentido de ser desprovida de visdo. A sua
diferenca para com a atitude tedrica esta ndo somente em que uma age [handeln] e a
outra contempla e em que, para ndo ficar cego, o agir faz uso de conhecimentos
tedricos, mas, sobretudo, porque originariamente tanto o contemplar ¢ uma ocupagao
como o agir possui sua visdo. A atitude teorica visualiza meramente, sem circunvisao.
Embora destituido de circunvisio, visualizar ndo é por isso desprovido de regras. E
no meétodo que constréi seu canon. (Ser e Tempo, 2006, p. 118).

Na passagem acima, Heidegger ja da indicios de que a concepgdo da acdo como
dissociada, ou melhor, como algo que nao contemple o exercicio do pensamento tedrico esta
em desacordo com o que foi conquistado na presente analitica existencial. A teoria pressupoe
uma atitude tedrica e esta, como tal, também pode ser entendida como uma ocupagdo. Alerta-
se, tdo somente, para a auséncia da circunvisdo orientadora no ato da contemplagdo. Nao
obstante, o método aparece como baliza norteadora da acao teorica. Neste ponto, supera-se uma
pretensa incompatibilidade que, por vezes, supervaloriza a atividade pratica em detrimento de
um pensamento contemplativo. A este ultimo, com frequéncia, sendo atribuido,
pejorativamente, a alcunha de imprestavel, inttil ou mesmo delirante.

De fato, como visto, por ndo se orientar através de uma circunvisao, a teoria nao
pode ser concebida como um utensilio, o que ndo significa que, na sua “inutilidade” ela ndo se
apresente como um modo distinto e proprio da agdo. Ademais, tal posicionamento refor¢a o
ponto de que a analitica existencial desenvolvida ndo se reduz a um complexo de interpretagdes
utilitarias do mundo, o que causaria uma grande incompatibilidade na interpretagao dos textos
heideggerianos e desvirtuaria um possivel entendimento politico que se busca aqui evidenciar.

Desvelou-se a circunvisdo do mundo que permite o manuseio do utensilio,
direcionando-o a uma obra que da o tom da totalidade instrumental e referencial. Nessa primeira
analise guiada pelo cotidiano ficou de alguma forma implicita a consideragdo dos outros que
também vém ao encontro do ser-ai. Persistindo, igualmente, uma interpretacdo comum sobre o
que sera nomeado como “mundo publico”. Ressalta-se, assim, que o instrumento e a obra a qual
ele esta referido orientam uma compreensao ndo s6 privada como publica em que os existentes

se movimentam sem nenhuma surpresa, veja-se:



20

A obra no horizonte de sua ocupag@o ndo ¢ manuseada somente no mundo doméstico
da oficina mas também no mundo publico. Com ele, descobre-se a natureza do mundo
circundante, que entdo se torna acessivel a qualquer um. Nos caminhos, ruas, pontes
e edificios, a ocupagdo descobre a natureza em determinada dire¢do. Uma plataforma
coberta leva em conta as intempéries; as instalagoes de iluminag@o ptblica levam em
conta a escuriddo, ou seja, a mudanga especifica de presenca e auséncia da luz do dia,
a “posigdo do sol”. (Ser e Tempo, 2006, p. 119).

Mundo e ente intramundano sdao distintos e, como ja visto, ndo podem ser
interpretados como continente e conteido pura e simplesmente. Ademais, ressalta-se: “O
mundo ele mesmo ndo ¢ um ente intramundano, embora o determine de tal modo que, ao ser
descoberto e encontrado em seu ser, o ente intramundano s6 possa mostrar-se porque mundo
‘se da’[es gibt]” (Ser e Tempo, 2006, p. 121). O acesso para esta questdo parece entdo ser
liberado através da determinagdo do ente intramundano enquanto tal. Isto porque nao seria
possivel lidar com qualquer ente sem antes haver um mundo. Assim, os entes parecem indicar
um caminho possivel para se compreender mundo. Ha diversos apontamentos que auxiliam
nessa questao basilar.

A ocupagdo instrumental se mostrou, de inicio, como um caminho viavel e mais
acessivel para a “descoberta” do mundo. Em primeiro plano porque ha indicagdes de que a
ocupacdo ¢ o modo costumeiro de se portar na cotidianidade. Além disso, mostra-se como um
fendmeno que possibilita uma compreensdo comum com os outros que partilham do modo de
ser do ser-al por permitir que estes venham ao encontro nesta ocupac¢do, ou mesmo por
estabelecer, a partir de determinada atividade, um direcionamento a uma obra ou mesmo ao
destinatario dessa obra. Esta tltima ilagdo serd melhor trabalhada em seguida, por ora aparece
apenas como uma afirmacgao despretensiosa. A formulacdo de Heidegger acerca desse caminho
possivel, a partir do ente instrumental, para se chegar ao problema ontolégico do mundo se da

nos seguintes termos:

Se o mundo pode, de certo modo, evidenciar-se € porque ele ja deve ter-se aberto.
Como o manual intramundano ja se tornou acessivel, o mundo ja deve ter-se aberto
previamente para a ocupacdo guiada pela circunvisdo. O mundo €, portanto, algo “em
que” (worin) a presenca enquanto ente ja sempre esteve, para o qual (worauf) a
presen¢a pode apenas retomar em qualquer advento de algum modo explicito. (Ser e
Tempo, 2006, p.125).

Sempre ha [es gibf] mundo. A circunvisao que libera e guia o uso dos instrumentos

sinaliza para a obra mas, igualmente, descortina o mundo. Neste caminho, as primeiras



21

evidéncias indicam para uma totalidade que o ser-ai assume, tanto como algo em que ja sempre
se esteve, quanto como bussola que guia a ocupacdo. O ser-ai nunca ¢ sem mundo.
Debrugando-se sobre a questdo do instrumento e do seu ser para..., percebe-se que
sua indicacdo, seja em direcdo a obra, seja em direcdo a uma totalidade, aponta para um “referir-
se a...”. Esta insercdo do referir-se, inerente a instrumentalidade, pode ser o caminho de

desvelamento da questdo central em aprego. Leia-se:

O ser do manual tem a estrutura da referéncia. Isto significa: ele possui em si mesmo
o carater de estar referido a. O ente se descobre enquanto referido a uma coisa como
o ente que ele mesmo €. O ente tem com o ser que ele € algo junto. O carater ontoldgico
do manual ¢é a conjuntura [Bewandtnis]. Na conjuntura se diz: algo se deixa e faz junto
a. E essa remissdo de “com... junto...” que se pretende indicar com o termo referéncia.
(Ser e Tempo, 2006, p. 134).

E peculiar ao ser do instrumento que este esteja sempre referido a algo. Este referir-
se a algo sinaliza para o fato de que os entes, de alguma maneira, vém ao encontro a partir de
um mundo e de um modo determinado e ndo antes de maneira isolada para, em seguida, ser
“inserido” em um mundo. Este carater ontologico do manual, Heidegger nomeou de
concernéncia’ [Bewandtnis].

O instrumento que concerne a uma totalidade referencial aponta, paralelamente,
para uma compreensao prévia deste momento ontologico que foi liberado. A mundanidade do
mundo, de alguma maneira, ¢ assumida quando se considera a totalidade referencial do
instrumento & mao. Esta proximidade entre mundanidade e referéncia precisa ser aprofundada
para que, finalmente, o fendmeno do mundo se mostre.

Até o momento surgiu a compreensao de que os entes se mostram a partir de uma
abertura prévia que permite a sua visualizagdo enquanto tal. Seguindo o ser do instrumento,
observou-se a circunvisdo que orienta a lida ocupacional e faz com que uma atividade especifica
seja desenvolvida. Assim, nota-se que a cada momento ha uma abertura capaz de propiciar uma
determinada compreensao da totalidade que se manifesta. Esse detalhamento ontoldgico que,

por vezes, pode parecer deslocado do objetivo central deste estudo, ¢ visto por alguns estudiosos

2 Traduziu-se Bewandinis por concernéncia de acordo com a sugestdo do professor Sandro Sena nas reunides do
grupo Heidegger da UFPE. Apesar de soar um pouco estranho, acata-se tal traducdo por entender que este termo
conserva melhor a proximidade com o movimento intentado por Heidegger ao indicar o “referir-se a...”. O termo
conjuntura, adotado na tradug@o citada pode dar uma ideia equivoca de referéncia a uma série de entes
simplesmente dados dentro de um conjunto ou mesmo como algo analogo a um conjunto matematico, por exemplo.
Nao ¢ que tal utilizag@o ndo possa ser empregada com as devidas ressalvas, mas concernéncia e suas derivagoes
como “concernir” e “deixar concernir” parecem evidenciar melhor o fendmeno do mundo, assumindo essa
proximidade referencial, apontado por Heidegger e possui a vantagem de ndo dar a entender algo como um
conjunto de entes simplesmente dados dentro de um mundo também simplesmente dado.



22

como uma das principais contribui¢des ao pensamento politico na obra de Heidegger na década
de 1920. Isso porque o método inicial de sua ontologia que pondera e recusa uma série de
elementos filosoéficos ja consolidados faz com que as bases das teorias tradicionais da filosofia
politica fiquem desnudas ante a questionamentos origindrios. Em contrapartida, a sua
compreensdo acerca da analitica existencial, seu método que leva em consideracdo a ocupagao
cotidiana e a referencialidade guiada pela totalidade da obra, embasardo, sobremaneira, o que
serd evidenciado aqui nos capitulos vindouros. Estd de acordo com este posicionamento o
estudioso Pedro Rabelo Erber em sua obra Politica e verdade no pensamento de Martin

Heidegger:

Na medida em que o pensamento de Heidegger na década de 1920 estrutura-se sob a
forma de uma ontologia fundamental, sua contribui¢@o ao questionamento politico da-
se ao nivel da determinag@o ontoldgica da politica, que precede necessariamente seu
acontecimento concreto. Mais ainda, talvez sua maior contribui¢do consista
justamente em revelar que todo questionamento politico, assim como toda acdo
politica concreta, pressupde necessariamente uma decisdo ontologica prévia da
compreensdo de ser que o determina. (ERBER, 2003, p. 38).

Heidegger, em seu ensaio chamado A esséncia do fundamento, publicado
originalmente em 1928, oferece uma boa sintese sobre o problema ontologico ora levantado.

Com o intuito de nortear o presente trabalho transcreve-se o seguinte trecho:

A partir destas observagdes breves, ja varias coisas se tornaram manifestas: 1. Mundo
significa um como do ser do ente mais do que o proprio ente. 2. Este como determina
o ente na sua fotalidade. E, no fundo, a possibilidade de cada como em geral enquanto
limite e medida. 3. Este como na sua totalidade é, de certo modo, prévio. 4. Este como
prévio na sua totalidade é em si mesmo relativo ao estar-ai [Dasein] humano. Por
conseguinte, o0 mundo pertence justamente ao estar-ai humano, embora englobe todo
o ente, e também o estar-ai, na sua totalidade. (A esséncia do fundamento, 1949, p.
51).

Perscrutar a mundanidade a partir das referéncias instrumentais do que estd a mao
¢ uma problematizagdo possivel que deve ser apreciada em sua integralidade, seja para
conquistar e sedimentar um tal caminho ou para fracassar enquanto possibilidade de acesso.
Assim, busca-se visualizar o que ¢ o mundo através dos fendmenos apontados pelo ser dos
instrumentos.

Deixar concernir [sich bewenden lassen] diz entdo sobre o proprio modo do ser-ai
referente ao que vem ao encontro. Compreender essa abertura ontologica possivel ¢

compreender o proprio fendmeno do mundo. Entenda-se:



23

Esse deixar e fazer com que algo ja sempre em conjunto se tenha liberado numa
conjuntura é um perfeito a priori, que caracteriza o modo de ser da propria presenga.
Compreendido do ponto de vista ontologico, esse deixar e fazer em conjunto [sich
bewenden lassen] consiste numa liberacdo prévia dos entes em sua manualidade
intramundana. E a partir do estar junto que se libera o estar com da conjuntura. E na
ocupagdo que o estar com se encontra com esse manual. Mostrando-se como um ente,
ou seja, descobrindo-se em seu ser, ele ja se acha @ mdo no mundo circundante e ndo
“pela primeira vez” apenas como “matéria do mundo” simplesmente dada. (Ser e
Tempo, 2006, p. 135).

Essa totalidade que confere um sentido especifico aos entes que vém ao encontro
faz com que estes sejam visualizados em uma compreensao prévia e devidamente situada em
uma concernéncia’.

A problematica do mundo até agora enunciada e que consiste nessa abertura
possivel que o ser-ai ja sempre se movimenta ¢ da qual ndo pode prescindir sob pena de
prejudicar a sua propria apreensdo, passa a ser entendida por Heidegger também como uma
espécie de esfera de manifestagdo. Essa construgdo linguistica aparece no curso Introdugdo a
Filosofia ministrado em 1928-1929 na Universidade de Freiburg e auxilia o presente trabalho

por colocar o mesmo problema sob uma nova aprecia¢ao. Neste sentido, assevera Heidegger:

O ser-ai ¢ um ente que essencialmente se descerra. Isso significa: ele ¢ um ente que
promove, no € com o seu ser, pela primeira vez a emergéncia de uma esfera de
manifestagdo; ndo de modo ulterior e ocasional, mas ao longo do tempo em que existe.
Ele forma (de modo ambiguo) essa esfera de manifestacao: qua ser-ai, ele a constitui
e lhe confere forma. Com a existéncia do homem ocorre essa irrupgao subita no ente,
de modo que o ente se introduz no circulo de manifestagdo como algo manifesto, bem
como no ai manifesto, como aquilo que o ser-ai também pode manifestar em si mesmo.
(Introdug@o a Filosofia, 2009, p. 145).

Em uma explicitacdo mais positiva, o problema do mundo ja comeca a se mostrar
como um fenomeno referencial que libera para o ser-ai a compreensao da totalidade dos entes
intramundanos de um determinado modo. E entdo, fundado nessa abertura, que se compreende

0 que vem ao encontro:

Mas o que significa dizer que a perspectiva [Woraufhin] para a qual se libera, pela
primeira vez, o ente intramundano deve estar previamente aberta? Ao ser da presenca

3 Naturalmente que esse “a priori” liberado pelo deixar concernir [sich bewenden lassen] é algo totalmente diverso
de uma estrutura cognitiva de um sujeito previamente dado e que entraria entdo em contato com os objetos,
submetendo os fendmenos a um processamento conceitual predeterminado por tais ou quais propriedades
subjetivas. Por outro lado, é plenamente compreensivel o sentido atribuido a esse “perfeito a priori” caso ndo se
confunda com a forte carga tradicional que a expressdo carrega consigo. O que se quer dizer, em sintese, € que o
ser-ai jamais ¢ despido de mundo. Ser-ai ¢ ser-no-mundo e a liberagdo do deixar concernir € o que direcionara o
proprio ser-junto-a da ocupagdo. Assim, esse direcionamento mais imediato ¢ “anterior” e, nesse sentido vulgar,
“a priori” se comparado com uma avaliagdo da matéria do mundo simplesmente dada. Antes de se considerar o
mundo como um conjunto matematico ou fisico, divido e compreendido em coordenadas, ele ja veio ao encontro
do ser-ai como um todo referencial.



24

pertence uma compreensdo de ser. Compreensdo tem o seu ser num compreender. Se
convém essencialmente a presenga o modo de ser-no-mundo, ¢ que compreender ser-
no-mundo pertence ao teor essencial de sua compreensao de ser. A abertura prévia da
perspectiva, em que acontece a liberacdo dos entes intramundanos que vém ao
encontro, nada mais ¢ do que o compreender de mundo com que a presenga, enquanto
ente, ja esta sempre em relagdo. (Ser e Tempo, 2006, p. 136).

Ser-no-mundo carrega consigo nao s6 a referencialidade ja& mencionada como
revela, igualmente, que o ser-ai ja € um ser-em [/n-sein]. Essa perspectiva [ Woraufhin] € o que
direciona o ser-ai no mundo. Tanto o mundo ¢ algo que sempre estd na propria compreensao
direcionada ao ser-ai como a abertura compreensiva deste nao pode ser entendida como uma
propriedade atrelada a um sujeito. Nao ha que se falar aqui em um sair do encapsulamento
subjetivo em direcdo a um “la fora” objetivo. Ser-ai sempre pressupde mundo, ndo podendo ser
pensado separado deste, por isso que a abertura compreensiva do Dasein também nao pode ser
concebida como uma propriedade agregada posteriormente ao ser-ai puro. Dizer o fendmeno
implica em considera-lo enquanto tal € como aparece, nao mais do que isso.

A necessaria consideracdo do mundo para se pensar quem seja o proprio ser-ai ¢
uma das contribui¢des centrais do pensamento heideggeriano e que pode ser vista em nitidos

contornos a partir do seguinte trecho:

[...] na medida em que o ser-ai existe, ele estd junto ao ente desvelado que ele mesmo
ndo €, como quer que possa fazer uso desse desvelamento. Ou seja: o ser-ai nunca
passa primeiramente, no decurso de sua existéncia, de uma imanéncia para um outro
ente. O ser-ai nunca ¢ de um modo tal que, em certa medida, viva no interior de uma
capsula; ele nunca ¢é apenas sujeito no mau sentido. (Introducao a Filosofia, 2009, p.
128).

Essa perspectiva do ser-ai que atesta em favor da sua abertura possibilita a

interpretagao do mundo a que tanto se perseguiu até entdo. Veja-se:

A perspectiva dentro da qual se deixa e se faz o encontro prévio dos entes constitui o
contexto em que a presenga se compreende previamente segundo o modo de referéncia.
O fenomeno do mundo é o em qué (Worin) da compreensdo referencial, enquanto
perspectiva de um deixar e fazer encontrar um ente no modo de ser da conjuntura. A
estrutura da perspectiva em que a presenga se refere constitui a mundanidade do
mundo. (Ser e Tempo, 2006, p. 137).

Finalmente a interpretacdo até aqui desenvolvida permitiu a visualizagdo da
mundanidade de uma forma mais positiva. A perspectiva que norteia o ser-ai e que ¢ fundada
em sua abertura originaria faz com que o fendmeno do mundo seja considerado em sua
totalidade, em uma compreensao referencial que engloba todo e qualquer ente intramundano

que venha ao encontro. Mundo, portanto, ¢ o modo em que acontece essa totalidade da



25

compreensdo referencial que permite que o ente se mostre como ente. A mundanidade, por sua
vez, esta fundada na estrutura da perspectiva que orienta e direciona o ser-no-mundo.

Em uma outra passagem, Heidegger demarca exemplarmente essa tentativa de
desvelar o mundo como uma totalidade referencial e, ao mesmo tempo, de como isso também

serve de fundamento para outras interpretacdes que foram adotadas pela tradicdo. Entenda-se:

E, pois, igualmente erréneo usar a expressio mundo quer como designagdo da
integralidade das coisas naturais (conceito natural de mundo), quer como titulo para
a comunidade dos homens (conceito de mundo). Pelo contrario, o metafisicamente
essencial do significado, mais ou menos claramente contrastado de kosmos, mundus,
reside em que ele visa a interpreta¢do do estar-ai [Dasein] humano na sua referéncia
ao ente na totalidade [...]. Mundo pertence a uma estrutura referencial, que
caracteriza o estar-ai como tal, a estrutura que se chamou ser-no-mundo. (A esséncia
do fundamento, 1949, p.81).

Na relagdo referencial alcancada através do desvelamento da totalidade, em seu
deixar concernir, nota-se que o ser-ai, costumeiramente, se movimenta de maneira “familiar”
no mundo. Movimenta-se em uma rede de remissdes e referéncias a partir de uma compreensao
prévia. Sobre este dado fenomenal, Heidegger faz uma importante interpretacdo que merece ser

revisitada;:

Detendo-se nessa familiaridade, o compreender atém-se a estas remissdes como o
contexto em que se movem as suas referéncias. O proprio compreender se deixa
referenciar nessas e para essas remissdes. Apreendemos o carater de remissdo dessas
remissoes de referéncia como acdo de signi-ficar [Be-deuten]. Na familiaridade com
essas remissdes, a presenca “‘significa” para si mesma, ela oferece o seu ser e seu
poder-ser a si mesma para uma compreensao originaria, no tocante ao ser-no-mundo.
O em virtude de [ Umwillen] significa um ser para, este um ser para isso, esse um estar
junto em que se deixa e faz em conjunto, esse um estar com da conjuntura. Essas
remissdes estdo acopladas entre si como totalidade originéria. Elas sdo o que sdo
enquanto acao de signi-ficar (Be-deuten), onde a propria presenca se d4 a compreender
previamente a si mesma no seu ser-no-mundo. Chamamos de significdancia o todo das
remissOes dessa acdo de significar (Bedeuten). A significancia ¢ o que constitui a
estrutura de mundo em que a presenga ja é sempre como €. (Ser e Tempo, 2006, p.
137).

A compreensdao de mundo, em um primeiro momento, dispensa o primado do
acesso tedrico. O ser-ai se encontra, originariamente, familiarizado com o mundo. Neste ser
familiar do mundo o que vem ao encontro ja ¢ previamente compreendido em um “contexto”
referencial. Esta remissdo de remissoes referenciais € o proprio significar. Os desdobramentos
da mundanidade do mundo se dao junto a uma significancia familiar do ser-ai que, de algum
modo, libera uma totalidade possivel que lanca uma possibilidade de compreensao do ser-ai

[Dasein] também enquanto ser-com-um-outro [Miteinandersein].



26

A circunvisdo da ocupacao foi o caminho escolhido para possibilitar a hermenéutica
da mundanidade do mundo. Em primeiro lugar porque tudo indica ser a ocupagdo o modo
habitual em que o ser-ai ¢ e esta no mundo. Em segundo plano, porque através da ocupagao
percebe-se mais facilmente uma possibilidade de compreensdao compartilhada, que ainda sera
esmiugada, levando em consideracdo a obra ¢ o destinatario da obra a ser realizada. Neste
sentido, o fendmeno do mundo auxiliou na compreensao de quem seja mesmo o proprio ser-ai
e, sobretudo, para o presente estudo, fundamenta o caminho que se quer expor de como os
outros vém ao encontro a partir do mundo e quais as implicagdes desta ontologia no
desenvolvimento de um pensamento politico.

Agora, ¢ importante ponderar como se apresentam os modos de ser do mundo

compartilhado [Mitwelt], do ser-com [Mitsein] e do co-ser-ai [Mitdasein].

2.2 Mundo compartilhado, ser-com e co-ser-ai

O demorar-se junto a questdao fundamental que permitiu desvelar o fenomeno do
mundo permitiu, igualmente, uma melhor determinacdo do ser do proprio ser-ai. Agora, €
possivel aprofundar essa busca em uma direcdo que responda quem ¢ o ser-ai no modo de ser

da cotidianidade. Heidegger levanta essa questao nos seguintes termos:

Numa primeira aproximag¢ao e na maioria das vezes, a presenga esta tomada por seu
mundo. O modo de ser que surge no mundo e, com isso, o ser-em [/n-sein] que lhe
serve de base definiram de modo essencial o fendmeno que agora procuramos
investigar com a pergunta — quem ¢ a presenca na cotidianidade? Todas as estruturas
de ser da presenca, e também o fendmeno que responde a pergunta quem, sdo modos
de seu ser. [...] A investigacdo que se dirige ao fendmeno, capaz de responder a
questdo quem, conduz as estruturas da presenga que, junto com o ser-no-mundo, sdo
igualmente originarias, a saber, o ser-com [Mitsein] e a co-presenca [Mitdasein)].
Neste modo de ser, funda-se o modo cotidiano de ser-si mesmo, cuja explicagdo torna
visivel o que se poderia chamar de “sujeito” da cotidianidade, a saber, o impessoal
[das Man]. (Ser e Tempo, 2006, p. 169).

Ultrapassadas as questdes mais basicas sobre o mundo e a sua mundanidade, volta-
se para a questdo sobre esse quem do ser-ai a partir da cotidianidade. Isto porque o proprio
fenomeno do mundo foi desvelado na esteira do ser do instrumento e da ocupagao mais proxima
ao ser-ai na maior parte das vezes, isto ¢, na ocupacao cotidiana. Tendo se apresentado como
um bom caminho para desvelar a questdo anteriormente suscitada, Heidegger se empenha em
evidenciar quem ¢ agora o ser-ai a partir desta lida cotidiana. Até onde este problema pode guiar

e ser guiado pelo método fenomenoldgico? Quais sao as implicagdes deste pensamento que



27

leva em consideragdo, agora, ndo s6 a questdo do mundo e do que vem ao encontro como
instrumento ou como seres simplesmente dados, mas também, precisam ponderar sobre os
outros entes que vem ao encontro € que t€ém o mesmo modo de ser do proprio ser-ai?

Gragas a problematizacdo do mundo, foi conjuntamente elevado ao carater de
problema a maneira como os outros existentes vém ao encontro que os distinguem tanto do
modo de ser-simplesmente-dado como do modo de ser do instrumento. S6 entdo foi desvelado
o existencial nomeado como ser-com [Mitsein] bem como a compreensao do outro que vem ao
encontro e que partilha do mesmo modo de ser-ai, o co-ser-ai [ Mitdasein]. Seguindo na esteira
hermenéutica guiada por esses fendmenos, Heidegger faz uma interpretagdo da cotidianidade e
encontra o que ele nomeou como impessoal [das Man]. Em outros termos, na cotidianidade,
considerando a familiaridade do mundo, guia-se, na maioria das vezes, em uma interpretagao
mediana em que todo o mundo se orienta pelos mesmos referenciais, em que ninguém decide
nada, em que todo o mundo ¢, na verdade, ninguém propriamente dito. O ser do cotidiano se
apresenta, neste modo, como uma obnubilagdo do ser-si-mesmo proprio.

A perda de si nao pode ser interpretada como uma “desfiguracao” ontica do ente
que sempre se ¢, mas o que estd em jogo na cotidianidade €, antes, uma questao ontologica do

proprio ser-ai como um modo possivel de existir. Entenda-se:

Do ponto de vista 6ntico, sempre se pode dizer com razdo que “eu” sou este ente. No
entanto, a analitica ontologica que utiliza este tipo de afirmagdo deve fazé-lo com
reservas de principio. O “eu” s6 pode ser entendido no sentido de uma indicagdo
Jformal ndo constringente de algo que, em cada contexto ontologico-fenomenal, pode
talvez se revelar como o “seu contrario”. Nesse caso, 0 “ndo eu” nio diz, de forma
alguma, um ente em sua esséncia desprovido de “eu”, mas indica um determinado
modo de ser do proprio “eu” como, por exemplo, a perda de si mesmo. (Ser e Tempo,
2006, p. 172).

A ocorréncia ontica de um “eu” ou de um determinado “sujeito” ndo ¢ suficiente
para garantir um dominio de decisdes “conscientes” e racionalmente sopesadas quando se esta
lancado no mundo. Como ja visto, 0 mundo ¢ assumido pré-tematicamente como um conjunto
referencial de significancia que faz com que o ser-ai seja capaz de orientar-se € mover-se de
acordo com o que aparece, em uma compreensiao e em uma disposi¢do pré-conceituais. Esse
estar lancado sempre pressupde o proprio mundo para uma compreensdo de si e, mais ainda,
enquanto totalidade, esse mundo engloba os outros que, de alguma maneira, vém ao encontro
enquanto um outro que partilha do mesmo modo de ser do ser-ai mas que nao se €. Neste sentido,

destaca-se para analise uma situacao em que os entes que partilham do modo de ser do ser-ai



28

sdo expostos a um mesmo fendmeno e de como se estrutura uma compreensao comum acerca
do mesmo.

Essa maneira de se portar ante uma manifestagdo comum aparece como um guia
filosofico para a analise do ente que vem ao encontro e que possui 0 mesmo modo de ser do

ser-ai. A colocacdo desse problema ¢ feita nos seguintes termos por Heidegger, veja-se:

Um tal comportamento de muitos em relagdo ao mesmo € um modo no qual o ser-um-
com-o-outro [Miteinandersein] se manifesta; talvez seja esse o0 modo que pertence
necessariamente ao ser-um-com-o-outro humano.

Portanto, um intuito dirigido para o mesmo ¢ de fato essencial para o um-com-o-outro.
(Introdug@o a Filosofia, 2009, p. 96).

Hé muito se percebeu que o pensamento até aqui desenvolvido para aprofundar a
questdo do ser-ai precisou considerar o mundo circundante do qual aquele ndo pode ser
dissociado. Neste sentido, a possibilidade da existéncia do outro também ressoa na sondagem
dessa ontologia e igualmente ndo pode ser desconsiderado. Ocorre que no desvelamento desse
encontro fatico com o outro, surgiu o que foi nomeado como “o mesmo”. E importante que tal
ponto seja melhor esclarecido na obra do proprio Heidegger para evidenciar, com mais firmeza,
do que se trata quando ¢ enunciada essa questao. Investiga-se, assim, este tema para evitar mal-

entendidos e, neste caminho, alerta-se para o seguinte:

1. O mesmo nao designa inalterado e inalteravel. Portanto ele ndo designa inalteracao.
2. O mesmo nao designa algo que se mantém igual em meio a diversidade dos aspectos.
Portanto, ele ndo significa constancia substancial.

3. O mesmo ndo designa a identidade formal do ente consigo mesmo. (Introdugdo a
Filosofia, 2009, p. 100).

Com essas assercdes negativas sobre o que seja a mesmidade apontada por
Heidegger, nota-se que sdo dispensadas, para a sua interpretagdo, pelo menos trés momentos
hermenéuticos recorrentes quando tal termo € evocado. Primeiramente, ndo se trata de uma
inalterabilidade sobre o que estd manifesto. Em principio, porque esse fendmeno que aparece
nos circulos de manifestacdo no modo de um comum-pertencimento para o ser-com-0-outro
pode implicar, inclusive, a ideia de movimento ou de transformagdo e, ainda assim, ser
considerado como o mesmo por todos que partilham dessa apari¢ao. Em segundo lugar, também
ndo se esta falando de uma identidade substancial ou de uma percepg¢ao unitria acerca do que
¢ partilhado com todos. Nao se quer dizer que um determinado ente nao possa ser compartilhado
entre muitos sem que, com isso, cada um perceba uma diversidade de aspectos. O mais

importante, contudo, ¢ que, mesmo ante essa diversidade de aspectos, os envolvidos conseguem



29

visualizar e concordar entre si que se trata de um mesmo ente. Por fim, a terceira ressalva diz
que esse comum pertencimento ndo esta se referindo a uma identidade formal do ente consigo
proprio. Neste sentido, tenta-se alertar que o mesmo €, em verdade, um testemunho fenoménico
do partilhamento que o ser-ai exerce com os outros. E, assim, na trilha de tais questdes que o
presente trabalho também precisa se aprofundar para que o ser-com possa aflorar com maior
nitidez.

A mesmidade, portanto, deve preservar-se de uma gama de desencontros
hermenéuticos. Todavia, essa apresentacao negativa do problema ndo garante, por si, uma
compreensdo clara e acessivel sobre a questao levantada quando se afirma, por exemplo, que o
modo de ser-com-um-outro [Miteinandersein] € manifestado a partir da relacdo de muitos com
esse “mesmo”. A questdo em apreco, até o momento, carece de uma exposicao que desenhe
melhor os contornos para onde se esta tentando apontar com estas asser¢des. Para suprir essa

caréncia, transcreve-se o trecho abaixo:

A pergunta €: o que significa positivamente para nés a mesmidade de um ente por si
subsistente? Deparamo-nos por fim com a determinagdo de que mesmidade significa
aqui inicialmente o mesmo que compartilhamento. O giz é algo compartilhado por
nés todos em um sentido que ainda precisa ser determinado. Dessa forma,
encontramo-nos diante dessa pergunta especial pelo compartilhamento de uma coisa
para nos. (Introdugdo a Filosofia, 2009, p. 105).

Surge assim, com a analise do mesmo que aparece para muitos, a questdo do
compartilhamento que desnuda uma apari¢ao do ser-com. Inicialmente, destaca-se um ou outro
ente simplesmente dado para que o problema seja guiado de forma mais direcionada. Mas, ao
considerar a meta do presente trabalho e o que foi desenvolvido at¢é o momento, chama-se
atengdo para o necessario compartilhamento de mundo e de como passa a ser compreendido
este ser-com-o0-outro e, a0 mesmo tempo, lancado em um mundo. Para trilhar um pouco mais

firmemente nessa proposta, alerta-se para o seguinte:

Dito positivamente: partilhamos entre nds o ente sem que, nesse partilhar, acontega
algo com ele, sem que ele se altere. Partilhamos entre nés o ente, sem que
transmitamos, entreguemos ou recebamos algo que advém ao ente, algo que o ente é
e, contudo, ¢ ao mesmo tempo nosso. Partilhamos um tal ente como algo
compartilhado, de modo que esse algo compartilhado co-possibilita o ser-um-com-o-
outro. (Introducao a Filosofia, 2009, p. 109).

Partilhar nao pode ser entendido, obviamente, como sindnimo de dividir. Partilhar
aponta para uma co-participacdo no ente sem que isto implique em nenhuma modifica¢do no

proprio ente. Partilhar mundo ¢, igualmente, poder se guiar em uma totalidade de significancia



30

considerando sempre um outro que vem ao encontro e a propria interpretacdo que este outro
detém acerca do mundo. Em outras palavras, o que ¢ partilhado ¢ o desvelamento do ente, ¢ o
modo como ¢ compreendido esse ente que estd ao alcance de quem o pondera. Heidegger
apresenta esse movimento hermenéutico desdobrando ainda essa abertura acessivel a todos

como uma espécie de compartilhamento da verdade do ente:

Partilhamos entre nos o desvelamento do ente. O compartilhamento ¢ a verdade do
ente. A verdade ¢ aquele mesmo que estdvamos buscando, e esse mesmo também ¢é o
que possibilita, como desvelamento, que o que estd manifesto no desvelamento se
mostre como o proprio mesmo; ¢, em verdade, se mostre a todos os que t€ém em
comum o desvelamento. (Introdugao a Filosofia, 2009, p. 111).

O compartilhamento de mundo aponta entdo para um compartilhamento da verdade.
A verdade ora mencionada faz referéncia a uma verdade originaria que estaria na base das
teorias filosoficas da verdade construidas pela tradigao filoséfica. Esta apreensdo da verdade
como compartilhamento ¢ o que fard com que as teorias de verdade enquanto adequagdo ou
verdade enquanto conceitos do juizo se estabelegam como teorias. Naturalmente que ndo se
aprofundara nesta distingdo ou nesses pormenores por nao se tratar da meta ora perseguida.
Contudo, a ideia central de que a verdade e o compartilhamento de mundo estdo umbilicalmente
entrelagados faz com que qualquer pensamento politico que se constitua nesses caminhos aqui
erigidos precisard ponderar a respeito dessas coloca¢des. Em outras palavras: se ndo ¢ possivel
pensar uma politica sem os outros que vém ao encontro através de um mundo; se o mundo ¢
questao central que precisa ser considerada para a apreensao dos outros e até de si proprio; se a
verdade ¢ o ponto chave que reside no compartilhamento de mundo. A politica precisa, a todo
momento, estar referida aos temas do mundo, dos outros e da verdade, ainda que ndo seja feita
em cada frase essa pertinéncia referencial.

E a partir dessa abertura originaria que o ser-ai desvela o ente que aparece, bem
como descerra os entes que partilham do seu modo de ser. Neste sentido, toda a questdo
levantada a respeito do ser-com-um-outro precisa assumir o mundo e seu desvelamento como
questdes igualmente pertinentes. E na abertura originaria de mundo que a politica precisa ser

repensada e, neste caminho, Pedro Rabelo Erber delineia o seguinte:

A alétheia é o fundamento da pdlis entendida como local da habitagdo do homem e
lugar essencial do desvelamento. A dike, enquanto regra e disposigdo da polis, e a
dikaiosyne, como harmonia e obediéncia do homem a essa disposi¢ao, fundam-se em
ultima instancia no modo como o ente se desvela a comunidade, isto €, em um modo
determinado da alethéia. (ERBER, 2003, p. 83).



31

Em sintese, o ser-com-um-outro, que ¢ possivel a partir do existencial ser-com,
assume diversos desdobramentos tais como a estipulacdo de regras entre os entes que partilham
do modo de ser do ser-ai, a forma de lidar com tais regras, dentre outras questoes pertinentes a
uma habitacdo comum. Estas nuances que despontam com esse habitar comum ¢ apontado
como sendo fundadas na possibilidade de ser-com e do acesso a verdade que tais entes podem
partilhar entre si. Vé-se, politica e verdade precisam ser ponderadas conjuntamente, ainda que
esta ultima ndo seja tematizada explicitamente, mesmo porque nao ha politica sem mundo, sem
os outros ¢ sem o compartilhamento do ente (ou do mundo). Todos esses fenomenos foram
desvelados sob a esteira da anélise da cotidianidade. E preciso que esta analise siga adiante.

Heidegger redireciona assim a tarefa da sua pesquisa ontoldgica para que se leve
em consideracao esses fendmenos incontornaveis apresentados pela cotidianidade. De acordo

com ele:

[T¥4L)

O esclarecimento do ser-no-mundo mostrou que, de inicio, um mero sujeito ndo “¢é
e nunca ¢ dado sem mundo. Da mesma maneira, também, de inicio, ndo é dado um eu
isolado sem os outros. Se, pois, os “outros” ja estdo co-presentes no ser-no-mundo,
esta constatagdo fenomenal ndo deve considerar evidente e dispensada de uma
investigacdo a estrutura ontologica do que assim ¢ “dado”. A tarefa ¢ tornar
fenomenalmente visivel e interpretar ontologicamente de maneira adequada o modo
de ser dessa co-presenca [Mitdasein] na cotidianidade mais proxima. (Ser e Tempo,
2006, p. 172).

O fendmeno do mundo agora deve ser conjugado com os outros que vém ao
encontro e que apresentam o mesmo modo de ser do ser-ai. Na cotidianidade ¢ que fica mais
evidente o encontro com esses “outros” no modo de co-ser-ai [Mitdasein]. O ente que vem ao
encontro, que possui o modo de ser do ser-ai carece ainda de uma interpretagdo ontologica que
o torne visivel fenomenologicamente. Até entdo, houve apenas uma visualiza¢ao fenomenal do
instrumento que vem ao encontro e, de forma precaria, do ente que ¢ simplesmente dado. No
entanto, o presente trabalho necessita de uma exposicao fenomenoldgica mais detida do ser-
com que considera a preocupagao [Fiirsorge] com o outro que vem ao encontro. A questao que
justifica a busca por um caminho diferenciado ao se pensar o ser-com-um-outro se apresenta

da seguinte forma:

O ente que possui nosso modo de ser, mas que nd6s mesmos nao somos, o ente que €
a cada vez o outro, o outro ser-ai, o ser-ai dos outros, ndo esta simplesmente ao nosso
lado como um ente por si subsistente e, entrementes, talvez ainda ao lado de outras
coisas. Ao contrario, um outro ser-ai esta conosco ai: ele ¢ um co-ser-ai. Nos mesmos
somos determinados por um ser com os outros. Ser-ai e co-ser-ai 30 um-com-0-outro.
(Introdug@o a Filosofia, 2009, p. 88).



32

A preocupacdo ¢ um dos pilares para se empreender um pensamento baseado na
relagdo que contempla o outro ser-ai enquanto tal. Naturalmente que ndo se pode fazer uma
interpretagdo estendida ou andloga do que foi conquistado até agora a partir do instrumento.
Desde o inicio aponta-se que o modo de ser do instrumento ¢ fundamentalmente diverso do ser-
ai. Feita esta ressalva de principio, o caminho parece despontar a partir do mundo circundante

mais proximo, veja-se:

A “descri¢ao” do mundo circundante mais préoximo, por exemplo, do mundo do
artesdo, mostrou que, com o instrumento em acdo, também “vém ao encontro” os
outros, aos quais a “obra” se destina. No modo de ser desse manual, ou seja, em sua
conjuntura, subsiste uma referéncia essencial a possivel portadores para os quais a
obra esta “talhada sob medida”. (Ser ¢ Tempo, 2006, p. 173).

O encontro com os outros pode até se dar, em um primeiro momento, a partir de
uma obra que ¢ talhada sob medida para alguém, seja este alguém determinado ou ndo. Contudo,
este acontecimento, como ja se indicou, ndo deve ser equiparado ao que lanca o ser-ai em
dire¢do a concernéncia do instrumental que esta a mao. Isto porque o ente que € o instrumento
possui uma constitui¢ao ontoldgica intrinsecamente diversa do ser-ai e ¢ sumamente importante
que ndo se estabeleca esse tipo de confusao, sobretudo quando se pretende pensar uma ontologia

politica, que se preocupa com os outros que vém ao encontro a partir do mundo. Explica-se:

O mundo da presenca libera, portanto, entes que ndo apenas se distinguem dos
instrumentos e das coisas mas que, de acordo com seu modo de ser de presenca, sdo
e estdo “no” mundo em que vém ao encontro segundo o modo de ser-no-mundo. Nao
sdo algo simplesmente dado e nem algo a mao. Sdo como a propria presenga liberadora
— sdo também co-presengas. Ao se querer identificar o mundo em geral com o ente
intramundano, dever-se-ia entdo dizer: “mundo” ¢ também presenca. (Ser ¢ Tempo,
2006, p. 174).

Nao ha como pensar o mundo sem considerar o ser-ai que vem ao encontro. Neste
sentido, os “outros” ndo podem ser pensados simplesmente como todos aqueles que ndo se € e
do qual sempre se pode segregar. Mais que isso, ¢ através do existencial ser-com que se esta
aberto para a possibilidade do encontro com o outro, ainda que seja sob a forma da indiferenca.

Por outro lado, por se tratar de entes existentes, esta denominagdo ser-com-um-
outro [Miteinandersein] nao significa uma concomitancia temporal de existentes como se
estivesse indicando a ocorréncia simultanea de dois ou mais espécimes passiveis de afericao
em uma escala temporal. Tampouco esta se tentando fazer alguma analogia ou derivagao de

uma interpretacdo do modo de ser simplesmente dado acrescido de uma consciéncia. Neste



33

aspecto, Heidegger ¢ peremptorio ao negar tais interpretagdes dos seus escritos € o faz nos

seguintes termos:

Nesse sentido, o ser-um-com-o-outro significa mais, ele significa de fato algo diverso
de: dois homens aparecem em algum lugar ao mesmo tempo. Até aqui obtivemos por
meio da negativa o seguinte: 1. O ser-um-com-o-outro ndo ¢ um também-ser-ao-
mesmo-tempo, com a unica diferenca de que esse ser seria justamente o ser-ai. 2. O
um-com-o-outro tampouco aponta para um subistir-conjuntamente, de modo que os
entes por si subsistentes ai teriam além de tudo um saber mutuo acerca de si mesmos;
ele ndo ¢ nenhum também-ser-ao-mesmo-tempo, s6 que agora acompanhado de
consciéncia. (Introducédo a Filosofia, 2009, p. 91).

O problema do mundo permitiu a compreensdo de que os existentes devem ser
levados em consideragao como co-pertencentes a interpretagao da mundanidade. Mais que isso,
ser-com-um-outro [ Miteinandersein] indica, primordialmente, um compartilhamento de mundo
e uma via de acesso ao que mais tarde sera explicitado como publicidade [Offentlichkeit]. Em

outras palavras, diz-se:

Os “outros” ndo significam todo o resto dos demais além de mim, do qual o eu se
isolaria. Os outros, ao contrario, sdo aqueles dos quais, na maior parte das vezes, nao
se consegue propriamente diferenciar, sdo aqueles entre os quais também se esta. Esse
estar também com os outros ndo possui o carater ontoldgico de um ser simplesmente
dado “em conjunto” [Mitvorhandenheit] dentro de um mundo. O “com” ¢ uma
determinag@o da presenga. O “também” significa a igualdade no ser enquanto ser-no-
mundo que se ocupa dentro de uma circunvisdo. “Com” e “também” devem ser
entendidos existencialmente e nio categorialmente. A base desse ser-no-mundo
determinado pelo com, o mundo é sempre o mundo compartilhado com os outros. O
mundo da presenga € mundo compartilhado [ Mitwelt]. O ser-em € ser-com 0s outros.
O ser-em-si intramundano desses outros é co-presenca. (Ser e Tempo, 2006, p. 174).

Apresenta-se, nos termos acima transcritos, a possibilidade de um mundo
compartilhado entre esses entes que comungam do mesmo modo de ser do ser-ai. A formulagao
ontoldgica que assevera que ser-ai ¢ ser-com nao pode ser confundida com uma afirmagao
ontica de que o ser-ai sempre “se d4” em conjunto, com outros da “mesma espécie”. Tanto ¢
assim que uma das evidéncias apontadas pelo proprio Heidegger ¢ que a soliddo e o sentir-se
sozinho, por exemplo, estdo fundados nessa constitui¢do ontoldgica do ser-com. O fato de ndo
ocorrer outros da mesma espécie ndo diz nada contra 0 momento ontologico ser-com. Perceber

tal falta, na verdade, atesta a forca desta interpretagdao. De acordo com Heidegger:

Dentro do mundo, essa co-presenca [Mitdasein] dos outros s6 se abre para uma
presenga e assim também para os co-presentes, visto que a presenga ¢ em si mesma,
essencialmente, ser-com. O enunciado fenomenologico: presenga €, essencialmente,
ser-com possui um sentido ontologico-existencial. Ela ndo quer constatar onticamente



34

que eu, de fato, ndo estou sozinho como algo simplesmente dado ou que ocorrem
outros de minha espécie. (Ser e Tempo, 2006, p. 176).

Assim como a ocorréncia ou ndo de outros da “mesma espécie” ndo apontam para
a interpretagdo ontoldgica do ser-com, ¢ plenamente possivel e mesmo comum que o ser-ai se
sinta sozinho estando em meio a uma multidao. Este estar s em meio a varios outros nao atesta
contra a interpretacao ontoldgica do ser-com. Na verdade, Heidegger aponta para esta estrutura
como um momento constitutivo do ser-com. Demarca-se, assim, uma diferenca fundamental
entre constituicdo ontoldgica e ocorréncias factuais. E neste sentir-se sozinho em meio aos
outros que o ser-com possibilita o vir ao encontro no modo da indiferenca, por exemplo. Este
movimento indica, tdo somente, um modo possivel do ser-com e, ademais, sao esses momentos
de indiferenga, estranheza e ndo surpresa que permitirdo a Heidegger construir um acesso a
cotidianidade mediana.

Ser-com ¢ interpretado, portanto, como um existencial. Neste sentido, € esta esfera
originaria do ser-ai que permitira aflorar as possibilidades e as ocorréncias de co-ser-ai
[Mitdasein] e ser-com-um-outro [Miteinandersein]. A cotidianidade mediana ¢ também um

caminho possivel do ser-com e esta fundada nele. Veja-se:

E precisamente estes modos, que mencionamos por ultimo, de deficiéncia e
indiferencga, caracterizam a convivéncia [Miteinandersein] cotidiana mediana de um
com outro. Também esses modos de ser apresentam o carater de ndo surpresa e
evidéncia que convém tanto a co-presenga intramundana cotidiana dos outros como a
manualidade do instrumento de que se ocupa no dia-a-dia. Esses modos indiferentes
da convivéncia reciproca facilmente desviam a interpretacdo ontolégica para um
entendimento imediato desse ser como simplesmente dado de muitos sujeitos. Embora
parecam apenas nuangas insignificantes do mesmo modo de ser, subsiste
ontologicamente uma diferenga essencial entre ocorréncia “indiferente” de coisas
quaisquer e o ndo sentir-se tocado dos entes que convivem uns com os outros. (Ser e
Tempo, 2006, p. 178).

Estar disposto na indiferenga cotidiana ndo indica uma ndo constatacao do outro
mas, tdo somente, significa que o ser-ai ndo foi “tocado” pelo outro ou, quando muito, o foi no
modo da indiferenca. “A abertura da co-presenca dos outros, pertencente ao ser-com, significa:
na compreensdo do ser da presenga ja subsiste uma compreensao dos outros, porque seu ser €
ser-com.” (Ser e Tempo, 2006, p. 180). O que deve ser esmiucado agora sao os modos desses
encontros fundados a partir do ser-com. Esta tarefa, contudo, ndo serd feita seguindo um
escalonamento de todas as possibilidades oriundas do ser-com. A pesquisa aqui empreendida
permanecera na avaliagdo do mundo compartilhado das ocupagdes e o que pode ser alcangado

a partir dessa perspectiva.



35

Quem ¢ entdo o ser-ai na cotidianidade mediana? Como se pode visualizar melhor
esses “outros” que vém ao encontro e que o ser-ai também é? A ocupacdo e a lida cotidiana se
apresentam como um caminho viavel para tal interpretacdo? Essas e outras questdes aparecem
como problemas recorrentes a partir da investigacao desdobrada até aqui. Nao se deve contornar
tais problemas. E imprescindivel que eles se mostrem enquanto tais e todo o esforgo feito até o
momento talvez tenha servido, exatamente, para permitir a sua legitima aparicdo como

problema.

2.3 Impessoal, publicidade e propriedade

Nao obstante a cotidianidade mediana poder guiar a existéncia nos modos da ndo
surpresa ¢ da evidéncia isso ndo significa que o ser-ai deixe de ser responsavel por sua
existéncia. O que ocorre ¢ que a propria existéncia compreende movimentos ontoldgicos
diversos que precisam agora ser melhor estudados. Para fundamentar essa discussao, colaciona-
se um trecho onde Heidegger aponta, de inicio, sobre a tarefa da existéncia ser sempre

direcionada a cada ser-ai. Entenda-se:

A presenca sempre se compreende a si mesma a partir de sua existéncia [ Existenz], de
uma possibilidade propria de ser ou ndo ser ela mesma. Essas possibilidades a propria
presenga as escolheu, mergulhou nelas ou ali simplesmente cresceu. No modo de
assumir-se ou perder-se, a existéncia s0 se decide a partir de cada presenga em si
mesma. A questdo da existéncia s6 podera ser esclarecida sempre pelo proprio existir.
(Ser e Tempo, 2006, p. 48).

Entenda-se que a tarefa da existéncia ¢ apresentada, inicialmente, como uma
possibilidade de o ser-ai ser ou nao ser ele propriamente. Isso ndo quer dizer, em momento
algum, que o ser-ai tenha a faculdade de deixar de existir em determinadas circunstancias. A
atribuicao da existéncia a cada ser-ai ¢ uma tarefa ontologica da qual este ente nao pode se
furtar. Isso ndo implica, por outro lado, que este existente passard todo o seu tempo pensando
e ponderando acerca dos caminhos e escolhas que devera assumir para sua propria historia. Nao
se trata disso. Mesmo porque essas possibilidades que estio a mao do ser-ai podem ser
assumidas como escolhas, ou pode ser que nelas ele cresceu ou, por algum motivo, nelas
mergulhou. Em outras palavras, ¢ possivel que o ser-ai assuma as decisdes e, com isso, 0
direcionamento de sua existéncia ou, simplesmente, pode perder-se em meio a decisdes ja
prontas e que estdo a disposi¢ao de quem a elas quiser aderir. Esta ltima op¢ao ndo signfica

que o ser-ai esteja “abrindo mao” da sua existéncia. Tao somente, tenta-se retirar a carga



36

existencial de suas costas em um deixar-se conduzir através da leveza de nao ter que decidir
nada. Por outro lado, ndo se pode deduzir que Heidegger esteja propondo uma espécie de
tribunal existencial. Isso porque cada existéncia precisara compreender suas questdes a partir
do seu proprio existir.

Reforga-se, também, que a andlise do ser-ai afasta, desde o inicio, o que foi
concebido filosoficamente como subjetividade que poderia desembocar, inclusive, em um
solipsismo. Apesar de tanto a subjetividade quanto o solipsismo nao terem uma recep¢ao
favoravel na ontologia heideggeriana, a questdo da ipseidade, isto €, de a existéncia estar sempre
atrelada aquele ente que existe, ndo desaparece enquanto problema. Pelo contrério, a analitica
proposta por Heidegger apresenta uma existéncia que, de alguma forma, se reconhece enquanto
unidade, sem recorrer as construgdes tedricas pretéritas € que, a0 mesmo tempo, assume as
modificagdes € os movimentos existenciais pertinentes a cada ser-ai. Para melhor esclarecer
esse posicionamento, traz-se para apreciagdo um trecho do artigo intitulado 4 decadéncia da

existéncia de autoria de Thiago Aquino:

Em Ser e Tempo, a ipseidade € concebida existencialmente. O eu ndo ¢ um dado
persistente a ser encontrado no fluxo subjetivo das vivéncias pela reflexdo
fenomenolodgica ou introspecgdo psicoldgica, porém, um exercicio de existir apenas
acessivel a si mesmo no seu proprio perfazimento. A existéncia relaciona-se consigo
mesma compreensivamente, projetando-se para possibilidades de ser-no-mundo, por
isso, somente descerra a si mesma com base nas possibilidades que assume. Todas as
caracteristicas ontologicas desse ente sdo modos de ser assumidos pela propria
existéncia. (AQUINO, 2015, p. 44).

Por varias vezes comentou-se acerca desse compreender originario sem que, com
1sso, fosse questionado mais seriamente sobre sua pertinéncia ontologica com o ser-ai. Chega
o momento de reforcar o papel que esse tema detém dentro da ontologia heideggeriana. Um

bom ponto de partida é assim enunciado:

No compreender desse em virtude de [Worumwillen], abre-se conjuntamente a
significancia nele fundada. Enquanto abertura do em virtude de e da significancia, a
abertura do compreender diz respeito, de maneira igualmente origindria, a todo ser-
no-mundo. Significancia ¢ a perspectiva [ Woraufhin] em virtude da qual o mundo se
abre como tal. Dizer que o em virtude de e a significancia se abrem na presenga
[Dasein] significa dizer que a presenga ¢ um ente em que, como ser-no-mundo, esta
em jogo seu proprio ser. (Ser ¢ Tempo, 2006, p. 203).

Ser-no-mundo implicara, como ja visto, em uma maneira de existir que nunca esta

desprovida de determinadas referéncias. O compreender surge entdo como essa abertura



37

originaria que nao sO permite visualizar o ente desvelado, mas que o interpreta sob
determinados modos. Essa hermenéutica do mundo assume um projetar-se da propria existéncia
e que pode ser também visto na interpretagdo do mundo a partir de um “em virtude de”
[ Worumwillen] possibilidades de ser o que o ser-ai mesmo ¢ em funcdo de seu ser. Esse
direcionamento prévio em que o ser-ai sempre estd lancado em um determinado grau faz com
que a compreensdo da significancia seja assumida de um modo especifico e ndo de outro. A
totalidade das referéncias constitutivas do mundo, isto €, a significancia ¢ compreendida a partir
de uma abertura possivel e de um direcionamento em virtude do qual o ser-ai considera
enquanto uma perspectiva orientadora da existéncia. Isso, repita-se, ¢ feito ndo como um
procedimento 16gico de encadeamento de momentos, mas tudo aparece através de uma irrupgao
origindria na investigacdo fenomenoldgica do proprio ser-ai, vislumbrando-o como ser-no-
mundo.

A analise do compreender como um movimento do ser-ai na abertura que desvela
o mundo enquanto tal para o existente, permitiu a visualizacdo de que a existéncia reside em
um projetar-se, através de um “em virtude de” também originario € que guia a propria
compreensdo dessa abertura. Visualiza-se entdo a compreensao existencial como projeto e isso

sera melhor explicado nos seguintes termos:

Por que o compreender, em todas as dimensdes essenciais do que nele se pode abrir,
sempre conduz as possibilidades? Porque, em si mesmo, compreender possui a
estrutura existencial que chamamos de projeto [Entwurf]. O compreender projeta o
ser da presenga para o seu em virtude de [Worumwillen] e isso de maneira tdo
originaria como para a significancia, entendida como mundanidade de seu mundo. O
carater projetivo do compreender constitui o ser-no-mundo no tocante a abertura do
seu pre [Da], enquanto pre de um poder-ser. (Ser e Tempo, 2006, p. 205).

Nesta dire¢@o, percebe-se, cada vez com mais tranquilidade, que a existéncia nao
deve ser analisada separadamente dos seus momentos constitutivos. Da mesma forma que ser-
ai s6 pode ser entendido enquanto ser-no-mundo, a abertura do ser-ai deve ser entendida
enquanto irradiagdo de possibilidades existenciais. Enquanto possibilidades inerentes a
hermenéutica existencial, a abertura sera desvelada no modo de um compreender que projeta o
ser-ai para o conjunto de possibilidades descobertas. Ou essas possibilidades sdo estruturadas
a partir do mundo circundante que fora desvelado, isto €, a partir de sua significancia acessivel
ao ser-ai, ou a compreensao passa a considerar a propria existéncia para se langar em virtude
do seu ser e do que nela foi descerrado.

Para reforgar o entendimento acima trabalhado, tem-se ainda o seguinte:



38

O projeto sempre diz respeito a toda a abertura de ser-no-mundo; como poder-ser, o
proprio compreender possui possibilidades prelineadas pelo ambito do que nele ¢
passivel de se abrir essencialmente. O compreender pode colocar-se primariamente
na abertura de mundo, ou seja, a presenga pode, numa primeira aproximagdo € na
maior parte das vezes, compreender-se a partir de seu mundo. Ou ainda, o
compreender langa-se primariamente para o em virtude de, isto ¢, a presenca existe
como ela mesma. Brotando de seu si mesmo em sentido préprio, o compreender ¢
proprio ou improprio. [...] A transferéncia inerente ao compreender é uma
modificagdo existencial do projeto como um todo porque o compreender sempre diz
respeito a toda a abertura da presenga como ser-no-mundo. No compreender de
mundo, o ser-em também ¢é sempre compreendido. Compreender de existéncia como
tal é sempre compreender mundo. (Ser e Tempo, 2006, p. 206).

Certamente que o fendmeno do mundo, enquanto totalidade, faz aparecer os
existentes como entes constitutivos desse mesmo mundo. O compreender da propria existéncia,
que considera o ser-ai a partir do mundo considera, igualmente, o mundo em virtude do préprio
ser-ai e ndo aponta para uma dissociacdo do que ja foi trabalhado até entdo. Na verdade,
Heidegger esté4 sinalizando para um movimento peculiar que precisa ser observado em cada
existéncia. Explica-se: o compreender, como movimento existencial projetivo, reside na
abertura que considera o mundo enquanto uma totalidade e, a0 mesmo tempo, descerra a propria
existéncia tanto como integrante desse mundo desvelado como intérprete do que vem ao
encontro. Destarte, o compreender pode simplesmente assumir uma interpretagao ja elaborada
do mundo circundante e com isto projetar o existir a partir dessas bases ja erigidas, ou podera
o compreender voltar-se para si (“conhece-te a ti mesmo”) e neste movimento de
autocompreensao apreender que a existéncia do ente que sempre se € existe sob a égide da
singularidade. O descortinar dessa singularidade do ente que sempre se ¢ fard com que o ser-ai,
partindo do que foi descerrado, projete-se em virtude de algo, sob uma perspectiva determinada
por este descerramento. Neste percurso, a depender de como o ser-ai se comporta frente ao
mundo e a sua existéncia, Heidegger alertard que o compreender podera assumir um
direcionamento proprio ou improprio.

A propriedade ou impropriedade do direcionamento existencial ndo visa a um
posicionamento moral que deva ser acatado ou rejeitado. Diz respeito, antes, a um movimento
assumido pelo ser-ai e que refletira na forma como este ente se porta no mundo e com os outros.
Dai a importancia politica do desdobramento desses temas ja na ontologia heideggeriana. A
propriedade seria a realizagdo da transparéncia [Durchsichtigkeif] que o ser-ai consegue
alcancar ao considerar a sua propria existéncia e o mundo que perfaz a sua totalidade. Em outros
termos, quanto mais transparente for para o ser-ai a sua existéncia, o modo que os outros vém
ao encontro, bem como a totalidade considerada, mais propria sera a sua compreensdo. Em

contrapartida, quanto mais se aderir as interpretagdes consolidadas, sem uma compreensao



39

propria do que estd sendo escolhido, quanto mais a singularidade do ser-ai aparecer diluida em
uma interpretagdo que ¢ igualada por um padrdo costumeiramente ndo problematizado, mais
improprio serd o direcionamento existencial. Ocorre que a compreensdo impropria que parte do
mundo como opgdes prontas ¢ o mais corriqueiro € mais trivial entendimento que se pode
acessar. Reforca-se, ndo se trata de um demérito, ou de uma eventual “corrup¢ao” do ser. A
impropriedade se apresenta enquanto movimento existencial que retira a pesada carga da
escolha de cada ser-ai e o faz seguir na trilha do que sempre ja foi decidido, do que sempre ja
esteve ai como opg¢ao Obvia.

Ser-com-os-outros acontece, costumeiramente, através de um nivelamento e
supressdo de diferencas. E através desse alargamento permissivo, em que qualquer um pode se
encaixar, que a cotidianidade mediana se instaura. Assim, surge o problema de entender o que
“os outros” pensam, decidem ou escolhem, ou o que, em verdade, ndo € propriamente pensado,

decidido ou escolhido por ninguém. Heidegger apresenta este impasse da seguinte maneira:

Neste afastamento constitutivo do ser-com reside, porém: a presenga, enquanto
convivéncia cotidiana, esta sob a futela dos outros. Nao ¢ ela mesma que ¢, os outros
lhe tomam o ser. O arbitrio dos outros dispde sobre as possibilidades cotidianas de ser
da presenca. Mas os outros ndo estdo determinados. Ao contrario, qualquer outro pode
representa-los. O decisivo ¢ apenas o dominio dos outros que, sem surpresa, ¢
assumido sem que a presenga, enquanto ser-com, disso se dé conta. O impessoal
pertence aos outros e consolida seu poder. “Os outros”, assim chamados para encobrir
que se pertence essencialmente a eles, sdo aqueles que, numa primeira aproximagao e
na maior parte das vezes, sdo “co-pre-sentes”’ na convivéncia cotidiana. O quem nao
¢ este ou aquele, nem o si mesmo do impessoal, nem alguns e muito menos a soma de
todos. O “quem” € o neutro, o impessoal [das Man]. (Ser e Tempo, 2006, p. 183).

Na cotidianidade mediana, os outros tomam o ser proprio do ser-ai. Esta assertiva
ndo diz que os outros, de alguma maneira, possam retirar algo concretamente constatado do ser-
ai. Aponta-se, simplesmente, para a tendéncia de entrega do ser-ai ao dominio do impessoal.
Ao famoso deixar-se levar, seguir a correnteza cotidiana, sem responsabilidade, sem nenhuma
espécie de decisao. Deixar com que se perca os contornos de autenticidade e de singularidade
ante uma possibilidade existencial amorfa em que tudo pode se encaixar e que a todos abarca.

Esta forma de ser-com-um-outro através da interpretacao da cotidianidade mediana
¢ a mais comum e predominante. Este ¢ o reino do impessoal [das Man]. Essa impessoalidade
de alguma maneira, ainda incognita, determina o que se deve escolher, o que ¢ digno de
aprovacao ou reprovagao, ante o que se deve indignar, tudo isto como impessoalmente se faz
ou se comporta. J4 estd tudo definido e determinado mesmo antes de qualquer possibilidade de

escolha ou avaliagdo mais rigorosa. A impessoalidade ¢ essa neutralidade assumida pelo



40

“ninguém” dominante que todos sdo e que sempre tem uma orientacdo ou determinacdo de
prontiddo a quem quiser nela se ancorar.

A impessoalidade e sua tendéncia de tirar o encargo do ser-ai enquanto poder ser
singular nao ¢ algo de dificil visualizagdo. Por outro lado, as nuances e desdobramentos de
determinada interpretagdo até ser considerada a interpretacdo padrdo e impessoal na qual
costumeiramente se adere ¢ um fendmeno ainda obscuro. O interesse em sondar o impessoal e
a articulagdo de seus momentos constitutivos fica como problema lancado e questao aberta. Isto
porque o impessoal anunciado por Heidegger se apresenta como modo de ser fundado no ser-
com. E ¢ este o ponto que interessa a discussao aqui pretendida. Com isso, ndo se adentrou nos
desdobramentos possiveis do impessoal enquanto tal. Apontou-se, na verdade, para sua
possibilidade e constituicao ontologica. Mas a articulacao fenomenal determinada do impessoal
permanece como rico e inexplorado campo de pesquisa.

E a partir da impessoalidade que se alcanca a compreensio do que é a publicidade
[Offentlichkeit]. Esta pode ser resumida enquanto uma abertura compreensiva liberada a todo e

qualquer um de forma indistinta tal qual o impessoal permitiu acessar. Consoante Heidegger:

Como modos de ser do impessoal, afastamento, medianidade, nivelamento constituem
o0 que conhecemos como o “publico” [Offentlichkeit]. Este rege, ja desde sempre, toda
e qualquer interpretacdo da presenca e do mundo, guardando em tudo o seu direito. E
isso ndo por ter construido um relacionamento especial e origindrio com o ser das
“coisas”, nem por dispor de uma transparéncia expressa e apropriada da presenga, mas
por ndo penetrar “nas coisas”, visto ser insensivel e contra todas as diferengas de nivel
e autenticidade. O publico obscurece tudo, tomando o que assim se encobre por
conhecido e a todos acessivel. (Ser e Tempo, 2006, p. 184).

A publicidade encobridora que turva o mundo circundante e, paradoxalmente,
concede um facil acesso a tudo que esta encoberto encontra seu apoio no impessoal, em seu
desenraizamento cotidiano. Para que uma interpretagdo seja suficientemente compreensivel e
acessivel a todos que dela partilham, é esperado que esta interpretacdo suprima possiveis
particularidades e que tenha algum nivel basico de acesso comum.

De acordo com Heidegger, a publicidade consiste nesse transito cotidiano de uma
hermenéutica que sirva a todo e qualquer um que com ela se depare. Tudo pode ser
compreendido a partir de uma compreensao publica ou, ao contrario, pode ser incompreendido
como publicamente ndo se compreende determinadas circunstidncias. A questdo ¢ que na
publicidade ¢ onde esta mais explicito esse “conteudo” do modo de ser do impessoal. Nao como
algo rigido, mas como o que, a cada momento, pode ser assumido com esse viés de publicidade.

O que fica obscurecido com tal interpretacao ¢ tudo aquilo que dependa de um maior demorar-



41

se junto ao ente. Tudo que ndo pode ser compreendido através de um nivelamento comum e
fugaz do que se mostra ficard obnubilado.

A publicidade nao assume um peso moral negativo que precisa a todo custo ser
combatido. Ela se apresenta, em primeiro plano, como um primeiro acesso ao mundo, na sua
interpretagdo mais familiar. E o impessoal quem desenha uma primeira interpretagio do mundo

e do ser-no-mundo:

Que a presenca esteja familiarizada consigo enquanto o impessoalmente-si-mesmo
[Man-Selbst], isso também significa que o impessoal prelineia a primeira
interpretagao do mundo e do ser-no-mundo. O impessoalmente-si-mesmo, em virtude
de que a presenca € cotidianamente, articula o contexto referencial da significancia.
O mundo da presenga libera o ente que vem ao encontro numa totalidade conjuntural,
familiar ao impessoal e nos limites estabelecidos pela medianidade. Numa primeira
aproximagdo, a presenga fatica esta no mundo comum, descoberto pela medianidade.
(Ser e Tempo, 2006, p. 187).

Ser-no-mundo implica, igualmente, em um poder ser no mundo. Mundo, apos
detida interpretacao, evidenciou-se como uma totalidade referencial que desemboca no que foi
nomeado como significancia. Neste sentido, ser-no-mundo necessita sempre de uma
hermenéutica que o sustente e que acomode o que vem ao encontro a partir do mundo. A
publicidade oferta ao ser-ai essa primeira interpretagdo e coloca tudo nos seus devidos lugares,
responde a toda e qualquer pergunta que possa surgir. Ela suprime a surpresa do que vem ao
encontro e traz normalidade para a convivéncia cotidiana.

No caminho percorrido até entdo, mostrou-se a impessoalidade através de uma
hermenéutica ontologica, notadamente direcionada aos entes que vém ao encontro nesse modo
de ser. Assim, apareceu como problema, igualmente, os outros que também vém ao encontro e
que sdo interpretados como existentes € ndo instrumentos ou entes simplesmente dados. De
toda sorte, ainda que tais investiga¢des apresentem um rico campo de possibilidades filosoficas
para se pensar a politica, ¢ possivel ir além. A contribuicdo de Martin Heidegger para a
construgdo de um eventual pensamento politico ndo pode prescindir da discussao até entdo
apresentada, mas também ¢ importante fazer uma visita ao que foi pensado além de tais termos.
E com este sentimento que se caminha na parte vindoura desta pesquisa. Os temas comunidade,
decisdo e historia devem nortear a segunda parte desta navegacdo, fazendo com que seus rastros
apontem para os rumos de um estudo que se pretende politico, no sentido mais lato possivel
atribuido a este termo.

Assim, convida-se o leitor a perseguir e problematizar, juntamente com o que foi

pensado até entdo, as questdes inerentes a comunidade, a decis@o e a histéria. Acredita-se que



42

¢ possivel alcancar uma maior clarividéncia (transparéncia) acerca desses temas
umbilicalmente ligados a propria analitica existencial apresentada e que agora serao trabalhados

na presente pesquisa.



43

3 COMUNIDADE, DECISAO E HISTORIA

3.1 Nos, o Povo e a Decisao

No capitulo precedente, elaborou-se uma analise mais detida e de cunho revisional
a respeito do que Heidegger designou de ontologia fundamental, notadamente na década de
1920 e, mais ainda, guiando-se através de uma analitica do ser-ai como tentativa de conquistar
alguma base para o estudo ora desenvolvido.

Dentre os momentos constitutivos estudados, estavam, em linhas gerais, algumas
implicagdes decorrentes da interpretacdo do Dasein como fora apresentado. Neste sentido,
alertou-se, por exemplo, que o ser-ai ¢, fundamentalmente, ser-no-mundo e que a partir de
alguns existenciais, a saber, do ser-com, poder-se-ia desdobrar uma série de momentos capazes
de nortear um estudo “relacional” entre os entes que partilham do modo de ser do ser-ai uns
com os outros. De fato, ndo ¢ que esse caminho ndo possa ser trilhado e, na verdade, essa base
ontoldgica desvelada no capitulo anterior ¢ de importancia fulcral para seguir o raciocinio
pretendido para este trabalho. Contudo, na década de 1930, Heidegger traz importantes
contribuig¢des, mais diretas e explicitas, que podem auxiliar sobremaneira nessa busca por uma
compreensdo de como ¢ possivel desenvolver um pensamento politico considerando o que foi
legado nas suas obras deste periodo.

Em principio o leitor poder-se-ia dar por satisfeito com os sinais apresentados ja a
partir da década de 1920 e tentar, com isso, trilhar um caminho auténomo. Ao desdobrar o
existencial ser-com, por exemplo, seria possivel alcangar um entendimento proprio sobre a
organizagdo de uma determinada comunidade, por exemplo. Nao pararia por ai. No fendmeno
desvelado a respeito do impessoal e da publicidade, Heidegger ja enunciava a sua preocupacao
ao tentar visualizar com mais clareza como se estruturava a lida cotidiana e, obviamente, como
esse “contato” entre um e outro ou entre varias pessoas podia ser entendido de uma forma
absolutamente nova e que reclamava uma igualmente nova abordagem filos6fica. Nao obstante
isso, Heidegger segue adiante e em algumas obras do periodo de 1930 ele mesmo apresenta
desdobramentos neste sentido de forma mais explicita e pertinente a um pensamento politico
que passam entdo a ser destacados neste segundo capitulo.

Nessa trilha, Heidegger ministra um curso de verdo em 1934 intitulado Logica: a
pergunta pela esséncia da linguagem. Ao longo deste curso ele inicia uma retomada sobre os
principios fundantes da l6gica, sobretudo considerando a Grécia Antiga como ponto de partida.

Seguindo esta direcdo, acaba se confrontando com o problema da linguagem sendo orientado



44

por principios estabelecidos através de conceitos logicos. Na apreciagdo desse problema,
desemboca-se em uma discussdo sobre 0 homem mesmo. Entende-se que se hé linguagem ela
s0 pode ser concebida através de um falante. Assim, precisa-se acompanhar o caminho da
linguagem a partir da pergunta que deve sondar quem ¢ este homem que fala. Por fim, este
caminho poderia resultar em uma repeti¢ao da ontologia do ser-ai apresentada em Ser e Tempo
e ndo aparecer nada de novo dai. Ocorre que Heidegger d4 seguimento neste curso e, ao tentar
expor a figura deste homem que fala como um problema eminentemente vinculado ao problema
da linguagem, acaba culminando, dentre outras circunstancias, na problematizagao sobre o que
¢ o povo e de como ¢ possivel compreender essa problemadtica diferentemente de uma mera
soma de muitos individuos.

Acompanhar a construcao feita por Heidegger ao longo desse curso ministrado em
1934 ¢ de grande importancia porque 14 esta esculpida uma maneira interessante de se repensar
0 que ¢ o povo, de como ele pode ser compreendido ontologicamente, ndo obstante suas
diversas acepgdes correntes e, mais que isso, evidencia-se um viés politico inafastdvel com a
discussdo desses temas. Lembra-se, no mesmo sentido, que a importancia dessa discussao
trabalhada por Heidegger auxilia em uma “passagem” que sai do pensamento direcionado ao
ser-ai em sua singularidade e dirige-se a um pensamento que enfrenta, diretamente, a
problematica de uma comunidade enquanto tal. Ndo apenas mirando na idiossincrasia
existencial do ser-ai mas também considerando a constituigdo ontoldgica peculiar que faz com
que uma determinada comunidade possa ter essa designagdo e ser assim entendida ou
identificada.

O ponto chave que permitird o seguimento sem rupturas do que foi até entdo
tematizado com esse entendimento do que seja o povo enquanto tal, origina-se com o
desdobramento da tematica da “mesmidade” que perfaz e acompanha a ontologia do Dasein ja
elaborada anteriormente por Heidegger e que ja foi, inclusive, destacada com mais vagar no
capitulo anterior desta pesquisa. Para que isto fique mais claro, acompanha-se a trilha inicial

apontada por Heidegger nos seguintes termos:

O si mesmo nao € uma determinagao que distingue o eu. Este € o erro fundamental do
pensamento moderno. O si mesmo ndo ¢ determinado a partir do eu, mas o carater do
si mesmo pertence do mesmo modo ao tu, ao nés e ao vos. O si mesmo ¢ enigmatico
de um novo modo. O carater do si mesmo ndo ¢ particular pertenga do tu, do eu, do
nds, mas de todos, de uma maneira originaria. Teremos de perguntar se e em que
medida nds, com esta abordagem, podemos penetrar na esséncia do si mesmo e, assim,
na esséncia do homem. (Logica, 2008, p. 85).



45

Perceba-se que Heidegger, ao retomar a questdo da mesmidade, destaca que a
consideracdo do si mesmo deve ser afastada da associa¢do quase automatica que se tem entre
ser alguém mesmo e ser um determinado individuo singular. Nao que esta mesmidade ndo possa
ser dirigida para se pensar a singularidade do individuo, ora, foi exatamente esta linha de
pensamento assumida em Ser e Tempo e trabalhada no capitulo anterior. O problema reside em
querer limitar o problema do ser si mesmo apenas a questdo do individuo, do “eu”, do sujeito
sobre o qual irradiaria todas as reflexdes posteriores. Alerta-se, assim, que a assun¢ado do ser-ai
como ser-no-mundo e os seus desdobramentos ontologicos ndao devem ficar restritos a uma
tentativa de repensar o que a filosofia moderna nomeou de sujeito. Definitivamente ndo. E
preciso alterar a totalidade compreensiva para se alcangar o fenomeno vislumbrado por
Heidegger e que ele tentou imprimir em seus escritos.

O ser si mesmo aponta para o que o ser-ai efetivamente é. E, neste caso, ele ndo ¢
compreendido como individuo isolado do mundo e dos outros. Se ser-ai ¢ ser-no-mundo e ser-
com-os-outros, € preciso compreender que no seu ser, desde sempre, reside essa possibilidade.
E ¢ este o alerta que ele faz em relagdo a interpretacao da modernidade, por entender que esta
priorizou a compreensdo da primeira pessoa do singular como base de sustentagdo para toda a
filosofia posterior. Ndo estranhamente que todo o pensamento que se dirigisse a uma
estruturacao social precisasse considerar como pressuposto a reunido de muitos “sujeitos”, estes,
por sua vez, ja pensados em sua constituicao singular. O fendmeno da existéncia, todavia, alerta
para um sentido oposto. Ele sinaliza para uma ontologia que sempre ja considera o mundo € o
outro como pertencentes a ontologia do ser-ai e, exatamente por isso, que esse encontro €
possivel faticamente. Nao por acaso que Aristoteles, em célebre expressdo, afirmava que o
homem ¢ um “vivente politico” [Zoon Politikon]. Isto faria parte da propria esséncia de quem
ele ¢. Nao sendo possivel conceber nada diferente disto, a menos que fosse algo diverso do
proprio homem, a saber, uma criatura divina ou de um outro tipo qualquer.

Heidegger entende, portanto, que o desdobramento e a consideragdo do individuo
ou de uma coletividade, tanto daquela que se participa como da que ndo se estéd incluido, estao
fundados na prépria ontologia do ser-ai. Quer dizer, ¢ a compreensao do ser si mesmo como
fenomeno ontologico do ser-ai que permite o desdobramento fatico variado e consolidado
linguisticamente, por exemplo, nos pronomes pessoais do caso reto. Diz-se, portanto, em tltimo
grau que o ser-ai pode ser, a todo momento, ndo somente o “eu” mas também o “tu”, o “ele”, o
“nds”, o “vos” ou mesmo “eles”. Esses pronomes, indicariam entdo a solugdo hermenéutica

encontrada para expressar a polivaléncia da mesmidade que funda o ser-ai enquanto o que ele



46

pode ser. Apesar do estranhamento inicial que essas afirmagdes podem causar, o filésofo em

apreco segue explicitando seu pensamento, veja-se:

Isto podera ser suficiente para um primeiro esclarecimento da afirmag@o: o nds ¢
tampouco uma soma dos eus, como o vos uma soma dos tus. Quando muitos eus estao
juntos e cada eu diz de si “eu, eu”, entdo nasce a partir da pluralidade precisamente o
contrario do noés, em qualquer caso, do no6s em sentido proprio. Mas mesmo este nos
fragmentado ndo ¢ nenhuma simples soma, mas um modo muito especial do ser nos
mesmos. (Logica, 2008, p. 91).

Nestes termos fica mais evidente que, realmente, a simples consideracdo numérica
de muitos individuos ndo serve, com propriedade, para identificar ou restringir um determinado
grupo em que se esteja incluido como “noés”. Embora se possa utilizar essa mesma defini¢do
numérica e fragmentaria para indicar um grupo como “nds”, fica claro que esta indicagao carece
de um elo de ligacdo mais forte que aquele contido na mera constatagao espago-temporal ou
numérica. E fundado nesta compreensio que Heidegger visualiza a necessidade de se repensar
o que foi estabelecido até entdo como uma pluralidade de individuos que serviria para formar
uma coletividade qualquer. Assim, ao enunciar o pronome “n6s” e ver as mais variadas formas
possiveis de interpretagdo e mesmo de utilizagdo corrente para esta particula, nota-se que a
defini¢do tradicional ndo abarca a riqueza semantica que este fendOmeno carrega consigo,
precisando ser repensado. Tudo indica que Heidegger esteja apontando para uma caracteristica
de unidade e de identidade diferenciadora dessa coletividade considerada que transcenda a mera
reunido de muitos individuos. Atenta-se para o fato de que ele associa a impropriedade com a
consideragdo de um “no6s” fragmentado. Ainda assim, mesmo nessas circunstancias a
mesmidade continua a fundar essa possibilidade de reunido de muitos “eus”, s6 que de uma
maneira, segundo Heidegger, impropria, que ndo explora a riqueza de possibilidades de uma
coletividade propria e decidida. Resta saber se essa interpretacdo ndo incorre em um
entendimento finalista do que seja a coletividade. Isso parece ndo estar ainda suficientemente
claro, bem como quais seriam as implicacdes desta compreensao.

E importante destacar a guinada que Heidegger da ao alterar o ponto de partida para
a compreensao de uma coletividade ou mesmo do individuo. Ao situar a investiga¢ao no plano
ontologico, ele busca o nascedouro dessas manifestacdes a partir do que elas, por si, indicam
como caminho vidvel. Nesse sentido, identifica o que ele nomeia de mesmidade como
fundamento irradiador de possibilidades para a interpretacdo tanto da singularidade como da
coletividade. Neste aspecto, a alteragdo do ponto de partida permite um transito mais fluido

para a interpretacdo desses momentos constitutivos do ser-ai, veja-se:



47

Com a exclamacgdo “nds!” podemos falhar o nosso si mesmo do mesmo modo que
numa glorifica¢do do eu. Inversamente, podemos encontrar o nosso ser si mesmo tao
certamente no caminho do eu como no caminho do vos, do nds, pois em todos aqueles
importa o ser si mesmo, a determinag@o do si mesmo. Isso quer dizer: o nds, junto do
qual agora nos detemos com a pergunta “quem somos nés mesmos?”, o nds, também
no sentido de uma genuina comunidade, ndo tem simplesmente e incondicionalmente
a primazia e isso vale também para comunidade. H4 coisas essenciais e decisivas para
uma comunidade e precisamente essas coisas nao surgem na comunidade, mas sim na
forca contida e na soliddo de um individuo. (Légica, 2008, p. 102).

A assuncdo da mesmidade como ponto de partida para a compreensao ontologica
do ser-ai ndo quer dizer que ha uma mera alteracdo na compreensdo do individuo que agora
deveria ser considerado, com primazia, a partir da coletividade. Nao ¢ esse o ponto discutido
aqui. Busca-se sim uma melhor analise de quem responde quando a particula “nds” ¢ enunciada.
Todavia, ndo se aponta com isto, de forma alguma, que o “ndés” implique em uma primazia
perante o “eu”. A mudanga contida nessa nova investigacdo da comunidade se pretende mais
radical e ndo exclui, sob nenhum aspecto, a possibilidade das idiossincrasias pessoais. Caso se
entendesse de forma contraria, poderia significar uma asfixia da singularidade em prol de uma
coletividade. Nao parece ser isto, absolutamente, o que Heidegger enuncia nos trechos até aqui
trabalhados.

Ha ainda que destacar que a pergunta formulada se exprime com a expressao “quem
somos nos” propositadamente no lugar da expressao “o que somos nos?”. Para este ultimo
questionamento, habitualmente a resposta dada tem relacdo com a ocupacao ou profissao que
determinado individuo detém. Por este motivo, Heidegger tenta chamar a atengao de que a
ocupacdo ndo pode ser também pardmetro para esta pergunta existencial. Neste intuito, ao
ministrar um curso no semestre de Inverno de 1934/1935 em Freiburg, intitulado Hinos de

Hoélderlin, o pensador alemao problematiza essa diferenciacao da seguinte forma:

Mas, sabendo o que somos, saberemos quem somos? Nio. E verdade que continua a
ser inevitavel sermos isto e aquilo e, dentro de certos limites, isso ndo ¢ aleatorio e
indiferente. Mas isso ndo determina quem somos, pela simples razio que o que
fazemos ndo tem capacidade para decidir sobre isso. Assim, o sentido do “participar”
de que fala o poeta ndo pode ser o de professarmos uma determinada ocupacao, o de
tomarmos parte no que se encontra, justamente, presente. (Hinos de Holderlin, 2004,

p.61).

O pensamento de uma comunidade, portanto, ndo deve ser guiado exclusivamente
por suas ocupagdes e, tampouco, pela ideia de um tempo presente objetivamente verificavel.

Ha algo mais que precisa ser sondado e que faz Heidegger se langar nessa tarefa.



48

Além dessa compreensdo de que uma coletividade, por si s6, ndo detém uma
primazia sobre o individuo, é possivel entrever a afinidade que Heidegger nutria com a
possibilidade do exercicio de uma lideranca, de um guia. Essa tematica sera melhor trabalhada
no capitulo seguinte quando se analisara com mais detalhamento o discurso proferido por ele
na ocasido da posse do reitorado da Universidade de Freiburg, por exemplo. Contudo, ¢
importante que se perceba nesses meandros, como € possivel desnudar uma unidade semantica
na obra de Heidegger que, de alguma forma, testemunha a coesdo de seu pensamento,
obviamente que considerando as suas reformulagdes, desvios e novas tematicas.

No percurso aqui evidenciado, hd um importante trecho neste curso intitulado
Logica, ministrado por Heidegger, porque estd contido nele uma exemplificagdo muito direta
de como se pode considerar, a partir de uma comunidade especifica, a imersao ou relagao que
se tem em decorréncia das decisdes assumidas enquanto coletividade. Inclusive, apresenta-se
uma interpretacao concreta de como a situacao ali vivenciada diz sobre a relagdo que se detém
junto a um Estado ja formado. Na ocasido, o autor expunha que ao considerar um determinado
grupo que pode ser abarcado pela enunciagdo do “nos” ¢ possivel vislumbrar, conjuntamente,
uma série de elementos emergentes e implicitos oriundos de uma decisao que unifica esse grupo
enquanto tal. Neste caminho, quando se pensa em determinado grupo, hé algo que o unifica
para que ele possa assim ser considerado, ¢ este elo de unido que precisa ser melhor investigado
para que nao se perca a nog¢ao do sentido que fundamenta essa reunido. O exemplo proferido
por Heidegger parte do semindrio em que ele ministrava e considerava o grupo 14 reunido por
algum motivo, ou como consequéncia de alguma decisdo que precisa sempre ser retomada,
relembrada, para que os caminhos de uma comunidade ndo se percam em um esquecimento de

uma decisdo qualquer. Entenda-se:

Ao submetermo-nos a estas exigéncias da Universidade, ndés queremos a vontade de
um Estado, que ele mesmo ndo quer ser sendo a vontade de dominagao e a forma de
dominagdo de um povo sobre si mesmo. N&s, como Dasein, juntamo-nos de forma
peculiar na pertenga a um povo, estamos no ser do povo, SOmos esse mesmo povo.
Ao expressar-nos assim, isto ¢, ao dialogarmos, efetuamos uma caracteriza¢ao do nos
completamente diferente da efetuada até aqui, respondemos também de subito a
pergunta “quem somos ndés mesmos?”’: nds estamos no ser do povo, 0 Nosso ser si
mesmo ¢ o povo. De stbito nos respondemos, sem nos perdermos no espago € no
tempo cosmicos, sem nos comprometermos com os arcanos da nossa constituicao
animica. (Logica, 2008, p. 110).

Mais uma vez, parte-se da manifestagdo do proprio fendmeno, isto €, do grupo que
esta efetivamente reunido e que possui algo que o unifica enquanto tal para a tentativa de

compreender como se da faticamente essa reunido. Qual o sentido de uma reunido como a que



49

efetivamente ocorreu? Por que estavam ali reunidas aquelas pessoas determinadas e ndo outras?
Por que o local da reunido ¢ uma Universidade e ndo uma praga publica? Qual o significado de
uma sociedade resolver construir ¢ manter uma Universidade? Por que nesta Universidade sdao
ministrados seminarios de Filosofia? Qual o sentido, ao final, de aquela turma estar agrupada
para ouvir um determinado professor ministrar o curso que entao ocorria?

Com esses questionamentos percebe-se que uma coletividade nao € concebida pelo
simples amontoado de pessoas mas, antes, esta orquestrada, de alguma maneira, sob caminhos
convergentes que podem estar mais ou menos evidentes para os participes dessa conjuntura. O
que Heidegger esta tentando fazer ¢ evidenciar esses elos de ligagdo a cada momento para que
ndo se perca o sentido e para que as escolhas uma vez assumidas possam sempre ser
referendadas por quem esta destinado a cumpri-las.

A concepcao de uma comunidade enquanto tal ¢ uma tentativa de resgatar uma
compreensdo originaria de um povo enquanto um modo possivel de ser. Dessa maneira,
Heidegger marca essa tentativa de exposi¢cdo tedrica com uma diferenca ontoldgica entre
comunidade e sociedade. Esta tltima apareceria a partir dos contatos mutuos efetivos ao passo

que a comunidade mesma deve ser entendida em um sentido mais originario, Leia-se:

Esta comunidade originaria ndo surge so pelo estabelecimento de contatos mutuos —
assim so surge a sociedade —, pelo contrario, a comunidade ¢ pela ligagdo primordial
de cada individuo com o que constrange ¢ define superiormente a cada individuo.
Algo deve estar aberto, que nao seja, nem o individuo por si s6, nem a comunidade
como tal. [...]

Se &, portanto, o didlogo aquilo que faz com que possamos ouvir uns dos outros, nesse
caso ndo ¢ o didlogo enquanto notificagdo, mas como acontecimento fundamental do
estar exposto ao ente. (Hinos de Holderlin, 2004, p. 74).

Retoma-se o pensamento de que o ser-ai €, originariamente, ser-com-o0s-outros e,
como tal isso faz com que haja um acesso comum ao mundo e aos entes. Assim, O
compartilhamento de mundo permite que se “ou¢a” uns aos outros. Que a verdade revelada
também possa ser partilhada enquanto tal. A adverténcia que se faz € para nao se entender esse
compartilhamento de mundo e da verdade do ente tdo somente enquanto uma notificagao
qualquer, como um relato que ¢ feito e prontamente entendido pelo interlocutor. Tenta-se, com
essa exposicao, criar um ambiente propicio para a apresentacdo do fendmeno da comunidade
originariamente concebida, ontologicamente perscrutada.

Nota-se, por outro lado, que a diferenciagdo proposta por Heidegger entre
comunidade e sociedade ndo ¢ bem aprofundada e traz consigo riscos interpretativos severos.

Isto porque pode-se pensar que hd uma hierarquia a ser obedecida entre grupos que se



50

reconhecem enquanto comunidade e que ndo necessitam de se preocupar com os demais
participes de uma sociedade qualquer, por exemplo. Assim, € certo que ndo se pode afirmar que
Heidegger esteja defendendo uma superioridade de uma comunidade em detrimento de uma
sociedade qualquer, da mesma forma que o fendmeno do impessoal ndo chega a ser um
demérito pessoal mas sim um movimento ontologico inerente ao Dasein. Todavia, ¢ sempre
importante alertar para os riscos hermenéuticos de tais passagens, a fim de que seja
problematizado os pontos levantados pelo grande pensador Martin Heidegger mas que nao se
proclame também uma defesa cega de tudo o que por ele foi dito, escrito ou pensado. A filosofia
deve se impor, sempre, como um filtro daquilo que auxilia o pensamento, ao lado daquilo que
deve ser deixado de lado como uma espécie de cerceamento histérico da visao.

Ja em 1928, na obra intitulada Introdugdo a Filosofia, fica claro que o caminho
proposto por Heidegger para a compreensao de uma comunidade estd erigido sobre a base

ontoldgica da propria investigagdo do ser-ai. Partindo desse pressuposto, tem-se o seguinte:

Ja mostramos ao menos em um aspecto como cada ser-ai ¢ por si mesmo um ser-com.
E ¢ somente porquanto cada ser-ai como tal é por si mesmo um ser-com, um um-coms-
o-outro, que a comunidade ¢ a sociedade humanas, em suas diversas variagoes,
estagios e graus de autenticidade e inautenticidade, duracdo e fugacidade, sdo
possiveis. (Introduggo a Filosofia, 2009, p. 150).

Veja-se que a consideragdo de uma comunidade enquanto tal, ou mesmo de uma
sociedade, estd fundada nas investigagdes ontoldgicas que perscrutam o ser-ai mesmo. Neste
passo, Heidegger ndo esta preocupado com a reunido efetiva de determinados individuos em
uma localizacdo espacial geografica especifica. Antes, ele se pergunta e tenta responder como
a compreensao liberada do ser-ai enquanto ser-com permite que uma comunidade seja de uma
determinada maneira e quais sdo suas possibilidades ontologicas.

A designacdo de um povo parece, assim, estar atrelada umbilicalmente a uma
decisdo de alguma maneira assumida por este povo. Tudo indica ser essa decisdo a argamassa

unificadora de uma coletividade. Assim enuncia Heidegger a este respeito:

Onde estamos agora no nosso perguntar? — Nos vimos que agora também o nds, que
acreditdvamos poder descrever, so se determina na decisdo. Agora vemos que o nds é
mais que apenas uma coisa negativa: o nds ndo ¢ nenhum impelir conjunto das pessoas
para uma simples soma, o nds tem o carater de uma decisdo. O modo como o nos é,
em cada caso, estd dependente da nossa decisdo, supondo que nos decidimos.

No instante em que compreendemos o nds como decisdo, tomamos também a decisao
sobre o nosso ser si mesmo. Foi tomada ja uma decisdo sobre quem noés mesmos
somos, designadamente o povo. (Logica, 2008, p. 113).



51

Ressalta-se que a questdo proposta a partir de um ser si mesmo foi o fio condutor
que permitiu se chegar até as conclusdes ora levantadas. Inicialmente trabalhou-se a si
mesmidade quando da consideracao do ser-ai em sua analitica existencial para sondar o que se
poderia afirmar como uma existéncia propria ou impropria € quais as suas implicagoes.
Posteriormente, ressaltou-se que essa opcao ndo poderia ser interpretada como uma primazia
do individuo sobre a coletividade. Isto quer dizer que embora a pluralidade seja um elemento
para se considerar uma comunidade enquanto tal, este ndo ¢ o fator determinante, mas sim uma
consequéncia que irrompe a partir de quem o ser-ai mesmo ¢. Neste caminho, evidenciou-se
que a ontologia existencial permite vislumbrar o ser-ai enquanto singularidade ou comunidade
sem que também esta tenha uma primazia ontologica sobre a individualidade. Trata-se de
momentos ontologicos co-origindrios e, portanto, de possibilidades existenciais advindas de
quem se é propriamente.

Assim, com a andlise da pergunta “quem somos n6s mesmos?”’ Heidegger finda por
desembocar no fendmeno do povo como manifestacdo dessa coletividade a partir de uma
decisdo unificadora capaz de permitir a visualizacdo mais clara desses contornos de um
determinado povo. O fundamento de um determinado povo aparece entdo como fruto dessa
decisdo partilhada e orientadora. O problema ¢ que, ndo raramente, este amalgama decisorio
acaba por ser esquecido ou relegado a um segundo plano e este mesmo povo continua
reverberando a forca do instante unificador sem, contudo, se dar conta do que isto significa
propriamente. Esta ¢ uma contribuicao que precisa ser reconhecida na obra de Heidegger para
a Filosofia Politica: a consideracdo de um povo enquanto tal precisa resgatar a todo momento
a decisdo que os uniu, resgatar o instante decisivo que fez com que convergissem tais caminhos,
mesmo para saber se eles ainda sdo fortes o suficiente para estabelecer essas ligagcdes ou se €
preciso alterar o rumo trilhado.

O fendmeno da decisdo ja havia sido explorado por Heidegger em outros momentos.
Com este intuito, traz-se para discussao o que foi dito, ainda em 1928, sobre decisdo e a busca
filosofica pela liberdade, inerente ao ser-ai e, consequentemente, a propria comunidade, de

escolher, dentro de algumas limitacdes, o seu destino, veja-se:

O ser-ai transcende, ultrapassa o ente. No entanto, ndo o faz apenas ocasionalmente,
ele o faz, antes, como ser-ai; e ele ultrapassa o ente, ndo esse ou aquele a partir de
uma escolha, mas o ente na totalidade. Apenas porque ultrapassa o ente na totalidade,
ele pode, a partir da escolha feita no interior do ente, comportar-se em relacao a esse
ou aquele ente; nesse caso, essa escolha ja esta essencialmente decidida junto com a
existéncia fatica de cada ser-ai. No interior dessa esfera de decisdo, ha certamente uma
margem de manobra da liberdade. (Introdugdo a Filosofia, 2009, p. 326).



52

O langar-se a0 mundo como movimento do ser-ai permitiu a visualizagdo de como
o individuo se comporta junto ao ente que vem ao encontro. Nessa investiga¢do, foi também
desvelada a possibilidade de decisdo inerente a cada ser-ai e que agora deve igualmente ser
entendida como a decisao possivel de uma comunidade. Neste caminho, Heidegger aponta para
uma margem possivel de liberdade e que, neste sentido, permite o aprofundamento de uma
discussdo politica a partir de sua obra. Assim, a possibilidade de escolha merece uma atengao
especial no seio de sua obra para o seguimento do estudo pretendido.

A decisdo aparece como elemento unificador capaz de reunir um povo em um
direcionamento partilhado. Nao obstante, ¢ preciso que seja melhor delineado o que significa
essa decisdo propriamente dita. Quando esta palavra ¢ enunciada, além do que ja foi apontado,
qual o direcionamento compreensivo que ela libera? Neste sentido, transcreve-se um trecho em

que o pensador alemao ora comentado levanta esse problema e o faz nos seguintes termos:

O sorteio elimina um ¢ o prémio ¢ atribuido ao outro. Mas, rigorosamente, no
acontecimento do sorteio ndo ha de todo decisdo, porque a sorte ndo pode decidir de
modo algum, supondo que n6s compreendemos decisdo [Entscheidung] como uma
escolha entre possibilidades. Em caso de sorteio, € realizada pelo acaso uma separago
[Scheidung] um do outro, uma eliminacdo [Ausscheidung). E feita uma separagio
entre — mas nao ¢ decidido sobre. (Ldgica, 2008, p. 128).

O acaso e a sorte ndo participam dessa configuracao do que se tenta expor enquanto
decisdo. Esta sempre se da ante possibilidades dentre as quais se ¢ preciso escolher.
Naturalmente que qualquer um pode escolher, simplesmente, nada escolher. Deixar que a sorte
determine os caminhos a serem trilhados, por exemplo. Neste aspecto, houve uma decisao sobre
nada decidir. Por outro lado, o sorteio em si nao ¢ capaz de orientar uma comunidade em seus
assuntos eminentes. Isso porque o sorteio nada pondera, ao passo que a decisdo sempre tenta se
orientar pelas melhores balizas. A comunicacgdo e a discussdo acerca de tais assuntos remontam
a propria questdo da linguagem e € este, exatamente, o problema inicial do curso ministrado em
1934 pelo pensador em anélise e do qual foi retirado o excerto acima. Isso porque € preciso
comunicar e apresentar aos outros que partilham do modo de ser existencial que a escolha a ser
assumida implica em determinados posicionamentos e diregdes em detrimento de outras
possibilidades que serdo entdo descartadas. E preciso fazer que o povo se veja enquanto tal ou,
do contrario, sO se teria uma massa andmala e indistinta.

Este ponto talvez seja um dos mais delicados na obra de Martin Heidegger. Isto
porque ficam sempre o desafio e o questionamento de saber quem toma, afinal, essa decisao

em uma coletividade, como ela pode ser realmente desnudada e quais as implicagdes possiveis



53

que esta postura pode significar. Pode-se pensar, assim, as mais variadas formas de organizagao
social se apoderando destas definicdes e mesmo deste discurso sem, com isso, incorrer em
nenhuma contradigdo 16gica, por exemplo. Esta peculiaridade, todavia, parece nao assustar o
autor em aprego. Isto porque, € preciso lembrar, ele estd tentando desvelar um caminho
ontoldgico a partir dos fendmenos que aparecem para sua apreciacdo. Neste sentido, apesar de
ser descortinado ai um rico campo deontoldgico, a preocupagdo central do pensamento de
Heidegger parece ndo querer se imiscuir nessas discussdes sistémicas e de organizacao estatal
tal qual se conhece. Fala-se, no méximo, sobre principios que surgem a partir das suas reflexdes
mais elementares que desembocardo, ao fim, em um pensamento sobre o Estado como a
manifestagdo do fenomeno do cuidado de um povo. Contudo, esse caminho ¢ comprido e
precisa ser percorrido com serenidade para que a compreensao proposta por Heidegger nao seja,
facilmente, deslocada da interpretacao pretendida pelo referido autor.

A decisdo, nestes termos, além de dissociada do que seja um mero sorteio, também
precisa ser entendida entre uma decisdo auténtica ou ndo. Desta forma, transcreve-se a seguinte

enunciacao:

Nos vemos aqui: s6 a auténtica decisdo faz do juiz aquele que ele deve ser, ndo porque
ele reflita sobre si, mas, pelo contrario, porque ele abstrai completamente das suas
inclinagdes, tonalidades afetivas e preconceitos e decide a partir daquilo que ele deve
decidir — sem uma atitude que reflete, por conseguinte, sem egocentrismo egoista. Ja
aqui vemos a curiosa interdependéncia entre auténtica [ec/i] decis@o e o ser si mesmo
propriamente dito [eigentlich]. (Logica, 2008, p. 129).

Novamente os textos com acento mais politico remontam a ontologia fundamental
da década de 1920. Isso porque toda essa discussdo sobre propriedade e impropriedade,
inclusive apresentando uma reflexdo acerca da transparéncia ndo s6 foram formulados por
Heidegger em Ser e Tempo como o leitor ja visualizou o cerne desse problema no capitulo
precedente. Neste embalo, o autor em apreco liga a nogdo de propriedade e impropriedade ja
delineadas a sugestao de que uma decisao pode assumir a designacao de auténtica ou inauténtica,
a depender de como ele seja tomada. O curioso € que aqui, mais uma vez, ndo ha uma solugdo
efetiva em como € possivel, no ambito coletivo, ponderar acerca dessa decisao, como ela pode
ser reconhecida em sua autenticidade, ou se ela deve mesmo passar por esse crivo. Todos esses
problemas e desdobramentos devem ficar ao encargo do leitor que tem algum interesse nesse
campo tematico. Neste aspecto, Heidegger parece contribuir, quando muito, em sugestoes

filosoficas a partir dos fendmenos que se apresentaram a ele, naquela ocasido.



54

Paralelamente ao que ja se mencionou acerca da decisdo [Entschluss] no
pensamento do autor em analise, ele faz questdo, ainda, de ressaltar o que nomeou como
resolucdo [Entschlossenheit], marcadamente com o intuito de esta palavra ndo ser usada como
sinonimo daquela. Dessa forma, ressalta-se que uma tomada de decisao pode implicar na sua
execugdo ou nao. Pode ainda, estando a sua execug¢do em curso, sofrer alteragdes sob a
influéncia de decisdes subsequentes. Com isso, a resolucdo se destaca por ser um acontecimento
histérico em que a decisdao tomada ¢ levada a cabo. Aqui, repete-se, ndo ha nenhuma hierarquia
de valores associada a ser ou ndo ser resoluto mas, tdo somente, a exposi¢ao de como esses

fendomenos sdo apresentados. Veja-se:

A resolugdo € um acontecer, ndo no sentido habitual de um qualquer acontecimento,
ndo um qualquer ato, mas a resolucdo encerra a sua propria consisténcia, de tal modo
que ndo necessito de repetir a tomada de decisdo [Entschluss]. Quando eu tenho que
repetir a tomada de decisdo, provo que ndo estou resoluto. A resolugdo ¢ um
acontecimento eminente num acontecer. (Logica, 2008, p. 136).

A resolugdo pode ser compreendida como o acontecer da decisdo. Por este motivo
ela se apresenta como um acontecimento eminente. Ela passa a ser acessivel e ¢ a partir das
resolucdes que se pode ter um acesso aos grandes feitos historicos. Este ¢ um dos elementos
utilizados por Heidegger para segregar meras ocorréncias de fatos historicos. Neste sentido,

leia-se:

Com a resolugdo, estamos no ambito da historia, ndo num qualquer vulgar dominio
de ocorréncias, mas naquele a que chamamos, no sentido enfatico, histéria e que
temos de tratar agora. (Ldgica, 2008, p. 137).

Neste caminho, Heidegger sinaliza, a partir da resolucdo, uma maneira de
questionar acerca da propria historia em seu sentido ontologico. Tenta-se, com isso, questionar
0 que seja mesmo a histdria, como esse termo ¢ utilizado em sentido polivalente e se ha algum
modo de aborda-la com mais propriedade e discernimento. Estas questdes merecem relevo na
discussdo politica porque estdo diretamente associadas com as dificuldades até entdo
encontradas de como ¢ possivel descerrar os acontecimentos de uma comunidade sob um viés
filosofico.

Na o6tica do professor Alexandre Franco de S4, a resolu¢dao e a decisdo seriam
elementos de compreensao do mundo que catapultariam o homem da sua individualidade e o
lancaria para a assun¢ao de um destino comum partilhado com os outros em uma historia. Neste

sentido, veja-se o que afirma o mencionado professor:



55

A resolugdo adquire, para Heidegger, o carater concreto de uma decisdo (Entschluss)
para que o homem ndo se coloque, de forma individualista, no centro do mundo,
assumindo-se antes como pertencente a poténcias que, no contexto do seu ser-com, o
ultrapassam e lhe assinalam um destino comum (Geschick), partilhado com os outros
numa histoéria, numa geragdo, numa comunidade ou num povo. Como escreve
Heidegger, numa conhecida passagem de Ser e tempo: “A assungdo resoluta do ‘af’
fatico proprio significa, a0 mesmo tempo, a decisdo para a situagdo”. (SA, 2014, p.
21).

Entende-se, assim, que a comunidade esta fundada originariamente na possibilidade
ontoldgica do ser-com e que passa a ser compreendida enquanto tal, no momento em que um
povo resolve assumir uma decisdo comum. Neste caminho, pode ser liberado um destino
comum ¢ uma verdade compartilhada que faz com que um povo se veja enquanto tal. Surge
aqui, para melhor compreensao do exposto, a necessidade de adentrar no que Heidegger
nomeou como historia e tentar refazer o caminho por ele proposto para o desvelamento desse

fendmeno.

3.2 Verdade, historia e temporalidade

A histoéria aparece, entdo, como tema inescapavel diante do corpo que a exposi¢ao
feita por Heidegger em 1934 tomou e que o presente trabalho intenta perseguir visando o
desvelamento de uma melhor compreensao filosofica sobre o que se tem pensado até entdo
acerca da politica. Neste caminho, o primeiro passo dado pelo pensador ¢ tentar apresentar uma
visdo originaria. Isto porque ele nao acredita que um conceito talhado para a historia na Idade
Média, por exemplo, possa revelar perfeitamente a verdade irretocavel dos entes que
apareceriam sob novas perspectivas, antes insondaveis. Nao significa dizer que nada pode ser
aproveitado da tradi¢do. Longe disso. Heidegger vé apenas uma necessidade de revisitar as
bases do que foi instituido enquanto verdade para a utiliza¢ao do termo historia. Trata-se, em
principio, mais de uma reflexao sobre a verdade do que sobre a propria historia para, so6 entao,
liberar o tema da histéria em uma concernéncia melhor situada. Esta reflexdo ¢ de fulcral
importancia para a discussdo pretendida nesta pesquisa, seja no que diz respeito ao tema historia
ou mesmo a politica de uma forma geral de sorte que a passagem abaixo nao poderia deixar de

ser mencionada. Neste sentido afirma-se:

Mas ndo devemos concluir, a partir do fato de que ndo ha nenhuma verdade absoluta,
que ndo existe verdade absolutamente nenhuma para nés. Por verdade entendemos o
estar-revelado [Offenbarkeit] do ente, estar revelado esse que nos insere e liga ao ser



56

do ente em cada caso, de acordo com a maneira de ser do ente que aqui chega ao estar-
revelado. O que ¢ verdadeiro para nos neste sentido de verdade chega e sobra para o
curso da vida de um homem. (Légica, 2008, p. 138).

Com esta passagem, o mencionado pensador faz um importante alerta sobre a
necessidade de se revisitar termos ja consagrados e que, por este motivo, ndo sdo mais
questionados em sua origem. De inicio, € categérico ao afirmar que nao existe uma verdade
absoluta a ser seguida. A verdade permite a manifestacao do ente de um determinado modo e
nela reside. Fala-se do acesso possivel ao ente e de como ele ¢ entdo apresentado. Ora, isso
parece explicar com razoavel lucidez as diferentes formas de lidar com o mundo através dos
tempos. Os elementos basicos sdo 0os mesmos, os entes que ndo dependem da criagdo humana
sempre estiveram ao alcance dos povos e, ainda assim, a maneira com a qual o mundo se
apresenta ¢ absolutamente diferente com o passar das épocas. Por esta razdo, Heidegger chama
a atencdo para a necessidade de se rediscutir a historia, o que pode ser estendido para a politica
sem maiores problemas.

Ainda no tocante a verdade, transcreve-se uma importante passagem que merece

destaque pela sua lucidez filosofica. Veja-se:

Partilhamos entre nos o desvelamento do ente. O compartilhamento ¢ a verdade do
ente. A verdade ¢ aquele mesmo que estdvamos buscando, e esse mesmo também € o
que possibilita, como desvelamento, que o que estd manifesto no desvelamento se
mostre como o proprio mesmo; ¢, em verdade, se mostre a todos os que t€ém em
comum o desvelamento. (Introdugao a Filosofia, 2009, p. 111).

Ora, mostrar-se a todos aqueles que t€m em comum o mesmo desvelamento aponta
aqui ndo so para o tema da verdade como também abre espago para a discussao politica, j& que
possibilita que uma comunidade se veja enquanto tal e veja os diversos mundos possiveis
através de um viés compartilhado e unificador e, da mesma maneira, seja possivel também o
fechamento para o mundo alheio, o estranhamento com a diferenga que se impde. E nessa
possibilidade de um desvelamento comum do ente que reside toda concordancia ou disputa
acerca de algo. O decidir-se de uma comunidade precisa, necessariamente, navegar nessas
aguas do desvelamento do mundo. A época se apresenta como verdadeira de determinada
maneira, para um determinado povo, e influencia diretamente nos caminhos assumidos pela
coletividade como caminhos possiveis em um modo possivel. E é também por esse motivo que
aparece para o filésofo a necessidade de se revisitar o termo historia bem como sondar as

possiveis contribuicdes extraidas dessa tarefa.



57

O autor em analise, seguindo seu método habitual, inicia seus questionamentos pelo
uso que se faz do termo histéria. Nesse sentido, ¢ absolutamente corrente falar em historia da
humanidade, historia da Terra, da zoologia e assim por diante. Esse uso indiscriminado da
palavra para as mais diversas ocorréncias pode auxiliar nessa busca filosofica? Ha alguma
diferenca que deva ser empregada para melhor analisar o que se quer dizer quando ¢ enunciada
a palavra historia? Bem, inicialmente, evidenciou-se que a resolugdo ¢ uma maneira de se ter
acesso ao que pode com mais tranquilidade ser considerado um feito historico. De resto, deve-

se passar tudo o que for possivel pelo crivo da investigacao reflexiva. Entenda-se:

Nao podemos proibir o uso dos termos “evolugdo” e “historia da terra”. Permanece
apenas a pergunta sobre o que ai queremos dizer com a palavra “historia”. Fala-se,
pois, também da histéria de Frederico, o Grande, a historia da guerra dos camponeses,
a historia da teologia protestante. Sera que compreendemos aqui sob o nome “historia”
0 mesmo que nas expressdes ‘“historia do tempo da terra” e “evolugcdo dos
mamiferos”? (Logica, 2008, p. 141).

O uso indiscriminado do termo histéria parece ndo conhecer nenhuma censura por
parte dos seus adeptos. Mesmo quando enunciado em expressdes tais como “historia da
geologia” ou a “historia de Pitagoras™ nao ha nenhuma dificuldade de entendimento inicial com
0 que se queira falar. Contudo, a grande questdo ¢ que quando se emparelha essas diversas
possibilidades do uso corrente umas ao lado das outras, fica dificil extrair uma unidade
fenoménica nessa mesma palavra. Aproveitando-se desse estranhamento, aprofunda-se a
discussdo de acordo com as concepgdes mais correntes do que seja histdria e quais as suas
peculiaridades. Tudo com o intuito de descobrir se a acep¢ao assumida ¢ capaz de satisfazer
uma busca pelo que seja, propriamente, historico.

O fator de identidade para a polivaléncia do termo historia ¢ habitualmente elencado
como a sucessdo temporal. Seguindo este entendimento, dever-se-ia lancar o olhar para
determinados fatos pretéritos, compreendo-os como ocorréncias quaisquer que ja ndo mais
estao presentes no tempo corrente. Neste sentido, Heidegger faz uma breve exposicao de como

esse posicionamento se da para, em seguida, questionar a sua consisténcia. Leia-se:

Num caso como noutro, poderiamos dizer que se trata de fatos que se seguem uns aos
outros, atuam uns sobre os outros, sucedem-se no tempo e preenchem uma
determinada época, que estes fatos assinalados passam com o tempo, isto quer dizer
que entram no passado e, enquanto entrados no passado, pertencem a historia.
“Historia” significa aqui, desde logo, a sucessdo temporal da série de fatos que
mergulham no passado. Ao passar, esta sucessdo ganha uma historia. Ai ¢ indiferente
em que dominio de fatos esta sucessdo ocorre. (Logica, 2008, p. 142).



58

Assim, parece que os fatos histdricos, de alguma forma, sdo identificados como
algo que passou e ja ndo mais é. Contudo, ao inverter a ordem dessa sentenca e questionar se
tudo o que passou pode ser contabilizado como fato historico, a sentenca parece vacilar. Isso
porque nao ¢ comum atribuir a cada gota de chuva que ja caiu a alcunha de histérica, ou mesmo
o tombamento de qualquer arvore em uma floresta longinqua. Veja-se que elencar a sucessao
dos fatos no tempo como elemento diferenciador da histéria ndo parece lograr muito éxito
quando aprofundamos a questdo. Neste sentido, parece existir algo que diga com maior clareza
0 que ¢ ou nao histéria e como ¢ a relacao dessa tradicdo com quem resolver se langar a tais
questoes.

Na tentativa de encontrar um caminho que leve a comunidade a encontrar-se com
a sua propria historia, Heidegger também descarta a possibilidade de que esse acesso se daria a
partir do que ele nomeia como diagndsticos e progndsticos culturais. Segundo ele, a aposta de
que um diagnostico histérico mundial desembocasse em um progndstico a ser seguido por
determinada comunidade obnubilaria o encontro originario que ¢ preciso que se tenha consigo
proprio. Seguindo este mesmo pensamento, ¢ preciso alertar para a relacdo direta que a
discussao da histéria de uma comunidade desvela para o posicionamento politico da mesma,
bem como a estreita relagdo entre a compreensdao de uma histéria comum e das decisdes que
nela estdo embasadas. Toda a discussdo filosofica até entdo levantada precisa ser lembrada
como uma unidade formada a partir de uma inquietacdo originaria na busca de possibilidades
contemporaneas da politica e que permitiu que o presente caminho esteja sendo gradualmente

desvelado nessa busca. Neste sentido, Veja-se:

Portanto, ndo carecemos enfim dos diagndsticos e prognosticos culturais para que
possamos nos assegurar de nossa situagdo; e isto porque estes diagndsticos e
prognosticos somente nos fornecem um papel e nos desconectam de nés mesmos, ao
invés de nos auxiliar no intuito de nos encontrarmos. Mas como devemos encontrar a
n6s mesmos? Na proje¢do va e narcisista de uma autoimagem, naquela bisbilhotice
repugnante no cerne do elemento animico (psiquico) que hoje ultrapassa toda medida?
Ou devemos nos encontrar de um tal modo que seremos através dai devolvidos a nos;
e, em verdade, devolvidos a nos de tal maneira, que seremos entregues a nds mesmos
para sermos o que somos? (Os conceitos fundamentais da metafisica, 2006, p. 93).

Nem através de um levantamento cultural e, tampouco, com o auxilio de uma
investiga¢do psicoldgica ou da consciéncia como elemento diferenciador da humanidade. Esses
caminhos se apresentam como desvios para o que Heidegger propde na busca do encontro
consigo proprio que tanto o existente quanto uma comunidade precisam fazer para alcancar um
nivel de clarividéncia e tomar as rédeas da existéncia ou da historia a partir de uma decisao

auténtica que possa ser desdobrada em uma resolugado coletiva.



59

O ponto de apoio adotado por Heidegger para guiar o entendimento sobre o que
seja historico surge a partir do existente que o ser-ai mesmo é. E a propria existéncia que, de
alguma maneira, faz o crivo entre a histéria propriamente dita e uma sucessao temporal
qualquer. Por ora, assume-se essa afirmagdo apenas como assertiva langada, com o apoio do
que ja se vislumbrou a partir da decisdo e da resolucdo. Heidegger ainda seguiré na esteira desse
pensamento com o intuito de esmiugar essa diferenciagdo. Por enquanto, desnuda-se apenas a

intima conexao do que ¢ historico com aquele que existe, veja-se:

[...] a historia ndo ¢é s6 a sequéncia dos sucessos. Dai que a terra, em rigor, também
nao tenha histéria. Mas por que ndo? Porque o homem nao toma parte dela e porque
s6 o homem ¢ histérico. O que ¢é historico no homem? As mudangas dos sucos
gastricos, a circulagdo sanguinea, o tornar-se grisalho do cabelo — serd que isto ¢
historia? Ou sera historia que um homem seja gerado e nasca, envelheca e morra?
Mas diz-se que isso também acontece com o c@o e o gato... (Légica, 2008, p. 145).

E possivel, corriqueiramente, falar em historia da terra, desde que essa terra, da qual
se supde uma determinada histéria, tenha alguma ligagdo com a existéncia. Ela passa entdo a
ser apresentada com o filtro do ente que o ser-ai é. A ligag@o da historia com a humanidade se
apresenta de uma maneira indissociavel. E uma forma de comunicar e transitar no mundo
liberado por cada existente. Neste pensamento, o proprio Heidegger faz questdao de alertar que
nem tudo aquilo que se passa com o Dasein assume uma roupagem historica. Os exemplos sao
claros, tais como a atuacdo dos sucos gastricos, a circulacdo sanguinea, etc. Entenda-se, o
carater organico e corpéreo do existente ndo €, necessariamente, fundamental para a
determinagdo historica. Nesta mesma linha de pensamento, pontua-se ainda que apesar de se
considerar os acontecimentos que determinam o nascimento ¢ a morte de alguém como
facilmente sendo historicos, ndo se tem a mesma facilidade em considerar como historica a
morte de um animal cuja carne ¢ vendida em um supermercado qualquer para satisfazer um
desejo dos consumidores.

Heidegger revisita a ascensdao do pensamento grego para discutir essa relagdo entre
o historico e o fascinio que era despertado por determinados acontecimentos ao passo que
outros, considerados de menor relevo, eram relegados ao esquecimento e sdo diluidos até a sua
completa auséncia no processo escrito e oral de tradicdo. Faz-se ainda uma diferenciacao entre
os acontecimentos catalogados como tentativa de preservacao documental ou oral e aqueles que,
de alguma maneira, possuem em si a forca de um acontecimento decisivo. Os termos em que

tais problemas se apresentam sdo os seguintes:



60

Para o investigar, os gregos usaram a expressao istoria. S6 no decurso da sua propria
historia esta palavra tomou o significado de “notificagdo da historia”. Esta palavra
significa hoje como ‘“historiografia” [Historie] o saber da historia [Geschichte]. A
historia [Geschichte] é um acontecimento propicio [Ereignis], na medida em que ele
acontece [geschieht]. Um acontecer [Geschehen] € historiografico [historisch] desde
que ele esteja numa notificagdo [Kunde], seja indagado [erkundet] e documentado
[bekundet]. Sera que o historiografico é apenas um suplemento para o que ¢ historico?
Ou existe historia apenas onde existe historiografia, de tal modo que resulte dai a frase
“Nenhuma historia sem historiografia™? (Logica, 2008, p. 148).

Seguindo na tentativa de descortinar o que a histdoria carrega consigo quando ¢
evocada, Heidegger imerge em uma possivel interpretacao classica de que a investigagao da
historia s6 poderia ser guiada pelo que dela foi preservado. Neste contexto, o que se tem
enquanto notificagdo, enquanto historiografia [Historie], seria o Unico caminho para a
compreensdo do que seja mesmo a historia [Geschichte]. Na esteira deste caminho, uma zona
de conforto de instala ao entender que so se pode falar sobre a historia a partir daquilo que ela
traz consigo através da tradi¢do de alguma maneira preservada. Isso ¢, de fato, muito
interessante e uma tarefa ndo menos ardua. Revisitar uma determinada civilizagdo que ndo mais
existe a partir do que dela foi preservado ¢ tarefa herctlea e, sem sombra de duvidas,
recompensadora. No entanto, o interesse que orienta Heidegger na busca pelo que se constitui
enquanto historico ¢ o que faz com que este trabalho sobre politica se volte no sentido de
reavivar os seus caminhos.

Em primeiro lugar, ja se adiantou que a historia serd concebida como pertencente
exclusivamente ao ambito da existéncia e, ademais, deixou-se entrever que a decisdo € a
resolucdo sdao acontecimentos, por sua natureza, histéricos. Naturalmente que Heidegger esta
sondando, nesse entremeio, uma compreensao resguardada para o agir do existente. Trata-se de
um questionamento metafisico sobre a possibilidade ou ndo de o agir humano alterar o curso
da existéncia. A busca pelo histérico se aprofunda em um questionamento metafisico entre
liberdade e determinismo. Nessa esteira de pensamento, Heidegger mergulha em uma busca
pelo historico em suas entranhas mais profundas a ponto de problematizar se ¢, de fato, possivel
se falar em historia ou se ¢ uma palavra ilusoria que indicaria destino na acepg¢ao corrente, por
exemplo.

Essa tentativa de diferenciar historiografia e historia também pode ser entendida

com o auxilio da seguinte passagem. Entenda-se:

Em meio a toda e qualquer interpretagcdo do que € essencial em qualquer area e campo
surge o ponto em que todo conhecimento, e, em especial, todo saber literario, ndo
ajuda mais nada. Nos podemos continuar compilando o mais aplicadamente possivel
0 que outrora ja foi dito. Isto ndo nos ajuda nada se ndo trouxermos conosco a forga



61

da simplicidade da visada essencial — exatamente ai onde parece que ndo haveria mais
nada para ver ou apreender. (Os conceitos fundamentais da metafisica, 2006, p. 168).

Retomando a investigagdo proposta, segue-se, com o auxilio dos gregos, a sugestao
de que o histdrico deva ser entendido a partir da notificacdo que se tem dos acontecimentos que
foram, por alguma razao, legados a posteridade. A historiografia surgiria assim, como campo
privilegiado de investigacao a promover o crivo dos fatos que devem ser resguardados daqueles
que devem ser entdo esquecidos. O filésofo em foco assume essa assertiva e a desdobra ao
ponto de perguntar se o Unico caminho possivel para se questionar a historia [ Geschichte] seria
através da historiografia [Historie]. Como a sua busca ¢ direcionada através de um
questionamento pela esséncia da historia, ou seja, pela tentativa de compreender o que faz um
acontecimento ser aceito como historico ao passo que outros sejam rechagados para o
esquecimento, Heidegger ndo se coaduna com essa sugestao de que todo e qualquer elemento
histérico tenha que caber, necessariamente, dentro de uma historiografia dada. Esta

compreensao estd sentenciada da seguinte forma:

Ora, se nds exploramos esta tese na inten¢do de compreender o acontecer como modo
peculiar de movimento, caracterizado pela notificagdo, parece surgir uma dificuldade:
na verdade, o acontecer ¢ voluntario-sapiente, mas ndo sao so a vontade e o saber que
determinam a ag@o historica. Este agir historico permanece antes na dependéncia da
forga das circunstancias, do acaso — os acasos tomados como o portal, através do qual
as forcas das circunstancias se introduzem no acontecer.

Mas, mesmo no caso de observarmos esta limitagao, esta acentuacao da historiografia,

da notificagdo da histéria, permanece, pelos vistos, uma impossibilidade:

1. E que tem que ter acontecido historia em cada caso, antes dela entrar numa
notificagdo e, seguidamente, se tornar objeto de uma historiografia;

2. Pode acontecer historia sem que nds tenhamos notificagdo dela. Muita coisa
acontece da qual nds ndo temos notificagdo alguma e este acontecer ndo € o de
menor importancia.

Por isso, a ligagdo da historia e da notificacdo da historia ¢ tdo sem sentido como a

frase: nenhuma natureza sem ciéncia da natureza. O que interessa a ciéncia da historia

[Geschichtswissenchaft] para a historia [ Geschichte]? E certo que a primeira depende

da segunda, mas ndo inversamente esta daquela. (Ldgica, 2008, p. 151).

O primeiro ponto a ser explorado na citagdo acima colacionada ¢ a afirmagao de
que o acontecer ¢ voluntario-sapiente. Ora, aqui Heidegger ndo deixa duvidas acerca de que o
acontecer ¢ um movimento inerente ao proprio ser-ai e, ademais, de que este movimento se da
através de uma atuacao possivel, voluntaria e sapiente em detrimento das demais escolhas que
o ser-ai poderia ter elencado como a melhor. Este espaco reservado a a¢do diz muito acerca da
filosofia politica de Heidegger. Se héa espago para uma agdo voluntaria e que ¢ fruto de uma
escolha entre outras acdes possiveis, ha espaco para a decisdo politica, hd espago para a

assunc¢ao de um destino possivel. Bem verdade que ndo ha maiores indicagdes a esse respeito,



62

no sentido de um direcionamento especifico, ou de uma comunidade teleoldgica que deve
buscar algum fim especificamente desvelado. N&o poderia ser diferente. E preciso lembrar que
a verdade apresentada a um povo ou a uma época deve ser responsabilidade desse povo e dessa
época.

Em segundo plano, fica evidente que o acontecimento ¢ um elemento que compde
o caldo historico com o qual se estd investigando. Todavia, a historia ndo estd adstrita aos
acontecimentos. E preciso que se considere a forca das circunstancias que faz com que
determinado povo compreenda o mundo de determinado modo e ndo de um outro. A historia,
portanto, ndo pode ser encarada como a producao, Uinica e exclusiva, da vontade de determinada
pessoa ou de determinado grupo. Esta conclusdo também inviabiliza a assunc¢ao da histéria
unicamente pela sua notificacdo. A notificagdo sera guiada pelo mundo desvelado. Basta
lembrar da historia da ciéncia que, em seus primordios, foi guiada por uma eminente disputa
entre duas grandes correntes que tentavam descobrir a origem da vida. Por um longo periodo,
discutiu-se se a vida se originaria espontaneamente a partir de entes ndo vivos ou se seriam
necessarios entes organicos para fazer surgir outro ente de igual complexidade bioldgica. Veja-
se que essa discussao perdeu o sentido ja ha algum tempo mas resiste ainda como notificacao
historica. O mundo que se apresentava aos grandes cientistas de entdo ndo ¢ o mesmo que se
apresenta hoje. Neste sentido, cabe dizer que as atuais circunstancias ndo permitem mais essa
espécie de discussdo, o que acarreta em uma alteragdo no ambito de escolhas possiveis ante os
mesmos problemas. Apesar de Heidegger considerar o acontecimento como elemento historico,
como movimento voluntario-sapiente do ser-ai, este movimento ndo se da no nada. E preciso
um mundo que o sustente bem como ¢ preciso considerar a forca inevitavel das circunstancias
que langa quem decide nos becos mais imprevisiveis e inimagindveis possiveis.

Seguindo o raciocinio apontado, Heidegger insiste em apresentar a inconsisténcia
que reside ao se identificar historia e notificacao historica como sindénimos. Isso porque, para
que uma notificacdo exista, ¢ imprescindivel que exista uma historia anterior a ela, um
acontecimento que deva ser reportado. Neste sentido, aprofundar-se na historiografia nao
implica em um acesso a esséncia do que seja a historia mesma. Acrescente-se a isso o fato de
que hd muitos fatos historicos decisivos que nao sdo transcritos ou preservados em uma
notifica¢do. Ha muita historia efetiva que esta perdida. Isso em nada diminui o carater historico
dos acontecimentos, mas, tdo somente, deixa na penumbra um acesso habitual a tais
acontecimentos. A conclusdo dessa exposicao e da tentativa de alcangar a historia a partir de
uma historiografia ¢ que esta ¢ incipiente para a tarefa pretendida. A historia ndo depende de

uma notificacdo, seja ela qual for, para ter sua forga constituinte propria. Contudo, a



63

aproximagao nao ¢ tao estranha ja que a historiografia necessariamente depende da historia para
subsistir.

Esta relagdo entre a historia e a sua notificagao, apesar de ndo serem sindnimas,
abre um espago de reflexdo e um contato que pode ser melhor explorado. E possivel que ao
auferir com maior cuidado esse elo de ligacdo entre tais fendmenos, venha a surgir um desenho
mais nitido de suas aproximagdes e diferencas. Neste caminho, Heidegger pontua que: “Como
notifica¢do da historia ndés compreendemos o respectivo modo de estar revelado, no qual uma
época esta na historia, de tal modo que este estar revelado suporta e leva consigo o ser histdrico
da época.” (Logica, 2008, p. 155). Nota-se que a historiografia, de alguma maneira e em algum
grau, carrega a verdade de uma época. A historiografia faz com que seja descortinado o mundo
vigente ou, pelo menos, aquele mais corriqueiro, de mais facil acesso, de um determinado povo.
A historiografia apresenta a quem quiser enxergar a mutacao da verdade, a confrontacdo e a
lida com o mundo de determinados povos e épocas. Nao raramente traz algo de novo, ja que
quanto mais distante e diferente do ente atualmente revelado, maior o estranhamento que se
tem ante suas notificagdes. Nao obstante esses estranhamentos € mesmo com toda essa mutagao
do que ¢ revelado, a histéria nunca para de acontecer e as notificagdes seguem surgindo em
novos formatos, novas configuracdes, de sorte a acompanhar esses novos acontecimentos.

A busca pela pergunta ontoldgica do ser-ai e da comunidade ndo podem, entao,
residir Unica e exclusivamente no seio da historiografia. Esta, ¢ bem verdade, carrega consigo
uma série de informagdes uteis e mesmo transformadoras. Mas a pergunta pela origem precisa
extrapolar os relatos e as compilagdes e sondar pelos acontecimentos enquanto tais. Para aclarar

este pensamento, sugere-se a seguinte leitura:

Mas onde estd firmado o saber sobre o ser do homem? Tomado de inicio e de modo
proprio ¢ preciso que se diga: justamente na antropologia ndo; nem na psicologia, na
caracterologia e coisas do género, mas em toda histéria do homem. E esta ndo aponta
para uma historiografia biografica — ela ndo ¢ absolutamente uma historiografia —,
mas para aquela tradi¢do originaria, que reside em todo e qualquer agir humano
enquanto tal — quer ele seja ou ndo consignado e passado adiante através de relatos.
(Os conceitos fundamentais da metafisica, 20006, p. 322).

Independentemente do que a historiografia relata, o que importa, de fato, para a
esséncia da historia é o agir humano. E o acontecimento que faz com que a historia efetivamente
seja de uma maneira ¢ ndo de uma outra. Trata-se do elo que faz com que um movimento
historico seja exclusivamente humano e ndo de um outro ambito ontolégico qualquer.
Questionar pela historia é questionar pelo ser do o ser-ai ou da comunidade que esta sob o

impulso ou no rastro de determinados acontecimentos.



64

Ap6s essa odisseia rumo ao que pode ser nomeado como historia, resta aprofundar
um pouco acerca do acontecimento e sua sinaliza¢do pretérita enquanto movimento humano.

Neste sentido, tem-se o seguinte:

A notificagdo da historia esta, por isso, tdo misteriosamente ligada com a historia que
nds ndo conseguimos, de fato, penetrar nesta relagdo por via da ciéncia. Supondo que
a notificagdo pertence a constituicdo intima do acontecer histérico, devemos
esclarecer a partir do acontecer, em que medida pode pertencer a este modo de ser
algo como a notificag@o. A pergunta pela relacdo da notificacdo com a historia pode,
a partir do ja alcangado até agora, ser tdo amplamente delimitada que nos
compreendemos a pertenca intrinseca da notificacdo a historia como tal. (Logica,
2008, p. 160).

Neste ponto ¢ preciso tracar uma pequena explicacdo. Heidegger ndo equipara
ciéncia da histéria com a notificacdo da historia que ja estava sendo analisada. A ciéncia da
historia surge muito apds a ideia de notificagdo e tenta se firmar como uma area do saber que
busca organizar e compilar essas mais variadas notificacdes. A notificagdo ¢ mais ampla em
seu campo, trata-se de toda e qualquer forma de transmissdao de um acontecimento. Ao passo
que a ciéncia, pelo menos na época do seminario proferido pelo autor em analise e segundo a
sua Otica, guiava-se por uma tentativa de adequacdo entre o que se produzia com uma suposta
realidade dada. Nao ha necessidade de explorar as entranhas desta distingdo ja que ela nao
auxilia no foco do problema proposto que ¢ uma busca pelo histérico enquanto tal. No
desembocar desta hermenéutica, Heidegger finalmente retoma o marco para se fazer a busca
por uma ontologia da histéria, a saber: deve-se enfrentar esse problema a partir do acontecer.
Ele apostava que ao salientar o acontecimento enquanto fenomeno e movimento peculiar do
ser-ai a historia se apresentaria com mais clareza e, a partir de entdo, poder-se-ia igualmente
sondar os motivos pelos quais o acontecimento permite essa notificacao e em quais modos ela
aparece.

O percurso escolhido por Heidegger de tentar acessar a historia a partir do que foi
designado como notificagdo ndo foi de todo infrutifero. Isso porque foram evidenciadas ndo so6
suas grandes diferencas como permitiu ao leitor que fosse vislumbrada a ligagao umbilical que
une esses dois grandes temas.

Acerca de o historico ser concebido como simplesmente aquilo que passou ja havia
sido descartado em razdo da insuficiéncia de catalogar todo e qualquer movimento passado
como histéria. Todavia, Heidegger insiste em fazer mais um contraponto a esse respeito e que
traz uma novidade a presente discussdo. Trata-se da relagdo mais detida entre a histéria e o

tempo. Este momento tedrico ¢ importante porque aqui o referido autor demarca mais



65

propriamente sua interpretagdo sobre o tempo e de como esta interpretagdo tem uma influéncia

direta na discussdo ora pretendida. Assim, profere as seguintes palavras:

A reflexao historica acompanha o outrora, mas ndo apenas no seu passar, mas também
no seu devir e no seu ter sido. Neste ter sido estd algo que continua a agir no futuro,
determinando-o, e aponta para mais longe. (Logica, 2008, p. 168).

Essa inovagao na interpretagao acerca do tempo ja havia destacado Heidegger como
um eminente pensador do século XX, na ocasido do lancamento de Ser e Tempo em 1927.
Mesmo assim, no trecho acima transcrito, essa interpretagdo transparece uma maior clareza e
alcance naquilo que ele se propde. Em primeiro lugar porque fica evidenciado como ¢ possivel
sair da interpretacao classica de que, em ultimo grau, apenas o presente pode ser considerado o
que ¢é. Ao passo que o passado seria lido como o que ndo mais € e o futuro como o que ainda
ndo €. Apesar de esta interpretagdo ter vigorado por muito tempo € mesmo ter seu fundamento
filosofico bem definido, ela traz problemas de dificil solucao. Neste diapasdo, o presente, que
seria a Unica instancia em que se poderia ser, estaria cercado e limitado pelo que simplesmente
ndo ¢é. Se o que estd em volta ndo é, como justificaria a sua ligacdo com o presente? Ademais,
quando se pensa no presente de acordo com essa nogao consolidada de tempo, sabe-se que este
¢ aproximado do que comumente ¢ chamado de instante, ou seja, fala-se no presente como um
atimo cada vez mais fugaz em que tudo simplesmente passaria do ser ao ndo ser. Contudo,
considerando os modernos instrumentos de medi¢ao e considerando que esta defini¢ao se
coaduna com a ideia de um tempo objetivamente verificavel, qual seria a exata medida do
presente? O presente estaria adstrito a um segundo, por exemplo? Enfim. Apesar de classica e
bem fundamentada, Heidegger ndo defende essa concepgao sobre o tempo como sendo a unica
possivel a ser pensada e lanca questionamentos que impactam diretamente na compreensao
tanto da historia quanto da politica. E preciso demarcar bem esses pontos em razio daquilo que
Heidegger nomeara como instante e que influenciara na hermenéutica da decisao ja trabalhada
no inicio deste capitulo. Para que nao haja maiores confusdes, demarca-se, de ja, essas reflexdes
acerca do tempo e da histéria nas obras das décadas de 20 e 30 do fil6sofo em apreco.

A pergunta pelo tempo costuma ser algo embaragoso para os mais diversos
estudiosos ao longo da historia. Neste caminho, cumpre salientar que Heidegger faz um estudo
minucioso sobre esta tematica e destaca como a tradi¢ao filosofica, até o seu trabalho, havia se
debrucado neste problema. Desenha-se, assim, uma unidade a partir de uma grande variedade
de produgdes intelectuais sob o0 mesmo eixo tematico. Em um segundo momento, Heidegger

demonstra ter percebido uma nova maneira de se discutir e pensar a temporalidade [ Zeitlichkeit]



66

mesma, sendo este segundo ponto o que se intentara discutir a partir de agora. Esta mudanca na
compreensdo temporal ndo pretende invalidar, inteiramente, o que foi construido e pensado até
entdo. Alerta-se, tdo somente, para a possibilidade de se ter cunhado as mais diversas
interpretagdes temporais de forma derivada sem tocar, originariamente, no problema da
temporalidade mesma com a profundidade que ela requisita.

Busca-se desvendar como Heidegger enxerga este fendmeno que nomeia como
temporalidade e qual o papel que esta busca exerce na sua analitica existencial, bem como qual
o legado deixado para uma melhor interpretagao dos seus escritos futuros. Esta tarefa, apesar
de espinhosa, ¢ necessaria pois evidencia com maior clareza os fundamentos do trabalho
fenomenoldgico apresentado na analitica existencial heideggeriana, principalmente na obra Ser
e Tempo. Traz, assim, ao leitor os elementos capazes de aprofundar sua compreensdo na
discussdo ontoldgica empreendida na referida obra bem como elementos para avaliar se a
pesquisa hermenéutica e fenomenolédgica deve seguir o caminho inicialmente desbravado por
Heidegger.

Antes de perquirir a questdo da temporalidade propriamente dita, Heidegger sugere
uma questao metodologica que seja capaz de apresentar este fendmeno de um lugar privilegiado.
Neste aspecto, ele aponta o ser-ai proprio como um momento oportuno para se vislumbrar essa
temporalidade e, mais especificamente, quando este ser-ai proprio se apresenta em sua
totalidade. Antes, contudo, ¢ importante perceber o fio condutor da reflexdo nos moldes como

¢ apresentada pelo mencionado pensador, veja-se:

Enquanto a interpretagdo existencial ndo esquecer que o seu ente tematico possui o
modo de ser da presen¢a [Dasein] e que ele nunca pode ser um ente simplesmente
dado, resultante da colagem de pedacos simplesmente dados, todos os seus passos
devem deixar-se guiar, em conjunto, pela ideia de existéncia. No que concerne a
questdo do nexo possivel entre antecipagdo e decisao, trata-se, nada menos, do que da
exigéncia de projetar esses fendmenos existenciais sobre as possibilidades
existenciarias ja delineadas e pensa-las, existencialmente, “até o fim”. Com isso,
elaborar a decisdo antecipadora no sentido de um poder-ser todo, existenciariamente
possivel e proprio, perde o cardter de uma construgdo arbitraria. Trata-se, pois, de
liberar, numa interpretagdo, a presenga para a sua possibilidade de existéncia mais
extrema. (Ser e Tempo, 20006, p. 385).

Heidegger procurara entdo um momento capaz de apresentar essa existéncia em sua
inteireza para que ai seja possivel sua analise mais propria. Serdo vislumbrados os fendmenos
da antecipacdo e da decisdao do ser-ai como situacdes que consideram a existéncia em sua
totalidade. Essa antecipacdo e decisdo apontam para o fato de o ser-ai projetar-se a todo
momento em alguma dire¢do considerando o que ele mesmo ja ¢, assumindo, por fim, uma

determinada escolha. Evidentemente que ha uma variedade muito grande de possibilidades de



67

se pensar sobre essa projecdo e decisdo do ser-ai e, neste contexto, Heidegger aponta,
novamente, em dire¢do & morte como um momento privilegiado para a captura deste ela que
une a antecipagao e a decisdo considerando a existéncia em sua totalidade. A esta possibilidade
de apropriar-se do ser-ai Heidegger discorrerd como sendo uma decisao antecipadora.
Exatamente nessas nuances de antecipagdo e decisdo ¢ que o fendmeno da temporalidade

comega a mostrar-se em uma faceta mais originaria. Entenda-se:

Fenomenalmente, a temporalidade é experimentada de modo originario no ser-todo
em sentido proprio da presenca, no fenomeno da decisdo antecipadora. Se a
temporalidade ai se diz originaria, entdo, presumivelmente, a temporalidade da
decisdo antecipadora constitui um modo privilegiado do si-mesmo. A temporalidade
pode temporalizar-se em diferentes possibilidades e em diversos modos. As
possibilidades fundamentais da existéncia, propriedade e impropriedade da presenca,
fundam-se, ontologicamente, em possiveis temporalizagdes da temporalidade.

[...] Néo ¢é, pois, de admirar que, a primeira vista, a temporalidade ndo corresponda ao
que ¢é acessivel a compreensao vulgar do “tempo”. O conceito de tempo que pertence
a sua experiéncia vulgar bem como a problematica dai decorrente ndo podem,
portanto, sem um exame, constituir critérios adequados para uma interpretagdo do
tempo. A investigacdo deve, sobretudo, familiarizar-se, preliminarmente, com o
fendmeno originario da temporalidade para, a partir dele, esclarecer a necessidade e
a espécie de origem da compreensdo vulgar do tempo e também a razdo de seu
predominio. (Ser e Tempo, 2006, p. 386-387).

Seguindo esta esteira de pensamento, percebe-se que o caminho metodoldgico
apontado por Heidegger para se compreender a questdo da temporalidade libera uma nova
possibilidade de interpretacdo sobre este fenomeno. Primeiramente, a tentativa de compreender
a propria existéncia acaba por apontar a questdao temporal como algo indissocidvel dessa busca
inicial. Assim, Heidegger notara que, no fundo, a originariedade do tempo estd na propria
constituicdo ontologica do ser-ai. Este ser-ai, por ser originariamente uma existéncia projetiva
e decisiva ¢ capaz entdo de formular uma construcdo temporal tal qual tradicionalmente se
formulou. Veja que ndao ¢ um problema de erro ou de falsidade na acepg¢ao do tempo vulgar, da
confeccdo de uma linha cronolégica objetiva dentro da qual se incluem véarios outros objetos,
ou mesmo das reflexdes sobre um eventual tempo subjetivo. A questao levantada pelo pensador
¢ mais profunda e mexe com as estruturas da compreensdo basilar da temporalidade e,
sobretudo, busca entender os proprios desdobramentos da existéncia mesma.

Quem captou bem esse ponto de partida sobre a investigacdo da temporalidade

originaria proposta por Heidegger foi a professora Frangoise Dastur, da seguinte maneira:

Trata-se de por a luz o sentido propriamente temporal da existéncia enquanto modo
de ser exclusivamente humano. Ora o Dasein enquanto existente ¢ finito, isto &,
mortal: € um ser para a morte, o que implica que a finitude ndo ¢ um acidente da sua
esséncia <<imortal>> mas sim o proprio fundamento da sua existéncia. E por isso que



68

a temporalidade do Dasein nao deve ser compreendida como o ser no tempo de um
sujeito por esséncia intemporal mas sim como o desdobramento em trés dire¢des de
uma mesma abertura. (DASTUR, 1997, p. 10-11).

O objetivo passa a ser, ap6s liberado o fendmeno originario da temporalidade, uma
retomada da analitica existencial do ser-ai, mas, agora, tendo como guia as particularidades
dessa temporalidade.

Como se vé, a temporalidade exerce uma posicao fundamental na analitica
existencial heideggeriana. E preciso agora esmiucar este caminho, expor como essa
temporalidade se apresenta e qual a relagdo que ela assume para a interpretacdo do existencial
que ¢ propriamente constitutivo do ser-ai, qual seja, o cuidado [Sorge].

Na prelecdo de 1927, intitulada “Os problemas fundamentais da fenomenologia”
Heidegger retoma esse problema e faz, inclusive, um importante desdobramento ao reapresentar

a questdo da temporalidade, de acordo com que segue abaixo transcrito:

O resultado da analitica existencial, isto ¢, da exposi¢ao da constituicdo ontoldgica do
ser-ai em seu fundamento, nos diz: a constitui¢do ontoldgica do ser-ai se funda na
temporalidade. [...] O que conquistamos com isso? Nada menos do que a inser¢ao do
olhar na constituicdo ontoldgica originaria do ser-ai. Neste caso, entdo, se ¢ que a
compreensdo de ser pertence a compreensdo de ser do ser-ai, esse ser-ai também
precisa se fundar na temporalidade. A condicdo ontoldgica de possibilidade da
compreensdo de ser ¢ a propria temporalidade. A partir dela, por isso, precisa ser
possivel resgatar aquilo a partir do que nds compreendemos algo assim como o ser. A
temporalidade assume a possibilitagdo da compreensdo de ser e, com isso, a
possibilitacao da interpretagdo tematica do ser e de sua articulagdo e modos multiplos,
isto ¢, a possibilitacdo da ontologia. (Os Problemas Fundamentais da Fenomenologia,
2012, p. 332-333).

A temporalidade se apresenta aqui como uma chave de compreensao ontologica
mas, que fique claro, isto ndo significa que ela seja um acessorio que o ser-ai se utiliza para
decifrar determinados fendmenos, para manusea-lo quando bem entender ou, mesmo que
involuntariamente, para ser entendido como uma ferramenta decodificadora que reside em uma
subjetividade. A temporalidade estd enraizada na prdpria constitui¢ao ontoldgica do ser-ai e
dele ndo pode ser dissociado. Assim, quando se diz “chave de compreensdo ontologica” na
verdade estd se dizendo que toda e qualquer compreensdo estd umbilicalmente ligada com a
temporalidade, j& que ambas sdo constituintes ontoldgicos do ser-ai e se apresentam na inteireza
mesmo da existéncia.

Volta-se, entdo, para o caminho trilhado em busca do aprofundamento da
temporalidade no desdobramento da analitica existencial. E importante observar como o

fenomeno da temporalidade surge de constatagdes relativamente simples e vivenciaveis e nao



69

de desdobramentos tedricos e lgicos anteriormente construidos. Nesta esteira de pensamento,

indica-se a seguinte passagem que carrega consigo esta discussao:

A decisdo antecipadora ndo ¢, de modo algum, um subterfigio inventado para
“superar” a morte. Ela é o compreender que responde ao apelo da consciéncia, a qual
libera a possibilidade de a morte apoderar-se da existéncia da presenca e de, no fundo,
dissipar todo encobrimento de si mesma, por menor que seja. O querer-ter-consciéncia,
determinado como ser-para-morte, também nao significa um desprendimento do
mundo mas conduz, sem ilusdes, a decisdo do “agir”. A decisdo antecipadora também
ndo surge de uma disposicdo “idealista” que sobrevoa a existéncia e suas
possibilidades. Ela brota do compreender sobrio de possibilidades fundamentais e
faticas da presenga. Junto com a angustia sobria que leva para a singularidade do
poder-ser, esta a alegria mobilizada dessa possibilidade. Nela, a presenca se vé livre
dos “acasos” dos entretenimentos que a curiosidade solicita cria, sobretudo, a partir
das ocorréncias do mundo. A analise destes estados fundamentais de humor ultrapassa,
porém, os limites estabelecidos para a presente interpretagdo em seu propdsito de
ontologia fundamental. (Ser e Tempo, 2006, p. 393).

Explicita-se, assim, o momento fatidico em que o ser-ai se depara com a
possibilidade da sua morte. Nao se estd dizendo que, necessariamente, a morte deve ser
iminente para que se alcance essa compreensdo. Essa ¢ a nuance temporal que Heidegger aponta
neste trecho. O ser-ai compreende a sua mortalidade, mesmo que por vezes, € mesmo na maior
parte do tempo, isso fique esquecido. Todavia, a temporalidade propria do ser-ai ¢ capaz de
confronta-lo com a possibilidade da sua morte e, neste movimento, faz com que a existéncia
seja apreendida na sua integralidade, com comeco, meio e fim, tudo em um s6 instante decisivo.
Este confrontar-se com a possibilidade da propria morte ¢ uma “prova’” do carater antecipador
e projetivo do ser-ai. Por esta razdo, a possibilidade da morte abriga em si o desvelamento mais
transparente do fendmeno da temporalidade originaria do ser-ai.

Refor¢a-se a interacdo indissocidvel entre temporalidade [Zeitlichkeit],
compreensao [ Verstdindnis] e disposicao [Befintlichkeif] na hermenéutica do ser-ai. Assim, no
caso em analise, Heidegger lanca mao de um acesso através da disposi¢ao da angustia, por esta
ser a disposi¢do capaz de confrontar o ser-ai com sua propria existéncia e for¢a-lo a tomar uma
decisdo. Nao obstante, apenas para contrastar com o que foi trabalhado até aqui, hd algumas
passagens em que Heidegger vai fazer uma discussao temporal tendo como guia a tonalidade
afetiva [ Befintlichkeit] do tédio. Notadamente em sua prelecao “Os Conceitos Fundamentais da

N

Metafisica: mundo; finitude; solidao” de 1929-1930, o referido pensador apresentara esta
mesma temporalidade sob a tonalidade afetiva do tédio e hd uma série de nuances que podem,
caso interesse ao leitor, ser consultadas posteriormente. Assim, apenas para exemplificar,

colaciona-se a seguinte passagem:



70

Mas esta perplexidade temporal no tédio ¢ evidentemente wuma afluéncia
caracteristica do poder do tempo, ao qual estamos ligados. Dai se retira o seguinte: o
tempo pode nos afligir ou nos deixar em paz ora de um modo, ora de outro. Por fim,
isto estd em conexdo com a sua propria capacidade de mudanca. O ser-entediado € o
tédio em geral estdo, com isto, claramente enraizados nesta esséncia enigmatica do
tempo. Mais ainda: se o tédio ¢ uma tonalidade afetiva, entdo o tempo e o modo de
ser do tempo, ou seja, o0 modo como ele se temporaliza, possuem uma parcela
significativa na afinacdo do ser-ai em geral. (Os Conceitos Fundamentais da
Metafisica, 2006, p. 119).

Segue assim, cada vez mais evidente, que a reflexdo temporal cunhada por
Heidegger precisa se distanciar da concepc¢ao vulgar do tempo e se assumir como uma
constitui¢do ontoldégica do ser-ai. A diferenciacdo terminoldgica pode auxiliar nessa
compreensdo caso se reserve o termo temporalidade para se referir a esse fendmeno originario
que o ser-ai mesmo € e que se relaciona, indissociavelmente, com a sua integralidade existencial
enquanto tal. Ao passo que o termo tempo pode ser reservado para designar essa no¢ao vulgar
de simultaneidade, sucessdo, linha cronoldgica ou tempo subjetivo, por exemplo. Perceba-se
que se trata apenas de um recurso provisorio para que fique mais clara a diferenciacao apontada
por Heidegger. Evidentemente que ndo se trabalha aqui com conceitos no sentido de
imutabilidade ou de adequagdo e nem se poderia. Na propria passagem acima transcrita ¢
possivel perceber que Heidegger ndo assume essa distingdo terminoldgica com preciosismo e
fala, deliberadamente, em tempo quando, na realidade, esté se falando de temporalidade. Nessa
distingdo provisoria busca-se facilitar a compreensdo de que a temporalidade ¢ condicdo de
possibilidade ontologica para a formulacao da concepgao vulgar de tempo e ndo o contrario.
Desta maneira, esta temporalidade precisa ser ainda melhor desdobrada na propria analitica do
ser-ai onde se pretende que ela apareca em melhores contornos.

A pesquisa temporal serd agora direcionada ao fendmeno do cuidado [Sorge] por
entender que tal fendmeno ¢ eminentemente um constitutivo ontolégico do ser-ai. Intenta-se,
assim, estudar a particularidade do cuidado no ser-ai considerando a liberagdo temporal

proposta por tal fendmeno. Veja-se:

A tentativa de apreender fenomenalmente toda a presenca pareceu fracassar
justamente na estrutura da cura [Sorge]. O anteceder-a-si-mesmo apresentou-se como
um ainda-ndo. Para uma consideracdo genuinamente existencial, o anteceder-a-si-
mesmo desvelou-se como o que esta pendente, mas no sentido de ser-para-o-fim que,
no fundo de seu ser, toda presenga ¢. Também esclarecemos que, no apelo da
consciéncia, a cura faz apelo a presenga para o seu poder-ser mais proprio. Entendida
originariamente, o compreender do apelo revelou-se como decisdo antecipadora. Ele
abriga em si um poder-ser todo da presenga em sentido proprio. A estrutura da cura
nao fala contra um possivel ser-todo mas € a condi¢do de possibilidade desse poder-
ser existenciario. No encaminhamento da analise, tornou-se claro que os fendmenos
existenciais de morte, consciéncia e divida [Schuld] estdo ancorados no fenomeno da
cura. A articulagdo da totalidade do todo estrutural é ainda mais rica e, por isso,



71

torna também mais urgente a questdo existencial da unidade dessa totalidade. (Ser e
Tempo, 2006, p. 401).

Heidegger inicia apontando para um aparente isolamento de constatacdes feitas a
partir do fendmeno do cuidado. Assim, ele sugere que o cuidado aponta para uma possibilidade
de anteceder-se-a-si-mesmo ao constatar sua possibilidade de ser-para-o-fim. Em seguida,
destaca que este mesmo fendmeno do cuidado demanda uma necessidade de retomada da
existéncia singular através de um poder-ser mais proprio. Seguindo a sua analise, aponta, ainda,
para a questdo de o cuidado ter desvelado na estrutura do ser-ai o que ele nomeou como decisao
antecipadora. Apenas nesta passagem € possivel vislumbrar uma variedade de elementos que
se originam deste fendmeno do cuidado e que podiam indicar uma fragmentacdo da
hermenéutica ontologica do ser-ai. Todavia, essa dissociagdo € apenas aparente. O pensador em
estudo quer, isso sim, alertar para a unidade de todos esses momentos no fendémeno do cuidado
e, desta maneira, destacar a centralidade que tal fenomeno detém na analitica existencial.
Ademais, coloca como questdo de destaque a necessidade de se perscrutar como se da essa
totalidade estrutural no fenomeno do cuidado, de tal maneira a possibilitar essa hermenéutica
existencial desenhada por Heidegger. O que ¢ possivel adiantar, rapidamente, ¢ que a
temporalidade serd o proprio nexo de todos esses momentos apontados e que ela ainda sera
analisada como sendo o sentido do préprio fendmeno do cuidado.

Em repetidas passagens Heidegger estd apontando para essa “consciéncia” no
sentido de uma possibilidade de retomada da existéncia pelo ser-ai. Essa retomada passa por
uma compreensio da existéncia propria enquanto singularidade. E neste sentido que deve ser
interpretado tal termo para que ndo caia em um erro hermenéutico de afirmar que Heidegger
esteja fazendo uma analitica com o intuito de atribuir qualidades ou predicados a um sujeito
enquanto um “eu penso”’, a uma consciéncia como foi desenvolvida pela modernidade filosofica.
Para sanar de uma vez por todas essas duvidas, refor¢a-se: “Determinar ontologicamente o eu
como sujeito significa ja sempre supor o eu como algo simplesmente dado. O ser do eu ¢
compreendido como realidade da res cogitans.” (Ser e Tempo, 2006, p. 404). Exatamente com
o intuito de se distanciar desse pensamento de homem enquanto res cogitans que Heidegger
formula a analitica existencial contida em Ser e Tempo. E parece ser no fendmeno do cuidado
que reside o ponto chave desta analitica, ja que “concebida plenamente, a estrutura da cura
[Sorge] inclui o fendomeno do si-mesmo. O seu esclarecimento cumpre-se na interpretacao do
sentido da cura que, como tal, foi determinado enquanto totalidade ontoldgica da presenca.”

(Ser e Tempo, 2006, p.407).



72

Se o cuidado foi determinado enquanto totalidade ontoldgica do ser-ai o seu sentido
reside na temporalidade. Sentido deve ser entendido aqui como o que possibilita ver algo
enquanto aquilo que ele €. “Sentido é a perspectiva na qual se estrutura o projeto pela posi¢do
prévia [Vorhabe], visdo prévia [Vorsicht] e concep¢io prévia [Vorgriff]. E a partir dela que
algo se torna compreensivel como algo.” (Ser e Tempo, 2006, p.212-213). Assim, ndo se quer
aprisionar conceitualmente o fendmeno do cuidado como se este fosse subsumido a partir da
temporalidade. O que se quer apontar, embora possa parecer semelhante, ¢ que a temporalidade
¢ o elo que unifica e permite que o cuidado seja compreendido enquanto tal na sua integralidade,
sem que, para isso, seja necessario dissecar parte a parte e, s entdo, reunir tais elementos em
um esquema determinado artificialmente.

A partir do exposto acerca da temporalidade inerente ao fendmeno do cuidado, resta
aprofundar estas facetas em um aspecto mais direto e incisivo. Com este intuito, discute-se,
agora sob a Otica eminentemente temporal, o carater de antecipagdo do cuidado nos seguintes

termos:

No projeto existencial originario da existéncia, o projetado desvelou-se como decisao
antecipadora. O que possibilita que a presenca seja toda em sentido proprio na unidade
de toda a sua estrutura de articulagdo? Apreendida formal e existencialmente, sem que
se nomeie agora constantemente o conteudo pleno de sua estrutura, a decisdo
antecipadora € o ser para o poder-ser mais proprio e privilegiado. Isto s6 é possivel
caso a presenga possa de todo modo vir-a-si em sua possibilidade enquanto
possibilidade, ou seja, exista. Este deixar-se-vir-a-si que, na possibilidade privilegiada
a sustém, € o fendmeno originario do porvir [ Zukunft]. Se, ao ser da presenga, pertence
0 ser-para-a-morte, proprio ou improprio, este entdo so é possivel como porvindouro,
no sentido agora indicado e que ainda deve ser determinado de forma mais precisa.
“Porvir” ndo significa aqui um agora que, ainda-ndo tendo se tornado “real”, algum
dia o sera. Porvir significa o advento em que a presenga vem a si em seu poder-ser
mais proprio. O antecipar torna a presenga propriamente porvindoura, de tal maneira
que o proprio antecipar s6 ¢ possivel quando a presenga, enquanto um sendo, sempre
ja vem a si, ou seja, em seu ser, € e estd por vir. (Ser e Tempo, 2006, p. 409-410).

Partindo da exposicdo acima transcrita, a temporalidade ganha contornos mais
nitidos. Nesta passagem esta sendo destacado um momento que pertence a esta temporalidade,
a saber, o carater projetivo e porvindouro do ser-ai. Sugere-se que essa antecipacao se posiciona
sobretudo como uma possibilidade temporal, como uma “caracteristica” ontologica. Ela quer
indicar que o ser-ai se posiciona no mundo, com os outros € em suas ocupacoes, em uma rede
hermenéutica constituida ontologicamente desta maneira projetiva de ser. Esses projetos nao
implicam em uma “realidade efetiva” daquilo que ¢ projetado. Antes disso, trata-se desta

possibilidade de ser-no-mundo projetivamente, ou seja, o ser-ai estd sempre envolvido, nas suas



73

decisdes, pensamentos, consideragdes, compreensdes e disposi¢des afetivas, por exemplo, em
um carater projetivo, em um porvir.

Este carater porvindouro ¢ uma das manifestagdes fenomenais da temporalidade
que se esta perseguindo em sua originariedade na analitica existencial. A decisdao antecipadora,
antes, vista apenas como um carater fenomenoldgico que surgia de maneira aparentemente
arbitraria, em meio a varios outros elementos passa, agora, na analitica proposta, a encontrar
seu apoio e assume sua dimensdo hermenéutica mais solida. E com base nesse porvir que esta
decisdo antecipadora pode se fundar enquanto tal, mas a analise da temporalidade ainda precisa
ser complementada. Afinal, ndo se poderia admitir que toda temporalidade residisse tdo
somente em um porvir que €, de alguma forma, captado a partir da antecipagdo projetiva do

Dasein. Por estes motivos, afirma-se ainda acerca da temporalidade:

A decisdo antecipadora compreende a presenga em seu ser-e-estar em divida essencial.
Este compreender diz assumir, na existéncia, o ser e estar em divida, diz ser-
fundamento lancado do nada. Assumir o estar-lancado significa, porém, ser, em
sentido proprio, a presenga, no modo em que ela sempre ja foi. SO € possivel assumir
o estar-lancado na medida em que a presenga por vir possa ser “como ja sempre foi”,
no sentido mais proprio, isto &, possa ser o seu “ter sido” [gewesen]. Somente
enquanto a presenga é como eu sou o ter-sido € que ela, enquanto porvir, pode vir-a-
si de maneira a vir de volta. Propria e porvindoura, a presenga ¢ propriamente o ter
sido. Antecipar da possibilidade mais propria e extrema € vir de volta, em
compreendendo, para o ter sido mais proprio. A presenca so6 pode ser o ter sido sendo
por-vindoura. O vigor de ter sido [ Gewesenheit] surge, de certo modo, do porvir. (Ser
e Tempo, 2006, p. 410).

Esse estar em divida [Schuld] essencial apontado em Ser e Tempo deve,
primeiramente, ser afastado de qualquer interpretacdo moral-teologica que o aproxime de uma
significacao de culpa ou pecado, por exemplo. Aponta-se, como o trecho ja explicita, para uma
compreensdo de que o ser-ai ¢ também lancado tal como ¢, foi e tem sido. Essa assun¢do do
estar lancado enquanto tal estd indissociavelmente ligada com o carater projetivo e porvindouro
do ser-ai. Em verdade, Heidegger aponta que o vigor de ter sido [Gewesenheit], de uma
determinada perspectiva, pode ser percebido como originado do proprio porvir. Destaca-se que
essa compreensao do estar lancado enquanto um ter sido ¢ que demarca com clareza o fendmeno
desse outro momento da temporalidade traduzido aqui como vigor de ter sido [ Gewesenheit].

Ao compreender o ser-ai enquanto um porvir que assume o seu ter sido, resta ainda
debrucar-se sobre mais um momento que representaria a unificagao e totalidade fenomenal da

temporalidade em seu aspecto triplice, entenda-se:

Vindo-a-si mesma num porvir, a decisdo atualiza-se na situa¢do. O vigor de ter sido
surge do porvir e isso de tal maneira que o porvir do ter sido (melhor, do que tem sido)



74

deixa vir-a-si a atualidade [ Gegenwart]. Chamamos de temporalidade este fendmeno
unificador do porvir que atualiza o vigor de ter sido. Somente determinada como
temporalidade é que a presenca possibilita para si mesma o poder-ser toda em sentido
proprio da decisdo antecipadora. Temporalidade desvela-se como o sentido da cura
propriamente dito. (Ser e Tempo, 2006, p. 410-411).

Conclui-se com o elo que faltava para unificar o ser-sido ao porvir que emana desta
temporalidade que o ser-ai ja sempre é. E a atualidade [ Gegenwart] o fendmeno que faltava vir
a tona para a compreensio total da consisténcia da temporalidade. E este instante que retine o
carater projetivo, com o estar-lancado do ser-ai e ¢ capaz de decidir-se e, com isto, abrir
caminhos hermenéuticos diversos.

Estes “momentos” essenciais da temporalidade origindria (porvir, ser-sido e
atualidade) serdo nomeados por Heidegger como ekstases temporais. Essa nomenclatura surge
para deixar muito evidente a diferenciacdo que se quer fazer entre a concepgao corrente de
passado, presente e futuro. Esta concepgao vulgar, em um determinado aspecto, estd afinada
com a temporalidade originaria. A questdo central, contudo, ¢ que Heidegger quer alertar para
o fato de passado, presente e futuro, bem como toda a concepcao vulgar de tempo, emergirem
de uma compreensao impropria da temporalidade originaria e de que esta sim ¢ a condigao de
possibilidade para a compreensao temporal em sua totalidade. Por este motivo, ndo se trata de
nenhum preciosismo conceitual, mas, ao contrario, para a tentativa de apontar, cuidadosamente,
para os fendmenos que brotam da anélise do ser-ai em sua perspectiva ontologica.

Com esta interpretacdo nao se nega que os objetos, de uma maneira geral, possam
se apresentar no tempo “objetivo”. Nao se afirma, também, que o tempo deixa de existir em
razdo da finitude do Dasein. Para esclarecer tais equivocos, Heidegger refor¢a, uma vez mais

seu posicionamento:

[...] Mas “o tempo nao continua” apesar de eu ndo mais estar presente? E muitas coisas
nao podem restar, ilimitadamente, no “futuro” e dele advir?

Estas questdes devem ser respondidas afirmativamente. E mesmo assim elas ndo
significam nenhuma objecao a finitude da temporalidade originaria. Isto porque ja ndo
dizem respeito a ela. A questdo ndo é o que ainda pode acontecer “num tempo que
prossegue” e nem que espécie de deixar-vir-a-si ocorre “a partir deste tempo”. A
questdo ¢ como se determina originariamente o deixar-vir-a-si ele mesmo como tal.
Finitude ndo diz primariamente término. Finitude ¢ um carater da propria
temporalizag@o. O porvir originario e proprio € o para-si, um para-si que existe como
a possibilidade insuperavel do nada. O carater ekstatico do porvir origindrio reside
justamente em incluir o poder-ser, isto ¢, em estar ele mesmo incluido e, como tal,
possibilitar a compreensao existenciaria e decidida do nada. O vir-a-si originario e
proprio ¢€ o sentido do existir no nada mais proprio. Com a tese da finitude originaria
da temporalidade ndo se contesta que “o tempo prossegue”, mas esta tese deve
simplesmente manter o carater fenomenal da temporalidade originaria que se mostra
no que ¢ projetado pelo projeto existencial ¢ origindrio da propria presenga. (Ser e
Tempo, 2006, p. 414-415).



75

O desdobramento da tese heideggeriana, portanto, quer colocar em questdo a
origem mesma na compreensdo temporal enquanto tal. Como ela se origina e como ela
determina o ser-ai que cada um ¢é. E € nesse carater porvindouro, langado e atualizante que o
ser-ai ¢ capaz de pensar o tempo, de maneira derivada, como uma linha cronoldgica objetiva
que contém todos os objetos da natureza e que sobre eles exerce uma influéncia. E nesse aspecto
que se pode falar em tempo “in-finito”, como se fosse uma tentativa de fuga ao fendémeno da
temporalidade fundada na finitude que € possivel ser acessada a partir do ser-si-proprio.

A partir desta compreensdo proposta, a analitica existencial ganha uma nova
significacdo e um novo peso hermenéutico. Nao sé isso, como faz com que o leitor se depare
com as concepgdes correntes € usuais sobre o tempo de uma maneira completamente diversa,
como se um novo mundo, sempre estando ai, surgisse, novamente, diante dos olhos.

Lembra-se, o referido pensador observa o tempo em um aspecto triplice, contudo a
diferenga reside em uma ndo separagdo desses momentos. Eles sdo modos de ser indissociaveis
da apari¢ao temporal. Neste sentido, tanto o que foi (o sido) como o porvir, de alguma forma,
também ja ¢é. A relacdao dessa concepgao temporal com a politica e com a historia impactam
diretamente na nocao de responsabilidade, por exemplo. Nao s6 isso como faz com que a
tradicao seja compreendida em Otica mais ampla. Com isso, Heidegger pontua que a busca
historica, de fato, se da a partir do sido mas ela ndo s6 tem uma forga atualizante como esta
também fundada em um porvir. E preciso lembrar que ele apostava na decisdo como um instante
transformador e singular do acontecimento. Ele também julgou que a resolucdo seria onde este
acontecimento se dava de uma maneira mais transparente. Assim, entender a historia como
elemento decisivo de escolha que afeta 0 movimento de um povo e diz sobre seus caminhos
futuros nao parece ser algo tao fantasioso e inalcancavel.

Faz-se ainda uma rapida analogia com a famosa linha temporal em que o tempo

passou a ser costumeiramente representado a partir da modernidade. Neste sentido, afirma-se:

Podemos representar para n6s mesmos o tempo na imagem de uma linha. Parece
indiferente em que dire¢ao observamos a linha temporal, em que dire¢do corremos ao
lado do tempo e deixamos decorrer os acontecimentos. (Logica, 2008, p. 169).

Ora, a imagem do tempo enquanto uma linha ndo ¢ estranha a ninguém. Esta ¢
mesmo hoje a interpretagao mais consolidada que se tem em relacdo ao tempo. Nao obstante,
Heidegger faz uma pequena brincadeira e sugere que ja que se trata de uma linha, ndo importaria

absolutamente a dire¢do em que essa linha fosse observada. Essa interpretagdo deveria carregar



76

consigo, em verdade, esse olhar perspectivo junto ao tempo o que suplantaria essa ideia do
passado e do futuro como se nada fossem.

Com estes contornos, Heidegger lega mais uma grande contribui¢cdo ao estudioso
que quiser se dedicar no campo das investigagdes politicas. Ora, tudo o que foi, de alguma
maneira, aparece de acordo com a perspectiva de um futuro possivel. Assim como as escolhas
assumidas hoje necessariamente levam em consideragdo o que ja aconteceu e atuardo mais ou
menos intensamente no porvir. Nesta linha onde o tempo foi colocado fard toda a diferenca a
intensidade e o lugar onde ela foi tocada, bem como implicara em uma maior ou menor vibragao
apos o toque.

Este pensamento da linearidade do tempo foi muito explorado pela ciéncia da
histéria. Isso porque, enquanto ciéncia, acreditava-se que ao se promover um maior retorno ao
passado, em busca das causas primeiras, seria possivel uma melhor compreensao do presente,
como uma espécie de reacdo em cadeia de causas e efeitos perfeitamente conectada. Heidegger

se opde a este entendimento e o faz sentenciando o seguinte:

O recuar a um passado mais longinquo ¢ reforcado pela tendéncia para a procura da
causa. Quando a interdependéncia das causas fosse suficientemente ressaltada, entao
a historia estaria entendida. Mas € o contrario que acontece. O maior erro ¢ pensar
que, sob o fundamento da interdependéncia causal, a histdria seria compreendida e
poderia alguma vez ser compreendida. (Logica, 2008, p. 172).

A ilusdao de que o movimento humano pode ser determinado tal qual uma reacao
quimica ¢ fruto dos grandes avancos cientificos da modernidade, sob a égide da ideia de um
progresso continuo, combinados com a confusdo ontoldgica da qual Heidegger alertava ja em
Ser e Tempo. Isso porque parece ndo ter havido uma preocupagdo muito grande em questionar
as varias formas possiveis de ser. Acrescente-se a este fato a concepgao atdmica do Universo e
pronto: tudo o que ha seria constituido através de um aglomerado de particulas e as diferencas
inerentes a tais dtomos deveriam ser investigadas com o intuito de extrair todas as respostas
possiveis desses movimentos. Heidegger ndo era partidario dessa teoria causal da historia.
Inicialmente porque defendia que ha diferengas ontologicas que precisam ser respeitadas e,
neste sentido, ndo se poderia compreender uma mesa da mesma forma que se compreende um
cachorro. Trata-se de ambitos ontologicos distintos € ndo meramente de uma distingdo atomica.
Neste caminho, pontuou que ao se falar de movimento, pelo menos em relagdo a trés esferas
ontolégicas distintas, a saber, Terra, vida ¢ homem, deve-se entender o movimento de cada
esfera, respectivamente, como decurso, processo vital e acontecer. Com isso, ao se falar de

histéria, como movimento eminentemente existencial ele esta ponderando a historia como algo



77

diverso do que ocorreria com o decurso da Terra ou com o processo vital dos viventes. Reside
ai uma diferenca fundamental que a ciéncia da histéria que se dedica a buscar uma relagao de
causa e efeito nos acontecimentos ndo estaria observando.

A busca pelos acontecimentos fundamentais seria o caminho para fazer vibrar as
cordas da histdria em sua esséncia e, s6 entdo, seria possivel ouvir o que ela tem a dizer. Sem a
compreensdo desse movimento originario, a busca cai em desvios encobridores e acaba por ndo

dizer nada de novo. Segundo o pensador em aprego:

S6 aprendemos com a historia se antes e a0 mesmo tempo a despertamos. O fato de
ndo conseguirmos aprender mais nada da histéria diz apenas o seguinte: nds mesmos
nos tornamos entes sem histéria. Nenhum tempo conheceu uma tal avalanche de
tradicdo e nenhum jamais foi tdo pobre em uma heranga real. Logos, ratio, razao,
espirito: todas estas palavras sdo termos encobridores do problema do mundo. (Os
conceitos fundamentais da metafisica, 2006, p. 401).

Seguindo o espectro desse pensamento historico, o fildsofo em foco culmina com
uma reflexdo eminentemente politica, a saber, a de que a singularidade do ser-ai, ou mesmo de
um povo, seria alcancada através do cumprimento de uma decisdo. Antes de comentar com

mais detalhes essa passagem ¢ melhor que o leitor tenha logo acesso a ela, veja-se:

Tornar-se-a claro que o ser histdrico ndo € nada que o homem leve consigo como um
chapéu. E antes um decidir-se continuamente renovado entre a historia e a ndo-historia,
na qual nés estamos. No cumprimento da decis@o nds somos elevados a um nivel mais
alto de decisdo, de tal forma que o nosso ser experimenta uma forma mais alta, uma
maior nitidez, uma outra amplidao e uma tltima singularidade. (Logica, 2008, p. 181).

Novamente, confronta-se com uma afirmag¢do extremamente delicada para se
pensar uma filosofia politica em Heidegger. Por um lado, ele aponta para um caminho em que
afirma que a singularidade historica pode ser conquistada através do cumprimento de uma
decisdo. Este aspecto, ao se pensar o individuo isoladamente ¢ mais facilmente aceito ja que as
decisOes pessoais, de fato, dependem unicamente de quem decide. Contudo, imiscuir o
cumprimento de uma decisdo a um povo, seja ela qual for, sem antes estar bem evidenciado do
que se trata ¢, no minimo, confuso. Evidentemente que a proposta de Heidegger estd mais para
uma descri¢ao ontologica dos fendmenos e ndo se pode cobrar de um pensador que ele faga ou
diga algo para o qual nao se propos. Contudo, ao se buscar uma ontologia politica com o apoio
do que foi legado por sua obra, ¢ imprescindivel que se perceba essas nuances do seu
pensamento. Naturalmente que aqui ndo se pode propor uma forma especifica de Estado ou
mesmo da auséncia dele. O que esta sendo resgatado para o estudioso de suas obras ¢ uma visao

peculiar esbogada em um periodo com fendomenos politicos altamente conturbados e confusos.



78

Neste caminho, Heidegger deixa um grande testemunho historico e filosofico de como estava
se guiando ante ao turbilhdo de acontecimentos pelo qual passava, ainda que acreditasse estar
se vivendo em um grande “estado de preguica historica” (Logica, 2008, p. 182).

A partir do caminho erigido até entdo, vé-se que a apropriacdo da histdria através
do pensamento heideggeriano nao se apresenta do mesmo modo como uma ciéncia analisa um
objeto qualquer. A relagcdo com a histdria aparece, antes, como um modo de ser que pertence
com exclusividade ao ente que existe e por isso deve ser resguardada enquanto uma
possibilidade unicamente sua. Neste caminho, uma comunidade vai precisar, por vezes, decidir-
se e, se possivel, ser resoluta em suas decisdes. Os momentos dessa decisdo e dessa resolucao
evidenciardo com maior clareza a verdade historica de um povo. Essa nova compreensdo da

histéria também pode ser lida nos seguintes termos:

O nosso questionar atual da historia concluiu que a historia ja ndo pode ser um objeto,
um ente pelo qual perguntamos, mas que ela ¢ um modo de ser. Nos compreendemos
o ser historico como espécie fundamental de ser. A histéria ndo é um nome para um
ente, mas um modo de ser. (Logica, 2008, p. 183).

“A histéria ndo € um nome para um ente, mas um modo de ser”. Grande assertiva
que marca uma grande reviravolta na compreensao de entdo. O curso histérico ganha agora uma
roupagem completamente nova. Nao se trata mais de um espirito de um povo ou de uma época.
Nao ¢ mais um objeto que deva ser investigado nas relagdes de causa e efeito. Nao ¢, também,
o encontro fortuito e cadtico de entes que se acomodam no tempo. Trata-se de um modo de ser.
E, por ser assim, onde alguém existe ou existiu ha possibilidade de historia. Essa alteracdo
promovida através de um novo desvelamento fenoménico, implica, igualmente, em uma
alteracdo hermenéutica de mundo. Destarte, toda a relagdo que se trava junto a tradi¢ao, ou
mesmo junto aos acontecimentos atuais ganham uma nova perspectiva. H4 um novo campo
hermenéutico a ser explorado a partir dos mesmos entes que sempre estiveram ai, a mao. Essa
¢ a forga e nela reside o fascinio pelo pensamento heideggeriano. H4 uma nova apresentagao
do mesmo sob uma dtica completamente inovadora e, ndo raramente, impensada.

A religagdo da historia com a compreensdo de um tempo originario faz com que o
mundo ganhe contornos mais transparentes no tocante a propria a¢ao que se queira empreender.

Essa grande interpretacdo estd expressa de acordo com a citagao abaixo transcrita:

Esta tradicdo nao ¢ substancia de conhecimentos ou de relatos, mas é o carater mais
intrinseco da nossa historicidade. Através dela, a nossa propria determinagdo ¢ levada
sobre nos e, através dela, somos langados no futuro. Neste lance aquilo que esta sendo
vem ao nosso encontro a partir do futuro. Por isso, nés designamos este acontecer



79

como “futuro”. Ele ndo vem ao nosso encontro sem mais nem menos, mas s6 quando
noés estamos em condigdes de seguir a tradig@o, de assumi-la, em vez de nos perdermos
e desperdigarmos nas ocupacdes do atual. O nosso ter sido e 0 nosso futuro ndo t€m o
carater de dois espagos de tempo, dos quais um esta completamente abandonado e o
outro s6 agora deve ser ocupado, mas aquilo que estd sendo a partir do antes &,
enquanto futuro, o nosso proprio ser. O nosso ser previamente langado no futuro é o
futuro do ter sido: é o tempo originariamente unico e o tempo proprio [eigentlich].
(Logica, 2008, p. 186).

Compreender o tempo na sua integralidade e inteireza fenomenal ¢ fundamental
para que a histéria seja desvelada na sua maior amplitude. O agir passa a ser guiado com balizas
que se apoiam tanto da tradicdo como através da orientagdo desvelada no porvir. Ao assumir
uma decisdo, uma comunidade assume a for¢a singular do instante na maior transparéncia que
foi possivel alcangar.

A partir do que até entdo foi apresentado, transparece a relacdo do pensamento
ontolégico desenvolvido por Heidegger com o desenrolar existencial em suas diversas oticas.
E com este intuito que o pensamento politico que se pretende levantar agradece ao mencionado
autor as contribui¢des legadas. E com suporte no que foi delineado até o momento que a
perspectiva de um novo posicionamento politico pode se descortinar. A problematizagao acerca
do existente, seja sob o viés do ser-com ou a partir do que se desvelou compreendo o ser-no-
mundo, seja percebendo as nuances apontadas nos fendmenos da impessoalidade, publicidade
e propriedade e, tudo isso acrescido do que foi levantado a partir de uma busca originaria pelo
povo, das dificuldades inerentes ao tomar uma decisao, tornou-se pertinente a consideragao do
problema da histdria e, neste caminho, a consideracdo do proprio tempo.

Entende-se que, isoladamente, ou mesmo tradicionalmente, os temas acima
suscitados nao poderiam constituir uma linha l6gica muito facilmente depreendida de uma obra
politica. Nao obstante, sao exatamente essas questdoes que fundamentam o presente trabalho e
que apareceram como problemas que ndo podiam ser deixados de lado, sob pena de ndo se
compreender, na inteireza possivel liberada pelo fendmeno contemplado, a politica a partir de
uma proposta que intenta questionar suas bases sob a orientacao das obras ja referidas.

O caminho proposto e perseguido até entdo aparece, mutatis mutandis, também no
artigo intitulado “Mundano, demasiado mundano: filosofia como problema da liberdade a partir
de Heidegger e Aristoteles”, de autoria do professor Sandro Sena. Em tal artigo, o autor, na
perseguicdo da ontologia do pensamento filoséfico a partir do problema inerente a questdo de
quem ¢ mesmo o ser-ai, através das questdes da mesmidade, da liberdade, da histéria e da

temporalidade originaria, enuncia:



80

Dessa maneira, a possibilidade (ndo a garantia) de uma auténtica compreensio de nos
mesmos, das coisas, dos outros e das nossas relagdes comunitarias, s6 se tornara
possivel através da apropriagdo de si mesmo; o desencobrimento do mundo emerge
do ser-livre. Deparamo-nos, aqui, com os elementos existenciais decisivos para
visualizarmos a filosofia como problema de liberdade. (SENA, 2013, p. 135-136).

Na tentativa de evidenciar a filosofia como um problema da questao da liberdade,
o professor acima referenciado libera uma compreensdo que converge com os problemas
abordados neste texto. Inicialmente a inafastabilidade do mundo e o problema da mesmidade
como pontes para a compreensao do ser-ai considerado singularmente ou mesmo enquanto
comunidade.

Adiante, o autor apresenta os problemas acima apontados como pertinentes a outras
questdes desveladas, a saber, a historia e o tempo. Todos estes temas apareceram ao ser
enfrentada a questdo da liberdade como inerente ao ser-ai, culminando com uma ontologia do
pensamento filos6fico mesmo. O destaque ¢ que o caminho erigido em tal artigo, de alguma

maneira, se assemelha ao que aqui vem se descortinando. L4, fala-se assim:

O fendmeno da liberdade humana, pensado em termos ontoldgico-existenciais, jamais
indica um ser absolutamente livre de..., porém, um ser-livre para..., a saber: livre para
um determinado mundo concreto historico, totalidade do ente em meio a qual o ser-
no-mundo estd agora situado, isto ¢, aberto compreensivo-dispositivo-
discursivamente para as coisas, de modo superavitario. (SENA, Sandro, p. 137).

Neste percurso, a politica também pode questionar a sua apari¢do de maneira mais
propria e se deixar entrever como um modo de ser inerente ao ser-ai. Assim, foi preciso
apresentar o que Heidegger ja havia pensado enquanto histéria e acontecimento para que
também fosse possivel vislumbrar, através da historicidade e da temporalidade, como o
mencionado fildsofo tratou de problema semelhante ao da politica. A compreensao de uma
ontologia historica e do acontecimento sdo fundamentais para o impulso da presente pesquisa.
E a partir de entdo que se questiona a maneira de se descortinar um modo de ser eminentemente
existencial e, a0 mesmo tempo, afasta, de inicio, toda possibilidade de confusdo entre politica
e histdria, por exemplo. De outro lado, ndo ¢ possivel deixar de ressaltar, igualmente, a
associacdo quase imediata que costuma ser feita com o termo politica a fatos historicos
eminentes. Em algum grau essas proximidades denotam contato sem, contudo, indicar
identidade tematica.

Ainda no rastro da mesma esteira de pensamento, a verdade ndo se furtou de
participar deste debate. Pensar a verdade como o acesso possivel a um ente ¢ uma formulagao

que carrega consigo, simultaneamente, uma enorme simplicidade como libera uma visada



81

essencial deste problema para quem pretenda pondera-lo. Neste sentido, a histéria vai sendo
firmada como uma espécie consolidagcdo das verdades desveladas a partir dos acontecimentos
e, assim, os entes que existem assumem um determinado posicionamento. Sempre considerando
0 acesso liberado ao ente singular, o acesso comum partilhado a uma comunidade da qual
alguém pertenca, as varias visadas possiveis que um existente ou uma comunidade podem
assumir em direcdo a um determinado fendmeno. Somado a tudo isso, ¢ preciso ainda
compreender que em algumas situagdes o existente singular ou uma determinada comunidade
precisardao assumir uma decisdo. Este ponto ¢ onde deve residir uma maior atenc¢ao. Porque ¢
na decisdo que o acontecimento se manifesta de maneira mais nitida. Por este motivo, a histéria
também assume um contraste mais nitido em rela¢do a outros movimentos existenciais.

Acompanhar essas particularidades fenoménicas fez com que o tempo também
aparecesse como tema da presente pesquisa. Isso porque as reflexdes acerca do tempo
elaboradas por Martin Heidegger permitem um acesso inovador em relagdo a problemas que
sdo desde sempre considerados pela tradicao filosofica. Perquirir uma nova compreensdo
temporal altera a maneira de se pensar a histoéria bem como os acontecimentos politicos, por
exemplo. Essas alteragdes nao sdo novidades na tradi¢do filoséfica. Em verdade, a depender da
situa¢do de um determinado mundo compartilhado, ou da significancia que o suporta, ter-se-a
uma determinada compreensdo que pode ser inteiramente revisitada, inclusive pelo “mesmo
povo”, a partir de um outro instante possivel entdo liberado. Neste caminho, as reflexdes
temporais até entao expostas permitiram que o leitor percebesse, por exemplo, que o tema do
mundo nao pode prescindir dessa temporalidade triplice e, de alguma forma, irradiadora,
apresentada por Heidegger. O leitor passa a ver que a tradi¢do, a partir de atos decisivos, exerce
um influxo no instante € em quem se ¢, da mesma maneira que o devir direciona, desde sempre,
os acontecimentos decisivos. Ver com maior clareza os limites impostos a liberdade ordinaria
do ser-ai e de uma comunidade ¢ um ganho que merece ser sempre comemorado. A
transparéncia em um momento decisivo ¢, talvez, o maior desafio a ser alcangado.

Nao ¢ sem razdo que momentos politicos conturbados costumam prescindir de
transparéncia. A polémica s6 pode ser alimentada pela ndo convergéncia das verdades
acessadas. As disputas surgem e se agravam proporcionalmente ao abismo compreensivo que
separa uma hermenéutica mundana de outra. Langar essa visada originaria sobre tais
acontecimentos permite que a politica possa surgir enquanto uma compreensdo do outro que

esta langado em um determinado mundo, apoiado numa determinada significancia referencial.



82

3.3 Tempo, tarefa e responsabilidade

A temporalidade ¢ a ligacdo que Heidegger apresenta para a compreensao do que

ele nomeara como tarefa. Tal passagem aparece desenhada nas seguintes palavras:

O proprio ultrapassar ¢ o futuro. Experimentamos o tempo, ndo como marco
indiferente, mas como poder que suporta a nossa propria esséncia, como tradi¢ao que
nos leva a nés mesmos para diante na nossa tarefa. Esta ¢ também a razdo pela qual o
homem pode falhar a sua tarefa. Isto seria impossivel se ela nao lhe fosse trazida em
virtude da esséncia do tempo. (Logica, 2008, p. 189).

E interessante acompanhar essa movimentagdo conceitual apresentada por
Heidegger porque ela desembocara em compreensdes interessantes acerca da interpretacao que
o autor fazia acerca do povo e como aquilo que ele nomeou enquanto encargo/missao e
tonalidade afetiva. Esta obra, fruto do semindrio intitulado Logica: a pergunta pela esséncia da
linguagem, tem como suporte as aulas ministradas pelo professor Heidegger no semestre de
verdo de 1934, quando este ja estava recém-saido do cargo de reitor da Universidade de
Freiburg. Neste sentido, muito do que aqui € apresentado, trata-se de uma tentativa de elucidar
com melhores contornos o que o motivou a assumir tal cargo bem como deixa transparecer os
resultados desse mergulho em mundo tdo diverso do seu até entdo habitual. A experiéncia do
filosofo que explora terras estrangeiras com um olhar acurado da metafora linguistica e que
depois volta para contar ¢, por si, um grande legado.

Com essa oOtica, tudo o que foi até entdo levantado e tudo o que serd, acredita-se,
ndo passa e ndo passara de uma tentativa de pensar o impensado. Esta parece ser a tarefa que
orienta os trabalhos de Heidegger nesta e em todas as obras. Pensar o impensado. Este parece
ser o grande imperativo categorico assumido por Heidegger em suas obras. E esta a tarefa que
guia o seu pensamento. E como tal, é costumeiro voltar o olhar para questdes, igualmente,

esquecidas pelo pensamento hd um longo tempo. E neste cendrio que o dito autor assevera:

Esta intervengao na nossa relagdo com o tempo ¢ o sentido proprio do perguntar pela
esséncia da histdria. A pergunta resulta de uma grande e longa tradi¢do. Nos ja ndo
devemos compreender-nos como aqueles que sucedem no tempo, mas como aqueles
que se determinam a partir do futuro, estando a ser e projetando-se a si mesmos desde
tempos anteriores, isto €: como aqueles que sdo eles proprios o tempo. Nos somos a
temporalizacdo do proprio tempo. (Logica, 2008, p. 190).

Ora, a alteragdo na compreensdo do tempo enquanto temporalidade originaria do
Dasein, bem como o destaque que Heidegger faz em relagdo ao devir como orientacao possivel

faz com que a compreensao sobre historia e politica sejam invariavelmente reconsideradas. Este



83

¢ o tesouro do pensamento heideggeriano que se intenta perquirir na presente pesquisa com o
fito de apresentar ao leitor um outro caminho possivel para se pensar a politica que esteja
suportado nesse consumar de um pensamento ja apresentado, mas ainda, em grande parte,
encoberto em suas varias interpretacdes possiveis.

Afigura-se entdo a temporalidade como ponte capaz de langar o ser-ai para uma
determinada compreensdo da histdria, entendendo que tal compreensdo ¢, em si, também, uma

decisdo. Veja-se:

Pois também a resposta a pergunta pela historia tem o carater de decisdo. Ela ndo
reside no enunciado: a histéria € isto e aquilo, etc. Em tudo isto trata-se de um
compreender no qual nés mesmos estamos compreendidos. Em tudo isto trata-se de
uma espécie de responder [Antworten], no qual ndés assumimos um responder e
tornamo-lo realmente historia. Trata-se aqui de um ser responsdvel [Verantworten).
[...] Mas o conceito de “responsabilidade” deve ser compreendido filosoficamente
como espécie distinta do responder. Responder ¢ corresponder [Entgegnen]
sapientemente ¢ voluntariamente. O ser responsavel, contudo, nunca se da por
terminado. Tais perguntas ndo podem nunca ser respondidas [beantwortet]. (Logica,
2008, p. 191-192).

A busca ontoldgica da historia implica em uma apari¢dao dos seus contornos € nao
de uma prescrigao de como deva ser, necessariamente, compreendida a historia ou algo do
género. E neste impulso que o pensador em aprego faz emergir o fendmeno da histéria como
um evento inerente ao ser-ai, ou melhor, 3 mesmidade de um ser-ai ou de um povo, em que a
temporalidade permite outro acesso a tal fendmeno. Nesta nova possibilidade descortinada,
compreende-se a historia como uma algo previamente decidido em um dos muitos
direcionamentos possiveis. Tudo, claro, ndo de maneira puramente arbitraria ou como escolha
inteiramente dominada por seus eleitores, mas enquanto um desdobramento da compreensdo
do ser. E nesta perspectiva que Heidegger tenta apontar para a questdo de que a historia pode
até ser definida por uma determinada resposta que seja a ela atribuida, mas que esse nao pode
ser o entendimento pleno do fendmeno. Para tal, € preciso antes perceber que o decisivo do ser-
ai, de sua mesmidade e temporalidade, ndo ¢ a resposta fechada enunciada por ele mas sim a
possibilidade de dar respostas, de ser responsavel.

O que ocupa Heidegger nao ¢, pelo menos ndo prioritariamente, qual a resposta
elencada por determinado povo que o faz ter um direcionamento historico definido. Mas, antes
disso, notou-se que o mais originario no ser-ai ¢ a propria linguagem que este carrega consigo.
Ser responsavel [ Verantworten] demonstra bem a indicagdo de uma condi¢do ontoldgica prévia

que suporta a resposta como algo ja terminado, concluido. Interessa a Heidegger a busca pelo



84

fundamento mesmo da resposta. A decisdo precisa mergulhar no seu nascedouro para fazer
surgir dai uma compreensao mais plena de mundo.

Por esta razdo, destaca-se, que o filésofo em andlise ndo se partidariza
(filosoficamente, entenda-se) com uma moral orientadora da agdo. A filosofia de Heidegger
tenta alcancar a origem mais primeva daquilo que se apresenta como possivel e, s6 entdo,
preparar o pensamento para algo completamente imprevisivel, mas, por algum motivo,

aguardado, esperado. Veja-se:

Por conseguinte, seria um equivoco querer encontrar na nossa €xposicdo uma
interpelacdo edificante para alguma acdo. Trata-se antes do salientar de conceitos que
sdo a simula do nosso ser futuro e que, portanto, nos atingem a nés proprios. (Logica,
2008, p. 193).

Esta talvez seja uma das passagens mais significativas do pensamento de Heidegger
para quem deseja empreender uma busca politica a partir de seu pensamento. Aqui resta claro
a impossibilidade de se tentar buscar a sistematiza¢dao, ou uma orientagdo padrio para a agao.
Pensar politicamente ndo ¢, necessariamente, um ato de domesticagdo da acdao. Pode ser
também, e mais originariamente, uma compreensao desta agdo, do que seja comunidade, de
como se funda um povo, em sintese, de um modo de ser especifico do existente. Ser politico €
uma consumacao do ser-si-mesmo.

Salientar conceitos que sdo agora visados como uma sumula do ser futuro. Eis ai
uma outra maxima orientadora do questionamento politico que se pode depreender a partir de
Heidegger. Desvelar com acuidade aquilo que esta desde sempre orientado através do vir a ser.
Descortinar a temporalidade inerente ao ser-ai que faz com se seja em um determinado modo.
Salientar tais peculiaridades ja €, ab initio, tarefa suficientemente ardua e que ndo se deixa
confundir com o que se trabalhava e entendia por politica em sentidos tradicionais. Por este
motivo que o pensador sob analise faz duas ressalvas que precisam ser bem pontuadas. A
primeira de que a elaboracgao do seu pensamento nao implica e ndo diz respeito a uma tomada
de posicao sobre a politica como atualmente se considera, mas, antes, visa o despertar de um
saber originario. Em segundo plano, segue alertando, as perguntas erigidas sob tal 6tica ndo sao
solucionaveis de maneira imediata. Nao hd nenhuma previsdo ou recomendac¢do de que tais
perguntas sejam respondidas ou de quando sejam respondidas mas, tdo somente, ndo se pode
sufocar a necessidade de se colocar tais pontos em questao, trata-se de considerar o ser-ai como

responsavel, ndo como portador de respostas acabadas (Cf. Logica, 2008, § 23).



85

“Nos s6 experimentamos o tempo apropriadamente quando nos experimentamos na
nossa determinagdao” (Logica, 2008, p. 199). Aqui, para a exposi¢ao do que Heidegger pretende
indicar, hd uma confissao de violéncia praticada contra o termo “determinagao”. Neste aspecto,
0 que precisa ser apresentado ¢ que o professor de Freiburg pensa a determinagdo como uma
manifestagdo do tempo em seu aspecto triplice. Esta triplice significagdo do tempo enquanto
determinagdo do ser-ai apontaria para o que ele nomeou como: a) encargo e missao; b) trabalho;
¢) estar afinado pela tonalidade afetiva (Cf. Logica, 2008, §24).

Ainda no paragrafo 24, Heidegger faz uma interessante exposi¢do que reune a
interpretacdo temporal neste aspecto triplo da determinacdo de tal sorte que ¢ a partir do
encargo/missdo (associado em uma temporalidade originaria com a relagdo pertinente entre vir-
a-ser/ter-sido) que o trabalho (desvelado pela temporalidade presente) encontra seu fundamento.
Tudo isto também afinado através de uma tonalidade afetiva especifica. Percebe-se que ¢ a
partir dessa compreensao que o acontecimento reaparece sob um viés revisitado temporalmente.

Veja-se:

Deste modo, o tempo, experimentado como a nossa determinagdo, ndo é sendo a
estrutura do poder [Machtgefiige], a grande e Unica articulagdo [Fuge] do nosso ser
como um ser historico. Ele torna-se a unicidade historica do nosso si mesmo. Assim,
o tempo ¢ o manancial do povo histdrico e do individuo no seio do povo. A unidade
desta tripla determinagéo € o carater fundamental do acontecer. (Logica, 2008, p. 205).

E através da temporalidade pensada enquanto uma determinagdo promovendo o
reencontro do ser-ai com o fundamento histérico do seu acontecer. E com esta hermenéutica
que o encargo (em sua intima conexao com o vir-a-ser) se articula com uma eventual missdo
(esta em ressonancia com o que se desvelou a partir do ter-sido) para, ai sim, liberar a
compreensdo do que seja uma ontologia do trabalho (considerado eminentemente a partir
presente). Veja-se que a determinacao temporal do existente lanca tragos em sua propria
interpretacdo e deixa-se pensar um desdobramento dessa ontologia no seio de uma comunidade,
considerando o ser-ai na ja repetida alusdo que se fez ao ser-no-mundo, ao ser-com-os-outros e

ao ser-si-mesmo. Acerca da ousadia da presente exposicao, alerta o professor:

A nossa época depende ainda demasiado de modos habituais de pensar e de velhas
representacdes para que o individuo possa sequer adivinhar algo desta mudanga
radical. Nesta peculiar situagdo de transi¢do, na qual o vindouro nos atormenta e o
antiquado nos oprime, resta apenas sempre: desmontar e destruir inflexivelmente o
habitual e fazer atuar o desassossego vindouro. (Logica, 2008, p. 207).



86

Para aprofundar a tese de que o radicalmente ndo-habitual libera um desassossego
vindouro e, a0 mesmo tempo, nele esta fundado, Heidegger expde as bases do pensamento
moderno vigente a partir de uma interpretacdo da filosofia cartesiana. Neste horizonte, o
pensador alemado interpreta a filosofia de Descartes como se este tivesse promovido uma tripla
libertagdo com a instauragdo mesma da modernidade (Cf. Logica, 2008, p. 221). Nao interessa
aqui aprofundar as possibilidades que essa tripla libertacdo cartesiana possibilitou com a sua
instauracao. Apenas serd mencionado a terceira grande libertacao ja que esta diz respeito ao
que aqui se busca. O terceiro ponto faz referéncia a uma libertagdo do homem da comunidade,
na forma de desligamento, e o redirecionou a uma sociedade originando um novo conceito de
Estado fundado no contrato social. Importante atentar que ha uma nitida diferenciagdo entre o

que se entende por comunidade e sociedade. Veja-se:

3. A libertagdo cumpriu-se no desligamento do homem da comunidade, das ordens
originarias. Contudo, ela ndo se cumpriu na dire¢cdo do caos. O homem tornou-se,
antes, um individuo consciente de si mesmo e elemento da nova ordem que recebe o
carater de sociedade, isto ¢, uma associa¢do. Aqui esta a origem do novo conceito de
Estado (contrato social). (Logica, 2008, p. 221).

Essa libertagdo promovida pelo pensamento cartesiano que legitima o Estado
Moderno a ser pensado como tal também pode ser vista como um dos aspectos possiveis da
manifestagdo do acontecimento historico. Sem duvida que se trata, em verdade, de um
acontecimento maximamente decisivo. No entanto, Heidegger tenta se desvencilhar do
pensamento moderno como uma tentativa de instaurar um outro pensamento também possivel,
que seja, mais largo, mais amplo, que contemple as diversas formas, de acordo com Heidegger,
foram negligenciadas pela modernidade filosofica. Contudo, também na instauracdo deste
acontecimento fundante houve o desassossego do vindouro. Também ¢ possivel vislumbrar
historicamente que a inauguragao do pensamento cartesiano trouxe uma nova possibilidade de
ser-com-os-outros. Ainda assim, Heidegger defende que trata-se, em grande parte, de um
pensamento reducionista, que ndo comporta mais aquilo que o fendmeno do ser-ai liberou
previamente ao ponderar a sua existéncia.

E neste panorama que se reforca que uma proposta politica através das
contribui¢des heideggerianas ndo pode querer assumir a tarefa de consolidar um entendimento
fechado, sistémico, como se estd acostumado a pensar em uma eventual ciéncia politica
seguindo os parametro tradicionais sustentados pela filosofia cartesiana.

Recusa-se o sujeito, a subjetividade, a objetividade, os conceitos de representacao,

enfim, tudo sobre o0 qual se estava comodamente acostumado a pensar. Nesta esteira, a filosofia



87

de Heidegger se apresenta como desafio a quem nela se demora. Langa-se um desafio de falar
sobre o mundo sem, contudo, utilizar os vocabulos tradicionalmente vinculados aos temas
classicos. E uma tentativa de levar o leitor a um acontecimento originrio em um caminho
incerto, erratico e, por vezes, vacilante. Ainda assim, com todos esses desafios langados, nao
se pode dizer que o autor em destaque ndo conseguia fazer tal percurso com maestria.
Apresenta-se com uma sobriedade assustadora os pensamentos tradicionais para, em seguida,
rejeita-los como verdade Unica a ser perseguida. Apresenta com uma facilidade pueril as
incongruéncias e as insuficiéncias de cada pensamento.

Desta maneira, Heidegger aponta para um movimento ontologico promovido pela
filosofia cartesiana que implica no desligamento do homem da comunidade, ou seja, daquilo
que originariamente se €, enquanto ser-com-os-outros. Em seguida, pensa-se a figura do
individuo e da individualidade (o0 homem como coisa pensante) para, s6 apds garantida essa
individualidade, religar o homem a uma coletividade artificial, através da criacdo de uma ideia
de associacdo, ou seja, sociedade, para que seja fundada a ideia de um Estado amparado por um
suposto contrato social. A instauragdo de tal pensamento faz com que toda interpretagdo do
homem, da coletividade e da verdade que nao coadunem com essa linha de raciocinio sejam
prontamente rechacadas. E ¢ exatamente este o desafio proposto pelo pensamento
heideggeriano, em uma espécie de duvida cartesiana voltada para o proprio pensamento de
Descartes sem, com isso, se contentar com a assertiva do penso, logo existo. Dai, defende-se,
houve uma supervalorizada primazia do eu de modo a ofuscar a totalidade existencial liberada

pela ontologia proposta por Heidegger. E o que se depreende da seguinte passagem:

As consequéncias desta primazia do eu caracterizado como um sujeito, na concepgao
¢ determinagdo do ser humano, podem ser seguidas na forma da banalizagdo, através
de todo o século XIX até os nossos dias. O liberalismo tem a sua raiz nesta concepgao
do homem. O combate ao liberalismo move-se em frases desgastadas, em vez de na
auténtica revolugdo de todo o ser e saber. Por isso, ndo devemos admirar-nos que as
recaidas sejam frequentes onde se grita mais alto. O nosso modo de pensar quotidiano
mergulha ainda inteiramente nos fundamentos ainda ndo superados do liberalismo.
(Logica, 2008, p. 228).

O pensamento moderno funda o modo liberal de compreender mundo. A superagao
do liberalismo ndo pode também estar atrelada a uma antitese do mesmo e seguir utilizando
suas mesmas bases ontologicas. Para superar este modo de ser ¢ preciso compreender suas
fundagdes e erigir um pensamento em novas bases. E preciso voltar ao inicio do pensamento
moderno para poder compreender as suas implicagdes vindouras com maior nitidez. Este

retorno impde um outro ainda mais fundamental e remete o leitor ao solo do pensamento



88

classico grego. Este ¢ o método proposto por Heidegger para a compreensao holistica do que
se apresenta como um pensamento ocidental hegemonico. O problema enfrentado, desta forma,
padece de uma “contra-intuitividade” inerente ao tentar sair do que € habitual. A tarefa proposta

por Heidegger ¢ exatamente tentar transitar nesse nao-habitual, veja-se:

Pois a temporalidade, originaria e corretamente compreendida, ja ndo pode deixar
difundir-se a representagdo do homem como um eu isolado. Esta mudanga ¢ dificil e
sera a nossa tarefa durante muito tempo. (Logica, 2008, p. 229).

A guinada hermenéutica promovida pelo pensamento de Heidegger sugere uma
compreensdo dos entes que aparecem a partir deles mesmos, questionando pelo seu ser, e tudo
i1sso de uma forma que nao seja necessario recorrer aos sistemas hermenéuticos desenvolvidos
na modernidade. Como grande parte desses sistemas se pretendiam absolutos e univocos,
qualquer tentativa bem-sucedida de se compreender mundo sem recorrer as artificiosas
elaboragdes tragadas a partir do idealismo alemao, por exemplo, demonstraria uma insuficiéncia
sistémica do pensamento moderno. Heidegger também joga com essa possibilidade e tenta
apresentar uma maneira diversa de pensar o mesmo. Esta interpretagdo impacta em todas as
areas de conhecimento, apenas para citar um exemplo, ja que a propria questdo do que seja
conhecimento precisa ser revisitada. E assim segue o autor alemao com suas apresentacdes
largas e estendidas do que seja mundo e ser-ai.

Neste percurso, Alexandre Franco de S4, em seu artigo intitulado Heidegger e o fim

do mundo, também assevera algo em interpretacdo similar, veja-se:

A fuga dos deuses, o desaparecimento do mistério, a destrui¢do da terra e a
desertificagdo do mundo, com a consequente exposicao do ente no seu todo a sua
mobilizagdo total, sdo entdo compreendidos como configuracdes possiveis de um
processo essencial de Seinsverlassenheit, de abandono do ente pelo ser. [...] para
Heidegger, a Seinsverlassenheit, o abandono do ente pelo ser € ndo uma pura e simples
auséncia de ser, mas um modo de presenca deste mesmo ser no ente através da sua
auséncia. (SA, 2008, p. 319).

A partir de tal entendimento, conclui adiante:

E se o outro inicio é, em relag@o ao primeiro, algo inteiramente outro, tal quer dizer
que a alusdo ao outro inicio significa ndo uma determinag@o deste outro inicio, nem
sequer uma determinacdo do que se passa na passagem do primeiro para o outro inicio,
mas a determinagdo de que a referéncia a este outro inicio, inteiramente indeterminado,
vigore como a referéncia essencial de um pensar que se constitui como meditagdo, ou
seja, como uma tentativa de desencobrir o sentido encoberto da historia do proprio ser
no seu abandono do ente. (SA, 2008, p. 322).



89

E, portanto, a instauragdo de uma outra espécie de pensamento a partir de uma
ontologia revisitada que Heidegger sugere ao seu leitor mais atento. E uma saida de um
raciocinio segmentado pela ldgica para uma compreensdo mais abrangente do ente na sua
totalidade. Questionar filosoficamente a politica passa a ser visto também como uma meditagao
sobre a politica. Implica em um demorar-se para ver se ¢ possivel emergir uma outra
compreensdo que ndo seja enquadrada nos estreitos sistemas modernos de conferéncia e
catalogacao do mundo.

Um dos passos decisivos apontados nas obras do professor de Freiburg, para o leitor
que persegue esta pesquisa, diz respeito ao desenvolvimento que ele apresenta sobre encargo,
missdo e trabalho a partir de uma interpretacdo acerca da temporalidade origindria. Neste
aspecto, ainda que tal temporalidade possua sempre uma acepgao triplice, h& momentos de
incidéncia mais aguda seja de um porvir, seja de um ter-sido ou mesmo da atualidade. E assim
que o trabalho, por exemplo, deve ser compreendido, sendo eminentemente liberado pelo
presente, mas com indissocidvel pertinéncia com os demais modos temporais. Ademais, ndo se
deve olvidar que hd sempre uma tonalidade afetiva, igualmente originaria, que libera uma
determinada compreensdo e vice-versa. Sobre essas peculiaridades das novas interpretacdes

apresentadas tem-se o seguinte:

Tal como a tonalidade afetiva ndo ¢ apenas para si, mas sempre afeta um
comportamento laborante, assim também o trabalho ndo é um estado passageiro no
agora. Todo e qualquer trabalho surge de uma tarefa e estd ligado a tradigo,
determina-se a partir do encargo ¢ da missdo. (Logica, 2008, p. 236).

Nesta ontologia do trabalho, Heidegger aponta para a impossibilidade de se
compreender tais movimentos na auséncia da consideracao do que tradicionalmente se tem,
bem como na destinagdo que torna possivel a melhor visualizagdo do trabalho. Esta
contribui¢do para uma hermenéutica politica ¢ de fundamental importancia. Em primeiro plano
porque ja ndo torna mais isolado o trabalho em um fazer algo no momento presente. Para se
entender este trabalho € preciso aprofundar-se naquilo em que ele esta fundado e para onde ele
se destina. Trata-se de um alerta para que a sociedade nao permaneca perdida em atos isolados
e desprovidos de sentido como cotidianamente se vislumbra. Ou, pelo menos, de um apelo para
que seja possivel reinterpretar o trabalho em uma ressondncia com a sua totalidade liberadora.
Em segundo plano, depreende-se claramente que o movimento pretendido ndo ¢ uma
recomendacao fechada ou algo desse tipo, mas apenas um visar meditativo que intenta alcancar

uma maior compreensao do tema.



90

O apelo aqui pretendido € que as atengdes sejam voltadas para o povo, para o seu
ser. A individualidade faz com que se perca esse movimento fundamental de ser-no-mundo-
com-os-outros. Pensa-se que o povo, em si, ¢ o fundamento originario do que a modernidade
pensou ¢ nomeou como Estado. Mas nao através de um contrato imaginario e idealizado, o
povo a partir de si proprio, desvendando suas proprias decisdes, compreendendo sua situagao
historica. Nao se quer dizer com isso, ressalta-se, que hd uma supremacia do povo em relagao
a individualidade que deveria ser suprimida em determinada sociedade. Nao € isso que se pensa.
Trata-se de uma analise que compreende que a individualidade moderna ¢ posterior e carrega
um aspecto reducionista daquilo que pode ser descerrado acerca do proprio ser-ai. Tais
proposic¢des nao podem ser resumidas a mera contabilidade numérica de ocorréncia de uma ou
mais pessoas, ou o entendimento de que a maioria deva suplantar uma minoria. Isso, por si,
seria um entendimento, no minimo, nao honesto com o que Heidegger se esforga por apresentar.

Entenda-se:

A singularizacdo na soliddo pode tornar-se efetivo para o todo, de um modo magnifico.
Inversamente, a participagao ativista esta longe de provar a ligagdo viva ao povo; ela
esconde antes o egoismo. O ser do povo nem ¢é o simples ocorrer de uma populagéo,
nem o ser animal, mas a determinagdo como temporalidade e historicidade. (Logica,
2008, p. 239).

Ha, de fato, uma explosdo do sujeito quando se parte para uma tal compreensao do
que seja povo, mas isto ndo implica uma explosao da singularidade. Essa desconstrugao afeta e
esta direcionada as construgdes tedricas modernas de endeusamento do sujeito pensante como
base, principio e fim de todo o pensamento e, consequentemente, de toda a politica.

A historicidade de um povo ganha relevo nos momentos decisivos liberados no
instante € no quanto se esta ou nao resoluto em determinada decisdo. Essa formulacao, simples
e ampla, ndo carrega consigo, propositadamente, um marco moral que sirva para dirigir ou
coibir agdes. Ora, nem seria possivel, tendo em vista que tais marcos s6 podem surgir com o
desvelamento de determinado mundo compartilhado e através de uma decisdo que resolva erigir
tais ou quais agdes a patamares paradigmaticos. A proposta de Heidegger antecede esses
momentos e faz com que o leitor se lance no nascedouro das articulagdes do que foi nomeado
enquanto comunidade, povo e historia. E no acompanhamento dessas peculiaridades que
determinado mundo vai sendo descortinado.

Apesar de ndo ter uma carga moral pretérita capaz de guiar as acgdes e os
pensamentos origindrios, isto nao significa que nao ha nenhuma espécie de baliza ou de

limitagdo para tal pensamento. As limitagdes e referéncias parecem ser uma constante na



91

elaboracao das obras historicas, filosoficas e nos atos politicos. Chama-se atengdo ¢ para o fato
de que, ainda que essa liberdade total do pensamento ndo seja possivel, ¢ igualmente
impensavel ou, pelo menos, em grande parte, imprevisivel conseguir antecipar todos 0s marcos
vindouros, todas as determinagdes e resolu¢des de uma comunidade ou de varias comunidades.

Leia-se:

A liberdade n3o ¢ a indiferenca do fazer e deixar de fazer, mas imposi¢do da
inevitabilidade do ser, assumir o ser histérico na vontade sapiente, recunhagem da
inevitabilidade do ser no dominio de uma ordem articulada do povo. Cuidado da
liberdade do ser historico é em si legitimag@o do poder de Estado, como articulagéo
da esséncia de uma missao historica. (Logica, 2008, p. 248).

Nestes termos, tenta-se perquirir um fundamento para o que foi considerado Estado
diversamente de um contrato social, mas sim fundado mesmo na constitui¢ao ontologica do ser-
ai e, sobretudo, do povo na emanagao do seu cuidado. Esse movimento existencial do cuidado
¢ o que, de acordo com Heidegger, legitima a formagao de um Estado enquanto tal, ainda que
se queira apontar um mecanismo contratual para fazer suplantar tal hermenéutica.

Nao se quer aqui apenas substituir o fundamento de um contrato social por uma
outra espécie de instrumento, como se aquele ja estivesse gasto e precisasse ser renovado. Fala-
se, em verdade, a partir do fendmeno enquanto tal. Nessa investiga¢ao, aparece para Heidegger,
novamente, o cuidado [Sorge] como constituicdo ontologica que possibilita a propria
constituicdo do que hoje ¢ conhecido enquanto Estado. Nao ha aqui uma defesa ou uma
condenacao explicita de um ou outro Estado, mas, tdo somente, a revelacdo de que o Estado
estd fundado no que foi desvelado enquanto cuidado e, como tal, tornou-se possivel as
manifestagdes atualmente conhecidas. Esta exposicao devolve para o ser-ai e, antes, para o povo
a necessidade de averiguar a sua historia, os seus acontecimentos decisivos de tal sorte a
fundamentar a sua orientacdo em meio a um mundo compartilhado possivel. Mais importante,
devolve-se ao povo a compreensao de que o Estado se afigura hoje de uma determinada maneira,
mas que ndo ¢ preciso aceitar essa formulacdo como padrdo universal e atemporal de
organizacdo humana. Alarga-se o conceito de Estado e faz com que ele seja associado,

ontologicamente, a manifestagdo do cuidado por um determinado povo. Leia-se:

Porque o ser da existéncia historica do homem esta fundado na temporalidade, isto ¢,
no cuidado, o Estado é, pela sua esséncia, necessario — o Estado ndo como uma
abstrag@o e ndo derivado de um direito imaginado e relativo a uma natureza humana
em si intemporal, mas o Estado como lei da esséncia do ser historico, devido a cuja
articulacdo o povo assegura a duragao historica, isto ¢, a conservagdo da sua missao e
a luta pelo seu encargo. O Estado ¢ o ser historico do povo. (Logica, 2008, p. 249).



92

O Estado, portanto, passa agora a ser entendido como a manifestagdo da
historicidade de um povo. Nesse aspecto, mais uma vez, o pensador em questdo nio fornece
nenhum parametro de como o Estado deva ser articulado. H4 uma omissao proposital no campo
deontologico para fazer emergir, tdo somente, uma tentativa ontologica de apresentar o que seja,
de forma mais nitida, o Estado em sua apari¢dao fenomenal.

A partir do que fora entdo conquistado, oportuniza-se uma tentativa, ja ndo tao as
cegas, de se pensar o que € esse Estado, como ele se articula a partir de um determinado povo
e como o mesmo esta intrinsecamente ligado aos acontecimentos mais eminentes de uma
comunidade. Em sintese, o Estado aparece, em suas diversas acep¢des, enquanto um fenomeno
historico oriundo da compreensao de um determinado povo a partir de seu mundo possivel.

De posse do que até entdo foi levantado, o leitor podera empreender uma viagem
melhor orientada em polémicos escritos de Heidegger que pretendem ser abordados no capitulo
vindouro deste trabalho. Fala-se aqui, notadamente, dos escritos em que Heidegger assumiu
oficialmente o reitorado da universidade, bem como de textos esparsos que pensam e tocam
mais diretamente em temas considerados polémicos por seus comentadores. Adianta-se que nao
se pretende aqui fazer nenhuma defesa ou nenhum ataque a obra do mencionado pensador.
Pretende-se, em principio, acompanhar as interpretacdes formuladas para deixar o leitor
ponderar, por si, se tais formula¢des correspondem ou ndo com o anseio de se colocar melhor

a questdo da politica do que como ela ¢ usualmente tratada.



93

4 ONTOLOGIA POLITICA: ESCRITOS POLITICOS

A terceira parte dessa pesquisa esta assentada nos textos em que Martin Heidegger
enunciou de forma mais evidente uma preocupagdo em pensar filosoficamente questdes
politicas. Notadamente o discurso que fora proferido em 27 de maio de 1933 na ocasido da sua
posse como reitor na Universidade de Freiburg. Além desse texto, conhecido como Discurso
do Reitorado, sao compilados outros de cunho administrativo e, ainda, conferéncias e
pronunciamentos desse mesmo periodo, bem como outros excertos que ndo estdo propriamente

dentro desse lapso temporal, mas que dialogam claramente com o contetido ali explicitado.

4.1 Autonomia, ciéncia e espirito

Tendo como suporte tudo o que se levantou até entdo acerca do pensamento
heideggeriano, adianta-se uma particularidade do discurso do reitorado e de outros proferidos
sob as vestes do cargo que ocupava naquela ocasido. Trata-se de uma tentativa de utilizar uma
linguagem com menor preciosismo que pudesse alcancar o publico em questdo que, ndo
necessariamente seria um leitor de seu trabalho pretérito, sem, contudo, abandonar sua
producado intelectual anterior. O desafio ¢ grande porque forga o reitor a comunicar em uma
linguagem publica aquilo que defendia em seus escritos de forma muito peculiar e diversamente
do entendimento corrente sobre varios textos. Nao ¢ por acaso que a abrangéncia interpretativa
de tais escritos ¢ ainda mais problemdtica (por permitir, ndo raramente, interpretacdes
antagdnicas caso nao se conheca suficientemente o que foi levantado at¢ o momento nesta
pesquisa).

Na medida do possivel, serdo feitas observagdes pertinentes as nuances dessa
polifonia interpretativa enunciada de maneira publica por Heidegger.

Ao assumir o reitorado, Heidegger vislumbrou uma oportunidade de manifestar-se
acerca de uma filosofia politica que, de alguma maneira, mantivesse a coesao € a compreensao
de uma determinada comunidade sobre si mesma. Para que, perseguindo este caminho,
pudessem ser feitas as decisdes e as resolugdes que ele acreditava pertencer essencialmente ao
ser de um povo. E importante destacar que, embora o discurso seja dirigido & comunidade
académica alema, seu intuito ultimo ¢ atingir uma compreensao politica sobre o povo alemao e
o Estado alemdo de acordo com a historicidade desvelada para ele naquela ocasido. Isso trara
algumas implicagdes interessantes acerca do pensamento politico de Heidegger que serdo

expostos, oportunamente, no decorrer deste capitulo.



94

O primeiro paragrafo do discurso do reitorado ja causa um grande estranhamento
ao leitor habitual de suas obras, sem esquecer que se trata, corriqueiramente, de enunciar ja no
principio qual o problema central que o texto intentard perseguir. Ou seja, ¢ neste momento que
Heidegger deixa entrever quais as suas inquietagdes com a responsabilidade do cargo que
ocupara e, paralelamente, como ele acreditava ser capaz de estabelecer essa coesdo da
comunidade académica que, repita-se, pode ser lida em Ultimo grau como uma coesdo do

proprio povo alemao. Neste caminho, leia-se:

Assumir o reitorado, ¢ assumir a obrigacdo de dirigir o espirito desta Escola Superior.
A decisdo de aceitar obedecer, nos professores € nos alunos, nasce e toma forg¢a apenas
a partir do verdadeiro e comum enraizamento na esséncia da Universidade alema. Ora,
esta esséncia ndo atinge a clareza, a grandeza e a poténcia, a ndo ser que, antes de tudo
e sempre, aqueles que dirigem sejam eles mesmos dirigidos — dirigidos pelo carater
inexoravel da missdo espiritual que forga o destino do povo alemao a receber o cunho
tipico da sua histéria. (Escritos Politicos, 1997, p. 93).4

Portanto, os problemas centrais que podem ser extraidos dizem respeito,
inicialmente, a uma determinagdo da esséncia da Universidade alema que, em outras palavras,
pode ser expresso por uma busca pelo ser da Universidade, pela meditagdo sobre o que ¢ faz
com que aquela instituicdo aparega daquele modo especifico, sobre os seus fundamentos
ultimos. H4 ainda que ressaltar como problema da coesdao da comunidade académica enquanto
tal bem como os meandros em que determinadas decisdes sdo assumidas € quais os caminhos
que devem ser desvelados de forma a orientar o comandante daquele navio, bem como a
tripulacdo que fazia parte daquela navegacdo. No tocante ao que Heidegger quer apontar
quando menciona um determinado espirito da escola superior, ¢ importante saber que em
seguida ele apontard com maior clareza sobre o que ele quer dizer com esta expressao.

Por ora, ainda sem ter explicitado o que significa a missdo espiritual da
Universidade, Heidegger segue pontuando quais os problemas que esta comunidade precisa
enfrentar para ver, diante de si, os caminhos possiveis a serem assumidos ou rejeitados. Neste

sentido, questiona:

[...] estamos nos, corpo de mestres e corpo de alunos desta Escola Superior, estamos
no6s verdadeiramente ¢ em comum enraizados na esséncia da Universidade alema?
Esta esséncia tem uma verdadeira forga para marcar com o seu cunho o nosso Dasein?

* A maior parte dos textos trabalhados neste capitulo se encontram compilados em uma tradugio portuguesa
intitulada de Escritos Politicos, editada pelo Instituto Piaget. Para obedecer ao padrao de referéncias da Associagdo
Brasileira de Normas Técnicas — ABNT, optou-se por referenciar utilizando o titulo do livro, ja que quase a
totalidade dos textos ali publicados servirdo de suporte para este capitulo. Contudo, para facilitar a leitura desta
pesquisa, sempre se mencionara, no corpo do texto, a qual documento, especificamente, se esta referenciando com
o intuito de também facilitar a consulta, a quem desejar, do documento original por outros meios.



95

Somente, sem duvida, na condigdo de querermos completamente essa esséncia. Mas
quem disso poderia duvidar? Habitualmente, faz-se prevalecer enquanto caracteristica
essencial da Universidade o fato de ela se <<administrar a si mesma>>; isso deve ser
mantido. Todavia, teremos também meditado a fundo no que essa exigéncia de
autonomia administrativa exige de n6s? (Escritos Politicos, 1997, p. 93)°

Hé entdo um questionamento de Heidegger acerca do fato de se saber ou nao do
que trata a esséncia da Universidade alema. Ademais, questiona-se acerca de tal esséncia ser
capaz ou ndo de contemplar a diversidade existencial que comporta a compreensdo deste povo,
de forma a se perceber, mais facilmente, uma coesao da comunidade universitaria. De antemao
ele assevera que pode até ndo existir um consenso ou um entendimento facilmente acessivel
sobre o que se trata tal esséncia. Contudo, parece existir uma vontade comum de compreender
aquilo que faz uma Universidade ser o que €. Em outras palavras, ¢ perfeitamente possivel que
se partilhe desta comunidade sem nunca ter meditado demoradamente sobre esse ponto, sem
nunca pensar no que ¢ que faz com que esta comunidade se apresente enquanto tal para o mundo,
de um determinado modo. Por outro lado, ndo had davida que o corpo universitario se veja
enquanto existentes que partilham de uma condigdo existencial comum que os une. Neste
sentido, Heidegger pontua que, correntemente, utiliza-se a caracteristica autdrquica da
Universidade como ponto comum ou como 0 que se optaria imediatamente caso se fosse
questionado acerca da esséncia desta institui¢do. Ele concorda que a autonomia administrativa
deve continuar pautando a problematica da esséncia da Universidade, mas segue questionando
se a comunidade assume a fundo essa responsabilidade.

Momentaneamente fica evidenciado que a preocupacao do reitor €, de fato, com
uma meditagdo mais profunda que encontre um fundamento que desnude a ligacdo e a
coexisténcia de um povo que partilha a mesma historia. Neste caso, ja ¢ possivel preparar uma
reflexdo que extrapole os muros universitarios e siga nesta linha de pensamento de maneira a
convergir para uma comunidade nacional, por exemplo. Ao longo do texto esse movimento
parece ser melhor elucidado. De antemao, deixa-se apenas como aviso para guiar uma leitura

mais abrangente sobre o tema.

5 Nesta citagdo evidencia-se o fato de que o tradutor ndo traduziu o termo Dasein. Compartilha-se o entendimento
do tradutor de que Heidegger, neste discurso, faz um jogo com este termo no sentido de, ao mesmo tempo, fazer
referéncia & sua ontologia fundamental ja analisada nesta pesquisa e, ainda, utilizar um termo corrente na
linguagem alema. Neste sentido, na maior parte das vezes que o termo Dasein aparecer neste discurso ele podera
ser traduzido por existéncia sem maiores problemas, com o intuito de fazer essa ligagdo com a linguagem publica
ao mesmo tempo que fica claro uma meng¢@o mais sutil ao seu pensamento filoséfico. Apenas em alguns poucos
trechos do discurso do reitorado que ha uma relagdo direta do termo Dasein com o que foi traduzido por ser-ai.
Nestes casos, fica evidente a referéncia, mesmo porque a simples substituigdo por existéncia, no sentido corrente,
deixaria a passagem incompreensivel.



96

Sabendo que a autonomia administrativa ¢ o referencial comum, de mais facil
acesso para os que partilham do mundo universitario, Heidegger tenta expor de maneira mais

detida qual o sentido dessa autonomia. Apresenta este tema nos seguintes termos:

Autonomia administrativa quer no entanto dizer verdadeiramente: fixarmos a nos
mesmos a tarefa, e determinarmos nos mesmos as diligéncias capazes de a tornar real,
a fim de, ai nessa tarefa, nds mesmos sermos o que temos de ser. Mas sabemos nos
entao quem somos nds mesmos, este corpo de mestre e de alunos da mais alta escola
do povo alemao? Poderemos nés em primeiro lugar sabé-lo sem o mais constante e o
mais acutilante retorno meditativo sobre nés mesmos? (Escritos Politicos, 1997, p.
93).

Na discussao acerca da autonomia, Heidegger faz o inicio da ligacdo entre
universidade e povo alemao. Resta claro que a autonomia, a capacidade de prescrever normas
para si proprio, nao reside em um nada solto no ar. Ela esta relacionada as seguintes questdes
ontoldgicas que ndo podem ser suprimidas para este caso: o que ¢ universidade? Quem sao os
universitarios? Quem sdo os mestres? Quem € o povo que erigiu essas solidas construcdes?
Qual o sentido de se ter uma universidade? Estas sao questdes que surgem ao demorar-se um
pouco mais no problema enfrentado, ou seja, caso se pense o sentido da autonomia conjugada
com o mundo académico. Nesse caminho, Heidegger se depara com uma situagdo que precisa
de uma reflexdo mais demorada. Pensar a autonomia ¢ também pensar, dentre outras oticas, no
alcance que essa autonomia possui. Dai o ponto de contato que se inicia para, em seguida,
pensar mais detidamente a insercdo dessa universidade como elo de ligacdo ao povo alemao
que, invariavelmente, tem responsabilidade por cultivar universidades da maneira que elas sdo
enquanto possibilidade histoérica de relagdo com o saber. Assim, questiona Heidegger pelo ser
dessa universidade e busca compreender como isso auxilia e estd, a0 mesmo tempo, implicado
em uma melhor compreensdo do préprio povo que salvaguarda essa configuracdo politica

especifica em seu seio comunitario, transcreve-se:

A Universidade alema mantendo-se frente a tudo e contra tudo, ndo € outra coisa do
que a vontade que quer em comum a sua esséncia em conformidade com a origem. A
Universidade alema € para nds a Escola Superior que, a partir da ciéncia e gragas a
ciéncia, pretende educar e disciplinar os dirigentes que velam pelo destino do povo
alemao. O querer que quer a esséncia da Universidade alema quer ao mesmo tempo a
ciéncia, na medida em que quer a missao historicamente espiritual do povo alemao
como povo que se reconhece no seu Estado. E preciso que a ciéncia e destino alemao
acedam juntos — na vontade ¢ na esséncia — ao poder. E consegui-lo-do, e s6 o
conseguirdo, se no6s — corpo de mestres e corpo de alunos — em primeiro lugar fizermos
face ao destino alemio na sua mais extrema urgéncia (Escritos Politicos, 1997, p. 94).6

6 , L .

Este manter-se frente a tudo e contra tudo ¢é, na verdade, uma peculiaridade do tradutor desta obra. A tradugéo
mais corrente para essa expressao corresponde a “autoafirmacdo”. Percebe-se isso mais claramente no titulo do
discurso do reitorado que ¢ comumente traduzido por “A autoafirmac¢do da universidade alemad” [die



97

Na busca por uma compreensdo sobre o que seja uma autonomia inerente a
universidade, Heidegger sugere que para alcangéa-la em seu maior grau ¢ fundamental que o
povo volte a si mesmo, de maneira meditativa, com o fulcro de melhor desvelar a sua
propriedade. Assim, no tocante a universidade, ndo ¢ possivel pensa-la a ndo ser de forma
holistica. Nessa esteira de pensamento nao hd, naquele caso, como ndo enfrentar a relagao
intima da universidade com a historicidade do povo alemao. Portanto, Heidegger demarca, logo
no inicio do discurso, uma teia referencial que merece ser considerada.

Na medida que aprofunda suas consideracdes, Heidegger adianta que a origem da
escola superior alema reside em um querer aprimorar-se do proprio alemao, sobretudo nas
questdes decisivas que impactam no destino desse povo. Essa disposi¢do do saber, da educagao
de um povo ¢, para Heidegger, um ponto central no seu entendimento politico de mundo. Nao
ha, nesse passo, como buscar uma ontologia politica na obra do referido pensador sem
considerar o que esta escrito acerca dessas reflexdes sobre o educar e o disciplinar dos dirigentes
da “missao historicamente espiritual” perquirida pelo seu povo. A questao ¢ que a clarividéncia
acerca dessa missao historicamente espiritual ¢ alcangada de forma mais incisiva quanto mais
o povo meditar sobre si e sobre o cuidado de si (Estado).

Por estas razdes que Heidegger acredita ser possivel e mesmo importante que a
ciéncia e o destino de um povo componham em equilibrio o poder. A partir de entdo, € preciso
captar com atengcdo o que essa assertiva propde exatamente. Para auxiliar nesta tarefa,
transcreve-se abaixo, ainda no Discurso do Reitorado, uma consideracao prévia acerca da

ciéncia:

Temos de nos situar de novo sob o poder do comego do nosso Dasein historico pelo
espirito. Esse comeco ¢ a ruptura pela qual se inaugura a filosofia grega. Ai se edifica
o ser humano do Ocidente: a partir da unidade de um povo, em virtude da sua lingua,
pela primeira vez virado para o ente por inteiro, questiona-o e capta-o enquanto o ente
que ¢. Toda a ciéncia ¢ filosofia, quer seja capaz de o saber e querer, quer nao. Toda
a ciéncia continua imbricada nesse comego da filosofia. E dela que extrai a fora da
sua esséncia, supondo em primeiro lugar que ela continua ainda a altura desse comego.
(Escritos Politicos, 1997, p. 95).

Heidegger retoma a origem do pensamento grego para fazer desembocar no
entendimento de conhecimento cultivado pelo povo alemao. O que ele aponta, neste momento,

¢ para aquele admirar-se ou assustar-se genuino com o ente que fez com que se investigasse a

Selbstbehauptung der deutschen Universitdt] mas que nesta edicdo o tradutor optou por “A universidade alema
frente a tudo e contra tudo ela mesma”. Faz-se essa ressalva em razdo da atipicidade da tradugdo proposta na edi¢io
ora utilizada.



98

respeito do conhecimento e fizesse surgir a filosofia no seio da Grécia Antiga. Em seguida,
Heidegger compreende que essa retomada do impulso originario de conhecer o ente enquanto
tal seria um movimento capaz de promover um salto a partir ciéncia e em dire¢do a um porvir
que ele acreditava ser capaz de redefinir os tragos de uma comunidade. Naturalmente que
quando ele fala aqui em ciéncia, esta palavra estd muito mais préxima das problematizagdes
gregas enquanto episteme do que, propriamente, com as no¢des modernas e contemporaneas de
ciéncia. Ele tenta fazer um alerta para que seja possivel re-tomar [wieder-holen] a compreensao
de como a questao do conhecimento propriamente dito aparece no mundo grego € se consuma
também na formag¢do do povo alemdo e na compreensdao da esséncia do que seja uma
universidade. Para problematizar um pouco melhor essa retomada da questao do ser através do
caminho ontoldgico sugerido por Heidegger, sugere-se a leitura da seguinte passagem contida
na prelecao proferida no segundo semestre do ano de 1934-35 na Universidade de Freiburg e

intitulada de Introducdo a Metafisica:

Perguntar: Qual a posicdo do Ser? — ndo significa nada menos do que re-tomar
(wieder-holen) o inicio da nossa existéncia historico-espiritual, para o transformar
num outro inicio. Tal é possivel. E até a forma normativa da Historia, ja que parte do
acontecimento fundamental. No entanto, um inicio ndo se repete pelo fato de se
retornar a ele enquanto algo de remoto, de anterior, e agora conhecido que apenas se
deva imitar, mas sim recomec¢ando-se o inicio de um modo mais originario,
nomeadamente implicando toda a estranheza, obscuridade e incerteza que um
verdadeiro inicio traz consigo. A repeti¢do, como nds a compreendemos, ¢ tudo
menos a continuacgao corretiva do habitual por via dos meios habituais. (Introdugao a
metafisica, 1997b, p. 46).

Assim, quando ele sugere a ciéncia como meta para a universidade e como dirigente
do destino alemdo, diz-se, em verdade, que ¢ preciso lembrar e ter como horizonte essa relagdo
genuina de um espanto com o ente que aparece, que simplesmente ¢, juntamente com a
necessidade de compartilhamento dessa descoberta. Ciéncia aqui, grosso modo, deve ser
entendida como aquilo que diz sobre o ser dos entes. Por este motivo, nenhuma ciéncia esta
dissociada da filosofia e, tampouco, pode olvidar seu horizonte hermenéutico liberador de
compreensdo. O isolamento desses entendimentos em 4areas cada vez mais segmentadas e
incomunicaveis entre si, faz com que o entendimento sobre o proprio povo seja igualmente
fragmentado.

Retomar o fundamento da ciéncia e considerar ndo so a tradicdo como, também, a
existéncia enquanto ser-no-mundo-com-os-outros faz com que Heidegger vislumbre uma
totalidade referencial que implicara, diretamente, sobre os papeis decisivos em uma

comunidade.



99

Percebe-se que, em varios momentos, Heidegger enfatiza e circunscreve seu
pensamento ao povo alemdo ou a comunidade académica alema. Isso faz com que se questione
se todo e qualquer trabalho nessa seara ndo seria indcuo em outro contexto que nao o daquela
situagdo alema especifica e, pior, se ndo padeceria tal discurso de um excesso de nacionalismo
que simplesmente ndo contemple a existéncia de outros povos. Neste aspecto, € preciso conferir
um trecho do discurso do mencionado autor, proferido em Leipzig, em 11 de novembro de

1933:

Querer uma verdadeira comunidade popular distingue-se tdo bem de uma fraternidade
internacional inconsistente e que ndo leva a nada, como de uma cega dominagao
tirAnica. Esta vontade age para além dessa oposicao. Engendra a abertura e a bravura
no seio das quais povos e Estados podem afirmar-se tanto em relacdo a si mesmos
como uns em relacdo aos outros. (Escritos Politicos, 1997, p. 115).

Evidencia-se, com isso, que a filosofia politica de Heidegger implica, em ultimo
grau, que um povo deve sempre ser o responsavel pelo seu destino, historia e senhor das suas
decisdes, ainda que opte por nada decidir. Acreditava ele que o trabalho de autoconhecimento
desvelaria situagdes impares sobre determinados povos. Assim, ndao se sentia seguro (ou nao
acreditava ser o melhor caminho) para discorrer acerca de uma politica universal, sobre uma
eventual comunidade humana. Lembra-se, a proposta de Heidegger vai de encontro as bases
filosoficas modernas e, portanto, ndo se pensa um sujeito universal capaz de normatizar para a
humanidade. Por outro lado, o sentimento de comum pertencimento ao povo alemao fez com
que o mencionado autor tivesse seguranga de apontar mais livremente sobre as nuances politicas
desta comunidade. E em relagdo aos demais povos? Heidegger € claro: o autoconhecimento dos
povos engendraria uma autoafirmagdo desses povos de forma muito mais auténtica e genuina
do que ele proprio poderia supor. Nao se pensa, de inicio, em suprimir diferengas, parece que
o caminho proposto ¢ até o contrario: perceber as diferencas e pensar algo a partir disso.
Heidegger acreditava na independéncia dos povos para versarem sobre suas proprias existéncias
e, sO entdo, seria possivel pensar em uma coexisténcia no sentido pratico do termo. Nesta
coexisténcia seriam expostos os conflitos e dificuldades de compartilhamento de mundo, da
mesma maneira que ja foi trabalhado até aqui esses temas. E com esse intuito que ele apresenta,

ainda nesse discurso pronunciado em Leipzig em 11 de novembro de 1933, o seguinte:

De que género de acontecimento se trata? O povo reconquista a verdade da sua
vontade de existir; pois <<verdade>> ndo ¢ outra coisa do que a plena evidéncia
daquilo que torna um povo seguro, claro ¢ forte na sua agdo e no seu saber. De uma
tal vontade jorra a auténtica vontade de saber. E essa vontade de saber circunscreve
aquilo que o saber pode pretender. E a partir dai, finalmente, que sio medidos os



100

limites dentro dos quais um verdadeiro questionamento e uma verdadeira investigagao
devem estabelecer os seus fundamentos e dar as suas provas. E a partir daqui que,
para nds, a ciéncia tem a sua origem. Fla est4 ligada e reconduz-se a necessidade de
uma existéncia (Dasein) popular responsavel por si. Por pouco que tenha passado por
esta necessidade, a ciéncia ¢ entdo a paixdo pedagogica de querer saber para tornar-se
sabedor. Mas ser sabedor significa para nds: ser senhores das coisas com toda a
lucidez e estar resolvidos a agir. (Escritos Politicos, 1997, p. 116).

No trecho acima colacionado ha uma clara alusdo ao tornar-se senhor da propria
acdo através de uma incisiva sabedoria sobre as decisdes assumidas. Assim Heidegger deixa
claro o seu empenho com a questdo da autonomia administrativa de um povo, seja no ambito
académico, seja em um comum pertencimento de outro ambito, 0 que posteriormente sera
melhor analisado.

A ciéncia, o conhecimento ou a sabedoria, auxiliam na busca da propriedade de um
povo. E s6 através desse saber existir com os outros ¢ em um mundo que aparecem as
dificuldades de uma decisdo que busca ser autdbnoma. Nao obstante, demarca-se: uma decisdo
autonoma implicard em uma decisdo de maior responsabilidade, ja que devera falar por si.

Reconhecer limitagdes, ponderar determinadas tradicdes e perquirir uma
historicidade, certamente que implica também na questdo da autonomia de uma determinada
comunidade. Contudo, ignorar a pertinéncia de tais temas ao assumir uma decisao qualquer &,
em verdade, ndo contemplar, na inteireza possivel, 0 momento decisivo que se impde. Fingir
que nao ha limitagdes ndo faz com que elas simplesmente desaparecam, ocorre apenas uma
visdo reducionista daquilo que se propde a enfrentar. Por esta razdo que Heidegger traduz
exemplarmente a ciéncia enquanto uma paixdo pedagdgica de querer saber para tornar-se
sabedor. Ora, fala-se de um pdthos, de uma disposi¢ao afetiva, de voltar-se ao ente e, junto a
ele, apreender o que for possivel com o Unico intento de melhor compreender a mundanidade.

Por outro lado, a ciéncia ndo caminha sozinha e de uma forma qualquer no seio de
um povo, ¢ importante que se reconheca a intima relacdo entre ciéncia, historicidade,
temporalidade e mundanidade. Em outras palavras, ao parafrasear Esquilo, Heidegger escreve:
“cada saber das coisas fica em primeiro lugar entregue sem defesa ao poder excessivo do
destino e fica sem palavras perante ele.” (Escritos Politicos, 1997, p. 95). A ciéncia, assim, ndo
parece ser uma necessidade, algo que acontece tal e qual independentemente das circunstancias,
¢ antes, uma decisao de portar-se de um determinado modo junto ao ente, ou seja, trata-se de

uma possibilidade. Ainda com a inspiragao dos antigos, Heidegger explica:

Para os gregos, a ciéncia ndo ¢ um <<bem cultural>>; ¢ pelo contrario o lugar
intermédio que determina no mais intimo todo o Dasein do povo e do Estado. A
ciéncia, para eles, ndo ¢ também um simples meio de tornar consciente o que €



101

inconsciente; € a poténcia que mantém acerado e encerra por toda a parte o Dasein na
sua totalidade. (Escritos Politicos, 1997, p. 96).

E o saber de um povo sobre si mesmo e sobre 0 mundo que determina a existéncia
desse mesmo povo bem como delineia o seu Estado. Heidegger escava as origens do
conhecimento ocidental a partir de uma perspectiva grega para fazer aparecer a sua
compreensdo sobre uma orientagcdo politica com o fulcro de desvencilhar-se das amarras da
ciéncia politica moderna e também da interpretagdo medieval do mundo. Assim, Heidegger
destaca que tanto a interpretagdo de mundo proposta pela teologia cristd como, posteriormente,
o pensamento técnico instaurado pela modernidade possuem uma ligagao com o nascedouro da
filosofia grega. Contudo, estas posturas compreensivas acabam por distanciar, cada vez mais,
a percepgdo da totalidade e da origem de todo conhecimento como os gregos discutiam. Por
outro lado, o autor em aprego vislumbra uma possibilidade de se fazer um novo comego. A
proposta do seu trabalho ¢ ousada e reside em uma retomada dessa experiéncia originaria como
ente de forma a garantir uma nova fundagao para a propria ciéncia e, consequentemente, para
0 que se pensa enquanto universidade que impactard, sem davidas, no seio de uma comunidade.

O curioso, ¢ que Heidegger faz um apelo no sentido de que ¢ preciso revisitar essas
origens ¢ a grandeza que elas carregam consigo, mas nao se trata de um eventual saudosismo
ou uma tentativa de resgatar o que nao mais seria. Defende-se, neste trabalho, que ele, em
verdade, tenta resgatar o comportamento grego no tocante a sua relacdo inicial com o ente.
Deixar-se maravilhar ou deixar-se espantar com o ente e, a partir dai e das incertezas e
insegurangas que, inevitavelmente, surgirdo, tentar construir um novo caminho possivel. As
palavras aqui utilizadas sdo propositais de forma a remeter a expressao grega 70 thaumazein, a
experiéncia de maravilhamento, mesclada com espanto e admiracdo que ¢ concebida como o
inicio do filosofar e de todo o conhecimento. Trata-se de um episddio iconico trabalhado na
obra Teeteto, de Platdo.” Desta maneira, ndo é simplesmente um retorno a antiguidade que
Heidegger propde como saida politica, mas sim um voltar-se para essa experiéncia originaria
que foi capaz de consumar o Ocidente no que ele €. Ao apontar para as nuances e desvios
propostos pela interpretagdo de mundo da teologia cristd e, depois, pela técnica moderna,
Heidegger intenta apresentar um outro caminho. O problema ¢ que esse caminho ainda nao esta

formulado, ndo ha uma baliza interpretativa fechada para que se possa levantar uma bandeira

"No Discurso do Reitorado ha uma série de sutilezas que remetem o leitor aos escritos platonicos. Isso ndo
significa que ha uma reproducéo ou uma identidade de teses nas obras do autor grego com o alemao. Trata-se,
contudo, de importantes referéncias que deixa claro o intento de Heidegger em dialogar, sobretudo, com a eminente
obra “A Republica” de Platdo. Nao por acaso que o desfecho do discurso ¢ uma citagdo desta obra com uma
traducdo inteiramente ndo convencional cunhada pelo proprio Heidegger.



102

ou nele seguir tranquilamente. O apelo do autor alemdo ¢ no sentido da retomada
[ Wiederholung] dessa experiéncia junto ao ente tal qual os gregos fizeram para que entdo se
tenha condi¢des de visualizar um novo comego politico. Essa parece ser a proposta de

Heidegger, veja-se:

Mas nem por isso o comego foi superado, e muito menos abolido. Porque, supondo
que a ciéncia originalmente grega ¢ qualquer coisa de grande, entdo o que nela ha de
maior continua a ser o comego dessa grandeza. A esséncia da ciéncia ndo poderia
sequer ser esvaziada e usada, como acontece hoje, apesar de todos os resultados e de
todas as <<organizacdes internacionais™>>, se a grandeza do comeg¢o ndo se
mantivesse ainda. O comeco ainda €. Nao se encontra atras de nés como o que foi ha
muito tempo; pelo contrario, estd a nossa frente. Enquanto aquilo que ha de maior, o
comego passou antecipadamente por cima do que estava para vir, € assim também por
cima de n6és mesmos, para ir muito a frente. O comeco foi o irromper no nosso futuro:
mantém-se ai como a longinqua injung@o que nos ¢ dirigida de nos juntarmos de novo
a grandeza. (Escritos Politicos, 1997, p. 96).

E na tentativa de reassumir esse grandioso comeco da filosofia que Heidegger tenta
chamar a atencao dos seus ouvintes. Contudo, esse reencontro com a filosofia grega, aquela
experiéncia tal qual foi assumida como tarefa, trabalho e missdo daquele povo antigo,
dificilmente sera simplesmente colocada como base do povo alemao que entdo tentava se unir.
A proposta de Heidegger ¢ que a retomada da filosofia grega promovesse um direcionamento
rumo ao porvir no sentido de reorientar o seu povo. Como se trata de uma tradicao ha muito
esquecida e violada, Heidegger espera que esse reencontro fagca aparecer uma nova ordem
politica. Contudo, acerca dessa nova ordem ele pouco ou quase nada pode dizer. A revisitacao
do pensamento grego passa por cima das estruturagdes presentes e aparece enquanto porvir. O
comego ndo estaria, portanto, atras de si, mas sim a frente. Isso porque as decisdes e a
organizacdo da Grécia Antiga, dificilmente, seriam adotadas fidedignamente pelos seus
compatriotas, mas a possibilidade de fazer surgir algo inteiramente diverso, através desse
reencontro maravilhado com o ente, liberaria uma compreensdo propria e auténtica das
existéncias que clamavam por um norte a seguir.

Hé uma alocucao proferida por Heidegger em 25 de novembro de 1933, por ocasido
da matricula dos estudantes, e que foi intitulada “O estudante alemao como trabalhador” em
que ele apresenta de maneira mais evidente essa relacdo da temporalidade, historicidade e

decisdo politica. Transcreve-se abaixo um trecho desta ocasido:

Pois <<ser historico>> quer dizer: saber enquanto povo que a histéria ndo ¢ o que se
passou, e ainda menos o que ¢é presente; que €, pelo contrario, empreender e suportar,
de tal forma que o tempo presente seja tomado de alto a baixo a partir de um futuro
que ndo cessa de ser em todo o impeto da sua vinda. O futuro de um povo ndo consiste



103

de forma alguma no que ainda ndo ¢é. Ele ndo ¢ a ndo ser como vinda. Ele vem. E ¢
vindo que assim que ele é, ai, no coracdo da decisdo sabia pela qual um povo se
recorda a si mesmo, e assim se transporta extaticamente ao seio do impeto com que o
destino se lhe dirige. (Escritos politicos, 1997, p. 120).

Assim, fundado na temporalidade de que o futuro também &, e so por tal ¢ possivel
pensé-lo e sobre ele discorrer, Heidegger tenta apresentar com clareza qual seria entdo o porvir
do povo alemao, fundado na sua historicidade, caso esse povo a quisesse assumir enquanto tal.
Neste aspecto, mais uma vez, ha a necessidade de se fortalecer a autonomia de um determinado
povo. Nao ha como vislumbrar o porvir de um povo se este ndo se decide enquanto tal. Nao
obstante, de acordo com Heidegger, o porvir sempre vem e nao s6 no sentido de que um dia
algo chegara, mas no sentido de que o porvir esta, desde sempre, aberto e enderegado ao povo
enquanto possibilidade que precisa entdo assumir, nessa historicidade, o seu destino. Essa
assungdo ¢ feita através da decisdo. E importante que o povo se reconhega como tal para que
possa também reconhecer os limites das decisdes autonomas e sobre elas assentar o seu destino.

O caminho politico proposto por Heidegger ¢ o caminho da sabedoria sobre si
mesmo. Uma comunidade que ¢ sabedora de si, das suas peculiaridades, dos seus limites, da
sua histéria, do seu poder criativo, pode entdo lancar-se as empreitadas que julgarem
condizentes com as suas necessidades e vontades. Vislumbra-se entdo, pensa-se, a possibilidade
de erigir uma solida e coesa comunidade politica através do exercicio de coexisténcia
harmonica e que seja sabedora de si. Trata-se de uma comunidade capaz de enfrentar seus
problemas, seus questionamentos, seus posicionamentos ante o mundo de uma forma em que
todos sejam contemplados a partir de suas decisdes e que todos tenham condic¢des de alcangar
a compreensao do caminho que se estd optando em seguir.

A direcao destinal é entdo descortinada a comunidade com uma clareza
proporcional ao seu empenho de voltar-se sobre si € pensar-se enquanto uma comunidade que
partilha o mundo com os outros.

Reforga-se, o fortalecimento de um povo nao implica em uma aniquila¢ao daqueles
que ndo compartilhariam da mesma maneira de ver o mundo. Heidegger ndao pensava no
fortalecimento do povo alemao como forma de se fechar para o mundo. Ao contrario, acreditava
que a auténtica manifestacdo dos povos forcaria uma coexisténcia mais verdadeira com o
diverso. Em um texto que fora escrito, provavelmente, no final do ano de 1936, intitulado “Para
nos conseguirmos explicar em conjunto sobre o fundamental”, Heidegger enfrenta essa
eventual discrepancia que poderia surgir entre dois ou mais povos distintos. Relembra que os

gregos, na sua grande habilidade politica, expuseram-se mesmo ao que era gritantemente



104

estranho e incomum, a saber, aos asiaticos, € que essa exposi¢ao resultou em um fortalecimento

e em um enriquecimento da sua forma de pensar. Seguindo sua explanacdo, conclui:

Se chegarmos a colocar a existéncia histérica dos dois povos vizinhos no horizonte
destas meditagdes (de que o pensamento de ponta € renovar a arquitetura fundamental
do ser ocidental), s6 entdo comegara a abrir-se pela sua vizinhanga o espago proprio,
na sua mais vasta amplitude. Se os povos ai quiserem penetrar, e isso significa: se
quiserem configura-lo pelo seu trabalho, entdo sera preciso que as condi¢des radicais
de um entendimento auténtico sejam claramente presentes ao olho do espirito. Elas
sdo duas: a grande vontade de se escutarem um ao outro, € a coragem contida de
obedecerem a sua propria determinagdo. A primeira ndo se deixa iludir nem
enfraquecer pelos resultados fugazes de um entendimento sem mérito. A segunda
torna cada um dos dois que se entendem mutuamente digno de si mesmo, e somente
assim aberto ao outro. (Escritos politicos, 1997, p. 150).

Percebe-se, assim, que pelo menos duas grandes diretrizes guiavam o entendimento
de Heidegger acerca da convivéncia dos povos. Ele acreditava que deveria ser exercitado, em
primeiro lugar, a escuta do diverso. Escutar o outro € ponto central para o estabelecimento de
um didlogo e de uma compreensdo mais alargada do mundo. Em segundo plano, deveria se ter
a determinagdo de s6 agir de acordo com as decisdes oriundas do proprio povo. Novamente €
um retorno ao tema da autonomia nos escritos politicos. Assim, a escuta deveria ser sempre
aberta, mas a decisao pelo agir deveria ser tomada, em tltima instancia, pelos proprios senhores
da acao.

Perscrutar a si proprio pode ser vista como a méxima politica heideggeriana. Uma
retomada do “conhece-te a ti mesmo”. Contudo, esse voltar-se a si proprio deveria ser feito de
acordo com a descoberta filoso6fica compromissada apenas com o proprio ente que aparece.
Heidegger questiona um esvaziamento da ciéncia, com o advento da modernidade, no sentido
de forgar o ente a se manifestar de acordo com a vontade de um pretenso observador. Forgar o
ente a responder as questdes que eventualmente se teriam. Nao € esse caminho de uma ciéncia
isolada em si mesma que o autor em foco propunha aos seus contemporaneos. Tentava, antes,
assumir o impulso originario da filosofia como forma genuina de desvelar o porvir que insistia
em se fazer presente. E qual seria entdo essa tarefa inicial? Como ela pode ser melhor
entendida? Como deve se portar a ciéncia, o povo e a universidade ante essas provocagdes?

Heidegger assim enuncia:

Entdo, o que inicialmente foi a tarefa dos gregos — a resisténcia admirativa perante o
ente — transforma-se na de se estar, plenamente a descoberto, exposto ao que se retira
e ¢ incerto, ou seja, ao que ¢ problematico, i.e., digno de ser posto em questdo.
Questionar, entdo, ndo ¢ ja somente a fase superdvel que precede a resposta, que nao
seria outra coisa do que o saber. Questionar, pelo contrario, torna-se em si mesmo a
figura em que o saber culmina. O questionamento desenvolve a sua for¢a maior, a de



105

abrir e descobrir o essencial de todas as coisas. Questionar forca entdo a simplificar
ao extremo o olhar dirigido para o incontornavel. (Escritos politicos, 1997, p. 97).

A ciéncia deve se pautar pelos seus questionamentos. A sabedoria reside muito mais
fortemente nas questdes formuladas do que nas respostas alcangadas. Um problema nao deve
ser assim considerado em razao de um recorte qualquer que se faz porque ¢ preciso produzir
alguma resposta previamente determinada ou esperada. O problema surge ante a uma
manifestagdo incontornével e incémoda que ndo pode ser rapidamente extirpado. E ele o guia
de toda a inquietacdo filoséfica e do pensamento. A boa formulagdo de um problema parece
trazer mais clareza do que uma série de respostas sobre questdes que ndo estdo oportunamente
colocadas. Saber lidar com o incomodo, com o incontornavel, ou mesmo com aquilo que extasia
o pensador aponta para uma grande conquista da ciéncia. Nao se pode esquecer que essa
proposta também estd intimamente relacionada com o que Heidegger ponderou acerca do
desvelamento e da verdade. Heidegger reiteradamente trabalha essa questdo no intuito de
apontar que o ente se apresenta em uma determinada totalidade, mas, sem querer dizer com isso,
que seria possivel um esgotamento da apreciacdo desse mesmo ente.

Fica evidente a preocupacdo de Heidegger com a questdo cientifica universitaria
sendo reproduzida meramente como um trabalho de Sisifo. Para ele, o trabalho deve estar
sempre guiado por um sentido que o fundamenta. A perda do horizonte semantico do trabalho,
a saber, a perda com a relagdo originaria junto ao ente, levaria uma comunidade ao seu
desligamento com ela propria. Nao importa o que se faga, ¢ preciso compreender o porqué de
se estar fazendo isto ou aquilo. E com este pensamento que Heidegger propde essa
problematizacao histérica tdo pouco comum de uma origem longinqua, de mais de dois mil
anos, de um povo que, geograficamente considerado, também nao possuiria nenhuma
identidade com o povo alemao. Por isso a meng¢do a uma missdo espiritual. Trata-se de uma
retomada a partir de uma origem que ele marca como sendo a origem do pensamento ocidental.
O comum pertencimento a este pensamento, logo, ndo pode ser extraido a partir de
aproximacgodes bioldgicas, culturais, territoriais ou algo que o valha. Heidegger acreditava ser
possivel um novo movimento “cientifico” partindo da experiéncia dos filosofos gregos. Seria
1sso um grande absurdo? Poderia assim ser visto, caso o ocidente ndo tivesse ja presenciado o
proprio Renascimento como um movimento europeu que teve como base algo semelhante a
empreitada heideggeriana. Nao se quer aqui fazer aproximagdes do movimento renascentista
com a filosofia ontoldgica trabalhada. Nao ¢ isso. Menciona-se, apenas, para exemplificar que

a origem grega, desde sempre, esteve a frente de todo o pensar ocidental.



106

O saber culminaria, entdo, com o proprio questionar. O questionamento nao passa
mais a ser visto como uma etapa qualquer que estava 14 apenas com o intuito de colher
determinadas respostas. Ele deve ser colocado e enfrentado por uma comunidade como um
problema que se avizinhou. Direcionar-se a esse questionamento no intuito de fazer desvelar
uma compreensdo que ainda ndo se alcangou. Os caminhos liberados podem ser os mais
variados, mas Heidegger entendia que o questionar, por si, for¢aria uma simplificagdo do olhar
dirigido ao incontornavel. Assim, o povo poderia se debrugar na tentativa de melhor visualizar
o que simplesmente nao pode ser desconsiderado.

O caminho proposto apontaria para uma melhor comunicacdo entre os saberes.
Romperia com o siléncio e com o abismo de um conhecimento cada vez mais setorizado e

especializado. Em outras palavras:

Questionar assim faz com que se quebrem o isolamento e a esclerose das ciéncias em
disciplinas separadas, retine-as a partir da sua dispersdo sem limite e sem finalidade
em campos ¢ setores dissociados, e expde de novo a ciéncia imediatamente a
fecundidade e aos beneficios de todas as poténcias configuradoras-de-mundo do
Dasein humano e historico — tais como sdo ai: natureza, histéria, lingua; povo,
costumes, Estado; poesia, pensamento, fé; doenga, loucura, morte; direito, economia,
técnica. (Escritos politicos, 1997, p. 97).

A clareza no questionar, defendia Heidegger, reintegraria os campos do saber,
devolveria ao povo uma compreensdo de que o trabalho ndo pode ser meramente executado,
sem maiores indagagdes. Assim, enuncia os grandes problemas direcionadores com os quais a
academia, usualmente, se debruca, ndo obstante, venha perdendo espaco para um saber
gradualmente mais pragmatico e diminuto em relacao a totalidade do ente que se apresentava.

Neste sentido, Francois Fédier, em seu texto intitulado “Voltar a ter mais decéncia”,

corrobora com o posicionamento aqui defendido nos seguintes termos:

Hé4 muito tempo que esta em curso um processo que ameaga levar a ideia de
Universidade a sua perda; esse processo pode ser visto como homogéneo aquele pelo
qual a verdade acaba por ndo ter outro sentido que ndo o pragmatico, e a ciéncia por
ndo ter outro valor que ndo o da eficdcia. (FEDIER, 1997, p. 44).

Além de perceber a tentativa de Heidegger em resgatar um sentido outro que nao o
meramente pragmatico para a universidade, Francois Fédier sutilmente aponta para uma
disposicdo afetiva que estava presente na elaboracdo do discurso do reitorado: o medo. A
ameaga que rondava a universidade bem como o préprio povo alemao parece ter ditado o tom
dos escritos politicos heideggerianos dessa época. H4 uma presenga constante de um sentir-se

ameacado, seja pela fragmentacao dos saberes, seja pela possibilidade de uma desfiguragao da



107

universidade, seja pela fragmenta¢do do proprio povo alemao. Nesse caminho, Heidegger
buscava realizar um discurso conciliatério com o seu proprio povo, no seio da universidade.
Todavia, ainda que se trate de um discurso sereno em sua maior parte, ha nos trechos ja citados
€ nos outros que ainda ndo o foram, a presenca de uma disposi¢ao afetiva que sentia uma ameaga
direcionada contra aquilo que Heidegger acreditava e gostaria de ver preservado. A ameaga se
dava exatamente em um eventual “declinio” ou “ruina” desse povo que ele gostaria que se
reencontrasse com a sua grandeza. Provavelmente por isso ha esse direcionamento textual
remontando a uma espécie de retomada e de assungao de um destino do povo alemao dando a
entender que algum perigo estivesse ali a espreita, de forma permanente, e que, se nada fosse
feito, tudo poderia ruir.

Nessa tentativa de religar o povo consigo proprio, Heidegger retoma o que ele
nomeou como missao espiritual e tenta explicar de forma mais clara do que isso se trata. Aos
leitores habituais de suas obras, resta evidente que “espirito” ndo ¢ um termo que ele utiliza e,
na verdade, tenta até dele se afastar, pelo menos até o0 momento da assungdo do reitorado. Neste
sentido, ele tenta explicar o que poderia significar a utilizagdo deste termo. Acrescente-se a isso,
o fato de a passagem abaixo ser uma das mais problematicas no discurso do reitorado em razao
de parecer mais com um simples e assustado apelo politico propriamente dito do que com um

pensamento serenamente ponderado. Veja-se:

Porque <<espirito>> ndo ¢ nem a sutileza vazia, nem o jogo sem envolvimento do
bom senso, nem o exercicio interminavel do entendimento entregue as suas analises,
e ainda menos a razao universal. O espirito ¢é, pelo contrario: de acordo com o tom da
origem, saber decidir-se pela esséncia do ser. E o mundo espiritual de um povo néo é
o piso acrescentado de uma cultura, tal como néo ¢ o arsenal de conhecimentos e dos
valores utilizaveis. E, pelo contrario, o poder da experiéncia mais profunda das forgas
que ligam um povo a sua terra e ao seu sangue, como poder do mais intimo despertar
e da mais extrema vibragdo do seu Dasein. S6 um mundo espiritual ¢, para um povo,
garante de sua grandeza. Pois forga a decidir constantemente entre querer a grandeza
e deixar-se ir na queda; forga a que essa constante decis@o se torne na cadéncia que se
trata de imprimir a marcha que o nosso povo iniciou em dire¢do a sua histdria futura.
(Escritos politicos, 1998, p. 98).

Reitera-se: a tentativa de vislumbrar uma missao espiritual ao povo alemao diz
respeito a uma retomada do saber origindrio que alteraria o direcionamento daquela
comunidade rumo a um porvir que Heidegger conseguia vislumbrar como sendo algo grandioso
e garantidor da coesdo e preservacao daquilo que ele julgava ser o mais intimo e importante
para a constituicdo desse povo. Neste sentido, ao se falar de espirito ndo se pode associar com
o conceito de alma da teologia cristd, por exemplo, € nem com a manifestagdo de um curso

predeterminado da histéria guiado por uma razao universal. Heidegger ndo busca aqui uma



108

reaproximacao, como ja se viu por varias vezes, com a filosofia medieval ou com a filosofia
moderna. Emprega esse termo como ponte de acesso do entendimento comum com o que ele
estava disposto a propor.

Espirito seria entdo uma decisdo pela retomada da esséncia do ser. E um apelo a
origem do modo de ser ocidental, que ndo surgiu na Alemanha, mas em solo e tempo mais
longinquos que determinam o modo de ser desse povo. Segundo o autor, seria uma decisdo pela
esséncia do ser. Em outras palavras: uma retomada do pensamento ontologico. Essa missdao nao
deveria ser assumida como uma série de sujeitos que se identificam apenas em razao de uma
eventual cultura propagada e disseminada em determinados limites territoriais. A aposta de
Heidegger ¢ que o espirito falaria ao povo alemao a partir de um encontro originario com as
questdes fundamentais que fizeram da filosofia e da ciéncia o que elas foram capazes de
alcancar. Este encontro nao se daria pelo saber acumulado e, tampouco, pelo pragmatismo
conquistado por essas ciéncias, mas, primordialmente, pelo impulso da vontade de entregar-se
ao ente enquanto tal. E neste caminho que o espirito enunciado neste discurso deve ser
compreendido. Mesmo porque, quando ele assevera que € através dessa ligagdo que o povo
assume a experiéncia mais profunda com a sua terra € com o seu sangue, ele aponta para uma
ligagdo intima do povo consigo proprio e com o seu mundo.

Assim, retoma seu pensamento afirmando que s6 essa compreensdo partilhada de
mundo espiritual pode garantir a coes@o de um povo que ruma para algo, decididamente, maior.
Acreditava que essa decisdo de assumir uma determinada missao espiritual era o caminho para

retomar uma grandeza futura baseada naquilo que os gregos ja tinham vislumbrado.

4.2 O consumar e a luta

Mais adiante, Heidegger, ainda no discurso do reitorado, tenta formular uma
configuracdo mais nitida sobre uma possivel estruturacdo da universidade. Novamente, neste
trecho, hd uma forte ligagao com a filosofia platonica na divisao das tarefas que deveriam fundar
uma polis ideal, de acordo com a proposta do eminente filosofo grego em seu livro “A

Republica”. Heidegger praticamente faz uma releitura da proposta platonica afirmando que o

8 Caso se pense aqui terra e sangue como sindnimos de patria (solo geograficamente delimitado) e identidade
bioldgica, isto implicaria em uma contradi¢gdo com todo o restante da obra do pensador alemdo. Heidegger ¢
peremptorio ao afastar um entendimento meramente biologico para o ser-ai bem como, em nenhum momento,
assume uma limitagao territorial para definir o que em suas obras ele pontua como sendo a terra.



109

corpo estudantil alemdo deveria se reconectar com a comunidade em geral através de trés
grandes lagos, a saber: através do servigo de trabalho, servico de defesa e servi¢o do saber.

No tocante ao servico de trabalho, enuncia:

O primeiro lago € aquele que o liga a comunidade do povo. Obriga, assumindo a sua
parte e fazendo parte, a participar nas penas, nas aspiragoes e nos saberes de todas as
categorias sociais e de todas as partes do povo. Este laco ¢ doravante concretizado e
firmado no Dasein estudantil pelo servico de trabalho. (Escritos politicos, 1997, p.
99).

Com o servigo de trabalho, Heidegger defendia que o corpo estudantil passaria
entdo a ter uma compreensdo mais clara acerca das tarefas necessarias para a manutengdo de
uma comunidade. Trata-se de uma reaproximagdo com o povo que, com a especializagdo
cientifica progressiva, poderia se sentir alijado do ambiente universitario e, da mesma forma,
faria com que os estudantes percebessem a importancia do trabalho em todos os setores de uma
comunidade. Heidegger buscava uma compreensdo da totalidade de uma comunidade para que
nenhum trabalho fosse assumido como alheio a missdo espiritual pensada para um povo.

Pensou-se também no chamado servigo de defesa e este € um tanto quanto curioso

para se pensar no ambito meramente universitario, veja-se:

O segundo lago ¢ aquele que liga a honra e ao destino da nagdo, entre os outros povos.
Exige — firmada no saber e no saber-fazer, e escorada pela disciplina — a
disponibilidade de pagar com a sua pessoa até o fim. Este lago envolve e penetra de
futuro o Dasein estudantil no seu todo como servigo de defesa. (Escritos politicos,
1997, p. 99).

A partir desse trecho fica claro a intengdo de Heidegger em pensar politicamente
muito além do ambito universitario. Ele estd, explicitamente, falando de uma necessidade de se
pensar a defesa de um povo “pagando com a sua pessoa até o fim”. Rememora-se que ele
buscava a autonomia de um povo e que acreditava que tal compreensao alcangada deveria ser
fundamento tinico e exclusivo para as decisdes oriundas desse mesmo povo. Nesse caso, resta
claro o seu intuito de fazer com que um povo nao cedesse a uma heteronormatividade, inclusive
dispondo de sua propria existéncia em uma luta por aquilo que se decidisse. De fato, Heidegger
estava pensando em uma nova concep¢ao politica e de comunidade e nao se furtou em
problematizar acerca da necessidade de defesa do seu povo. Contudo, hd sempre um
estranhamento nessa passagem do discurso por dizer respeito ndo a um chefe de estado fazendo

um discurso para uma na¢do, mas sim de um reitor. Aquele reitor parecia acreditar ter condi¢des



110

de decidir e interferir nas decisdes dos grandes dirigentes do povo alemao ou mesmo de tornar-
se, em ultima instancia, um grande guia do seu povo.
Nao por acaso segue enunciando o terceiro servigo, o servigo do saber da seguinte

maneira:

O terceiro lago do corpo estudantil é aquele que o liga a missdo espiritual do povo
alemado. Este povo trabalha o seu destino enquanto instala a sua histéria no meio da
manifesteidade que ¢ doravante o excessivo poder de todas as poténcias
configuradoras-do-mundo do Dasein humano, a0 mesmo tempo que reconquista sem
cessar na mais elevada luta o seu mundo espiritual. E por estar exposto dessa forma a
mais extrema problematicidade do seu proprio Dasein, que este povo tem a vontade
de ser um povo espiritual. Reclama de si proprio e para si proprio, naqueles que o
dirigem e por ele velam, a clareza mais categorica do saber mais elevado, mais amplo
e mais rico. (Escritos politicos, 1997, p. 99).

Inegavelmente Heidegger atribui um papel muito especial ao servico do saber.
Ainda que repita a todo o momento da importancia de todos os setores e trabalhos
desenvolvidos na comunidade, certamente h4a uma identificagdo do autor com servico do saber.
Tudo indica para a defesa de que este servico do saber seria mais responsavel, seria mais capaz
de responder as questdes assumidas, no tocante as decisdes mais complexas de uma
comunidade. Esse servico do saber deveria guiar o povo alemdo rumo ao seu destino
historicamente assumido. Ora, novamente h4d uma aproximag¢do com a filosofia platdnica nao
sO na divisdo de trés esferas cruciais e indispensaveis a uma comunidade como na acep¢ao mais
elevada que o servico do saber ocupa no seio da comunidade. Poderia até se buscar uma
interpretagdo diversa no sentido de que Heidegger nao estd afirmando que estes movimentos
universitarios sejam movimentos segmentados em grupos, por exemplo. Poder-se-ia pensar que
esses lacos ndo apontam, necessariamente, para tarefas que seriam desempenhadas apenas por
determinadas pessoas, mas sim que todos os existentes pudessem compreender a dimensao
dessa divisdo na sua propria existéncia. Contudo, esta interpretagdo parece vacilar quando, ao
final da citagdo acima colacionada ele afirma que “[o povo] Reclama de si proprio e para si
proprio, naqueles que o dirigem e por ele velam, a clareza mais categorica do saber mais elevado,
mais amplo e mais rico.”.

Dessa maneira, ainda que todos tenham que ter uma dimensao dos trés lagos que os
unem ao povo do qual faz parte, os dirigentes deste povo deveriam estar imbuidos de uma
clareza consistente do saber mais amplo e mais elevado. Em sintese, pode-se presumir que
aquele que nao tivesse em si um dominio sobre tais questdes nao poderia dirigir. Porque nao
seria capaz de vislumbrar com nitidez os momentos decisivos que pudessem se apresentar.

Ainda acerca do servico do saber, Heidegger pondera:



111

O saber ndo esta a servigo das profissdes, mas ¢ o inverso: as profissdes apelam a que
se realize o saber supremo e essencial que o povo tem do seu Dasein inteiro, e poem-
no em obra. Ora, este saber ndo € para nos a tranquila tomada de conhecimento de
entidades e de valores em si, mas sim a mais aguda exposi¢do do Dasein ao perigo no
meio do excessivo poder do ente. E entdo em primeiro lugar a problematicidade do
ente que extrai do povo o seu trabalho e a sua luta, forcando-o a tomar a forma do seu
Estado, de que fazem parte as profissoes. (Escritos politicos, 1997, p. 100).

Veja-se como ha aqui uma formulagdo muito nitida sobre uma organizagao da
comunidade de acordo com esses lacos sugeridos por Heidegger. Este ¢ talvez um dos textos
mais privilegiados do Heidegger para se discutir uma eventual filosofia politica exatamente por
ficar claro neste discurso uma visdo mais sincera e direta de como ele pensava a comunidade e
o seu desenrolar cotidiano.

E neste sentido que ele problematiza o trabalho, uma ocupagio eminentemente
relacionada a atualidade, com o destino do povo alemdo que estaria orientado em um porvir.
Visava reconquistar uma dimensao para o trabalho que estivesse a servigo do que era almejado
em uma determinada comunidade. Acreditava que as profissdes e as ocupagdes guiadas Uinica
e exclusivamente por questdes particulares causariam um desligamento ainda maior com
questdes que Heidegger julgava serem essenciais. Assim, lembra que o direcionamento do
trabalho deve ser guiado através da problematicidade manifestada no ente para, entdo, ter seu
lugar no mundo em consonédncia com aqueles que se partilha uma compreensio de mundo. E
nessas relagdes e nesses conflitos cotidianos que a figura do Estado, como tentativa de enfrentar
os problemas alcangados, comeca a se apresentar com contornos mais nitidos e passa a ser visto
como oriundo de uma certa comunidade.

Nao obstante a apreciacao acerca do servigo do saber ser compreendida da maneira

acima exposta, Heidegger pontua a seguinte observacao:

Os trés lagos — pelo povo, para o destino do ente, na missdo espiritual — sdo, para a
esséncia alema, de igual originalidade. Os trés servigos que dai tiram a sua origem —
servico do trabalho, servigo de defesa e servigo do saber — sdo igualmente necessarios
e de igual dignidade. (Escritos politicos, 1997, p. 100).

Assim, as divisdes enunciadas ndo poderiam se sobrepor umas as outras. Uma
compreensdo mais alargada da comunidade faz com que se veja a importdncia e a
essencialidade de cada setor, de cada trabalho realizado com um intento comum. Apesar de ver
o servigo do saber como o mais responsavel pelas questdes mais elevadas, Heidegger ndo quer
dizer com isso que tal servico deveria se sobrepor ou ser de alguma maneira entendido como

mais digno que um outro. Tratar-se-iam de direcionamentos distintos. Assim, por exemplo,



112

ainda que nem todos pudessem aceder ao servi¢o do saber, Heidegger defendia um respeito e
condicdo existencial digna a quem se mantivesse em todos os setores da comunidade. Entendia
que para uma comunidade se ver enquanto tal era preciso exercitar de todos os lados uma
harmonia entre os trés servigos essenciais a serem desempenhados no curso da existéncia
historica. Acreditava ele ter alcancado a compreensdo de uma harmonia que garantiria a
existéncia futura do povo alemao e ndo de uma forma qualquer, mas através da conquista de
um novo patamar historico.

Esses trés lagos enunciados por Heidegger fariam com que a universidade se
preparasse para um novo momento que culminaria com uma alteragdo sobre toda a sua
produgdo do saber. Heidegger estava verdadeiramente empenhado em um novo pensamento
politico, ainda que ndo pudesse antever os seus resultados, mas previa uma altera¢ao essencial
naquilo que ele acreditava nao ser o melhor caminho a ser seguido e que estava sendo assumido

pela comunidade. Neste aspecto, sugeria a vinda de uma nova ciéncia, veja-se:

O saber que tem conhecimento do povo tomando parte no seu trabalho, o saber que
tem conhecimento do destino do Estado mantendo-se perto dele, estes dois saberes
formam, na unidade com o saber que tem conhecimento da missdo espiritual, a
esséncia original e plena da ciéncia que temos a tarefa de por em obra — supondo que
aderimos a longinqua injun¢do do comego do nosso Dasein historico pelo espirito.
(Escritos politicos, 1997, p. 100).

Aos estudiosos de Heidegger ndo ¢ estranha a afirmacao de que todo o pensamento
heideggeriano se prop0s a ser um pensamento preparatorio. Tal autor esteve imbuido, pelo
menos desde a obra Ser e Tempo a preparar terreno para que fosse possivel a liberagcdo de outra
compreensdo acerca do mundo. E recorrente em suas obras o apontamento de limitagdes e
nuances interpretativas do pensamento medieval e moderno, sobretudo deste ultimo, que
demonstrariam o porqué de sua ndo concordancia com essa forma estabelecida de pensar ou,
pelo menos, de saber que tais formas nao podem ser vistas como as unicas formas verdadeiras
de pensamento. A redugdo progressiva do ambito do pensamento, promovida pela
especializacdo técnica moderna incomodava sobremaneira o filosofo ora em debate. Assim, o
pensamento de Heidegger € reiteradamente sugerido como um preparo para algo que ainda ndo
esta claramente manifesto, mas que nao estaria preso aos paradigmas limitadores da filosofia
moderna. Ele busca um retorno a ontologia exatamente para que tenha condi¢des de questionar
em suas origens os fundamentos da sociedade vigente e quais seus grandes problemas dai

derivados.



113

Seguindo este método e agora com uma proposta de cunho mais politico, Heidegger
vislumbrou a possibilidade de fundar uma outra compreensdo dos entes que deveria abarcar
todas essas correntes filosoficas pretéritas e ser capaz de abrir um novo caminho possivel que
permitisse um rumo para uma comunidade que ele julgava estar desorientada. Certamente que
esse posicionamento ¢ problematico. Em primeiro plano por ndo se ter claro em que ia
desembocar um tal apelo. Nao € possivel prever como isso vai se desenrolar caso a comunidade
aceite a proposta formulada por Heidegger. Fala-se muito mais em uma politica de principios
do que de finalidade. Em segundo plano, caso essa proposta fosse assumida pelo povo, como
desejaria Heidegger, necessitar-se-ia de um decurso temporal muito longo para se perceber
alguma mudanca verdadeiramente essencial na configuracao de um determinado povo.

Nesse contexto, a indicagdes politicas apontadas por Heidegger também seguem o
mesmo caminho de sua filosofia no sentido de ser um discurso preparatorio para algo que ele

acreditava ser necessario meditar durante muito tempo. Assim, pondera o seguinte:

Se foram precisos aos gregos trés séculos apenas para poér no bom caminho e sobre
um terreno solido a simples questdo: o que € a ciéncia? —, como nos seria permitido,
anos, acreditar que a clarificagéo e o desenvolvimento do que ¢ a Universidade alema
se podera fazer no semestre em curso, ou no proximo? (Escritos politicos, 1997, p.
101).

Nota-se, com isso, que Heidegger apostava em uma saida do povo alemdo da
condi¢do que se encontrava em direcao a algo que possibilitaria uma existéncia desse povo de
maneira mais genuina e enraizada naquilo que ele julgava ser mais importante. Contudo, nao
ha garantias de como ou quando isso poderia surgir no seio de uma comunidade e quais os
contornos precisos da consumacdo desse pensamento. Uma retomada ontologica implica no
enfretamento do abismo que aparece no abandono da interpretagdo vigente do ser para uma
outra interpretacdao que esta muito além do alcance de uma visao possivel.

Na prele¢do proferida no semestre de 1934-1935 e intitulada Introdugdo a

Metafisica, Heidegger recoloca esta questdo da seguinte maneira:

O nosso questionar da questdo fundamental da metafisica ¢ historico, uma vez que,
abrindo, desencobrindo o acontecimento da existéncia humana nas suas relagoes
fundamentais, i.€., com o ente como tal no seu todo, proporciona possibilidades ainda
ndo questionadas, novos futuros (Zu-kiinfte), religando-o assim ao seu inicio que ja
foi e, deste modo, agravando-o e dificultando-o no seu presente. Neste questionar-se
¢ invocada a nossa existéncia relativamente a sua Historia, no sentido absoluto da
palavra, ¢ chamada a ela e a tomar uma deciséo nela. E isso ndo no sentido de uma
posterior aplica¢do proveitosa em termos de moralidade e de uma visdo de mundo,
mas: a posi¢do fundamental e a postura do questionamento sdo em si mesmas



114

historicas, estdo e sustem-se no acontecimento, questionando para este a partir deste.
(Introdugdo a metafisica, 1997b, p. 52).

Em sintese, o reencontro com as questdes ontoldgicas ndo significa um mero
retorno ao que foi, mas, primordialmente, uma tentativa de recender no seio da comunidade
aquele impulso originario de questionar o ente na sua totalidade. A questao ¢ que o que resultara
deste encontro ¢ algo incerto e ndo previsivel. Apenas no acontecimento desta manifestacao ¢
que se podera trilhar os novos caminhos dai surgidos. Heidegger esperava, contudo, que esta
mudanca implicaria em novos direcionamentos que ainda ndo estariam desvelados a sua
comunidade naquela ocasido. Esperava religar a comunidade a um inicio que ele julgava ser
grandioso e, neste voltar-se ao inicio, acreditava no surgimento de um porvir mais nitido e,
sobretudo, mais originario, fundado no entendimento do préprio povo sobre si mesmo. Nao
obstante, o abandono de uma forma de pensar ja instituida bem como a alteragdo da
compreensdo de uma totalidade implicaria, invariavelmente, em um agravamento do instante,
do momento vivido. Claro. A proposta ¢ exatamente trocar o certo pelo duvidoso. A certeza
progressiva conquistada pela ciéncia e pela dominacao da terra seria abandonada em nome da
primazia do questionamento. O questionar seria o primeiro grande guia dessa comunidade que
se langaria ao ente com uma escuta aberta e, inicialmente, despretensiosa.

S6 através desse questionar inicial e dessa escuta atenta ao ente € que seria entdo
possivel assumir uma decisao historica mais autdbnoma, mais sabedora de si. Nao esquecendo,
porém, que todo decidir, todo saber e todo escutar serdo, invariavelmente histéricos e, como tal,
partirdo sempre da hermenéutica que se alcangou sobre determinados acontecimentos. Por esta
razdo, Heidegger sabia que ndo poderia prever o que apareceria e, tampouco, poderia
normatizar sobre um porvir que ainda ndo era claro o suficiente para ele e que ndo aparecia
como uma visdo compartilhada com os demais. O seu intento era despertar uma vontade na
comunidade de perseguir esse entendimento comum sobre as questdes decisivas que afetariam
a todos e, assim, fazer surgir uma interpretacdo capaz de assegurar a existéncia do povo
enquanto tal, de acordo com a sua livre compreensao sobre o que isso quer dizer.

A proposta politica de Heidegger deveria ser aceita na maior amplitude possivel
dessa comunidade para, s6 assim, juntos, acederem ao que ele acreditava ser o melhor para
aquele instante. Assim, faz-se um chamado acerca dessa adesdao ao que fora enunciado no
discurso do reitorado bem como uma exposi¢ao rapida sobre as dificuldades inerentes a tal

escolha nos seguintes termos:



115

Querer a esséncia, por parte dos mestres, eis o que em primeiro lugar deve despertar,
e depois fortificar-se tornando-se na simplicidade e na amplitude do saber conhecendo
a esséncia da ciéncia. Querer a esséncia, por parte dos alunos, eis o que deve forcar-
se por atingir a mais elevada clareza e disciplina do saber, e contribuir para integrar
na esséncia da ciéncia — na exigéncia de ai ser determinante — a ci€ncia que dela deve
ser parte integrante, a que diz respeito ao povo e ao seu Estado. E preciso que as duas
vontades se forcem mutuamente a empenharem-se na luta em que se confrontam.
Todas as capacidades da vontade e do pensamento, todas as for¢as do coracdo, todas
as aptiddes do corpo devem ser desenvolvidas pela luta, exaltadas na Iuta e
salvaguardadas como luta. (Escritos politicos, 1997, p. 102).

Com este pensamento, percebia-se que a tarefa proposta por uma filosofia que
buscava a alteracdo do que ja estava largamente consolidado ndo seria facil. A mudanga na
maneira de pensar importaria em uma mudanga radical de postura ante o préprio mundo que ja
também ndo seria 0 mesmo, mas um outro a ser desvelado. Na esteira da incerteza do porvir, €
razoavel que existissem disputas e mesmo entendimentos diversos acerca de um mesmo
fenomeno. Embora ndo se pudesse adiantar quais disputas ou quais discordancias
eventualmente apareceriam, ja era possivel prever a sua manifestagdo ante uma proposta com
tdo poucas balizas limitadoras de acdo, pensamento e compreensdo acerca dos fendmenos.
Heidegger, contudo, acreditava que tais conflitos, tendo o povo ja se decidido por um destino
comum, nao fragmentaria essa unido mas, ao contrario, faria com que essas lutas e dificuldades
aproximasse ainda mais a comunidade na perseguicao da sua tarefa partilhada.

Para tanto, ndo se furta em fazer uma recomendacao de carater pragmatico, que
seria a de abrir mdo de eventuais privilégios para quem estivesse de alguma maneira mais
conectado com o servigo do saber e com a missao de dirigir o povo. Tal medida talvez externe
uma preocupagao do filésofo em manter harmonicamente as esferas de uma comunidade para
que ndo haja um desequilibrio nessa divisdo por ele proposta. Assim, a missao de dirigir ndo
seria uma forma de alcangar um privilégio material, mas antes deveria compreender o sacrificio
partilhado por toda a comunidade e dele fazer parte. Do contrario, ndo poderia ser

compreendido pelos dirigentes as necessidades de quem ¢ dirigido. Nas palavras do fildsofo:

A comunidade em luta dos mestres e dos alunos nao fara, no entanto, da Universidade
alema o lugar da legislag@o espiritual, ndo criara nela o lugar central da reunido mais
vigorosa para o servi¢o supremo do povo e do seu Estado, a ndo ser que o corpo dos
mestres e o corpo dos alunos regulem o seu Dasein com mais simplicidade, mais vigor,
limitando ainda mais as suas necessidades que todos os seus compatriotas. Dirigir
implica em todas as circunstancias que jamais seja recusado aqueles que obedecem o
livre uso da sua forca. Ora, obedecer comporta em si a resisténcia. Este antagonismo
essencial entre dirigir e obedecer, ndo pode ser atenuado, nem sobretudo apagado.
(Escritos politicos, 1997, p. 102).



116

Outra grande preocupac@o de Heidegger era a garantia da manifestagao por quem ¢é
dirigido de alguma eventual discordancia. Ora, obedecer cegamente a alguma norma nao ¢ algo
contemplado pela filosofia politica de Heidegger. A sua preocupagdo central, lembrem-se, ¢ a
de conquistar uma autonomia para toda uma comunidade. Imaginar que nesta busca nao se
encontrard percalgos ou conflitos seria de uma ingenuidade tremenda. Por outro lado,
vislumbrava que, estando garantida uma manifestacdo legitima e contraria aos dirigentes
quando estes se excedessem ou rumassem para outro lugar que nao aquele predeterminado pela
comunidade, estaria garantida a harmonia desse enderegamento do povo ao que ele resolveu
alcancar.

Na relacdo entre dirigir e ser dirigido ndo podem ser suprimidos os eventuais
conflitos que dai possa aparecer. Pelo contrario, ¢ a partir de tais conflitos que se buscaria
alcancar uma saida apropriada para a situacao que se apresentasse. A harmonia politica de um
povo dependeria, assim, basicamente, no saber equilibrar essas insatisfagdes que pudessem
surgir. Por isso a preocupacdo de Heidegger em limitar as necessidades em um grau ainda mais
elevado de quem dirige uma comunidade, para que ndo se pudesse arguir um abissal
entendimento entre o povo que obedece e os dirigentes que comandam. Ademais, o comando
deveria, em ultima instancia ser a exata medida das necessidades deste povo como um todo em
busca, ¢ claro, daquilo no qual se esta resoluto.

Ap0s a apresentacdo dos pontos que acreditava ser importante para 0 momento em
aprego, o pensador em analise questiona se a universidade quer entdo assumir essa tarefa,
questiona se a universidade esta disposta a enfrentar os percalcos inerentes a este desafio e
rumar para um novo destino que estaria resguardado ao povo que estivesse decidido a alcanga-
lo. De maneira peculiar, no proprio discurso esta a resposta de que esse povo a quem ele se
direcionava ja havia decidido por tal caminho embora ainda ndo estivesse plenamente firme
dessa decisdo que passaria por grandes desafios. Nesse momento, ele finaliza o discurso
fazendo uma citagdo a obra A Republica, de Platdo com uma tradugdo peculiar da passagem

citada. Reproduz-se, assim, o trecho final do discurso:

Queremo-nos a n6s mesmos. Pois a juventude, a mais bela for¢a do nosso povo —
aquela que, para além de nds, ja tende para longe — a juventude ja decidiu.

Contudo, ndo compreendemos inteiramente a magnificéncia e a grandeza dessa
ruptura e dessa separacdo a ndo ser que carreguemos conosco o profundo e amplo
consentimento de onde a velha sabedoria grega retirou essa frase:

Tudo o que é grande expoe-se a tempestade (Platdo. Politeia, 497 d9). (Escritos
politicos, 1997, p. 103).



117

Como se afirmou, Heidegger vislumbrava naquele instante, sobretudo na juventude
alemd, um desejo de querer retomar essa grandeza do povo. Todavia, alertava para a
necessidade de se perquirir esse porvir através da sabedoria e do apelo cientifico que ele fez ao
longo de todo o discurso. Por fim, lembrava aos ouvintes que toda proposta que esta erigida em
uma nova postura fundamental enfrentard desafios muito incisivos e, por vezes, assustadores.
Por essa razdo menciona um famoso discurso de Sdcrates, presente na obra A Republica, de
Platdo, e afirma que tudo o que se apresenta como grande estard exposto a tempestade. Quer
dizer, quanto maior for o intento do filosofo, mais ataques sofrerd, ja que ndo podera se ocultar
ou mesmo se abrigar em alguma outra formula¢ao que o suporte sendo aquela propria em que
se esta decidindo.

Essa formulacao utilizada por Heidegger, e citada com precisdo, faz referéncia ao
livro sexto de A Republica e toca exatamente em um ponto que Sécrates discutia com seus
interlocutores acerca da dificuldade do florescimento da filosofia no seio do Estado. Isto porque,
ao passo que o Estado estaria ocupado com questdes outras que nio as propriamente filosoficas,
poderia chegar um momento em que o pensamento filosofico, por si, ndo fosse mais interessante
aos dirigentes e, por ndo contribuir, propriamente, com as aspiracoes politicas que se buscassem
em determinadas situagdes, poder-se-ia optar pela sua proibi¢do. O pensamento que a tudo
questiona pode tornar-se incomodo ou, no minimo, pode ser visto como nao colaborativo a uma
finalidade determinada. E neste momento que Sécrates enuncia o problema que servira para
discussao futura com seus interlocutores e que Heidegger cita no discurso. Sdcrates apresenta

essa problematica nos seguintes termos:

Como um Estado pode se ocupar de filosofia sem ser destruido, pois todas as grandes
coisas propendem a cair e, como diz o adagio, o belo ¢ o bom sdo realmente dificeis
de ser realizados. (A Republica, 2012, p. 268).

Observa-se que Heidegger escolhe precisamente uma citagdo de A Republica que
demonstra a preocupacao mais elevada de harmonizar a existéncia de um povo com a
manutengao do saber originario. Socrates estava em busca de uma comunidade que preservasse
em seu seio a possibilidade do exercicio do saber originéario, de uma forma que ele ndo fosse
suprimido. Heidegger parece fazer coro a esse intento, dando a entender que €, na verdade, a
preservacao dessa forma de pensamento que garantiria uma coexisténcia pacifica e grandiosa
ao seu povo. Ha um dialogo intenso e uma preocupagao legitima nos dois pensadores, no antigo
e no contemporaneo, que partilham do mesmo entendimento acerca da importancia do filosofar

para o destino de uma comunidade.



118

5 CONCLUSAO

A pesquisa em comento se langou ao desafio de tentar compreender uma ontologia
politica possivel a partir do pensamento de Martin Heidegger. Partiu-se de uma analitica
existencial que compreendeu o ser-no-mundo enquanto projeto. Para conquistar essa
compreensao, evidenciou-se o que significa mundanidade e como a ocupagao € a maneira mais
imediata de ser-no-mundo. A partir de entdo, o mundo pdde ser desvelado enquanto mundo
compartilhado o que, invariavelmente, levou ao questionamento de como entdo se daria as
possibilidades de ser-com, fazendo meditar mais detidamente no que se nomeou por co-ser-ai.
Nesse ser-com-os-outros-em-um-mundo, manifestou-se o problema da impessoalidade, através
de uma interpretacdo comum de mundo de mais facil acesso e que diz respeito a uma
interpretacdo padrao cotidiana. Liberou-se entdo a possibilidade de se discutir acerca dos temas
da publicidade e propriedade. Em um segundo momento, questionou-se acerca do que seria
uma comunidade através dos temas decisdao ¢ historia. Nesta ocasido, alcangou-se o
entendimento de que a decisdo assumida € o que faz com que um povo seja visto enquanto tal.
Assim, compreender decisdo também passa por compreender determinado povo enquanto
historico, imbuido, inclusive, em assumir sua propria histéria. Por fim, em um terceiro
momento, destacou-se um empenho politico mais direto em alguns textos de Heidegger. Neste
passo, nota-se a tentativa de Heidegger de formular uma filosofia politica que pudesse
direcionar a universidade e o povo alemao em dire¢ao a um porvir que reclamava uma retomada
das origens do conhecimento ocidental.

Na primeira parte percebeu-se a grande contribui¢do legada por Heidegger ao
questionar pontos fundamentais que permitiram o surgimento de uma analitica existencial.
Aproveitando-se, em grande parte, do disposto na obra “Ser e Tempo™, percebeu-se o empenho
do pensador alemdo em aprofundar as implicacdes de quem ¢ este ente que reponde quando a
palavra homem ¢ enunciada. A partir de entdo nomeia esse ente por ser-ai e apresenta-o
enquanto um projeto fundado em uma temporalidade originaria. Nessa nova perspectiva de
compreensdo, desvela-se as relagdes oriundas do préprio ser-no-mundo-com-os-outros.
Acredita-se ter encontrado ai uma fundamentagdo para desvelar uma ontologia politica em
Heidegger que seria enunciada em textos futuros.

Na segunda parte da pesquisa, deparou-se com o problema da comunidade, decisao
e historia. A ligagdo com a primeira parte se deu através da discussao do tema da propriedade
e de como a palavra “nds” ¢ derivada dessa discussdo. Pode-se falar, portanto, tanto da

propriedade do “eu” como da propriedade do “nds’. Neste ponto, Heidegger conecta o seu



119

pensamento ontologico da analitica existencial com um pensamento destinado a comunidade.
Surge entdo a decisdo como elemento capaz de orientar essa comunidade em uma destinacao
histérica comum. Assim, Heidegger ndo se furta de pensar acerca da verdade e da
temporalidade que aparecem enquanto pontos incontornaveis desse problema. Ao discorrer
sobre tais pontos relaciona a temporalidade originaria sugerida com o que ele chamard de
missdo, trabalho e tarefa. Partindo dessa andlise, percebe-se a responsabilidade como uma
capacidade de dizer algo sobre si proprio e nesse dizer nao podem ser desconsideradas a verdade
e a historicidade de um povo.

Por fim, dedicou-se aos textos de cunho explicitamente politico de Heidegger para
sondar se, de posse de uma interpretacdo fundada no seu proprio pensamento ontoldgico, seria
possivel extrair uma hermenéutica que liberasse uma melhor compreensao de tais textos.
Ademais, demarca-se que este método permitiu ouvir com mais serenidade a proposta de
Heidegger em seu discurso do reitorado, por exemplo. Depreendeu-se, assim, uma constante
ameacga como disposicao afetiva direcionadora do discurso e, ndo obstante isso, um apelo aos
povos que fossem autonomos, senhores de suas decisoes, ao passo que pudessem exercitar uma
escuta profunda do outro para, com isso, serem capazes de uma comunidade politica autonoma,

originaria, decidida e sabedora de si.



120

REFERENCIAS
AQUINO, Thiago. A decadéncia da existéncia: notas sobre a mobilidade da vida. In:
Trans/Form/Acao. Marilia, v. 38, n. 2, p. 35-52, maio./ago., 2015.

DASTUR, Francoise. Heidegger e a questao do tempo; traducdo de Jodao Paz. Lisboa:
Instituto Piaget, 1997, 170 p.

ERBER, Pedro Rabelo. Politica e verdade no pensamento de Martin Heidegger. Rio de
Janeiro: Ed. PUC-Rio; Sao Paulo Loyola, 2003.

FEDIER, Francois. Voltar a ter mais decéncia. In: HEIDEGGER, Martin. Escritos politicos:
1933-1966; traducao de José Pedro Cabrera. Lisboa: Instituto Piaget, 1997, p. 9-92.

GOETHE, Johann Wolfgang. Os sofrimentos do jovem Werther; traducdo de Marcelo
Backes; revisao de Renato Deitos. Porto Alegre: L&PM, 2001.

HEIDEGGER, Martin. Os conceitos fundamentais da metafisica: mundo, finitude, solidao;
trad. Marco Antonio Casanova. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2006.

. A esséncia do fundamento. Lisboa: Edi¢des 70, 1949.

. Escritos politicos: 1933-1966; traducdo de José Pedro Cabrera. Lisboa: Instituto
Piaget, 1997a.

. Hinos de Hélderlin; dire¢ao de Antonio Oliveira Cruz; tradu¢ao de Lumir Nahodil;
revisao cientifica de Carlos Morujao. Lisboa: Instituto Piaget, 2004.

. Introducao a filosofia; traducao Marco Antonio Casanova; revisao de tradugao
Erides Avance de Souza; revisdo técnica Tito Livio Cruz Romao. 2. ed. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2009.

. Introducao a metafisica; traducao de Mario Matos e Bernhard Sylla. Lisboa:
Instituto Piaget, 1997b.

. Logica: a pergunta pela esséncia da linguagem; coordenacao cientifica da edi¢do e
traducdo: Irene Borges-Duarte; tradugdo de Maria Adelaide Pacheco e Helga Hoock
Quadrado; revisao de traducao Irene Borges-Duarte. Lisboa: Fundagao Calouste Gulbenkian:
Lisboa, 2008.

. A origem da obra de arte. Lisboa: Edi¢oes 70, 2000.

. Os problemas fundamentais da fenomenologia; tradu¢ao de Marco Antonio
Casanova. Petréopolis, RJ: Vozes, 2012.

. Ser e tempo; traducdo revisada e apresentagdo de Marcia S& Cavalcante Schuback;
posfacio de Emmanuel Carneiro Ledo. Petropolis: Vozes; Braganca Paulista: Editora
Universitaria Sdao Francisco, 2006.



121

PLATAO. A Republica; tradugio, textos complementares e notas de Edson Bini. Sao Paulo:
Edipro, 2012.

SA, Alexandre Franco de. Heidegger e a politica: o pensamento heideggeriano na década de
30. In: Heidegger e sua época 1930 — 1950; Roberto Wu (organizador). Porto Alegre:
Clarinete, 2014.

. Heidegger e o fim do mundo. /n: Investigaciones Fenomenologicas. Sociedade
Espanhola de Fenomenologia, SEFE: 2008, n. 6.

SARAMAGQO, José. A caverna. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2000.
SENA, Sandro Marcio Moura. Mundano, demasiado mundano: Filosofia como problema da

liberdade a partir de Heidegger e Aristoteles. /n: Ekstasis: revista de fenomenologia e
hermenéutica, v. 2, n. 2, p. 111-141, 2013.



