
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
PROGRAMA DE PÓS- GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA  

MESTRADO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PEDRO FELIPE DOS SANTOS BARROS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O AMOR COMO FUNDAMENTO ÉTICO-MORAL DO AGIR HUMANO,  
SEGUNDO SANTO AGOSTINHO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE 

2017 

  



 
 

PEDRO FELIPE DOS SANTOS BARROS 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 

O AMOR COMO FUNDAMENTO ÉTICO-MORAL DO AGIR HUMANO,  
SEGUNDO SANTO AGOSTINHO 

 
 

 
 
 

 
Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-graduação em Filosofia da 
Universidade Federal de Pernambuco 
como parte dos requisitos parciais para a 
obtenção do título de mestre em Filosofia.  

              
 
 

Área de Concentração: Ética e Filosofia 
Medieval 

 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE 
2017



 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

              Catalogação na fonte 

             Bibliotecária: Maria Janeide Pereira da Silva, CRB4-1262 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   B277a       Barros, Pedro Felipe dos Santos. 

              O amor como fundamento ético-moral do agir humano, segundo Santo 

Agostinho / Pedro Felipe dos Santos Barros. – 2018. 

     88 f. : il. ; 30 cm. 

 

     Orientador : Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa. 

     Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia, Recife, 2018. 

     Inclui referências. 

 

                            

      1. Filosofia. 2. Amor. 3. Felicidade. 4. Hedonismo. 5. Agostinho, Santo, 

Bispo de Hipona, 354-430. I. Costa, Marcos Roberto Nunes (Orientador). 

II. Título. 
   

 
 

 

 

100 CDD (22. ed.)                                                 UFPE (BCFCH2018-189) 



 
 

PEDRO FELIPE DOS SANTOS BARROS 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
O AMOR COMO FUNDAMENTO ÉTICO-MORAL DO AGIR HUMANO,  

SEGUNDO SANTO AGOSTINHO 
 

 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-graduação em Filosofia da 
Universidade Federal de Pernambuco 
como parte dos requisitos parciais para a 
obtenção do título de mestre em Filosofia.  

              
Aprovada em: 26/09/2017. 

 
 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 

______________________________________________ 
Profº. Dr. Marco Roberto Nunes Costa (Orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco 
 

              
______________________________________________ 

Profº Dr. Anástácio Borges de Araújo Júnior (Examinador Interno) 
Universidade Federal de Pernambuco 

 
______________________________________________ 

 
Profa. Dra. Maria Simone Marinho Nogueira (Examinador externo) 

Universidade Estadual da Paraíba 



 
 

AGRADECIMENTOS 
 

 

Agradeço ao bom Deus por me proporcionar as iluminações necessárias 

para a consecução deste trabalho; à Santíssima Virgem por me permitir a 

elaboração deste empreendimento simples: totus tuus, ó Mariae, et omnia mea tua 

sunt!  Ao grande São José que me ajudou na realização os deveres de estado: Ite 

ad Joseph! Ao próprio Agostinho que não só é mestre espiritual, mas se tornou 

amigo e intercessor. Por fim: Omnes Sancti et Sanctae Dei, intercedite pro nobis! 

A família é o sustento do indivíduo: minha esposa, Thaís de Andrade Silva 

Barros, és minha melhor amiga, minha conselheira, minha motivação, meu porto 

seguro; palavras não podem expressar movimentos tão sublimes da alma; minha 

mãe, por conta de sua doença não pôde acompanhar as preocupações com esta 

dissertação. Tens minha eterna devoção!  Agradeço a todos os meus familiares e 

amigos, os quais estão no coração de Deus.  

Aos amigos, Marcos Paulo, Sérgio Gonçalves, Gleiber Daniel e Marcelo 

Lira pelos alívios do álcool e das orações em conjunto. 

Ao orientador desta dissertação, Dr. Marcos Roberto Nunes Costa, pelo 

discernimento intelectual de mestre agostiniano e amigo compreensivo. 

Ao Dr. Fernando Raul, que nos momentos de crises materiais esteve 

presente com sua amizade, conversa e momentos engraçados.  

Não posso deixar de agradecer ao grande Joseph Ratzinger e Padre 

Paulo Ricardo de Azevedo Júnior, fontes de inspiração neste jardim das aflições. 

À todos: Ipsa conteret!   

 

   

    



 
 

 
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Àqueles que são os suspiros de minha alma: Jesus, Maria e José, sagrada 

família que sempre me faz pequenos milagres: totus tuus, ó Mariae, et omnia mea 

tua sunt! 

Dedico.  



 
 

 
RESUMO 

 

A presente dissertação visa esquadrinhar o problema do agir humano e as 

diversas consequências que se originam de sua operação, seja esta positiva ou 

negativa. Para tanto, tomaremos como base filosófica de nossa reflexão o maior 

expoente da filosofia patrística: Santo Agostinho de Hipona.  Demonstraremos que 

na filosofia moral de Agostinho o amor é o elemento chave para a compreensão das 

ações humanas, pois constitui a força motriz que direciona o homem ao objeto 

desejado. É necessária, previamente, a análise do objeto verdadeiro buscado pelo 

homem, a saber, a verdadeira felicidade, o próprio Deus. Explicaremos quais as 

causas que separam o homem da vida beata, bem como a necessidade de uma 

reflexão ético-moral empreendida pelo indivíduo. Após, distinguiremos as diversas 

significações empregadas pelos antigos na antiguidade do termo amor e como 

Santo Agostinho alarga seu sentido. Ademais: falaremos de como o amor incita as 

relações entre os indivíduos. Principiaremos uma reflexão sobre a obra De Doctrina 

Christiana e a ordem estabelecida por Deus que deve ser amada pelo homem. 

Entronizando no trabalho a ideia de que a moral cristã é o meio purificador do amor 

humano e de sua conversão ao amor divino para o bem viver, intuindo que o homem 

pode viver segundo Deus ou sob seus instintos. Por fim, apontaremos como 

Agostinho elabora na obra supracitada uma regra moral para a promoção do bem 

viver: o uti-frui, que, unida à moral cristã, reordenará o amor humano. 

 

Palavras- chave: Santo Agostinho. Amor. Felicidade. 

  



 
 

ABSTRACT 
 

The present dissertation aims to probe the problem of human action, and the 

various consequences stemming from its operation, either positive or negative. For 

this reason, we will build our reflection upon the philosophical basis laid down by the 

greatest exponent of patristic philosophy: Saint Augustine of Hippo. We will set forth 

that on Augustine's moral philosophy, love is the key element for understanding the 

human actions, for it constitutes the driving force that directs man to the desired 

object. It is necessary, beforehand, the analysis of the true object sought by man, the 

true happiness, namely, God Himself. We will explain the causes that set man apart 

from the blessed life, as well as the need for a ethical-moral reflection undertaken by 

the individual. After that, we will distinguish the various meanings used in antiquity for 

the term love, and how Saint Augustine broaden its sense. Furthermore: we will talk 

of how love incites the relationships among individuals. We will begin a reflection 

about the work De Doctrina Christiana and the order established by God, that must 

be loved by man, enthroning in the work the idea that the christian moral is the 

means of purifying human love, and of converting it to divine love for the good life, 

realizing that man can live either according to God, or under his own instincts. Lastly, 

we will point out how Augustine elaborates in the aforementioned work, a moral rule 

furthering the good life: the uti-frui, that, united to christian moral, will reorder human 

love. 

Keywords: Saint Augustine. Love. Happiness. 

 

  



 
 

LISTA DE ABREVIATURAS 
 

 

Conf.                                  Confissões 

Contra duas ep.                 Contra as Duas Epístolas dos Pelagianos 

Contra Faust.                     Contra Fausto Maniqueu 

De beat. Vit.                       Sobre a Vida Feliz 

De catec. rud.                    Sobre a Instrução dos Catecúmenos 

De civ. Dei                         Sobre a Cidade de Deus 

De doc. christ.                    Sobre a Doutrina Cristã 

De Gen. ad litt.                   Sobre o Gênesis ao Pé da Letra 

De imort. an.                      Sobre a Imortalidade da Alma 

De lib. arb.                         Sobre o Livre-Arbítrio 

De mor.                              Sobre os Costumes da Igreja católica e dos Maniqueus 

De nat. boni                       Sobre a Natureza do Bem 

De ord.                               Sobre a Ordem 

De quant. an.                     Sobre a Pontencialidade da Alma 

De Trin.                              Sobre a Trindade 

De vera rel.                        Sobre a Verdadeira Religião 

Enarr. In Ps.                       Comentário aos Salmos 

Enarr. in 1ª  ep. Joan.        Comentário a 1ª  Epístola de São João 

Enchir.                                Manual sobre a fé, a esperança e a caridade 

Ep.                                      Epístola 

Serm.                                  Sermão 

Sol.                                     Solilóquios 

Ret.                                     Retratações  



 
 

SUMÁRIO 
 
1         INTRODUÇÃO ............................................................................................... 10 

2         O  HOMEM, SER TEMPORAL EM BUSCA DA FELICIDADE ETERNA .....  15 

2.1      CONDIÇÃO DO HOMEM  NA VIDA TEMPORAL .......................................... 16 

2.2      O LIVRE ARBÍTRIO E O PROBLEMA DO MAL ............................................. 20 

2.3      A SUBMISSÃO DO HOMEM AS PAIXÕES: a prática do mal ........................ 27 

2.4      A NECESSIDADE DE UMA REFLEXÃO ÉTICO-MORAL PARA  

           UMA VIDA RETA ........................................................................................... 31 

3         O AMOR, FORÇA MOTRIZ DO AGIR HUMANO .......................................... 35 

3.1      O AMOR NA CONCEPÇÃO CLÁSSICA GRECO-ROMANA E A  

           EXPANSÃO DO CONCEITO POR SANTO AGOSTINHO ............................. 38 

3.1.1  Seria o amor causa da angústia humana ou princípio da ação  

           desenfreada do homem? ................................................................................ 41 

3.1.2   O amor como impulso rumo à Veritas Beatitude ............................................ 44 

3.1.3   O amor como Caritas: a elevação do amor humano ao divino ....................... 45 

3.1.4   A dimensão social do amor ............................................................................ 49  

4         INFLUXOS DO AMOR NA DOUTRINA ÉTICO-MORAL AGOSTINIANA,   

           A PARTIR DO DE DOCTRINA CHRISTIANA ............................................... 55 

4.1    O DE DOCTRINA CHRISTIANA: objetivo, elaboração e lugar nos escritos 

agostinianos em nosso estudo ....................................................................... 55 

4.2      UMA ORDEM A SER AMADA: o homem  na hierarquia dos seres ............... 58 

4.3      O AMOR COMO LÓCUS DO ORDENAMENTO DOS SERES ...................... 65  

4.4    VIVER SEGUNDO DEUS OU SEGUNDO O HOMEM: a moral cristã como 

depósito do bem agir do homem .................................................................... 68 

4.5    O UTI-FRUI COMO PRINCÍPIO NORTEADOR  DA DOUTRINA ÉTICO-

MORAL DO DE DOCTRINA CHRISTIANA .................................................... 72 

5       CONCLUSÃO .................................................................................................. 80 

         REFERÊNCIAS ................................................................................................ 84 



10 
 

1 INTRODUÇÃO 

 
 

A introdução de um trabalho é o convite esperançoso, às vezes uma 

súplica camuflada de naturalidade, de que alguém adentre no recinto das ideias 

propostas pelo autor. Assim, elabora-se o convite com os adornos literários mais 

ilustres; empreende- se a retórica mais homérica possível; busca-se seduzir o leitor 

com as melhores artimanhas gramaticais; tenta-se elevá-lo ao máximo suspense; 

por fim, emprenha-se toda uma estratégia para que a vontade e o desejo humano se 

voltem para a obra. Seria de um disparate imprudente, uma falta de realismo, querer 

ortografar originalmente um trabalho sobre a obra do grande Filósofo patrístico e 

“mestre do ocidente” (BOHNER; GILSON, 2009, p.140) Agostinho de Hipona (354-430). 

O número de obras sobre o Filósofo é imensurável; aliás, o número de suas obras já 

é gigantesco e sua profundidade inabarcável completamente. Ademais, como querer 

superar com um simples trabalho os grandes Étienne Gilson e Agostino Trappé? 

Seria soberba! A mesma soberba condenada por Agostinho. Assim, este trabalho se 

insere dentro de uma longa tradição de estudo e tem a simples pretensão de 

comunicar ao estudioso os pontos essenciais da temática adotada no autor 

escolhido, a saber, O amor como fundamento ético-moral do agir humano, segundo 

Santo Agostinho. Para tanto, devemos elucidar alguns pontos importantes em nosso 

trabalho. 

Nosso interesse inicial era esquadrinhar a relação da ordem moral do 

homem com sua extensão coletiva, o Estado, dentro da obra Sobre a Cidade de 

Deus. Para chegarmos ao objetivo, deveríamos partir da análise antropológica feita 

por Agostinho em diversas obras. A partir dessa investigação esperávamos 

compreender como o Filósofo concebia as diversas causas de motivação das ações 

humanas para daí deslindar o princípio de ordenação coletiva do homem, ou seja, o 

elemento fundamental sustentador da ordem do Estado. Como a pesquisa se nos 

mostrou demasiado abrangente decidimos adotar algum conceito chave do estudo 

apontado. Dentre vários conceitos que surgiram em nossas investigações, o tema do 

amor se nos apresentou como chave de interpretação indispensável na elucidação 

da problemática do agir humano. Se não captássemos o sentido do amor na ética 

agostiniana, não poderíamos passar adiante. Resolvemos então manter nossa 



11 
 

pesquisa estritamente vinculada ao modo como o amor é princípio primordial da 

ação humana.  

Assim, os problemas propostos são: como o amor é o peso e a medida do 

homem rumo ao Bem e acaba desembocando no mal? E como pode reordená-lo 

para seu objeto verdadeiro, Deus? Para nós, Agostinho elabora uma doutrina moral 

baseada no cristianismo e na reflexão da vida concreta do homem sob uma regra 

geral para a promoção do bem viver: o uti-frui. Nossa hipótese foi a de que o homem 

necessita de uma purificação interior, que é fornecida tanto pela doutrina moral que 

o Cristo revelou como o correto modo de amar dentro da ordem estabelecida por 

Deus somado com uma reflexão ética que, por sua vez, deve estar acompanhada de 

algumas regras fundamentais para que o homem possa se basear quando de suas 

decisões. Agostinho faz mais: elabora um critério moral no Sobre a doutrina cristã 

que resume todas as regras posteriores. Dessa maneira, pensamos que poderíamos 

compreender não só o agir humano, a descobrir como poderia o homem purificar-se 

no verdadeiro amor. Dessa forma, apontaremos como estão estruturados cada 

capítulo de nossa pesquisa. 

Como afirma Gilson (2006, p. 17) “ora, é fato capital para a compreensão 

do agostinianismo que a sabedoria, objeto da filosofia, sempre é confundida, por ele, 

com beatitude”. Assim, elaboramos um primeiro capítulo intitulado O homem: ser 

temporal em busca da felicidade eterna (1). Como é de se esperar, principiamo-lo 

esquadrinhado a condição do homem na vida temporal (1.1), ou seja, mesmo nesta 

vida temporal deseja ele a felicidade eterna. Porém, parece haver um hiato entre o 

querer e o alcançar. Há inúmeros percalços para a veras felicitas (verdadeira 

felicidade). Estes são os diversos males que nos acometem temporalmente tanto por 

nossa condição de pecadores – numa concepção cristã bíblica – quanto pelas 

nossas escolhas desregradas mediante o mau uso de nosso livre-arbítrio. O livre-

arbítrio e o problema do mal (1.2) são colocados estruturalmente nesse sentido. O 

“mal” moral surge justamente quando enxergamos uma submissão do homem às 

paixões (1.3) mediante um desordenamento de valores fundamentais para bem 

viver. Ficando o homem a mercê de seus próprios instintos, vai embotando pouco a 

pouco seu espírito, assemelhando-se cada vez mais aos seres irracionais. Por isso 

Agostinho insiste na necessidade de uma reflexão ético-moral para uma vida reta 

(1.4), ou seja, o homem deve tomar consciência de sua condição e as causas de 

suas misérias interiores. Neste capítulo utilizamos principalmente as obras A vida 



12 
 

feliz e O livre-arbítrio as quais nos forneceram uma fundamentação mais consistente 

de nossas asserções.  

No segundo capítulo, “o amor, força motriz do agir humano” (2), 

adentramos diretamente na temática principal. Nele, demonstramos que o amor é o 

principio de toda a ação humana e que quando buscamos algo, fazemo-lo por amar 

determinado objeto que nos legará verdadeiramente ou não determinado bem. 

Dessa forma, nos foi necessária uma exposição do amor na concepção clássica 

greco-romana e a expansão do conceito por Santo Agostinho (2.1), onde fizemos 

uma análise dos diversos sentido que o amor assume tanto no mundo antigo, quanto 

na obra mesma de nosso Filósofo. A partir disso, empreendemos uma longa reflexão 

acerca da função que o amor exerce na vida concreta do homem.  

Se o homem busca a felicidade, mas não pode alcançar na vida temporal 

e por isso se angustia, seria o amor causa da angústia humana ou princípio da ação 

desenfreada do homem? (2.1.1) O amor, dirigindo nossas ações para um objeto que 

está acima de nossas capacidades, não causaria apenas a tristeza de desejar um 

bem impossível? Não poderia ser, pois o amor está para a verdadeira felicidade 

assim como a fome está para o alimento. A sede insaciável do amor se encontra na 

fonte da felicidade eterna, por isso o amor é impulso rumo à Veritas Beatitude 

(2.1.2). É justamente o  que apontamos quando delineamos O amor como Caritas: a 

elevação do amor humano ao divino (2.1.3). Se chegamos à felicidade plena, é por 

que transfiguramos nosso amor humano em divino e no divino, em Deus e no amor 

de Deus. Porém, não pode o homem amar só, o amor a Deus pressupõe amar o 

próximo. Dessa forma, o amor é o princípio de toda a relação social. 

Necessariamente tratamos um pouco da dimensão social do amor (2.1.4), a saber, 

toda a humanidade ama e busca a Suprema Felicidade e por isso o amor é causa e 

fonte de do bem que é comum a todos. Neste capítulo fundamentamo-nos em várias 

obras de Agostinho, visto que o tema se encontra disperso por passagens diversas.  

Chegamos ao terceiro capítulo que tem por título Influxos do amor na 

doutrina ético-moral agostiniana, a partir o de Doctrina Christiana (3). Como já nos 

revela o título, todo nosso empreendimento sobre como o amor se insere no 

conjunto geral da doutrina ético-moral proposta por Agostinho gira em torno da sua 

obra A doutrina Cristã. Enxergamo-la como um resumo de todas as inferências 

éticas feitas por Agostinho anteriormente, durante e posteriormente sua elaboração. 

O demonstramos em o de doctrina christiana: objetivo, elaboração e lugar nos 



13 
 

escritos agostinianos em nosso estudo (3. 1). Contudo, a doutrina do amor na obra 

pressupõe e depende de uma ordem cosmológica estabelecida por Deus, ou seja, 

uma ordem que sirva de “símbolo” para o homem intuir que há um ordenador do 

qual tudo depende. Em uma ordem a ser amada: o homem na hierarquia dos seres 

(3.2) realizou tal intento. Mas o homem mesmo precisa compreender seu lugar 

nessa hierarquia bem como perceber que em si mesmo há uma ordem corporal 

submissa à espiritual que expressa sua superioridade e sua vocação ao amor divino 

(Caritas), mediante o alcance da felicidade transcendente. Foi justamente o que 

tentamos deslindar na parte intitulada o amor como lócus do ordenamento dos seres 

(3.3), ou seja, o amor divino é quem ordena todas as coisas; o amor do homem é 

quem o leva a agir por meio desse ordenamento. Assim, o amor é o centro da 

ordem. Depois, só nos restou unir a questão do amor como força do agir humano e 

como centro ordenador dos seres.  

No segmento viver segundo Deus ou segundo o homem: a moral cristã 

como depósito do bem agir do homem (3.4), salientamos que o homem age por 

amor, mas que esse amor por ser em vista daquele felicidade eterna e verdadeira, 

agindo de acordo com a ordem estabelecida, como também pode ser em vista de 

sua satisfação terrena, desprezando Deus e ordem dos seres. O homem, então, 

precisa de um critério para agir segundo a ordem. A moral cristã existe para que o 

homem viva bem mediante o correto amor. No De doctrina christiana, Agostinho 

elabora esse critério chamado de uti-frui, ou seja, utilizar e fruir. Esse é a síntese dos 

preceitos humanos para o bem viver, para o reto amar. Amar cada ser com a medida 

do seu valor. Fruir, que é amar algo por si mesmo, só Deus. Utilizar, em vista do que 

se deve fruir, dos outros seres. Surge então o problema de como amar  o próximo e 

a si mesmo em vista de Deus. Nos esforçamos por esclarecer na última parte do 

nosso capítulo o uti-frui como princípio norteador  da doutrina ético-moral do de 

doctrina christiana (3.5).            

Nossa metodologia caracteriza-se estritamente como leitura analítica. 

Primeiramente recorrendo aos escritos do próprio Agostinho: manuseamos, dentro 

desse caráter primário, as obras da Coleção Patrísca da editora Paulus e as Obras 

completas de San Agustín publicadas pela BAC (biblioteca de autores cristianos) em 

edição bilíngue espanhol-latim.  As traduções do espanhol para o português são 

livres mediante nosso conhecimento da língua e o uso do dicionário Santillana 

(2000). Comparamos sempre essas traduções com o original em latim e sua 



14 
 

tradução espanhola. Como já dissemos, adotamos como guia de pesquisa as obras 

clássicas de Étienne Gilson, Introdução ao estudo de Santo Agostinho e História da 

Filosofia Cristã, e que se nos afigurou importantíssima, a obra do orientador deste 

trabalho Dr. Marcos Roberto Nunes Costa: Introdução ao pensamento ético-político 

de Santo Agostinho. Esta nos legou a concatenação textual de Agostinho no que 

concerne a ordem de suas ideias. 

   Esperamos contribuir para uma reflexão moral interior e exterior da vida 

humana, pois “O amor de Deus, o amor ao próximo chama-se caridade” (Enarr. In 

psal. 31, 2, 5). 

 

  



15 
 

2     O  HOMEM, SER TEMPORAL EM BUSCA DA FELICIDADE ETERNA  

  

  

Neste capítulo empreenderemos todo um conjunto de reflexões tendo por 

escopo apresentar a ideia do Eudaimonismo agostiniano, ou seja, o lugar da 

felicidade na obra de Agostinho – dentro daquilo que objetivamos como um todo.  É 

por demais ressaltado pelos agostinianos que o conceito de felicidade por ele 

delineado está atrelado necessariamente a sua teologia. Dessa forma, a felicidade 

agostiniana se diferenciará do eudaimonismo concebido pelos gregos. Não há um 

rompimento com a tradição antiga, mas, digamos assim, uma resposta mais objetiva 

empreendida por Agostinho. Permita-nos a seguinte colocação: a interrogação grega 

sobre o que é a felicidade, transforma-se em quem é a felicidade. A felicidade não 

se torna um conceito vago, mas uma “pessoa” que contém em si todo o princípio, 

meio e fim da realização humana. Platão, tomando de seu mestre a original reflexão 

acerca da essência do homem, deslinda a questão da necessidade de um objetivo 

na vida humana e sua realização.  Compreendendo ainda que a essência das coisas 

se encontram no mundo inteligível, é de intuir que a realização está na forma de vida 

ligada as ideias. Para o Ateniense o objeto de nossas buscas é o Bem (Agathon, 

αγαθών) (cf. VOEGELIN, 2012, p. 34), conjunto de “todos os bens” (PLATÃO, 

República, 506a- 06b.) atrelados ao ideal filosófico de vida. Esse bem está 

intimamente ligado com o amor. A aproximação, obtenção e busca do bem supremo 

pressupõe essa tendência humana em vista de. Revela-se um movimento, um 

caminhar, ou seja, um dinamismo, como nos diz Franco Trabatoni (2010, p. 148):  

É fácil constatar que esse elemento é realmente essencial na vida de 
todos os seres humanos (e não só deles). A vida é movimento, 
dinamismo, tensão para o desejo de algo: particularmente tensão 
para a obtenção das coisas que perecem apetitosas e boas ao 
sujeito que as deseja. No caso do sujeito racional, certamente ele 
aplicará sua inteligência e seu discernimento para conseguir alcançar 
certos objetivos que valham realmente a pena. Nesse sentido, para 
Platão, o eros se liga intimamente a filosofia, porque o desejo que 
acomete a todos, de viver uma vida , nunca poderá ser realizado se 
pelo menos não tentarmos conhecer o bem: em outras palavras, não 
poderá ser realizado se não dispusermos nossas vidas em direção 
do conhecimento.  

As bases do Eudaimonismo aristotélico se encontram no livro I da Ética à 

Nicômaco. Nele apresenta uma noção teleológica de felicidade, a saber, a felicidade 

https://en.wiktionary.org/wiki/%CE%B1%CE%B3%CE%B1%CE%B8%CF%8E%CE%BD


16 
 

corresponde aquilo que é buscado em si mesmo e não por outro fim do qual 

dependeria. Esse constituiria o Bem supremo. Para tanto, empreende uma séria de 

hierarquias interdependentes de bens que no fim será reduzido aquele Bem maior, 

do qual dependem todos os bens. Não é a virtude em si felicidade, mas a vida 

virtuosa, teorética, reflexiva, é caminho para o alcance do Bem supremo, da própria 

felicidade. O Estagirita:  

E como tal entendemos a felicidade, considerando-a, além disso, a 
mais desejável de todas as coisas, sem contá-la como um bem entre 
outros. Se assim fizéssemos, é evidente que ela se tornaria mais 
desejável pela adição do menor bem que fosse, pois o que é 
acrescentado se torna um excesso de bens, e dos bens é sempre o 
maior o mais desejável. A felicidade é, portanto, algo absoluto e auto-
suficiente, sendo também a finalidade da ação (ARISTÓTELES, Ética 
a Nicômaco, I.7, 1097 b 15-20)1 

 O Bem platônico e o supremo Bem Aristotélico revelam-se mediante o 

reto viver do homem. Em Agostinho, há uma prévia identificação do Bem com o 

objeto que realizará o homem plenamente, elevá-lo-á à vida divina e o qual não se 

poderá perder. A concepção de felicidade e Bem em Agostinho não se distância de 

Platão e Aristóteles, pelo menos nas disposições acima mencionadas, mas vem 

complementá-las com a novidade da filosofia cristã, com traços neoplatônicos 

fundamentais. Ademais, nosso Filósofo encontra sua definição de felicidade 

mediante o deslindamento dos vários problemas temporais do homem, 

principalmente quando refere-se à condição humana. Nossa reflexão, dessa maneira 

o vemos, sobre a felicidade em Agostinho deve pressupor tais problemas, a saber: a 

condição natural do homem, o livre- arbítrio, o mal e a necessidade de uma reflexão 

ético-moral para uma vida reta. Não que esgotem toda a questão. Entrementes, para 

nosso intento são suficientes.   

 

 

2.1     CONDIÇÃO DO HOMEM  NA VIDA TEMPORAL 

 

O Ser por excelência, Deus, no processo de criação das coisas, fê-las 

como participante de seu ser, cada qual dentro de uma gradação hierárquica por Ele 

                                                           
1 Além do mais, a felicidade é a perfeição da virtude. Alcança-se a felicidade aquele que é 

sublimemente virtuoso: Se a felicidade é atividade conforme à virtude, será razoável que ela esteja 
também em concordância com a mais alta virtude; e essa será a do que existe de melhor em nós. 
Quer seja a razão, quer alguma outra coisa esse elemento que julgamos ser o nosso dirigente e 
guia natural, tornando a seu cargo as coisas nobres e divinas, e quer seja ele mesmo divino, quer 
apenas o elemento mais divino que existe em nós, sua atividade conforme à virtude que lhe é 
própria será a perfeita felicidade. Que essa atividade é contemplativa, já o dissemos anteriormente. 
(ARISTÓTELES, Ética a Nicômaco, X.7 ,1177 a 15) 



17 
 

mesmo instituída. Entre todas2, o homem ocupa o mais alto grau de participação por 

possuir atributos que por um lado o distingue de tudo quanto existe e, por outro, 

porque está destinado a participar da vida divina de forma plena3. Ademais, só o 

homem sente a necessidade de se autoquestionar do porquê de sua existência e 

qual sua finalidade última. Em suma, o homem está destinado a Deus, verdadeira 

felicidade e verdade em si mesma. A problemática antropológica agostiniana, porém, 

não se resume a certa listagem das características reais da entidade homem, 

proveniente de um método estritamente descritivo, mas desdobra-se em sua vida 

concreta, tanto individual quanto coletiva, na realidade temporal.  

A temporalidade é uma dos temas mais estudados e revisitados pelos 

agostinianos do passado e do presente. Para Agostinho o tempo está intimamente 

ligado à criação do mundo, pois a eternidade não possui qualquer relação com o 

tempo, portanto só as criaturas estão ligadas a esta realidade temporal, inclusive o 

homem. Poderia perguntar-nos o leitor “qual o motivo de colocar o tempo dentro da 

interrogação da antropologia agostiniana?”. Respondemos que se não 

compreendermos a realidade temporal em seu aspecto mais metafísico possível, 

não poderemos entrar no complexo paradoxo vital do homem destinado à 

eternidade, mas obrigado a viver temporalmente. Destarte, ressaltamos que 

limitaremos essa reflexão apenas naquilo que for útil ao desenvolvimento de nosso 

estudo sobre o homem e sua vida moral, na qual Agostinho tenta traçar uma regra 

ética para a promoção do reto viver, baseada no amor. O próprio Mestre, nas 

Confissões, atenta que muitos inquirem acerca da temporalidade em que vivem, e o 

mesmo responde:  

                                                           
2 Afora os anjos que aqui não levamos em conta por ser objeto de estudo da teologia. 
3 Sua destinação à eternidade é, principalmente, consequência, permita-nos colocar assim, da 

imagem e semelhança que tem com o Criador expresso na razão. Agostinho mesmo admite que em 
diversas faculdades, principalmente de caráter físico, somos inferiores a muitos animais, entretanto 
temos a superioridade da consciência vital de nós mesmos, e essa é a principal diferença entre nós 
e todas as criaturas. Assim, intenta Agostinho, no diálogo Sobre o Livre Arbítrio: “Muito bem! Mas 
dize-me ainda: Não é evidente que quanto à força e outras habilidades corporais, o homem é 
facilmente ultrapassado por certo número de animais? Assim sendo, qual é pois o princípio que 
constitui a excelência do homem, de modo que animal algum consiga exercer sobre ele sua força, 
ao passo que o homem exerce seu poder sobre muitos deles? Não será por aquilo que se costuma 
denominar razão ou inteligência?” Ao que responde Evódio: “Não encontro outra coisa. Pois é no 
espírito que reside a faculdade pela qual nós somos superiores aos animais. E se eles fossem seres 
inanimados, eu diria que nossa superioridade vem do fato de que possuímos uma alma, e eles não. 
Mas acontece que também eles são animados. Contudo, existe alguma coisa que, não existindo na 
alma deles, existe na nossa, e por isso acham-se submetidos a nós. Ora, é claro para todos que 
essa faculdade não é um puro nada, nem pouca coisa. E que outro nome lhe daríamos mais correto 
do que o de razão?” (De lib. arb., II, 7, 16).  



18 
 

De onde poderiam vir e como poderiam transcorrer os inumeráveis 
séculos, se não os tivesses criado, tu que és o autor e criador dos 
séculos? Que tempo poderia existir, se não fosse estabelecido por ti? 
E como poderia esse tempo transcorrer, se nunca tivesse existido? 
Portanto, sendo tu o Criador de todos os tempos – se é que existiu 
tempo antes da criação do Céu e da terra – como se pode dizer que 
cessavas de agir? De fato, foste tu que crisastes o próprio tempo, e 
ele não podia decorrer antes de o criares (Conf., XI. 13, 15).  

A reflexão inicial acerca do tempo principia com um autoquestionamento 

do Mestre sobre a eternidade de Deus, a qual o homem está destinado, 

reconhecendo, porém, a existência de uma dificuldade tremenda em compreender 

aquela dimensão eterna por participarmos de uma vida temporal. Mas a evidencia 

sinalizada por Agostinho pode ser resumida no seguinte pensamento: se Deus é 

eterno, não é temporal; portanto, Ele criou o tempo. A compreensão da própria vida 

humana inicia-se quando o indivíduo que naturalmente deseja a eternidade eleva-se 

a uma reflexão sobre o destino final de sua própria vida dentro do tempo. Agostinho, 

apesar da dificuldade da questão, tenta conceituar o tempo em uma perspectiva 

metafísica:  

O que é o realmente o tempo? Quem poderia explicá-lo de modo fácil 
e breve? Quem poderia captar o seu conceito, para exprimi-lo em 
palavras? No entanto, que assunto mais familiar e mais 
conhecido em nossas conversações? Sem dúvida, nós o 
compreendemos quando dele falamos, e compreendemos também o 
que nos dizem quando dele nos falam. Por conseguinte, o que é o 
tempo? Se ninguém me pergunta eu sei; porém, se quero explicá-lo 
a quem me pergunta, então não sei (Conf., XI. 13, 17-  destaque  
nosso). 

Porque investigar o tempo? Porque é um tema por demais familiar a 

Agostinho e consequentemente ao homem. A emblemática confissão de não saber 

conceituar o tempo dar-se-á pela incapacidade de o ser humano não ter acesso 

universal aos três atributos ou partes do tempo: presente passado e futuro4. Só Deus 

tem acesso, como ser eterno, a toda universalidade temporal: primeiro, por estar 

fora do tempo, pois “na eternidade nada passa, tudo é presente”(Ibid., XI, 11, 13); 

segundo, por ser criador do mesmo. Apesar disso, nós temos um limitado 

entendimento do tempo, e isso se dá porque vivemos continuamente nele, ou seja, 

vitalidade humana e temporalidade são inseparáveis. E isto não apenas está posto 

                                                           
4  Não desdobraremos aqui a reflexão da problemática “passado, presente e futuro” no livro XI (17-24) 

das “Confissões”, bem como no tema da “distensão da alma”, a maneira que a alma percebe o 
tempo, por não objetivar-nos na resolução do problema, mas apenas para apontar que o homem 
tem a necessidade de questionamento  do conceito de tempo por suas aspirações interiores, como 
veremos adiante.  



19 
 

naquele que se desdobra nas veredas filosóficas, não só naquele que dedica sua 

vida a busca da sabedoria, mas também naquele indivíduo comum que não se lança 

à metafísica, que apenas vive. Concluindo: o tempo é a vida do próprio homem, por 

ser uma distensão da alma que caminha para, e não repousa em si mesma, por isso 

que está continuamente inquieta:  

Assim sendo, o tempo é uma distensão da alma humana. “Não é o 
movimento do corpo ou dos astros, mas estes existem no tempo”. É 
o espírito que encurta ou alcança o tempo através da expectação, da 
atenção e da memória. A alma espera, dirige-se para, e se recorda 
através de suas próprias experiências. O tempo é, afinal, uma 
impressão da alma. A eternidade não pode ser comparada ao tempo, 
pois se este é movimento, na eternidade não há movimento (SILVA, 
2010, p. 24) 

A fim de relacionar a temporalidade na asserção de condição natural, e 

por isso condição real da vida humana, valer-nos-emos do comentário de Moacyr 

Novaes Filho que fornece uma ligação direta da temporalidade com a complexa 

condição da vida humana: 

Feito por Deus a partir do nada, o homem é uma criatura polarizada. 
Assim como toda a criatura, imerso na temporalidade, sua vida é um 
caminho para a morte (uitamrtalis, por oposição à vida divina, 
uerauita, uitauitalis) , para a dissolução do nada. Em geral, as 
criaturas, temporais, nem sempre são nem não são de todo: cada 
uma é agora o que não foi, e será o que não é, até deixar de ser por 
completo, de certo modo reencontrando o nada de onde foi tirada, O 
homem, entretanto, tenta escarpar da dispersão, reunindo ainda que 
no pensamento sua experiência fragmentada, a fim de conhecer a 
unidade no seu mais alto grau. Esse esforço em direção à unidade é 
o solo comum dos problemas de Deus e da alma (NOVAES FILHO, 
1992, p 31). 

Ao se deparar com sua própria vida, o homem toma consciência da 

realidade temporal, principalmente ao atentar sobre a dissolução dela mesma na 

morte e, naturalmente, pergunta-se o que será a vida pós-morte, ou seja, a morte é 

a principal condição humana que o coloca frente a temporalidade e a eternidade. 

Como filósofo cristão, Agostinho, evidentemente, tem por certo que a verdadeira 

vida se dará em Deus quando a temporalidade findar, de modo que nela está sua 

felicidade, ou melhor, a Verdadeira Felicidade. Assim, o homem buscará uma 

maneira correta de viver baseada em pressupostos morais que levará à eternidade 

em Deus. Portanto, a condição temporal do homem manifestada diretamente em seu 

findar, é impulso suficiente para o desejo do reto viver afim de alcançar a eternidade 

em Deus, suma Felicidade. Se eu, homem, estou destinado a uma vida eterna, 



20 
 

como viver nesta temporalidade pensando, caminhando e objetivando aquela Vida 

Feliz? Eis o que iremos tratar agora. Eis o problema central de nossa vida. Eis a 

principal problemática da moral agostiniana. E é justamente essa resposta que, por 

via de nosso Mestre filósofo, esforçar-nos-emos a esclarecer, na medida de nossa 

capacidade 

 

2.2     O LIVRE ARBÍTRIO E O PROBLEMA DO MAL 

 

O homem perante a eternidade em Deus sente-se perdido e embaraçado 

interiormente por não entender o choque de duas realidades tão opostas, mas tão 

factuais. Consequentemente, cabe-nos interrogar: se Deus nos destinou à 

eternidade, por que a necessidade de um aparato ético que posteriormente positiva-

se em leis universais e até mesmo jurídicas? Como ser criado para Deus, não viveria 

o homem naturalmente caminhando para seu destino? Não seria ele desejoso 

daquele bem supremo e da suma felicidade? Suas ações não estariam ligadas, 

mesmo na temporalidade, ao Ser verdadeiro? E mesmo vivendo temporalmente, ou 

seja, de maneira passageira, não deveríamos naturalmente obter Deus? Há um 

hiato na condição humana.  

Coloquemos o seguinte pressuposto: só temos necessidade de uma 

reflexão acerca do reto agir caso exista a possibilidade de agir de maneira 

desregrada. Segundo Agostinho “sempre que decidia querer ou não querer uma 

coisa, era eu e não outro que queria, e aí estava a causa do meu pecado” (Conf., 7, 

3, 5), ou seja, o homem tem consciência de que é responsável pelos próprios atos. 

Continua nosso Filósofo: “Mas quem me criou? Não foi o meu Deus, que não 

somente é bom, mas ele é a própria bondade? Como explicar que a minha vontade 

tenda para o mal e não para o bem?”(Ibid.).  Eis um problema do qual Agostinho se 

desdobra constantemente em suas obras, principalmente num diálogo com Evódio, 

no qual diz:  

Ah! Suscitas precisamente uma questão que me atormentou por 
demais, desde quando era ainda muito jovem. Após ter-me cansado 
inutilmente de resolvê-la, levou a precipitar-me na heresia (dos 
maniqueus), com tal violência que fiquei prostrado. Tão ferido, sob o 
peso de tamanhas e tão inconsistentes fábulas, que se não fosse 
meu ardente desejo de encontrar a verdade, e se não tivesse 
conseguido o auxílio divino, não teria podido emergir de lá nem 
aspirar à primeira das liberdades — de poder buscar a verdade. Visto 
que a ordem seguida, então, atuou em mim com tanta eficácia para 



21 
 

resolver satisfatoriamente essa questão, seguirei igualmente contigo 
aquela mesma ordem pela qual fui libertado. Seja-nos, pois, Deus 
propício e faça-nos chegar a entender aquilo em que acreditamos. 
Estamos, assim, bem certos de estar seguindo o caminho traçado 
pelo profeta que diz: "Se não acreditardes não entendereis". Ora, nós 
cremos em um só Deus, de quem procede tudo aquilo que existe. 
Não obstante, Deus não é o autor do pecado. Todavia, perturba-nos 
o espírito uma consideração: se o pecado procede dos seres criados 
por Deus, como não atribuir a Deus os pecados, sendo tão imediata 
a relação entre ambos? (De lib. arb., I, 2, 4)5. 

 Como filósofo cristão, Agostinho acredita que Deus não pode ser o 

criador do mal, pois que ele é o Sumo bem. O mal seria, assim, uma realidade 

apartada de Deus e próxima a vida temporal. O homem estaria fadado a viver em 

meio aos males deste mundo e, ademais, pode ser causa desses males em diversos 

níveis e formas. De maneira direta, Agostinho nos fornece uma definição de mal 

consistente e, a nosso ver, satisfatória. Sendo Deus o ser supremo e nós o ser por 

participação, temos a possibilidade de integrarmos a plenitude do ser quando de 

nossa elevada união com Deus, ou seja, quanto mais nos aproximamos do Ser, 

mais nos aperfeiçoaremos enquanto ser. Na perspectiva oposta, quando nos 

afastamos de Deus estamos corroendo nosso próprio ser. Em outros termos: nos 

aproximar de Deus é completude, afastar-se é degradar-nos. O mal é definido, 

assim, por Agostinho como corrupção do ser ou do bem, conforme vemos no tratado 

Sobre os Costumes da Igreja Católica os Costumes dos Maniqueus:  

Volto a insistir pela terceira vez sobre a natureza do mal. O mal, 
contestareis, é a corrupção. Quem poderá negar ser isto o mal em 
sua generalidade? A corrupção nova contra a natureza? Não é ela 
que danifica? Mas minha resposta é que a corrupção não é nada em 
si mesma; não é uma substância, senão que existe em uma 
substância que afeta. Esta substância à que toca a corrupção não é 
a corrupção, não é o mal; porque uma coisa que é atacada pela 
corrupção é provada de sua integridade e de sua pureza; se ela não 
tivesse pureza alguma da qual pudesse ser provada, não poderia, 

                                                           
5 Outro questionamento de Agostinho sobre o mal: “De onde então vem o mal? Porventura da matéria 

que ele usou? Haveria nela algo de mal, e Deus, ao dar-lhe forma e ordem, teria deixado algo por 
transformar em bem? Epor que teria procedido dessa maneira? O Onipotente teria sido impotente 
para convertê-la, de modo que nela não permanecesse mal nenhum? Enfim, por que empregou 
essa matéria, ao invés de usar sua onipotência para reduzi-la ao nada? Poderia ela existir contra a 
vontade dele? E se era eterna, porque a deixou subsistir nesse estado por um tempo infinito, para 
só depois decidir fazer uso dela? Ouse a decisão de agir foi repentina, por que sua onipotência não 
a reduziu ao nada, para que subsistisse apenas ele, verdadeiro, sumo e infinito bem? Ou se não era 
bom que a Bondade deixasse de realizar coisas boas por que não aniquilou a matéria má 
reduzindo-a ao nada, estabelecendo outra que fosse boa e com ela criando todas as coisas? Que 
onipotência era a sua, se não podia criar algo de bom sem o auxílio de matéria não criada por 
ele”?(Conf., VII, 5,7).  



22 
 

evidentemente, ser corrompida; e a pureza que ela possui vem 
senão da fonte de toda a pureza (De mor., II, 5, 7). 

O mal gera a corrupção do ser quando este se afasta do Ser, fonte de 

existência e no qual se realizará a plenitude do homem. Além do mais, o mal é uma 

revolta contra a própria natureza que foi instituída por Deus no processo criador. 

Destarte, em relação ao homem, o mal é queda gradativa do ser humano em sua 

existência vital, proveniente da possibilidade de viver contra sua própria natureza. 

Tal possibilidade advém de uma capacidade particular constitutiva do 

homem, a saber, a capacidade de escolha. A partir dessa resposta e simples 

definição do mal, desenvolveremos a problemática da possibilidade de escolha do 

homem entre aquilo que pode elevá-lo e aquilo que pode degradá-lo em seu ser. 

Sobre isto nos esclarece Juan Cordeiro Hernandéz: 

No contexto de seu tratamento do mal, Agostinho parte da premissa, 
tanto religiosa como metafísica, da absoluta bondade de Deus, o que 
implica necessariamente a impossibilidade de que Ele seja 
responsável pelo mal. Isto significa que, a origem do mal deve ser 
buscada em outra parte. O mal não é mais que corrupção e perda 
das características que constituem todo o ser. É um dano que sofrem 
as criaturas em virtude de sua vulnerabilidade radical, dano que 
prova sua bondade ontológica (HERNANDÉZ, 2009, p.173 – 
tradução nossa)6. 

Quando Agostinho afirma não entender como sua vontade pode não se 

inclinar Àquele para quem foi criado, mas deixar-se levar por aquilo que o 

degradará, toca justamente no cerne da questão da condição humana no que se 

refere a necessidade de uma reflexão ética-moral objetivando encontrar princípios 

que o guie ao eterno, mesmo na vida temporal. Nós, como seres humanos 

concretos, podemos viver segundo nossa natureza ou desvirtuar-nos em uma vida 

sub-humana. Não há outra entidade capaz de negar sua própria natureza. Diante de 

si mesmo e de seu Criador, pode escolher entre o bem e o mal, entre o ser e o não 

ser, entre a felicidade e a tristeza, em suma, a escolha de encaminhar-se para a 

beatitude é livre, é esta realidade que Agostinho define como livre arbítrio, título de 

sua conhecida obra. Concordando com Agostinho afirma Evódio no Sobre o Livre 

Arbítrio: 
                                                           
6 HERNANDÉZ, 2009, p.173: “E nel contexto de su tratamiento del mal, Agustín parte de la premisa, 

religiosa a la vez que metafísica, de la absoluta bondad de Dios, lo que implica necesariamente la 
imposibilidad de que Él sea responsable por el mal. Esto significa que, elorigen del mal debe ser 
buscado em otra parte. El mal no es más que la corrupción o pérdida de las características que 
constituyen a todo ser. Es El daño que sufren las criaturas em virtud de su vulnerabilidad radical, 
daño que prueba su bondad ontológica”.  



23 
 

[...] tínhamos proposto, após a primeira questão: "O que é proceder 
mal?", parece-me já termos resolvido com clareza, a saber: "De onde 
vem praticarmos o mal?". Se não me engano tal como a nossa 
argumentação mostrou, o mal moral tem sua origem no livre arbítrio 
de nossa vontade [...] (De lib. arb., I, XVI, 35a)  

Comentando a matéria da relação do mal e sua prática pelo homem por 

possuir a vontade livre, Graciele Coutinho infere que:  

Em suma, na filosofia agostiniana, o homem é livre e precisamente 
nisto reside a possibilidade de pecar, embora não seja o pecado 
elemento constituinte da essência mesma do livre arbítrio. Assim, 
Deus não é o autor do mal – nem poderia sê-lo – porque, como 
vimos, d’Ele somente procedem toda natureza e os atributos que a 
conservam, isto é, todas as coisas criadas de cujos atributos o mal e 
a corrupção ou privação. O autor do mal é o próprio homem que, por 
vontade livre, corrompe a si mesmo, peca (COUTINHO, 2010, p. 
128-129)7. 

É estritamente por possuir a vontade livre que o homem pratica o mal e, 

assim, priva-se do bem, do ser. Mas não podemos limitar a relação do mal como 

consequência da vontade livre, como se esta fosse a fonte ontológica do mal 

praticado pelo homem. Evódio, ainda no Sobre o Livre Arbítrio, pede a seu Mestre “a 

razão pela qual Deus concedeu ao homem o livre arbítrio da vontade, já que, caso 

não o houvesse recebido, o homem certamente não teria podido pecar” (De lib. arb., 

II, 1,1).  

A asserção de Evódio é necessária por Agostinho instituir o axioma de 

que Deus é a Suma bondade e, portanto, não pode ser causa dele. Assim, por que 

permitir ao homem a possibilidade da vivência desregrada ao invés de aperfeiçoar-

se no ser? Não seria melhor a ausência da vontade livre, justamente por ser a fonte 

da prática desvirtuada? Portanto, o livre arbítrio é um mal nos dado por Deus. 

Agostinho discordará desse pensamento. Sim, é através do livre arbítrio que 

pecamos, ademais, se “é unicamente por ele que pecamos” (De lib. arb. II, 1, 1), 

mas não devemos qualificá-lo como elemento constitutivo de maldade, ou seja, não 

quer dizer que o possuímos para praticar o mal. Se fosse assim, não seria justo o 

homem receber benefícios ou castigos por seus atos, então Deus seria injusto e 

consequentemente o conceito de justiça que comumente levamos em conta não 

                                                           
7 Também disserta Ricardo Bellei: “O mal, portanto, não pode estar em Deus, que é o Sumo Bem, 

mas somente em suas criaturas, pois o mal é privação ou perversão da vontade que se volta para 
as criaturas e não para o criador, o que em Deus não ocorre , e a essa perversão Agostinho chama 
de mal moral ou pecado, como anteriormente descrito. Se o mal é uma defecção, um nada ou uma 
não-substância, sua origem não está no cosmo ou em Deus, mas sim no homem, onde se situa a 
raiz do mal moral, ou pecado, origem e fonte de todo o mal no mundo” (2010, p. 81).  



24 
 

teria sentido8. Ademais, em contrário ao mal, quando o homem se volta a Deus 

livremente, age de maneira mais perfeita por justamente compreender a 

necessidade de perfeição de seu ser, o que as outras criaturas não podem.  É o que 

o Filósofo demonstra: 

Realmente, e se é essa a questão por ti proposta, já está claramente 
resolvida. Pois, se é verdade que o homem em si seja certo bem, e 
que não poderia agir bem, a não ser querendo, seria preciso que 
gozasse de vontade livre, sem a qual não poderia proceder dessa 
maneira. Com efeito, não é pelo fato de uma pessoa poder se servir 
da vontade também para pecar, que é preciso supor que Deus no-la 
tenha concedido nessa intenção. Há, pois, uma razão suficiente para 
ter sido dada, já que sem ela o homem não poderia viver retamente. 
Ora, que ela tenha sido concedida para esse fim pode-se 
compreender logo, pela única consideração que se alguém se servir 
dela para pecar, recairão sobre ele os castigos da parte de Deus. [...] 
Assim, quando Deus castiga o pecador, o que te parece que ele diz 
senão estas palavras: "Eu te castigo porque não usaste de tua 
vontade livre para aquilo a que eu a concedi a ti"? Isto é, para agires 
com retidão. Por outro lado, se o homem carecesse do livre arbítrio 
da vontade, como poderia existir esse bem, que consiste em 
manifestar a justiça, condenando os pecados e premiando as boas 
ações? Visto que a conduta desse homem não seria pecado nem 
boa ação, caso não fosse voluntária. Igualmente o castigo, como a 
recompensa, seria injusto, se o homem não fosse dotado de vontade 
livre. (De lib. arb., II, 1,3 ). 

Ainda podemos retirar outro argumento da afirmativa de que o livre 

arbítrio é um dom nos dado por Deus. Caso o livre arbítrio constituísse um elemento 

estritamente para que o homem praticasse o mal, não haveria possibilidade de 

bondade no homem, assim não seria livre arbítrio e sim escravidão. Livre arbítrio é 

justamente a possibilidade de escolha entre o ser e o não ser, digamos assim. O 

homem, na antropologia Agostiniana, é ontologicamente bom, mas que pode 

                                                           
8 A esse respeito, Breno Ramos Mosso esclarece: O julgamento de Deus para com os homens não 

retira deles a sua liberdade, as suas recompensas e punições existem justamente por que é 
concedida ao homem uma livre escolha. Ainda que haja um caminho certo a seguir, existem outras 
tentações às quais o homem podem sucumbir. O prêmio é merecido ao homem que se sacrifica 
para agir conforme os desígnios de Deus e é justo que Deus que fez o homem também o 
recompense por louvá-lo e o castigue por sua ingratidão (2009, p. 6). E ainda Jonas Barbocovi: Pela 
razão, já analisada, de que o Livre Arbítrio é um bem, é por possui-lo que o individuo pode ser 
apreciado como sendo justo ou injusto. Possuindo a liberdade de livre escolha, isto é vontade livre, 
o homem pode agir corretamente ou não em suas ações, e consequentemente se agir bem ou mal a 
responsabilidade é toda sua. Há uma vinculação entre ação e escolha: o livre arbítrio é o bem 
provido de forma essencial por Deus e resulta na habilidade ou capacidade do individuo escolher 
entre o que é bom ou ruim. Optando pelo bem o sujeito voluntariamente se torna um sujeito virtuoso 
e digno de recompensa, caso contrário, ao escolher por não fazer o bem, pode ser censurado. 
Mesmo sendo esta liberdade um bem proporcionado por esse ser de excelência, é pelo livre arbítrio 
que o individuo tem a probabilidade ou possibilidade de pecar (2012, p. 456-457). 

 



25 
 

desvirtuar-se de seu bem. Não praticamos o mal por conta do livre arbítrio, mas 

desejamos coisas menores que aquelas para a qual fomos destinados, a realidade 

espiritual e eterna. Em seu livro Sobre a Natureza do Bem, comentando uma 

passagem do Livro do Gênese, Agostinho afirma que: 

Do mesmo modo, porque o pecado não é desejo de naturezas más, 
senão abandono ou renuncia de outras melhores ou mais perfeitas, 
se escreveu assim nas Sagradas Escrituras: toda criatura de Deus é 
boa. Por isso todas as árvores que Deus plantou no paraíso são 
certamente boas. O homem, portanto, não desejou nenhuma 
natureza má quando tocou a arvore proibida, senão que cometeu 
uma ação má ao deixa o mais perfeito; pois melhor que todas as 
coisas criadas é o Criador, cujo mandamento não devia ser quebrado 
por gostar do proibido [...] porque, abandonando o mais perfeito, se 
deleitava em outra coisa boa, que era provada contra o preceito do 
criador. Não havia plantado, pois, Deus uma árvore arbusto mal no 
paraíso, senão que ele mesmo, que havia proibido tocá-lo, era mais 
perfeito (De. nat. boni, XXXIV)9. 

O problema do erro primeiro (pecado original), segundo Agostinho, não 

está centrado no objeto desejado pelo homem, que consequentemente o tornou 

mortal e ignorante, mas na substituição do Criador pela criatura em seu desejo. Não 

é apenas questão de desobediência de determinada ordem, e sim o 

desordenamento de sua própria natureza enquanto criatura de Deus10. A vontade, 

assim, pode e deve escolher o bem, esse é seu modo de ser e sua razão, 

                                                           
9 A fim de um maior esclarecimento comenta Rosalie Pereira: “Em De natura boni (Sobre a natureza 

do bem), Agostinho afirma que todo ser, seja corpóreo, seja espiritual, é bom. Na medida em que 
participam do Ser, todos os seres são bons, ainda que possa haver diferentes graus de bondade. 
Chamamos de má uma natureza que é corrompida, mas, se for possível supor que a corrupção 
suprima toda e qualquer espécie de bondade, não restaria nenhuma natureza, uma vez que essa 
participa do Ser, que é necessariamente bom (Agostinho de Hipona: considerações sobre o mal e 
temas correlatos em De libero arbítrio” (2013, p. 579). Também o grande Etienne Gilson: “o poder 
da vontade para optar entre o bem e o mal baseia-se na sua aptidão para participar da felicidade” 
(2009, p. 191). E noutra obra: “Torna-se contraditório imaginar uma causa positiva, tal como Deus, 
na origem do movimento pelo qual a conta de livre se desvia dele. Sem dúvida, Deus criou a 
vontade mestra de si mesma e capaz de se apegar ao soberano bem ou de se desviar deste; mas 
se a vontade assim criada poderia se desligar de Deus, ela não deveria; sua queda, uma vez que 
ocorreu, não foi à queda natural e fatal de uma pedra que cai, mas a queda libre de uma vontade 
que se abandona. Simples defeito falta de ordem e, por consequência, falta de ser, o movimento da 
queda original não tem outra origem a não ser o nada, ou seja, o não ser” (GILSON, 2007, p. 279). 

10 A esse respeito diz Agostinho nas Confissões: “Mas que ações pecaminosas podem atingir-te, ó 
Deus, se és incorruptível? Que delitos te ofendem se é impossível fazer-te mal? Castigas as culpas 
que os homens cometem contra si mesmos, porque, mesmo quando pecam contra ti, fazem mal à 
sua própria alma, e a sua iniquidade se engana a si mesma, destruindo e pervertendo a própria 
natureza que criaste e ordenaste, quer servindo-se imoderadamente das coisas lícitas, quer 
desejando ardentemente as ilícitas, “mediante uso contrário à natureza”. São culpáveis no seu 
íntimo, imprecando contra ti e recalcitrando contra o aguilhão, ou quando, rompendo as barreiras da 
sociedade humana, se alegram audaciosamente com a formação de conciliábulos ou com a criação 
de hostilidades, ao sabor de simpatias ou ressentimentos” (Conf., III, 8, 16) 



26 
 

respeitando aquela ordem natural decorrente da vontade divina; não obstante, pode 

escolher apartar-se do bem seguindo um caminho desordenado.  

Em suma, é necessária uma afinidade entre a vontade humana e a 

vontade divina. Sendo a felicidade “um bem próprio e pessoal”, ou seja, “minha 

felicidade deve ser, na realidade, minha” (BOEHNER ; GILSON,  2009, p.192), a 

vontade é necessária ao homem para que se eleve não apenas por alguma regra 

seguida, mas por meio de sua escolha livre, que transcenda a si mesmo integrando-

se perfeitamente no Ser. O livre arbítrio, assim, é um bem, um dom, um presente 

que o homem deve usar de forma ordenada. Assim, se estritamente é o livre arbítrio 

meio que utilizamos para a prática do mal, também “não podemos agir com retidão a 

não ser pelo livre arbítrio da vontade” (De lib. arb. II, 18, 47).  

Ao cair livremente, o homem se tornou escravo de si mesmo e de suas 

paixões. A liberdade não existe, portanto, quando se escolhe o mal, apenas há 

liberdade quando pelo livre arbítrio escolhe-se o bem, o reto, o ordenado, aquilo 

para o que foi criado, quando o homem se inclina as verdades eternas e não as 

temporais. Entrementes, a liberdade do homem não pode ser reestabelecida, depois 

de sua queda, por suas próprias forças, mas apenas com o auxílio de Deus. 

Podemos exemplificar com uma pequena metáfora da vida comum.  

Quando um indivíduo escolhe viver segundo seus vícios em determinada 

droga, ao sentir a necessidade de deixá-la geralmente não o consegue, porque 

usando de seu livre arbítrio se tornou escravo de seu objeto. Só através da ajuda de 

outro e seu incentivo é que, geralmente, o possibilitará a sair do vício. Ou 

semelhante ao escravo acorrentado e sem poder mover-se: só poderá libertar-se 

das correntes com a ajuda de outrem. Daqui podemos inferir: o livre arbítrio só é 

liberdade quando escolhe o bem, ao contrário é escravidão. E após esta, só com o 

auxilio divino pôde e pode ainda libertar-se. Tal necessidade foi negada pela heresia 

pelagiana, à qual Agostinho enfrentará em vários escritos. Dentre os mais, 

destacamos Contra as duas epistolas dos pelagianos, na qual afirma: 

Defendendo o livre arbítrio, se precipitam querendo que para fazer o 
bem confiemos nele mais que na ajuda do Senhor. Porém, quem 
entre nós disse que pelo pecado do primeiro homem pereceu o livre 
arbítrio no gênero humano? Pereceu, sim, na liberdade a causa do 
pecado; porém foi a liberdade que existiu no paraíso de possuía 
plena justiça junto com a imortalidade; pelo qual a natureza humana 
necessita da divina graça, segundo o que disse o senhor: se o Filho 
os der liberdade, sereis realmente livres. Tanto é assim que o livre 
arbítrio não pereceu no pecador, que precisamente pelo livre arbítrio 



27 
 

pecam, sobretudo os que pecam com deleite e, amando o pecado, 
escolhem o que lhes agrada [...]. E no qual se mostra que nem ao 
mesmo pecado puderam servir senão com outro gênero de 
liberdade. Não estão, portanto, livres da justiça senão pelo arbítrio da 
vontade, não estão livres do pecado senão pela graça do salvador 
(Cont. duas ep. pelag., I, 2, 5)11. 

Assim, a vontade livre por si só não é, no estado atual do homem, 

suficiente para tornar-se efetivamente liberdade, mas é necessário o auxílio divino 

na vida temporal do homem. O divino se faz presente, assim,  constantemente na 

vida moral do homem. O auxilio divino faz com que o livre arbítrio seja realmente 

liberdade, no sentido de que poderá realmente caminhar no bem a despeito dos 

percalços que o ameaça. Desse modo, o livre arbítrio é tanto condição de 

possibilidade de pratica do mal, escravidão, quanto, com o auxílio divino, da vivência 

do bem, liberdade, em direção à suma Felicidade. 

 

2.3    A SUBMISSÃO DO HOMEM AS PAIXÕES: a prática do mal 

 

Já sabemos que o livre arbítrio é um tema importantíssimo para a 

compreensão da vida moral humana por ser o meio pelo qual nos é possível tanto 

escolher o bem quanto o mal. Também tomamos ciência de que ao praticar o mal 

tornamo-nos escravos, ao contrário o bem é gerador de liberdade em direção à 

Suma Felicidade. Nessa linha inquirimos: quando é, concretamente, que praticamos 

o mal e deixamos o bem?  Para elucidarmos a questão, acompanharemos a 

argumentação de Agostinho acerca de um ato mal em particular para depois 

tirarmos algumas conclusões filosófico-morais. Ao buscar a essência do pecado, no 

Sobre o Livre Arbítrio, o Filósofo pede a Evódio um exemplo de ato mau. O discípulo 

aponta “os adultérios, os homicídios e os sacrilégios”(De lib. arb., I, 3, 6). Agostinho, 

por sua vez, interroga se o discípulo considera o adultério um ato mau por ser 

contrário a lei vigente instituída. A negação é firme, pois a lei proíbe por que o ato 

em si é mau. Agostinho demonstra também que não é mau por não desejarmos ser 

                                                           
11Ainda sobre a questão da graça denota Marcos Piratelli: “As interpretações feitas por Agostinho 

sobre o conceito de graça foram tão impactantes no cristianismo subsequente que, pelo menos no 
ocidente, os usos técnicos e/ou teológicos do termo [graça] ficaram condicionados às suas 
reflexões. Não por acaso o tradição posterior o cognominou “Doutor da Graça”. Isto não significa 
dizer que os padres orientais, sobretudo aqueles que escreveram em grego, por não elaboraram 
obras sistemáticas, ou não intitularem seus tratados com o comum “De gratia”, não tivessem se 
preocupado com o auxilio divino para a economia da salvação” (2011, p. 7). 



28 
 

vítima dele “se a paixão inspirasse a alguém de entregar sua própria esposa a outro” 

(Ibid.) admitiríamos o adultério ser ato relativo. Agostinho então conclui: 

Talvez seja na paixão que esteja a malícia do adultério. Pois ao 
procurares o mal num ato exterior visível, caíste em impasse. Para te 
fazer compreender que a paixão é bem aquilo que é mal no adultério, 
considera um homem que está impossibilitado de abusar da mulher 
de seu próximo. Todavia, se for demonstrado, de um modo ou de 
outro, qual o seu intento e que o teria realizado se o pudesse, segue-
se que ele não é menos culpado por aí do que se tivesse sido 
apanhado em flagrante delito (Mt 5,28) (De lib. arb., I, 3, 5). 

Ao que Evódio concorda: 

Nada é tão evidente. Vejo já não ser mais preciso longos discursos 
para me convenceres do mesmo a respeito do homicídio, do 
sacrilégio e, enfim, de todos os outros pecados. Com efeito, é claro 
que em todas as espécies de ações más é a paixão que domina 
(Ibid.).  

A alma humana, naturalmente, criada para Deus, encontra percalços 

nesse processo e não há homem que se isente disso, “todas as pessoas estão 

dispostas a experimentar tais movimentos, denominados perturbações da alma ou 

paixões” (SILVA ; SILVA,  2012, p. 105). As paixões são “ações que se contrapõem 

ao movimento natural das coisas, porque desordenam o percurso que a natureza 

humana tem a fazer em torno de si mesma” (Ibid., p. 104). Tais paixões obscurecem 

a visão racional do homem, e fá-los esquecer do Criador dentro do egoísmo vicioso. 

Ou melhor, age o homem de forma pecaminosa ao submeter sua parte mais alta às 

baixezas de suas paixões de modo que, dentro da ordem da criação, desordena a si 

mesmo, sua alma12. Adilson Eskelsen (2013, p. 22) denota que uma paixão é um 

“movimento irracional da alma que o homem compartilha com os animais selvagens 

e que se torna hegemônico na alma do homem quando a razão não a dirige, 

havendo, naturalmente, más ações ou desordens propriamente humanas, tais como 

o amor à glória”13. O próprio Agostinho, no diálogo Sobre o Livre Arbítrio,   

                                                           
12A dignidade do homem se encontra na imagem e semelhança com o Criador, expressada em sua 

constituição racional. Negar seu estado é assemelhar-se aos animais: “o mal é identificado com 
paixão, sendo esta aí definível enquanto - movimento irracional da alma que o homem compartilha 
com os animais selvagens‖ e que se torna hegemônico na alma do homem quando a razão não a 
dirige, havendo, naturalmente, más ações ou desordens propriamente humanas, tais como o amor à 
glória” (BISPO, 2014 p. 18).  

13 O próprio Eskelsen salienta que o Filósofo não escreve um tratado acerca das paixões da alma, ou 
seja, não há um tratado completo e sistemático sobre todas as paixões. Entretanto, no “sobre o livre 
arbítrio” Agostinho afirma ser mau uso do livre- arbítrio a submissão da razão as paixões humanas.    



29 
 

especulando sobre a ordem dos seres e o lugar do homem nesta hierarquia ressalta 

que existem paixões que são propriamente humanas como o rir, o amor à glória:  

Há ainda outras propriedades que não parecem convir aos animais, 
sem que todavia sejam no homem as mais perfeitas, como, por 
exemplo, divertir-se e rir. Por certo, são expressões características 
do homem, mas as menos importantes, no julgamento de quem julga 
a natureza humana. Vêm a seguir, o amor aos elogios e à glória e o 
desejo de dominar, tendências essas que também não pertencem 
aos animais. Contudo, não devemos nos julgar melhores do que 
eles, por possuirmos essas paixões. Pois tais inclinações, ao se 
revoltarem contra a razão, nos tornam infortunados. Ora, ninguém 
jamais se pretendeu superior a outros, por sua miséria (De lib. arb., 
II, 8, 18). 

Apesar de termos paixões intrinsecamente nossas, não nos devemos 

julgar superiores aos seres inferiores por isso, pois a maior de todas as 

discrepâncias em relação aos animais que temos é a razão, e mesmo as diferenças 

menores dependem desta. A razão é o dom maior que temos para avaliar nossas 

próprias ações e, em relação as paixões, devem estar sob sua função enquanto 

elemento constitutivo que dignifica-nos. Agostinho lança o exemplo, no  diálogo 

Sobre o Livre Arbítrio, o domador de feras, que necessita da razão para domar um 

animal feroz, pois as paixões não podem dominar as paixões e, se a razão existe no 

homem, tem como um dos intentos dominar as próprias paixões do homem bem 

como dominar os entes que lhe são inferiores:  

Ag. Pois bem! É tua opinião que os domadores de animais ferozes 
não podem ser encontrados a não ser entre homens sábios? E 
denomino sábio a quem a verdade manda assim ser chamado. 
Isto é, aquele cuja vida está pacificada pela total submissão das 
paixões ao domínio da mente.  

Ev. Seria ridículo considerar como sábio a todos os que comumente 
são chamados domadores. Ou ainda, os pastores, vaqueiros ou 
cocheiros e todos os que vemos dominar os animais 
domesticados ou os que logram submeter a si, por sua 
habilidade, os animais indómitos.  

Ag. Agora, tens por aí um sinal certíssimo para reconhecer 
claramente a existência no homem de uma mente, ainda que 
essa mente não exerça o seu domínio. Os homens, a que te 
referiste, possuem de fato a mente, pois não realizariam ações 
que executam se não a tivessem. Mas essa mente não exerce o 
domínio sobre eles mesmos, e assim são uns insensatos. E é 



30 
 

sabido que o reino da mente não pertence a não ser aos sábios 
(De lib. arb., II, 9, 19)14 

A mente é única e exclusivamente, mesmo decaída por conta do pecado 

original, a potência humana capaz de conter ou controlar as paixões dentro da 

tensão espiritual tal qual estabelecida pelo Criador e, assim, necessária para a 

conquista da vera beatitude na transcendência. Não voltaremos a questão da 

necessidade do auxílio divino, da graça, para o correto uso da razão, já tratada, 

mesmo que brevemente, acima, mas frisaremos que na hierarquia dos bens que o 

homem detém a razão não pode ser disciplinada por potência ou elementos 

constitutivos antropológicos inferiores. Assim, o que pode ordenar a razão em sua 

função natural é o próprio auxílio divino, daí a justificação, talvez, da famosa “teoria 

da iluminação divina”15. Não entraremos no mérito dessa importantíssima questão, 

mas apenas nos referimos a mesma na intenção de demonstrar que não caímos no 

erro da presunção de afirmar de que o homem, através da razão16, alcançar a suma 

Felicidade, mas e ressaltar a necessidade do auxílio divino  no plano da salvação.  

                                                           
14E mais adiante: “Julgas que a paixão seja mais poderosa do que a mente, à qual sabemos que por 

lei eterna foi-lhe dado o domínio sobre todas as paixões? Quanto a mim, não o creio de modo 
algum, pois, caso o fosse, seria a negação daquela ordem muito perfeita de que o mais forte mande 
no menos forte. Por isso, é necessário, a meu entender, que a mente seja mais poderosa do que a 
paixão e pelo fato mesmo será totalmente justo e corre to que a mente a domine” (De lib. arb. II, 10, 
20). O próprio Deus, segundo Agostinho, não força o homem a se submeter às paixões que o 
perturbam: “Com efeito, por enquanto, baste-nos saber que esse Ser, seja ele qual for, capaz de 
ultrapassar em excelência a mente dotada de virtude, não poderia de modo algum ser um Ser 
injusto. Tampouco, ainda que tivesse esse poder, ele não forçaria a mente a submeter-se às 
paixões” (Ibid., II, 11a, 22b) 

15Agostinho, em seu diálogo “Solilóquios”, vê como um milagre, caso possamos colocar assim, a 
capacidade que nós temos de sair dos objetos individuais e alcançar as grandes Alpes dos 
conceitos universais. Fazendo uma analogia com os objetos sensíveis, diz o Filósofo precisarmos 
de uma iluminação intelectual de maneira semelhante que nossa visão necessita da luz para 
enxergar e de algo do qual a luz seja proveniente. Assim, necessitamos do auxílio divino no plano 
do conhecimento, produzido pela razão: “Agora, uma vez que o momento presente nos dá a 
oportunidade, aceita, enquanto eu ensino, alguma coisa a respeito de Deus com base na analogia 
das coisas sensíveis. Deus é inteligível e também inteligíveis são as proposições das ciências, 
porém, diferem em muito. Pois a terra é visível, como também o é a luz; mas a terra não pode ser 
vista se não for iluminada pela luz. Por isso, as coisas que alguém entende, que são ensinadas nas 
ciências, sem dúvida alguma ele as admite como verdadeiras, mas deve-se crer que elas não 
podem ser entendidas se não forem esclarecidas por outro, como que por um sol. Como no sol 
podem-se notar três coisas: que existe, que brilha e que ilumina, assim também no secretíssimo 
Deus, a quem tu desejas compreender, devem-se considerar três coisas: que existe, que é 
conhecido e que faz com que as demais coisas sejam entendidas “(Sol.,  I, 8, 15). Apesar de o 
Hiponense apontar a diferença entre a realidade racional e a realidade divina, justificamos que o 
objetivo da razão é o próprio Deus, pois o ente “homem” tem como fim o próprio criador.  

16O próprio Agostinho, nas Confissões, relembrando o furto das peras quando jovem, sentir prazer no 
ato mesmo tendo consciência de sua ilicitude: “Mas o que foi que achei naquele roubo, em que foi 
que imitei o meu Senhor, ainda que mal e pervertidamente? Talvez eu tenha sentido prazer em agir 
contra a lei pela fraude, já que não o podia fazer pela força, para imitar, escravo que era, uma falsa 
liberdade, praticando impunemente o que não me era lícito, mediante uma tenebrosa paródia de tua 



31 
 

Em suma, de tudo que empreendemos até agora, a vida temporal do 

homem está intimamente ligada à possibilidade de escolha que possui entre o bem e 

o mal, o que se quer dizer, entre o caminho estabelecido pelo Criador para a 

Felicidade eterna do homem e o desordenamento de seu ser dentro do plano da 

ordem dos seres. Isso só é possível pela vontade livre que o homem detém e que 

não é causa estrita do mal, mas seu mau uso em vista das paixões que perturbam 

sua alma quando da não submissão da mesma à razão17. Para Agostinho, o homem 

verdadeiramente sábio será aquele que, submetendo toda sua vida e ações a 

averiguação racional, auxiliada pela ação divina, caminha em direção àquela vida 

transcendente onde se encontra a suprema Felicidade. O pecado é um 

desvirtuamento e a deterioração do próprio ser ao Ser supremo, fonte de todo o ser.  

 

 

2.4    A NECESSIDADE DE UMA REFLEXÃO ÉTICO-MORAL PARA UMA VIDA 

RETA 

 

Como denotamos acima, Agostinho pressupõe uma ordem estabelecida 

pelo Criador à qual deve se submeter o homem não de uma maneira tirana, como 

forçadamente os inimigos da fé poderiam afirmar em relação a esta necessidade, 

mas por estar intrinsecamente gravada na alma humana desde o momento de sua 

existência. O homem, em sua vida perfeita ao ser criado, naturalmente caminharia 

dentro dessa ordem sem movimentos passionais que o perturbassem. Mas pelo mau 

uso de seu livre arbítrio tornou-se escravo de si mesmo e de suas paixões o que 

desembocará, seja parcial ou total, ignorância de sua própria condição. É nessa 

linha de pensamento que justificamos a necessidade de uma reflexão ético-moral, 

empreendida pelo próprio homem, na qual poderá tomar consciência dos valores 

necessários e imutáveis e ensiná-los ao próximo aquela via que o levará ao objeto 

de seus desejos, a Vida Feliz. É o que Santo Agostinho intenta em vária de suas 

                                                                                                                                                                                     
onipotência. Eis me aqui, escravo que foge do seu senhor, à procura da escuridão. Oh, podridão! 
Oh, vida monstruosa! Oh, abismo da morte! Como pude achar prazer no ilícito somente por ser 
ilícito?” (Conf., II, 6, 14)  

17A esse respeito diz Agostinho no diálogo Sobre o Livre Arbítrio: “Logo, só me resta concluir: se, de 
um lado, tudo o que é igual ou superior à mente que exerce seu natural senhorio e acha-se dotada 
de virtude não pode fazer dela escrava da paixão, por causa da justiça, por outro lado, tudo o que 
lhe é inferior tampouco o pode, por causa dessa mesma inferioridade, como demonstram as 
constatações precedentes. Portanto, não há nenhuma outra realidade que torne a mente cúmplice 
da paixão a não ser a própria vontade e o livre arbítrio” (De lib. arb., II, 11a, 21c). 



32 
 

obras, desde aquelas que têm como centro a própria vida moral humana, quanto 

aquelas em que comenta brevemente, compreendendo Sermões, Cartas e 

Opúsculos das quais nos utilizaremos. A reflexão ética está inserida desde o cerne 

de suas “Confissões”, onde, ao confessar-se à Deus, Agostinho lança de uma 

rememoração de seus atos passados diante de sua vida presente e da eternidade. 

Nosso Filósofo faz um mea culpa por seus vários atos desregrados, como por 

exemplo, quando recorda os pecados de sua infância:  

Ouve-me, Senhor! Ai dos pecados dos homens! É um homem que 
assim fala; e dele te compadeces, porque és o seu Criador, e não o 
autor do seu pecado [...]. Meu procedimento era então repreensível, 
mas como não teria podido compreender as reprimendas, nem a 
razão nem os costumes permitiam que eu fosse reprovado (Conf., I, 
7, 11). 

E continua: 

Quero recordar as minhas torpezas passadas, as corrupções de 
minha alma, não porque as ame, ao contrário, para te amar, ó meu 
Deus. É por amor do teu amor que retorno ao passado, percorrendo 
os antigos caminhos dos meus graves erros. A recordação é amarga, 
mas espero sentir tua doçura, doçura que não engana, feliz e segura, 
e quero recompor minha unidade depois dos dilaceramentos 
interiores que sofri quando me perdi em tantas bagatelas, ao afastar-
me de tua Unidade (Ibid., II, 1,1) 

Qual a intenção de relembrar suas torpezas diante de si mesmo e de 

Deus, aquele observador onisciente? A tomada de consciência de seus maus 

costumes renova a alma na busca pelo que é realmente desejado por ela, a saber, 

Deus. Não podemos aqui enxergar as confissões de Agostinho simplesmente como 

uma forma de escrúpulo angustiante em que o réu presta contas ao juiz, pois não 

teria esse ato utilidade alguma, caso não obtivesse dele um benefício ético-moral 

essencial e extremamente urgente. O ser está disperso por suas más escolhas, é 

necessário sair da confusão e ignorância de si mesmo a fim de aproximar-se 

daquela Unidade que o colocará na tensão espiritual e intelectual conveniente aos 

seus atos futuros, para que a vida corrupta se torne honesta, para que o erro se 

converta em acerto, para que o pecador se torne, enfim, homem verdadeiramente, 

tal qual Deus o projetou. As Confissões se tornam, então, não apenas um livro, ou 

uma autobiografia espiritual, mas um método inicial e comum a todos à abstração de 

valores universais. Quando penso na degradação que me trouxe a injustiça e a 

compreendo, desejo a suma Justiça; quando enxergo os adultérios e a impureza, 



33 
 

desejo a pureza. Desse modo, é a partir da reflexão pessoal que o próprio Agostinho 

empreende que tiramos a lição de um indispensável um esquadrinhamento não só 

dos atos concretos, mas dos valores necessários à vida do homem.  

No decorrer desse empreendimento reflexivo, o indivíduo redescobre 

justamente aquela ordem moral delineada pelo Criador desde a eternidade. Ordem e 

moral estão ligados intimamente nesse processo do desejo de uma vivência ética 

individual, que acarretará em uma harmônica vivência social, como veremos no 

capítulo posterior. Sem o conhecimento da ordem, não há, apesar dos valores 

encontrados, guia no empreendimento dos atos, ou melhor, os valores e sua prática 

ordenarão o homem nessa realidade hierárquica, tudo isso em busca da Vida Feliz. 

Assim diz os comentadores Philotheus Boehner e Etiénne Gilson:  

A natureza, a vida, o cosmos, enfim, são perfeitamente ordenados. 
Tudo é regido pela lei natural, pelo número e pela proporção. O 
resultado é uma ordem admirável, apta a deleitar a vista e o 
entendimento. Esta ordem é o efeito da vontade divina, que é a lei 
interna regendo as criaturas em harmonia com as normas eternas da 
divina sabedoria. Pois, como vimos, há uma união íntima entre o 
número ou princípio da ordem, e a sabedoria [...] Donde se segue 
que as normas da razão e da vontade remontam à mesma fonte. 
Ambas possuem, por isso, a mesma validade, a mesma evidência e 

a mesma necessidade (2009, p. 187).  

Vontade e intelecto se unem na retomada de uma vida moral digna do 

próprio homem. Os valores que regem a vida moral, também regem a vida 

intelectual, donde são parceiras nesse caminhar à vida plena18. Dessa forma, teoria 

e prática não podem separar-se na vida concreta do homem, pelo fato de o senso 

comum está, também, imbuído de vícios e desvios morais provenientes do pecado, 

apesar de preservar algo de são na vivência social. Essa reflexão está notoriamente 

relacionada com a fé a qual o Filósofo se submete. Um Agostinho que acreditasse 

no cristianismo e principia-se uma reflexão ética fora da revelação e somente usa-se 

do que hoje se denomina laicismo, geraria uma confrontação ou contradição nos 

escritos metafísicos e teológicos do mesmo, com uma maneira de viver fora daquilo 

que diversas vezes defendia. Portanto, a reflexão ética-moral de Agostinho 

necessariamente é cristã. Contudo, não podemos atribuir à ética agostiniana um 

                                                           
18Étienne Gilson (2007, p. 243) ajuda-nos a compreender ainda mais este ponto: “Ao submeter-se a 

sabedoria, o pensamento se ordena para seu fim; por isso se torna capaz de ordenar para ela as 
ações do homem e de lhes conferir seu caráter de moralidade. Quando se coloca em seu lugar, o 
pensamento sabe como dispor todas as coisas no lugar que lhes pertence e de que maneira se 
comportar com relação a elas. O primeiro efeito desse desenvolvimento inicial é que, a partir de 
então submetido à ação reguladora das ideias, o pensamento julga tudo do ponto de vista de Deus”. 



34 
 

total dogmatismo teológico sem bases filosóficas19. Sim! Como católico, o Bispo de 

Hipona crê nos dogmas revelados, e não poderia ser de outro modo, mas o filósofo 

Agostinho parte da vida concreta do homem de modo que não é uma ética feita para 

os anjos, claro que estes não precisam de reflexão moral por já se encontrar na 

perfeição. Apenas o homem entre todas as criaturas merece um olhar especial no 

modo de vida que deve levar. 

  
  

                                                           
19 Podemos dizer, de maneira um tanto simplista, que a perspectiva ética elaborada por Santo 

Agostinho deriva de duas fontes fundamentais: a absorção da filosofia clássica e da doutrina 
cristã. Na filosofia antiga, especialmente na cidade de Atenas, as teorias éticas fundamentais 
estão nas figuras de Sócrates, “que com admirável agilidade dialética e cortesia sutil ridicularizou e 
confundiu a estultícia dos ignorantes que opinavam saber algo mesmo das questões morais, fito 
em que pareceria pôr o intento, ora confessando-se ignorante, ora dissimulando a própria ciência” 
(De. civ. Dei, VIII, 3); Platão, o qual “destacou-se pelas vivas claridades da glória mais legítima e 
ofuscou os demais” (Ibid.,VIII, 4) os Sofistas e Aristóteles. Destacamos também os neo-platônicos 
Plotino, que “avantaja-se a todos os intérpretes de Platão” (Ibid.,IX, X)  e Porfírio “grande espírito” 
(Ibid., X, 32), pelos quais Agostinho recebeu a filosofia platônica. Além de Cícero, “cuja linguagem 
– mas não o coração – é quase unanimemente admirada” (Conf., III, IV, 8); Varrão, o “mais 
sábio”(De. civ. Dei, III, 4); Salústio, “o historiador” (Ibid., II, 1), Hermes Trimegistro que “pensou e 
escreveu diversas coisas sobre os demônios” (Ibid., VIII, 13), Séneca (Ibid.,VI, 11) , dentre outros.  
A reflexão filosófica sobre a ação humana em Santo Agostinho, deriva de uma síntese de vários 
filósofos pertencentes a estes períodos e a fé Cristã em que cria, defendia e investigava. 



35 
 

3      O AMOR COMO FORÇA MOTRIZ DO AGIR HUMANO 
 

 

O amor é o princípio da moral que move o ser humano ao desejo de algo, 

é a força que obriga o indivíduo a dar-se a alguém, pois “trata-se de um apetite 

natural” (Ep. 140, 3.4) do homem, é o impulso moral, de modo que constitui um erro 

e um empreendimento impossível apartar o homem do amor. Sendo o desejo 

(appetitus) uma potencia da natureza humana, seria estático, ou melhor, direcionar-

se-ia como um homem sem a visão que anda, busca, mas não sabe o quê, não sabe 

onde, caso não fosse guiado por essa força, peso ou tendência que chamamos de 

amor. Desejo, portanto, vem colocar-se como potencia vinculante ao amor. O desejo 

sem sempre se expressa em amor, mas todo aquele que ama tem desejo. Vontade 

e amor estão intimamente ligados na condição atual do homem, embora essa 

relação manifeste-se plenamente em sua realidade ontológica, pois ele foi criado no 

amor perfeito de Deus. No que toca as duas realidades, nos fala Josefa Rojo: 

A ordem antropológica [...] o homem pode aceitar ou não a lei que se 
apresenta. Também neste plano existe – obviamente – um amor que 
se corresponde com essa ordem, que é o de seu próprio querer livre. 
Agora bem, existe uma diferença fundamental entre o âmbito 
ontológico e o âmbito das ações voluntárias, em que não se trata de 
padecer a lei, mas de querê-la e colaborar com seu cumprimento. 
Em consequência, tudo depende da adesão que o homem toma para 
fazer reinar em si mesmo esta ordem que ele vê imposta por Deus 
na natureza (2009, p. 60)20. 

 A questão fundamental para Santo Agostinho não é se devemos amar, 

mas o que devemos amar e a intensidade que damos ao objeto. A forma correta ou 

não do amar gerará consequências boas ou ruins ao homem. O amor não nos 

prende ao que é caduco, mas também não nos permite agir desenfreadamente. Só 

dirigindo o amor a um bem eterno, poderá o homem ser plenamente feliz. Não há 

objeto mais digno de amor que Deus, visto que ele não detém perecimento, como os 

objetos mundanos, e por isso todos os outros bens se dirigem a ele. “O Criador, se é 

verdadeiramente amado, isto é, se é amado Ele e não outra coisa em seu lugar” (De 

                                                           
20“el orden antropológico  [...] el hombre puede aceptar o no la ley que se le presenta. También en 

este plano existe  – obviamente – un amor que se corresponde com esse orden, que es el de su 
propio querer libre. horabien, existe una diferencia fundamental entre el ámbito ontológico y elámbito 
de las acciones voluntarias, em las que no se trata de padecer la ley, sino de quererla y colaborar 
com su cumplimiento. Em consecuencia, todo depende de la decisión que el hombre tome para 
hacer reinar em si mismo este orden que el ve impuesto por Dios em la naturaleza” (ROJO, 2009, p. 
60 -  tradução livre). 



36 
 

civ. Dei, XV, 22) nos dará a felicidade, pois Nele mesmo está a vida feliz. 

Ressaltando que não somos nós que amamos ao Ser Supremo primeiro, foi Ele que, 

dando-nos a existência, foi para conosco benevolente. Essa benevolência constitui o 

amor mais elevado, como ressalta o Apóstolo (1 Cor. 13), pois entre todas as 

virtudes a Caritas, Caridade, é a maior. A caridade, pois, têm início em Deus e, como 

fonte de afetos, se desdobra sobre o homem e seus pares. 

O amor é inscrito como um dos elementos fundamentais na filosofia moral 

de Santo Agostinho, e isto podem atestar várias de suas obras, dentre as quais 

destacamos as Confissões, onde poderemos enxergar o amor encarnado na vida 

mesma do Filósofo. Assim nos diz ele, fazendo uma prece a Deus: “concedei-me o 

que amo, porque estou inebriado de amor” (Conf., XI, 2); “Dai-me o que amo, pois 

Vós me concedestes esta graça de amar” (Ibid., XI, 22); perquirindo sobre as 

tempestades vitais do ser humanos, afirma: “O lugar do descanso imperturbável está 

onde o amor não é abandonado, a não ser que o amor nos abandone” (Ibid., IV, 11); 

e relembrando seus anos de juventude infere: “Que coisa me deleitava senão amar 

e ser amado?” (Ibid., II, 1), além de lamentar que “era para mim mais doce amar e 

ser amado, se podia gozar do corpo e da alma da pessoa amada” (Ibid., III, 1); e 

finalmente: 

O corpo, devido ao peso, tende para o lugar que lhe é próprio, 
porque o peso não tende só para baixo, mas também para o lufar 
que lhe é próprio. Assim o fogo encaminha-se para cima, e a pedra 
para baixo. Movem-se segundo o seu pelo. Dirigem-se para o lugar 
que lhes compete. O azeite derramado sobre a água aflora à 
superfície; a água vertida sobre o azeite submerge-se debaixo deste: 
movem-se segundo o seu peso e dirigem-se para o lugar que lhes 
compete. As coisas que não estão no próprio lugar agitem-se, mas, 
quando o encontram, ordenam-se e repousam. O amor é o meu 
peso. Para qualquer parte que vá, é ele quem me leva (Ibid., XIII, 
9 – destaque nosso). 

 A realidade do amor é imprescindível para o viver. Agostinho, em 

relação do amor com outras virtudes, infere uma submissão hierárquica da fé para 

com o amor, a fim de demonstrar que o amor não pode, de modo algum, ser deixado 

de lado em vista de outra virtude. O amor rege o homem porque ele não pode, 

ontologicamente e temporalmente, desvirtuar-se senão pelo próprio amor. Ademais, 

apesar de a vontade do homem ser livre, como demonstramos acima, ela não rege a 

si mesma como elemento primordial da vida humana. O que rege aquela vontade 

livre que faz com que o homem se degrade ou eleve-se ao Ser? O amor. Onde 



37 
 

apontar esse amor, estará a vontade do homem e, consequentemente, suas ações. 

É no amor, segundo Agostinho, que se encontra até a força para fazer o improvável, 

como amar os inimigos. Em relação ao próximo, o amor não faz escolhas, acaso 

pode o homem, amando seu inimigo, deixar de amar os amigos? Claro que não. O 

amor compreende todos os objetos que se integram a si. Deixemos o Filósofo falar, 

no Comentário aos Salmos: 

Acaso a caridade te permite fazer algum mal a quem amas? Talvez 
certamente não faças mal, mas tampouco fazes bem. Por ventura a 
caridade ter permite não ajudar no que podes a quem amas? Não se 
trata da caridade que roga ainda também pelos inimigos? Logo, 
abandonará ao amigo o que deseja bem para seus inimigos? Assim, 
pois, se a fé se encontra sem caridade, se acha sem obras. Para que 
não te molestes pensando sobre as obras da fé, adiciona à 
esperança e o amor ou caridade e não penses que coisa faças. O 
amor pode estar ocioso? Que coisa obra mal em certos homens se 
não é o amor? Apresenta-me um amor desocupado e ocioso. As 
maldades, os adultérios, os crimes, os homicídios, todas as 
desonestidades, não as executa do amor? Purifica teu amor (Enarr. 
in Ps., XXXI, 2, 5). 

Purificar o amor, eis como caminharemos de maneira reta neste mundo. 

Ainda que o amor seja o princípio que move a vontade do homem, não pode ele se 

voltar ao que está fora da ordem humana. É necessário que seja purificado dentro 

de uma realidade espiritual. Não adianta amarmos de maneira desregrada, assim 

estamos desvirtuando a própria função do amor, a qual seja: direcionarmo-nos 

àquela Vida Feliz que tanto desejamos naturalmente. Quando praticamos o 

adultério, por exemplo, usamos de nossa vontade amando aquilo que deveríamos 

repelir por amor ao Ser, fonte de nosso ser. O desvirtuamento da ordem moral na 

ordem cosmológica e transcendente, tem origem no amor desordenado mediante a 

cegueira filauciosa21 que temos de nos salvar, mas descambamos em degradação. 

Purificamos nosso amor quando amamos de maneira correta. É justamente isso que 

Agostinho faz em sua obra Sobre a Doutrina Cristã, e é dela que trataremos a partir 

agora. Mas antes entronizaremos a obra nos escritos de Agostinho e de como 

utilizaremos a mesma. 

                                                           
21O termo filáucia foi usado por São João Clímaco para explicar a origem de todos os nossos vícios. 

É uma espécie de doença da alma primordial. Assim nos explica Paulo Ricardo de Azevedo Júnior: 
“É próprio de o homem amar, como é próprio da luz iluminar. Esta verdade ressoa em nossos 
corações como evidente e, ao mesmo tempo, difícil de acreditar. Ao ouvi-la, sentimos um forte apelo 
para alçar um vôo na arriscada aventura de amar. Mas dentro de nós – melhor ainda, diante dos 
nossos olhos – encontramos a evidência patente de nossa fragilidade: espécie de força que nos 
leva a chafurdar na lama. A grandeza de nosso chamado contrasta clamorosamente com a miséria 
de nossa situação” (2008, p. 17). 



38 
 

 

3.1   O AMOR NA CONCEPÇÃO CLÁSSICA GRECO-ROMANA E A EXPANSÃO 

DO CONCEITO POR SANTO AGOSTINHO 

 

Intentamos problematizar a concepção Agostiniana de amor como 

fundamento que direciona as ações humanas. Em contra partida, surge um 

obstáculo que deve ser transpassado, a saber, o problema de linguagem. De fato, o 

termo “amor” é dito de diversas formas e muitas vezes usam-no de maneira 

abusada, por exemplo, quando justificam atrocidades em nome de algo. Não 

podemos prescindir, pois, a forma que essa palavra assume nas diversas inserções 

culturais e terminológicas que podem assumir. Lembremos a larga esfera semântica 

da palavra amor: fala-se de amor entre amigos, amor à pátria, amor ao trabalho, 

amor a si mesmo, amor familiar, amor entre homem e mulher, este último assumindo 

um lugar importantíssimo na história humana tanto numa questão biológica quanto 

afetiva; O que devemos compreender é se as diversas formas de amor se integram 

numa só concepção, ou, opostamente, se referem a realidades distintas entre si, 

mas delineadas por um só termo? É mister, portanto, expormos as principais 

concepções dos autores e fontes mais próximos de Agostinho. 

O amor se diz de muitas formas. O que definirá esta forma é seu objeto, 

pois o amor tende a unir quem ama ao amado. Em uma análise biográfica de 

Agostinho, encontramos aquele espanto filosófico diante de uma nova forma de 

amor. De fato, o Hiponense se deixa impressionar, após sua conversão, com a 

concepção dita joanina de amor, retratada na expressão “Deus é amor” (1Jo 4, 8). O 

porquê de tanto espanto? Mesmo convertido, Agostinho permanece ligado à filosofia 

grega que desenvolveu a concepção de amor como eros. Assim, devemos explicar 

não só as definições de amor encontradas na Sagrada Escritura, mas também na 

concepção filosófica greco-romana.  

Como aponta Joseph Ratzinger (2005) “Os gregos [...] viram no eros 

sobretudo o inebriamento, a subjugação da razão por parte duma loucura divina que 

arranca o homem das limitações da sua existência e [...] faz-lhe experimentar a mais 

alta beatidude. Platão faz elogios ao amor no Banquete por meio da mulher de 

Mantinéia apontando a função educativa do amor (209 a-e) como impulso do homem 

na busca do bom, belo e justo (210 a-d). Portanto, o amor delineado, principalmente 



39 
 

por Platão, é expressão da bondade referida à moralidade humana, aos atos do 

homem em busca de algo que o forma, que o eleva. Nesta esteira também se 

encontra Plotino: 

O amor entendido como estado da alma situa-se na raiz do problema 
da ascensão para Plotino: ao mesmo tempo em que todo “estado da 
alma” (páthos) enraíza-se no sensível, e por isso caracteriza um 
movimento da alma em direção às belezas daqui, todo amor, seja ele 
um eros daímon ou divino, constitui um movimento em direção ao 
alto, que passa por um reconhecimento do estatuto ontológico das 
imagens da beleza, e por conseguinte, das belezas superiores, 
podendo conduzir à forma da beleza e ao que está além (OLIVEIRA, 
2013, p. 93)  

Por sua vez, Cícero, filósofo romano caro a Agostinho, emprega o termo 

amicitia para designar a ligação afetiva e social entre indivíduos e pietas na devoção 

aos deuses. No primeiro caso, sendo o que nos interessa por expressar a relação 

afetiva de um indivíduo para o outro, correspondendo ao philia, a definição 

ciceroniana se caracterizava pela relação imanente que os homens socialmente 

mantinham entre si, justamente esse tipo de concepção clássica da filosofia romana 

absorvida por Agostinho, o motivo do espanto ao conhecer a concepção neo-

testamentária de amor, como assevera Maria Manuela Brito Martins trazendo à tona 

outro comentador, Maurice Testard: 

Na verdade, o conceito de amizade em Cícero repercute, afinal, a 
sua forte inspiração na noção de philia aristotélica e, por isso, de 
toda a tradição grega antiga. Por sua vez, Cícero será a fonte de 
transmissão deste ideal grego, para o mundo latino cristão. No 
entanto, apesar de ser opinião largamente difundida a de que a 
amizade em Agostinho possui uma forte inspiração no pensamento 
clássico, particularmente em Cícero, ela é contrariada pelos 
resultados apresentados por Maurice Testard, que assinala 
unicamente nove citações de Cícero na obra de Agostinho 
(MARTINS, 2012, p. 211). 

A Sagrada Escritura detém três concepções de amor:  

(phila);(eros) e  (ágape). O amor philia se caracteriza pela amizade 

afetuosa de um indivíduo para com outro, seja no plano familiar. João retorna nos 

evangelho a esse amor na “relação de Jesus com seus discípulos” (RATZINGER, 

2005), por exemplo.  O amor eros, é o amor que Agostinho relembra em sua 

juventude quando se deleitava ao amar desejando o corpo da pessoa amada. É o 

amor entre o homem e uma mulher, manifestado nos desejos sensuais, cobiçando a 

beleza do outro para si. Podemos considerar esses dois como amores estritamente 



40 
 

humanos, mas que reflete aquele amor mais elevado e a ele deve dirigir-se. O 

terceiro termo, ágape, aponta sempre ao amor de Deus para com o homem, ou seja, 

o amor divino que é benevolente, gratuito, misericordioso e compassivo22; é nesse 

sentido que se enquadra o dito joanino “Deus caritas est”, termo usado por 

Agostinho inúmeras vezes.  

Nas definições conceituais que Santo Agostinho faz ao amor, o 

comentador Arnaldo do Espírito Santo destaca vários âmbitos em que pode ser 

inserido, a saber: o campo de definição, ontológico, afetivo, emocional e 

gnosiológico: 

Como uma entidade de caráter geral que se define no discurso 
linguístico pelos substantivos, adjectivos ou expressões que o 
determinam, Há um amor rectus e um amor pravus; um amor Deie 
um amor sui; um amor carnis e um amor spiritualis; um amor [...] que 
coincide com o conceito de charitas, um amor do que é eterno, e um 
amor que não passa de um cupiditas  rerum transeuntium; há um 
amor excellentiae que se confunde com a supervia, um amor laudis 
que é o mesmo que vanglória; um amor precruniaequem por outros 
termos, é simplesmente avareza; há um amor saeculi e um amor Dei, 
nas suas duas vertentes de  amor hominum erga Deum e de amor 
Dei erga  homines; há o amor proximi; há o amor esuriens do início 
da viagem mística para o sumo bem, e o amor fruens, o amor que 
repousa no objeto amado; há o amor indissociável do temor; não há 
amor sem dor; não há amor sem Fé e sem esperança... há o amor 
temperantiae, o amor fortitudinis, o prudentiae [...] (ESPÍRITO 
SANTO, 2002, p. 101). 

Ao aprofundar filosoficamente o tema referido, o Hiponense amplia 

socialmente a visão de amor, saindo puramente de uma relação humana e 

acrescentando a visão transcendente de relação amorosa. Evidente que Platão já 

havia expandido tal noção, como já afirmamos. O que Agostinho acrescenta provém 

da introjeção da noção cristã de transcendência.    

O nexo entre os homens a partir de então não se baseará apenas nas 

relações estritamente reguladas por sistemas jurídicos sociais, mas se fundamentará 

primordialmente na relação que a Divindade transcendente desdobra para com o 

homem e da resposta deste para com Deus. À vista disso, Agostinho tanto 

esmiuçará quanto alargará a concepção de amor que até então era tomada em sua 

época. Mas tal intento passará por uma síntese do Agostinho filósofo e cristão, 

levando em conta as concepções neo-testamentárias de amor junto com a filosofia 

clássica greco-romana. Porém, mesmo que em Agostinho encontremos certas 

                                                           
22cf. 2Cor 9, 7; Mc 11, 25; Lc, 15, 4- 7; Lc 15, 11 32. 



41 
 

variações terminológicas em relação ao amor, podemos atestar que na concepção 

do filósofo todas elas designam um só movimento que se qualifica de acordo com a 

direção tomada. Ao eterno, Deus, felicidade do homem, ele é caritas; neste sentido 

também se desenrola o amor ao próximo, pois o amamos dentro do amor ensinado 

pelo próprio Deus, como veremos adiante; quando direcionado estritamente ao 

transitório, ele é concupiditas. Dessa forma, tudo vai depender do objeto que se 

busca ou porque se busca. 

 

3.1.1  Seria o amor causa da angústia humana ou princípio da ação desenfreada do 

homem? 

 

Para Agostinho, pois, de formação romana, ao sintetizar a reflexão 

filosófica clássica e cristã acerca do amor num primeiro momento, o amor a Deus - 

caritas- , parece ser incompatível com o amor philia ou, até mesmo, o amor eros: 

Mas como poderemos amar (caritas) a Deus, se amamos 
(concupiditas) o mundo? [...] Há dois amores: o do mundo e o de 
Deus. Se o amor do mundo fizer residência em nós, o amor de Deus 
não poderá entrar. Que se andaste o amor do mundo e tenha 
morada em nós o amor de Deus... Se antes amavas o mundo não o 
ames mais. Quando esvaziares o coração do amor terreno, haurirás 
o amor divino. E nele logo começa a habitar a caridade da qual 
nenhum mal pode proceder... Escutai aquele que quer limpar o 
campo: ‘não ameis o mundo, nem o que há no mundo. Se alguém 

ama o mundo não está nele o amor do Pai (I Jo 2, 14) (Enarr. in 1ª  
ep. Joan., II, 8b ). 23 

Em vista disso, configura-nos certa rejeição do amor que podemos legar 

aos bens temporais. De forma que, o processo de ascese moral rumo ao Divino 

deverá passar por um desprezo do que é temporal. Caíra Agostinho novamente na 

doutrina maniqueísta de desprezo total da matéria? A hierarquia dos bens, desse 

modo, obrigaria o homem ao desprezo de si mesmo, ao seu próximo, aos meios de 

                                                           
23“Pero ¿cómo podemos amar a Dios, si amamos al mundo? [...]  Hay dos amores: el amor del 

mundo y el amor de Dios. Si habita el amor del mundo, el amor de Dios no tiene lugar de acceso; 
retírese el amor del mundo y entre a habitar el amor de Dios; que el mejor ocupe el lugar. Amabas al 
mundo, no lo ames. Cuando hayas achicado de tu corazón todo el amor terreno, sacarás de allí el 
amor divino, y comienza ya a habitar la caridad de la que no puede derivar ningún mal. Escuchad, 
pues, ahora las palabras de quien limpia. Halla los corazones de los hombres como si fuesen un 
campo, pero ¿en qué estado encuentra el campo? Si lo encuentra lleno de maleza, la arranca; si lo 
halla limpio, entonces planta. Allí quiere plantar un árbol, la caridad. ¿Y qué maleza quiere arrancar? 
El amor del mundo. Escúchale arrancando la maleza: No améis el mundo -así sigue el texto- ni lo 
que hay en el mundo. Si alguien ama al mundo, el amor del Padre no está en él”. 

 



42 
 

sobrevivência, tudo isso justificado pela resposta que deveríamos oferecer ao amor 

que o Sumo Bem nos propicia gratuitamente, o amor dilectio (dileção de Deus para 

com o homem), o qual salva a criatura do erro e a aperfeiçoa na aproximação do Ser 

Absoluto? A matéria seria, dessa forma, um percalço no caminho do homem rumo à 

vida feliz, ao eterno? Assim sendo, o amor (caritas) que impulsiona o homem a Deus 

refletiria a angústia de viver em meio aos bens terrenos, reverberando numa 

constante autopunição por quaisquer respingos de amor dirigidos às criaturas 

temporais. O prazer que essas mesmas criaturas concedem seria objeto de 

autocondenação rigorosa; e como ficaria a relação erótica entre homem e a mulher?  

Seria, também, pecador aquele que acumulasse bens temporais? Toda a felicidade 

temporal, seja qual for o tipo, se transfiguraria imediatamente em tristeza profunda. 

A vida seria apenas um mar de tentações e tristezas, das quais o homem não 

poderia se apartar senão por uma vida de total renúncia? O eros e o phillia são 

apenas aspectos diferentes da concupiditas, o amor às trevas, o amor apartado da 

verdade, fruto do pecado e causa da promiscuidade, egoísta e sensual, avarento e 

luxuoso? 

Seriam essas as consequências imprescindíveis, ou algumas delas, se o 

amor agostiniano não contemplasse as criaturas como dignas de amor. Destarte, 

Agostinho, no tratado Sobre a Cidade de Deus, ensina que:  

uma vez por todas, foi-te dado somente um breve mandamento: Ama 
(deligo) e faze o que quiseres. Se te calas, cala-te movido por amor, 
se falas em tom alto, fala por amor; se corriges, corrige por amor; se 
perdoas, perdoa por amor. Tem no fundo do coração a raiz do amor: 
dessa raiz não pode sair senão o bem (De civ. Dei, VII, 8). 

A expressão “Ama e faze o que queres”, tomada isoladamente, denotaria 

uma mudança de compreensão total da ação humana fincada no amor. A conotação 

manifestada em tal trecho apontaria para um agir livre do homem. Não importa o que 

fizermos, mas se nossa conduta encontrar-se estreitamente enleada ao amor, 

poderemos estar seguros da impecabilidade moral do ato. O amor não é mais o 

motivo da angústia terrena, do desprezo de si, do outro e dos bens materiais, mas a 

liberdade total do agir humano dentre as criaturas. O amor, então, constituiria como 

princípio moral justificante das escolhas humanas, sejam elas quais forem, e o 

agente estaria desobrigado a qualquer julgamento posterior ao ato, muito menos 

passaria por um processo apreciativo sob o ponto de vista consequencial negativo 

que determinada postura postergaria à vida social, seria o amor a causa da 



43 
 

libertinagem dos homens? Se a importância é redirecionada à intencionalidade do 

desejo fundamentado pelo amor, indivíduo algum será passível de julgamento moral, 

a elaboração de leis jurídicas não deteria sentido algum, ao indivíduo seria apenas 

exigida a atitude amorosa àquele ou este objeto, enfim, sua autodefesa seria 

suficiente diante dos homens. Do amor como germe da angústia temporal, 

passamos à concepção justificadora das ações humanas imunes ao julgamento e 

até mesmo a punição moral. 

Partindo do prisma refletido acima, no amor estaria toda a causa dos 

malefícios morais ao qual o homem está destinado a perecer, mas também seria o 

motor da liberdade desenfreada engendradora da desordem entre os homens. O 

amor, assim, seria o motivo das más ações humanas. Contrapondo ao primeiro 

ponto, o próprio Agostinho afirma que “cada gota de tempo me é preciosa” (De civ. 

Dei, VI, 6). Ao ser inquirido por sua razão nos Solilóquios se “gostas de viver?”, e 

tendo dito: “Confesso que sim” (Sol., II, I), Agostinho retrata que o viver é um dom 

que o homem possui, revelando que a vida temporal não é composta restritamente 

por males e sim caracteriza como um dom presenteado ao homem, ou como adverte 

Jorge Gutiérrez: “esse gosto de viver de Agostinho... este gosto pela vida, tinha 

relação com sua procura da felicidade” (GUTIÉRREZ, 2010, p. 121), pois, como 

Agostinho mesmo afirma: “todos os homens querem possuir a vida feliz” (Ep., 130, 4, 

9). Também em sua obra Sobre a Cidade de Deus afirma: 

É pensamento unânime de todos quantos podem fazer uso da razão 
que todos os mortais querem ser felizes. Mas quem é feliz, como 
tornar-se feliz, eis o problema que a fraqueza humana propõe e 

provoca numerosas e intermináveis discussões (De civ. Dei, X, 1).  

 Há uma dualidade de perda24 e preenchimento na vida do ser humano, 

donde tal problemática tem cerne nos objetos temporais, perecíveis, passageiros, e, 

quanto a isso, relembra Agostinho que se a ele “sorria alguma ventura, sentia 

náuseas em apanhá-la porque ela voava no mesmo instante em que ia agarrá-la” 

(Conf., VI, 6), compreendendo a inquietude constitutiva do homem nessa vida. Logo, 

a vida é um bem; a qualidade da vivência humana dependerá do valor que cada 

indivíduo proporciona a este ou aquele objeto. 

                                                           
24Ponderando a respeito da felicidade temporal, precedente dos bens temporais, Martonio Barreto 

Lima infere que “todo ter é ameaçado pelo medo da perda. Uma vez que o ‘futuro nada mais é do 
que o ainda não-presente, que ameaça e preenche’” (LIMA, 2007, p. 148) 



44 
 

Opondo à suposição do amor como elemento originário da ação livre e 

desenfreada do homem, evocamos a recordação de Agostinho: “quando amei a 

minha morte, amei o meu pecado” (Conf., I, 6). De fato, vemos que o próprio Filósofo 

admite a possibilidade de amar o que é nocivo para a vida do homem, nesse caso a 

morte e o pecado. Agostinho ainda condena ferozmente o homem que ama 

desenfreadamente os abjetos, advertindo que seriam “preguiçosos, mortos 

detestáveis, miseráveis seriam os homens se não amassem. Amem, mas vejam o 

que amam (De civ. Dei, XV, 15).  

Não é no amor desenfreado que se atingirá à “felicidade verdadeira”, pois 

“ser homem ou mulher de bem, significa amar o que deve ser amado e não amar o 

que não deve ser amado” (GUTIÉRREZ, 2010, p. 131), de modo que “a felicidade está, 

então em amar as coisas certas, as pessoas certas, os lugares certos” (Ibid.). Deverá 

o homem tomar cuidado com o que ama para não perder sua dignidade, honra e 

felicidade: “muitos, amando o que não se deve amar, são miseráveis; e mais 

miseráveis ainda, quando dele gozam” (De civ. Dei, VIII, 8), de maneira que “o amor, 

que faz com que a gente ame bem o que dever amar, deve ser amado também com 

ordem; existirá em nós a virtude que traz consigo o bem viver” (De civ. Dei, XV, 22). 

 

3.1.2     O amor como impulso rumo à Veritas Beatitude 

  

O grande medievalista Étienne Gilson assevera que para a filosofia 

agostiniana “todos os homens querem a felicidade” (2007, p. 17), portanto o objetivo 

das ações humanas é a  a vida feliz , conceito que virou título de um dos primeiros 

escritos de Agostinho, De Beata Vita.  Nele, reflete acerca do fim de todos os 

desejos do homem e, por conseguinte, de suas ações. O homem vive 

temporalmente inquieto (Cf. Conf., I, 1, 1), e assim subsiste nesse mundo até o 

verdadeiro objeto realizador de sua felicidade - Deus. Agostinho inquire: para 

alcançar a felicidade o homem deve “obter tudo quanto pode querer, à sua 

vontade?” (De beat. vita, II, 1, 11). E respondendo a mesma pergunta, certifica ser 

“necessário que se procure um bem permanente, livre das variações da sorte e das 

vicissitudes da vida. Ora, não podemos adquirir a nossa vontade, tampouco 

conservar para sempre, aquilo é perecível e passageiro” (Ibid.). No tratado Sobre a 

Cidade de Deus, nosso Filósofo afirma que “embora toda criatura possa ser feliz, a 

que pode sê-lo não o pode por si mesma, mas por aquele que a criou” (De civ. Dei, 



45 
 

XII,1). O homem deverá amar apenas e, acima de tudo, Aquele que o criou. No 

diálogo sobre a vida feliz, Agostinho passa a refletir sobre os bens passageiros e a 

falta que eles marcam na alma humana, impedindo que o amante seja plenamente 

infeliz, mesmo que a certeza da presença constante do bem fosse garantida: 

Ainda que alguém tivesse a certeza de não perder tais bens frágeis, 
contudo, nunca viria a se contentar com o que já possuiu. Portanto, a 
pessoa seria infeliz pelo fato de querer sempre mais [...]. Por 
conseguinte, estamos convencidos de que, se alguém quiser ser 
feliz, deverá procurar um bem permanente, que não lhe possa ser 
retirado em algum revés de sorte [...]. Logo, quem possui a Deus é 
feliz (De beat. vita, II, 11).  

 Toda a felicidade está fundamentada em Deus, ou melhor, a 

“verdadeira felicidade” é a posse de Deus. Claro que posteriormente, como 

estudioso rigoroso, surgira uma nova questão, a saber, “quem possui a Deus?” (De 

beat. vita, II, 12).  Após três definições de seus discípulos, a de que possui a Deus 

“quem vive bem”, “quem faz o que Deus quer que se faça” e “quem não tem em si o 

espírito imundo”, a resposta virá no capítulo seguinte.  Nosso Filósofo explica que as 

três respostas na verdade se completam para concluir que “quem busca a Deus o 

tem benévolo, e quem possui a Deus de modo benévolo é feliz” e que “todo o que se 

afasta de Deus, por seus vícios e pecados, não somente não é feliz, mas sequer 

goza de benevolência de Deus” (De beat. vita, III, 21). O que busca a felicidade, 

busca a Deus; o que busca a Deus o terá “presente como amigo (philos, amisticia)” 

(De beat. vita, III, 19) e, portanto, essa amizade de Deus para com o homem é 

condição de felicidade, bem como a reta resposta para com tal amor. Tal amor parte 

primeiramente de Deus, e por isso é que o homem deve corresponder tal amor.  

Esse amor, apesar de ter conotação menos elevada, é sinônimo de 

caritas, caridade. Assim, analisaremos a conotação importante que tal termo ou 

forma de amor, terá na visão agostiniana. 

 

3.1.3    O amor como Caritas: a elevação do amor humano ao divino 

  

Já afirmamos aqui, dentre as várias conotações analisadas por Agostinho 

em sua obra literária, que o termo amor pode expressar tanto o verdadeiro fim –

caritas – Deus, quanto se encerrar erroneamente nas criaturas – concupiditas. 

Também analisamos o tipo denominado como amicitia que corresponde ao termo 

grego philia encontrado no Novo Testamento, ou seja, o amor de um indivíduo para 



46 
 

outro indivíduo sem desejo sensual (eros), mas como fundamento das relações 

entre os homens, bem explanado por Cícero, o qual Agostinho absorve. Vamos 

agora expor o sentido mais elevado do amor, denominado como Caritas.  

Antes de tudo, ressaltamos que o apóstolo São João, em sua 1ª Epístola, 

expressa tanto o amor de Deus, quanto o amor dos homens para com o Criador com 

o termo Ágape, o qual, na tradução Vulgata é traduzido por dilectio ou caritas. A 

versão que Agostinho trabalhava quando da produção do “Comentário à 1ª Epístola 

de São João”, traduzia apenas por dilectio, mas que o Filósofo comenta também 

como caritas como, por exemplo:  

Se habitar o amor25 no mundo, não há por onde entre o amor de 
Deus: vá-se embora o amor do mundo e habite o amor de Deus. Que 
o melhor tome o lugar. Amavas o mundo, não ames o mundo. 
Quando esvaziares o teu coração do amor terreno, absolverás o 
amor divino; e começará logo a habitar a caridade, da qual nada de 

mau pode derivar (Enarr. in 1a  ep. Joan., XIII, 5 - destaque 
nosso).  

É de se presumir, pois, que Agostinho compreendia o termo destacado no 

mesmo sentido do termo grego Ágape, ou seja, o amor divino, como expressa o 

mesmo Apóstolo na expressão Deus caritas est (1Jo. 4, 8). Pois bem, em relação a 

caritas, o próprio Agostinho define no Comentário à 1ª Epístola de São João: 

Na verdade, não devemos desejar que haja miseráveis para termos 
ocasião de realizar obras de misericórdia. Tu dás pão a quem tem 
fome, mas melhor seria que ninguém passasse fome, que não 
tivesse ninguém para dar! Vestes o que está nu. Aprouvesse ao céu 
que todos fossem vestidos e que essa necessidade não se fizesse 
sentir! ... Suprime as carências e as obras de misericórdia cessarão. 
Quer dizer que o ardor da caridade cessará? Mais autêntico é o amor 
que dedicas à pessoa feliz, que não precisa de teus dons. Bem mais 
puro será esse amor e bem mais sincero. Isso porque, prestando 
serviço a um necessitado, talvez desejes te exaltar diante dele e 
queiras que te seja reconhecido aquele que deu origem à tua boa 
ação. Ele está carente, tu lhe dás parte de teus bens, e por que dás, 
tu te imaginas superior àquele a quem dás. Deseja, ao contrário, que 
ele te seja igual! Isso para que ambos estejam sujeitos Àquele a 
quem nada se pode dar (Enarr. in 1a ep. Joan.,XIII, 5 - destaque 
nosso) 

                                                           
25Com “amor no mundo”, Agostinho designa todas as três formas de amor, a saber, eros, philia em 

vista do ágape. O próprio Deus se manifesta amorosamente pelas formas menos elevadas de amor, 
desde que o homem se abra a realidade divina. O amor humano é a porta de entrada de Deus. Este 
purificá-lo-á, elevando o indivíduo ao amor divino. No fim das contas, todas as maneiras de amar se 
transfiguram em caridade, pois é reflexo da caridade que o próprio Deus tem pela humanidade.  



47 
 

 Deslindando o trecho acima, compreenderemos o teor completo da 

caridade, esse amor que se estende ao necessitado. De fato, a caridade caracteriza-

se pela renúncia de um bem que o indivíduo possui, doando-o gratuitamente a outro 

que o carece. E faz parte do ardor caritativo, bem como parte do mandamento 

cristão, ajudar materialmente o necessitado, mas pressupondo que melhor seria não 

haver qualquer tipo de precariedade na vida humana. Ademais, caso não 

necessitasse o próximo de ajuda, a caridade não cessaria e sim tornar-se-ia mais 

gratuita e pura, tanto para um quanto para outro, sem dívida ou risco de vício. A 

vanglória ameaça transformar o que seria um ato caridoso em vicioso. Portanto, 

deve-se desejar que, pelo menos, o outro possua aquilo que possuímos e não que 

ele careça.  

Ora, diante de tal escólio, parece-nos que a caridade se assemelha ao 

amor phillia, bem como à amicitia ciceroniana. Não obstante, é mister destacarmos 

novamente que phillia e define como afeição que temos para qualquer indivíduo ou 

objeto. Já a amicitia denota o laço que liga os homens na formação da sociedade. 

Presumimos, evidentemente, que os homens se ajudem mutuamente nesse 

empreendimento que é a vida social, porém a atitude de renunciar um bem em vista 

de outro, mesmo que desconhecido, e de doar-se para ele, vem do sentido da 

caritas cristã. Além de que a caridade não tem fim na relação imanente que os 

homens possuem, mas está no ato de submissão “Àquele a quem nada se pode 

dar”, Deus.  

Voltamo-nos agora a uma obra de Agostinho bem menos conhecida que 

aquelas esquadrinhadas nesse trabalho: Enchirdion de fide, spe et caritate (Manual 

sobre a Fé, a Esperança e a Caridade). Tal obra surgiu em resposta a algumas 

questões que o próprio Agostinho apresentou. O texto redigido para seu amigo 

Lourenço é de suma importância por relacionar a caridade com outras virtudes26, 

entendendo virtude como um meio vivencial que o homem trilha em vista de Deus 

sob a gerência da razão, é a forma de viver e agir que levará o homem ao divino, por 

fim, é o meio necessário à Vida Feliz. A virtude, então, se realizará plenamente 

quando o homem atingir o Criador, perfeição de todas as coisas. Também, 

Agostinho divide hierarquicamente as virtudes em duas espécies: naturais e 

                                                           
26Emerson Denoti define virtude como “ordem do amor, diz respeito à vivência concreta é o maior 

através do qual a ordem moral se estabelece nas ações humanas. Ordem que pode realizar-se 
mediante o uso disciplinado da razão [...] não é meta em si mesma, é caminho para a verdadeira 
felicidade humana que é a visão de Deus” (2010, p. 100). 



48 
 

teologais. As primeiras “são derivadas da experiência e da razão, se referem a um 

bem finito, às quais o homem pode chegar pelos princípios da natureza” (Enchir., 1. 

4). As segundas - fé, esperança e caridade - , 

[...] sobrepassam a experiência dos sentidos e que a inteligência não 
pôde, nem pode alcançar. Nestas, sem nenhum gênero de dúvida, 
devemos crer às testemunhas que redigiram aquela Escritura que 
merece ser chamada divina, que puderam ver ou ter conhecimento 
destas coisas, bem por seu espírito, bem pelos sentidos, ajudados 
pelo Espírito Santo (Enchir., 1. 4). 

 Nesse sentido, enquadra-se a caritas como virtude teologal, ou seja, 

parte de Deus e está para nós como doação do divino. É por isso que ela sintetiza 

quaisquer meios necessários, ou melhor, todas as virtudes e preceitos necessários 

para se atingir a Deus resumem-se na caridade:  

Todos os preceitos divinos se dirigem à caridade, da qual disse o 
Apóstolo: ‘o fim do preceito é a caridade, que nasce de um coração 
puro, de uma consciência boa e de uma fé sincera’. Assim, pois, o 
fim de todo o preceito é a caridade, isto é, todo preceito se refere à 
caridade (Enchir.,32. 121). 

O respeitado agostinólogo Manfredo Ramos, afirma que “as noções de 

ordem e amor [...] constituem o cerne de toda a doutrina moral e ascética 

agostiniana” (RAMOS, 1998, p. 110); e que “o fundamento da ordem natural está na lei 

eterna a qual é a razão ou vontade divina que manda conservar a ordem na lei 

natural e proíbe alterá-lo” (Contra Faust,. XII, 27). Assim, a lei eterna está 

fundamentada no amor, pois, como já demonstramos, o próprio Agostinho o sintetiza 

como fim de todos os preceitos. E como os preceitos regulam o agir do homem que 

terá sua felicidade na visão de Deus (Deum vindere), a caridade se confunde com a 

“verdadeira felicidade”, a posse do bem eterno, o próprio Criador. É nesse sentido 

que o Apóstolo João infere sua sentença “Deus caritas est”, ou seja, aquela caridade 

que perpassa todos os indivíduos se doa à seus pares, que amam gratuitamente, 

que possuem a virtude e, por isso, estão buscando à Deus, tem origem no ser 

divino, ou melhor, é o próprio ser divino, complementando o que diz também na 

Epístola:  “amemos nós a Deus, porque Deus nos amou primeiro” (1Jo. 4, 19), mas 

que não precisa de nosso amor, posto que é perfeito: “não pense que dás algo a 

Deus. Deus não precisa de servos , mas são os servos que precisam de Deus” 

(Enarr. in 1a ep. Joan., VIII, 10, 12).  



49 
 

A virtude da caridade que está no homem e entre os homens, tem sua 

fonte em Deus, pois Ele mesmo é a caridade. A noção de amor passa de uma 

horizontalidade, como concebiam os antigos, para uma verticalidade englobando em 

si tanto o phillia, quanto o eros. O amor caritas, assim, é a força motriz e “fonte da 

moral interior individual do homem, tendo como meta a busca da felicidade” 

(MONTAGNA, 2006, p. 5). Caridade, por fim, “é o amor [...] que move a vontade à 

busca do bem de outrem e procura identificar-se com o amor de Deus; ágape, amor 

caridade” (DE BONI, 1998, p. 41). 

 

3.1.4     A dimensão social do amor 

  

Os agostinianos denotam a importância do pensamento social de 

Agostinho como fruto de uma reflexão da vida concreta do homem. Não há uma 

abstração angélica humana, mas uma vista realista da vida como detentora de 

vários problemas. Individualmente, nosso Filósofo se volta para os elementos 

constituintes do homem no plano criador de Deus. Parecendo já ser por demais 

complexos, Agostinho genialmente destaca os problemas da vida social que 

participa. Individualidade e coletividade se complementam num quadro filosófico 

unindo teoria e prática. É por isso que estenderemos um pouco na fundamentação 

da vida social humana na perspectiva agostiniana. 

A caridade é regulamentadora de toda a vida temporal social do homem. 

A Civitas não possui um valor em si, isso seria de um maquiavelismo terrível, mas 

existe em função de proporcionar um melhor viver do homem na vida temporal em 

vista da vida eterna. A felicidade é transcendente podendo ser experimentada de 

maneira limitada na vida temporal. O amor social é meio para se chegar à paz da 

Civitas; a paz é felicidade. A caritas é fundamento de aperfeiçoamento da philia. 

Agostinho lança toda sua reflexão social buscando relacionar a paz temporal, fruto 

da busca pessoal de uma harmonia coletiva entre os indivíduos, e a paz eterna, 

consequência da verdadeira perfeição dos homens, pois “quem quer que repare nas 

coisas humanas e na natureza delas reconhecerá comigo que, assim como não há 

ninguém que não queira sentir alegria, assim também não há ninguém que não 

queria ter paz” (De civ. Dei, XII, 1). Parece que a felicidade temporal do homem está 

necessariamente dependente da ordem social; esta ordem social é expressada na 

paz temporal. 



50 
 

 Mas o que será esta Civitas? Diretamente, Agostinho define-a como “a 

reunião de indivíduos em vista de um bem comum” (Ep. 138). De certa maneira, em 

tal definição subentendemos que a Civitas é a extensão dos indivíduos em sua 

totalidade e que sua necessidade depende e decorre necessariamente dos desejos 

e necessidades de cada indivíduo27.  A necessidade dos homens reunirem-se 

provém de uma necessidade individual que reflete no plano coletivo. Ou melhor: o 

que o homem aspira de tal forma que seu desejo corresponda ao desejo de todos? 

A resposta parte da própria aspiração individual do homem, a saber, a necessidade 

de Deus. Portanto, a Civitas é em vista da vida eterna. A vida social reflete a esfera 

interior de cada pessoa. No entanto, assim como há percalços em relação a busca 

da perfeição interior, a exterioridade social encontra inúmeras barreiras, “quem será 

capaz de enumerar a infinidade e gravidade dos males a que nesta mísera vida 

mortal está sujeita a sociedade humana?”, pergunta Agostinho. Os males sociais 

provém da fragilidade das relações humanas, ou seja, tudo depende na Civitas de 

como se relacionarão os homens. Comentando um dito do poeta Terêncio, 

Agostinho assevera:  

Que dizer dos choques de amor, descritos pelo mesmo Terêncio, 
injurias, suspeitas, inimizades, guerra hoje e paz amanhã? Não é 
verdade que as taças humanas transbordam desses licores? Não é 
verdade que isso também sucede com frequência nos amores 
honestos entre amigos? Não é verdade que os homens por toda 
parte sentimos injúrias, suspeitas, inimizades e guerras? São males 
certos, mas a paz é bem incerta, por desconhecermos o coração 
daqueles com que queremos tê-la e, embora o conheçamos hoje, 
não sabemos o que será amanhã (De civ Dei, XIX, 5 )28. 
 

O que poderíamos apontar como pessimismo social de Agostinho, nós o 

chamamos de realismo. A sociedade é algo complexo como o é o homem. Por sua 

vez, de onde virá essa fragilidade? Sim, poderíamos responder que da condição 

                                                           
27Nesse sentido, Agostinho não tem uma preferência entre indivíduo ou coletividade na ordem da 

importância social. As duas se relacionam necessariamente. Não é possível uma abstração em que 
se separe o âmbito do indivíduo e a coletividade. É parte da natureza humana, tanto temporalmente 
quanto transcendentalmente essa relação.  

28Comenta Maria Alejandra Madi: Agostinho frisa que a paz, assim como a alegria, é a aspiração 
última de todos os homens, cuja natureza os impele à vida social. Mesmo a crueldade dos homens 
em tempos de guerra e todas as perturbações e preocupações humanas têm por fim chegar à paz, 
dado que não há ser que não deseje a paz. É a partir desse pressuposto que, no Livro XIX, 12, 
Agostinho afirma: “O homem é como que impelido pelas leis da sua natureza a entrar numa 
sociedade com os homens”. Na perspectiva agostiniana, a gênese da cidade está em estrita relação 
com um critério histórico evolutivo impulsionado pela dinâmica social, cujo fundamento é a natureza 
humana e sua necessidade de viver em sociedade. No entanto, quando os homens subvertem a 
“ordem do amor” e querem construir a paz a partir do egoísmo, submetendo os outros homens aos 
interesses próprios (soberba) e ao seu arbítrio, esta paz dos iníquos nem se pode chamar de paz, 
“em comparação à paz dos justos” (2015, p. 57). 



51 
 

pecadora que possuímos, mas especificamente no âmbito coletivo: de onde vem o 

desordenamento social? Da busca desordenada dos homens reunidos em relação 

ao bem comum. Como já explicamos a Civitas não possue um valor absoluto, mas é 

em vista do bem humano. Assim como a felicidade temporal é em vista da felicidade 

eterna, assim a Civitas temporal é em vista da Civitas eterna. A sociedade, assim, é 

relativa a um ideal que não se encontra na mente do homem e nem dele depende, 

mas se realiza fora do tempo.  

A perfeição dos homens se encontra na Cidade de Deus, onde os bens 

aventurados estão. Assim, a paz temporal se realiza na paz eterna (cf. De civ. Dei¸ 

XIX, 11). E a paz eterna é Deus. Os homens desordenam a vida social quando 

buscam uma paz estritamente temporal, quando a colocam abaixo de seus desejos. 

Não se adequam a ela, mas conforma e se iludem numa paz produzida falsamente 

por si mesmos. Os indivíduos desordenados “que perturbam a paz não odeiam a 

paz, apenas anseiam mudá-la a seu talante [...] sua vontade não é que não haja 

paz, e sim que a paz seja segundo sua vontade” (Ibid., XIX, 12). A reta intenção dos 

indivíduos é condição essencial para a ordem social. A vida social não se realiza em 

si, mas Naquele que a concebeu, pois foi Ele mesmo que fez o homem como ser 

social.  Dessa forma, a paz é finalidade do Estado, este existindo em finalidade da 

Civitas eterna.  

Pelo exposto acima, entendemos que para alcançar a plena felicidade o 

homem necessita amar a Deus, num tipo de amor que pressupões sua total entrega, 

ou seja, a renúncia de si mesmo para com outrem, com o desejo de que ele também 

esteja no mesmo caminho de virtude. Assim, a caritas assume um papel de ajuda 

mútua ao alcance da finalidade divina para todos. Isto se dá porque o homem é 

obrigatoriamente um ser social, impossível de se isolar e viver apartado de seus 

pares, que também possui o mesmo preceito natural do amor. Além do mais, está 

inscrita na Sagrada Escritura, indispensável a Agostinho, o preceito maior do 

cristianismo: “Amarás o senhor teu Deus de todo o coração, de toda a alma e de 

todo o entendimento e amarás o teu próximo como a ti mesmo” (Mt, 22, 37).  

Dessa forma, da mesma maneira que naturalmente o amor está à procura de 

Deus, e por isso devo amá-lo, também é natural que o homem ame seu próximo, 

pois “todos devem ser amados de forma igual” (De doc. chris., I, 29). E, ademais, 

“quem não vê que ninguém exclui do preceito e a ninguém pode-se negar o dever de 

misericórdia? Esse serviço foi estendido até a nossos inimigos pelo Senhor:  amai os 



52 
 

vossos inimigos, fazei o bem aos que vos odeiam (Mt, 5, 44)” (De doc. christ., I, 31).  

Portanto, no preceito evangélico maior temos a direção que devemos tomar sem 

delongas ou exigências, amar a Deus, Verdadeira Felicidade, e ao próximo, 

companhia rumo ao Fim. 

A felicidade não poderá ser alcançada senão na mútua prática da 

caridade, pois “a natureza comum [...] une todos os homens entre si” (Ep. 130, 6, 

13), de modo que o amor é um apetite natural. É na necessidade de enfrentar as 

vicissitudes da vida temporal que podemos encontrar consolo em nosso próximo: 

“Que consolo melhor nos encontramos, entre as agitações e amargores da 

sociedade humana, que a fé sincera e o mútuo amor dos bons amigos?” (De civ. 

Dei, XIX, 8). Assim, o homem estaria em constante tribulação, caso não vivesse em 

comunidade. E como são obrigados naturalmente a viverem em relações afetivas, os 

homens deverão buscar as melhores relações possíveis entre si, para que a Civitas 

possa repousar na mais ordenada estrutura possível.  

É na caridade que se encontra o princípio das relações sociais do 

homem. Na Epístola 137, cujo destinatário é o senador Volusiano, Agostinho afirma: 

Que discussões, que doutrina de qualquer filósofo que seja, que leis 
de qualquer Estado se podem de algum modo confrontar com os dois 
preceitos nos quais Cristo diz que se compreendia toda Lei dos 
Profetas? [...] Nestas palavras se inclui a filosofia natural, visto que 
as causas todas de todos os elementos da natureza estão em Deus 
Criador; está compreendida a filosofia moral, uma vez que uma vida 
boa e honesta não de outra fonte recebe o seu sacrifício senão 
quando aquilo que é para se amar, a saber, Deus e o próximo, se 
ama como se deve; está incluída a lógica, pois a verdade e a luz da 
alma racional não são senão Deus; está contida também a salvação 
de um Estado (Civitas) louvável, pois não se funda nem se conserva 
melhor um Estado do que mediante o fundamento e o vínculo da fé e 
da sólida concórdia, a saber, quando se ama o bem comum, que na 
sua expressão mais alta e verdadeira é deus mesmo, e Nele os 
homens se amam mutuamente com a máxima sinceridade, no 
momento que se querem bem por amor d’Aquele ao qual não podem 
esconder o espírito (Ep. 137, 5, 17.) 

Ou seja, o amor individual que o homem deve ter a Deus, se estende ao 

próximo de maneira cabal e natural, onde consequentemente a Civitas que nada 

mais é que a “reunião de pessoas em vista de um bem comum” dependerá da 

prática da caritas para a consecução da ordem, concórdia e da paz, que no fundo é 

o próprio Deus. Isto porque não há preceito, reflexão filosófica ou lei justa que não 

esteja contida no preceito cristão do amor. Só assim se assentará as bases de uma 



53 
 

Civitas justa. Portanto, a ordem social que o homem ao nascer naturalmente viverá é 

um prolongamento do agir individual fincado no amor. A finalidade da Civitas é a 

manutenção da concórdia para o alcance da paz temporal. Essa paz temporal “que 

mesmo entre as coisas terrenas e mortais nada existe mais grato ao ouvido, nem 

mais desejável a desejo, nem superior em excelência” (De civ. Dei, XIX,11), é reflexo 

da felicidade eterna que se encontra unicamente na transcendência. Mas o amor 

natural não deve ficar estagnado no imanente, pelo contrário, deve transcender a si 

mesmo com vistas a Deus, senão amaremos os homens pelos homens e 

horizontaremos novamente o amor, ademais, o sentido último de amar o nosso 

irmão está no amor à Deus: 

Se alguém disser: “amo a Deus”, mas odeia o seu irmão é mentiroso. 
Como provar que ele é mentiroso? Escuta: pois quem não ama seu 
irmão a quem vê, a Deus que não vê, não poderá amar (1Jo 4, 20). 
Como assim? Quem ama a seu irmão, também ama a Deus? Sim, se 
ele ama a seu irmão, necessariamente ama a Deus, que é o próprio 
amor (Enarr. in 1a ep. Joan.,VIII, IX, 10). 

É nessa indispensável obrigação, de amar o irmão, que alcançaremos a 

paz necessária, objeto da Civitas, como já aludimos. Não obstante, só haverá paz 

entre os homens se suas ações conjuntas forem justas e será através delas que 

“nos uniremos com suma retidão ao bem ao qual com toda razão deveremos nos 

submeter” (Ep. 155,1). Assim foi que no tratado Sobre a Cidade de Deus Agostinho 

faz duras críticas aos romanos e seus costumes. Estes acusavam o cristianismo 

como causa de sua queda. Dentre muitos argumentos, por exemplo, Agostinho 

buscará justamente em Cícero os argumentos necessários para comprovar sua tese, 

inferindo que:  

Só existe uma República, isto é, coisa do povo, quando a mesma é 
governada com honestidade e justiça, seja por um rei, seja por um 
grupo de nobres, seja ainda, pelo povo todo inteiro. Ao contrário, se 
tais governantes forem injustos, já não existe mais República, pois 
não existirá a coisa do povo (De civ. Dei II, 21). 

Mas, para Agostinho, não será uma justiça horizontal, estritamente 

baseada na relação entre indivíduos, e sim uma Justiça dita verdadeira. Essa 

verdadeira justiça se caracteriza não só pela obediência à lei temporal, mas a 

compreensão e conformação dos atos à Lei eterna que fundamenta toda aos 

preceitos humanos. Lei temporal é a lei elaborada pelos homens em vista a regrar 

as atitudes corretas e punir sua transgressão, mas que pode “ser mudada com o 



54 
 

tempo” (De lib. arb.,I, 6, 15). A Lei eterna é o fundamento de toda a lei temporal e é 

por ela que muitas vezes há a modificação de lei dos homens. A justiça, para 

Agostinho se define como “a virtude, pela qual se dá a cada um que é seu” (Ibid., I, 

13, 27), de forma que “quando o homem não serve a Deus, que justiça há nele?” (De 

civ. Dei XIX, 2). Portanto, o homem para viver na justiça, deve servir à Deus antes 

de tudo. A vera justitia se fundamenta na caritas, ou como o próprio Filósofo afirma: 

“como um só justo vive da fé, assim também o conjunto e o povo de justos viverão 

dessa fé que age pela caridade, que leva o homem a amar a Deus como deve e ao 

próximo como a si mesmo” (Ibid., XIX, 23).  

Assim, em todas as dimensões da Civitas a caridade é o fundamento de 

sua sustentação. É em tal sentido que encontramos a famosa citação a respeito das 

“duas cidades”:  

Dois amores fundaram, pois, duas cidades, a saber: o amor-próprio, 
levado ao desprezo de Deus, a terrena; o amor a Deus, levado ao 
desprezo de si próprio, a celestial. Gloria-se a primeira em si mesma 
e a segunda em Deus, porque aquela busca a glória dos homens e 
tem esta por máxima glória a deus, testemunha de sua consciência 
(De Civ. Dei,XIV, 20). 

 Mas ainda nos falta um critério moral explicitado como regra que guie o 

homem, tanto individualmente quanto coletivamente à verdadeira ordem e, portanto, 

ao fim em si mesmo: a felicidade ou paz. Essa regra não deve necessariamente se 

transfigurar em lei estatal, por exemplo, mas deve apenas expressar aquilo que já 

está na essência do homem, naquilo que ele aspira naturalmente e encontra sentido. 

Cremos que encontramos esse critério na obra De doctrina christiana, mais 

especificamente no conceito de uti-frui- utilizar e fruir . É o que demonstraremos no 

capítulo seguinte. 

  



55 
 

4     INFLUXOS DO AMOR NA DOUTRINA ÉTICO-MORAL AGOSTINIANA, A 

PARTIR DO SOBRE  A  DOUTRINA CRISTÃ 

 

 

O eminente escritor Rodrigo Gurgel redige no prefácio à obra do inglês 

Gilbert Keith Chesterton intitulada “O que há de errado com o mundo”, que 

“desvinculado de sua verdadeira vocação, que é divina, o homem preso aos limites 

humanos, vendo apenas o horizonte estreito da vida material, perde também o 

sentido da ética” (GURGEL, 2013, p. 12). A despeito da obra que introduz, tomamos 

essa citação como uma espécie de epígrafe ao objeto de estudo do presente 

capítulo, a saber, a questão da vida moral elaborado por Santo Agostinho no tratado 

Sobre a Doutrina Cristã (De Doctrina Christiana) para a ordenação das ações 

humanas com vista a um fim verdadeiro, como explicitaremos no decorrer da 

exposição.  

O que nosso Filósofo intenta, na parte intitulada “síntese moral”, da 

referida obra, é não só apresentar uma investigação da correta ação humana, mas 

vincular um fim entranhado na própria natureza do homem, a Felicidade –  o qual foi 

o tema específico do primeiro capítulo. Tal fim é divino, transcendente, Deus, criador 

de todas as coisas, especialmente do ser humano, “parcela pequena” da criação, 

mas que “deseja louvar a Ti, ó Deus, porque fizeste-nos para Vós, e nosso coração 

está inquieto enquanto não repousar em Vós” (Conf., I,1,1). Assim, Agostinho nos 

lembra da vocação divina que o homem possui, onde, caso não respeite sua própria 

natureza, desembocará num estado de confusão moral lastimável, quando luta 

contra si mesmo. Entretanto, antes de adentrarmos no lócus da questão, 

contextualizaremos essa obra com a finalidade de não só entendermos melhor seu 

conteúdo, mas também de não nos perdermos em lapso algum, quando a 

relacionarmos com outras obras do Hiponense. 

 
4.1  O DE DOCTRINA CHRISTIANA: objetivo, elaboração e lugar nos escritos 

agostinianos e em nosso estudo29 

 

                                                           
29Neste segmento, desejamos apenas apontar a importância da obra dentro dos escritos de 

Agostinho e demonstrar que não se trata apenas de um texto menor, mas de uma obra que 
esclarece e reúne todos os aspectos intelectuais do teólogo e do filósofo Agostinho. Não faremos, 
pois um comentário ou introdução extensa. 



56 
 

Por que um desdobramento mais atencioso na obra supracitada no título? 

Os motivos são vários e estão delineados abaixo. Contudo, o motivo principal advém 

na doutrina moral sucinta e direta que ela nos fornece uma regra ética para a 

vivência humana no reto amor. Assim, encontramos para toda uma problemática e 

complexa reflexão, uma resposta que pode ser entendida desde o homem comum 

ao mais sábio, por sua acuidade, linguagem simples e sistematização.  

O De Doctrina Christiana não foi redigido em um só momento. Embora 

iniciada por volta de 397, princípio do episcopado de Santo Agostinho, só foi 

concluído cerca de vinte anos após o princípio de sua elaboração, entre 426 e 427, 

por conta de sua grande atividade pastoral e literária. No primeiro momento foram 

escritos os três primeiros capítulos, acrescentando mais catorze capítulos ao terceiro 

livro e redigindo o quarto no segundo período, de maneira que já era conhecida 

quando incompleta. O próprio Agostinho afirma em suas Retratações: 

Tendo encontrado inacabados os livros de De Doctrina Christiana, eu 
preferi findá-los e deixá-los assim e continuar a rever as outras 
obras. Completei, pois, o terceiro livro que havia escrito até a 
passagem onde é lembrado o que diz o evangelho a respeito da 
mulher que mistura o fermento com três medidas de farinha até que 
tudo fermente. Anexei também um último livro e terminei esta obra 
em quatro livros. Os três primeiros ajudam a compreender as 
Escrituras e o quarto indica como é preciso exprimir o que foi 

entendido (Ret.,II, 4, 1).  

É considerado um livro de exegese bíblica30 e de catequese, destinado 

aos cristãos estudiosos de sua época por oferecer o método e os elementos básicos 

para a correta compreensão da doutrina de Cristo. Dividido em quatro livros, a obra 

parece carecer de um objetivo estritamente filosófico, visto que no primeiro perfaz 

uma síntese dogmática e moral, concluindo com os princípios básicos de exegese; 

no segundo discorre sobre as necessidades preliminares para a ciência exegética, 

como a distinção dos sinais, a necessidade das ciências e do conhecimento das 

línguas; no terceiro trata de princípios hermenêuticos aplicados à sagrada escritura; 

                                                           
30Comentando a tradução espanhola feita por Lope de Cilleruelo, Balbino Martín Pérez atenta pela 

preferência do tradutor de colocar a supracitada obra como primeiro livro a ser estudados entre os 
exegéticos: “Ele começou a tradução dos tratados exegéticos, ainda que não seja ele o primeiro 
livro escrito cronologicamente por Agostinho, com os livros Sobre a Doutrina Cristã, por ser uma 
verdadeira introdução à Escritura, onde estabelece regras e preceitos para entender e explicar os 
Livros Santos - Se ha dado comienzo a latraducción de los tratados exegéticos, aunque no sea el 
primero escrito cronológicamente por Agustín, com los libros De Doctrina Christiana, por ser una 
verdadeira introducción a la Escritura, donde estabelece reglas y preceptos  para entender y 
explicar los Libros santos (MARTINS BOLBINO, In: AGUSTIN, San., Tratados escriturários, 1957, p. 
50 - tradução nossa). 



57 
 

e no quarto, finalmente, intenta a maneira correta de expor o apreendido. Se por um 

lado, porém, pode-se atribuir à obra um conjunto de regras para a análise dos Livros 

Sagrados, por outro, é mister questionar se é uma obra harmônica, visto que abarca 

desde numerologia ao estilo de oratória, de conhecimentos matemáticos à 

astronomia, de artes mecânicas à lógica.  

Agostinho deixa o conhecimento filosófico marginalizado justamente 

nessa obra? Evidentemente que não. Na obra encontramos Platão, Pitágoras, 

Ambrósio, os primeiros Padres da Igreja, a reverência aos antigos e às instituições 

gregas, tudo isso demonstra que se a filosofia não é o centro da especulação da 

obra, está inserida nas entrelinhas como fundamento de seu escopo.  

Assim, o tratado Sobre a Doutrina Cristã não só está em consonância 

com as obras exegéticas do Doutor, como também tem fundamentos filosóficos 

importantes, ou melhor, a base das conjecturas esmiuçadas em sua composição é 

filosófica. Além do mais, antes do princípio da obra e entre o hiato do escrito 

referido, foram compostas algumas de suas obras de alto cunho filosófico, a saber, 

Contra Acadêmicos, Sobre a Ordem, Solilóquios, redigidos em 386; Sobre as 

Potencialidades da Alma, em 388; A Verdadeira Religião e Sobre o Mestre, em 389; 

mas principalmente, Confissões, em 399, Sobre a Trindade, datada de 389 e 419 e 

Sobre a Cidade de Deus, com inicio em 413 e término em 426, um ano antes da 

elaboração final do Sobre a Doutrina Cristã. Portanto, não é de se crer que 

Agostinho, por um momento se quer, tenha apartado de seu gênio a atitude filosófica 

no planejar da obra que investigamos neste trabalho. 

Nesse aspecto, afirmamos que o Sobre a Doutrina Cristã não constitui 

apenas um trabalho a mais na vida de Agostinho, mas nela estão resumidas suas 

conclusões filosóficas, desde o capítulo da “Síntese Dogmática às Regras Especiais 

de Eloquência Eclesiástica”. Os objetos tratados nas obras acima estão contidos na 

obra. Demos alguns exemplos: na já referdia “síntese dogmática”, Agostinho abre 

com uma reflexão acerca da Trindade definindo-a como inefável, o mais excelente 

dos seres cogitados, sabedoria imutável e infinita sabedoria. Tudo isto está contido 

também na obra Sobre a Trindade. Na Utilidade do Conhecimento das Ciências, 

Artes e Instituições, encontra-se a reflexão acerca da música, também tratada em 

391 no Sobre a Música. O debate filosófico sobre a veracidade ou não da astrologia 

que encontramos nas Confissões e Sobre a idade de Deus está nesse mesmo 

capítulo, bem como sua referência a Platão e Pitágoras, aludidas também nesta 



58 
 

última obra.  Enfim, a parte da “síntese moral” contém questões sobre a virtude, o 

bem, a caridade, a liberdade, felicidade e tutti quanti, tema encontrados nas diversas 

obras agostinianas.  

Em suma, é legítima a entronização da obra em nossa investigação 

acerca das reflexões morais impetradas por Agostinho. Embora objetivando 

descrever os aspectos necessários para o bom estudo e exposição da Sagrada 

Escritura, Agostinho não deixa excluso os temas já abordados em outras obras. 

Poderá, talvez, o Filósofo ter elaborado o Sobre a Doutrina Cristã baseado em seus 

textos anteriores e atuais da época composicional da obra.  

 

4.2    UMA ORDEM A SER AMADA: o homem na hierarquia dos seres 

 

“Seguir e perceber a ordem das coisas [...] é muitíssimo difícil e raro para 

os homens” (De ord, I, I,1), dessa maneira inicia Agostinho seu diálogo A ordem. 

Acrescenta o Filósofo que é essa ordem que “governa o mundo” (Ibid.), e tomemos a 

palavra mundo não só como nas disposições do cosmos, ou seja, do mundo 

exterior, mas também do mundo interior do homem. Há uma ordem criada 

estabelecida e devemos segui-la como critério de nosso amor. É nesse intuito que 

esquadrinharemos a questão da hierarquia dos seres e o homem nesse quadro 

hierárquico. No fim, como veremos posteriormente, será o amor o meio de 

compreensão dessa ordem. Sendo a ordem aquilo pelo qual são feitas todas as 

coisas que Deus estabeleceu, compreende ela todas as disposições dos 

movimentos dos seres materiais até as ações dos seres vivos dotados de 

automovimento. Não desejamos empreender um estudo sobre a metafísica da alma 

ou a futura eternidade dos corpos, por exemplo, mas apenas demonstrar que a 

ordem estabelecida por Deus está entranhada nos elementos naturais do homem, 

onde este, olhando para si, poderá compreender-se como “seta” de como e do que 

deve amar e consequentemente viver retamente.  

O homem está acima na hierarquia dos seres temporais. Fazendo uma 

comparação das potencialidades dos seres vivos, Agostinho denota que há 

elementos comuns que possui o homem em relação aos demais deres. Assim, 

ressalta que “temos muitos elementos comuns, não somente com os animais, mas 



59 
 

também com as árvores e as plantas” (De lib. arb. I, 8, 18)31. Esses elementos são 

os elementos naturais, ou seja, aqueles elementos que fazem parte da 

sobrevivência corporal do homem como “ingerir alimento, crescer, gerar, fortificar-se” 

(Ibid.). Portanto, naturalmente somo de uma mesma classe que esses seres, a 

saber, os seres vivos. Assim, inferimos que na ordem das coisas: os seres brutos 

constituem os últimos na ordem dos seres, os seres vivos estão acima e o homem 

está acima de todos. Por quê? Justamente pela consciência que o homem possui de 

sua condição vital32. E a busca pelo conhecimento e compreensão de seu papel na 

hierarquia dos seres é o que o diferenciará na possibilidade de uma perfeição 

futura33. Portanto, o homem deve agir externamente de acordo com essas 

disposições da criação. Seu lugar é privilegiado. Mas como se relacionará consigo 

mesmo? Ou melhor, qual o ordenamento de si que deve seguir? 

Pois bem, comecemos com a importante pergunta que Santo Agostinho 

enseja no início do diálogo propriamente dito: “Será evidente a cada um de vós, que 

somos compostos de alma e de corpo?” (De beat. vita. II, 7)34. Todos os 

personagens concordam, exceto Navígio que confessa a ignorância, ou melhor, a 

                                                           
31Além disso, Agostinho infere que um dos elementos mais importantes e que nos aproxima de todos 

os seres vivos é a resistência ao não ser, ao findar de si. “O ser é, – nos fala Agostinho – por 
natureza, de tal maneira atrativo, que não é outra a causa de não quererem morrer até mesmo os 
infelizes” (De. civ. Dei, I, 27, 1) desejam sobreviver a despeito de sua má escolha. Continua 
Agostinho: “E que dizer dos animais todos, mesmo dos irracionais, carentes de tal modo de pensar, 
desde os dragões gigantescos até os diminutivos vermes? Não pertencem ser? Não provam com 
todos os movimentos possíveis que fogem e refogem à morte? Que dizer, também dos arbustos e 
arvorezinhas, carecentes de sentido? Para evitarem a destruição, com movimentos visíveis não 
fincam as raízes mais profundamente na térrea, por onde recolhem o alimento, para erguerem 
depois no ar a copa e seus renovos e conservar assim seu próprio ser?” (Ibid.). 

32A consciência da vida parece-te melhor do que a própria vida? Ou talvez queiras dizer que o 
conhecimento é uma vida mais alta e mais pura, a qual ninguém pode alcançar a não ser que seja 
dotado de inteligência? Ora, o que é ter inteligência a não ser viver com mais perfeição e esplendor, 
graças à luz mesma da mente? É porque, se não me engano, tu não preferiste algo distinto (De lib. 
arb. II, 7,17). 

33Acerca da relação entre ordem, perfeição e inteligência nos esclarece José Maria Rosa: Se alguém 
nos obrigasse a sintetizar o pensamento de Santo Agostinho numa única ideia, não nos ocorreria 
outra senão a de ordem e busca de ordem. Em torno desta categoria axial — manifesta em todos os 
domínios da realidade, e na realidade como um todo— equilibrar-se-ão progressivamente todas as 
outras noções do seu pensamento. Assim, antes de qualquer outra concretização, toda a sua acção 
pode ser encarada como um esforço de esclarecimento da inteligência para que reconheça a ordem 
estruturante de todas as regiões da realidade: da realidade cosmológica à realidade antropológica e 
ambas por referência, durante muito tempo equívoca, com a summa realidade. Esforço da 
inteligência porque procura reconhecer a ordem estruturante de toda a realidade; esforço cometido 
igualmente à vontade, porque naquele reconhecimento começa já a haver — ou não, o que é mais 
dramático— uma disposição, um pondus, para se ordenar de acordo com o lugar ontológico que a 
inteligência reconhece (1997 p. 27) 

34A pergunta é crucial para a reflexão sobre a felicidade. Só saberei o quê e onde encontrarei a 
felicidade, quando compreender quem o que sou.  Vemos aqui, nos primeiros escritos de Santo 
Agostinho, a busca de uma relação entre a antropologia e a finalidade do ser humano – a felicidade.  



60 
 

incerteza sobre o a unidade substancial. Mas sua dúvida não é a negação do corpo 

e da alma, mas se “não existe outra coisa que seria para o homem um complemento 

de perfeição” (Ibid.). Agostinho diz que se dá por satisfeito o fato de Navígio admitir 

o mínimo, ou seja, que o homem possui uma alma e um corpo.  A questão é 

importantíssima, pois atesta a constituição do homem, pois “o homem é uma união 

substancial racional que consta alma e corpo” (De Trin. XV, 7, 11). Agostinho 

sempre atestará esta conclusão, mesmo que dê mais ênfase na alma, o homem é 

formado por duas substâncias distintas, ou melhor, “do corpo e alma unidos se diz que 

forma um único homem [...] O corpo e a alma constituem um só homem, embora o corpo e a 

alma não sejam a mesma coisa” (Ep. 233, 12)35.  

O primeiro esboço dessa constituição foi feita por Agostinho em seu livro 

De quantitate animae – Sobre a Potencialidade da Alma – e a maioria das 

discussões posteriores que vamos ter sobre o tema parece se basear nesta mesma 

obra. A obra se passa num diálogo entre Agostinho que responde aos 

questionamentos de seu discípulo e amigo Evódio: “a origem da alma; o que ela é 

(qualis sit); qual sua natureza; sua potencialidade (quanta sit); porque foi unida ao 

corpo; como atua unida ao corpo, e quando está separada deste corpo?”(De quant. 

an.,1, 1). Ao passo que Agostinho responde: “Se tua pergunta é sobre a composição 

do ser humano, respondo que é constituído de alma e corpo” (Ibid., 1,2). Dessa 

maneira, percebemos que há uma consonância nas obras de Agostinho acerca da 

composição constitutiva do ser humano. O que para Navígio constitui dificuldade, 

para Agostinho é evidente. Mas talvez a dúvida de Navígio corresponda à parte do 

ser humano que o diferencie dos outros animais, ou melhor, de todos os seres. No 

seu Sermão 43 Agostinho afirma que: 

A Deus devemos o ser que somos. O ser algo, a que o devemos 
senão a Deus? [...] Que teremos nós de mais? Que sentimos. 
Conhecemos os cinco sentidos do corpo: vemos, ouvimos, 
cheiramos, degustamos e, mediante o sentido do tato, espalhado por 
todo o corpo,distinguimos o duro do mole, o áspero do suave, o 
quente do frio. Existem em nós, portanto, cinco sentidos [...] Nós 
temos, pois, algo mais. Mas, considerando apenas estas coisas que 
enumeramos, quanta ação de graças, quanto louvor não devemos ao 

                                                           
35Como se disse, mesmo que Agostinho atribua a faculdade racional da alma como elemento distinto 

de todas as criaturas, o corpo é parte natural constituinte do homem. Não existe homem alma pura 
e nem simples corpo. O corpo humano também  é distinto dos animais, “pois foi feito com a estatura 
ereta, a fim de que com isso fosse advertido a não procurar para só o que é terreno, como os 
animais, cujo os prazeres procedem da terra, razão pela qual todos estão inclinados e voltados para 
o ventre. Portanto, o corpo do homem é também adequado à sua alma racional [...].  (De Gen. ad 
litt. VI, 12, 22) 



61 
 

criador?[...] Que temos nós de mais? A mente, a razão, o 
discernimento; isto não o tem as bestas, nem os pássaros, nem os 
peixes. Graças a isto, somos imagens de Deus [...] Daquí que se 
diga a alguns como uma censura: não sejais como o cavalo e a mula, 
que não tem inteligência. Mas uma coisa é a inteligência, e outra a 
razão. A razão a temos mesmo antes de entender. Pelo contrário, 
não podemos entender se não temos a razão. Por isso o homem é 
um animal capaz de razão; para dizê-lo de forma mais clara e rápida: 
um animal racional de cuja natureza forma parte a razão; antes de 
entender possui a razão. Pois se queres entender é porque precede-
lhe a razão (Serm. 43, 2, 3). 

 Esta citação apresenta-se como um resumo dos atributos naturais do 

homem. Primeiramente o homem é um ser criado por Deus, não deve sua existência 

a si mesmo, ou ao acaso, ou ao destino, mas ele foi criado por um Ser espiritual que 

existe desde a eternidade. Dessa maneira, a natureza é aquilo que foi criado por 

Deus e, ademais, toda a criação foi feita em vista do e para o homem. O Hiponense 

afirma que pela experiência podemos conhecer como as coisas, caso não venham a 

ser impedidas por fato fortuito, se desenvolverão no tempo. Por exemplo, que um 

jovem virá a ser velho, que uma semente virá a ser uma árvore etc. Assim o 

sabemos por que esse desenvolvimento provém da natureza das coisas.  

Essa natureza foi concebida por Deus no momento da criação dos 

seres36. Assim, a natureza do homem não foi autocriada, posto que para ter 

natureza tenha de existir, e antes não existia. O existir de toda a criação é algo 

inédito, mesmo entre as outras criaturas. Quando o homem foi criado, o como e para 

que foi criado é sua natureza. Assim, a natureza é e está de acordo com os 

preceitos e desígnios transcendentes, e ela não pode ser contrária ao criador, visto 

que a concedeu o ser na criação37. E o que o homem é? Pois bem, o homem é o 

centro de toda a criação, ou seja, todas as outras criaturas vieram a existir em 

função do homem. E por que assim sucedeu? Porque o homem foi feito a “imagem e 

                                                           
36“Nós também podemos conhecer agora, nas coisas nascidas no tempo, de acordo com a 

capacidade de nossa limitação, o que há de natureza em cada uma que tenhamos percebido pela 
experiência. Mas ignoramos se vai existir mais tarde. Com efeito, está na natureza deste jovem, por 
exemplo, que ele virá a envelhecer; mas não sabemos se isso está na vontade de Deus. Mas não 
estaria em sua natureza, se não tivesse estado antes na vontade de Deus, que tudo criou” (De Gen. 
ad litt. VI, XVI, 27). Mas se o desenvolvimento natural não acontece por motivo desconhecido por 
nós? “[...] quando essas coisas acontecem contra a natureza, mas assim pensamos nós a quem o 
curso da natureza se manifesta de modo diferente, mas não a Deus para quem a natureza é o que 
ele criou” (Ibid., VI, XIV, 25 – destaque nosso).  

37“Por conseguinte, à natureza que é em grau sumo, pela qual é tudo quanto tem ser, somente se 
opõe a natureza que não é, porque somente o não ser se opõe ao ser. Não existe, por isso, 
essência alguma contrária a Deus, ou seja, à suma essência autora de todas e quaisquer 
essências.” (De civ. Dei, XII, II - destaque nosso).     



62 
 

semelhança” do criador38 e “toda a imagem é semelhante àquele de quem é 

imagem” (De Gen. ad litt. XV, 57). O homem é superior a todos os seres, pois nele 

existe algo que o distingue de todas as outras criaturas e o faz participar da essência 

divina. No De libero Arbítrio, o Filósofo atesta termos “elementos comuns, não 

somente com os animais, mas também com as árvores e plantas [mas que] só 

quando a razão subjuga todos os movimentos anímicos, o homem deve se dizer 

perfeitamente ordenado” (De lib. arb., I, 8, 18)39.    

A alma, “questão deveras difícil [...], na qual muitos trabalharam e nos 

deixaram em que trabalhar” (De Gen. ad. litt., VI, 29, 40), para Agostinho, “foi criada 

por Deus e tem natureza própria porque assim lhe foi concedido pelo mesmo que 

criou a alma”(Ibid.). Temos aqui mais uma conformação de que a natureza não é 

algo que obteve características próprias com o tempo e pelo acaso, mas tudo o que 

existe é e se desenvolve de acordo com o que foi inscrito por Deus nos seres, ou 

melhor, na natureza dos seres. Além do mais, a alma foi criada por Deus do nada, 

“algo que absolutamente não existia” (De. Gen. ad litt. VII, 5, 7).  

Sobre isso, Agostinho escreve um escrito dedicado e enviado ao monge 

Renato, no qual trava uma polêmica com um intelectual chamado Vicente Victor. 

Este afirmava corretamente que “A alma foi criada por Deus, e que não é nem uma 

parte da divindade nem de sua natureza” (Ibid., I, VI, 4 – tradução nossa), mas peca 

quando “[...] não quer confessar que foi tirada do nada” (Ibid.). Para o Filósofo a 

segunda assertiva anula a primeira pelas conclusões posteriores dela advirá. O erro 

é que Vicente Víctor não cita criatura alguma de onde a alma poderia vir, caindo 

inevitavelmente na conclusão de que a alma viria da natureza de Deus, portanto, 

sendo a alma evidentemente mutável, Deus também o seria. Agostinho tem domínio 

sobre o assunto. Fazendo a exegese da passagem do Gênesis (cap. 2, v. 7) onde 

infere que Deus “insuflou” no rosto de Adão o sopro de vida, comenta que “alguns, 

por causa do termo ‘insuflou, julgaram que a alma era algo da substância de Deus, 

isto é, da mesma natureza que ele” (De gen. ad litt., VII, II, 3). Estão errados, 

                                                           
38Cf. Gen. 1, 25. 
39Na mesma passagem do De Libero Arbitrio: “Eis o que eu quero te explicar agora: o que põe o 

homem acima dos animais, seja qual for o nome co que designaremos tal faculdade, seja mente ou 
espírito, ou com mais propriedade um e outro indistintamente, porque encontramos esses dois 
vocábulos também nos livros sagrados – quando pois esse elemento superior domina o homem e 
comanda a todos os outros elementos que o constituem, ele encontra-se perfeitamente ordenado” 
(De lib. arb., I, 8, 18). Ainda no Sermão 43, 2, 3, Agostinho faz uma comparação do homem toda a 
criação. O homem possui o existir em comum com tudo. Possui o viver com os seres vivos. A 
sensação com os animais irracionais, mas é superior por possuir a razão. 



63 
 

incluindo Vicente Víctor, porque a natureza de Deus é “absolutamente incomutável” 

(Ibid.), concluindo que “a alma procede de Deus como uma coisa que ele criou, não 

como proveniente da natureza que ele possui, ou a tenha gerado ou produzido de 

qualquer modo” (Ibid.).   

Descrever essa parte constitutiva do homem é de uma dificuldade 

tremenda, pois “não é possível compará-la com as diversas naturezas que nossos 

sentidos percebem” (De quantit.. an. I, 2, 22), e assim acontece porque é 

incorpórea40. De fato, descrever a alma é um tanto difícil a nós tanto porque não 

possuímos uma linguagem que abranja perfeitamente a realidade imaterial quanto 

porque não podemos enxergá-los, e também por não possuir nada de semelhança 

com as coisas imateriais. A imaterialidade da alma se põe como um obstáculo 

problemático, mas como uma evidência inegável. Obstáculo não porque a realidade 

é errônea e sim porque nos é difícil a compreensão da relação que a alma, imaterial, 

tem com o corpo41. Efetivamente, a alma “é substância dotada de razão, apta a 

reger um corpo” (Ibid.).  

A relação corpo e alma é um tema por demais extenso que adentraremos 

por importância do desenvolvimento do nosso trabalho, mas não nos 

aprofundaremos de maneira talvez suficiente. A questão é que para Agostinho não 

há um número diverso de almas no homem, mas uma só para cada corpo. 

Polemizando com os maniqueus em suas confissões, declara: “Desapareçam de tua 

presença, ó meu Deus, como desapareceram os faladores e sedutores do espírito, 

aqueles que [...] afirmam a existência de duas almas com duas naturezas diversas, 

uma boa e outra má” (Ibid., VIII, 10, 22). A alma rege absolutamente o corpo e não 

há nada que o corpo não faça que não seja por sua determinação42. Para cada 

corpo só existe uma alma que domina toda sua extensão material43, que tem a 

                                                           
40“Quando se pergunta de onde procede a alma, ou seja, de que quase matéria Deus efetuou o 

sopro, que se denomina alma, não se há de pensar em nada incorpóreo”(De Gen. ad. litt., VII, 19, 
25).  

41Falaremos de maneira breve sobre o corpo. Não que esse tema seja dispensável, mas porque a 
questão da alma nós é mais viável para o desenvolvimento da nossa temática, como veremos à 
frente. Entretanto, para não deixarmos o leitor sem a definição dessa importante substância: “[...] 
por corpo entendemos o que está situado ou se move em lugar espacial com longitude, latitude e 
altura, de modo que uma parte maior dele ocupe um maior espaço, e uma parte menor, menor 
espaço (Ep. 166, 2, 4). 

42E no De imort. an. 16, 25: “No entanto, a alma não só está em todo o volume de seu corpo, senão 
que está inteira em cada partícula dele mesmo” (Tradução nossa).  

43Que não se pense que a alma se estende pelo corpo da maneira como a água preenche um vaso. 
Falamos da alma de maneira comparativa e analógica, não literal. 



64 
 

função de cuidar do corpo, de mantê-lo robusto, de preservá-lo do perigo. E esta 

relação entre as duas substâncias fazem parte da própria característica da alma que 

“é feita para ser enviada ao corpo” (De Gen. ad litt. VII, 17, 38). Mas como a alma 

age no corpo, como algo imaterial pode influenciar a matéria? Agostinho lança a 

teoria dos quatro elementos44. O corpo possui uma densidade que a alma não 

detém, porém, ele é formado por elementos sutis, ou seja, mais próximos da 

natureza da alma:  

Portanto, com toda a certeza, a alma humana não procede nem da 
terra, nem da água, nem do ar, nem de qualquer tipo de fogo. No 
entanto, ela governa a matéria de seu corpo mais denso, ou seja, 
esta terra úmida que se transformou na qualidade da carne, por meio 
da natureza de um corpo mais sutil, isto é, pela luz e pelo ar. Pois, 
sem estes dois elementos, não há um sentido no corpo ou 
movimento espontâneo do corpo por meio da alma. Assim como 
deve existir o conhecer antes que o fazer, assim também há o sentir 
antes que o mover. Contudo, a alma, porque é uma realidade 
incorpórea, age primeiramente no corpo que é o mais próximo do 
incorpóreo. Como é o fogo ou, antes a luz e o ar, e por meio destes, 
agem os demais que são os mais densos do corpo, como são a água 
e a terra, pela qual se solidifica a estrutura da carne, os quais são 
adequados pare receber a ação do que dotados de recursos para a 
ação. (De Gen. ad litt.. VII, 15, 21.) 

Embora Agostinho lance essa teoria da atuação da alma sobre o corpo, 

ou melhor, todas essas afirmações da relação corpo e alma, tem a humildade 

intelectual de reconhecer que o assunto é por demais complexo e, assim, 

inesgotável. Se nosso Mestre intelectual assim o fez, justificamos que seria logo 

explanar em demasia a relação das substâncias distintas constitutivas do homem. 

Agora que mostramos o que é a alma, como ela se relaciona com o corpo e que ela 

o governa, discorreremos como esse ser chamado homem foi criado, em sua 

natureza, para Deus num sentido ético-cristão.  

A composição elementar do homem concebida por Agostinho – corpo e 

alma – é principio norteador de sua vivência concreta nesta vida em vista da outra. 

Sendo a alma a parte divina do homem, aquela que fá-lo superior a todas as 

criaturas, aponta para o bem supremo que o realizará. O homem tem em si mesmo, 

aquela tensão espiritual que o faz desejar a Felicidade e parece indicar onde ela 

está.  Dessa forma, não só a ordem dos seres exteriores, não só a ordem de sua 

                                                           
44Santo Agostinho cria que a matéria é formada pelos quatro elementos, a saber, fogo, ar, terra e 

água.  



65 
 

constituição dupla, mas sua vida interior aponta para a verdadeira maneira de agir. A 

ordem é, assim, critério do agir.  

 

4.3     O AMOR COMO LÓCUS DO ORDENAMENTO DOS SERES  

 

Demonstraremos agora que o amor é a base para a compreensão da 

ordem da hierarquia das criaturas. Para os gregos, o mundo era ontologicamente um 

caos passando ao ordenamento por determinada causa. Os pré-socráticos se 

propuseram a elucidar essa questão procurando a arché ordenadora e do qual todos 

os seres constituintes da physis estariam submetidos.  

Diferente dos seus antecessores que buscavam o princípio nos elementos 

externos, Sócrates empreendeu uma noção antropológica como portadora do 

princípio, ou seja, nas vivências diversas que o homem empreende se poderá 

compreender e chegar ao entendimento racional desse princípio. Platão não nega, 

mas estende essa busca do homem a vivência conjunta da Pólis e o conjunto das 

ações humanas em todas as esferas derivadas da ordem política. Aristóteles, 

através do ordenamento das ciências teoréticas, práticas e produtiva, designando 

cada objeto real como escopo dos respectivos campos de investigação, 

esquematiza a complexidade de apreensão da realidade ordenada e seu princípio 

ordenador. Logo, o princípio ordenador está em constante presença na filosofia 

antiga. O que não se pode negar, e não se negou, é que o homem como participe da 

natureza, está submisso a essa ordem natural. Também o homem é capaz de 

compreender e desregrar essa ordem, como se verá mais adiante. É por isso que 

Leomar Montagna (cf. 2006, p. 43) separa a ordem em duas categorias: a ontológica 

e prática. 

O amor é o elemento definitivo da moralidade ou imoralidade das ações. 

Ao amor, como um movimento natural da ação humana, não poderá imputar 

qualquer julgamento moral de qualquer espécie. Mas o dilectio pressupõe a justa 

medida de amar o objeto a que se direciona. Não se deve amar de qualquer 

maneira. O amor, aqui, não é um instinto sem uma orientação ou apartado de 

consciência, mas um impulso deliberativo do homem ao objeto desejado, onde a 

vontade de alcançar, está submetida à própria constituição ontológica do fim. O 

homem é o portador de tal consciência amorosa, ou melhor, daquilo que se ama e, 



66 
 

por isso, não pode abdicar do princípio racional a fim de usar ou não o amor como 

instrumento de desordem moral. Só o homem é capaz de entender o aspecto moral 

e ordenado do amor, e só ele poderá obedecer ou não à ordem dos seres que 

devem ser amados e Agostinho o aconselha dizendo: “toda a criatura, pois sendo 

boa, pode ser amada bem ou mal. Amada bem, quando se observa a ordem; mal, 

quando pervertida” (De civ. Dei, V, 22). Portanto, a relação do homem para com todo 

o ser gira em torno do amor. E o amor deve ser guia na medida e no fim correto, 

sem perversão daquilo que os seres detém justamente. Não se poderá, por 

exemplo, amar um ser menos perfeito mais que um ser perfeito.  

Sendo a ordem “a disposição que às coisas diferentes e às coisas iguais 

determina o lugar que lhe corresponde” (De civ. Dei, XIX, 13, 1), cada ser deve 

ocupar o lugar que lhe é devido quando amado. Não se poderá desvirtuar-se por 

qualquer impulso. Para isso é que o homem possui o intelecto: “quando a razão 

domina esses impulsos da alma. Deve-se dizer que o homem está conformado 

segundo a norma da ordem” (De lib. arb. I,VIII, 18).  

Os impulsos do homem, contrários à virtude, que o levam a transgredir a 

ordem dos seres amados e transgredindo a valoração ontológica que eles possuem, 

devem ser submetidos à razão, de forma que será através dela poder-se-á 

peregrinar nessa vida mortal seguros de ações morais e, consequentemente, 

segundo o que é justo na qual a justiça prevalecerá em cada indivíduo, pois “essa é 

a perfeita justiça – a que nos leva a amar mais o que vale mais, e amar menos o que 

vale menos” (De doc. christ. I, 27, 28). Vivemos inquietos nesse mundo porque 

possuímos essa ambivalência diante das coisas circundantes. Nós estamos à 

procura da felicidade, esta é a finalidade de todas as ações. Porém, só a alcançarão 

aqueles que colocarem diante de si, do crivo da razão, todo o conjunto de seres que 

se apresentam como portador daquilo que saciará a alma do ser humano e também 

da Civitas: 

Quando nós, mortais, entre a efemeridade das coisas, possuímos a 
paz que pode existir no mundo, se vivemos retamente, a virtude usa 
com retidão seus bens; mas, quando não a possuímos, a virtude faz 
bom uso até mesmo dos males de nossa condição. A verdadeira 
virtude consiste, portanto, em fazer bom uso dos bens e males e em 
referir tudo ao fim último, que nos porá na posse da perfeita e 
incomparável paz (De civ. Dei, XIX, 10).   

Os bens terrenos possuem certo modo de felicidade e traduzimo-la como 

paz. Em meio aos sofrimentos e tempestades desse mundo, existem momentos que 



67 
 

desfrutamos dos bens sem interferência de desordem. Essa paz poderá ser 

estendida se virtuosamente os indivíduos a conduzirem para o lugar correto, ou seja, 

para o fim último. Essa nos mostra que, apesar de passageiros, os bens terrenos 

poderão nos ajudar a não esquecermos para que vivemos e caminhamos, ou seja, 

nos lembra da ordem que cada ser pertence e ao quê todos os seres estão 

submissos. Agostinho afirma que a paz é um bem proveniente da ação na ordem 

das coisas: “E tão nobre é a paz, que mesmo entre as coisas terrenas e mortais 

nada existe de mais grato ao ouvido, nem mais desejável ao desejo, nem superior 

em excelência” (De civ. Dei, XIX, 11). A paz temporal, “ansiada por todos” (Ibid., XIX, 

11), não é senão um protótipo da “verdadeira paz” que se encontra no 

transcendente, em Deus.  

Não se pode substituir o Criador pela criatura. A inversão consciente pelo 

indivíduo dessa ordem é chamada de pecado. Ora, tudo dependerá do Criador, e os 

“seres não conservariam a própria ordem, se não houvessem sido feitos por Aquele 

que é em sumo grau, e é sumamente sábio e sumamente bom” (Ibid., XI, 28). Se há 

bem nos seres imperfeitos, se dá pela bondade que o criado os dotou quando de 

seu princípio temporal existencial. Seria absurdo, para não dizer ilógico, que o 

homem admitisse ou até mesmo pensasse que Deus dependeria de suas criaturas, 

o homem seria Deus, Deus seria criatura, conheceríamos Deus mais do que Ele nos 

conhece. Entretanto, não o conhecemos completamente, não o compreendemos em 

sua totalidade, portanto Dele dependemos, e não o contrário, “sendo, pois, Deus 

suma essência, isto é, sendo em sumo grau e, portanto, imutável, pôde dar o ser às 

coisas que criou do nada, não, porém, o grau sumo, como ele é” (Ibid., XII 2).  

Deus, assim, deverá ser amado pelo homem através das outras criaturas. 

E esse amor, que denominamos caritas, é o verdadeiro amor, é mais justo, mais 

sublime e elevado, é aquele que constitui e de onde emana a ordem verdadeira dos 

seres. O próprio Agostinho diferencia em termos o movimento correto e ordenado da 

alma a determinado objeto, daquele que subverte a ordem dos valores morais. Em 

oposição a caritas, temos a cupiditas – concupiscência – sendo os dois tipos 

fundamentais e contrários do movimento da alma. O amor, para que seja chamado 

assim, é obrigatoriamente ordenado.  

O problema surge quando o homem, por vontade livre, direciona aquele 

movimento da alma ao um objeto pelo objeto. Ele, então, caminhará por conta 

própria para sua destruição, ou seja, por um caminho cheio de infelicidade, e se 



68 
 

afastará daquele Bem Eterno ao qual naturalmente deveríamos caminhar e 

moralmente devemos desejar. Com efeito, “amor ao mundo pelo mundo, supõe um 

inicial desejo de ter as coisas do mundo material. Mas a satisfação pela posse dos 

bens temporais se revela efêmera por quanto nasce quais imediatamente o temor de 

sua perda” (Enarr. in 1a ep. Joan.,XIII, 5) e por isso o sentido da existência humana 

se perde, relegando à vida todos os impropérios supostamente causadores dos 

males, quando o homem mesmo é sua causa, moralmente falando. Santo 

Agostinho, assim, não anatematiza em absoluto os bens terrenos, mas a eles denota 

um valor relativo que dependerá de como a ação humana se apresentará. Só a 

caritas é o amor verdadeiro. O homem deverá praticá-la em toda sua vida temporal. 

Agora adentraremos um pouco no lugar que o homem ocupa dentro da 

ordem dos seres bem como de seu papel nessa hierarquia. Partiremos da ordem em 

sua parte mais geral e encerraremos na constituição humana e sua superioridade 

espiritual. Encetamos este segmento com o intuito de demonstrar que o conceito 

ético para a promoção do reto viver (uti-frui) compreende todo a criação naquilo que 

foi pensado o criador. As regras morais e éticas para Agostinho deve dirigir o home 

a tomada de consciência de seu papel no conjunto do Ser. O homem, assim, não 

pode seguir a si mesmo, mas viver segundo a disposição que o Criador lhe legou. 

 

4.4   VIVER SEGUNDO DEUS OU SEGUNDO O HOMEM: a moral cristã como 

depósito do bem agir do homem 

 

“Agora pois nenhuma condenação têm os que estão em Jesus Cristo: os 

quais não andam segundo a carne. Porque a Lei do espírito da vida em Jesus Cristo 

me livrou da lei do pecado, e da morte” (Rm. 8, 1-2), disserta São Paulo aos 

Romanos, apontando a existência oposição que o aposto faz entre os que andam 

segundo a carne e o espírito, é a expressão, ou melhor, contém todo o conjunto e 

delineamentos da importância e objetivo da moral Cristã. Viver segundo a carne é 

mal viver.  

O homem, como vimos acima, deve encontrar em sua alma, em seu 

espírito, o caminho que deve seguir para alcançar o objeto de seus desejos, Deus, a 

suprema Felicidade. A vida espiritual é em si a verdadeira vida e toda a moral cristã 

leva o homem a essa vivência. Não pode viver segundo ele mesmo, mas segundo 

Deus. “Quando o homem vive segundo o homem e não segundo Deus, é 



69 
 

semelhante ao diabo, porque nem o anjo deve viver segundo o anjo, mas segundo 

Deus [...]” (De civ. Dei, XIV, IV, 1). E viver segundo o espírito é viver segundo Deus; 

viver segundo Deus é viver segundo a verdade45. A doutrina cristã está inserida 

dentro de um quadro metafísico, moral e escatológico. A criação ordenada 

empreendida por Deus nos mostra nosso papel no projeto; a revelação cristã nos 

purifica desse desvio dessa ordem mediante a doutrina; para que não possamos 

incorrer em condenação no juízo final. Assim, não pode o homem ,negligenciar 

essas três realidades com sua pérfida vontade, mas sim encontrar refúgio na moral 

Cristã. 

Agostinho, porém, não usa de elucubrações teológicas sem conexão com 

o mundo real para expressar o bem viver do homem. Ele preenche a moral cristã 

revelada com reflexões filosóficas profundas. Não há apenas uma exposição da 

sagrada escritura, por exemplo, de uma forma decorativa para se auto promover – 

como fazem tantos puritanos hoje – mas compreende que há uma relação direta 

entre o homem cotidiano e a lei cristã. E mais uma vez encontra toda essa relação 

teologicamente.   

Onde está a felicidade do homem, ou melhor, o que é a felicidade do 

homem? Deus. A realização humana se encontra em seu criador. Toda a busca 

filosófica moral de Santo Agostinho encontra seu fim justamente nesta simples 

sentença. É bem verdade que o Santo Doutor usa como axiomas suas incursões 

teológicas. Porém, essas incursões não estão distantes da vida concreta do homem. 

No De beata vita, Agostinho concebe a Felicidade em Deus por meios estritamente 

reflexivos e filosóficos. Não parte de um dogma, apesar de crê-lo, mas chega ao 

dogma a partir da análise existencial concreta do ser humano, sua condição atual. 

Mas é claro que suas reflexões filosóficas encontram sempre confirmação na 

doutrina do Cristo. Sua filosofia está atrelada ao seu processo de conversão. Assim 

                                                           
45“Quando, portanto, o homem vive segundo a verdade, não e vive segundo ele mesmo, mas 

segundo Deus, pois Deus é quem disse: eu sou a verdade. Quando vive segundo ele mesmo, quer 
dizer, segundo o homem, não segundo Deus, indubitavelmente vive segundo a mentira. Não porque 
o homem seja mentira, mas porque o homem não foi criado justo para viver segundo ele mesmo, 
mas segundo quem o fez, isto é, para fazer a vontade de Deus e não a sua. Não viver como sua 
condição exigia que vivesse, eis a mentira. Quer ser feliz, mas sem viver de maneira que possa ser. 
Que há de mais mentiroso que semelhante querer? Donde se segue que muito bem que todo o 
pecado é mentira, porque o pecado não se comete senão pela vontade com que queremos que as 
coisas nos corram vem ou com que queremos que nos corram mal. Logo, a mentira consiste em 
que, quando procuramos que tudo nos corra bem, de tal ação nos advém mal ou em quem quando 
pretendemos que nos corra melhor, desse mesmo ato tudo nos corre pior. Donde isso procede 
senão do fato de que o homem pode viver bem graças a Deus, aquém, pecando, abandona, não de 
si mesmo, porque, vivendo assim, peca? (De civ. Dei, XIV, IV, 1). 



70 
 

como o cristianismo o errou de suas mazelas, podemos dizer que a moral cristã é a 

síntese de todas as regras necessárias para o bem agir do homem.  

Comentando o sermão De disciplina christiana proferido por Agostinho 

mais ou menos entre 411- 416, Heres Drian Freitas (2013, p. 151) conclui que “a 

distribuição das partes – no sermão – evidencia que o que se deve aprender é o 

viver bem, e é justamente esse o fim da Palavra de Deus e da Igreja de Cristo”. De 

fato, todo esse sermão é dedicado ao esclarecimento de que a moral cristã tem seu 

sentido de ser no ensinar o homem a bem viver. Agostinho chama a igreja a casa da 

disciplina  e muitos que nela estão “não querem conhecê-la, e o que é pior, nem 

mesmo dentro desta casa de disciplina querem ser instruídos” (De doc. christ.,I, 1.). 

Instruídos a quê? Ao bem viver. Por isso Agostinho tem três objetivos nessa obra, a 

saber, “o que é viver bem e quais são os prêmios pela boa vida” (Ibid.). Essa 

identificação da missão do cristianismo na purificação do ser humano também pode 

ser encontrada no De Vera Religione quando diz que “a mente cai se purificando 

num modo de vida ajustado aos preceitos divinos” (De vera relig. I, 7, 12.). Os 

preceitos cristão tem por escopo justamente a purificação do homem para a 

promoção do seu bem viver.  

 Segundo Agostinho, a moral cristã é síntese de todos os preceitos que 

os homens criam ou usam para reger suas vidas. Ademais, o viver bem não próvem 

da prática da lei, mas a lei cristã é o viver bem mesmo. Não há uma causa e 

consequência, mas uma identificação intrínseco essa lei e o bem viver46. Não há, 

                                                           
46Apesar disso, Agostinho não propõe uma prática jurídica apelando estritamente para uma lei 

revelada, mas recorre ao direito natural, ou seja, o homem pode chegar a compreensão do certo e 
errado quando enxerga o ordenamento natural de si e da natureza em geral. Para ele, a natureza 
não está em contradição com a revelação e, portanto, todos os homens poderão seguir a lei natural 
que se realiza plenamente na revelação. Por outro lado, uma fundamentação metafísica do direito é 
necessária. Assim, Deus, mundo natural e homem se encontram em um todo complexo. Manfredo 
Ramos esclarece (1998, p. 109-110): “O que é fato é que não se pode negar que a partir de 
Agostinho, a metafísica do direito “permanece como tema de fundo de todo o pensamento jurídico”. 
Aliás, dever-se- ia perceber, afinal, que o seu ensinamento, no âmbito da filosofia do direito, não se 
encerra na configuração teórica de uma lei ou direito natural”. Josef Ratizinger (2011), em um 
magistral discurso ao parlamento alemão, afirma: Como se reconhece o que é justo? Na história, os 
ordenamentos jurídicos foram quase sempre religiosamente motivados: com base numa referência 
à Divindade, decide-se aquilo que é justo entre os homens. Ao contrário doutras grandes religiões, o 
cristianismo nunca impôs ao Estado e à sociedade um direito revelado, nunca impôs um 
ordenamento jurídico derivado duma revelação. Mas apelou para a natureza e a razão como 
verdadeiras fontes do direito; apelou para a harmonia entre razão objectiva e subjectiva, mas uma 
harmonia que pressupõe serem as duas esferas fundadas na Razão criadora de Deus. Deste modo, 
os teólogos cristãos associaram-se a um movimento filosófico e jurídico que estava formado já 
desde o século II (a.C.). De facto, na primeira metade do século II pré-cristão, deu-se um encontro 
entre o direito natural social, desenvolvido pelos filósofos estóicos, e autorizados mestres do direito 
romano”. 



71 
 

portanto, desculpa para o que vive mal. Evidentemente que há uma ponderação 

entre os níveis de males, entretanto, viver de todo desregrado com o pressuposto de 

que não se vive, em relação aquele que frequente a casa da disciplina, não pode ser 

por ignorância47. Agostinho chega mesmo a dizer que se os filósofos antigos, como 

Sócrates e Platão, voltassem a vida seriam cristãos, pois a moral e a lei cristã 

expressa a verdade que buscavam: “Portanto, se aqueles filósofos pudessem voltar 

à vida conosco, reconheceriam, sem dúvida, a força da Autoridade, que por via tão 

simples operou a salvação da humanidade” (De vera relig. I, 4, 7). Essa “força da 

autoridade” da moral cristã se encerra nos frutos nascentes a partir de sua 

propagação. Agostinho denota que o fato de tantos se identificarem com a moral 

cristã, é sinal de que ela expressa toda a vida virtuosa e realiza todo o desejo da 

alma humana. A moral cristã, segundo Agostinho, supera a moral pagã, promotora 

da vivência pérfida dos povos (cf. Ibid., 4, 6). 

Todos os preceitos da moral Cristã resumem-se na caridade. O bem viver 

está estritamente ligado a esta caridade retamente ordenada. A moral cristã não 

apenas é lei, mas é amor; amor naquele sentido revelado pelo Cristo. O bem viver, 

então, é bem amar. Por que Deus se revelou ao homem?, pergunta Agostinho. Por 

amor. A moral Cristã trazida pelo Deus revelado tem como motivo o Amor divino que 

o próprio se dignou demonstrar. Ademais, o Cristo não apenas se revelou: 

padecendo corporalmente e espiritualmente revelou o homem como se deve amar. 

A moral Cristã, assim não é apenas lei abstrata, mas concreta, de vivência, de 

prática em vista de um modelo que é exemplo e fim: Qual seria o maior motivo da 

vinda do Senhor? Se Deus não mostrar o seu amor para conosco, recomendando-o 

fortemente? Pois o cristo morreu por nós quando ainda éramos inimigos. E isso, 

porque o fim do mandamento e a plenitude da lei é a caridade (cf. De catec. rud. VI, 

7).  

Podemos já adiantar, ou melhor, já percebemos que a moral cristã em 

seus vários aspectos, em suas várias expressões, é reduzida ao amor a Deus, ao 

amor ao próximo e a si. É um duplo preceito do amor dirigido ao alcance da suprema 

felicidade, Deus; ajudar o próximo a chegar a Deus e estar também em Deus. Esse 

                                                           
47Sobre isso diz Agostinho: “na lei, há muitos preceitos que têm a ver com o viver bem, que o 

ordenam e que o ensinam. Tais preceitos são muitos, são inumeráveis; As páginas que contêm tais 
preceitos são tantas que quase não se consegue contar, nem as páginas nem os preceitos. Deus 
não quis que ninguém se desculpasse por não conhecer a lei [...]”. E comparando a lei cristã a um 
tesouro continua: “Se foste preguiçoso ao procurar um tesouro, não o sejas ao levar uma pérola sob 
a língua, e assim vai seguro aonde queres” (De dcc. christ., III, 3).  



72 
 

princípio já se encontra na natureza do ser humano. Assim, revelação e natureza 

estão em constante consonância. Manfredo Ramos elevadamente nos explica: 

O duplo preceito do amor do Antigo Testamento, retomado por 
Cristo, já está na razão: o homem, para ser feliz, para chegar à paz, 
à justiça, deve voltar ao Princípio, ao Ser, à Unidade, passando por si 
mesmo, chegando à «pulchritudo interioris hominis»: o primeiro 
mandamento é a «rerum divinarum cum benevolentia et caritate 
consensio»: o segundo mandamento é a «rerum humanarum cum 
benevolentia et caritate consensio». A razão já mostra que o 
«pondus naturae» é o amor, que este amor é de Deus e do próximo 
(eu não amo a mim mesmo, nem, portanto, ao próximo se não amo 
primeiro a Deus, que é o que «há de melhor» –, a “imagem” divina 
que estará no homem pela justiça da graça supõe a “imagem” divina 
pela criação que deve ser “restaurada”: reficiet reformari. A paz 
política supõe a procura da paz interior do homem, da sua unidade: a 
pax hominum e a pax civitatis supõem a «pax hominis mortalis et Dei: 
in fide sub aeterna lege oboedientia» que, por sua vez, pressupõe ou 
inclui aquele quidam justus ordo naturae. Isto define já uma moral, 
independentemente do que a fé possa trazer a mais (RAMOS, 2012, 
p.25). 

   

4.5  O UTI-FRUI COMO CRITÉRIO ÉTICO-MORAL PARA O CORRETO AGIR 

HUMANO 

  

O amor tudo move. O amor está no cerce de toda a ação humana. 

Mesmo quando o homem encontra-se desregrado por escolher mal, ama o que 

escolhe por pensar que o objeto lhe trará felicidade. Esse amor, então, pode se 

desviar do seu Amado verdadeiro, encontrando consolo temporário nos bens 

terrestres. Não é que não devamos amar os bens deste mundo, mas é que devemos 

amá-los corretamente. Esse amor tem externamente um critério a ser seguido, a 

ordem da natureza a qual muitas vezes Agostinho aponta como critério de formação 

das leis48. O homem não pode se entregar aos bens terrenos, apesar de todos os 

benefícios que deles decorrerão. Mas é um fato: o homem geralmente se apega aos 

bens terrenos, a si e ao próximo esquecendo de Deus. Seu amor deseja ser 

purificado, é para isso que tem a moral cristã. O Cristo veio para mostrar seu amor e 

como se deve amar. O Cristo é o início, o modelo e o fim de todo o bem viver.  

                                                           
48Manfredo Ramos (1998, p. 111 - 112) A alma racional pode também usar bem (bene uti) da 

felicidade temporal e corporal, se não se entregar à criatura, desprezando [ ...] quando pois o 
homem guarda esta “ordem” dos seres, cumpre “ a justiça, cujo papel é de ‘dar a cada um o que lhe 
é devido’[...]”.  



73 
 

Entretanto, mesmo considerando a força da moral Cristã, a verdade por 

ela expressada e o complemento que tem em si da lei natural, os homens 

necessitam de uma via racional de entendimento para a promoção da prática do 

bem viver. Não é que a moral cristã não seja capaz de purificar o homem, é que é 

um fato que mesmo os homens que se encontram na casa da disciplina, na 

verdadeira religião, como a chama Agostinho, é capaz de cumpri-la e entendê-la 

perfeitamente. Assim, por sua plenitude imensa, a moral cristã parece ser 

indecifrável para muitos. É necessário que o divino se transmute novamente em 

humano, como o Cristo fez. É aqui que Santo Agostinho elabora um preceito moral 

no De Doctrina Christiana. Visando, em nossa concepção, atingir o maior número de 

pessoas possível.   

Como já vimos a purificação do amor dar-se-á mediante a reta apreciação 

das coisas dentro do plano estabelecido da ordem divina, a saber, a maneira correta 

e em que medida devemos amar tudo o que foi criado por Deus, visto que é bom 

aquilo que foi criado. A maior dificuldade que temos, nesta questão, é de ter um 

apoio correto onde nos basearmos, ou seja, por nós mesmo não poderemos decidir 

o que amar, de modo que poderemos amar um objeto de maneira desqualificada; 

também a intensidade do amor ao objeto pode ser demais ou de menos.  

Para colocarmos na tensão correta de nosso amor, Santo Agostinho 

elabora uma regra ética para a promoção do reto viver denominada uti- frui ou Uti 

aut Frui, seja como for a forma colocada, o que importa é seu conteúdo, pois ela se 

revela como a síntese ou conclusão das várias reflexões éticas empregadas por 

Agostinho. De outra maneira, veremos como não só pode ser aplicada ao homem 

individual, mas como também estará em consonância com a vida social do homem e 

o destino temporal da Civitas em sua obra Sobre a Cidade de Deus. Em que 

consiste pois o uti- frui? Essas duas palavras estão relacionadas à ordem dos 

objetos na hierarquia estabelecida pelo Criador, por dirigir nosso amor, como 

também a vontade, aos objetos corretos na intensidade correta. Fruir significar 

“aderir a alguma coisa por amor a ela própria” (De doc. christ.,I, 4, 4), por seu valor 

intrínseco, não por qualquer benefício que nos traga, por mais que nos seja benéfico 

o objeto, mas porque ele em si mesmo é digno desse amor. Utilizar “é orientar o 

objeto de que se faz uso para obter o objeto ao qual se ama, caso tal objeto mereça 

se amado” (Ibid.), ou seja, como um degrau depois de outro até chegar a porta, onde 

dará entrada ao verdadeiro objeto de que devemos amar. Daí dizer nosso Filósofo: 



74 
 

Entre as coisas, há algumas a serem fruídas, outras para serem 
utilizadas e outra ainda para os homens frui-las e utilizá-las. As que 
são objeto de fruição fazem-nos felizes. As de utilização ajudam-no a 
tender à felicidade e servem de apoio para chegarmos às que nos 

tornam felizes e nos permitem aderir melhor a elas (De doc. 
christ.,I, 3, 3). 

Essa regra do fruir e utilizar está ligada intimamente com os dois tipos de 

felicidades que podemos experimentar neste mundo, como diz Santo Agostinho: 

Há certa vida do homem envolvida nos sentidos carnais, entregue 
aos gozos da carne [...]. A felicidade de tal vida é temporal [...]. Mas 
há outra vida, cujo gozo está na alma, cuja felicidade é interior e 
eterna [...]. O que importa é saber onde a alma racional prefere dirigir 
pela vontade o uso da mesma razão ou para os bens da natureza 
exterior e inferior; isto é, para que goze do corpo e do tempo ou, ao 
invés, da divindade e da eternidade (Ep. 140, 2, 3)49 

Não podemos pressupor que esta regra sirva apenas como uma forma de 

imposição forçada de obediência de um Bispo, não é assim. O uti-frui não nos 

molda, mas advém da própria alma do homem dentro do conjunto de suas potências 

que deve ser regidas de acordo com algo que se ama, e esse objeto está 

intimamente ligado aos suspiros da felicidade que naturalmente possuímos. 

Amamos e por isso não podemos nos abster dos objetos temporais, pois eles são 

sinais e, ao mesmo tempo, criaturas de Deus. Entretanto, necessitamos de um 

ordenamento moral a partir do qual nos voltaremos para os bens certos de acordo 

com os seus valores.  

O reto amar depende, assim, de onde se encontra a felicidade e qual a 

que amamos independente daquilo que pensamos, visto que erramos 

cotidianamente em nossas escolhas. Essa regra moral está como deveria ser, 

imbuída de elementos cristãos; a religião vem como auxílio indispensável para o 

bem viver, pois expressa aquilo que Deus projetou desde a eternidade para o 

homem. Utilizar e Fruir, em suma, é expressão mesma de nossa alma e nosso amor 

está entre essas duas formas de vivermos. 

                                                           
49Leomar Montagna, comentando essa passagem denota: “Santo Agostinho chega à certeza de que 

só em Deus o homem encontra a verdadeira felicidade. Entretanto, o homem é um ser em concreto, 
que vivem em meio aos bens materiais. Daí, como conciliar a felicidade temporal, proporcionada 
pelos bens temporais mutáveis e corruptíveis, e a verdadeira felicidade que se encontra em Deus, 
imutável e eterno? De que forma o homem pode usufruir dos bens temporais em vista dos bens 
eternos?” (2006, p.51) 

 



75 
 

Claro que Santo Agostinho definirá aquilo que devemos fruir e do que 

devemos utilizar. Assim como na reflexão sobre a beatitude, a saber, de como a 

felicidade verdadeira se encontra apenas nos bens imutável, ou melhor, Bem mais 

imutável de todos, Deus, assim devemos amar por si mesmo, fruir, a Deus. Não se 

resolve, porém, o problema dos objetos que devemos amar, visto que surge a 

pergunta: devemos apenas utilizar dos homens? Não seria aí uma regra 

contraditória com a própria fonte cristã de quem é expressão? E o amor a nós 

mesmos? Todo amor a si é egoísmo?  

Agostinho genialmente resolve denotando que os homens, dentre as 

criaturas, é a maior, pois tem na sua alma racional a imagem e semelhança de 

Deus. Mas apesar disso, todos os homens devem se amar segundo Deus, ou seja, 

amamos uns aos outros por causa de Deus e, assim, só nos amamos 

verdadeiramente quando esse amor nos leva ao Ser, fonte de toda a Felicidade, pois 

existem quatro forma de objetos que podem ser amados aqueles: “quatro são os 

objetos que devemos amar: o primeiro está acima de nós; o segundo somos nós 

próprios; o terceiro o que se acha a nosso lado; o quarto o que está abaixo de nós” 

(De doc. christ., I, 23, 22): 

De tudo o que expusemos deduz-se que devemos gozar unicamente 
das coisas que são bens imutáveis e eternos. Das outras coisas 
devemos usar para poder conseguir o gozo daquelas. Em relação a 
nós mesmos, que gozamos e usamos de todas as coisas, somos de 
certo modo também uma coisa. E, certamente, uma grande coisa é o 
homem, pois feito à imagem e semelhança de Deus!Não é grande 
coisa enquanto encarnado num corpo mortal, mas sim enquanto é 
superior aos animais pela excelência da alma racional. Assim, 
constitui grande questão saber se os homens devem gozar ou usar 
uns dos outros, ou se podem ao mesmo tempo gozar e usar deles. 
Com efeito, um preceito nos foi dado: amar-nos mutuamente. Trata-
se, porém, de saber se o homem deve amar seu semelhante por ele 
próprio ou por outro fim. Se for por ele próprio, nós gozamos dele, se 
for por outro motivo, nós nos servimos dele. A mim parece que ele 
deve ser amado por outro fim. Isso porque aquele que deve ser 
amado por si mesmo constitui em si a vida bem-aventurada. Ainda 
que não possuamos até então essa bem aventurança, contudo, sua 
esperança consola-nos nesta vida. E está dito nas Escrituras: 
“Maldito o homem que confia no homem” (Jr 17,5) (De doc. christ.,I, 
22, 20). 

Em relação a nós mesmos, Agostinho lança a teoria de que não devemos 

amar-nos por nosso valor, pois o que temos veio de Deus e, portanto, devemos nos 

amar por conta dele. Esta parte denota que, apesar de todo nosso amor ter de 

encontrar necessariamente o divino, devemos nos valorizar como dignos de amor, 



76 
 

porque Deus nos ama e nos amou desde a eternidade50. Quando nos amamos de 

forma egoísta, desembocamos em uma vã glória louca que, por sua vez, intenta 

subjugar seus semelhantes. O amor desregrado a nós mesmos não fica apenas no 

egoísmo estrito que atinge o egoísta, mas se espalha de forma maldosa dentre 

nosso próximo, não um afastar-se geral entre os indivíduos, como tendo cada qual 

certo egoísmo igual, mas começamos a olhar o próximo como inferior e indigno de 

nós mesmos. Talvez esteja aí a origem de todas as desgraças modernas e 

contemporâneas no que concerne a ditaduras sangrentas:  

Julga o homem conseguir grande triunfo quando chega a dominar 
outros homens, seus semelhantes. Por que é inato à alma, cheia de 
vícios, apetecer de maneira excessiva e exigir, como algo que lhe é 
devido, o que é próprio unicamente de Deus. Esse amor 
desordenado de si próprio seria mais bem denominado ódio. É 
iniquidade para o homem, com efeito, querer ser servido por aqueles 
que lhe são inferiores, enquanto ele próprio se nega a servir quem 
lhe é superior. Muito corretamente foi dito: “O que ama a iniquidade 
odeia sua alma” (Sl 10,6). Daí provém o motivo de a alma tornar-se 
enferma e encontrar tormentos em seu corpo mortal, e ainda assim 
amar e sofrer as consequências de sua corrupção ( De doc. christ., I, 
23, 23) 

E como devemos nos amar? É impossível odiar-se completamente. O 

homem naturalmente deve amar a si mesmo visto que é um mandamento divino. 

Ama-se corretamente quando se odeia aquilo que faz mal. A doutrina do amor a si 

relaciona-se diretamente com a questão da manutenção da saúde da alma e da 

defesa perante todo e qualquer “inimigo” que vá contra essa pureza da alma, ou 

melhor, sua virtude. Dizer que se ama e mergulhar em uma vida desregrada, fora da 

ordem estabelecida, é ilusão e engano: 

                                                           
50Em relação ao corpo, parte mais inferior do ser humano, Agostinho diz: “Ninguém odeia a si próprio. 

A respeito disso, controvérsia alguma tem surgido em escola nenhuma. Ninguém odeia seu próprio 
corpo, e o que diz o Apóstolo é bem verdade: Ninguém jamais quis mal à sua própria carne (Ef 
5,29). Logo, quando alguns dizem que prefeririam viver sem o corpo, enganam-se inteiramente. 
Porque não é a seu corpo, mas à corrupção corporal e seu pesado fardo que eles odeiam. Assim, o 
que eles quereriam, sem dúvida, não é ficar sem corpo, mas tê-lo incorruptível e perfeitamente ágil. 
O engano procede de que pensam que um corpo dessa espécie sutil não mais existiria, pois tais 
qualidades só pertencem à alma, a seus olhos”(De doc. chris. I, 24, 24). E mais adiante: “É preciso, 
pois, ensinar ao homem a medida de seu amor, isto é, a maneira como deve amar-se a si próprio, 
para que esse amor lhe seja proveitoso. Duvidar de que ele se ama e deseja o próprio bem é pura 
demência. É preciso também ensinar ao homem como deve amar seu corpo, para que tome 
cuidado dele, com ordem e prudência. Porque o fato de o homem usar seu corpo e desejar 
conservá-lo sadio e intato é verdade bem manifesta” (De doc. christ., 25, 26). Comenta também 
Antônio Kossoki: “Não amamos um ser humano como amamos uma coisa, pois amamos as coisas 
para nós enquanto amamos as pessoas por si mesmas. Na medida em que se pode afirmar que um 
corpo ama seu lugar natural, ele deseja o seu próprio bem, mas na medida em que o homem ama 
Deus, só pode querer o bem de Deus” (2013, p. 8). 



77 
 

Oh! Homem, o que estás perdendo? Se, de fato, amas a ti mesmo, 
mas de um modo que te perdes, certamente perderás aquele a quem 
amas como a ti. Se te amas assim eu preferiria que não amasses 
ninguém, pois assim perder-te-ias somente a ti mesmo. Deves 
corrigir teu jeito de amar, ou deves afastar-te de qualquer 
relacionamento (De doc. christ.. V, 5). 

Também apenas por amar a Deus que amamos ao nosso próximo e a nós 

mesmos, pois somos imagens e semelhanças Dele e, por conta de nossa dignidade 

na imagem de Deus, não podemos nos furtar no amor mútuo. O amor ao próximo é 

indispensável na perspectiva agostiniana para conseguir alcançar o cume da 

Felicidade eterna. Comentando pois o duplo preceito cristão do amor, o Filósofo 

delineia o porquê amar o próximo, quem é o próximo e como amar o próximo. 

Revela essa especulação que a condição de nosso amor é naturalmente limitada 

porque somos limitados. O amor, contudo, que devemos amá-lo é aquele que se 

encontra dentro do ensinamento cristão, o qual somos capazes pela graça e não por 

nós mesmos. Ama-se só a Deus, e por isso busca-se a felicidade, apenas aquele 

que ama o seu próximo: 

Destes dois preceitos dependem toda a Lei e os profetas”. Eis o que 
ensina na casa da disciplina: amar a Deus, amor ao próximo. Da fato, 
não encontrarás alguém como Deus para que te seja dito: amas a 
Deus como amas a este; mas com relação ao próximo, saberás que 
o amas a partir de teu próprio amor, pois és igual ao teu próximo. 
Queres saber como deves amar o próximo?  Olha para ti, para o 
quanto amas a ti mesmo, e dessa maneira ama o próximo sem errar. 
Quero aproximar-te de teu próximo, para que o ames tanto quanto a 
ti memo. Quero, mas hesito, pois quero te dizer [...] Não deves 
entender próximo como teus parentes próximos, como teu irmão ou 
cunhado ou outros; Toda pessoa é o próximo de todas as outras (De 
doc. christ.. III, 3.) 

Assim, todo nosso amor se volta para Deus mesmo quando amamos as 

criaturas. E só por causa de Deus que amamos. E só por Seu amor nós amamos. 

Quando compreendemos isto e vivemos, atingimos o cume da reflexão ético-moral 

na qual Agostinho apontou. Toda a reflexão teórico-filosófica cristã a respeito do 

verdadeiro modo de viver, porque é o mais elevado, encontra sua equivalência na 

verdadeira forma de amar; assim é, segundo nosso Filósofo, que o homem sábio 

vive. Entende o sábio que não há valor intrínseco nas criaturas, mas que todo o 

merecimento de amor advém de Deus, do Ser: 

A observar-se com precisão, ninguém deve gozar de si próprio, 
porque ninguém deve se amar por si próprio, mas por aquele de 
quem há de gozar. Então, é perfeito o homem quando orienta toda 



78 
 

sua vida para a Vida imutável e adere a ela com todo o seu afeto, 
enquanto o fato de se amar por si próprio não tem referência a Deus. 
É voltar-se para si próprio, e não para o Ser imutável. Por isso, 
ninguém pode fruir de si próprio sem alguma perda. Desse modo, 
quando o homem se une totalmente ao Bem imutável e abraça-o, é 
mais perfeito do que quando dele se separa e volta-se sobre si 
próprio (De doc. christ., I, 22, 21)51 

A ordem do Criador, a ordem da alma, a ordem da temporalidade em vista 

da eternidade, a Felicidade Verdadeira, o homem, enfim, tudo o que existe e o que 

há de existir está dentro da ordem da verdadeira caridade. A regra moral que 

Agostinho nos fornece não pode ser esquecida, não por argumento de autoridade, 

mas porque sua genialidade extrai o que há de mais íntimo do indivíduo elevando-os 

ao seu destino mesmo, pelo menos intelectualmente. A ordem do amor verdadeiro 

nos insere dentro do próprio plano da criação e nos torna sábios na vida temporal, 

este exílio que somos, por conta de nossas indisposições para o bem, obrigado a 

enfrentar. A ordem do amor, em suma, é a ordem da própria condição humana, hoje 

decaída, amanhã perfeita: 

Vive justa e santamente quem é perfeito avaliador das coisas. E 
quem as estima exatamente mantém amor ordenado. Dessa 
maneira, não ama o que não é digno de amor, nem deixa de amar o 
que merece ser amado. Nem dá primazia no amor àquilo que deve 
ser menos amado, nem ama com igual intensidade o que se deve 
amar menos ou mais, nem ama menos ou mais o que convém amar 
de forma idêntica (De doc. christ.,I, 27, 28). 

                                                           
51E continua: “Portanto, se não te deves amar a ti por ti próprio, mas por aquele em quem está o fim 

retíssimo de teu amor, que nenhum entre teus irmãos se aborreça se o amares por Deus. Porque a 
lei do amor assim foi estabelecida por Deus: Amarás ao próximo como a ti mesmo, mas a Deus com 
todo teu coração, com toda tua alma e com todo teu espírito (Lv 19,18; Dt 6,5; Mt 22,37.38). Em 
conseqüência, consagra teus pensamentos e toda tua vida e toda tua mente àquele de quem 
recebeste estes bens. Porque quando é dito “de todo teu coração, de toda tua alma e de toda tua 
mente”, não te é permitido nenhuma parte de tua vida ficar desocupada para que possas gozar de 
outro objeto. Exige, antes, que qualquer outro objeto que venha à mente para ser amado seja 
arrastado naquela mesma direção do caudal impetuoso do amor. Logo, quem ama retamente o seu 
próximo deve tratar que esse alguém também ame a Deus com todo o seu coração, com toda a sua 
alma, com todo o seu espírito. Amando-o assim como se ama a si próprio, referirá todo o amor, 
próprio e alheio, naquela direção do amor de Deus que não tolera que se extravase e perca nenhum 
arroiozinho que venha a diminuir seu ímpeto. (De doc. christ., I, 22, 21). Também denota Mariciane 
Nunes: “Agostinho identifica o homem sábio como aquele capaz de utilizar-se bem das coisas 
materiais e passageiras, conservando sua vontade livre sempre voltada em direção ao Deus eterno, 
com o intuito de só a ele abraçar e fruir. Para o bispo de Hipona, é fundamental ao homem evitar o 
uti imoderado e mau, visto que conduz o homem a afastar-se dos bens divinos e duráveis para 
apegar-se às coisas temporais e passageiras, desviando a vontade de sua meta principal: a de viver 
com retidão, buscando o sumo Bem. Em A doutrina cristã, Agostinho ilustra a importância de saber 
orientar a vontade do homem a um UTI moderado e bom para, dessa forma, fruir somente daquele 
que transcende todas as coisas e o único a ser amado antes e acima de todos os bens, o Criador. O 
bispo de Hipona compara o homem a um peregrino cuja pátria é o Bem supremo” ( 2009, p. 90). 



79 
 

Assim, poderemos encontrar todo o princípio e fim do homem nessa regra 

moral elaborada por Agostinho. A felicidade suprema está no amor, o amor que é 

Deus, o amor ao homem e o correto amor de si mesmo. Em Agostinho encontramos 

a união filosófica entre metafísica, ética, moral, política e antropologia num quadro 

unificado completo. Um complexo unido pelo amor que terá como recompensa a 

suprema felicidade, fim das ações humanas e nossa delícia eterna. 

  



80 
 

5 CONCLUSÃO 
 

 

Terminadas as reflexões que empreendemos no corpo principal do texto, 

ainda é imprescindível desdobrar-nos sobre algumas lacunas ou percepções que o 

leitor atentaria durante a leitura deste trabalho. Nossa pesquisa pôde ter assumido 

muitas vezes certo tom religioso. Salientamos, entretanto, que não podemos excluir 

esse caráter da pesquisa: primeiro porque o autor é um cristão que muitas vezes 

assume o papel de apologista, outra faz às vezes de Bispo, outrora de catequizador, 

místico etc. Mas, apesar disso, tal característica não constitui o miolo de nosso 

trabalho, de modo que a religião aparece como fundamentação de visão filosófica de 

Santo Agostinho, ou melhor, muitas vezes como solução, outras vezes como fonte 

de problema, seus temas surgem como impulso intelectual à resolução. 

A existência de muitos trabalhos pode suscitar questionamentos sobre a 

validade do escrito presente. Respondemos que a necessidade se traduz de três 

formas: a primeira no aspecto individual do estudioso; a segunda quanto à 

necessidade do tempo presente; a terceira na perspectiva de tradição. 

Primeiramente, o trabalho filosófico só encontrará eco no leitor quando o primeiro a 

sentir o pulsar de seu resultado é o autor. Depois vemos que o tempo presente está 

repleto de esquecimento do outro e de si próprio, não entrando no problema do 

esquecimento do Ser e o abandono das reflexões metafísicas. É necessário 

recuperarmos aquele espanto diante do infinito, não negá-lo. Para isso, não 

podemos deixar morrer os grandes pensadores, mesmo que já se tenha 

quantitativamente o quase ilimitado estoque de obras.  

No que tange a relação entre teologia e filosofia, afirmamos que são duas 

ciências que nos estudos agostinianos se tornaram inseparáveis, mas não 

buscamos ou usamos conceitos teológicos para explicar nosso tema, apenas 

esquadrinhamos durante todo o trabalho de como o amor é o motor que impulsiona 

todas as ações humanas em vista de determinado bem.   

Esse bem está ligado ao lugar que o homem ocupa na criação. Deus 

colocou o homem acima de todas as criaturas por ser a única que se autoquestiona 

acerca do sentido de sua existência, que corresponde ao seu fim. Para Agostinho, a 

felicidade é o objeto mais desejado pelo homem e que ela se encontra na vida 



81 
 

divina. Agostinho identifica que na vida temporal do homem há um hiato que o 

separa de sua realização: os inúmeros males que o atingem de diversas formas. Os 

males morais são provenientes das más escolhas que os homens fazem e, assim, 

vivem desregradamente abandonando a vida divina. Faz isto porque possui o livre 

arbítrio. Este se caracteriza como um bem que nos foi dado por Deus, só o homem 

possui, para que amasse com mais liberdade e, assim, mais perfeitamente. O livre-

arbítrio não é um mal em si, nem poderia ser, pois tudo o que Deus criou é bom. 

Sendo Deus bom, não pode ser causa do mal; sendo o mal o afastar-se de Deus 

mediante as más ações e sendo Deus o Ser por excelência, o mal revela-se como 

corrupção do ser.  

A corrupção do ser se dá por nossa vontade livre. O homem se corrompe 

quando embota sua razão pelas más ações e a vida desregrada, submetendo às 

paixões anímicas a seus espíritos, por conta do desejo de objetos materiais e 

carnais. As paixões são os movimentos irracionais da alma, é algo que temos de 

comum com os animais selvagens. Assim, quando vive imoralmente, o homem se 

assemelha cada vez mais aos seres irracionais e desvirtua-se no lugar a que Deus o 

destinou. 

Agostinho lança a necessidade de uma reflexão ética e moral 

empreendida pelo homem tanto para tomada de consciência de sua condição 

quanto pra um maior aproveitamento de suas faltas. Só assim poderá ele 

compreender seu destino, o sentido de sua existência; que a felicidade é o bem 

maior; que não se pode alcançá-la temporalmente; que necessita de uma 

purificação; que a felicidade é o próprio Deus. Em consequência dessa reflexão, 

afirmamos que o amor é a força motriz das ações humanas e que só mediante o 

amor poderemos chegar ao bem supremo. Que o amor é algo intrínseco ao homem. 

Mesmo negando ao amar, ele amará; não há amor ocioso, pois tudo que fazemos é 

por força do amor. 

O amor é caritas quando faz o seu papel, ou melhor, o homem ama 

corretamente quando se deixa levar pelo amor aos altos cumes da felicidade. O 

amor só encontra suas aspirações em Deus, o verdadeiro amor. Mas o homem não 

ama só. Pressupõe o amor Divino o amor pelo próximo. Assim, o amor entre Deus e 

o homem converte-se no amor da humanidade para com Deus. Para compreender 

tal extensão, investigamos o amor em sua ordem social. Sendo a civitas a reunião 

de homens em vista do bem comum; e sendo o verdadeiro bem comum o amor à 



82 
 

Deus; a dimensão social é uma extensão da vida moral do homem individual e o 

homem individual só pode amar na dimensão social. Portanto, tanto o homem 

individual pode desviar o seu amor quanto a coletividade também pode desviar-se. 

Dessa forma, segundo Agostinho, geram-se duas cidades: a cidade de Deus, pela 

qual se esquece de si e se ama a Deus; e a dos homens, a cidade egoísta que 

despreza Deus.  

Para que isso não ocorra, Agostinho elabora uma doutrina ético-moral 

baseada no cristianismo e na vida concreta do homem. Apesar de nossa 

semelhança com os seres vegetais e animais, somos imagem e semelhança de 

Deus pela parte racional de nossa alma; esta alma é espiritual e se sobrepõe ao 

nosso corpo, apesar também da dignidade deste. Assim, tanto nos seres externos 

quanto em nós mesmos encontramos uma ordem a ser seguida e amada.Nós 

devemos respeitar essa ordem e a moral cristã é a síntese, num aspecto purificador, 

do correto amor humano. A doutrina de Cristo visa reordenar o amor do homem ao 

seu bem viver. Na disciplina cristã, Agostinho demonstra que só poderá ser 

verdadeiramente cristão aquele que disciplinar o seu amor, acarretando uma 

autopurificação interior. Viver segundo Deus é submeter-se à ordem por ele 

expressada. A igreja é chamada de casa da disciplina. 

Baseado no preceito de amor à Deus, ao próximo e a si mesmo, esse 

critério para a promoção da ordem moral faz uma distinção entre os bens a serem 

utilizados e o bem a ser fruído, cada um com o amor que lhe é devido. Fruir é amar 

uma coisa por si mesma, pois esta possui um valor intrínseco; utilizar é amar algo 

em vista daquilo que deve ser fruído, tais bens têm um valor relativo. Devemos fruir 

de Deus, único bem a ser amado por si mesmo. Tudo mais deve ser utilizado por 

amor a Ele. Como fica então o amor ao próximo e a si mesmo? A palavra utilizar não 

leva em si uma conotação estranha? O homem deve ser amado como objeto? Não! 

Os homens são chamados em seu conjunto a amarem-se no amor divino, pois todos 

são chamados àquela vida transcendente e plena. O amor a si mesmo deve ter o 

mesmo critério do amor ao próximo: ama-se o próximo quando deseja levá-lo a Deus 

e a si mesmo quando na vida plena. 

É dessa forma que nossa inquirição sobre o porquê o amor muitas vezes 

desemboca em certo embotamento da razão, e por isso na perda da humanidade, 

pode ser respondida mediante a desordem da hierarquia dos bens, ao mau uso do 

livre-arbítrio pelo amor desordenado pelos bens, sobrepondo estes aos superiores. 



83 
 

É nesse contexto que Agostinho consegue elaborar um critério para a promoção do 

bem viver por meio do uti-frui ético-moral e cristão. 

  



84 
 

REFERÊNCIAS 
 

SANTO AGOSTINHO.  A Trindade. Trad. e notas de Augustino Belmonte. São Paulo: 
Paulus, 1994. 726 p. (Coleção Patrística, n. 7). 

 

______. O livre-arbítrio. Trad.,  introd. e notas de Nair de Assis Oliveira. São Paulo: Paulus, 
1997. 296 p. (Coleção Patrística, n. 8).  

 

______. Comentário aos salmos (Salmos 1-50). 2. ed. Trad. das Monjas Beneditinas. São 
Paulo: Paulus, 2005. 922 p. (Coleção Patrística, n. 9/1) 

 

______. Comentário aos salmos (Salmos 51-100). Trad. das Monjas Beneditinas. São 
Paulo: Paulus, 1997. 1202 p. ( Coleção Patrística, n. 9/2) 

 

______. Comentário aos salmos (Salmos 100-150). Trad. das Monjas Beneditinas. São 
Paulo: Paulus, 1998. 1172 p. ( Coleção Patrística, n. 9/3) 

 

______. Confissões.  São Paulo: Paulus, 1998. 221 p. ( Coleção Patrística, n. 10) 

 

______. Solilóquios - A vida feliz. Trad. de Adaury Fiorotti e Nair de Assis Oliveira. São 
Paulo: Paulus, 1998. 157 p. (Coleção Patrística, n. 11) 

 

______. A doutrina cristã: manual de exegesse e formação cristã. Trad. de Nair de Assis 
Oliveira. São Paulo: Paulus, 2002. 284 p. (Coleção Patrística, n. 17). 

 

______. A verdadeira religião – O cuidado devido aos mortos. Trad. de Nair de Assis 
Oliveira. São Paulo: Paulus, 2002. 196 p. (Coleção Patrística, n. 19). 

 

______. Comentário literal ao Gênesis – Sobre o Gênesis, contra os maniqueus – 
Comentário literal ao Gênesis, inacabado. Trad. de Agustinho Belmonte. São Paulo: 
Paulus, 2005. 659 p. (Coleção Patrística, n. 21) 

 

______. Contra os Acadêmicos – A Ordem – A Grandeza da Alma – O Mestre. Trad. de 
Agustinho Belmonte. São Paulo: Paulus, 2008.414 p. (Coleção Patrística, n. 24) 

 

______. A instrução dos catecúmenos: teoria e prática da catequese. 2. ed. Trad.  e notas 
de Maria da Glória Novak. Petrópolis:Vozes, 2005. 143 p. 

 

______. A natureza do bem. Trad. de Carlos Ancêde Nougué. ed. bilíngüe. Rio de Janeiro: 
Sétimo Selo, 2005. 81 p. 

 



85 
 

______.  Comentário da primeira epístola de são João. Trad. introd. e notas de Nair de 
Assis Oliveira. São Paulo: Paulinas, 1989. 219 p. (livro e PDF) 

 

______.  Sobre a potencialidade da alma. Trad. de Aloysio Jansen de Faria. Petrópolis: 
Vozes, 1997. 187 p. 

 

______.   A cidade de Deus: contra os pagãos. 3. ed. Trad. de Oscar Paes Leme. 
Petrópolis: Vozes; São Paulo: Federação Agostiniana Brasileira, 1991. v. I, 414; v. II, 589 p. 

 

AGUSTÍN, San. La inmortalidad del alma. Trad. de José Bezic. Buenos Aires: Instituto de 
Filosofía/Universidad Nacional de la Ciudad Eva Perón, 1953. 87 p. 

 

______. Manual de fe, esperanza y caridade. In. Obras completas de San Agustin. ed. 
bilíngüe. Trad. , introd. y notas de Victorino Capánaga. Madrid: La Editorial Católica/BAC, 
1955, v. 4, 465-767 p. 

 

_______. Contra las dos epístolas de los pelagianos. In: Obras completas de San Agustin. 
ed. Bblíngüe. rad. introd. y notas de Andrés Centeno. Madrid: La Editorial Católica/BAC, 
1956, v. 6, p. 302- 459. 

 

______. Obras apologéticas: De la verdadera religión - De los costumbres de la Iglesia - 
Enquiridión  -  De la unidad de la Iglesia - De la fe en lo que no se vê - De la utilidad de 
creer. In: Obras completas de san Agustín. Trad., introd. y notas de Victorino Capánaga, 
Teófilo Prieto, Andrés Centeno, Santos Santamarta e Erminio Rodríguez.  3. ed. bilíngüe. 
Madrid: La Editorial Catolica/BAC, 1956. Tomo IV, 459 p.    

 

_____.Cartas(2º): 184-127 In: Obras completas de San Agustin. ed. bilíngüe. Trad, introd. 
y notas de Lope Cilleruelo. Madrid: La Editorial Católica/BAC, 1953, tomo XIa, 1097 p. 

 

_____.Cartas(3º): 188-270. In: Obras completas de San Agustin. ed. bilíngüe. Trad. introd. 
y notas de  Lope Cilleruelo. Madrid: La Editorial Católica/BAC, 1991, tomo XIa, 807 p. 

 

______. Sermones (1º). In. Obras completas de San Agustin. ed. bilíngüe. Trad. introd, y 
notas de Miguel Fuertes Lanero y Moises Mª Campelo. Madrid: La Editorial Católica/BAC, 
1981, tomo VII, 743 p. 

 

______. Escritos antimaniqueos (2o): Contra Fausto. In: Obras completas de san Agustín. 
Ed. bilingue. Trad., introd. y notas de Pio de Luis.  Madrid: La Editorial Catolica/BAC, 1993. 
Tomo XXXI, 834 p. (Livro  e PDF) 

 

______. Escritos vários (2o ): Ochenta y três cuestiones diversas - La advinación diabólica - 
Respuesta a ocho preguntas de Dulcicio - La piedad com los difuntos - La utilidad del ayuno 
- La devastación de Roma - Regla a los siervos de Dios - Las retrataciones - Catálogo de los 
libros, tratados y cartas de san Agustín editado por san Possidio. In: Obras completas de 



86 
 

san Agustín. ed. bilingue. Trad. introd. y notas de Teodoro C. Madrid.  Madrid: La Editorial 
Catolica/BAC, 1995. Tomo XL, 1004 p. 

 

AZEVEDO JÚNIOR, Paulo Ricardo de . Um olhar que cura: terapia para as doenças 
espirituais. Cachoeira Paulista: Canção Nova, 2008. 160 p. 

 

BELLEI, Ricardo ; BUZINARO, Délcio. O livre-arbítrio e o mal em Santo 
Agostinho. Mirabilia. Vitória,n. 11, p. 80-98, jun- dez. 2010. 

 

BARBOCOVI, Jonas; REZENDE, Ana Catarina. A vontade livre: causa primeira do pecado 
em Santo Agostinho. Revista Católica, Uberlândia, v. 4, n. 7, p. 450-466, 2012. 

 

BOEHNER, Philotheus ; GILSON, Etienne . História da filosofia cristã: desde as origens 
até Nicolau de Cusa. 12. ed. Trad. de Raimundo Vier. Petrópolis: Vozes, 2009. 582 p. 

 

BISPO, Claudiomiro. Obstáculos à vida feliz: estudo sobre a busca da felicidade no De 
beata vita (Sobre a Vida Feliz) de Agostinho de Hipona. São Paulo: PUC-SP. 2014. 67 p. 
Dissertação (Mestrado em Filosofia). 

 

CHESTERTON, G.K. O que há de errado com o mundo. Campinas: Ecclesiae, 2013. 218 
p. 

 

COUTINHO, Gracielle Nascimento . O livre-arbítrio e o problema do mal em Santo 
Agostinho. Revista de Filosofia Argumentos, ano 2, n. 3, p. 124-131,  2010. 

 

COSTA, Marcos Roberto Nunes. Introdução ao pensamento ético-político de Santo 
Agostinho. São Paulo, 2009. 216  

 

DE BONI, Luiz Alberto (Org.). Idade Média: ética e política. 2. ed. Porto Alegre: EDIPUCRS, 
1996. 502p. (Coleção Filosofia; 38). In. MONTAGNA, Leomar. A ética como elemento de 
harmonia social em Santo Agostinho. 2. ed. Sarandi: Humanitas Vivens, 2009. 193 p.  

 

DETONI, Emerson. Santo Agostinho: fé, esperança e caridade . Mirabilia. Vitória, n. 11, p. 
99-116, jan. 2010. 

 

ESPÍRITO SANTO, Arnaldo. Imagens do amor em Santo Agostinho. Humanitas, Coimbra, 
v. LIV, p. 101-103, 2002. 

 

GILSON, Etienne . Introdução ao estudo de Santo Agostinho. 2. ed. Trad. de Cristiane 
Negreiros Abbud Ayoub. São Paulo: Paulus, 2007. 542 p. 

 



87 
 

GUTIÉRREZ, Jorge Luis Rodríguez. Entre dois amores: o amor e a vida na filosofia de 
Santo Agostinho. Revista Caminhando, v. 6, n. 1[8], p. 126-133, 2010. 

 

HERNÁNDEZ, Juan Cordero. El tratamientoagustinianodel problema del mal: una 
vindicación frente a las críticas secularistas. Signos Filosóficos, v. XI, n. 21, p. 169-184, 
enero- junio. 2009. 

 

KOSSOSKI, Antonio; ALVES, Giane Silva. O conceito de amor em Agostinho: proposta para 
uma vivência ética. Revista Católica, Uberlândia, v. 5, n. 9-10, p. 192-205, 2013. 

 

MOSSO, Breno Ramos. A natureza da liberdade. Brasília: UnB, 2009. 35 p. Dissertação 
(Mestrado em Filosofia). 
 

LIMA, , Martonio Mont'Alverne Barreto. O conceito de amor em Agostinho: breves notas 

sobre a obre de Hannah Arendt. Pensar, Fortaleza, p. 147-151, abr. 2007.  

 

MARTINS, Maria Manuela de Brito. A leitura Heideggeriana do livro XI da Confissões de 

Agostinho. In:  As Confissões de Santo Agostinho: 1600 anos depois : presença e 

actualidade: actas do congresso internacional . Porto: Universidade Católica, 2012. p. 

377-406. 

 

MONTAGNA, Leomar. A ética como elemento de harmonia social em Santo Agostinho. 
2. ed. Sarandi: Humanitas Vivens, 2009. 193 p. 

 

MADI, Maria Alejandra. A questão da justiça social: uma leitura de A Cidade de Deus de 
Santo Agostinho. Srandi: Faculdader São Bento, 2005. 102 p. Dissertação (Mestrado em 
Filosofia). 

 

MARTINS, António Manuel. A doutrina da eudaimonia em Aristóteles: da urgência de uma 
reconsideração da compreensão aristotélica da ética. Humanitas, v. XLVI, p. 177-197, maio. 
1995. 

 

NOVAES FILHO, Moacyr. O exame da temporalidade humana em Agostinho: (da atividade 
à passividade. Cadernos CEPAME, v. I, p. 29-44, ago. 1992. 

 

NUNES, Mariciane Moraes. Livre- arbítrio e ação moral em Agostinho. Uberlândia: 
UFUB, 2009, 149 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia). 
OLIVEIRA, L. (2013). O amor como estado da alma (páthos) em Plotino. Archai, n. 10, jan-
jul, p. 85-94  

 



88 
 

PIRATELLI, Marcos. Definições de livre arbítrio e graça em agostinho de hipona: subsídios 
para a moral na antiguidade cristã. In: Jornada de Estudos Medievais Maringá, p. 1-12, 
set. 2011. 

 

PEREIRA, Rosalie Helena de. Agostinho de Hipona: considerações sobre o mal e temas 
correlatos em De libero arbítrio. Véritas, Porto Alegre, v. 58, n. 3, p. 567-597, set- dez. 2013. 

 

ROJO, Josefa . El amor y lavirtud como claves antropológicas para el logro de lafelicidaden 
San Agustín. Metafísica y Persona, Málaga, año. 5, n. 10, p. 55-78, jul-dic. 2013. 

 

RAMOS, Manfredo Tomás. Ética e direito em Agostinho: um ensaio sobre “a lei 
temporal”. Nova Sínteses, Belo Horizonte, v. 25, n. 80, p. 107-132, jan. 1998. 

 

______. A civitas politica de Agostinho: uma leitura a partir do Epistolário e da Cidade de 
Deus. Civitas Augustiniana. v. , n. 2, p. 6- 36, 2012. 

 

ROSA, José Maria Silva. Em busca do centro: Investigações sobre a noção de ordem nos 
escritos de Santo Agostinho (Período de Cassiscíaco). Faculdade de Ciências Humanas, 
Universidade Católica Portuguesa, Lisboa, 1997, 281 p 

 

______. Deus Caritas Est: carta encíclica, Bento XVI. Disponível em: < 
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-
xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html> 

 

 RATZINGER, Josef. Discurso do papa Bento  XVI: Palácio Reichstag de Berlim Quinta-
feira, 22 de Setembro de 2011 . Disponível em: 
<https://w2.vatican.va/content/benedictxvi/pt/speeches/2011/september/documents/hf_ben-
xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html>. Acesso em: 18 jul. 2017. 

 

SILVA, Íris Fátima da. “Quid est, ergo tempus?”: Sobre a eternidade e o tempo no 
pensamento de Santo Agostinho Íris. Revista Ágora, Salgueiro, v. 5, n. 1, p. 23-39, ago. 
2010. 

 

SILVA, Nilo; SILVA, Paula Oliveira e. As paixões em agostinho de hipona: relações entre o 
augustinismo e o estoicismo tardio. Civitas Agustiniana, Porto, n. 1, p. 99-122, set. 2012. 

 

SKELSON, Adilson. O enlace entre ética e estética na perspectiva das paixões 
humanas em Agostinho. Por Alegre: PUCRS, 2012. 89 p. Tese (Doutorado em Educação). 

 

TRABATTONI, Franco. Platão. São Paulo: Annablume, 2010, 342p. 

 

VOEGELIN, Eric. O mundo da pólis. São Paulo: Edições Loyola, 2009, p. 474  

http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html

