UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
PROGRAMA DE POS- GRADUAGCAO EM FILOSOFIA
MESTRADO

PEDRO FELIPE DOS SANTOS BARROS

O AMOR COMO FUNDAMENTO ETICO-MORAL DO AGIR HUMANO,
SEGUNDO SANTO AGOSTINHO

RECIFE
2017



PEDRO FELIPE DOS SANTOS BARROS

O AMOR COMO FUNDAMENTO ETICO-MORAL DO AGIR HUMANO,
SEGUNDO SANTO AGOSTINHO

Dissertacao apresentada ao Programa de
Pos-graduacéo em Filosofia da
Universidade Federal de Pernambuco
como parte dos requisitos parciais para a
obtencao do titulo de mestre em Filosofia.

Area de Concentracdo: Etica e Filosofia
Medieval

Orientador: Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa

RECIFE
2017



Catalogacéo na fonte
Bibliotecaria: Maria Janeide Pereira da Silva, CRB4-1262

Barros, Pedro Felipe dos Santos.

O amor como fundamento ético-moral do agir humano, segundo Santo
Agostinho / Pedro Felipe dos Santos Barros. — 2018.

88 f.:il.;30cm.

Orientador : Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa.

Dissertagcdo (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de P6s-Graduagdo em Filosofia, Recife, 2018.

Inclui referéncias.

1. Filosofia. 2. Amor. 3. Felicidade. 4. Hedonismo. 5. Agostinho, Santo,
Bispo de Hipona, 354-430. I. Costa, Marcos Roberto Nunes (Orientador).
Il. Titulo.

100 CDD (22. ed.) UFPE (BCFCH2018-189)




PEDRO FELIPE DOS SANTOS BARROS

O AMOR COMO FUNDAMENTO ETICO-MORAL DO AGIR HUMANO,
SEGUNDO SANTO AGOSTINHO

Dissertacdo apresentada ao Programa de
Pés-graduacédo em Filosofia da
Universidade Federal de Pernambuco
como parte dos requisitos parciais para a
obtencao do titulo de mestre em Filosofia.

Aprovada em: 26/09/2017.

BANCA EXAMINADORA

Prof°. Dr. Marco Roberto Nunes Costa (Orientador)
Universidade Federal de Pernambuco

Prof° Dr. Anastacio Borges de Aradjo Janior (Examinador Interno)
Universidade Federal de Pernambuco

Profa. Dra. Maria Simone Marinho Nogueira (Examinador externo)
Universidade Estadual da Paraiba



AGRADECIMENTOS

Agradeco ao bom Deus por me proporcionar as iluminacdes necessarias
para a consecucdo deste trabalho; a Santissima Virgem por me permitir a
elaboracdo deste empreendimento simples: totus tuus, 6 Mariae, et omnia mea tua
sunt! Ao grande Sao José que me ajudou na realizacdo os deveres de estado: Ite
ad Joseph! Ao préprio Agostinho que ndo s6 é mestre espiritual, mas se tornou
amigo e intercessor. Por fim: Omnes Sancti et Sanctae Dei, intercedite pro nobis!

A familia € o sustento do individuo: minha esposa, Thais de Andrade Silva
Barros, €s minha melhor amiga, minha conselheira, minha motivagcdo, meu porto
seguro; palavras ndo podem expressar movimentos tdo sublimes da alma; minha
mae, por conta de sua doenca ndo pdde acompanhar as preocupacdes com esta
dissertacdo. Tens minha eterna devogao! Agradeco a todos os meus familiares e
amigos, os quais estdo no coracéo de Deus.

Aos amigos, Marcos Paulo, Sérgio Gongalves, Gleiber Daniel e Marcelo
Lira pelos alivios do alcool e das orac6es em conjunto.

Ao orientador desta dissertacdo, Dr. Marcos Roberto Nunes Costa, pelo
discernimento intelectual de mestre agostiniano e amigo compreensivo.

Ao Dr. Fernando Raul, que nos momentos de crises materiais esteve
presente com sua amizade, conversa e momentos engragados.

N&o posso deixar de agradecer ao grande Joseph Ratzinger e Padre
Paulo Ricardo de Azevedo Junior, fontes de inspiracéo neste jardim das aflicdes.

A todos: Ipsa conteret!



Aqueles que sdo os suspiros de minha alma: Jesus, Maria e José, sagrada
familia que sempre me faz pequenos milagres: totus tuus, 6 Mariae, et omnia mea
tua sunt!

Dedico.



RESUMO

A presente dissertacdo visa esquadrinhar o problema do agir humano e as
diversas consequéncias que se originam de sua operagao, seja esta positiva ou
negativa. Para tanto, tomaremos como base filos6fica de nossa reflexdo o maior
expoente da filosofia patristica: Santo Agostinho de Hipona. Demonstraremos que
na filosofia moral de Agostinho o amor € o elemento chave para a compreensao das
acdes humanas, pois constitui a forga motriz que direciona 0 homem ao objeto
desejado. E necesséria, previamente, a analise do objeto verdadeiro buscado pelo
homem, a saber, a verdadeira felicidade, o proprio Deus. Explicaremos quais as
causas que separam o homem da vida beata, bem como a necessidade de uma
reflexdo ético-moral empreendida pelo individuo. Apdés, distinguiremos as diversas
significacdes empregadas pelos antigos na antiguidade do termo amor e como
Santo Agostinho alarga seu sentido. Ademais: falaremos de como o amor incita as
relacBes entre os individuos. Principiaremos uma reflexdo sobre a obra De Doctrina
Christiana e a ordem estabelecida por Deus que deve ser amada pelo homem.
Entronizando no trabalho a ideia de que a moral cristd € o meio purificador do amor
humano e de sua converséo ao amor divino para o bem viver, intuindo que o homem
pode viver segundo Deus ou sob seus instintos. Por fim, apontaremos como
Agostinho elabora na obra supracitada uma regra moral para a promocdo do bem

viver: o uti-frui, que, unida a moral cristd, reordenara o amor humano.

Palavras- chave: Santo Agostinho. Amor. Felicidade.



ABSTRACT

The present dissertation aims to probe the problem of human action, and the
various consequences stemming from its operation, either positive or negative. For
this reason, we will build our reflection upon the philosophical basis laid down by the
greatest exponent of patristic philosophy: Saint Augustine of Hippo. We will set forth
that on Augustine's moral philosophy, love is the key element for understanding the
human actions, for it constitutes the driving force that directs man to the desired
object. It is necessary, beforehand, the analysis of the true object sought by man, the
true happiness, namely, God Himself. We will explain the causes that set man apart
from the blessed life, as well as the need for a ethical-moral reflection undertaken by
the individual. After that, we will distinguish the various meanings used in antiquity for
the term love, and how Saint Augustine broaden its sense. Furthermore: we will talk
of how love incites the relationships among individuals. We will begin a reflection
about the work De Doctrina Christiana and the order established by God, that must
be loved by man, enthroning in the work the idea that the christian moral is the
means of purifying human love, and of converting it to divine love for the good life,
realizing that man can live either according to God, or under his own instincts. Lastly,
we will point out how Augustine elaborates in the aforementioned work, a moral rule
furthering the good life: the uti-frui, that, united to christian moral, will reorder human
love.

Keywords: Saint Augustine. Love. Happiness.



LISTA DE ABREVIATURAS

Conf. Confissbes

Contra duas ep. Contra as Duas Epistolas dos Pelagianos
Contra Faust. Contra Fausto Maniqueu

De beat. Vit. Sobre a Vida Feliz

De catec. rud. Sobre a Instrucdo dos Catecumenos

De civ. Dei Sobre a Cidade de Deus

De doc. christ. Sobre a Doutrina Crista

De Gen. ad litt. Sobre 0 Génesis ao Pé da Letra

De imort. an. Sobre a Imortalidade da Alma

De lib. arb. Sobre o Livre-Arbitrio

De mor. Sobre os Costumes da Igreja catélica e dos Maniqueus
De nat. boni Sobre a Natureza do Bem

De ord. Sobre a Ordem

De quant. an. Sobre a Pontencialidade da Alma

De Trin. Sobre a Trindade

De verarel. Sobre a Verdadeira Religiao

Enarr. In Ps. Comentario aos Salmos

Enarr. in 12 ep. Joan. Comentério a 12 Epistola de Sao Joéo
Enchir. Manual sobre a fé, a esperanca e a caridade
Ep. Epistola

Serm. Serméao

Sol. Soliléquios

Ret. Retratacbes



2.1

2.2

2.3

2.4

3.1

3.1.1

3.1.2

3.1.3

3.14

4.1

4.2

4.3

4.4

4.5

SUMARIO

INTRODUGAO ..ottt ettt ettt ettt e st 10
O HOMEM, SER TEMPORAL EM BUSCA DA FELICIDADE ETERNA ..... 15
CONDICAO DO HOMEM NA VIDA TEMPORAL ......cococveiveeeeeeeeereeseenenans 16
O LIVRE ARBITRIO E O PROBLEMA DO MAL......ccooviviieiieeeeeeeeeevesenenans 20
A SUBMISSAO DO HOMEM AS PAIXOES: a pratica do mal........................ 27

A NECESSIDADE DE UMA REFLEXAO ETICO-MORAL PARA

UMA VIDA RET A et 31
O AMOR, FORCA MOTRIZ DO AGIR HUMANO .......coiiiiiiiiiiiiiiicie e 35

O AMOR NA CONCEPCAO CLASSICA GRECO-ROMANA E A

EXPANSAO DO CONCEITO POR SANTO AGOSTINHO ......c..ccceveeveeveienee. 38
Seria 0 amor causa da angustia humana ou principio da acéo

desenfreada do NOMEM?....... o 41
O amor como impulso rumo a Veritas Beatitude ...............ccoeevvviiiiiiiiieeieeienn, 44
O amor como Caritas: a elevacdo do amor humano ao divino....................... 45
A dimensao SOCIal O AMOT .........uuuiiieieeieeeee e e 49
INFLUXOS DO AMOR NA DOUTRINA ETICO-MORAL AGOSTINIANA,

A PARTIR DO DE DOCTRINA CHRISTIANA ..o 55

O DE DOCTRINA CHRISTIANA: objetivo, elaboracéo e lugar nos escritos

agostinian0s €M NOSSO ESTUAOD ........uuuiiiieeeieeeeeee e 55
UMA ORDEM A SER AMADA: o homem na hierarquia dos seres ............... 58
O AMOR COMO LOCUS DO ORDENAMENTO DOS SERES............c.......... 65

VIVER SEGUNDO DEUS OU SEGUNDO O HOMEM: a moral cristd como

depdsito do bem agir do hOmMEem ... 68

O UTI-FRUI COMO PRINCIPIO NORTEADOR DA DOUTRINA ETICO-
MORAL DO DE DOCTRINA CHRISTIANA ......ooiiioeie et 72

(07001 I U 17X 0 1SR 80

REFERENCIAS ...ttt ettt st e et e e eaeeae e e 84



10

1 INTRODUCAO

A introducdo de um trabalho é o convite esperan¢goso, as vezes uma
suplica camuflada de naturalidade, de que alguém adentre no recinto das ideias
propostas pelo autor. Assim, elabora-se o convite com os adornos literarios mais
ilustres; empreende- se a retdrica mais homeérica possivel; busca-se seduzir o leitor
com as melhores artimanhas gramaticais; tenta-se eleva-lo ao maximo suspense;
por fim, emprenha-se toda uma estratégia para que a vontade e o desejo humano se
voltem para a obra. Seria de um disparate imprudente, uma falta de realismo, querer
ortografar originalmente um trabalho sobre a obra do grande Filosofo patristico e
“mestre do ocidente” (BOHNER; GILSON, 2009, p.140) Agostinho de Hipona (354-430).
O numero de obras sobre o Filésofo é imensuravel; alids, o nUmero de suas obras ja
€ gigantesco e sua profundidade inabarcavel completamente. Ademais, como querer
superar com um simples trabalho os grandes Etienne Gilson e Agostino Trappé?
Seria soberba! A mesma soberba condenada por Agostinho. Assim, este trabalho se
insere dentro de uma longa tradicdo de estudo e tem a simples pretensédo de
comunicar ao estudioso 0s pontos essenciais da tematica adotada no autor
escolhido, a saber, O amor como fundamento ético-moral do agir humano, segundo
Santo Agostinho. Para tanto, devemos elucidar alguns pontos importantes em nosso
trabalho.

Nosso interesse inicial era esquadrinhar a relagdo da ordem moral do
homem com sua extensdo coletiva, o Estado, dentro da obra Sobre a Cidade de
Deus. Para chegarmos ao objetivo, deveriamos partir da analise antropologica feita
por Agostinho em diversas obras. A partir dessa investigacdo esperavamos
compreender como o Filésofo concebia as diversas causas de motivacao das acdes
humanas para dai deslindar o principio de ordenacgé&o coletiva do homem, ou seja, 0
elemento fundamental sustentador da ordem do Estado. Como a pesquisa se nos
mostrou demasiado abrangente decidimos adotar algum conceito chave do estudo
apontado. Dentre varios conceitos que surgiram em nossas investigacoes, o tema do
amor se nos apresentou como chave de interpretacdo indispensavel na elucidagéo
da problemética do agir humano. Se nédo captadssemos o sentido do amor na ética

agostiniana, ndo poderiamos passar adiante. Resolvemos entdo manter nossa



11

pesquisa estritamente vinculada ao modo como o amor é principio primordial da
acao humana.

Assim, os problemas propostos sdo: como 0 amor € o peso e a medida do
homem rumo ao Bem e acaba desembocando no mal? E como pode reordena-lo
para seu objeto verdadeiro, Deus? Para nos, Agostinho elabora uma doutrina moral
baseada no cristianismo e na reflexdo da vida concreta do homem sob uma regra
geral para a promogé&o do bem viver: o uti-frui. Nossa hipétese foi a de que o homem
necessita de uma purificacdo interior, que é fornecida tanto pela doutrina moral que
o Cristo revelou como o correto modo de amar dentro da ordem estabelecida por
Deus somado com uma reflexdo ética que, por sua vez, deve estar acompanhada de
algumas regras fundamentais para que o homem possa se basear quando de suas
decisdes. Agostinho faz mais: elabora um critério moral no Sobre a doutrina crista
gue resume todas as regras posteriores. Dessa maneira, pensamos que poderiamos
compreender ndo so6 o agir humano, a descobrir como poderia o homem purificar-se
no verdadeiro amor. Dessa forma, apontaremos como estdo estruturados cada
capitulo de nossa pesquisa.

Como afirma Gilson (2006, p. 17) “ora, é fato capital para a compreensao
do agostinianismo que a sabedoria, objeto da filosofia, sempre é confundida, por ele,
com beatitude”. Assim, elaboramos um primeiro capitulo intitulado O homem: ser
temporal em busca da felicidade eterna (1). Como € de se esperar, principiamo-lo
esquadrinhado a condicdo do homem na vida temporal (1.1), ou seja, mesmo nesta
vida temporal deseja ele a felicidade eterna. Porém, parece haver um hiato entre o
querer e o alcancar. HA inUmeros percalgcos para a veras felicitas (verdadeira
felicidade). Estes sdo os diversos males que nos acometem temporalmente tanto por
nossa condicdo de pecadores — numa concepcao cristd biblica — quanto pelas
nossas escolhas desregradas mediante o mau uso de nosso livre-arbitrio. O livre-
arbitrio e o problema do mal (1.2) sdo colocados estruturalmente nesse sentido. O
“‘mal” moral surge justamente quando enxergamos uma submissdo do homem as
paixdes (1.3) mediante um desordenamento de valores fundamentais para bem
viver. Ficando o homem a mercé de seus préprios instintos, vai embotando pouco a
pouco seu espirito, assemelhando-se cada vez mais aos seres irracionais. Por isso
Agostinho insiste na necessidade de uma reflexdo ético-moral para uma vida reta
(1.4), ou seja, o homem deve tomar consciéncia de sua condi¢gdo e as causas de

suas misérias interiores. Neste capitulo utilizamos principalmente as obras A vida



12

feliz e O livre-arbitrio as quais nos forneceram uma fundamentacdo mais consistente
de nossas assercoes.

No segundo capitulo, “o amor, forca motriz do agir humano” (2),
adentramos diretamente na tematica principal. Nele, demonstramos que o0 amor € 0
principio de toda a agcdo humana e que quando buscamos algo, fazemo-lo por amar
determinado objeto que nos legara verdadeiramente ou nao determinado bem.
Dessa forma, nos foi necessaria uma exposicdo do amor na concepc¢do classica
greco-romana e a expanséo do conceito por Santo Agostinho (2.1), onde fizemos
uma analise dos diversos sentido que o amor assume tanto no mundo antigo, quanto
na obra mesma de nosso Filésofo. A partir disso, empreendemos uma longa reflexao
acerca da fungcéo que o amor exerce na vida concreta do homem.

Se o homem busca a felicidade, mas nao pode alcancar na vida temporal
e por isso se angustia, seria 0 amor causa da angustia humana ou principio da acéo
desenfreada do homem? (2.1.1) O amor, dirigindo nossas a¢cfes para um objeto que
esta acima de nossas capacidades, ndo causaria apenas a tristeza de desejar um
bem impossivel? Nao poderia ser, pois 0 amor esta para a verdadeira felicidade
assim como a fome esta para o alimento. A sede insaciavel do amor se encontra na
fonte da felicidade eterna, por isso o amor € impulso rumo a Veritas Beatitude
(2.1.2). E justamente o que apontamos quando delineamos O amor como Caritas: a
elevacao do amor humano ao divino (2.1.3). Se chegamos a felicidade plena, é por
gue transfiguramos nosso amor humano em divino e no divino, em Deus e no amor
de Deus. Porém, ndo pode o homem amar s, o amor a Deus pressupfe amar o
proximo. Dessa forma, o amor é o principio de toda a relagcdo social.
Necessariamente tratamos um pouco da dimenséo social do amor (2.1.4), a saber,
toda a humanidade ama e busca a Suprema Felicidade e por isso o amor € causa e
fonte de do bem que é comum a todos. Neste capitulo fundamentamo-nos em varias
obras de Agostinho, visto que o tema se encontra disperso por passagens diversas.

Chegamos ao terceiro capitulo que tem por titulo Influxos do amor na
doutrina ético-moral agostiniana, a partir o de Doctrina Christiana (3). Como ja nos
revela o titulo, todo nosso empreendimento sobre como o amor se insere no
conjunto geral da doutrina ético-moral proposta por Agostinho gira em torno da sua
obra A doutrina Cristd. Enxergamo-la como um resumo de todas as inferéncias
éticas feitas por Agostinho anteriormente, durante e posteriormente sua elaboracao.

O demonstramos em o de doctrina christiana: objetivo, elaboragdo e lugar nos



13

escritos agostinianos em nosso estudo (3. 1). Contudo, a doutrina do amor na obra
pressupde e depende de uma ordem cosmoldgica estabelecida por Deus, ou seja,
uma ordem que sirva de “simbolo” para o homem intuir que ha um ordenador do
qual tudo depende. Em uma ordem a ser amada: o homem na hierarquia dos seres
(3.2) realizou tal intento. Mas o homem mesmo precisa compreender seu lugar
nessa hierarquia bem como perceber que em si mesmo ha uma ordem corporal
submissa a espiritual que expressa sua superioridade e sua vocagao ao amor divino
(Caritas), mediante o alcance da felicidade transcendente. Foi justamente o que
tentamos deslindar na parte intitulada o amor como lécus do ordenamento dos seres
(3.3), ou seja, o amor divino € quem ordena todas as coisas; o amor do homem é
quem o leva a agir por meio desse ordenamento. Assim, 0 amor € o0 centro da
ordem. Depois, s6 nos restou unir a questdo do amor como for¢a do agir humano e
como centro ordenador dos seres.

No segmento viver segundo Deus ou segundo o homem: a moral crista
como depoésito do bem agir do homem (3.4), salientamos que o homem age por
amor, mas que esse amor por ser em vista daquele felicidade eterna e verdadeira,
agindo de acordo com a ordem estabelecida, como também pode ser em vista de
sua satisfacdo terrena, desprezando Deus e ordem dos seres. O homem, entéo,
precisa de um critério para agir segundo a ordem. A moral cristd existe para que o
homem viva bem mediante o correto amor. No De doctrina christiana, Agostinho
elabora esse critério chamado de uti-frui, ou seja, utilizar e fruir. Esse € a sintese dos
preceitos humanos para o bem viver, para o reto amar. Amar cada ser com a medida
do seu valor. Fruir, que é amar algo por si mesmo, sé Deus. Utilizar, em vista do que
se deve fruir, dos outros seres. Surge entdo o problema de como amar o préximo e
a si mesmo em vista de Deus. Nos esforcamos por esclarecer na ultima parte do
nosso capitulo o uti-frui como principio norteador da doutrina ético-moral do de
doctrina christiana (3.5).

Nossa metodologia caracteriza-se estritamente como leitura analitica.
Primeiramente recorrendo aos escritos do proprio Agostinho: manuseamos, dentro
desse carater primario, as obras da Colecdo Patrisca da editora Paulus e as Obras
completas de San Agustin publicadas pela BAC (biblioteca de autores cristianos) em
edicdo bilingue espanhol-latim. As traducdes do espanhol para o portugués sao
livres mediante nosso conhecimento da lingua e o uso do dicionario Santillana

(2000). Comparamos sempre essas tradugbes com o original em latim e sua



14

traducédo espanhola. Como ja dissemos, adotamos como guia de pesquisa as obras
classicas de Etienne Gilson, Introducéo ao estudo de Santo Agostinho e Histéria da
Filosofia Cristd, e que se nos afigurou importantissima, a obra do orientador deste
trabalho Dr. Marcos Roberto Nunes Costa: Introducdo ao pensamento ético-politico
de Santo Agostinho. Esta nos legou a concatenacao textual de Agostinho no que
concerne a ordem de suas ideias.

Esperamos contribuir para uma reflexdo moral interior e exterior da vida
humana, pois “O amor de Deus, o0 amor ao proximo chama-se caridade” (Enarr. In
psal. 31, 2, 5).



15

2 O HOMEM, SER TEMPORAL EM BUSCA DA FELICIDADE ETERNA

Neste capitulo empreenderemos todo um conjunto de reflexdes tendo por
escopo apresentar a ideia do Eudaimonismo agostiniano, ou seja, o lugar da
felicidade na obra de Agostinho — dentro daquilo que objetivamos como um todo. E
por demais ressaltado pelos agostinianos que o conceito de felicidade por ele
delineado esta atrelado necessariamente a sua teologia. Dessa forma, a felicidade
agostiniana se diferenciara do eudaimonismo concebido pelos gregos. Nado ha um
rompimento com a tradicdo antiga, mas, digamos assim, uma resposta mais objetiva
empreendida por Agostinho. Permita-nos a seguinte colocacao: a interrogacao grega
sobre o que ¢é a felicidade, transforma-se em quem é a felicidade. A felicidade néo
se torna um conceito vago, mas uma “pessoa” que contém em si todo o principio,
meio e fim da realizacdo humana. Platdo, tomando de seu mestre a original reflexao
acerca da esséncia do homem, deslinda a questdo da necessidade de um objetivo
na vida humana e sua realizacdo. Compreendendo ainda que a esséncia das coisas
se encontram no mundo inteligivel, é de intuir que a realizac¢do esta na forma de vida
ligada as ideias. Para o Ateniense o objeto de nossas buscas € o Bem (Agathon,
ayabwyv) (cf. VOEGELIN, 2012, p. 34), conjunto de “todos os bens” (PLATAO,
Republica, 506a- 06b.) atrelados ao ideal filoséfico de vida. Esse bem esta
intimamente ligado com o amor. A aproximacéao, obtencao e busca do bem supremo
pressupfe essa tendéncia humana em vista de. Revela-se um movimento, um

caminhar, ou seja, um dinamismo, como nos diz Franco Trabatoni (2010, p. 148):

E facil constatar que esse elemento é realmente essencial na vida de
todos os seres humanos (e ndo s6 deles). A vida é movimento,
dinamismo, tensdo para o desejo de algo: particularmente tenséo
para a obtencdo das coisas que perecem apetitosas e boas ao
sujeito que as deseja. No caso do sujeito racional, certamente ele
aplicara sua inteligéncia e seu discernimento para conseguir alcancgar
certos objetivos que valham realmente a pena. Nesse sentido, para
Platdo, o eros se liga intimamente a filosofia, porque o desejo que
acomete a todos, de viver uma vida , nunca poderéa ser realizado se
pelo menos ndo tentarmos conhecer o bem: em outras palavras, ndo
podera ser realizado se ndo dispusermos nossas vidas em direcdo
do conhecimento.

As bases do Eudaimonismo aristotélico se encontram no livro | da Etica a

Nicomaco. Nele apresenta uma nocao teleoldgica de felicidade, a saber, a felicidade


https://en.wiktionary.org/wiki/%CE%B1%CE%B3%CE%B1%CE%B8%CF%8E%CE%BD

16

corresponde aquilo que € buscado em si mesmo e ndo por outro fim do qual
dependeria. Esse constituiria 0 Bem supremo. Para tanto, empreende uma séria de
hierarquias interdependentes de bens que no fim sera reduzido aquele Bem maior,
do qual dependem todos os bens. N&do é a virtude em si felicidade, mas a vida
virtuosa, teorética, reflexiva, € caminho para o alcance do Bem supremo, da prépria

felicidade. O Estagirita:

E como tal entendemos a felicidade, considerando-a, além disso, a
mais desejavel de todas as coisas, sem conta-la como um bem entre

s

outros. Se assim fizéssemos, é evidente que ela se tornaria mais
desejavel pela adicdo do menor bem que fosse, pois 0 que é
acrescentado se torna um excesso de bens, e dos bens é sempre o
maior o mais desejavel. A felicidade €, portanto, algo absoluto e auto-
suficiente, sendo também a finalidade da acdo (ARISTOTELES, Etica
a Nicomaco, 1.7, 1097 b 15-20)!

O Bem platénico e o supremo Bem Aristotélico revelam-se mediante o
reto viver do homem. Em Agostinho, hd uma prévia identificacdo do Bem com o
objeto que realizara o homem plenamente, eleva-lo-4 a vida divina e o qual ndo se
podera perder. A concepcao de felicidade e Bem em Agostinho ndo se distancia de
Platdo e Aristoteles, pelo menos nas disposicbes acima mencionadas, mas vem
complementa-las com a novidade da filosofia cristd, com tracos neoplatbnicos
fundamentais. Ademais, nosso Filésofo encontra sua definicdo de felicidade
mediante o0 deslindamento dos varios problemas temporais do homem,
principalmente quando refere-se a condicdo humana. Nossa reflexdo, dessa maneira
0 vemos, sobre a felicidade em Agostinho deve pressupor tais problemas, a saber: a
condicdo natural do homem, o livre- arbitrio, 0 mal e a necessidade de uma reflexao
ético-moral para uma vida reta. Nao que esgotem toda a questdo. Entrementes, para
nosso intento sao suficientes.

2.1 CONDICAO DO HOMEM NA VIDA TEMPORAL

O Ser por exceléncia, Deus, no processo de criacdo das coisas, fé-las

como participante de seu ser, cada qual dentro de uma gradacéo hierarquica por Ele

1 Além do mais, a felicidade é a perfeicdo da virtude. Alcanga-se a felicidade aquele que é
sublimemente virtuoso: Se a felicidade € atividade conforme a virtude, sera razoavel que ela esteja
também em concordancia com a mais alta virtude; e essa sera a do que existe de melhor em nés.
Quer seja a razdo, quer alguma outra coisa esse elemento que julgamos ser o nosso dirigente e
guia natural, tornando a seu cargo as coisas nobres e divinas, e quer seja ele mesmo divino, quer
apenas o elemento mais divino que existe em nds, sua atividade conforme a virtude que lhe é
prépria sera a perfeita felicidade. Que essa atividade é contemplativa, j& o dissemos anteriormente.
(ARISTOTELES, Etica a Nicomaco, X.7 ,1177 a 15)



17

mesmo instituida. Entre todas?, o homem ocupa o mais alto grau de participacédo por
possuir atributos que por um lado o distingue de tudo quanto existe e, por outro,
porque esta destinado a participar da vida divina de forma plena3. Ademais, s6 o
homem sente a necessidade de se autoquestionar do porqué de sua existéncia e
qual sua finalidade dltima. Em suma, o homem esta destinado a Deus, verdadeira
felicidade e verdade em si mesma. A problematica antropoldgica agostiniana, porém,
ndo se resume a certa listagem das caracteristicas reais da entidade homem,
proveniente de um método estritamente descritivo, mas desdobra-se em sua vida
concreta, tanto individual quanto coletiva, na realidade temporal.

A temporalidade € uma dos temas mais estudados e revisitados pelos
agostinianos do passado e do presente. Para Agostinho o tempo esta intimamente
ligado a criacdo do mundo, pois a eternidade ndo possui qualquer relacdo com o
tempo, portanto s6 as criaturas estdo ligadas a esta realidade temporal, inclusive o
homem. Poderia perguntar-nos o leitor “qual o motivo de colocar o tempo dentro da
interrogacdo da antropologia agostiniana?”’. Respondemos que se nao
compreendermos a realidade temporal em seu aspecto mais metafisico possivel,
nao poderemos entrar no complexo paradoxo vital do homem destinado a
eternidade, mas obrigado a viver temporalmente. Destarte, ressaltamos que
limitaremos essa reflexao apenas naquilo que for Util ao desenvolvimento de nosso
estudo sobre o homem e sua vida moral, na qual Agostinho tenta tracar uma regra
ética para a promocdo do reto viver, baseada no amor. O proprio Mestre, nas
Confissfes, atenta que muitos inquirem acerca da temporalidade em que vivem, e o

mesmo responde:

2 Afora os anjos que aqui ndo levamos em conta por ser objeto de estudo da teologia.

8 Sua destinagdo a eternidade é, principalmente, consequéncia, permita-nos colocar assim, da
imagem e semelhanca que tem com o Criador expresso na razdo. Agostinho mesmo admite que em
diversas faculdades, principalmente de carater fisico, somos inferiores a muitos animais, entretanto
temos a superioridade da consciéncia vital de nés mesmos, e essa € a principal diferenca entre nés
e todas as criaturas. Assim, intenta Agostinho, no didlogo Sobre o Livre Arbitrio: “Muito bem! Mas
dize-me ainda: Ndo é evidente que quanto a for¢a e outras habilidades corporais, 0 homem é
facilmente ultrapassado por certo nimero de animais? Assim sendo, qual € pois 0 principio que
constitui a exceléncia do homem, de modo que animal algum consiga exercer sobre ele sua for¢a,
ao passo que o homem exerce seu poder sobre muitos deles? Ndo sera por aquilo que se costuma
denominar razao ou inteligéncia?” Ao que responde Evddio: “Nao encontro outra coisa. Pois é no
espirito que reside a faculdade pela qual nés somos superiores aos animais. E se eles fossem seres
inanimados, eu diria que nossa superioridade vem do fato de que possuimos uma alma, e eles néo.
Mas acontece que também eles sdo animados. Contudo, existe alguma coisa que, nao existindo na
alma deles, existe na nossa, e por isso acham-se submetidos a nés. Ora, é claro para todos que
essa faculdade ndo é um puro nada, nem pouca coisa. E que outro nome Ihe dariamos mais correto
do que o de razdo?” (De lib. arb., I, 7, 16).



18

De onde poderiam vir e como poderiam transcorrer 0s inumeraveis
séculos, se ndo os tivesses criado, tu que és o autor e criador dos
séculos? Que tempo poderia existir, se nao fosse estabelecido por ti?
E como poderia esse tempo transcorrer, se nunca tivesse existido?
Portanto, sendo tu o Criador de todos os tempos — se € que existiu
tempo antes da criacdo do Céu e da terra — como se pode dizer que
cessavas de agir? De fato, foste tu que crisastes o proprio tempo, e
ele ndo podia decorrer antes de o criares (Conf., XI. 13, 15).

A reflex&o inicial acerca do tempo principia com um autoquestionamento
do Mestre sobre a eternidade de Deus, a qual o homem estd destinado,
reconhecendo, porém, a existéncia de uma dificuldade tremenda em compreender
aguela dimenséo eterna por participarmos de uma vida temporal. Mas a evidencia
sinalizada por Agostinho pode ser resumida no seguinte pensamento: se Deus é
eterno, ndo é temporal; portanto, Ele criou o tempo. A compreensao da proépria vida
humana inicia-se quando o individuo que naturalmente deseja a eternidade eleva-se
a uma reflexado sobre o destino final de sua prépria vida dentro do tempo. Agostinho,
apesar da dificuldade da questdo, tenta conceituar o tempo em uma perspectiva
metafisica:

O que é o realmente o tempo? Quem poderia explica-lo de modo facil
e breve? Quem poderia captar o seu conceito, para exprimi-lo em
palavras? No entanto, que assunto mais familiar e mais
conhecido em nossas conversagcfes? Sem duavida, nés o
compreendemos quando dele falamos, e compreendemos também o
gue nos dizem quando dele nos falam. Por conseguinte, o que € o
tempo? Se ninguém me pergunta eu sei; porém, se quero explica-lo
a quem me pergunta, entdo ndo sei (Conf., XI. 13, 17- destaque
Nosso).

7z

Porque investigar o tempo? Porque € um tema por demais familiar a
Agostinho e consequentemente ao homem. A emblematica confissdo de ndo saber
conceituar o tempo dar-se-a pela incapacidade de o ser humano néo ter acesso
universal aos trés atributos ou partes do tempo: presente passado e futuro®. S6 Deus
tem acesso, como ser eterno, a toda universalidade temporal: primeiro, por estar
fora do tempo, pois “na eternidade nada passa, tudo é presente’(lbid., XI, 11, 13);
segundo, por ser criador do mesmo. Apesar disso, noés temos um limitado
entendimento do tempo, e isso se da porque vivemos continuamente nele, ou seja,

vitalidade humana e temporalidade s&o inseparaveis. E isto ndo apenas esta posto

4 Nao desdobraremos aqui a reflexdo da problematica “passado, presente e futuro” no livro XI (17-24)
das “Confissdes”, bem como no tema da “distensdo da alma”, a maneira que a alma percebe o
tempo, por ndo objetivar-nos na resolucdo do problema, mas apenas para apontar que o homem
tem a necessidade de questionamento do conceito de tempo por suas aspira¢des interiores, como
veremos adiante.



19

naquele que se desdobra nas veredas filosoficas, ndo s6 naquele que dedica sua
vida a busca da sabedoria, mas também naquele individuo comum que néo se lanca
a metafisica, que apenas vive. Concluindo: o tempo é a vida do préprio homem, por
ser uma distensédo da alma que caminha para, € ndo repousa em si mesma, por iSso

gue esta continuamente inquieta:

Assim sendo, o tempo é uma distensdo da alma humana. “Nao é o
movimento do corpo ou dos astros, mas estes existem no tempo”. E
0 espirito que encurta ou alcanga o tempo através da expectacao, da
atencdo e da memoria. A alma espera, dirige-se para, e se recorda
através de suas proprias experiéncias. O tempo é, afinal, uma
impressao da alma. A eternidade ndo pode ser comparada ao tempo,
pois se este € movimento, na eternidade ndo ha movimento (SILVA,
2010, p. 24)

A fim de relacionar a temporalidade na assercdo de condicdo natural, e
por isso condi¢do real da vida humana, valer-nos-emos do comentario de Moacyr
Novaes Filho que fornece uma ligacdo direta da temporalidade com a complexa

condigcéo da vida humana:

Feito por Deus a partir do nada, o homem é uma criatura polarizada.
Assim como toda a criatura, imerso na temporalidade, sua vida é um
caminho para a morte (uitamrtalis, por oposicdo a vida divina,
uerauita, uitauitalis) , para a dissolugdo do nada. Em geral, as
criaturas, temporais, nem sempre sdo nem ndo sao de todo: cada
uma é agora o que nao foi, e serd o que nao &, até deixar de ser por
completo, de certo modo reencontrando o nada de onde foi tirada, O
homem, entretanto, tenta escarpar da dispersédo, reunindo ainda que
no pensamento sua experiéncia fragmentada, a fim de conhecer a
unidade no seu mais alto grau. Esse esforgo em dire¢éo a unidade é
0 solo comum dos problemas de Deus e da alma (NOVAES FILHO,
1992, p 31).

Ao se deparar com sua prépria vida, o homem toma consciéncia da
realidade temporal, principalmente ao atentar sobre a dissolu¢cdo dela mesma na
morte e, naturalmente, pergunta-se o que sera a vida pés-morte, ou seja, a morte é
a principal condicdo humana que o coloca frente a temporalidade e a eternidade.
Como filésofo cristdo, Agostinho, evidentemente, tem por certo que a verdadeira
vida se dara em Deus quando a temporalidade findar, de modo que nela esta sua
felicidade, ou melhor, a Verdadeira Felicidade. Assim, o homem buscara uma
maneira correta de viver baseada em pressupostos morais que levara a eternidade
em Deus. Portanto, a condi¢ao temporal do homem manifestada diretamente em seu
findar, € impulso suficiente para o desejo do reto viver afim de alcancar a eternidade

em Deus, suma Felicidade. Se eu, homem, estou destinado a uma vida eterna,



20

como viver nesta temporalidade pensando, caminhando e objetivando aquela Vida
Feliz? Eis o que iremos tratar agora. Eis o problema central de nossa vida. Eis a
principal problematica da moral agostiniana. E € justamente essa resposta que, por
via de nosso Mestre filésofo, esforcar-nos-emos a esclarecer, na medida de nossa

capacidade

2.2 O LIVRE ARBITRIO E O PROBLEMA DO MAL

O homem perante a eternidade em Deus sente-se perdido e embaracado
interiormente por ndo entender o choque de duas realidades tdo opostas, mas tao
factuais. Consequentemente, cabe-nos interrogar: se Deus nos destinou a
eternidade, por que a necessidade de um aparato ético que posteriormente positiva-
se em leis universais e até mesmo juridicas? Como ser criado para Deus, ndo viveria
o homem naturalmente caminhando para seu destino? N&o seria ele desejoso
daquele bem supremo e da suma felicidade? Suas acdes nao estariam ligadas,
mesmo na temporalidade, ao Ser verdadeiro? E mesmo vivendo temporalmente, ou
seja, de maneira passageira, ndo deveriamos naturalmente obter Deus? Ha um
hiato na condicdo humana.

Cologuemos 0 seguinte pressuposto: s6 temos necessidade de uma
reflexdo acerca do reto agir caso exista a possibilidade de agir de maneira
desregrada. Segundo Agostinho “sempre que decidia querer ou ndo querer uma
coisa, era eu e nao outro que queria, e ai estava a causa do meu pecado” (Conf., 7,
3, 5), ou seja, 0 homem tem consciéncia de que é responsavel pelos préprios atos.
Continua nosso Filésofo: “Mas quem me criou? Nao foi o meu Deus, que nao
somente é bom, mas ele é a propria bondade? Como explicar que a minha vontade
tenda para o mal e ndo para o bem?”(lbid.). Eis um problema do qual Agostinho se
desdobra constantemente em suas obras, principalmente num dialogo com Evadio,

no qual diz:

Ah! Suscitas precisamente uma questdo que me atormentou por
demais, desde quando era ainda muito jovem. Apos ter-me cansado
inutiimente de resolvé-la, levou a precipitar-me na heresia (dos
maniqueus), com tal violéncia que fiquei prostrado. Tao ferido, sob o
peso de tamanhas e tdo inconsistentes fabulas, que se nao fosse
meu ardente desejo de encontrar a verdade, e se ndo tivesse
conseguido o auxilio divino, ndo teria podido emergir de & nem
aspirar a primeira das liberdades — de poder buscar a verdade. Visto
gue a ordem seguida, entdo, atuou em mim com tanta eficacia para



21

resolver satisfatoriamente essa questdo, seguirei igualmente contigo
agquela mesma ordem pela qual fui libertado. Seja-nos, pois, Deus
propicio e faga-nos chegar a entender aquilo em que acreditamos.
Estamos, assim, bem certos de estar seguindo o caminho tracado
pelo profeta que diz: "Se ndo acreditardes ndo entendereis". Ora, n0s
cremos em um s6 Deus, de quem procede tudo aquilo que existe.
N&o obstante, Deus ndo é o autor do pecado. Todavia, perturba-nos
0 espirito uma consideracgéo: se o pecado procede dos seres criados
por Deus, como néo atribuir a Deus os pecados, sendo tdo imediata
a relagdo entre ambos? (De lib. arb., I, 2, 4)°.

Como filésofo cristdo, Agostinho acredita que Deus ndo pode ser o
criador do mal, pois que ele € o Sumo bem. O mal seria, assim, uma realidade
apartada de Deus e préxima a vida temporal. O homem estaria fadado a viver em
meio aos males deste mundo e, ademais, pode ser causa desses males em diversos
niveis e formas. De maneira direta, Agostinho nos fornece uma definicdo de mal
consistente e, a nosso ver, satisfatéria. Sendo Deus 0 ser supremo e nds 0 ser por
participacédo, temos a possibilidade de integrarmos a plenitude do ser quando de
nossa elevada unido com Deus, ou seja, quanto mais nos aproximamos do Ser,
mais nos aperfeicoaremos enquanto ser. Na perspectiva oposta, quando nos
afastamos de Deus estamos corroendo nosso proprio ser. Em outros termos: nos
aproximar de Deus é completude, afastar-se € degradar-nos. O mal é definido,
assim, por Agostinho como corrupg¢éo do ser ou do bem, conforme vemos no tratado

Sobre os Costumes da Igreja Catdlica os Costumes dos Maniqueus:

Volto a insistir pela terceira vez sobre a natureza do mal. O mal,
contestareis, € a corrupcdo. Quem podera negar ser isto o mal em
sua generalidade? A corrupcdo nova contra a natureza? N&o é ela
gue danifica? Mas minha resposta é que a corrupgdo ndo € nada em
si mesma; ndo € uma substancia, sendo que existe em uma
substancia que afeta. Esta substancia a que toca a corrupgéo nao é
a corrupgdo, ndo € o mal; porque uma coisa que € atacada pela
corrupgdo é provada de sua integridade e de sua pureza; se ela ndo
tivesse pureza alguma da qual pudesse ser provada, ndo poderia,

5 Outro questionamento de Agostinho sobre o mal: “De onde entdo vem o mal? Porventura da matéria
gue ele usou? Haveria nela algo de mal, e Deus, ao dar-lhe forma e ordem, teria deixado algo por
transformar em bem? Epor que teria procedido dessa maneira? O Onipotente teria sido impotente
para converté-la, de modo que nela ndo permanecesse mal nenhum? Enfim, por que empregou
essa matéria, ao invés de usar sua onipoténcia para reduzi-la ao nada? Poderia ela existir contra a
vontade dele? E se era eterna, porque a deixou subsistir nesse estado por um tempo infinito, para
s6 depois decidir fazer uso dela? Ouse a decisao de agir foi repentina, por que sua onipoténcia ndo
a reduziu ao nada, para que subsistisse apenas ele, verdadeiro, sumo e infinito bem? Ou se néo era
bom que a Bondade deixasse de realizar coisas boas por que ndo aniquilou a matéria ma
reduzindo-a ao nada, estabelecendo outra que fosse boa e com ela criando todas as coisas? Que
onipoténcia era a sua, se ndo podia criar algo de bom sem o auxilio de matéria ndo criada por
ele”?(Conf., VII, 5,7).



22

evidentemente, ser corrompida; e a pureza que ela possui vem
senéo da fonte de toda a pureza (De mor., Il, 5, 7).

O mal gera a corrupgédo do ser quando este se afasta do Ser, fonte de
existéncia e no qual se realizara a plenitude do homem. Além do mais, o mal é uma
revolta contra a propria natureza que foi instituida por Deus no processo criador.
Destarte, em relacdo ao homem, o mal € queda gradativa do ser humano em sua
existéncia vital, proveniente da possibilidade de viver contra sua propria natureza.

Tal possibilidade advém de uma capacidade particular constitutiva do
homem, a saber, a capacidade de escolha. A partir dessa resposta e simples
definicdo do mal, desenvolveremos a problemética da possibilidade de escolha do
homem entre aquilo que pode eleva-lo e aquilo que pode degrada-lo em seu ser.
Sobre isto nos esclarece Juan Cordeiro Hernandeéz:

No contexto de seu tratamento do mal, Agostinho parte da premissa,
tanto religiosa como metafisica, da absoluta bondade de Deus, o que
implica necessariamente a impossibilidade de que Ele seja
responsavel pelo mal. Isto significa que, a origem do mal deve ser
buscada em outra parte. O mal ndo é mais que corrup¢ao e perda
das caracteristicas que constituem todo o ser. E um dano que sofrem
as criaturas em virtude de sua vulnerabilidade radical, dano que
prova sua bondade ontoléogica (HERNANDEZ, 2009, p.173 -
traducdo nossa)®.

Quando Agostinho afirma ndo entender como sua vontade pode nao se
inclinar Aquele para quem foi criado, mas deixar-se levar por aquilo que o
degradara, toca justamente no cerne da questdo da condicdo humana no que se
refere a necessidade de uma reflexdo ética-moral objetivando encontrar principios
gque 0 guie ao eterno, mesmo na vida temporal. N6s, como seres humanos
concretos, podemos viver segundo nossa natureza ou desvirtuar-nos em uma vida
sub-humana. Nao h& outra entidade capaz de negar sua prépria natureza. Diante de
si mesmo e de seu Criador, pode escolher entre 0 bem e o0 mal, entre 0 ser e 0 nao
ser, entre a felicidade e a tristeza, em suma, a escolha de encaminhar-se para a
beatitude é livre, é esta realidade que Agostinho define como livre arbitrio, titulo de
sua conhecida obra. Concordando com Agostinho afirma Evodio no Sobre o Livre
Arbitrio:

6§ HERNANDEZ, 2009, p.173: “E nel contexto de su tratamiento del mal, Agustin parte de la premisa,
religiosa a la vez que metafisica, de la absoluta bondad de Dios, lo que implica necesariamente la
imposibilidad de que El sea responsable por el mal. Esto significa que, elorigen del mal debe ser
buscado em otra parte. El mal no es mas que la corrupcion o pérdida de las caracteristicas que
constituyen a todo ser. Es El dafio que sufren las criaturas em virtud de su vulnerabilidad radical,
dario que prueba su bondad ontolégica”.



23

[...] tinhamos proposto, apds a primeira questédo: "O que é proceder
mal?", parece-me ja termos resolvido com clareza, a saber: "De onde
vem praticarmos o mal?". Se ndo me engano tal como a nossa
argumentacdo mostrou, o mal moral tem sua origem no livre arbitrio
de nossa vontade [...] (De lib. arb., I, XVI, 35a)

Comentando a matéria da relagdo do mal e sua prética pelo homem por
possuir a vontade livre, Graciele Coutinho infere que:

Em suma, na filosofia agostiniana, o homem é livre e precisamente
nisto reside a possibilidade de pecar, embora ndo seja o pecado
elemento constituinte da esséncia mesma do livre arbitrio. Assim,

s

Deus ndo é o autor do mal — nem poderia sé-lo — porque, como
vimos, d’Ele somente procedem toda natureza e os atributos que a
conservam, isto €, todas as coisas criadas de cujos atributos o0 mal e
a corrupgdo ou privagéo. O autor do mal € o préprio homem que, por
vontade livre, corrompe a si mesmo, peca (COUTINHO, 2010, p.
128-129)".

E estritamente por possuir a vontade livie que o homem pratica o mal e,
assim, priva-se do bem, do ser. Mas nao podemos limitar a relagdo do mal como
consequéncia da vontade livre, como se esta fosse a fonte ontoldgica do mal
praticado pelo homem. Evddio, ainda no Sobre o Livre Arbitrio, pede a seu Mestre “a
razdo pela qual Deus concedeu ao homem o livre arbitrio da vontade, j& que, caso
nao o houvesse recebido, o homem certamente n&o teria podido pecar” (De lib. arb.,
I, 1,1).

A assercdo de Evodio é necessaria por Agostinho instituir o axioma de
gue Deus € a Suma bondade e, portanto, ndo pode ser causa dele. Assim, por que
permitir ao homem a possibilidade da vivéncia desregrada ao invés de aperfeicoar-
se no ser? N&o seria melhor a auséncia da vontade livre, justamente por ser a fonte
da préatica desvirtuada? Portanto, o livre arbitrio € um mal nos dado por Deus.
Agostinho discordara desse pensamento. Sim, € através do livre arbitrio que
pecamos, ademais, se “é unicamente por ele que pecamos” (De lib. arb. Il, 1, 1),
mas ndo devemos qualifica-lo como elemento constitutivo de maldade, ou seja, nao
quer dizer que 0 possuimos para praticar o mal. Se fosse assim, ndo seria justo o
homem receber beneficios ou castigos por seus atos, entdo Deus seria injusto e

consequentemente o conceito de justica que comumente levamos em conta nao

7 Também disserta Ricardo Bellei: “O mal, portanto, ndo pode estar em Deus, que € o Sumo Bem,
mas somente em suas criaturas, pois 0 mal é privacdo ou perversao da vontade que se volta para
as criaturas e néo para o criador, o que em Deus néo ocorre , e a essa perversao Agostinho chama
de mal moral ou pecado, como anteriormente descrito. Se o mal € uma defec¢ao, um nada ou uma
ndo-substancia, sua origem nao esta no cosmo ou em Deus, mas sim no homem, onde se situa a
raiz do mal moral, ou pecado, origem e fonte de todo o mal no mundo” (2010, p. 81).



24

teria sentido®. Ademais, em contrario ao mal, quando o homem se volta a Deus
livremente, age de maneira mais perfeita por justamente compreender a
necessidade de perfeicdo de seu ser, o que as outras criaturas ndo podem. E o que
o Filésofo demonstra:

Realmente, e se € essa a questao por ti proposta, ja esta claramente
resolvida. Pois, se é verdade que o homem em si seja certo bem, e
gue ndo poderia agir bem, a ndo ser querendo, seria preciso que
gozasse de vontade livre, sem a qual ndo poderia proceder dessa
maneira. Com efeito, ndo € pelo fato de uma pessoa poder se servir
da vontade também para pecar, que € preciso supor que Deus no-la
tenha concedido nessa intencdo. Ha, pois, uma razdo suficiente para
ter sido dada, j& que sem ela 0 homem néo poderia viver retamente.
Ora, que ela tenha sido concedida para esse fim pode-se
compreender logo, pela unica consideragédo que se alguém se servir
dela para pecar, recairdo sobre ele os castigos da parte de Deus. [...]
Assim, quando Deus castiga o pecador, o que te parece que ele diz
sendo estas palavras: "Eu te castigo porgue ndo usaste de tua
vontade livre para aquilo a que eu a concedi a ti"? Isto &, para agires
com retiddo. Por outro lado, se o0 homem carecesse do livre arbitrio
da vontade, como poderia existir esse bem, que consiste em
manifestar a justica, condenando os pecados e premiando as boas
acOes? Visto que a conduta desse homem ndo seria pecado nem
boa acao, caso nado fosse voluntaria. lgualmente o castigo, como a
recompensa, seria injusto, se 0 homem néo fosse dotado de vontade
livre. (De lib. arb., I, 1,3).

Ainda podemos retirar outro argumento da afirmativa de que o livre
arbitrio € um dom nos dado por Deus. Caso o livre arbitrio constituisse um elemento
estritamente para que o homem praticasse o mal, ndo haveria possibilidade de
bondade no homem, assim ndo seria livre arbitrio e sim escraviddo. Livre arbitrio é
justamente a possibilidade de escolha entre o ser e 0 ndo ser, digamos assim. O

homem, na antropologia Agostiniana, € ontologicamente bom, mas que pode

8 A esse respeito, Breno Ramos Mosso esclarece: O julgamento de Deus para com os homens néo
retira deles a sua liberdade, as suas recompensas e puni¢cdes existem justamente por que é
concedida ao homem uma livre escolha. Ainda que haja um caminho certo a seguir, existem outras
tentagbes as quais o0 homem podem sucumbir. O prémio € merecido ao homem que se sacrifica
para agir conforme os designios de Deus e é justo que Deus que fez o homem também o
recompense por louva-lo e o castigue por sua ingratiddo (2009, p. 6). E ainda Jonas Barbocovi: Pela
razao, ja analisada, de que o Livre Arbitrio € um bem, é por possui-lo que o individuo pode ser
apreciado como sendo justo ou injusto. Possuindo a liberdade de livre escolha, isto é vontade livre,
o homem pode agir corretamente ou ndo em suas ag¢des, e consequentemente se agir bem ou mal a
responsabilidade é toda sua. Ha uma vinculacdo entre acdo e escolha: o livre arbitrio € o bem
provido de forma essencial por Deus e resulta na habilidade ou capacidade do individuo escolher
entre o que € bom ou ruim. Optando pelo bem o sujeito voluntariamente se torna um sujeito virtuoso
e digno de recompensa, caso contrario, ao escolher por ndo fazer o bem, pode ser censurado.
Mesmo sendo esta liberdade um bem proporcionado por esse ser de exceléncia, € pelo livre arbitrio
gue o individuo tem a probabilidade ou possibilidade de pecar (2012, p. 456-457).



25

desvirtuar-se de seu bem. Nao praticamos o mal por conta do livre arbitrio, mas
desejamos coisas menores que aquelas para a qual fomos destinados, a realidade
espiritual e eterna. Em seu livro Sobre a Natureza do Bem, comentando uma

passagem do Livro do Génese, Agostinho afirma que:

Do mesmo modo, porque o pecado ndo é desejo de naturezas mas,
sendo abandono ou renuncia de outras melhores ou mais perfeitas,
se escreveu assim nas Sagradas Escrituras: toda criatura de Deus é
boa. Por isso todas as arvores que Deus plantou no paraiso sdo
certamente boas. O homem, portanto, ndo desejou nenhuma
natureza ma quando tocou a arvore proibida, sendo que cometeu
uma acdo ma ao deixa o mais perfeito; pois melhor que todas as
coisas criadas é o Criador, cujo mandamento ndo devia ser quebrado
por gostar do proibido [...] porque, abandonando o mais perfeito, se
deleitava em outra coisa boa, que era provada contra o preceito do
criador. Nao havia plantado, pois, Deus uma arvore arbusto mal no
paraiso, sendo que ele mesmo, que havia proibido toca-lo, era mais
perfeito (De. nat. boni, XXXIV)®.

O problema do erro primeiro (pecado original), segundo Agostinho, néo
esta centrado no objeto desejado pelo homem, que consequentemente o tornou
mortal e ignorante, mas na substituicdo do Criador pela criatura em seu desejo. Nao
€ apenas questdo de desobediéncia de determinada ordem, e sim o0
desordenamento de sua prépria natureza enquanto criatura de Deus'®. A vontade,

assim, pode e deve escolher o bem, esse é seu modo de ser e sua razao,

9 A fim de um maior esclarecimento comenta Rosalie Pereira: “Em De natura boni (Sobre a natureza
do bem), Agostinho afirma que todo ser, seja corpéreo, seja espiritual, € bom. Na medida em que
participam do Ser, todos os seres sdo bons, ainda que possa haver diferentes graus de bondade.
Chamamos de méa uma natureza que é corrompida, mas, se for possivel supor que a corrupcdo
suprima toda e qualquer espécie de bondade, ndo restaria nenhuma natureza, uma vez que essa
participa do Ser, que é necessariamente bom (Agostinho de Hipona: consideracdes sobre o mal e
temas correlatos em De libero arbitrio” (2013, p. 579). Também o grande Etienne Gilson: “o poder
da vontade para optar entre 0 bem e 0 mal baseia-se na sua aptidao para participar da felicidade”
(2009, p. 191). E noutra obra: “Torna-se contraditério imaginar uma causa positiva, tal como Deus,
na origem do movimento pelo qual a conta de livre se desvia dele. Sem duavida, Deus criou a
vontade mestra de si mesma e capaz de se apegar ao soberano bem ou de se desviar deste; mas
se a vontade assim criada poderia se desligar de Deus, ela ndo deveria; sua queda, uma vez que
ocorreu, ndo foi a queda natural e fatal de uma pedra que cai, mas a queda libre de uma vontade
gue se abandona. Simples defeito falta de ordem e, por consequéncia, falta de ser, o movimento da
gueda original ndo tem outra origem a nédo ser o nada, ou seja, o ndo ser”’ (GILSON, 2007, p. 279).

10 A esse respeito diz Agostinho nas ConfissGes: “Mas que agdes pecaminosas podem atingir-te, 6
Deus, se és incorruptivel? Que delitos te ofendem se é impossivel fazer-te mal? Castigas as culpas
gue os homens cometem contra si mesmos, porque, mesmo quando pecam contra ti, fazem mal a
sua prépria alma, e a sua iniquidade se engana a si mesma, destruindo e pervertendo a prépria
natureza que criaste e ordenaste, quer servindo-se imoderadamente das coisas licitas, quer
desejando ardentemente as ilicitas, “mediante uso contrario a natureza”. Sao culpaveis no seu
intimo, imprecando contra ti e recalcitrando contra o aguilhdo, ou quando, rompendo as barreiras da
sociedade humana, se alegram audaciosamente com a formacao de concilidbulos ou com a criacéo
de hostilidades, ao sabor de simpatias ou ressentimentos” (Conf., Ill, 8, 16)



26

respeitando aquela ordem natural decorrente da vontade divina; ndo obstante, pode
escolher apartar-se do bem seguindo um caminho desordenado.

Em suma, €& necessaria uma afinidade entre a vontade humana e a
vontade divina. Sendo a felicidade “um bem proprio e pessoal”’, ou seja, “minha
felicidade deve ser, na realidade, minha” (BOEHNER ; GILSON, 2009, p.192), a
vontade é necessaria ao homem para que se eleve ndo apenas por alguma regra
seguida, mas por meio de sua escolha livre, que transcenda a si mesmo integrando-
se perfeitamente no Ser. O livre arbitrio, assim, € um bem, um dom, um presente
gue o homem deve usar de forma ordenada. Assim, se estritamente € o livre arbitrio
meio que utilizamos para a pratica do mal, também “ndao podemos agir com retidao a
nao ser pelo livre arbitrio da vontade” (De lib. arb. Il, 18, 47).

Ao cair livremente, o homem se tornou escravo de si mesmo e de suas
paixdes. A liberdade ndo existe, portanto, quando se escolhe o mal, apenas ha
liberdade quando pelo livre arbitrio escolhe-se o bem, o reto, o ordenado, aquilo
para o que foi criado, quando o homem se inclina as verdades eternas e ndo as
temporais. Entrementes, a liberdade do homem néo pode ser reestabelecida, depois
de sua queda, por suas préprias forcas, mas apenas com o auxilio de Deus.
Podemos exemplificar com uma pequena metafora da vida comum.

Quando um individuo escolhe viver segundo seus vicios em determinada
droga, ao sentir a necessidade de deixa-la geralmente ndo o consegue, porque
usando de seu livre arbitrio se tornou escravo de seu objeto. S6 através da ajuda de
outro e seu incentivo € que, geralmente, o possibilitara a sair do vicio. Ou
semelhante ao escravo acorrentado e sem poder mover-se: s6 poderd libertar-se
das correntes com a ajuda de outrem. Daqui podemos inferir: o livre arbitrio s6 é
liberdade quando escolhe o bem, ao contrario é escraviddo. E apds esta, s6 com o
auxilio divino pode e pode ainda libertar-se. Tal necessidade foi negada pela heresia
pelagiana, a qual Agostinho enfrentard& em varios escritos. Dentre 0s mais,

destacamos Contra as duas epistolas dos pelagianos, na qual afirma:

Defendendo o livre arbitrio, se precipitam querendo que para fazer o
bem confiemos nele mais que na ajuda do Senhor. Porém, quem
entre nos disse que pelo pecado do primeiro homem pereceu o livre
arbitrio no género humano? Pereceu, sim, na liberdade a causa do
pecado; porém foi a liberdade que existiu no paraiso de possuia
plena justica junto com a imortalidade; pelo qual a natureza humana
necessita da divina graca, segundo o que disse o senhor: se o Filho
os der liberdade, sereis realmente livres. Tanto é assim que o livre
arbitrio ndo pereceu no pecador, que precisamente pelo livre arbitrio



27

pecam, sobretudo os que pecam com deleite e, amando o pecado,
escolhem o que lhes agrada [...]. E no qual se mostra que nem ao
mesmo pecado puderam servir sendo com outro género de
liberdade. N&o estdo, portanto, livres da justica sendo pelo arbitrio da
vontade, ndo estéo livres do pecado sendo pela graca do salvador
(Cont. duas ep. pelag., I, 2, 5).

Assim, a vontade livre por si s6 ndo €, no estado atual do homem,
suficiente para tornar-se efetivamente liberdade, mas é necessario o auxilio divino
na vida temporal do homem. O divino se faz presente, assim, constantemente na
vida moral do homem. O auxilio divino faz com que o livre arbitrio seja realmente
liberdade, no sentido de que podera realmente caminhar no bem a despeito dos
percalcos que o ameaca. Desse modo, o livre arbitrio € tanto condicdo de
possibilidade de pratica do mal, escraviddo, quanto, com o auxilio divino, da vivéncia

do bem, liberdade, em direcdo a suma Felicidade.

2.3 A SUBMISSAO DO HOMEM AS PAIXOES: a préatica do mal

Ja sabemos que o livre arbitrio € um tema importantissimo para a
compreensao da vida moral humana por ser o meio pelo qual nos é possivel tanto
escolher o bem quanto o mal. Também tomamos ciéncia de que ao praticar o mal
tornamo-nos escravos, ao contrario o bem é gerador de liberdade em direcdo a
Suma Felicidade. Nessa linha inquirimos: quando é, concretamente, que praticamos
o mal e deixamos o bem? Para elucidarmos a questdo, acompanharemos a
argumentacdo de Agostinho acerca de um ato mal em particular para depois
tirarmos algumas conclusdes filosofico-morais. Ao buscar a esséncia do pecado, no
Sobre o Livre Arbitrio, o Filésofo pede a Evddio um exemplo de ato mau. O discipulo
aponta “os adultérios, os homicidios e os sacrilégios”(De lib. arb., 1, 3, 6). Agostinho,
por sua vez, interroga se o discipulo considera o adultério um ato mau por ser
contrario a lei vigente instituida. A negacao é firme, pois a lei proibe por que o ato

em si € mau. Agostinho demonstra também que ndo € mau por ndo desejarmos ser

Ainda sobre a questdo da graca denota Marcos Piratelli: “As interpretagdes feitas por Agostinho
sobre o conceito de graca foram tdo impactantes no cristianismo subsequente que, pelo menos no
ocidente, os usos técnicos e/ou teoldgicos do termo [graca] ficaram condicionados as suas
reflexdes. Nao por acaso o tradigdo posterior o cognominou “Doutor da Graga”. Isto ndo significa
dizer que os padres orientais, sobretudo aqueles que escreveram em grego, por ndo elaboraram
obras sistematicas, ou nao intitularem seus tratados com o comum “De gratia”, ndo tivessem se
preocupado com o auxilio divino para a economia da salvagéao” (2011, p. 7).



28

vitima dele “se a paixao inspirasse a alguém de entregar sua préopria esposa a outro”

(Ibid.) admitiriamos o adultério ser ato relativo. Agostinho entéo conclui:

Talvez seja na paixdo que esteja a malicia do adultério. Pois ao
procurares o mal num ato exterior visivel, caiste em impasse. Para te
fazer compreender que a paixao € bem aquilo que é mal no adultério,
considera um homem que estd impossibilitado de abusar da mulher
de seu proximo. Todavia, se for demonstrado, de um modo ou de
outro, qual o seu intento e que o teria realizado se o pudesse, segue-

s

se que ele ndo é menos culpado por ai do que se tivesse sido
apanhado em flagrante delito (Mt 5,28) (De lib. arb., I, 3, 5).

Ao que Evédio concorda:

Nada é tdo evidente. Vejo ja ndo ser mais preciso longos discursos
para me convenceres do mesmo a respeito do homicidio, do
sacrilégio e, enfim, de todos os outros pecados. Com efeito, é claro
gue em todas as espécies de acbes mas é a paixdo que domina
(Ibid.).

A alma humana, naturalmente, criada para Deus, encontra percalcos
nesse processo e nado ha homem que se isente disso, “todas as pessoas estado
dispostas a experimentar tais movimentos, denominados perturbacdes da alma ou
paixdes” (SILVA ; SILVA, 2012, p. 105). As paixdes sado “agdes que se contrapdem
ao movimento natural das coisas, porque desordenam o percurso que a hatureza
humana tem a fazer em torno de si mesma” (lbid., p. 104). Tais paixdes obscurecem
a visdo racional do homem, e fa-los esquecer do Criador dentro do egoismo vicioso.
Ou melhor, age 0 homem de forma pecaminosa ao submeter sua parte mais alta as
baixezas de suas paixdes de modo que, dentro da ordem da criacdo, desordena a si
mesmo, sua alma!?. Adilson Eskelsen (2013, p. 22) denota que uma paixdo é um
“movimento irracional da alma que o homem compartilha com os animais selvagens
e que se torna hegemonico na alma do homem quando a razdo nao a dirige,
havendo, naturalmente, mas acfes ou desordens propriamente humanas, tais como

o amor a gldria™3. O préprio Agostinho, no didlogo Sobre o Livre Arbitrio,

12A dignidade do homem se encontra na imagem e semelhanca com o Criador, expressada em sua
constituicdo racional. Negar seu estado é assemelhar-se aos animais: “0 mal é identificado com
paixdo, sendo esta ai definivel enquanto - movimento irracional da alma que o homem compartilha
com os animais selvagensll e que se torna hegemdnico na alma do homem quando a razdo néo a
dirige, havendo, naturalmente, mas acfes ou desordens propriamente humanas, tais como o amor a
gléria” (BISPO, 2014 p. 18).

13 O proprio Eskelsen salienta que o Filosofo ndo escreve um tratado acerca das paixdes da alma, ou
seja, ndo ha um tratado completo e sisteméatico sobre todas as paixdes. Entretanto, no “sobre o livre
arbitrio” Agostinho afirma ser mau uso do livre- arbitrio a submisséo da razéo as paixdes humanas.



29

especulando sobre a ordem dos seres e o lugar do homem nesta hierarquia ressalta

gue existem paixdes que sdo propriamente humanas como o rir, 0 amor a gléria:

Ha ainda outras propriedades que ndo parecem convir aos animais,
sem que todavia sejam no homem as mais perfeitas, como, por
exemplo, divertir-se e rir. Por certo, sdo expressdes caracteristicas
do homem, mas as menos importantes, no julgamento de quem julga
a natureza humana. Vém a seguir, 0 amor aos elogios e a gléria e 0
desejo de dominar, tendéncias essas que também ndo pertencem
aos animais. Contudo, ndo devemos nos julgar melhores do que
eles, por possuirmos essas paixdes. Pois tais inclinagdes, ao se
revoltarem contra a razdo, nos tornam infortunados. Ora, ninguém
jamais se pretendeu superior a outros, por sua miséria (De lib. arb.,
I, 8, 18).

Apesar de termos paixfes intrinsecamente nossas, ndo nos devemos

julgar superiores aos seres inferiores por isso, pois a maior de todas as

discrepancias em relacdo aos animais que temos é a razao, e mesmo as diferencas

menores dependem desta. A razdo € o dom maior que temos para avaliar nossas

préprias acdes e, em relacdo as paixdes, devem estar sob sua funcdo enquanto

elemento constitutivo que dignifica-nos. Agostinho lanca o exemplo, no didlogo

Sobre o Livre Arbitrio, o domador de feras, que necessita da razdo para domar um

animal feroz, pois as paixdes ndo podem dominar as paixfes e, se a razao existe no

homem, tem como um dos intentos dominar as proprias paixées do homem bem

como dominar os entes que lhe séo inferiores:

Ag.

Pois bem! E tua opini&o que os domadores de animais ferozes
ndo podem ser encontrados a ndo ser entre homens sabios? E
denomino sabio a quem a verdade manda assim ser chamado.
Isto €, aquele cuja vida esta pacificada pela total submisséo das
paixdes ao dominio da mente.

Ev. Seria ridiculo considerar como sabio a todos 0s que comumente

Ag.

sdo chamados domadores. Ou ainda, os pastores, vaqueiros ou
cocheiros e todos o0s que vemos dominar 0S animais
domesticados ou o0s que logram submeter a si, por sua
habilidade, os animais indomitos.

Agora, tens por ai um sinal certissimo para reconhecer
claramente a existéncia no homem de uma mente, ainda que
essa mente ndo exerca o seu dominio. Os homens, a que te
referiste, possuem de fato a mente, pois néo realizariam acdes
gue executam se ndo a tivessem. Mas essa mente ndo exerce 0
dominio sobre eles mesmos, e assim sdo uns insensatos. E é



30

sabido que o reino da mente ndo pertence a ndo ser aos sabios
(De lib. arb., 11, 9, 19)*

A mente é Unica e exclusivamente, mesmo decaida por conta do pecado
original, a poténcia humana capaz de conter ou controlar as paixdes dentro da
tensdo espiritual tal qual estabelecida pelo Criador e, assim, necessaria para a
conquista da vera beatitude na transcendéncia. Nao voltaremos a questdo da
necessidade do auxilio divino, da graca, para o correto uso da razéo, ja tratada,
mesmo que brevemente, acima, mas frisaremos que na hierarquia dos bens que o
homem detém a razdo ndo pode ser disciplinada por poténcia ou elementos
constitutivos antropologicos inferiores. Assim, o que pode ordenar a razdo em sua
funcao natural é o proéprio auxilio divino, dai a justificagao, talvez, da famosa “teoria
da iluminagdo divina”*®. Nao entraremos no mérito dessa importantissima questao,
mas apenas nos referimos a mesma na intencao de demonstrar que nao caimos no
erro da presuncao de afirmar de que o homem, através da razdo'®, alcancar a suma

Felicidade, mas e ressaltar a necessidade do auxilio divino no plano da salvacéo.

14E mais adiante: “Julgas que a paixao seja mais poderosa do que a mente, a qual sabemos que por
lei eterna foi-lhe dado o dominio sobre todas as paixdes? Quanto a mim, ndo o creio de modo
algum, pois, caso o fosse, seria a hega¢do daquela ordem muito perfeita de que o mais forte mande
no menos forte. Por isso, € necessario, a meu entender, que a mente seja mais poderosa do que a
paixao e pelo fato mesmo sera totalmente justo e corre to que a mente a domine” (De lib. arb. Il, 10,
20). O proprio Deus, segundo Agostinho, ndo forca o0 homem a se submeter as paixdes que o
perturbam: “Com efeito, por enquanto, baste-nos saber que esse Ser, seja ele qual for, capaz de
ultrapassar em exceléncia a mente dotada de virtude, ndo poderia de modo algum ser um Ser
injusto. Tampouco, ainda que tivesse esse poder, ele ndo forcaria a mente a submeter-se as
paixées” (Ibid., Il, 11a, 22b)

SAgostinho, em seu didlogo “Solildquios”, vé como um milagre, caso possamos colocar assim, a
capacidade que nés temos de sair dos objetos individuais e alcancar as grandes Alpes dos
conceitos universais. Fazendo uma analogia com o0s objetos sensiveis, diz o Filésofo precisarmos
de uma iluminacdo intelectual de maneira semelhante que nossa visdo necessita da luz para
enxergar e de algo do qual a luz seja proveniente. Assim, necessitamos do auxilio divino no plano
do conhecimento, produzido pela razdo: “Agora, uma vez que o momento presente nos da a
oportunidade, aceita, enquanto eu ensino, alguma coisa a respeito de Deus com base na analogia
das coisas sensiveis. Deus € inteligivel e também inteligiveis sdo as proposi¢bes das ciéncias,
porém, diferem em muito. Pois a terra € visivel, como também o é a luz; mas a terra ndo pode ser
vista se nao for iluminada pela luz. Por isso, as coisas que alguém entende, que sdo ensinadas nas
ciéncias, sem duvida alguma ele as admite como verdadeiras, mas deve-se crer que elas nao
podem ser entendidas se ndo forem esclarecidas por outro, como que por um sol. Como no sol
podem-se notar trés coisas: que existe, que brilha e que ilumina, assim também no secretissimo
Deus, a quem tu desejas compreender, devem-se considerar trés coisas: que existe, que é
conhecido e que faz com que as demais coisas sejam entendidas “(Sol., |, 8, 15). Apesar de o
Hiponense apontar a diferenca entre a realidade racional e a realidade divina, justificamos que o
objetivo da razao € o préprio Deus, pois o ente “homem” tem como fim o préprio criador.

160 proprio Agostinho, nas Confissées, relembrando o furto das peras quando jovem, sentir prazer no
ato mesmo tendo consciéncia de sua ilicitude: “Mas o que foi que achei naquele roubo, em que foi
gue imitei o meu Senhor, ainda que mal e pervertidamente? Talvez eu tenha sentido prazer em agir
contra a lei pela fraude, j& que ndo o podia fazer pela for¢a, para imitar, escravo que era, uma falsa
liberdade, praticando impunemente o que ndo me era licito, mediante uma tenebrosa parédia de tua



31

Em suma, de tudo que empreendemos até agora, a vida temporal do
homem esta intimamente ligada a possibilidade de escolha que possui entre o bem e
o mal, o que se quer dizer, entre o caminho estabelecido pelo Criador para a
Felicidade eterna do homem e o desordenamento de seu ser dentro do plano da
ordem dos seres. Isso sO € possivel pela vontade livre que o homem detém e que
nao é causa estrita do mal, mas seu mau uso em vista das paixées que perturbam
sua alma quando da nédo submissédo da mesma a razdo'’. Para Agostinho, o homem
verdadeiramente sabio serd aquele que, submetendo toda sua vida e agbes a
averiguacao racional, auxiliada pela acdo divina, caminha em direcdo aquela vida
transcendente onde se encontra a suprema Felicidade. O pecado € um

desvirtuamento e a deteriora¢do do proprio ser ao Ser supremo, fonte de todo o ser.

2.4 A NECESSIDADE DE UMA REFLEXAO ETICO-MORAL PARA UMA VIDA
RETA

Como denotamos acima, Agostinho pressupde uma ordem estabelecida
pelo Criador a qual deve se submeter o homem ndo de uma maneira tirana, como
forcadamente os inimigos da fé poderiam afirmar em relacdo a esta necessidade,
mas por estar intrinsecamente gravada na alma humana desde o momento de sua
existéncia. O homem, em sua vida perfeita ao ser criado, naturalmente caminharia
dentro dessa ordem sem movimentos passionais que o perturbassem. Mas pelo mau
uso de seu livre arbitrio tornou-se escravo de si mesmo e de suas paixdes 0 que
desembocara, seja parcial ou total, ignorancia de sua propria condicdo. E nessa
linha de pensamento que justificamos a necessidade de uma reflexao ético-moral,
empreendida pelo proprio homem, na qual podera tomar consciéncia dos valores
necessarios e imutaveis e ensina-los ao proximo aquela via que o levara ao objeto

de seus desejos, a Vida Feliz. E o que Santo Agostinho intenta em véria de suas

onipoténcia. Eis me aqui, escravo que foge do seu senhor, a procura da escuriddo. Oh, podriddo!
Oh, vida monstruosa! Oh, abismo da morte! Como pude achar prazer no ilicito somente por ser
ilicito?” (Conf,, Il, 6, 14)

17A esse respeito diz Agostinho no dialogo Sobre o Livre Arbitrio: “Logo, s6 me resta concluir: se, de
um lado, tudo o que € igual ou superior & mente que exerce seu natural senhorio e acha-se dotada
de virtude ndo pode fazer dela escrava da paixao, por causa da justica, por outro lado, tudo o que
lhe é inferior tampouco o pode, por causa dessa mesma inferioridade, como demonstram as
constatacGes precedentes. Portanto, ndo ha nenhuma outra realidade que torne a mente cumplice
da paix&o a nao ser a prépria vontade e o livre arbitrio” (De lib. arb., 11, 11a, 21c).



32

obras, desde aquelas que tém como centro a prépria vida moral humana, quanto
aguelas em que comenta brevemente, compreendendo Sermofes, Cartas e
Opusculos das quais nos utilizaremos. A reflexao ética esta inserida desde o cerne
de suas “Confissbes”, onde, ao confessar-se a Deus, Agostinho lanca de uma
rememoracao de seus atos passados diante de sua vida presente e da eternidade.
Nosso Filosofo faz um mea culpa por seus varios atos desregrados, como por

exemplo, quando recorda os pecados de sua infancia:

Ouve-me, Senhor! Ai dos pecados dos homens! E um homem que
assim fala; e dele te compadeces, porque és o seu Criador, e ndo o
autor do seu pecado [...]. Meu procedimento era entdo repreensivel,
mas como nao teria podido compreender as reprimendas, nem a
razdo nem os costumes permitiam que eu fosse reprovado (Conf., I,
7,11).

E continua:

Quero recordar as minhas torpezas passadas, as corrupgdes de
minha alma, ndo porque as ame, ao contrario, para te amar, 6 meu
Deus. E por amor do teu amor que retorno ao passado, percorrendo
0s antigos caminhos dos meus graves erros. A recordagao € amarga,
mas espero sentir tua dogura, dogura que ndo engana, feliz e segura,
e quero recompor minha unidade depois dos dilaceramentos
interiores que sofri quando me perdi em tantas bagatelas, ao afastar-
me de tua Unidade (Ibid., Il, 1,1)

Qual a intencdo de relembrar suas torpezas diante de si mesmo e de
Deus, aquele observador onisciente? A tomada de consciéncia de seus maus
costumes renova a alma na busca pelo que é realmente desejado por ela, a saber,
Deus. Nao podemos aqui enxergar as confissbes de Agostinho simplesmente como
uma forma de escrdpulo angustiante em que o réu presta contas ao juiz, pois ndo
teria esse ato utilidade alguma, caso ndo obtivesse dele um beneficio ético-moral
essencial e extremamente urgente. O ser esta disperso por suas mas escolhas, é
necessario sair da confusdo e ignorancia de si mesmo a fim de aproximar-se
daquela Unidade que o colocara na tensdo espiritual e intelectual conveniente aos
seus atos futuros, para que a vida corrupta se torne honesta, para que o erro se
converta em acerto, para que o pecador se torne, enfim, homem verdadeiramente,
tal qual Deus o projetou. As Confissdes se tornam, entdo, ndo apenas um livro, ou
uma autobiografia espiritual, mas um método inicial e comum a todos a abstragéo de
valores universais. Quando penso na degradacdo que me trouxe a injustica e a

compreendo, desejo a suma Justica; quando enxergo os adultérios e a impureza,



33

desejo a pureza. Desse modo, é a partir da reflexdo pessoal que o proprio Agostinho
empreende que tiramos a licdo de um indispensavel um esquadrinhamento ndo s6
dos atos concretos, mas dos valores necessarios a vida do homem.

No decorrer desse empreendimento reflexivo, o individuo redescobre
justamente aquela ordem moral delineada pelo Criador desde a eternidade. Ordem e
moral estdo ligados intimamente nesse processo do desejo de uma vivéncia ética
individual, que acarretara em uma harmonica vivéncia social, como veremos no
capitulo posterior. Sem o conhecimento da ordem, ndo ha, apesar dos valores
encontrados, guia no empreendimento dos atos, ou melhor, os valores e sua pratica
ordenardo o homem nessa realidade hierarquica, tudo isso em busca da Vida Feliz.

Assim diz os comentadores Philotheus Boehner e Etiénne Gilson:

A natureza, a vida, o cosmos, enfim, sdo perfeitamente ordenados.
Tudo é regido pela lei natural, pelo numero e pela proporgdo. O
resultado é uma ordem admirdvel, apta a deleitar a vista e o
entendimento. Esta ordem é o efeito da vontade divina, que € a lei
interna regendo as criaturas em harmonia com as normas eternas da
divina sabedoria. Pois, como vimos, ha uma unido intima entre o
namero ou principio da ordem, e a sabedoria [...] Donde se segue
gue as normas da razdo e da vontade remontam a mesma fonte.
Ambas possuem, por isso, a mesma validade, a mesma evidéncia e
a mesma necessidade (2009, p. 187).

Vontade e intelecto se unem na retomada de uma vida moral digna do
proprio homem. Os valores que regem a vida moral, também regem a vida
intelectual, donde sdo parceiras nesse caminhar a vida plena'®. Dessa forma, teoria
e pratica ndo podem separar-se na vida concreta do homem, pelo fato de o senso
comum esta, também, imbuido de vicios e desvios morais provenientes do pecado,
apesar de preservar algo de sdo na vivéncia social. Essa reflexdo esta notoriamente
relacionada com a fé a qual o Filésofo se submete. Um Agostinho que acreditasse
no cristianismo e principia-se uma reflexado ética fora da revelacdo e somente usa-se
do que hoje se denomina laicismo, geraria uma confrontacdo ou contradicdo nos
escritos metafisicos e teologicos do mesmo, com uma maneira de viver fora daquilo
gue diversas vezes defendia. Portanto, a reflexdo ética-moral de Agostinho

necessariamente € cristd. Contudo, ndo podemos atribuir a ética agostiniana um

18Etienne Gilson (2007, p. 243) ajuda-nos a compreender ainda mais este ponto: “Ao submeter-se a
sabedoria, o pensamento se ordena para seu fim; por isso se torna capaz de ordenar para ela as
acOes do homem e de lhes conferir seu carater de moralidade. Quando se coloca em seu lugar, 0
pensamento sabe como dispor todas as coisas no lugar que lhes pertence e de que maneira se
comportar com relacdo a elas. O primeiro efeito desse desenvolvimento inicial € que, a partir de
entdo submetido a agéo reguladora das ideias, o pensamento julga tudo do ponto de vista de Deus”.



34

total dogmatismo teoldgico sem bases filoséficas!®. Sim! Como catélico, o Bispo de
Hipona cré nos dogmas revelados, e nao poderia ser de outro modo, mas o filésofo
Agostinho parte da vida concreta do homem de modo que n&o € uma ética feita para
0s anjos, claro que estes ndo precisam de reflexdo moral por j& se encontrar na
perfeicdo. Apenas o0 homem entre todas as criaturas merece um olhar especial no

modo de vida que deve levar.

19 podemos dizer, de maneira um tanto simplista, que a perspectiva ética elaborada por Santo
Agostinho deriva de duas fontes fundamentais: a absorcdo da filosofia classica e da doutrina
cristd. Na filosofia antiga, especialmente na cidade de Atenas, as teorias éticas fundamentais
estéo nas figuras de Sdcrates, “que com admiravel agilidade dialética e cortesia sutil ridicularizou e
confundiu a estulticia dos ignorantes que opinavam saber algo mesmo das questdes morais, fito
em que pareceria por o intento, ora confessando-se ignorante, ora dissimulando a prépria ciéncia”
(De. civ. Dei, VI, 3); Platdo, o qual “destacou-se pelas vivas claridades da gléria mais legitima e
ofuscou os demais” (lbid.,VIIl, 4) os Sofistas e Aristételes. Destacamos também os neo-platdnicos
Plotino, que “avantaja-se a todos os intérpretes de Platdo” (Ibid.,IX, X) e Porfirio “grande espirito”
(Ibid., X, 32), pelos quais Agostinho recebeu a filosofia platdnica. Além de Cicero, “cuja linguagem
— mas ndo o coragdo — é quase unanimemente admirada” (Conf., Ill, 1V, 8); Varréo, o “mais
sabio”(De. civ. Dei, lll, 4); Salustio, “o historiador” (lbid., I, 1), Hermes Trimegistro que “pensou e
escreveu diversas coisas sobre os demoénios” (lbid., VIII, 13), Séneca (lbid.,VI, 11) , dentre outros.
A reflexdo filoséfica sobre a agdo humana em Santo Agostinho, deriva de uma sintese de varios
filosofos pertencentes a estes periodos e a fé Cristd em que cria, defendia e investigava.



35

3 O AMOR COMO FORCA MOTRIZ DO AGIR HUMANO

O amor € o principio da moral que move o ser humano ao desejo de algo,
€ a forca que obriga o individuo a dar-se a alguém, pois “trata-se de um apetite
natural” (Ep. 140, 3.4) do homem, é o impulso moral, de modo que constitui um erro
e um empreendimento impossivel apartar o homem do amor. Sendo o desejo
(appetitus) uma potencia da natureza humana, seria estéatico, ou melhor, direcionar-
se-ia como um homem sem a visdo que anda, busca, mas ndo sabe o qué, ndo sabe
onde, caso nao fosse guiado por essa forga, peso ou tendéncia que chamamos de
amor. Desejo, portanto, vem colocar-se como potencia vinculante ao amor. O desejo
sem sempre se expressa em amor, mas todo aquele que ama tem desejo. Vontade
e amor estdo intimamente ligados na condicdo atual do homem, embora essa
relagdo manifeste-se plenamente em sua realidade ontoldgica, pois ele foi criado no

amor perfeito de Deus. No que toca as duas realidades, nos fala Josefa Rojo:

A ordem antropolégica [...] o homem pode aceitar ou nao a lei que se
apresenta. Também neste plano existe — obviamente — um amor que
se corresponde com essa ordem, que é o de seu préprio querer livre.
Agora bem, existe uma diferengca fundamental entre o &ambito
ontol6gico e o ambito das a¢bes voluntarias, em que nao se trata de
padecer a lei, mas de queré-la e colaborar com seu cumprimento.
Em consequéncia, tudo depende da adesédo que o homem toma para
fazer reinar em si mesmo esta ordem que ele vé imposta por Deus
na natureza (2009, p. 60)%.

A questdo fundamental para Santo Agostinho ndo é se devemos amar,
mas o que devemos amar e a intensidade que damos ao objeto. A forma correta ou
ndo do amar gerara consequéncias boas ou ruins ao homem. O amor ndo nos
prende ao que é caduco, mas também nao nos permite agir desenfreadamente. So
dirigindo o amor a um bem eterno, poderd o homem ser plenamente feliz. Ndo ha
objeto mais digno de amor que Deus, visto que ele ndo detém perecimento, como 0s
objetos mundanos, e por isso todos os outros bens se dirigem a ele. “O Criador, se é

verdadeiramente amado, isto é, se € amado Ele e ndo outra coisa em seu lugar” (De

20“g| orden antropolégico [...] el hombre puede aceptar o no la ley que se le presenta. También en
este plano existe — obviamente — un amor que se corresponde com esse orden, que es el de su
propio querer libre. horabien, existe una diferencia fundamental entre el &mbito ontolégico y elambito
de las acciones voluntarias, em las que no se trata de padecer la ley, sino de quererla y colaborar
com su cumplimiento. Em consecuencia, todo depende de la decision que el hombre tome para
hacer reinar em si mismo este orden que el ve impuesto por Dios em la naturaleza” (ROJO, 2009, p.
60 - traducdo livre).



36

civ. Dei, XV, 22) nos dara a felicidade, pois Nele mesmo estd a vida feliz.
Ressaltando que ndo somos nds que amamos ao Ser Supremo primeiro, foi Ele que,
dando-nos a existéncia, foi para conosco benevolente. Essa benevoléncia constitui o
amor mais elevado, como ressalta o Apostolo (1 Cor. 13), pois entre todas as
virtudes a Caritas, Caridade, é a maior. A caridade, pois, tém inicio em Deus e, como
fonte de afetos, se desdobra sobre o homem e seus pares.

O amor € inscrito como um dos elementos fundamentais na filosofia moral
de Santo Agostinho, e isto podem atestar varias de suas obras, dentre as quais
destacamos as Confissbes, onde poderemos enxergar o0 amor encarnado na vida
mesma do Filésofo. Assim nos diz ele, fazendo uma prece a Deus: “concedei-me o
que amo, porque estou inebriado de amor” (Conf., Xl, 2); “Dai-me o que amo, pois
V6s me concedestes esta graga de amar” (lbid., XI, 22); perquirindo sobre as
tempestades vitais do ser humanos, afirma: “O lugar do descanso imperturbavel esta
onde o0 amor nao é abandonado, a ndao ser que o amor nos abandone” (Ibid., IV, 11);

e relembrando seus anos de juventude infere: “Que coisa me deleitava sendo amar

e ser amado?” (Ibid., Il, 1), além de lamentar que “era para mim mais doce amar e
ser amado, se podia gozar do corpo e da alma da pessoa amada” (lbid., Ill, 1); e
finalmente:

O corpo, devido ao peso, tende para o lugar que lhe é préprio,
porque 0 peso nao tende sé para baixo, mas também para o lufar
gue lhe é proprio. Assim o fogo encaminha-se para cima, e a pedra
para baixo. Movem-se segundo o seu pelo. Dirigem-se para o lugar
que lhes compete. O azeite derramado sobre a agua aflora a
superficie; a agua vertida sobre o azeite submerge-se debaixo deste:
movem-se segundo 0 seu peso e dirigem-se para o lugar que lhes
compete. As coisas que nao estdo no proprio lugar agitem-se, mas,
guando o encontram, ordenam-se e repousam. O amor é 0 meu
peso. Para qualquer parte que va, é ele quem me leva (lbid., XIII,
9 — destaque nosso).

A realidade do amor é imprescindivel para o viver. Agostinho, em
relacdo do amor com outras virtudes, infere uma submissédo hierarquica da fé para
com o amor, a fim de demonstrar que o amor nao pode, de modo algum, ser deixado
de lado em vista de outra virtude. O amor rege 0 homem porque ele ndo pode,
ontologicamente e temporalmente, desvirtuar-se sendo pelo préprio amor. Ademais,
apesar de a vontade do homem ser livre, como demonstramos acima, ela ndo rege a
si mesma como elemento primordial da vida humana. O que rege aquela vontade

livre que faz com que o homem se degrade ou eleve-se ao Ser? O amor. Onde



37

apontar esse amor, estara a vontade do homem e, consequentemente, suas acoes.
E no amor, segundo Agostinho, que se encontra até a forca para fazer o improvavel,
como amar os inimigos. Em relagdo ao proximo, o amor ndo faz escolhas, acaso
pode o homem, amando seu inimigo, deixar de amar os amigos? Claro que ndo. O
amor compreende todos 0s objetos que se integram a si. Deixemos o Filosofo falar,

no Comentario aos Salmos:

Acaso a caridade te permite fazer algum mal a quem amas? Talvez
certamente ndo facas mal, mas tampouco fazes bem. Por ventura a
caridade ter permite ndo ajudar no que podes a quem amas? Nao se
trata da caridade que roga ainda também pelos inimigos? Logo,
abandonara ao amigo o que deseja bem para seus inimigos? Assim,
pois, se a fé se encontra sem caridade, se acha sem obras. Para que
ndo te molestes pensando sobre as obras da fé, adiciona a
esperanca e 0 amor ou caridade e ndo penses que coisa facas. O
amor pode estar ocioso? Que coisa obra mal em certos homens se
nao € o amor? Apresenta-me um amor desocupado e 0cioso. As
maldades, os adultérios, os crimes, os homicidios, todas as
desonestidades, ndo as executa do amor? Purifica teu amor (Enarr.
in Ps., XXXI, 2, 5).

Purificar o amor, eis como caminharemos de maneira reta neste mundo.
Ainda que o amor seja 0 principio que move a vontade do homem, néo pode ele se
voltar ao que esta fora da ordem humana. E necessario que seja purificado dentro
de uma realidade espiritual. Nao adianta amarmos de maneira desregrada, assim
estamos desvirtuando a prépria funcdo do amor, a qual seja: direcionarmo-nos
aquela Vida Feliz que tanto desejamos naturalmente. Quando praticamos o
adultério, por exemplo, usamos de nossa vontade amando aquilo que deveriamos
repelir por amor ao Ser, fonte de nosso ser. O desvirtuamento da ordem moral na
ordem cosmoldgica e transcendente, tem origem no amor desordenado mediante a
cegueira filauciosa?! que temos de nos salvar, mas descambamos em degradacao.
Purificamos nosso amor quando amamos de maneira correta. E justamente isso que
Agostinho faz em sua obra Sobre a Doutrina Crista, e € dela que trataremos a partir
agora. Mas antes entronizaremos a obra nos escritos de Agostinho e de como

utilizaremos a mesma.

210 termo filaucia foi usado por Sdo Jodo Climaco para explicar a origem de todos 0s nossos vicios.
E uma espécie de doenca da alma primordial. Assim nos explica Paulo Ricardo de Azevedo Junior:
“E proprio de o homem amar, como é préprio da luz iluminar. Esta verdade ressoa em nossos
coracdes como evidente e, ao mesmo tempo, dificil de acreditar. Ao ouvi-la, sentimos um forte apelo
para alcar um vdo na arriscada aventura de amar. Mas dentro de n6s — melhor ainda, diante dos
nossos olhos — encontramos a evidéncia patente de nossa fragilidade: espécie de forca que nos
leva a chafurdar na lama. A grandeza de nosso chamado contrasta clamorosamente com a miséria
de nossa situagao” (2008, p. 17).



38

3.1 O AMOR NA CONCEPCAO CLASSICA GRECO-ROMANA E A EXPANSAO
DO CONCEITO POR SANTO AGOSTINHO

Intentamos problematizar a concepgcdo Agostiniana de amor como
fundamento que direciona as ac¢fes humanas. Em contra partida, surge um
obstaculo que deve ser transpassado, a saber, o problema de linguagem. De fato, o
termo “amor” € dito de diversas formas e muitas vezes usam-no de maneira
abusada, por exemplo, quando justificam atrocidades em nome de algo. Nao
podemos prescindir, pois, a forma que essa palavra assume nas diversas insercdes
culturais e terminolégicas que podem assumir. Lembremos a larga esfera semantica
da palavra amor: fala-se de amor entre amigos, amor a patria, amor ao trabalho,
amor a si mesmo, amor familiar, amor entre homem e mulher, este Gltimo assumindo
um lugar importantissimo na histéria humana tanto numa questao biolégica quanto
afetiva; O que devemos compreender é se as diversas formas de amor se integram
numa sé concepcdo, ou, opostamente, se referem a realidades distintas entre si,
mas delineadas por um sé termo? E mister, portanto, expormos as principais
concepcdes dos autores e fontes mais proximos de Agostinho.

O amor se diz de muitas formas. O que definird esta forma é seu objeto,
pois 0 amor tende a unir quem ama ao amado. Em uma andlise biografica de
Agostinho, encontramos aquele espanto filoséfico diante de uma nova forma de
amor. De fato, o Hiponense se deixa impressionar, ap0s sua conversao, com a
concepcao dita joanina de amor, retratada na expressao “Deus é amor” (1Jo 4, 8). O
porqué de tanto espanto? Mesmo convertido, Agostinho permanece ligado a filosofia
grega que desenvolveu a concepgcao de amor como eros. Assim, devemos explicar
ndo s6 as definicbes de amor encontradas na Sagrada Escritura, mas também na
concepcao filosofica greco-romana.

Como aponta Joseph Ratzinger (2005) “Os gregos [...] viram no eros
sobretudo o inebriamento, a subjugacéo da razdo por parte duma loucura divina que
arranca o homem das limitagdes da sua existéncia e [...] faz-lhe experimentar a mais
alta beatidude. Platdo faz elogios ao amor no Banquete por meio da mulher de
Mantinéia apontando a func¢éo educativa do amor (209 a-e) como impulso do homem

na busca do bom, belo e justo (210 a-d). Portanto, o amor delineado, principalmente



39

por Platdo, é expressdo da bondade referida a moralidade humana, aos atos do
homem em busca de algo que o forma, que o eleva. Nesta esteira também se

encontra Plotino:

O amor entendido como estado da alma situa-se na raiz do problema
da ascensao para Plotino: ao mesmo tempo em que todo “estado da
alma” (pathos) enraiza-se no sensivel, e por isso caracteriza um
movimento da alma em direcao as belezas daqui, todo amor, seja ele
um eros daimon ou divino, constitui um movimento em dire¢cdo ao
alto, que passa por um reconhecimento do estatuto ontologico das
imagens da beleza, e por conseguinte, das belezas superiores,
podendo conduzir & forma da beleza e ao que estéa além (OLIVEIRA,
2013, p. 93)

Por sua vez, Cicero, fildsofo romano caro a Agostinho, emprega o termo
amicitia para designar a ligacao afetiva e social entre individuos e pietas na devocao
aos deuses. No primeiro caso, sendo 0 que nos interessa por expressar a relagéo
afetiva de um individuo para o outro, correspondendo ao philia, a definicdo
ciceroniana se caracterizava pela relacdo imanente que os homens socialmente
mantinham entre si, justamente esse tipo de concepc¢ao classica da filosofia romana
absorvida por Agostinho, o motivo do espanto ao conhecer a concepgao neo-
testamentaria de amor, como assevera Maria Manuela Brito Martins trazendo a tona
outro comentador, Maurice Testard:

Na verdade, o conceito de amizade em Cicero repercute, afinal, a
sua forte inspiracdo na nocgdo de philia aristotélica e, por isso, de
toda a tradicdo grega antiga. Por sua vez, Cicero sera a fonte de
transmissdo deste ideal grego, para o0 mundo latino cristdo. No
entanto, apesar de ser opinido largamente difundida a de que a
amizade em Agostinho possui uma forte inspiracdo no pensamento
classico, particularmente em Cicero, ela é contrariada pelos
resultados apresentados por Maurice Testard, que assinala

unicamente nove citacbes de Cicero na obra de Agostinho
(MARTINS, 2012, p. 211).

A Sagrada Escritura detém trés concepgbes de amor: gl
(phila);epolleros) e ayarn (dgape). O amor philia se caracteriza pela amizade
afetuosa de um individuo para com outro, seja no plano familiar. Jodo retorna nos
evangelho a esse amor na “relagdo de Jesus com seus discipulos” (RATZINGER,
2005), por exemplo. O amor eros, € o amor que Agostinho relembra em sua
juventude quando se deleitava ao amar desejando o corpo da pessoa amada. E o
amor entre o homem e uma mulher, manifestado nos desejos sensuais, cobicando a

beleza do outro para si. Podemos considerar esses dois como amores estritamente



40

humanos, mas que reflete aquele amor mais elevado e a ele deve dirigir-se. O
terceiro termo, agape, aponta sempre ao amor de Deus para com o0 homem, ou seja,
o amor divino que é benevolente, gratuito, misericordioso e compassivo??; é nesse
sentido que se enquadra o dito joanino “Deus caritas est”, termo usado por
Agostinho inimeras vezes.

Nas definicbes conceituais que Santo Agostinho faz ao amor, o
comentador Arnaldo do Espirito Santo destaca varios ambitos em que pode ser
inserido, a saber: o campo de definicdo, ontoldgico, afetivo, emocional e
gnosiolégico:

Como uma entidade de carater geral que se define no discurso
linguistico pelos substantivos, adjectivos ou expressfes que 0
determinam, H& um amor rectus e um amor pravus; um amor Deie
um amor sui; um amor carnis e um amor spiritualis; um amor [...] que
coincide com o conceito de charitas, um amor do que é eterno, € um
amor que ndo passa de um cupiditas rerum transeuntium; ha um
amor excellentiae que se confunde com a supervia, um amor laudis
gue € 0 mesmo que vangléria; um amor precruniaeqguem por outros
termos, é simplesmente avareza; ha um amor saeculi e um amor Dei,
nas suas duas vertentes de amor hominum erga Deum e de amor
Dei erga homines; ha o amor proximi; ha o amor esuriens do inicio
da viagem mistica para o sumo bem, e o amor fruens, 0 amor que
repousa no objeto amado; ha o amor indissociavel do temor; ndo ha
amor sem dor; ndo ha amor sem Fé e sem esperanga... ha o amor

temperantiae, o amor fortitudinis, o prudentiae [...] (ESPIRITO
SANTO, 2002, p. 101).

Ao aprofundar filosoficamente o tema referido, o Hiponense amplia
socialmente a visdo de amor, saindo puramente de uma relagdo humana e
acrescentando a visdo transcendente de relacdo amorosa. Evidente que Platdo ja
havia expandido tal noc&o, como ja afirmamos. O que Agostinho acrescenta provém
da introjecéo da nocao crista de transcendéncia.

O nexo entre os homens a partir de entdo ndo se baseard apenas nas
relaces estritamente reguladas por sistemas juridicos sociais, mas se fundamentara
primordialmente na relagdo que a Divindade transcendente desdobra para com o
homem e da resposta deste para com Deus. A vista disso, Agostinho tanto
esmiucara quanto alargara a concepcao de amor que até entdo era tomada em sua
época. Mas tal intento passara por uma sintese do Agostinho fil6sofo e cristao,
levando em conta as concepg¢des neo-testamentarias de amor junto com a filosofia

classica greco-romana. Porém, mesmo que em Agostinho encontremos certas

22¢cf, 2Cor 9, 7; Mc 11, 25; Lc, 15, 4- 7; Lc 15, 11 32.



41

variacfes terminoldgicas em relacdo ao amor, podemos atestar que na concepgao
do filésofo todas elas designam um s6 movimento que se qualifica de acordo com a
direcdo tomada. Ao eterno, Deus, felicidade do homem, ele é caritas; neste sentido
também se desenrola o0 amor ao proximo, pois 0 amamos dentro do amor ensinado
pelo préprio Deus, como veremos adiante; quando direcionado estritamente ao
transitorio, ele € concupiditas. Dessa forma, tudo vai depender do objeto que se

busca ou porque se busca.

3.1.1 Seria 0 amor causa da angustia humana ou principio da acdo desenfreada do

homem?

Para Agostinho, pois, de formacdo romana, ao sintetizar a reflexdo
filosofica classica e cristd acerca do amor hum primeiro momento, o amor a Deus -

caritas- , parece ser incompativel com o amor philia ou, até mesmo, o amor eros:

Mas como poderemos amar (caritas) a Deus, se amamos
(concupiditas) o mundo? [...] Ha dois amores: o do mundo e o de
Deus. Se o amor do mundo fizer residéncia em nés, o amor de Deus
ndo podera entrar. Que se andaste o amor do mundo e tenha
morada em nds o amor de Deus... Se antes amavas 0 mundo nh&do o
ames mais. Quando esvaziares o coracado do amor terreno, hauriras
o amor divino. E nele logo comeca a habitar a caridade da qual
nenhum mal pode proceder... Escutai aquele que quer limpar o
campo: ‘ndo ameis o0 mundo, nem o que ha no mundo. Se alguém
ama o mundo nédo esta nele o amor do Pai (I Jo 2, 14) (Enarr. in 128
ep. Joan., Il, 8b). %

Em vista disso, configura-nos certa rejeicdo do amor que podemos legar
aos bens temporais. De forma que, o processo de ascese moral rumo ao Divino
devera passar por um desprezo do que é temporal. Caira Agostinho novamente na

doutrina maniqueista de desprezo total da matéria? A hierarquia dos bens, desse

modo, obrigaria 0 homem ao desprezo de si mesmo, ao seu préximo, aos meios de

B“pero ¢cémo podemos amar a Dios, si amamos al mundo? [...] Hay dos amores: el amor del
mundo y el amor de Dios. Si habita el amor del mundo, el amor de Dios no tiene lugar de acceso;
retirese el amor del mundo y entre a habitar el amor de Dios; que el mejor ocupe el lugar. Amabas al
mundo, no lo ames. Cuando hayas achicado de tu corazén todo el amor terreno, sacaras de alli el
amor divino, y comienza ya a habitar la caridad de la que no puede derivar ningdn mal. Escuchad,
pues, ahora las palabras de quien limpia. Halla los corazones de los hombres como si fuesen un
campo, pero ¢.en qué estado encuentra el campo? Si lo encuentra lleno de maleza, la arranca; si lo
halla limpio, entonces planta. Alli quiere plantar un arbol, la caridad. ¢ Y qué maleza quiere arrancar?
El amor del mundo. Escuchale arrancando la maleza: No améis el mundo -asi sigue el texto- ni lo
gue hay en el mundo. Si alguien ama al mundo, el amor del Padre no esta en él”.



42

sobrevivéncia, tudo isso justificado pela resposta que deveriamos oferecer ao amor
gue o Sumo Bem nos propicia gratuitamente, o amor dilectio (dilecdo de Deus para
com o homem), o qual salva a criatura do erro e a aperfeicoa na aproximacgao do Ser
Absoluto? A matéria seria, dessa forma, um percal¢co no caminho do homem rumo a
vida feliz, ao eterno? Assim sendo, o amor (caritas) que impulsiona o homem a Deus
refletiria a angustia de viver em meio aos bens terrenos, reverberando numa
constante autopuni¢cdo por quaisquer respingos de amor dirigidos as criaturas
temporais. O prazer que essas mesmas criaturas concedem seria objeto de
autocondenacéo rigorosa; e como ficaria a relacao eroética entre homem e a mulher?
Seria, também, pecador aquele que acumulasse bens temporais? Toda a felicidade
temporal, seja qual for o tipo, se transfiguraria imediatamente em tristeza profunda.
A vida seria apenas um mar de tentacdes e tristezas, das quais 0 homem né&o
poderia se apartar sendo por uma vida de total rentincia? O eros e o phillia sdo
apenas aspectos diferentes da concupiditas, o0 amor as trevas, o0 amor apartado da
verdade, fruto do pecado e causa da promiscuidade, egoista e sensual, avarento e
luxuoso?

Seriam essas as consequéncias imprescindiveis, ou algumas delas, se o
amor agostiniano ndo contemplasse as criaturas como dignas de amor. Destarte,

Agostinho, no tratado Sobre a Cidade de Deus, ensina que:

uma vez por todas, foi-te dado somente um breve mandamento: Ama
(deligo) e faze o que quiseres. Se te calas, cala-te movido por amor,
se falas em tom alto, fala por amor; se corriges, corrige por amor; se
perdoas, perdoa por amor. Tem no fundo do coracgéo a raiz do amor:
dessa raiz ndo pode sair senéo o bem (De civ. Dei, VII, 8).

A expressao “Ama e faze o que queres”, tomada isoladamente, denotaria
uma mudanca de compreensao total da acdo humana fincada no amor. A conotagéo
manifestada em tal trecho apontaria para um agir livre do homem. Nao importa o que
fizermos, mas se nossa conduta encontrar-se estreitamente enleada ao amor,
poderemos estar seguros da impecabilidade moral do ato. O amor ndo é mais o
motivo da angustia terrena, do desprezo de si, do outro e dos bens materiais, mas a
liberdade total do agir humano dentre as criaturas. O amor, entdo, constituiria como
principio moral justificante das escolhas humanas, sejam elas quais forem, e o
agente estaria desobrigado a qualquer julgamento posterior ao ato, muito menos
passaria por um processo apreciativo sob o ponto de vista consequencial negativo

que determinada postura postergaria a vida social, seria 0 amor a causa da



43

libertinagem dos homens? Se a importancia é redirecionada a intencionalidade do
desejo fundamentado pelo amor, individuo algum ser& passivel de julgamento moral,
a elaboracao de leis juridicas ndo deteria sentido algum, ao individuo seria apenas
exigida a atitude amorosa aquele ou este objeto, enfim, sua autodefesa seria
suficiente diante dos homens. Do amor como germe da angustia temporal,
passamos a concepcao justificadora das acdes humanas imunes ao julgamento e
até mesmo a puni¢do moral.

Partindo do prisma refletido acima, no amor estaria toda a causa dos
maleficios morais ao qual o homem esta destinado a perecer, mas também seria o
motor da liberdade desenfreada engendradora da desordem entre os homens. O
amor, assim, seria 0 motivo das mas a¢fes humanas. Contrapondo ao primeiro
ponto, o préprio Agostinho afirma que “cada gota de tempo me é preciosa” (De civ.
Dei, VI, 6). Ao ser inquirido por sua razao nos Soliléquios se “gostas de viver?”, e
tendo dito: “Confesso que sim” (Sol., Il, 1), Agostinho retrata que o viver € um dom
que o homem possui, revelando que a vida temporal ndo € composta restritamente
por males e sim caracteriza como um dom presenteado ao homem, ou como adverte
Jorge Gutiérrez: “esse gosto de viver de Agostinho... este gosto pela vida, tinha
relacdo com sua procura da felicidade” (GUTIERREZ, 2010, p. 121), pois, como
Agostinho mesmo afirma: “todos os homens querem possuir a vida feliz” (Ep., 130, 4,

9). Também em sua obra Sobre a Cidade de Deus afirma:

E pensamento unanime de todos quantos podem fazer uso da raz&o
gue todos os mortais querem ser felizes. Mas quem é feliz, como
tornar-se feliz, eis o problema que a fragueza humana propde e
provoca numerosas e interminaveis discussées (De civ. Dei, X, 1).

Ha uma dualidade de perda®* e preenchimento na vida do ser humano,
donde tal problemética tem cerne nos objetos temporais, pereciveis, passageiros, e,
qguanto a isso, relembra Agostinho que se a ele “sorria alguma ventura, sentia
nauseas em apanha-la porque ela voava no mesmo instante em que ia agarra-la”
(Contf., VI, 6), compreendendo a inquietude constitutiva do homem nessa vida. Logo,
a vida é um bem; a qualidade da vivéncia humana dependera do valor que cada

individuo proporciona a este ou aguele objeto.

24ponderando a respeito da felicidade temporal, precedente dos bens temporais, Martonio Barreto
Lima infere que “todo ter € ameacado pelo medo da perda. Uma vez que o ‘futuro nada mais é do
gue o ainda ndo-presente, que ameaca e preenche” (LIMA, 2007, p. 148)



44

Opondo a suposicdo do amor como elemento originario da acao livre e
desenfreada do homem, evocamos a recordacdo de Agostinho: “quando amei a
minha morte, amei 0 meu pecado” (Conf., |, 6). De fato, vemos que o préprio Filésofo
admite a possibilidade de amar o que € nocivo para a vida do homem, nesse caso a
morte e o0 pecado. Agostinho ainda condena ferozmente o homem que ama
desenfreadamente os abjetos, advertindo que seriam “preguicosos, mortos
detestaveis, miseraveis seriam os homens se ndo amassem. Amem, mas vejam 0
gue amam (De civ. Dei, XV, 15).

Nao € no amor desenfreado que se atingira a “felicidade verdadeira”, pois
“ser homem ou mulher de bem, significa amar o que deve ser amado e ndo amar o
que ndo deve ser amado” (GUTIERREZ, 2010, p. 131), de modo que “a felicidade esta,
entdo em amar as coisas certas, as pessoas certas, os lugares certos” (Ibid.). Devera
o homem tomar cuidado com o que ama para nao perder sua dignidade, honra e
felicidade: “muitos, amando o que ndo se deve amar, sao miseraveis; e mais
miseraveis ainda, quando dele gozam” (De civ. Dei, VIl 8), de maneira que “o amor,
que faz com que a gente ame bem o que dever amar, deve ser amado também com

ordem; existira em nos a virtude que traz consigo o bem viver” (De civ. Dei, XV, 22).

3.1.2 O amor como impulso rumo a Veritas Beatitude

O grande medievalista Etienne Gilson assevera que para a filosofia
agostiniana “todos os homens querem a felicidade” (2007, p. 17), portanto o objetivo
das acdes humanas é a a vida feliz , conceito que virou titulo de um dos primeiros
escritos de Agostinho, De Beata Vita. Nele, reflete acerca do fim de todos os
desejos do homem e, por conseguinte, de suas a¢fes. O homem vive
temporalmente inquieto (Cf. Conf., I, 1, 1), e assim subsiste nesse mundo até o
verdadeiro objeto realizador de sua felicidade - Deus. Agostinho inquire: para
alcancar a felicidade o homem deve “obter tudo quanto pode querer, a sua
vontade?” (De beat. vita, Il, 1, 11). E respondendo a mesma pergunta, certifica ser
“necessario que se procure um bem permanente, livre das variagdes da sorte e das
vicissitudes da vida. Ora, ndo podemos adquirir a nossa vontade, tampouco
conservar para sempre, aquilo é perecivel e passageiro” (Ibid.). No tratado Sobre a
Cidade de Deus, nosso Filésofo afirma que “embora toda criatura possa ser feliz, a

que pode sé-lo ndo o pode por si mesma, mas por aguele que a criou” (De civ. Dei,



45

XIl,1). O homem deverd amar apenas e, acima de tudo, Aquele que o criou. No
didlogo sobre a vida feliz, Agostinho passa a refletir sobre os bens passageiros e a
falta que eles marcam na alma humana, impedindo que o amante seja plenamente

infeliz, mesmo que a certeza da presenca constante do bem fosse garantida:

Ainda que alguém tivesse a certeza de néo perder tais bens frageis,
contudo, nunca viria a se contentar com o0 que j& possuiu. Portanto, a
pessoa seria infeliz pelo fato de querer sempre mais [...]. Por
conseguinte, estamos convencidos de que, se alguém quiser ser
feliz, devera procurar um bem permanente, que ndo lhe possa ser
retirado em algum revés de sorte [...]. Logo, quem possui a Deus é
feliz (De beat. vita, Il, 11).

Toda a felicidade esta fundamentada em Deus, ou melhor, a
“verdadeira felicidade” é a posse de Deus. Claro que posteriormente, como
estudioso rigoroso, surgira uma nova questao, a saber, “quem possui a Deus?” (De
beat. vita, I, 12). Apds trés definicbes de seus discipulos, a de que possui a Deus
“‘quem vive bem”, “quem faz o que Deus quer que se faga” e “quem nao tem em si o
espirito imundo”, a resposta vira no capitulo seguinte. Nosso Filésofo explica que as
trés respostas na verdade se completam para concluir que “quem busca a Deus o
tem benévolo, e quem possui a Deus de modo benévolo é feliz” e que “todo o que se
afasta de Deus, por seus vicios e pecados, ndo somente ndo é feliz, mas sequer
goza de benevoléncia de Deus” (De beat. vita, Ill, 21). O que busca a felicidade,
busca a Deus; o que busca a Deus o tera “presente como amigo (philos, amisticia)’
(De beat. vita, Ill, 19) e, portanto, essa amizade de Deus para com o homem é
condicao de felicidade, bem como a reta resposta para com tal amor. Tal amor parte
primeiramente de Deus, e por isso é que o homem deve corresponder tal amor.
Esse amor, apesar de ter conotacdo menos elevada, é sindnimo de
caritas, caridade. Assim, analisaremos a conotacdo importante que tal termo ou

forma de amor, tera na visdo agostiniana.

3.1.3 O amor como Caritas: a elevagdo do amor humano ao divino

Ja afirmamos aqui, dentre as varias conotac¢des analisadas por Agostinho
em sua obra literaria, que o termo amor pode expressar tanto o verdadeiro fim —
caritas — Deus, quanto se encerrar erroneamente nas criaturas — concupiditas.
Também analisamos o tipo denominado como amicitia que corresponde ao termo

grego philia encontrado no Novo Testamento, ou seja, 0 amor de um individuo para



46

outro individuo sem desejo sensual (eros), mas como fundamento das relacbes
entre os homens, bem explanado por Cicero, o qual Agostinho absorve. Vamos
agora expor o sentido mais elevado do amor, denominado como Caritas.

Antes de tudo, ressaltamos que o apéstolo Sdo Jodo, em sua 12 Epistola,
expressa tanto o amor de Deus, quanto o amor dos homens para com o Criador com
o termo Agape, o qual, na traducdo Vulgata é traduzido por dilectio ou caritas. A
versdo que Agostinho trabalhava quando da produgédo do “Comentario a 12 Epistola
de S&o Jodo”, traduzia apenas por dilectio, mas que o Filésofo comenta também

como caritas como, por exemplo:

Se habitar o amor?® no mundo, ndo ha por onde entre o amor de
Deus: va-se embora o amor do mundo e habite o0 amor de Deus. Que
o0 melhor tome o lugar. Amavas o mundo, ndo ames o mundo.
Quando esvaziares o teu coragdo do amor terreno, absolveras o
amor divino; e comecgara logo a habitar a caridade, da qual nada de
mau pode derivar (Enarr. in 12 ep. Joan., Xlll, 5 - destaque
N0SS0).

E de se presumir, pois, que Agostinho compreendia o termo destacado no
mesmo sentido do termo grego Agape, ou seja, o amor divino, como expressa o
mesmo Apdstolo na expressao Deus caritas est (1Jo. 4, 8). Pois bem, em relacéo a

caritas, o proprio Agostinho define no Comentario a 12 Epistola de S&o Jo&o:

Na verdade, ndo devemos desejar que haja miseraveis para termos
ocasido de realizar obras de misericérdia. Tu das pdo a quem tem
fome, mas melhor seria que ninguém passasse fome, que nao
tivesse ninguém para dar! Vestes o que esta nu. Aprouvesse ao céu
gue todos fossem vestidos e que essa necessidade ndo se fizesse
sentir! ... Suprime as caréncias e as obras de misericérdia cessarao.
Quer dizer que o ardor da caridade cessara? Mais auténtico é o amor
gue dedicas a pessoa feliz, que néo precisa de teus dons. Bem mais
puro serd esse amor e bem mais sincero. Isso porque, prestando
servico a um necessitado, talvez desejes te exaltar diante dele e
gueiras que te seja reconhecido aquele que deu origem a tua boa
acdo. Ele esta carente, tu Ihe das parte de teus bens, e por que das,
tu te imaginas superior aquele a quem das. Deseja, ao contrario, que
ele te seja igual! Isso para que ambos estejam sujeitos Aquele a
guem nada se pode dar (Enarr. in 1% ep. Joan.,Xlll, 5 - destaque
Nosso)

BCom “amor no mundo”, Agostinho designa todas as trés formas de amor, a saber, eros, philia em
vista do agape. O préprio Deus se manifesta amorosamente pelas formas menos elevadas de amor,
desde que o homem se abra a realidade divina. O amor humano € a porta de entrada de Deus. Este
purifica-lo-a, elevando o individuo ao amor divino. No fim das contas, todas as maneiras de amar se
transfiguram em caridade, pois é reflexo da caridade que o préprio Deus tem pela humanidade.



47

Deslindando o trecho acima, compreenderemos o teor completo da
caridade, esse amor que se estende ao necessitado. De fato, a caridade caracteriza-
se pela renancia de um bem que o individuo possui, doando-o gratuitamente a outro
que o carece. E faz parte do ardor caritativo, bem como parte do mandamento
cristdo, ajudar materialmente o necessitado, mas pressupondo que melhor seria ndo
haver qualquer tipo de precariedade na vida humana. Ademais, caso nao
necessitasse o proximo de ajuda, a caridade ndo cessaria e sim tornar-se-ia mais
gratuita e pura, tanto para um quanto para outro, sem divida ou risco de vicio. A
vangléria ameaca transformar o que seria um ato caridoso em vicioso. Portanto,
deve-se desejar que, pelo menos, o outro possua aquilo que possuimos e nao que
ele carega.

Ora, diante de tal escélio, parece-nos que a caridade se assemelha ao
amor phillia, bem como a amicitia ciceroniana. Ndo obstante, € mister destacarmos
novamente que phillia e define como afeicdo que temos para qualquer individuo ou
objeto. J4& a amicitia denota o laco que liga os homens na formacdo da sociedade.
Presumimos, evidentemente, que os homens se ajudem mutuamente nesse
empreendimento que é a vida social, porém a atitude de renunciar um bem em vista
de outro, mesmo que desconhecido, e de doar-se para ele, vem do sentido da
caritas cristd. Além de que a caridade ndo tem fim na relacdo imanente que o0s
homens possuem, mas esta no ato de submissdo “Aquele a quem nada se pode
dar’, Deus.

Voltamo-nos agora a uma obra de Agostinho bem menos conhecida que
aquelas esquadrinhadas nesse trabalho: Enchirdion de fide, spe et caritate (Manual
sobre a Fé, a Esperanca e a Caridade). Tal obra surgiu em resposta a algumas
questdes que o proprio Agostinho apresentou. O texto redigido para seu amigo
Lourenco é de suma importancia por relacionar a caridade com outras virtudes?®,
entendendo virtude como um meio vivencial que o homem trilha em vista de Deus
sob a geréncia da razéo, é a forma de viver e agir que levara o homem ao divino, por
fim, € o meio necessario a Vida Feliz. A virtude, entdo, se realizara plenamente
quando o homem atingir o Criador, perfeicdo de todas as coisas. Também,

Agostinho divide hierarquicamente as virtudes em duas espécies: naturais e

26Emerson Denoti define virtude como “ordem do amor, diz respeito a vivéncia concreta é o maior
através do qual a ordem moral se estabelece nas agdes humanas. Ordem que pode realizar-se
mediante o uso disciplinado da razao [...] ndo € meta em si mesma, é caminho para a verdadeira
felicidade humana que é a visdo de Deus” (2010, p. 100).



48

teologais. As primeiras “sao derivadas da experiéncia e da razao, se referem a um
bem finito, as quais o homem pode chegar pelos principios da natureza” (Enchir., 1.

4). As segundas - fé, esperanca e caridade -,

[...] sobrepassam a experiéncia dos sentidos e que a inteligéncia n&do
péde, nem pode alcancar. Nestas, sem nenhum género de duvida,
devemos crer as testemunhas que redigiram aquela Escritura que
merece ser chamada divina, que puderam ver ou ter conhecimento
destas coisas, bem por seu espirito, bem pelos sentidos, ajudados
pelo Espirito Santo (Enchir., 1. 4).

Nesse sentido, enquadra-se a caritas como virtude teologal, ou seja,
parte de Deus e esta para n6s como doacéo do divino. E por isso que ela sintetiza
quaisquer meios necessarios, ou melhor, todas as virtudes e preceitos necessarios

para se atingir a Deus resumem-se na caridade:

BN

Todos os preceitos divinos se dirigem a caridade, da qual disse o
Apostolo: ‘o fim do preceito é a caridade, que nasce de um coracao
puro, de uma consciéncia boa e de uma fé sincera’. Assim, pois, o
fim de todo o preceito é a caridade, isto é, todo preceito se refere a
caridade (Enchir.,32. 121).

O respeitado agostinlogo Manfredo Ramos, afirma que “as nogbes de
ordem e amor [...] constituem o cerne de toda a doutrina moral e ascética
agostiniana” (RAMOS, 1998, p. 110); e que “o fundamento da ordem natural esta na lei
eterna a qual € a razdo ou vontade divina que manda conservar a ordem na lei
natural e proibe altera-lo” (Contra Faust,. Xll, 27). Assim, a lei eterna esté
fundamentada no amor, pois, como ja demonstramos, o proprio Agostinho o sintetiza
como fim de todos os preceitos. E como o0s preceitos regulam o agir do homem que
tera sua felicidade na visdo de Deus (Deum vindere), a caridade se confunde com a
“verdadeira felicidade”, a posse do bem eterno, o préprio Criador. E nesse sentido
que o Apodstolo Jodo infere sua sentenca “Deus caritas est”, ou seja, aguela caridade
gue perpassa todos os individuos se doa a seus pares, que amam gratuitamente,
gue possuem a virtude e, por isso, estdo buscando a Deus, tem origem no ser
divino, ou melhor, é o proprio ser divino, complementando o que diz também na
Epistola: “amemos nds a Deus, porque Deus nos amou primeiro” (1Jo. 4, 19), mas
gue nao precisa de nosso amor, posto que € perfeito: “ndo pense que das algo a
Deus. Deus nao precisa de servos , mas sdo 0s servos que precisam de Deus”
(Enarr. in 12ep. Joan., VIII, 10, 12).



49

A virtude da caridade que estd no homem e entre os homens, tem sua
fonte em Deus, pois Ele mesmo é a caridade. A nocdo de amor passa de uma
horizontalidade, como concebiam os antigos, para uma verticalidade englobando em
si tanto o phillia, quanto o eros. O amor caritas, assim, é a forca motriz e “fonte da
moral interior individual do homem, tendo como meta a busca da felicidade”
(MONTAGNA, 2006, p. 5). Caridade, por fim, “¢ o amor [...] que move a vontade a
busca do bem de outrem e procura identificar-se com o amor de Deus; agape, amor
caridade” (DE BONI, 1998, p. 41).

3.1.4 A dimensao social do amor

Os agostinianos denotam a importancia do pensamento social de
Agostinho como fruto de uma reflexdo da vida concreta do homem. Nao ha uma
abstracdo angélica humana, mas uma vista realista da vida como detentora de
varios problemas. Individualmente, nosso Filésofo se volta para os elementos
constituintes do homem no plano criador de Deus. Parecendo ja ser por demais
complexos, Agostinho genialmente destaca os problemas da vida social que
participa. Individualidade e coletividade se complementam num quadro filosofico
unindo teoria e pratica. E por isso que estenderemos um pouco na fundamentacg&o
da vida social humana na perspectiva agostiniana.

A caridade é regulamentadora de toda a vida temporal social do homem.
A Civitas ndo possui um valor em si, isso seria de um maquiavelismo terrivel, mas
existe em funcéo de proporcionar um melhor viver do homem na vida temporal em
vista da vida eterna. A felicidade é transcendente podendo ser experimentada de
maneira limitada na vida temporal. O amor social € meio para se chegar a paz da
Civitas; a paz é felicidade. A caritas é fundamento de aperfeicoamento da philia.
Agostinho lanca toda sua reflexdo social buscando relacionar a paz temporal, fruto
da busca pessoal de uma harmonia coletiva entre os individuos, e a paz eterna,
consequéncia da verdadeira perfeicdo dos homens, pois “quem quer que repare nas
coisas humanas e na natureza delas reconhecera comigo que, assim como nao ha
ninguém gue nao queira sentir alegria, assim também ndo ha ninguém que nao
queria ter paz” (De civ. Dei, XIlI, 1). Parece que a felicidade temporal do homem esta
necessariamente dependente da ordem social; esta ordem social € expressada na

paz temporal.



50

Mas o que sera esta Civitas? Diretamente, Agostinho define-a como “a
reunido de individuos em vista de um bem comum” (Ep. 138). De certa maneira, em
tal definicAo subentendemos que a Civitas é a extensdo dos individuos em sua
totalidade e que sua necessidade depende e decorre necessariamente dos desejos
e necessidades de cada individuo?’. A necessidade dos homens reunirem-se
provém de uma necessidade individual que reflete no plano coletivo. Ou melhor: o
gue o homem aspira de tal forma que seu desejo corresponda ao desejo de todos?
A resposta parte da propria aspiracéo individual do homem, a saber, a necessidade
de Deus. Portanto, a Civitas € em vista da vida eterna. A vida social reflete a esfera
interior de cada pessoa. No entanto, assim como ha percalcos em relacdo a busca
da perfeigao interior, a exterioridade social encontra inumeras barreiras, “quem sera
capaz de enumerar a infinidade e gravidade dos males a que nesta misera vida
mortal esta sujeita a sociedade humana?”, pergunta Agostinho. Os males sociais
provém da fragilidade das relacdes humanas, ou seja, tudo depende na Civitas de
como se relacionardo os homens. Comentando um dito do poeta Teréncio,
Agostinho assevera:

Que dizer dos choques de amor, descritos pelo mesmo Teréncio,
injurias, suspeitas, inimizades, guerra hoje e paz amanha? Nao é
verdade que as tagas humanas transbordam desses licores? N&o &
verdade que isso também sucede com frequéncia nos amores
honestos entre amigos? Nao é verdade que os homens por toda
parte sentimos injarias, suspeitas, inimizades e guerras? Sao males
certos, mas a paz é bem incerta, por desconhecermos o coragéo
daqueles com que queremos té-la e, embora o conhecamos hoje,
ndo sabemos o que serd amanha (De civ Dei, XIX, 5 )%,

O que poderiamos apontar como pessimismo social de Agostinho, nés o
chamamos de realismo. A sociedade é algo complexo como o € o homem. Por sua

vez, de onde vira essa fragilidade? Sim, poderiamos responder que da condicdo

2’Nesse sentido, Agostinho ndo tem uma preferéncia entre individuo ou coletividade na ordem da
importancia social. As duas se relacionam necessariamente. Nao é possivel uma abstracdo em que
se separe o ambito do individuo e a coletividade. E parte da natureza humana, tanto temporalmente
guanto transcendentalmente essa relacéo.

28Comenta Maria Alejandra Madi: Agostinho frisa que a paz, assim como a alegria, € a aspiracao
ultima de todos os homens, cuja natureza os impele a vida social. Mesmo a crueldade dos homens
em tempos de guerra e todas as perturbacdes e preocupacdes humanas tém por fim chegar a paz,
dado que ndo ha ser que nio deseje a paz. E a partir desse pressuposto que, no Livro XIX, 12,
Agostinho afirma: “O homem é como que impelido pelas leis da sua natureza a entrar numa
sociedade com os homens”. Na perspectiva agostiniana, a génese da cidade esta em estrita relagéo
com um critério histérico evolutivo impulsionado pela dindmica social, cujo fundamento é a natureza
humana e sua necessidade de viver em sociedade. No entanto, quando os homens subvertem a
“‘ordem do amor” e querem construir a paz a partir do egoismo, submetendo os outros homens aos
interesses proprios (soberba) e ao seu arbitrio, esta paz dos iniquos nem se pode chamar de paz,
“‘em comparacao a paz dos justos” (2015, p. 57).



51

pecadora que possuimos, mas especificamente no ambito coletivo: de onde vem o
desordenamento social? Da busca desordenada dos homens reunidos em relacao
ao bem comum. Como j& explicamos a Civitas ndo possue um valor absoluto, mas é
em vista do bem humano. Assim como a felicidade temporal é em vista da felicidade
eterna, assim a Civitas temporal € em vista da Civitas eterna. A sociedade, assim, &
relativa a um ideal que ndo se encontra na mente do homem e nem dele depende,
mas se realiza fora do tempo.

A perfeicdo dos homens se encontra na Cidade de Deus, onde os bens
aventurados estdo. Assim, a paz temporal se realiza na paz eterna (cf. De civ. Dei,
XIX, 11). E a paz eterna é Deus. Os homens desordenam a vida social quando
buscam uma paz estritamente temporal, quando a colocam abaixo de seus desejos.
N&o se adequam a ela, mas conforma e se iludem numa paz produzida falsamente
por si mesmos. Os individuos desordenados “que perturbam a paz ndo odeiam a
paz, apenas anseiam muda-la a seu talante [...] sua vontade ndo é que ndo haja
paz, e sim que a paz seja segundo sua vontade” (Ibid., XIX, 12). A reta intencdo dos
individuos é condicé@o essencial para a ordem social. A vida social ndo se realiza em
si, mas Naquele que a concebeu, pois foi Ele mesmo que fez o homem como ser
social. Dessa forma, a paz é finalidade do Estado, este existindo em finalidade da
Civitas eterna.

Pelo exposto acima, entendemos que para alcancar a plena felicidade o
homem necessita amar a Deus, hum tipo de amor que pressupdes sua total entrega,
ou seja, a renuncia de si mesmo para com outrem, com o desejo de que ele também
esteja no mesmo caminho de virtude. Assim, a caritas assume um papel de ajuda
mutua ao alcance da finalidade divina para todos. Isto se da porque o homem é
obrigatoriamente um ser social, impossivel de se isolar e viver apartado de seus
pares, que também possui 0 mesmo preceito natural do amor. Além do mais, esta
inscrita na Sagrada Escritura, indispensavel a Agostinho, o preceito maior do
cristianismo: “Amaras o senhor teu Deus de todo o coracdo, de toda a alma e de
todo o entendimento e amaras o teu proOximo como a ti mesmo” (Mt, 22, 37).

Dessa forma, da mesma maneira que naturalmente o amor esta a procura de
Deus, e por isso devo ama-lo, também € natural que o homem ame seu préoximo,
pois “todos devem ser amados de forma igual” (De doc. chris., I, 29). E, ademais,
“‘quem nao vé que ninguém exclui do preceito e a ninguém pode-se negar o dever de

misericordia? Esse servico foi estendido até a nossos inimigos pelo Senhor: amai os



52

VOSSO0S inimigos, fazei o0 bem aos que vos odeiam (Mt, 5, 44)” (De doc. christ., I, 31).
Portanto, no preceito evangélico maior temos a direcdo que devemos tomar sem
delongas ou exigéncias, amar a Deus, Verdadeira Felicidade, e ao proximo,
companhia rumo ao Fim.

A felicidade n&o podera ser alcancada sendo na mutua préatica da
caridade, pois “a natureza comum [...] une todos os homens entre si” (Ep. 130, 6,
13), de modo que o amor é um apetite natural. E na necessidade de enfrentar as
vicissitudes da vida temporal que podemos encontrar consolo em nosso préximo:
“‘Que consolo melhor nos encontramos, entre as agitacdes e amargores da
sociedade humana, que a fé sincera e o mutuo amor dos bons amigos?” (De civ.
Dei, XIX, 8). Assim, o homem estaria em constante tribulagdo, caso ndo vivesse em
comunidade. E como sao obrigados naturalmente a viverem em relag0es afetivas, 0s
homens deverdo buscar as melhores relacdes possiveis entre si, para que a Civitas
possa repousar na mais ordenada estrutura possivel.

E na caridade que se encontra o principio das relacdes sociais do
homem. Na Epistola 137, cujo destinatério € o senador Volusiano, Agostinho afirma:

Que discussbes, que doutrina de qualquer filbsofo que seja, que leis
de qualquer Estado se podem de algum modo confrontar com os dois
preceitos nos quais Cristo diz que se compreendia toda Lei dos
Profetas? [...] Nestas palavras se inclui a filosofia natural, visto que
as causas todas de todos os elementos da natureza estdo em Deus
Criador; esta compreendida a filosofia moral, uma vez que uma vida
boa e honesta ndo de outra fonte recebe o seu sacrificio sendo
guando aquilo que é para se amar, a saber, Deus e o préximo, se
ama como se deve; esta incluida a Idgica, pois a verdade e a luz da
alma racional ndo sdo sendo Deus; esta contida também a salvacéo
de um Estado (Civitas) louvavel, pois ndo se funda nem se conserva
melhor um Estado do que mediante o fundamento e o vinculo da fé e
da sélida concérdia, a saber, quando se ama o0 bem comum, que na
sua expressao mais alta e verdadeira é deus mesmo, e Nele os
homens se amam mutuamente com a maxima sinceridade, no
momento que se querem bem por amor d’Aquele ao qual nao podem
esconder o espirito (Ep. 137, 5, 17.)

Ou seja, o amor individual que o homem deve ter a Deus, se estende ao
préximo de maneira cabal e natural, onde consequentemente a Civitas que nada
mais € que a ‘reunido de pessoas em vista de um bem comum” dependera da
pratica da caritas para a consecuc¢ao da ordem, concordia e da paz, que no fundo é
0 proprio Deus. Isto porque n&do ha preceito, reflex&o filosofica ou lei justa que néo

esteja contida no preceito cristdo do amor. S6 assim se assentara as bases de uma



53

Civitas justa. Portanto, a ordem social que 0 homem ao nascer naturalmente vivera é
um prolongamento do agir individual fincado no amor. A finalidade da Civitas € a
manutencdo da concérdia para o alcance da paz temporal. Essa paz temporal “que
mesmo entre as coisas terrenas e mortais nada existe mais grato ao ouvido, nem
mais desejavel a desejo, nem superior em exceléncia” (De civ. Dei, X1X,11), é reflexo
da felicidade eterna que se encontra unicamente na transcendéncia. Mas o amor
natural ndo deve ficar estagnado no imanente, pelo contrério, deve transcender a si
mesmo com vistas a Deus, sendo amaremos o0s homens pelos homens e
horizontaremos novamente o amor, ademais, o sentido dltimo de amar o0 nosso

irmao esta no amor a Deus:

Se alguém disser: “amo a Deus”, mas odeia 0 seu irmao € mentiroso.
Como provar que ele é mentiroso? Escuta: pois quem ndo ama seu
irmao a quem vé, a Deus que nao vé, ndo podera amar (1Jo 4, 20).
Como assim? Quem ama a seu irmao, também ama a Deus? Sim, se
ele ama a seu irmao, necessariamente ama a Deus, que é o préprio
amor (Enarr. in 1%ep. Joan.,VIIl, IX, 10).

E nessa indispensavel obrigacdo, de amar o irm&o, que alcancaremos a
paz necessaria, objeto da Civitas, como ja aludimos. N&o obstante, s6 havera paz
entre 0s homens se suas acfes conjuntas forem justas e sera através delas que
“nos uniremos com suma retiddo ao bem ao qual com toda razdo deveremos nos
submeter” (Ep. 155,1). Assim foi que no tratado Sobre a Cidade de Deus Agostinho
faz duras criticas aos romanos e seus costumes. Estes acusavam o cristianismo
como causa de sua queda. Dentre muitos argumentos, por exemplo, Agostinho
buscara justamente em Cicero 0s argumentos necessarios para comprovar sua tese,

inferindo que:

S6 existe uma Republica, isto é, coisa do povo, quando a mesma é
governada com honestidade e justica, seja por um rei, seja por um
grupo de nobres, seja ainda, pelo povo todo inteiro. Ao contrério, se
tais governantes forem injustos, jA ndo existe mais Republica, pois
n&o existira a coisa do povo (De civ. Dei ll, 21).

Mas, para Agostinho, ndo serd uma justica horizontal, estritamente
baseada na relacdo entre individuos, e sim uma Justica dita verdadeira. Essa
verdadeira justica se caracteriza ndo sO pela obediéncia a lei temporal, mas a
compreensdo e conformacdo dos atos a Lei eterna que fundamenta toda aos
preceitos humanos. Lei temporal é a lei elaborada pelos homens em vista a regrar

as atitudes corretas e punir sua transgresséo, mas que pode “ser mudada com o0



54

tempo” (De lib. arb.,I, 6, 15). A Lei eterna € o fundamento de toda a lei temporal e é
por ela que muitas vezes ha a modificacdo de lei dos homens. A justica, para
Agostinho se define como “a virtude, pela qual se da a cada um que é seu” (lbid., I,
13, 27), de forma que “quando o homem n&o serve a Deus, que justica ha nele?” (De
civ. Dei XIX, 2). Portanto, 0 homem para viver na justica, deve servir a Deus antes
de tudo. A vera justitia se fundamenta na caritas, ou como o préprio Filésofo afirma:
“‘como um s6 justo vive da fé, assim também o conjunto e o povo de justos viverao
dessa fé que age pela caridade, que leva o homem a amar a Deus como deve e ao
préximo como a si mesmo” (Ibid., XIX, 23).

Assim, em todas as dimensdes da Civitas a caridade é o fundamento de
sua sustentacio. E em tal sentido que encontramos a famosa citacio a respeito das

“duas cidades”:

Dois amores fundaram, pois, duas cidades, a saber: o amor-préprio,
levado ao desprezo de Deus, a terrena; o amor a Deus, levado ao
desprezo de si préprio, a celestial. Gloria-se a primeira em si mesma
e a segunda em Deus, porque aquela busca a gléria dos homens e
tem esta por maxima gléria a deus, testemunha de sua consciéncia
(De Civ. Dei X1V, 20).

Mas ainda nos falta um critério moral explicitado como regra que guie 0
homem, tanto individualmente quanto coletivamente a verdadeira ordem e, portanto,
ao fim em si mesmo: a felicidade ou paz. Essa regra ndo deve necessariamente se
transfigurar em lei estatal, por exemplo, mas deve apenas expressar aquilo que ja
esta na esséncia do homem, naquilo que ele aspira naturalmente e encontra sentido.
Cremos que encontramos esse critério na obra De doctrina christiana, mais
especificamente no conceito de uti-frui- utilizar e fruir . E o que demonstraremos no

capitulo seguinte.



55

4 INFLUXOS DO AMOR NA DOUTRINA ETICO-MORAL AGOSTINIANA, A
PARTIR DO SOBRE A DOUTRINA CRISTA

O eminente escritor Rodrigo Gurgel redige no prefacio a obra do inglés
Gilbert Keith Chesterton intitulada “O que ha de errado com o mundo”, que
“desvinculado de sua verdadeira vocagao, que é divina, o homem preso aos limites
humanos, vendo apenas o horizonte estreito da vida material, perde também o
sentido da ética” (GURGEL, 2013, p. 12). A despeito da obra que introduz, tomamos
essa citacdo como uma espécie de epigrafe ao objeto de estudo do presente
capitulo, a saber, a questédo da vida moral elaborado por Santo Agostinho no tratado
Sobre a Doutrina Cristd (De Doctrina Christiana) para a ordenacdo das acdes
humanas com vista a um fim verdadeiro, como explicitaremos no decorrer da
exposicao.

O que nosso Filésofo intenta, na parte intitulada “sintese moral”, da
referida obra, é ndo s6 apresentar uma investigacdo da correta acdo humana, mas
vincular um fim entranhado na propria natureza do homem, a Felicidade — o qual foi
o tema especifico do primeiro capitulo. Tal fim é divino, transcendente, Deus, criador
de todas as coisas, especialmente do ser humano, “parcela pequena” da criacao,
mas que “deseja louvar a Ti, 6 Deus, porque fizeste-nos para V0s, e nosso coracao
esta inquieto enquanto nao repousar em Vo6s” (Conf., 1,1,1). Assim, Agostinho nos
lembra da vocacéo divina que o homem possui, onde, caso ndo respeite sua propria
natureza, desembocard num estado de confusdo moral lastimavel, quando luta
contra si mesmo. Entretanto, antes de adentrarmos no lécus da questao,
contextualizaremos essa obra com a finalidade de ndo sé entendermos melhor seu
conteudo, mas também de ndo nos perdermos em lapso algum, quando a

relacionarmos com outras obras do Hiponense.

41 O DE DOCTRINA CHRISTIANA: objetivo, elaboragéo e lugar nos escritos

agostinianos e em nosso estudo?®

2’Neste segmento, desejamos apenas apontar a importancia da obra dentro dos escritos de
Agostinho e demonstrar que ndo se trata apenas de um texto menor, mas de uma obra que
esclarece e reline todos os aspectos intelectuais do tedlogo e do filosofo Agostinho. Nao faremos,
pois um comentario ou introducao extensa.



56

Por que um desdobramento mais atencioso na obra supracitada no titulo?
Os motivos séo varios e estdo delineados abaixo. Contudo, o motivo principal advém
na doutrina moral sucinta e direta que ela nos fornece uma regra ética para a
vivéncia humana no reto amor. Assim, encontramos para toda uma problematica e
complexa reflexdo, uma resposta que pode ser entendida desde o homem comum
ao mais sabio, por sua acuidade, linguagem simples e sistematizacao.

O De Doctrina Christiana nao foi redigido em um sé momento. Embora
iniciada por volta de 397, principio do episcopado de Santo Agostinho, sé foi
concluido cerca de vinte anos ap0s o principio de sua elaboracéo, entre 426 e 427,
por conta de sua grande atividade pastoral e literaria. No primeiro momento foram
escritos os trés primeiros capitulos, acrescentando mais catorze capitulos ao terceiro
livro e redigindo o quarto no segundo periodo, de maneira que ja era conhecida

guando incompleta. O préprio Agostinho afirma em suas Retratacdes:

Tendo encontrado inacabados os livros de De Doctrina Christiana, eu
preferi finda-los e deixa-los assim e continuar a rever as outras
obras. Completei, pois, o terceiro livro que havia escrito até a
passagem onde é lembrado o que diz o evangelho a respeito da
mulher que mistura o fermento com trés medidas de farinha até que
tudo fermente. Anexei também um ultimo livro e terminei esta obra
em quatro livros. Os trés primeiros ajudam a compreender as
Escrituras e o quarto indica como é preciso exprimir o que foi
entendido (Ret.,ll, 4, 1).

E considerado um livro de exegese biblica®® e de catequese, destinado
aos cristaos estudiosos de sua época por oferecer o método e os elementos basicos
para a correta compreensao da doutrina de Cristo. Dividido em quatro livros, a obra
parece carecer de um objetivo estritamente filosoéfico, visto que no primeiro perfaz
uma sintese dogmaética e moral, concluindo com os principios basicos de exegese;
no segundo discorre sobre as necessidades preliminares para a ciéncia exegética,
como a distingdo dos sinais, a necessidade das ciéncias e do conhecimento das

linguas; no terceiro trata de principios hermenéuticos aplicados a sagrada escritura;

%0Comentando a traducdo espanhola feita por Lope de Cilleruelo, Balbino Martin Pérez atenta pela
preferéncia do tradutor de colocar a supracitada obra como primeiro livro a ser estudados entre os
exegéticos: “Ele comecou a traducdo dos tratados exegéticos, ainda que nado seja ele o primeiro
livro escrito cronologicamente por Agostinho, com os livros Sobre a Doutrina Cristd, por ser uma
verdadeira introducdo a Escritura, onde estabelece regras e preceitos para entender e explicar os
Livros Santos - Se ha dado comienzo a latraduccion de los tratados exegéticos, aunque no sea el
primero escrito cronolégicamente por Agustin, com los libros De Doctrina Christiana, por ser una
verdadeira introduccion a la Escritura, donde estabelece reglas y preceptos para entender y
explicar los Libros santos (MARTINS BOLBINO, In: AGUSTIN, San., Tratados escriturarios, 1957, p.
50 - traducéo nossa).



57

e no quarto, finalmente, intenta a maneira correta de expor o apreendido. Se por um
lado, porém, pode-se atribuir a obra um conjunto de regras para a analise dos Livros
Sagrados, por outro, é mister questionar se € uma obra harménica, visto que abarca
desde numerologia ao estilo de oratéria, de conhecimentos matematicos a
astronomia, de artes mecanicas a logica.

Agostinho deixa o conhecimento filosofico marginalizado justamente
nessa obra? Evidentemente que ndo. Na obra encontramos Platdo, Pitdgoras,
Ambrosio, os primeiros Padres da Igreja, a reveréncia aos antigos e as instituicdes
gregas, tudo isso demonstra que se a filosofia ndo € o centro da especulacdo da
obra, estéd inserida nas entrelinhas como fundamento de seu escopo.

Assim, o tratado Sobre a Doutrina Cristd ndo sO estd em consonancia
com as obras exegéticas do Doutor, como também tem fundamentos filosoficos
importantes, ou melhor, a base das conjecturas esmiucadas em sua composicao é
filosofica. Além do mais, antes do principio da obra e entre o hiato do escrito
referido, foram compostas algumas de suas obras de alto cunho filoséfico, a saber,
Contra Académicos, Sobre a Ordem, Soliléquios, redigidos em 386; Sobre as
Potencialidades da Alma, em 388; A Verdadeira Religido e Sobre o Mestre, em 389;
mas principalmente, Confissées, em 399, Sobre a Trindade, datada de 389 e 419 e
Sobre a Cidade de Deus, com inicio em 413 e término em 426, um ano antes da
elaboracdo final do Sobre a Doutrina Cristd. Portanto, ndo € de se crer que
Agostinho, por um momento se quer, tenha apartado de seu génio a atitude filosoéfica
no planejar da obra que investigamos neste trabalho.

Nesse aspecto, afirmamos que o Sobre a Doutrina Cristd ndo constitui
apenas um trabalho a mais na vida de Agostinho, mas nela estdo resumidas suas
conclusdes filosdéficas, desde o capitulo da “Sintese Dogmatica as Regras Especiais
de Eloquéncia Eclesiastica”. Os objetos tratados nas obras acima estdo contidos na
obra. Demos alguns exemplos: na ja referdia “sintese dogmatica”, Agostinho abre
com uma reflexdo acerca da Trindade definindo-a como inefavel, o mais excelente
dos seres cogitados, sabedoria imutavel e infinita sabedoria. Tudo isto esta contido
também na obra Sobre a Trindade. Na Utilidade do Conhecimento das Ciéncias,
Artes e Instituicbes, encontra-se a reflexdo acerca da musica, também tratada em
391 no Sobre a Musica. O debate filosofico sobre a veracidade ou ndo da astrologia
gue encontramos nas Confissbes e Sobre a idade de Deus esta nesse mesmo

capitulo, bem como sua referéncia a Platdo e Pitagoras, aludidas também nesta



58

I”

ultima obra. Enfim, a parte da “sintese moral” contém questées sobre a virtude, 0
bem, a caridade, a liberdade, felicidade e tutti quanti, tema encontrados nas diversas
obras agostinianas.

Em suma, é legitima a entronizacdo da obra em nossa investigacédo
acerca das reflexbes morais impetradas por Agostinho. Embora objetivando
descrever os aspectos necessarios para 0 bom estudo e exposicdo da Sagrada
Escritura, Agostinho ndo deixa excluso os temas ja abordados em outras obras.
Podera, talvez, o Filosofo ter elaborado o Sobre a Doutrina Cristd baseado em seus

textos anteriores e atuais da época composicional da obra.

4.2 UMA ORDEM A SER AMADA: o homem na hierarquia dos seres

“Seguir e perceber a ordem das coisas [...] € muitissimo dificil e raro para
os homens” (De ord, I, 1,1), dessa maneira inicia Agostinho seu dialogo A ordem.
Acrescenta o Filésofo que é essa ordem que “governa o mundo” (Ibid.), e tomemos a
palavra mundo ndo s6 como nas disposices do cosmos, ou seja, do mundo
exterior, mas também do mundo interior do homem. H& uma ordem criada
estabelecida e devemos segui-la como critério de nosso amor. E nesse intuito que
esquadrinharemos a questdo da hierarquia dos seres e o0 homem nesse quadro
hierarquico. No fim, como veremos posteriormente, sera o0 amor 0 meio de
compreensao dessa ordem. Sendo a ordem aquilo pelo qual sdo feitas todas as
coisas que Deus estabeleceu, compreende ela todas as disposicbes dos
movimentos dos seres materiais até as acdes dos seres vivos dotados de
automovimento. Nao desejamos empreender um estudo sobre a metafisica da alma
ou a futura eternidade dos corpos, por exemplo, mas apenas demonstrar que a
ordem estabelecida por Deus esta entranhada nos elementos naturais do homem,
onde este, olhando para si, podera compreender-se como “seta” de como e do que
deve amar e consequentemente viver retamente.

O homem esta acima na hierarquia dos seres temporais. Fazendo uma
comparacdo das potencialidades dos seres vivos, Agostinho denota que ha
elementos comuns que possui 0 homem em relagdo aos demais deres. Assim,

ressalta que “temos muitos elementos comuns, ndo somente com os animais, mas



59

também com as arvores e as plantas” (De lib. arb. I, 8, 18)3!. Esses elementos sédo
0os elementos naturais, ou seja, aqueles elementos que fazem parte da
sobrevivéncia corporal do homem como “ingerir alimento, crescer, gerar, fortificar-se”
(Ibid.). Portanto, naturalmente somo de uma mesma classe que esses seres, a
saber, os seres vivos. Assim, inferimos que na ordem das coisas: 0s seres brutos
constituem os ultimos na ordem dos seres, 0S seres vivos estdo acima e o homem
esta acima de todos. Por qué? Justamente pela consciéncia que o homem possui de
sua condicdo vital®2. E a busca pelo conhecimento e compreensédo de seu papel na
hierarquia dos seres é o que o diferenciara na possibilidade de uma perfeicao
futura®®. Portanto, o homem deve agir externamente de acordo com essas
disposi¢cdes da criacdo. Seu lugar € privilegiado. Mas como se relacionara consigo
mesmo? Ou melhor, qual o ordenamento de si que deve seguir?

Pois bem, comecemos com a importante pergunta que Santo Agostinho
enseja no inicio do dialogo propriamente dito: “Sera evidente a cada um de vés, que
somos compostos de alma e de corpo?” (De beat. vita. Il, 7)3*. Todos os

personagens concordam, exceto Navigio que confessa a ignorancia, ou melhor, a

81Além disso, Agostinho infere que um dos elementos mais importantes e que nos aproxima de todos
0s seres vivos € a resisténcia ao nao ser, ao findar de si. “O ser &, — nos fala Agostinho — por
natureza, de tal maneira atrativo, que ndo € outra a causa de ndo quererem morrer até mesmo o0s
infelizes” (De. civ. Dei, |, 27, 1) desejam sobreviver a despeito de sua ma escolha. Continua
Agostinho: “E que dizer dos animais todos, mesmo dos irracionais, carentes de tal modo de pensar,
desde os dragdes gigantescos até os diminutivos vermes? Nao pertencem ser? Nao provam com
todos os movimentos possiveis que fogem e refogem a morte? Que dizer, também dos arbustos e
arvorezinhas, carecentes de sentido? Para evitarem a destruicdo, com movimentos visiveis ndo
fincam as raizes mais profundamente na térrea, por onde recolhem o alimento, para erguerem
depois no ar a copa e seus renovos e conservar assim seu proéprio ser?” (Ibid.).

82A consciéncia da vida parece-te melhor do que a prépria vida? Ou talvez queiras dizer que o
conhecimento é uma vida mais alta e mais pura, a qual ninguém pode alcancar a ndo ser que seja
dotado de inteligéncia? Ora, o que é ter inteligéncia a n&o ser viver com mais perfei¢cdo e esplendor,
gracas a luz mesma da mente? E porque, se ndo me engano, tu ndo preferiste algo distinto (De lib.
arb. I, 7,17).

33Acerca da relagdo entre ordem, perfei¢do e inteligéncia nos esclarece José Maria Rosa: Se alguém
nos obrigasse a sintetizar o pensamento de Santo Agostinho numa Unica ideia, ndo nos ocorreria
outra sendo a de ordem e busca de ordem. Em torno desta categoria axial — manifesta em todos os
dominios da realidade, e na realidade como um todo— equilibrar-se-&o progressivamente todas as
outras nocdes do seu pensamento. Assim, antes de qualquer outra concretizagdo, toda a sua accéo
pode ser encarada como um esfor¢o de esclarecimento da inteligéncia para que reconheca a ordem
estruturante de todas as regides da realidade: da realidade cosmoldgica a realidade antropoldgica e
ambas por referéncia, durante muito tempo equivoca, com a summa realidade. Esforco da
inteligéncia porque procura reconhecer a ordem estruturante de toda a realidade; esforgco cometido
igualmente a vontade, porque naquele reconhecimento comeca ja a haver — ou nao, o que é mais
dramético— uma disposi¢cao, um pondus, para se ordenar de acordo com o lugar ontolégico que a
inteligéncia reconhece (1997 p. 27)

34A pergunta é crucial para a reflexdo sobre a felicidade. S6 saberei o qué e onde encontrarei a
felicidade, quando compreender quem o0 que sou. Vemos aqui, nos primeiros escritos de Santo
Agostinho, a busca de uma relacdo entre a antropologia e a finalidade do ser humano — a felicidade.



60

incerteza sobre o0 a unidade substancial. Mas sua davida ndo € a negacao do corpo
e da alma, mas se “nao existe outra coisa que seria para 0 homem um complemento
de perfei¢cao” (Ibid.). Agostinho diz que se d& por satisfeito o fato de Navigio admitir
0 minimo, ou seja, que 0 homem possui uma alma e um corpo. A questdo é
importantissima, pois atesta a constituicdo do homem, pois “0 homem & uma uniao
substancial racional que consta alma e corpo” (De Trin. XV, 7, 11). Agostinho
sempre atestard esta conclusdo, mesmo que dé mais énfase na alma, o homem é
formado por duas substancias distintas, ou melhor, “do corpo e alma unidos se diz que
forma um Unico homem [...] O corpo e a alma constituem um s6 homem, embora o corpo e a
alma ndo sejam a mesma coisa” (Ep. 233, 12)%°.

O primeiro esboco dessa constituicéao foi feita por Agostinho em seu livro
De quantitate animae — Sobre a Potencialidade da Alma — e a maioria das
discussbes posteriores que vamos ter sobre o tema parece se basear nesta mesma
obra. A obra se passa num dialogo entre Agostinho que responde aos
guestionamentos de seu discipulo e amigo Evddio: “a origem da alma; o que ela é
(qualis sit); qual sua natureza; sua potencialidade (quanta sit); porque foi unida ao
corpo; como atua unida ao corpo, e quando esta separada deste corpo?”’(De quant.
an.,1, 1). Ao passo que Agostinho responde: “Se tua pergunta é sobre a composicéo
do ser humano, respondo que é constituido de alma e corpo” (lbid., 1,2). Dessa
maneira, percebemos que ha uma consonancia nas obras de Agostinho acerca da
composicdo constitutiva do ser humano. O que para Navigio constitui dificuldade,
para Agostinho € evidente. Mas talvez a duvida de Navigio corresponda a parte do
ser humano que o diferencie dos outros animais, ou melhor, de todos os seres. No

seu Sermdao 43 Agostinho afirma que:

A Deus devemos o ser que somos. O ser algo, a que o devemos
sendo a Deus? [..] Que teremos nds de mais? Que sentimos.
Conhecemos o0s cinco sentidos do corpo: vemos, 0uvimos,
cheiramos, degustamos e, mediante o sentido do tato, espalhado por
todo o corpo,distinguimos o duro do mole, o aspero do suave, 0
guente do frio. Existem em ndés, portanto, cinco sentidos [...] Nos
temos, pois, algo mais. Mas, considerando apenas estas coisas que
enumeramos, quanta acado de gracas, quanto louvor ndo devemos ao

35Como se disse, mesmo que Agostinho atribua a faculdade racional da alma como elemento distinto
de todas as criaturas, o corpo € parte natural constituinte do homem. N&o existe homem alma pura
e nem simples corpo. O corpo humano também é distinto dos animais, “pois foi feito com a estatura
ereta, a fim de que com isso fosse advertido a ndo procurar para s6 o0 que é terreno, cOmo 0S
animais, cujo os prazeres procedem da terra, razdo pela qual todos estéo inclinados e voltados para
o ventre. Portanto, o corpo do homem é também adequado a sua alma racional [...]. (De Gen. ad
litt. VI, 12, 22)



61

criador?[...] Que temos nos de mais? A mente, a razdo, 0
discernimento; isto ndo o tem as bestas, nem os passaros, nem 0s
peixes. Gracas a isto, somos imagens de Deus [...] Daqui que se
diga a alguns como uma censura: ndo sejais como o cavalo e a mula,
gue nao tem inteligéncia. Mas uma coisa € a inteligéncia, e outra a
razdo. A razdo a temos mesmo antes de entender. Pelo contrario,
nao podemos entender se ndao temos a razao. Por isso o homem é
um animal capaz de razao; para dizé-lo de forma mais clara e rapida:
um animal racional de cuja natureza forma parte a razdo; antes de
entender possui a razdo. Pois se queres entender é porque precede-
Ihe a razéo (Serm. 43, 2, 3).

Esta citagdo apresenta-se como um resumo dos atributos naturais do
homem. Primeiramente o homem € um ser criado por Deus, ndo deve sua existéncia
a si mesmo, ou ao acaso, ou ao destino, mas ele foi criado por um Ser espiritual que
existe desde a eternidade. Dessa maneira, a natureza é aquilo que foi criado por
Deus e, ademais, toda a criacao foi feita em vista do e para o homem. O Hiponense
afirma que pela experiéncia podemos conhecer como as coisas, caso hdao venham a
ser impedidas por fato fortuito, se desenvolverdo no tempo. Por exemplo, que um
jovem vira a ser velho, que uma semente virA a ser uma arvore etc. Assim o
sabemos por que esse desenvolvimento provém da natureza das coisas.

Essa natureza foi concebida por Deus no momento da criacdo dos
seres®. Assim, a natureza do homem ndo foi autocriada, posto que para ter
natureza tenha de existir, e antes nao existia. O existir de toda a criacdo é algo
inédito, mesmo entre as outras criaturas. Quando o homem foi criado, o como e para
que foi criado é sua natureza. Assim, a natureza é e estd de acordo com o0s
preceitos e designios transcendentes, e ela ndo pode ser contraria ao criador, visto
que a concedeu o ser na criacdo®’. E o que o homem é? Pois bem, o homem é o
centro de toda a criacdo, ou seja, todas as outras criaturas vieram a existir em

funcdo do homem. E por que assim sucedeu? Porque o homem foi feito a “imagem e

36“Nos também podemos conhecer agora, nas coisas nascidas no tempo, de acordo com a
capacidade de nossa limitagdo, o que ha de natureza em cada uma que tenhamos percebido pela
experiéncia. Mas ignoramos se vai existir mais tarde. Com efeito, esta na natureza deste jovem, por
exemplo, que ele vira a envelhecer; mas ndo sabemos se isso esta na vontade de Deus. Mas nédo
estaria em sua natureza, se nao tivesse estado antes na vontade de Deus, que tudo criou” (De Gen.
ad litt. VI, XVI, 27). Mas se o desenvolvimento natural ndo acontece por motivo desconhecido por
nés? “[...] quando essas coisas acontecem contra a natureza, mas assim pensamos nos a quem o
curso da natureza se manifesta de modo diferente, mas ndo a Deus para quem a hatureza é o que
ele criou” (Ibid., VI, XIV, 25 — destaque nosso).

87Por conseguinte, a natureza que é em grau sumo, pela qual é tudo quanto tem ser, somente se
opbe a natureza que ndo €, porque somente 0 nao ser se opde ao ser. Ndo existe, por isso,
esséncia alguma contraria a Deus, ou seja, a suma esséncia autora de todas e quaisquer
esséncias.” (De civ. Dei, XII, Il - destaque nosso).



62

semelhanca” do criador®® e “toda a imagem é semelhante aquele de quem é
imagem” (De Gen. ad litt. XV, 57). O homem € superior a todos 0s seres, pois nele
existe algo que o distingue de todas as outras criaturas e o faz participar da esséncia
divina. No De libero Arbitrio, o Filésofo atesta termos “elementos comuns, nao
somente com 0s animais, mas também com as arvores e plantas [mas que] s6
quando a razdo subjuga todos os movimentos animicos, o0 homem deve se dizer
perfeitamente ordenado” (De lib. arb., I, 8, 18).

A alma, “questado deveras dificil [...], na qual muitos trabalharam e nos
deixaram em que trabalhar” (De Gen. ad. litt., VI, 29, 40), para Agostinho, “foi criada
por Deus e tem natureza prépria porque assim lhe foi concedido pelo mesmo que
criou a alma’(lbid.). Temos aqui mais uma conformacdo de que a natureza ndo é
algo que obteve caracteristicas préprias com o tempo e pelo acaso, mas tudo o que
existe é e se desenvolve de acordo com o que foi inscrito por Deus nos seres, ou
melhor, na natureza dos seres. Além do mais, a alma foi criada por Deus do nada,
“algo que absolutamente nao existia” (De. Gen. ad litt. VII, 5, 7).

Sobre isso, Agostinho escreve um escrito dedicado e enviado ao monge
Renato, no qual trava uma polémica com um intelectual chamado Vicente Victor.
Este afirmava corretamente que “A alma foi criada por Deus, e que ndo € nem uma
parte da divindade nem de sua natureza” (Ibid., I, VI, 4 — traducdo nossa), mas peca
quando “[...] ndo quer confessar que foi tirada do nada” (lbid.). Para o Filésofo a
segunda assertiva anula a primeira pelas conclusdes posteriores dela advira. O erro
€ que Vicente Victor ndo cita criatura alguma de onde a alma poderia vir, caindo
inevitavelmente na conclusdo de que a alma viria da natureza de Deus, portanto,
sendo a alma evidentemente mutavel, Deus também o seria. Agostinho tem dominio
sobre o assunto. Fazendo a exegese da passagem do Génesis (cap. 2, v. 7) onde
infere que Deus “insuflou” no rosto de Adao o sopro de vida, comenta que “alguns,
por causa do termo ‘insuflou, julgaram que a alma era algo da substancia de Deus,

isto €, da mesma natureza que ele” (De gen. ad litt., VII, Il, 3). Estdo errados,

38Cf. Gen. 1, 25.

%%Na mesma passagem do De Libero Arbitrio: “Eis o que eu quero te explicar agora: o que pde o
homem acima dos animais, seja qual for o nome co que designaremos tal faculdade, seja mente ou
espirito, ou com mais propriedade um e outro indistintamente, porque encontramos esses dois
vocabulos também nos livros sagrados — quando pois esse elemento superior domina o0 homem e
comanda a todos os outros elementos que o constituem, ele encontra-se perfeitamente ordenado”
(De lib. arb., I, 8, 18). Ainda no Serméo 43, 2, 3, Agostinho faz uma comparacdo do homem toda a
criagdo. O homem possui 0 existir em comum com tudo. Possui o viver com 0s seres vivos. A
sensagdo com 0s animais irracionais, mas € superior por possuir a razao.



63

incluindo Vicente Victor, porque a natureza de Deus é “absolutamente incomutavel”
(Ibid.), concluindo que “a alma procede de Deus como uma coisa que ele criou, nao
como proveniente da natureza que ele possui, ou a tenha gerado ou produzido de
qualquer modo” (lbid.).

Descrever essa parte constitutiva do homem é de uma dificuldade
tremenda, pois “ndo € possivel compara-la com as diversas naturezas que nossos
sentidos percebem” (De quantit.. an. I, 2, 22), e assim acontece porque €
incorpérea®. De fato, descrever a alma é um tanto dificil a nés tanto porque néo
possuimos uma linguagem que abranja perfeitamente a realidade imaterial quanto
porque ndo podemos enxerga-los, e também por ndo possuir nada de semelhanca
com as coisas imateriais. A imaterialidade da alma se p6e como um obstaculo
problematico, mas como uma evidéncia inegavel. Obstaculo ndo porque a realidade
€ errbnea e sim porque nos é dificil a compreensao da relacdo que a alma, imaterial,
tem com o corpo*'. Efetivamente, a alma “é substancia dotada de razdo, apta a

reger um corpo” (Ibid.).

A relacéo corpo e alma € um tema por demais extenso que adentraremos
por importancia do desenvolvimento do nosso trabalho, mas nao nos
aprofundaremos de maneira talvez suficiente. A questdao é que para Agostinho néao
ha um numero diverso de almas no homem, mas uma sO para cada corpo.
Polemizando com os maniqueus em suas confissbes, declara: “Desaparegcam de tua
presenca, 6 meu Deus, como desapareceram os faladores e sedutores do espirito,
agueles que [...] afirmam a existéncia de duas almas com duas naturezas diversas,
uma boa e outra ma” (Ibid., VIII, 10, 22). A alma rege absolutamente o corpo e nao
ha nada que o corpo ndo faca que ndo seja por sua determinacdo*?. Para cada

corpo s6 existe uma alma que domina toda sua extensdo material*3, que tem a

40“Quando se pergunta de onde procede a alma, ou seja, de que quase matéria Deus efetuou o
sopro, que se denomina alma, ndo se ha de pensar em nada incorpéreo”(De Gen. ad. litt., VII, 19,
25).

“Falaremos de maneira breve sobre o corpo. Nao que esse tema seja dispensavel, mas porque a
guestao da alma nos é mais viavel para o desenvolvimento da nossa tematica, como veremos a
frente. Entretanto, para ndo deixarmos o leitor sem a definicdo dessa importante substancia: “[...]
por corpo entendemos 0 que esta situado ou se move em lugar espacial com longitude, latitude e
altura, de modo que uma parte maior dele ocupe um maior espago, € uma parte menor, menor
espaco (Ep. 166, 2, 4).

42E no De imort. an. 16, 25: “No entanto, a alma ndo s6 estd em todo o volume de seu corpo, sendo
gue esta inteira em cada particula dele mesmo” (Tradugéo nossa).

43Que nao se pense que a alma se estende pelo corpo da maneira como a agua preenche um vaso.
Falamos da alma de maneira comparativa e analégica, nao literal.



64

funcdo de cuidar do corpo, de manté-lo robusto, de preserva-lo do perigo. E esta
relacdo entre as duas substancias fazem parte da prépria caracteristica da alma que
“é feita para ser enviada ao corpo” (De Gen. ad litt. VII, 17, 38). Mas como a alma
age no corpo, como algo imaterial pode influenciar a matéria? Agostinho lanca a
teoria dos quatro elementos**. O corpo possui uma densidade que a alma néao
detém, porém, ele é formado por elementos sutis, ou seja, mais proximos da
natureza da alma:
Portanto, com toda a certeza, a alma humana ndo procede nem da
terra, nem da 4gua, nem do ar, nem de qualquer tipo de fogo. No
entanto, ela governa a matéria de seu corpo mais denso, ou seja,
esta terra Umida que se transformou na qualidade da carne, por meio
da natureza de um corpo mais sutil, isto é, pela luz e pelo ar. Pois,
sem estes dois elementos, ndo ha um sentido no corpo ou
movimento espontaneo do corpo por meio da alma. Assim como
deve existir o conhecer antes que o fazer, assim também ha o sentir
antes que o mover. Contudo, a alma, porque é uma realidade
incorpérea, age primeiramente no corpo que € o mais préximo do
incorpéreo. Como é o fogo ou, antes a luz e o ar, e por meio destes,
agem os demais que sdo os mais densos do corpo, como sdo a agua
e a terra, pela qual se solidifica a estrutura da carne, 0s quais sédo

adequados pare receber a acdo do que dotados de recursos para a
acdo. (De Gen. ad litt.. VII, 15, 21.)

Embora Agostinho lance essa teoria da atuacdo da alma sobre o corpo,
ou melhor, todas essas afirmacfes da relacdo corpo e alma, tem a humildade
intelectual de reconhecer que o0 assunto é por demais complexo e, assim,
inesgotavel. Se nosso Mestre intelectual assim o fez, justificamos que seria logo
explanar em demasia a relacdo das substancias distintas constitutivas do homem.
Agora que mostramos o que € a alma, como ela se relaciona com o corpo e que ela
0 governa, discorreremos como esse ser chamado homem foi criado, em sua
natureza, para Deus num sentido ético-cristao.

A composicdo elementar do homem concebida por Agostinho — corpo e
alma — é principio norteador de sua vivéncia concreta nesta vida em vista da outra.
Sendo a alma a parte divina do homem, aquela que fa-lo superior a todas as
criaturas, aponta para o bem supremo que o realizara. O homem tem em si mesmo,
aquela tenséo espiritual que o faz desejar a Felicidade e parece indicar onde ela

estd. Dessa forma, ndo s6 a ordem dos seres exteriores, ndo s6 a ordem de sua

44Santo Agostinho cria que a matéria é formada pelos quatro elementos, a saber, fogo, ar, terra e
agua.



65

constituicdo dupla, mas sua vida interior aponta para a verdadeira maneira de agir. A

ordem €, assim, critério do agir.

4.3 O AMOR COMO LOCUS DO ORDENAMENTO DOS SERES

Demonstraremos agora que o0 amor € a base para a compreensdo da
ordem da hierarquia das criaturas. Para os gregos, 0 mundo era ontologicamente um
caos passando ao ordenamento por determinada causa. Os pré-socraticos se
propuseram a elucidar essa questédo procurando a arché ordenadora e do qual todos
0S seres constituintes da physis estariam submetidos.

Diferente dos seus antecessores que buscavam o principio nos elementos
externos, Socrates empreendeu uma nocdo antropolégica como portadora do
principio, ou seja, nas vivéncias diversas que o homem empreende se podera
compreender e chegar ao entendimento racional desse principio. Platdo ndo nega,
mas estende essa busca do homem a vivéncia conjunta da Pdlis e o conjunto das
acfes humanas em todas as esferas derivadas da ordem politica. Aristoteles,
através do ordenamento das ciéncias teoréticas, praticas e produtiva, designando
cada objeto real como escopo dos respectivos campos de investigagao,
esquematiza a complexidade de apreensdo da realidade ordenada e seu principio
ordenador. Logo, o principio ordenador estd em constante presenca na filosofia
antiga. O que nédo se pode negar, e ndo se negou, é que o homem como participe da
natureza, esta submisso a essa ordem natural. Também o homem € capaz de
compreender e desregrar essa ordem, como se vera mais adiante. E por isso que
Leomar Montagna (cf. 2006, p. 43) separa a ordem em duas categorias: a ontolégica
e pratica.

O amor é o elemento definitivo da moralidade ou imoralidade das ac¢des.
Ao amor, como um movimento natural da acdo humana, ndo poderd imputar
qualquer julgamento moral de qualquer espécie. Mas o dilectio pressupde a justa
medida de amar o objeto a que se direciona. Ndo se deve amar de qualquer
maneira. O amor, aqui, ndo é um instinto sem uma orientacdo ou apartado de
consciéncia, mas um impulso deliberativo do homem ao objeto desejado, onde a
vontade de alcancar, estd submetida a prépria constituicdo ontologica do fim. O

homem é o portador de tal consciéncia amorosa, ou melhor, daquilo que se ama e,



66

por isso, ndo pode abdicar do principio racional a fim de usar ou hdo o amor como
instrumento de desordem moral. S6 0 homem € capaz de entender o aspecto moral
e ordenado do amor, e s6 ele podera obedecer ou ndo a ordem dos seres que
devem ser amados e Agostinho o aconselha dizendo: “toda a criatura, pois sendo
boa, pode ser amada bem ou mal. Amada bem, quando se observa a ordem; mal,
quando pervertida” (De civ. Dei, V, 22). Portanto, a relacdo do homem para com todo
0 ser gira em torno do amor. E o amor deve ser guia na medida e no fim correto,
sem perversdo daquilo que os seres detém justamente. Ndo se podera, por
exemplo, amar um ser menos perfeito mais que um ser perfeito.

Sendo a ordem “a disposi¢do que as coisas diferentes e as coisas iguais
determina o lugar que |he corresponde” (De civ. Dei, XIX, 13, 1), cada ser deve
ocupar o lugar que lhe é devido quando amado. N&o se podera desvirtuar-se por
qualquer impulso. Para isso € que o homem possui o intelecto: “quando a razéo
domina esses impulsos da alma. Deve-se dizer que o homem estd conformado
segundo a norma da ordem” (De lib. arb. I,VIII, 18).

Os impulsos do homem, contrarios a virtude, que o levam a transgredir a
ordem dos seres amados e transgredindo a valoracdo ontolégica que eles possuem,
devem ser submetidos a razdo, de forma que sera através dela poder-se-a
peregrinar nessa vida mortal seguros de a¢fes morais e, conseguentemente,
segundo o que é justo na qual a justiga prevalecera em cada individuo, pois “essa &
a perfeita justica — a que nos leva a amar mais o que vale mais, e amar menos o0 que
vale menos” (De doc. christ. I, 27, 28). Vivemos inquietos nesse mundo porque
possuimos essa ambivaléncia diante das coisas circundantes. NOs estamos a
procura da felicidade, esta € a finalidade de todas as acdes. Porém, sé a alcancaréo
agueles que colocarem diante de si, do crivo da razéo, todo o conjunto de seres que
se apresentam como portador daquilo que saciara a alma do ser humano e também

da Civitas:

Quando nés, mortais, entre a efemeridade das coisas, possuimos a
paz que pode existir no mundo, se vivemos retamente, a virtude usa
com retiddo seus bens; mas, quando ndo a possuimos, a virtude faz
bom uso até mesmo dos males de nossa condicdo. A verdadeira
virtude consiste, portanto, em fazer bom uso dos bens e males e em
referir tudo ao fim dltimo, que nos pord na posse da perfeita e
incomparéavel paz (De civ. Dei, XIX, 10).

Os bens terrenos possuem certo modo de felicidade e traduzimo-la como

paz. Em meio aos sofrimentos e tempestades desse mundo, existem momentos que



67

desfrutamos dos bens sem interferéncia de desordem. Essa paz podera ser
estendida se virtuosamente os individuos a conduzirem para o lugar correto, ou seja,
para o fim dltimo. Essa nos mostra que, apesar de passageiros, 0s bens terrenos
poderdo nos ajudar a ndo esquecermos para que vivemos e caminhamos, ou seja,
nos lembra da ordem que cada ser pertence e ao qué todos os seres estédo
submissos. Agostinho afirma que a paz € um bem proveniente da acdo na ordem
das coisas: “E tado nobre é a paz, que mesmo entre as coisas terrenas e mortais
nada existe de mais grato ao ouvido, nem mais desejavel ao desejo, nem superior
em exceléncia” (De civ. Dei, XIX, 11). A paz temporal, “ansiada por todos” (lbid., XIX,
11), ndo é sendo um protétipo da “verdadeira paz’ que se encontra no
transcendente, em Deus.

N&o se pode substituir o Criador pela criatura. A inversdo consciente pelo
individuo dessa ordem é chamada de pecado. Ora, tudo dependera do Criador, e 0s
“seres nao conservariam a propria ordem, se ndo houvessem sido feitos por Aquele
que é em sumo grau, e € sumamente sabio e sumamente bom” (Ibid., XI, 28). Se ha
bem nos seres imperfeitos, se da pela bondade que o criado os dotou quando de
seu principio temporal existencial. Seria absurdo, para ndo dizer ilégico, que o
homem admitisse ou até mesmo pensasse que Deus dependeria de suas criaturas,
o homem seria Deus, Deus seria criatura, conheceriamos Deus mais do que Ele nos
conhece. Entretanto, ndo o conhecemos completamente, ndo o compreendemos em
sua totalidade, portanto Dele dependemos, e ndo o contrario, “sendo, pois, Deus
suma esséncia, isto €, sendo em sumo grau e, portanto, imutavel, péde dar o ser as
coisas que criou do nada, ndo, porém, o grau sumo, como ele &” (Ibid., Xl 2).

Deus, assim, devera ser amado pelo homem através das outras criaturas.
E esse amor, que denominamos caritas, € o verdadeiro amor, € mais justo, mais
sublime e elevado, é aquele que constitui e de onde emana a ordem verdadeira dos
seres. O préprio Agostinho diferencia em termos o movimento correto e ordenado da
alma a determinado objeto, daquele que subverte a ordem dos valores morais. Em
oposicdo a caritas, temos a cupiditas — concupiscéncia — sendo os dois tipos
fundamentais e contrarios do movimento da alma. O amor, para que seja chamado
assim, é obrigatoriamente ordenado.

O problema surge quando o homem, por vontade livre, direciona aquele
movimento da alma ao um objeto pelo objeto. Ele, entdo, caminhara por conta

propria para sua destruicdo, ou seja, por um caminho cheio de infelicidade, e se



68

afastara daquele Bem Eterno ao qual naturalmente deveriamos caminhar e
moralmente devemos desejar. Com efeito, “amor ao mundo pelo mundo, supbe um
inicial desejo de ter as coisas do mundo material. Mas a satisfacdo pela posse dos
bens temporais se revela efémera por quanto nasce quais imediatamente o temor de
sua perda” (Enarr. in 12 ep. Joan.,XIll, 5) e por isso o0 sentido da existéncia humana
se perde, relegando a vida todos os impropérios supostamente causadores dos
males, quando o homem mesmo € sua causa, moralmente falando. Santo
Agostinho, assim, ndo anatematiza em absoluto os bens terrenos, mas a eles denota
um valor relativo que dependera de como a acdo humana se apresentara. S6 a
caritas € o amor verdadeiro. O homem devera pratica-la em toda sua vida temporal.
Agora adentraremos um pouco no lugar que o homem ocupa dentro da
ordem dos seres bem como de seu papel nessa hierarquia. Partiremos da ordem em
sua parte mais geral e encerraremos na constituicdo humana e sua superioridade
espiritual. Encetamos este segmento com o intuito de demonstrar que o0 conceito
ético para a promocdao do reto viver (uti-frui) compreende todo a criacdo naquilo que
foi pensado o criador. As regras morais e éticas para Agostinho deve dirigir o home
a tomada de consciéncia de seu papel no conjunto do Ser. O homem, assim, ndo

pode seguir a si mesmo, mas viver segundo a disposi¢cao que o Criador lhe legou.

4.4 VIVER SEGUNDO DEUS OU SEGUNDO O HOMEM: a moral cristd como

depdsito do bem agir do homem

“Agora pois nenhuma condenacao tém os que estdo em Jesus Cristo: 0s
quais ndo andam segundo a carne. Porque a Lei do espirito da vida em Jesus Cristo
me livrou da lei do pecado, e da morte” (Rm. 8, 1-2), disserta Sdo Paulo aos
Romanos, apontando a existéncia oposi¢cdo que o aposto faz entre os que andam
segundo a carne e o espirito, € a expressao, ou melhor, contém todo o conjunto e
delineamentos da importancia e objetivo da moral Cristad. Viver segundo a carne é
mal viver.

O homem, como vimos acima, deve encontrar em sua alma, em seu
espirito, o caminho que deve seguir para alcancar o objeto de seus desejos, Deus, a
suprema Felicidade. A vida espiritual € em si a verdadeira vida e toda a moral crista
leva 0 homem a essa vivéncia. Nao pode viver segundo ele mesmo, mas segundo

Deus. “Quando o homem vive segundo o homem e nao segundo Deus, é



69

semelhante ao diabo, porque nem o anjo deve viver segundo o0 anjo, mas segundo
Deus [...]” (De civ. Dei, XIV, 1V, 1). E viver segundo o espirito é viver segundo Deus;
viver segundo Deus é viver segundo a verdade*®. A doutrina cristd esta inserida
dentro de um quadro metafisico, moral e escatolégico. A criagdo ordenada
empreendida por Deus nos mostra nosso papel no projeto; a revelacao cristd nos
purifica desse desvio dessa ordem mediante a doutrina; para que ndo possamos
incorrer em condenacdo no juizo final. Assim, ndo pode o homem ,negligenciar
essas trés realidades com sua pérfida vontade, mas sim encontrar refugio na moral
Crista.

Agostinho, porém, ndo usa de elucubracdes teoldgicas sem conexao com
0 mundo real para expressar o bem viver do homem. Ele preenche a moral crista
revelada com reflexdes filosoficas profundas. N&do ha apenas uma exposicdo da
sagrada escritura, por exemplo, de uma forma decorativa para se auto promover —
como fazem tantos puritanos hoje — mas compreende que ha uma relacdo direta
entre 0 homem cotidiano e a lei cristd. E mais uma vez encontra toda essa relacéo
teologicamente.

Onde esta a felicidade do homem, ou melhor, o que é a felicidade do
homem? Deus. A realizagdo humana se encontra em seu criador. Toda a busca
filoséfica moral de Santo Agostinho encontra seu fim justamente nesta simples
sentenca. E bem verdade que o Santo Doutor usa como axiomas suas incursdes
teoldgicas. Porém, essas incursdes nao estdo distantes da vida concreta do homem.
No De beata vita, Agostinho concebe a Felicidade em Deus por meios estritamente
reflexivos e filoséficos. Nao parte de um dogma, apesar de cré-lo, mas chega ao
dogma a partir da andlise existencial concreta do ser humano, sua condi¢cédo atual.
Mas € claro que suas reflexdes filosoficas encontram sempre confirmacdo na

doutrina do Cristo. Sua filosofia esta atrelada ao seu processo de conversdo. Assim

4%“Quando, portanto, o homem vive segundo a verdade, ndo e vive segundo ele mesmo, mas
segundo Deus, pois Deus é quem disse: eu sou a verdade. Quando vive segundo ele mesmo, quer
dizer, segundo o homem, ndo segundo Deus, indubitavelmente vive segundo a mentira. Ndo porque
o homem seja mentira, mas porque o homem néo foi criado justo para viver segundo ele mesmo,
mas segundo quem o fez, isto €, para fazer a vontade de Deus e ndo a sua. Nao viver como sua
condicao exigia que vivesse, eis a mentira. Quer ser feliz, mas sem viver de maneira que possa ser.
Que h& de mais mentiroso que semelhante querer? Donde se segue que muito bem que todo o
pecado € mentira, porque o pecado nao se comete sendo pela vontade com que queremos que as
coisas nos corram vem ou com que queremos que nos corram mal. Logo, a mentira consiste em
qgue, quando procuramos que tudo nos corra bem, de tal acdo nos advém mal ou em quem quando
pretendemos que nos corra melhor, desse mesmo ato tudo nos corre pior. Donde isso procede
senao do fato de que o homem pode viver bem gracas a Deus, aquém, pecando, abandona, ndo de
si mesmo, porque, vivendo assim, peca? (De civ. Dei, XIV, IV, 1).



70

como o cristianismo o errou de suas mazelas, podemos dizer que a moral crista é a
sintese de todas as regras necessarias para o bem agir do homem.
Comentando o sermdo De disciplina christiana proferido por Agostinho
mais ou menos entre 411- 416, Heres Drian Freitas (2013, p. 151) conclui que “a
distribuicdo das partes — no sermdo — evidencia que o0 que se deve aprender € 0
viver bem, e é justamente esse o fim da Palavra de Deus e da Igreja de Cristo”. De
fato, todo esse serméo € dedicado ao esclarecimento de que a moral cristd tem seu
sentido de ser no ensinar o homem a bem viver. Agostinho chama a igreja a casa da
disciplina e muitos que nela estdo “ndo querem conhecé-la, e o que € pior, nem
mesmo dentro desta casa de disciplina querem ser instruidos” (De doc. christ.,I, 1.).
Instruidos a qué? Ao bem viver. Por isso Agostinho tem trés objetivos nessa obra, a
saber, “0 que é viver bem e quais sdo os prémios pela boa vida” (Ibid.). Essa
identificacdo da missdo do cristianismo na purificacdo do ser humano também pode
ser encontrada no De Vera Religione quando diz que “a mente cai se purificando
num modo de vida ajustado aos preceitos divinos” (De vera relig. I, 7, 12.). Os
preceitos cristdo tem por escopo justamente a purificacdo do homem para a
promocao do seu bem viver.
Segundo Agostinho, a moral crista é sintese de todos os preceitos que
0s homens criam ou usam para reger suas vidas. Ademais, o viver bem nao prévem
da préatica da lei, mas a lei cristd é o viver bem mesmo. Ndo ha uma causa e

consequéncia, mas uma identificacdo intrinseco essa lei e o bem viver#. Néo ha,

46ppesar disso, Agostinho ndo propde uma pratica juridica apelando estritamente para uma lei
revelada, mas recorre ao direito natural, ou seja, 0 homem pode chegar a compreenséo do certo e
errado quando enxerga o ordenamento natural de si e da natureza em geral. Para ele, a natureza
nado esta em contradicdo com a revelacao e, portanto, todos os homens poderéo seguir a lei natural
gue se realiza plenamente na revelacdo. Por outro lado, uma fundamentacao metafisica do direito é
necesséria. Assim, Deus, mundo natural e homem se encontram em um todo complexo. Manfredo
Ramos esclarece (1998, p. 109-110): “O que é fato é que ndo se pode negar que a partir de
Agostinho, a metafisica do direito “permanece como tema de fundo de todo o pensamento juridico”.
Alias, dever-se- ia perceber, afinal, que o seu ensinamento, no ambito da filosofia do direito, ndo se
encerra na configuragdo tedrica de uma lei ou direito natural’. Josef Ratizinger (2011), em um
magistral discurso ao parlamento aleméao, afirma: Como se reconhece o que € justo? Na historia, os
ordenamentos juridicos foram quase sempre religiosamente motivados: com base numa referéncia
a Divindade, decide-se aquilo que é justo entre os homens. Ao contrario doutras grandes religides, o
cristianismo nunca impds ao Estado e a sociedade um direito revelado, nunca imp6s um
ordenamento juridico derivado duma revelacdo. Mas apelou para a natureza e a razdo como
verdadeiras fontes do direito; apelou para a harmonia entre razdo objectiva e subjectiva, mas uma
harmonia que pressupde serem as duas esferas fundadas na Raz&o criadora de Deus. Deste modo,
os tedlogos cristdos associaram-se a um movimento filoséfico e juridico que estava formado ja
desde o século Il (a.C.). De facto, na primeira metade do século Il pré-cristdo, deu-se um encontro
entre o direito natural social, desenvolvido pelos fil6sofos estoicos, e autorizados mestres do direito
romano”.



71

portanto, desculpa para o que vive mal. Evidentemente que ha uma ponderacao
entre os niveis de males, entretanto, viver de todo desregrado com o pressuposto de
gue néo se vive, em relagdo aquele que frequente a casa da disciplina, ndo pode ser
por ignorancia*’. Agostinho chega mesmo a dizer que se os filésofos antigos, como
Socrates e Platdo, voltassem a vida seriam cristdos, pois a moral e a lei cristad
expressa a verdade que buscavam: “Portanto, se aqueles fildsofos pudessem voltar
a vida conosco, reconheceriam, sem duvida, a forca da Autoridade, que por via tdo
simples operou a salvagcdo da humanidade” (De vera relig. |, 4, 7). Essa “for¢a da
autoridade” da moral cristd se encerra nos frutos nascentes a partir de sua
propagacdo. Agostinho denota que o fato de tantos se identificarem com a moral
cristd, é sinal de que ela expressa toda a vida virtuosa e realiza todo o desejo da
alma humana. A moral cristd, segundo Agostinho, supera a moral paga, promotora
da vivéncia pérfida dos povos (cf. Ibid., 4, 6).

Todos os preceitos da moral Cristd resumem-se na caridade. O bem viver
esta estritamente ligado a esta caridade retamente ordenada. A moral cristd nado
apenas € lei, mas é amor; amor naquele sentido revelado pelo Cristo. O bem viver,
entdo, € bem amar. Por que Deus se revelou ao homem?, pergunta Agostinho. Por
amor. A moral Crista trazida pelo Deus revelado tem como motivo o Amor divino que
0 proprio se dignou demonstrar. Ademais, o Cristo ndo apenas se revelou:
padecendo corporalmente e espiritualmente revelou 0 homem como se deve amar.
A moral Cristd, assim ndo é apenas lei abstrata, mas concreta, de vivéncia, de
pratica em vista de um modelo que é exemplo e fim: Qual seria o maior motivo da
vinda do Senhor? Se Deus ndo mostrar 0 seu amor para conosco, recomendando-o
fortemente? Pois o cristo morreu por nés quando ainda éramos inimigos. E isso,
porque o fim do mandamento e a plenitude da lei é a caridade (cf. De catec. rud. VI,
7).

Podemos ja adiantar, ou melhor, jA& percebemos que a moral cristd em
seus varios aspectos, em suas varias expressoes, € reduzida ao amor a Deus, ao
amor ao préximo e a si. E um duplo preceito do amor dirigido ao alcance da suprema

felicidade, Deus; ajudar o préximo a chegar a Deus e estar também em Deus. Esse

47Sobre isso diz Agostinho: “na lei, ha muitos preceitos que tém a ver com o viver bem, que o
ordenam e que o0 ensinam. Tais preceitos sdo muitos, sdo inumeraveis; As paginas que contém tais
preceitos sdo tantas que quase ndo se consegue contar, nem as paginas nem os preceitos. Deus
ndo quis que ninguém se desculpasse por ndo conhecer a lei [...]". E comparando a lei cristd a um
tesouro continua: “Se foste preguigoso ao procurar um tesouro, ndo o sejas ao levar uma pérola sob
a lingua, e assim vai seguro aonde queres” (De dcc. christ., lll, 3).



72

principio ja se encontra na natureza do ser humano. Assim, revelacdo e natureza

estdo em constante consonancia. Manfredo Ramos elevadamente nos explica:

O duplo preceito do amor do Antigo Testamento, retomado por
Cristo, ja esta na razdo: o homem, para ser feliz, para chegar a paz,
a justica, deve voltar ao Principio, ao Ser, a Unidade, passando por si
mesmo, chegando a «pulchritudo interioris hominis»: o primeiro
mandamento € a «rerum divinarum cum benevolentia et caritate
consensio»: 0 segundo mandamento € a «rerum humanarum cum
benevolentia et caritate consensio». A razdo ja mostra que o
«pondus naturae» é o amor, que este amor é de Deus e do proximo
(eu ndo amo a mim mesmo, nem, portanto, ao préximo se ndo amo
primeiro a Deus, que é o que «ha de melhor» —, a “imagem” divina
que estard no homem pela justica da graga supde a “imagem” divina
pela criacdo que deve ser ‘restaurada”: reficiet reformari. A paz
politica sup8e a procura da paz interior do homem, da sua unidade: a
pax hominum e a pax civitatis supdem a «pax hominis mortalis et Dei:
in fide sub aeterna lege oboedientia» que, por sua vez, pressupde ou
inclui aquele quidam justus ordo naturae. Isto define ja uma moral,
independentemente do que a fé possa trazer a mais (RAMOS, 2012,
p.25).

4.5 O UTI-FRUI COMO CRITERIO ETICO-MORAL PARA O CORRETO AGIR
HUMANO

O amor tudo move. O amor esta no cerce de toda a acdo humana.
Mesmo quando o homem encontra-se desregrado por escolher mal, ama o que
escolhe por pensar que o objeto lhe trara felicidade. Esse amor, entdo, pode se
desviar do seu Amado verdadeiro, encontrando consolo temporario nos bens
terrestres. Nao é gque ndo devamos amar os bens deste mundo, mas é que devemos
ama-los corretamente. Esse amor tem externamente um critério a ser seguido, a
ordem da natureza a qual muitas vezes Agostinho aponta como critério de formacéao
das leis*®. O homem ndo pode se entregar aos bens terrenos, apesar de todos os
beneficios que deles decorrerdo. Mas é um fato: o homem geralmente se apega aos
bens terrenos, a si e ao proximo esquecendo de Deus. Seu amor deseja ser
purificado, € para isso que tem a moral crista. O Cristo veio para mostrar seu amor e

como se deve amar. O Cristo € o inicio, o modelo e o fim de todo o bem viver.

“8Manfredo Ramos (1998, p. 111 - 112) A alma racional pode também usar bem (bene uti) da
felicidade temporal e corporal, se ndo se entregar a criatura, desprezando [ ...] quando pois o
homem guarda esta “ordem” dos seres, cumpre “ a justi¢a, cujo papel é de ‘dar a cada um o que lhe
é devido’[...]".



73

Entretanto, mesmo considerando a forca da moral Crista, a verdade por
ela expressada e o complemento que tem em si da lei natural, os homens
necessitam de uma via racional de entendimento para a promocao da pratica do
bem viver. Ndo € que a moral cristd ndo seja capaz de purificar o homem, é que é
um fato que mesmo os homens que se encontram na casa da disciplina, na
verdadeira religido, como a chama Agostinho, é capaz de cumpri-la e entendé-la
perfeitamente. Assim, por sua plenitude imensa, a moral cristd parece ser
indecifravel para muitos. E necessario que o divino se transmute novamente em
humano, como o Cristo fez. E aqui que Santo Agostinho elabora um preceito moral
no De Doctrina Christiana. Visando, em nossa concepcao, atingir o maior nimero de
pessoas possivel.

Como ja vimos a purificacdo do amor dar-se-4 mediante a reta apreciacao
das coisas dentro do plano estabelecido da ordem divina, a saber, a maneira correta
e em que medida devemos amar tudo o que foi criado por Deus, visto que € bom
aquilo que foi criado. A maior dificuldade que temos, nesta questdo, é de ter um
apoio correto onde nos basearmos, ou seja, por n0s mesmo ndo poderemos decidir
0 que amar, de modo que poderemos amar um objeto de maneira desqualificada;
também a intensidade do amor ao objeto pode ser demais ou de menos.

Para colocarmos na tensdo correta de nosso amor, Santo Agostinho
elabora uma regra ética para a promocéao do reto viver denominada uti- frui ou Uti
aut Frui, seja como for a forma colocada, o que importa é seu contetdo, pois ela se
revela como a sintese ou conclusdo das varias reflexdes éticas empregadas por
Agostinho. De outra maneira, veremos como nao sé pode ser aplicada ao homem
individual, mas como também estard em consonancia com a vida social do homem e
o destino temporal da Civitas em sua obra Sobre a Cidade de Deus. Em que
consiste pois o uti- frui? Essas duas palavras estdo relacionadas a ordem dos
objetos na hierarquia estabelecida pelo Criador, por dirigir nosso amor, como
também a vontade, aos objetos corretos na intensidade correta. Fruir significar
“aderir a alguma coisa por amor a ela prépria” (De doc. christ.,l, 4, 4), por seu valor
intrinseco, ndo por qualquer beneficio que nos traga, por mais que nos seja benéfico
0 objeto, mas porque ele em si mesmo é digno desse amor. Utilizar “é orientar o
objeto de que se faz uso para obter o objeto ao qual se ama, caso tal objeto mereca
se amado” (Ibid.), ou seja, como um degrau depois de outro até chegar a porta, onde

dara entrada ao verdadeiro objeto de que devemos amar. Dai dizer nosso Filosofo:



74

Entre as coisas, ha algumas a serem fruidas, outras para serem
utilizadas e outra ainda para os homens frui-las e utiliza-las. As que
s&o objeto de fruicdo fazem-nos felizes. As de utilizagcdo ajudam-no a
tender a felicidade e servem de apoio para chegarmos as que nos
tornam felizes e nos permitem aderir melhor a elas (De doc.
christ.,1, 3, 3).

Essa regra do fruir e utilizar esta ligada intimamente com os dois tipos de

felicidades que podemos experimentar neste mundo, como diz Santo Agostinho:

Ha certa vida do homem envolvida nos sentidos carnais, entregue
aos gozos da carne [...]. A felicidade de tal vida é temporal [...]. Mas
h& outra vida, cujo gozo est4d na alma, cuja felicidade é interior e
eterna [...]. O que importa € saber onde a alma racional prefere dirigir
pela vontade o uso da mesma razao ou para os bens da natureza
exterior e inferior; isto é, para que goze do corpo e do tempo ou, ao
invés, da divindade e da eternidade (Ep. 140, 2, 3)*°

N&o podemos pressupor que esta regra sirva apenas como uma forma de
imposicédo forcada de obediéncia de um Bispo, ndo é assim. O uti-frui ndo nos
molda, mas advém da propria alma do homem dentro do conjunto de suas poténcias
que deve ser regidas de acordo com algo que se ama, e esse objeto esta
intimamente ligado aos suspiros da felicidade que naturalmente possuimos.
Amamos e por isso ndo podemos nos abster dos objetos temporais, pois eles séo
sinais e, a0 mesmo tempo, criaturas de Deus. Entretanto, necessitamos de um
ordenamento moral a partir do qual nos voltaremos para os bens certos de acordo
com os seus valores.

O reto amar depende, assim, de onde se encontra a felicidade e qual a
que amamos independente daquilo que pensamos, Vvisto que erramos
cotidianamente em nossas escolhas. Essa regra moral esta como deveria ser,
imbuida de elementos cristdos; a religido vem como auxilio indispensavel para o
bem viver, pois expressa aquilo que Deus projetou desde a eternidade para o
homem. Utilizar e Fruir, em suma, é expressdo mesma de nossa alma e nosso amor

esta entre essas duas formas de vivermos.

“Leomar Montagna, comentando essa passagem denota: “Santo Agostinho chega & certeza de que
s6 em Deus 0 homem encontra a verdadeira felicidade. Entretanto, 0 homem é um ser em concreto,
gue vivem em meio aos bens materiais. Dai, como conciliar a felicidade temporal, proporcionada
pelos bens temporais mutéveis e corruptiveis, e a verdadeira felicidade que se encontra em Deus,
imutavel e eterno? De que forma o homem pode usufruir dos bens temporais em vista dos bens
eternos?” (2006, p.51)



75

Claro que Santo Agostinho definird aquilo que devemos fruir e do que
devemos utilizar. Assim como na reflexdo sobre a beatitude, a saber, de como a
felicidade verdadeira se encontra apenas nos bens imutavel, ou melhor, Bem mais
imutavel de todos, Deus, assim devemos amar por si mesmo, fruir, a Deus. N&o se
resolve, porém, o problema dos objetos que devemos amar, visto que surge a

pergunta: devemos apenas utilizar dos homens? Nao seria ai uma regra

7

contraditéria com a propria fonte cristd de quem é expressdo? E o amor a nos
mesmos? Todo amor a si € egoismo?

Agostinho genialmente resolve denotando que os homens, dentre as
criaturas, € a maior, pois tem na sua alma racional a imagem e semelhanca de
Deus. Mas apesar disso, todos os homens devem se amar segundo Deus, ou seja,
amamos uns aos outros por causa de Deus e, assim, s6 nos amamos
verdadeiramente quando esse amor nos leva ao Ser, fonte de toda a Felicidade, pois
existem quatro forma de objetos que podem ser amados aqueles: “quatro sdo os
objetos que devemos amar: o primeiro estq acima de nos; o segundo somos nos
proprios; o terceiro o que se acha a nosso lado; o quarto o que esta abaixo de nés”
(De doc. christ., I, 23, 22):

De tudo o que expusemos deduz-se que devemos gozar unicamente
das coisas que sdo bens imutaveis e eternos. Das outras coisas
devemos usar para poder conseguir o gozo daquelas. Em relacdo a
ndés mesmos, que gozamos e usamos de todas as coisas, somos de
certo modo também uma coisa. E, certamente, uma grande coisa € o
homem, pois feito a imagem e semelhanca de Deus!N&o é grande
coisa enquanto encarnado num corpo mortal, mas sim enquanto é
superior aos animais pela exceléncia da alma racional. Assim,
constitui grande questao saber se os homens devem gozar ou usar
uns dos outros, ou se podem ao mesmo tempo gozar e usar deles.
Com efeito, um preceito nos foi dado: amar-nos mutuamente. Trata-
se, porém, de saber se 0 homem deve amar seu semelhante por ele
préprio ou por outro fim. Se for por ele préprio, n6s gozamos dele, se
for por outro motivo, nds nos servimos dele. A mim parece que ele
deve ser amado por outro fim. Isso porque aquele que deve ser
amado por si mesmo constitui em si a vida bem-aventurada. Ainda
gue ndo possuamos até entdo essa bem aventuranca, contudo, sua
esperanga consola-nos nesta vida. E esta dito nas Escrituras:
“Maldito o homem que confia no homem” (Jr 17,5) (De doc. christ.,|,
22, 20).

Em relacdo a nés mesmos, Agostinho lanca a teoria de que ndo devemos
amar-nos por nosso valor, pois o que temos veio de Deus e, portanto, devemos nos
amar por conta dele. Esta parte denota que, apesar de todo nosso amor ter de

encontrar necessariamente o divino, devemos nos valorizar como dignos de amor,



76

porque Deus nos ama e nos amou desde a eternidade®. Quando nos amamos de
forma egoista, desembocamos em uma va gléria louca que, por sua vez, intenta
subjugar seus semelhantes. O amor desregrado a nés mesmos nao fica apenas no
egoismo estrito que atinge o egoista, mas se espalha de forma maldosa dentre
nosso préximo, ndo um afastar-se geral entre os individuos, como tendo cada qual
certo egoismo igual, mas comecamos a olhar o préximo como inferior e indigno de
nés mesmos. Talvez esteja ai a origem de todas as desgracas modernas e

contemporaneas no que concerne a ditaduras sangrentas:

Julga o homem conseguir grande triunfo quando chega a dominar
outros homens, seus semelhantes. Por que € inato a alma, cheia de
vicios, apetecer de maneira excessiva e exigir, como algo que lhe é
devido, o que ¢é proprio unicamente de Deus. Esse amor
desordenado de si proprio seria mais bem denominado 6dio. E
iniquidade para o homem, com efeito, querer ser servido por aqueles
gue lhe sao inferiores, enquanto ele préprio se nega a servir quem
Ihe é superior. Muito corretamente foi dito: “O que ama a iniquidade
odeia sua alma” (Sl 10,6). Dai provém o motivo de a alma tornar-se
enferma e encontrar tormentos em seu corpo mortal, e ainda assim
amar e sofrer as consequéncias de sua corrupgéo ( De doc. christ., I,
23, 23)

E como devemos nos amar? E impossivel odiar-se completamente. O
homem naturalmente deve amar a si mesmo visto que € um mandamento divino.
Ama-se corretamente quando se odeia aquilo que faz mal. A doutrina do amor a si
relaciona-se diretamente com a questdo da manutencdo da saude da alma e da
defesa perante todo e qualquer “inimigo” que va contra essa pureza da alma, ou
melhor, sua virtude. Dizer que se ama e mergulhar em uma vida desregrada, fora da

ordem estabelecida, € ilusdo e engano:

S0Em relagdo ao corpo, parte mais inferior do ser humano, Agostinho diz: “Ninguém odeia a si préprio.
A respeito disso, controvérsia alguma tem surgido em escola nenhuma. Ninguém odeia seu préprio
corpo, e o que diz o Apéstolo é bem verdade: Ninguém jamais quis mal a sua proépria carne (Ef
5,29). Logo, quando alguns dizem que prefeririam viver sem o corpo, enganam-se inteiramente.
Porque néo é a seu corpo, mas a corrupgao corporal e seu pesado fardo que eles odeiam. Assim, o
que eles quereriam, sem davida, néo é ficar sem corpo, mas té-lo incorruptivel e perfeitamente agil.
O engano procede de que pensam que um corpo dessa espécie sutil ndo mais existiria, pois tais
qualidades s6 pertencem & alma, a seus olhos”(De doc. chris. |, 24, 24). E mais adiante: “E preciso,
pois, ensinar ao homem a medida de seu amor, isto €, a maneira como deve amar-se a si proprio,
para que esse amor lhe seja proveitoso. Duvidar de que ele se ama e deseja o0 proprio bem é pura
deméncia. E preciso também ensinar ao homem como deve amar seu corpo, para que tome
cuidado dele, com ordem e prudéncia. Porque o fato de o homem usar seu corpo e desejar
conserva-lo sadio e intato € verdade bem manifesta” (De doc. christ., 25, 26). Comenta também
Antbnio Kossoki: “Nao amamos um ser humano como amamos uma coisa, pois amamos as coisas
para nés enquanto amamos as pessoas por si mesmas. Na medida em que se pode afirmar que um
corpo ama seu lugar natural, ele deseja o seu proprio bem, mas na medida em que o homem ama
Deus, s6 pode querer o bem de Deus” (2013, p. 8).



77

Oh! Homem, o que estas perdendo? Se, de fato, amas a ti mesmo,
mas de um modo que te perdes, certamente perderas aquele a quem
amas como a ti. Se te amas assim eu preferiria que ndo amasses
ninguém, pois assim perder-te-ias somente a ti mesmo. Deves
corrigir teu jeito de amar, ou deves afastar-te de qualquer
relacionamento (De doc. christ.. V, 5).

Também apenas por amar a Deus que amamos ao NOSSOo pProximo e a nos
mesmos, pois somos imagens e semelhangas Dele e, por conta de nossa dignidade
na imagem de Deus, ndo podemos nos furtar no amor mutuo. O amor ao préximo é
indispensavel na perspectiva agostiniana para conseguir alcancar o cume da
Felicidade eterna. Comentando pois o duplo preceito cristdo do amor, o Filésofo
delineia o porqué amar o préximo, quem é o prOXimo e como amar 0 proximo.
Revela essa especulacdo que a condicdo de nosso amor € naturalmente limitada
porque somos limitados. O amor, contudo, que devemos ama-lo € aquele que se
encontra dentro do ensinamento cristdo, o qual somos capazes pela graca e ndo por
nés mesmos. Ama-se sO a Deus, e por isso busca-se a felicidade, apenas aquele

gue ama 0 seu proximo:

Destes dois preceitos dependem toda a Lei e os profetas”. Eis o que
ensina na casa da disciplina: amar a Deus, amor ao proximo. Da fato,
nao encontraras alguém como Deus para que te seja dito: amas a
Deus como amas a este; mas com relagdo ao proximo, saberas que
0 amas a partir de teu proprio amor, pois és igual ao teu préximo.
Queres saber como deves amar o proximo? Olha para ti, para o
guanto amas a ti mesmo, e dessa maneira ama 0 prOxXimo sem errar.
Quero aproximar-te de teu proximo, para que 0 ames tanto quanto a
ti memo. Quero, mas hesito, pois quero te dizer [...] Nao deves
entender préximo como teus parentes préximos, como teu irmao ou
cunhado ou outros; Toda pessoa é o proximo de todas as outras (De
doc. christ.. I, 3.)

Assim, todo nosso amor se volta para Deus mesmo quando amamos as
criaturas. E s6 por causa de Deus que amamos. E s6 por Seu amor n0s amamos.
Quando compreendemos isto e vivemos, atingimos o cume da reflexdo ético-moral
na qual Agostinho apontou. Toda a reflexdo tedrico-filoséfica cristd a respeito do
verdadeiro modo de viver, porque € 0 mais elevado, encontra sua equivaléncia na
verdadeira forma de amar; assim €, segundo nosso Filésofo, que o homem sabio
vive. Entende o0 sabio que ndo ha valor intrinseco nas criaturas, mas que todo o

merecimento de amor advém de Deus, do Ser:

A observar-se com precisdo, ninguém deve gozar de si proprio,
porgue ninguém deve se amar por si préprio, mas por aquele de
guem ha de gozar. Entdo, é perfeito o homem quando orienta toda



78

sua vida para a Vida imutavel e adere a ela com todo o seu afeto,
enquanto o fato de se amar por si proprio ndo tem referéncia a Deus.
E voltar-se para si proprio, e ndo para o Ser imutavel. Por isso,
ninguém pode fruir de si proprio sem alguma perda. Desse modo,
guando o homem se une totalmente ao Bem imutavel e abraca-o, €
mais perfeito do que quando dele se separa e volta-se sobre si
proprio (De doc. christ., I, 22, 21)%

A ordem do Criador, a ordem da alma, a ordem da temporalidade em vista
da eternidade, a Felicidade Verdadeira, o homem, enfim, tudo o que existe e 0 que
h& de existir esta dentro da ordem da verdadeira caridade. A regra moral que
Agostinho nos fornece ndo pode ser esquecida, ndo por argumento de autoridade,
mas porque sua genialidade extrai o que ha de mais intimo do individuo elevando-os
ao seu destino mesmo, pelo menos intelectualmente. A ordem do amor verdadeiro
nos insere dentro do préprio plano da criacdo e nos torna sabios na vida temporal,
este exilio que somos, por conta de nossas indisposi¢cdes para o bem, obrigado a
enfrentar. A ordem do amor, em suma, € a ordem da propria condicdo humana, hoje

decaida, amanha perfeita:

Vive justa e santamente quem é perfeito avaliador das coisas. E
guem as estima exatamente mantém amor ordenado. Dessa
maneira, ndo ama o que nao é digno de amor, nem deixa de amar o
qgue merece ser amado. Nem d& primazia no amor aquilo que deve
ser menos amado, nem ama com igual intensidade o que se deve
amar menos ou mais, nem ama menos ou mais 0 que convém amar
de forma idéntica (De doc. christ.,l, 27, 28).

5IE continua: “Portanto, se ndo te deves amar a ti por ti préprio, mas por aquele em quem esté o fim
retissimo de teu amor, que nenhum entre teus irméos se aborreca se o amares por Deus. Porque a
lei do amor assim foi estabelecida por Deus: Amaras ao proximo como a ti mesmo, mas a Deus com
todo teu coracdo, com toda tua alma e com todo teu espirito (Lv 19,18; Dt 6,5; Mt 22,37.38). Em
consequéncia, consagra teus pensamentos e toda tua vida e toda tua mente aquele de quem
recebeste estes bens. Porque quando é dito “de todo teu coragdo, de toda tua alma e de toda tua
mente”, ndo te é permitido nenhuma parte de tua vida ficar desocupada para que possas gozar de
outro objeto. Exige, antes, que qualquer outro objeto que venha a mente para ser amado seja
arrastado naguela mesma dire¢do do caudal impetuoso do amor. Logo, quem ama retamente o seu
proximo deve tratar que esse alguém também ame a Deus com todo o seu coragdo, com toda a sua
alma, com todo o seu espirito. Amando-0 assim como se ama a si proprio, referird todo o amor,
proprio e alheio, naquela direcao do amor de Deus que nédo tolera que se extravase e perca nenhum
arroiozinho que venha a diminuir seu impeto. (De doc. christ., |, 22, 21). Também denota Mariciane
Nunes: “Agostinho identifica 0 homem sabio como aquele capaz de utilizar-se bem das coisas
materiais e passageiras, conservando sua vontade livre sempre voltada em dire¢do ao Deus eterno,
com o intuito de s6 a ele abracar e fruir. Para o bispo de Hipona, é fundamental ao homem evitar o
uti imoderado e mau, visto que conduz o homem a afastar-se dos bens divinos e duraveis para
apegar-se as coisas temporais e passageiras, desviando a vontade de sua meta principal: a de viver
com retiddo, buscando o sumo Bem. Em A doutrina cristd, Agostinho ilustra a importancia de saber
orientar a vontade do homem a um UTI moderado e bom para, dessa forma, fruir somente daquele
que transcende todas as coisas e 0 Unico a ser amado antes e acima de todos os bens, o Criador. O
bispo de Hipona compara o homem a um peregrino cuja patria € o Bem supremo” ( 2009, p. 90).



79

Assim, poderemos encontrar todo o principio e fim do homem nessa regra
moral elaborada por Agostinho. A felicidade suprema esta no amor, o amor que é
Deus, o0 amor ao homem e o correto amor de si mesmo. Em Agostinho encontramos
a unido filoséfica entre metafisica, ética, moral, politica e antropologia num quadro
unificado completo. Um complexo unido pelo amor que terd como recompensa a

suprema felicidade, fim das ac6es humanas e nossa delicia eterna.



80

5 CONCLUSAO

Terminadas as reflexdes que empreendemos no corpo principal do texto,
ainda € imprescindivel desdobrar-nos sobre algumas lacunas ou percep¢des que 0
leitor atentaria durante a leitura deste trabalho. Nossa pesquisa pode ter assumido
muitas vezes certo tom religioso. Salientamos, entretanto, que ndo podemos excluir
esse carater da pesquisa: primeiro porqgue o autor € um cristdo que muitas vezes
assume o papel de apologista, outra faz as vezes de Bispo, outrora de catequizador,
mistico etc. Mas, apesar disso, tal caracteristica ndo constitui o miolo de nosso
trabalho, de modo que a religido aparece como fundamentacéo de viséao filosofica de
Santo Agostinho, ou melhor, muitas vezes como solucéo, outras vezes como fonte
de problema, seus temas surgem como impulso intelectual a resolucéo.

A existéncia de muitos trabalhos pode suscitar questionamentos sobre a
validade do escrito presente. Respondemos que a necessidade se traduz de trés
formas: a primeira no aspecto individual do estudioso; a segunda quanto a
necessidade do tempo presente; a terceira na perspectiva de tradigéo.
Primeiramente, o trabalho filos6fico s6 encontrard eco no leitor quando o primeiro a
sentir o pulsar de seu resultado é o autor. Depois vemos que o0 tempo presente esta
repleto de esquecimento do outro e de si préprio, ndo entrando no problema do
esquecimento do Ser e o abandono das reflexdes metafisicas. E necessario
recuperarmos aquele espanto diante do infinito, ndo negé-lo. Para isso, nao
podemos deixar morrer os grandes pensadores, mesmo que ja se tenha
guantitativamente o quase ilimitado estoque de obras.

No que tange a relacdo entre teologia e filosofia, afirmamos que sdo duas
ciéncias que nos estudos agostinianos se tornaram inseparaveis, mas nao
buscamos ou usamos conceitos teoldgicos para explicar nosso tema, apenas
esquadrinhamos durante todo o trabalho de como o amor € o motor que impulsiona
todas as a¢cdes humanas em vista de determinado bem.

Esse bem esta ligado ao lugar que o homem ocupa na criacdo. Deus
colocou o0 homem acima de todas as criaturas por ser a Unica que se autoquestiona
acerca do sentido de sua existéncia, que corresponde ao seu fim. Para Agostinho, a

7

felicidade é o objeto mais desejado pelo homem e que ela se encontra na vida



81

divina. Agostinho identifica que na vida temporal do homem ha um hiato que o
separa de sua realizacdo: os inUumeros males que o atingem de diversas formas. Os
males morais sao provenientes das mas escolhas que os homens fazem e, assim,
vivem desregradamente abandonando a vida divina. Faz isto porque possui o livre
arbitrio. Este se caracteriza como um bem que nos foi dado por Deus, s6 o homem
possui, para que amasse com mais liberdade e, assim, mais perfeitamente. O livre-
arbitrio ndo é um mal em si, nem poderia ser, pois tudo o que Deus criou é bom.
Sendo Deus bom, nédo pode ser causa do mal; sendo o mal o afastar-se de Deus
mediante as mas acdes e sendo Deus o Ser por exceléncia, o mal revela-se como
corrupcéo do ser.

A corrupcéo do ser se da por nossa vontade livre. O homem se corrompe
quando embota sua razdo pelas mas acbes e a vida desregrada, submetendo as
paixdes animicas a seus espiritos, por conta do desejo de objetos materiais e
carnais. As paixdes sdo 0s movimentos irracionais da alma, é algo que temos de
comum com 0s animais selvagens. Assim, quando vive imoralmente, o homem se
assemelha cada vez mais aos seres irracionais e desvirtua-se no lugar a que Deus o
destinou.

Agostinho lanca a necessidade de uma reflexdo ética e moral
empreendida pelo homem tanto para tomada de consciéncia de sua condigédo
quanto pra um maior aproveitamento de suas faltas. S6 assim podera ele
compreender seu destino, o sentido de sua existéncia; que a felicidade é o bem
maior; que nao se pode alcanca-la temporalmente; que necessita de uma
purificacdo; que a felicidade é o préprio Deus. Em consequéncia dessa reflexao,
afirmamos que o amor é a forgca motriz das a¢cdes humanas e que s6 mediante o
amor poderemos chegar ao bem supremo. Que o amor € algo intrinseco ao homem.
Mesmo negando ao amar, ele amard; ndo ha amor ocioso, pois tudo que fazemos é
por for¢ca do amor.

O amor é caritas quando faz o seu papel, ou melhor, o homem ama
corretamente quando se deixa levar pelo amor aos altos cumes da felicidade. O
amor sO encontra suas aspira¢cdes em Deus, o verdadeiro amor. Mas o homem n&o
ama s0. Pressupfe o amor Divino o amor pelo proximo. Assim, o amor entre Deus e
o0 homem converte-se no amor da humanidade para com Deus. Para compreender
tal extensédo, investigamos o amor em sua ordem social. Sendo a civitas a reuniéo

de homens em vista do bem comum; e sendo o verdadeiro bem comum o amor a



82

Deus; a dimensé&o social € uma extensdo da vida moral do homem individual e o
homem individual s6 pode amar na dimensdo social. Portanto, tanto o homem
individual pode desviar o seu amor quanto a coletividade também pode desviar-se.
Dessa forma, segundo Agostinho, geram-se duas cidades: a cidade de Deus, pela
qual se esquece de si e se ama a Deus; e a dos homens, a cidade egoista que
despreza Deus.

Para que isso ndo ocorra, Agostinho elabora uma doutrina ético-moral
baseada no cristianismo e na vida concreta do homem. Apesar de nossa
semelhanca com 0s seres vegetais e animais, somos imagem e semelhanca de
Deus pela parte racional de nossa alma; esta alma € espiritual e se sobrepde ao
NOsSso corpo, apesar também da dignidade deste. Assim, tanto nos seres externos
quanto em ndés mesmos encontramos uma ordem a ser seguida e amada.NoOs
devemos respeitar essa ordem e a moral crista € a sintese, num aspecto purificador,
do correto amor humano. A doutrina de Cristo visa reordenar o amor do homem ao
seu bem viver. Na disciplina cristd, Agostinho demonstra que sé podera ser
verdadeiramente cristdo aquele que disciplinar o seu amor, acarretando uma
autopurificacdo interior. Viver segundo Deus € submeter-se a ordem por ele
expressada. A igreja é chamada de casa da disciplina.

Baseado no preceito de amor a Deus, ao proximo e a si mesmo, esse
critério para a promog¢do da ordem moral faz uma distincdo entre os bens a serem
utilizados e o bem a ser fruido, cada um com o amor que |Ihe € devido. Fruir € amar
uma coisa por si mesma, pois esta possui um valor intrinseco; utilizar € amar algo
em vista daquilo que deve ser fruido, tais bens tém um valor relativo. Devemos fruir
de Deus, Unico bem a ser amado por si mesmo. Tudo mais deve ser utilizado por
amor a Ele. Como fica entdo o amor ao proximo e a si mesmo? A palavra utilizar nao
leva em si uma conotacdo estranha? O homem deve ser amado como objeto? N&o!
Os homens sdo chamados em seu conjunto a amarem-se no amor divino, pois todos
sdo chamados aquela vida transcendente e plena. O amor a si mesmo deve ter o
mesmo critério do amor ao proximo: ama-se o proximo quando deseja leva-lo a Deus
e a si mesmo quando na vida plena.

E dessa forma que nossa inquiricdo sobre o porqué o amor muitas vezes
desemboca em certo embotamento da razéo, e por isso na perda da humanidade,
pode ser respondida mediante a desordem da hierarquia dos bens, ao mau uso do

livre-arbitrio pelo amor desordenado pelos bens, sobrepondo estes aos superiores.



83

E nesse contexto que Agostinho consegue elaborar um critério para a promoc&o do

bem viver por meio do uti-frui ético-moral e cristao.



84

REFERENCIAS

SANTO AGOSTINHO. A Trindade. Trad. e notas de Augustino Belmonte. Sdo Paulo:
Paulus, 1994. 726 p. (Colecéo Patristica, n. 7).

. O livre-arbitrio. Trad., introd. e notas de Nair de Assis Oliveira. Sao Paulo: Paulus,
1997. 296 p. (Colecao Patristica, n. 8).

. Comentério aos salmos (Salmos 1-50). 2. ed. Trad. das Monjas Beneditinas. Sdo
Paulo: Paulus, 2005. 922 p. (Colec¢éo Patristica, n. 9/1)

. Comentério aos salmos (Salmos 51-100). Trad. das Monjas Beneditinas. Sdo
Paulo: Paulus, 1997. 1202 p. ( Colecao Patristica, n. 9/2)

. Comentério aos salmos (Salmos 100-150). Trad. das Monjas Beneditinas. Sao
Paulo: Paulus, 1998. 1172 p. ( Colecao Patristica, n. 9/3)

. ConfissBes. S&o Paulo: Paulus, 1998. 221 p. ( Colegéo Patristica, n. 10)

. Soliléquios - A vida feliz. Trad. de Adaury Fiorotti e Nair de Assis Oliveira. Sdo
Paulo: Paulus, 1998. 157 p. (Colecao Patristica, n. 11)

. A doutrina cristd: manual de exegesse e formacdao crista. Trad. de Nair de Assis
Oliveira. Sdo Paulo: Paulus, 2002. 284 p. (Colecéo Patristica, n. 17).

. Averdadeira religido — O cuidado devido aos mortos. Trad. de Nair de Assis
Oliveira. S&o Paulo: Paulus, 2002. 196 p. (Colecao Patristica, n. 19).

. Comentério literal ao Génesis — Sobre 0 Génesis, contra 0s maniqueus —
Comentario literal ao Génesis, inacabado. Trad. de Agustinho Belmonte. Sdo Paulo:
Paulus, 2005. 659 p. (Colecao Patristica, n. 21)

. Contra os Académicos — A Ordem — A Grandeza da Alma — O Mestre. Trad. de
Agustinho Belmonte. Sao Paulo: Paulus, 2008.414 p. (Colecao Patristica, n. 24)

. Alinstrucdo dos catecumenos: teoria e pratica da catequese. 2. ed. Trad. e notas
de Maria da Gléria Novak. Petropolis:Vozes, 2005. 143 p.

. A natureza do bem. Trad. de Carlos Ancéde Nougué. ed. bilingle. Rio de Janeiro:
Sétimo Selo, 2005. 81 p.



85

. Comentério da primeira epistola de sdo Jodo. Trad. introd. e notas de Nair de
Assis Oliveira. S&o Paulo: Paulinas, 1989. 219 p. (livro e PDF)

. Sobre a potencialidade da alma. Trad. de Aloysio Jansen de Faria. Petropolis:
Vozes, 1997. 187 p.

A cidade de Deus: contra os pagédos. 3. ed. Trad. de Oscar Paes Leme.
Petrépolis: Vozes; Sao Paulo: Federacdo Agostiniana Brasileira, 1991. v. |, 414; v. 1, 589 p.

AGUSTIN, San. Lainmortalidad del alma. Trad. de José Bezic. Buenos Aires: Instituto de
Filosofia/Universidad Nacional de la Ciudad Eva Perén, 1953. 87 p.

. Manual de fe, esperanza y caridade. In. Obras completas de San Agustin. ed.
bilingte. Trad. , introd. y notas de Victorino Capanaga. Madrid: La Editorial Catélica/BAC,
1955, v. 4, 465-767 p.

. Contra las dos epistolas de los pelagianos. In: Obras completas de San Agustin.
ed. Bblingle. rad. introd. y notas de Andrés Centeno. Madrid: La Editorial Catélica/BAC,
1956, v. 6, p. 302- 459.

. Obras apologéticas: De la verdadera religion - De los costumbres de la Iglesia -
Enquiridion - De la unidad de la Iglesia - De la fe en lo que no se vé - De la utilidad de
creer. In: Obras completas de san Agustin. Trad., introd. y notas de Victorino Capanaga,
Tedfilo Prieto, Andrés Centeno, Santos Santamarta e Erminio Rodriguez. 3. ed. bilingle.
Madrid: La Editorial Catolica/BAC, 1956. Tomo 1V, 459 p.

.Cartas(2°): 184-127 In: Obras completas de San Agustin. ed. bilinglUe. Trad, introd.
y notas de Lope Cilleruelo. Madrid: La Editorial Catélica/BAC, 1953, tomo Xla, 1097 p.

.Cartas(3°): 188-270. In: Obras completas de San Agustin. ed. bilinglie. Trad. introd.
y notas de Lope Cilleruelo. Madrid: La Editorial Catdlica/BAC, 1991, tomo Xla, 807 p.

. Sermones (1°). In. Obras completas de San Agustin. ed. bilingte. Trad. introd, y
notas de Miguel Fuertes Lanero y Moises M@ Campelo. Madrid: La Editorial Catélica/BAC,
1981, tomo VII, 743 p.

. Escritos antimaniqueos (2°): Contra Fausto. In: Obras completas de san Agustin.
Ed. bilingue. Trad., introd. y notas de Pio de Luis. Madrid: La Editorial Catolica/BAC, 1993.
Tomo XXXI, 834 p. (Livio e PDF)

. Escritos varios (2°): Ochenta y trés cuestiones diversas - La advinacion diabdlica -
Respuesta a ocho preguntas de Dulcicio - La piedad com los difuntos - La utilidad del ayuno
- La devastacion de Roma - Regla a los siervos de Dios - Las retrataciones - Catalogo de los
libros, tratados y cartas de san Agustin editado por san Possidio. In: Obras completas de



86

san Agustin. ed. bilingue. Trad. introd. y notas de Teodoro C. Madrid. Madrid: La Editorial
Catolica/BAC, 1995. Tomo XL, 1004 p.

AZEVEDO JUNIOR, Paulo Ricardo de . Um olhar que cura: terapia para as doencas
espirituais. Cachoeira Paulista: Canc&o Nova, 2008. 160 p.

BELLEI, Ricardo ; BUZINARO, Délcio. O livre-arbitrio e o mal em Santo
Agostinho. Mirabilia. Vitéria,n. 11, p. 80-98, jun- dez. 2010.

BARBOCOVI, Jonas; REZENDE, Ana Catarina. A vontade livre: causa primeira do pecado
em Santo Agostinho. Revista Catdélica, Uberlandia, v. 4, n. 7, p. 450-466, 2012.

BOEHNER, Philotheus ; GILSON, Etienne . Histéria da filosofia crista: desde as origens
até Nicolau de Cusa. 12. ed. Trad. de Raimundo Vier. Petrépolis: Vozes, 2009. 582 p.

BISPO, Claudiomiro. Obstaculos a vida feliz: estudo sobre a busca da felicidade no De
beata vita (Sobre a Vida Feliz) de Agostinho de Hipona. Sdo Paulo: PUC-SP. 2014. 67 p.
Dissertacdo (Mestrado em Filosofia).

CHESTERTON, G.K. O que ha de errado com o mundo. Campinas: Ecclesiae, 2013. 218
p.

COUTINHO, Gracielle Nascimento . O livre-arbitrio e o problema do mal em Santo
Agostinho. Revista de Filosofia Argumentos, ano 2, n. 3, p. 124-131, 2010.

COSTA, Marcos Roberto Nunes. Introducédo ao pensamento ético-politico de Santo
Agostinho. Sédo Paulo, 2009. 216

DE BONI, Luiz Alberto (Org.). Idade Média: ética e politica. 2. ed. Porto Alegre: EDIPUCRS,
1996. 502p. (Colecao Filosofia; 38). In. MONTAGNA, Leomar. A ética como elemento de
harmonia social em Santo Agostinho. 2. ed. Sarandi: Humanitas Vivens, 2009. 193 p.

DETONI, Emerson. Santo Agostinho: fé, esperanca e caridade . Mirabilia. Vitoria, n. 11, p.
99-116, jan. 2010.

ESPIRITO SANTO, Arnaldo. Imagens do amor em Santo Agostinho. Humanitas, Coimbra,
v. LIV, p. 101-103, 2002.

GILSON, Etienne . Introducé&o ao estudo de Santo Agostinho. 2. ed. Trad. de Cristiane
Negreiros Abbud Ayoub. S&o Paulo: Paulus, 2007. 542 p.



87

GUTIERREZ, Jorge Luis Rodriguez. Entre dois amores: o amor e a vida na filosofia de
Santo Agostinho. Revista Caminhando, v. 6, n. 1[8], p. 126-133, 2010.

HERNANDEZ, Juan Cordero. El tratamientoagustinianodel problema del mal: una
vindicacion frente a las criticas secularistas. Signos Filosoficos, v. XI, n. 21, p. 169-184,
enero- junio. 2009.

KOSSOSKI, Antonio; ALVES, Giane Silva. O conceito de amor em Agostinho: proposta para
uma vivéncia ética. Revista Catdlica, Uberlandia, v. 5, n. 9-10, p. 192-205, 2013.

MOSSO, Breno Ramos. A natureza da liberdade. Brasilia: UnB, 2009. 35 p. Dissertacéo
(Mestrado em Filosofia).

LIMA, , Martonio Mont'Alverne Barreto. O conceito de amor em Agostinho: breves notas
sobre a obre de Hannah Arendt. Pensar, Fortaleza, p. 147-151, abr. 2007.

MARTINS, Maria Manuela de Brito. A leitura Heideggeriana do livro XI da ConfissGes de
Agostinho. In: As Confissdes de Santo Agostinho: 1600 anos depois : presencae
actualidade: actas do congresso internacional . Porto: Universidade Catdlica, 2012. p.
377-406.

MONTAGNA, Leomar. A ética como elemento de harmonia social em Santo Agostinho.
2. ed. Sarandi: Humanitas Vivens, 2009. 193 p.

MADI, Maria Alejandra. A questéo da justi¢ca social: uma leitura de A Cidade de Deus de
Santo Agostinho. Srandi: Faculdader S&o Bento, 2005. 102 p. Dissertacdo (Mestrado em
Filosofia).

MARTINS, Ant6onio Manuel. A doutrina da eudaimonia em Aristételes: da urgéncia de uma
reconsideragdo da compreensao aristotélica da ética. Humanitas, v. XLVI, p. 177-197, maio.
1995.

NOVAES FILHO, Moacyr. O exame da temporalidade humana em Agostinho: (da atividade
a passividade. Cadernos CEPAME, v. |, p. 29-44, ago. 1992.

NUNES, Mariciane Moraes. Livre- arbitrio e acdo moral em Agostinho. Uberlandia:
UFUB, 2009, 149 f. Dissertacdo (Mestrado em Filosofia).

OLIVEIRA, L. (2013). O amor como estado da alma (pathos) em Plotino. Archai, n. 10, jan-
jul, p. 85-94



88

PIRATELLI, Marcos. Defini¢cdes de livre arbitrio e graca em agostinho de hipona: subsidios
para a moral na antiguidade crista. In: Jornada de Estudos Medievais Maringa, p. 1-12,
set. 2011.

PEREIRA, Rosalie Helena de. Agostinho de Hipona: consideragfes sobre o mal e temas
correlatos em De libero arbitrio. Véritas, Porto Alegre, v. 58, n. 3, p. 567-597, set- dez. 2013.

ROJO, Josefa . El amor y lavirtud como claves antropoldgicas para el logro de lafelicidaden
San Agustin. Metafisicay Persona, Mélaga, afio. 5, n. 10, p. 55-78, jul-dic. 2013.

RAMOS, Manfredo Tomas. Etica e direito em Agostinho: um ensaio sobre “a lei
temporal’. Nova Sinteses, Belo Horizonte, v. 25, n. 80, p. 107-132, jan. 1998.

. A civitas politica de Agostinho: uma leitura a partir do Epistolario e da Cidade de
Deus. Civitas Augustiniana. v., n. 2, p. 6- 36, 2012.

ROSA, José Maria Silva. Em busca do centro: Investigacdes sobre a no¢do de ordem nos
escritos de Santo Agostinho (Periodo de Cassisciaco). Faculdade de Ciéncias Humanas,
Universidade Catdlica Portuguesa, Lisboa, 1997, 281 p

. Deus Caritas Est: carta enciclica, Bento XVI. Disponivel em: <
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-
Xvi_enc 20051225 deus-caritas-est.html>

RATZINGER, Josef. Discurso do papa Bento XVI: Palacio Reichstag de Berlim Quinta-
feira, 22 de Setembro de 2011 . Disponivel em:
<https://w2.vatican.va/content/benedictxvi/pt/speeches/2011/september/documents/hf_ben-
Xvi_spe_20110922 reichstag-berlin.html>. Acesso em: 18 jul. 2017.

SILVA, Iris Fatima da. “Quid est, ergo tempus?”: Sobre a eternidade e o tempo no
pensamento de Santo Agostinho Iris. Revista Agora, Salgueiro, v. 5, n. 1, p. 23-39, ago.
2010.

SILVA, Nilo; SILVA, Paula Oliveira e. As paixdes em agostinho de hipona: rela¢des entre o
augustinismo e o estoicismo tardio. Civitas Agustiniana, Porto, n. 1, p. 99-122, set. 2012.

SKELSON, Adilson. O enlace entre ética e estética na perspectiva das paixdes
humanas em Agostinho. Por Alegre: PUCRS, 2012. 89 p. Tese (Doutorado em Educacéo).

TRABATTONI, Franco. Platdo. Sdo Paulo: Annablume, 2010, 342p.

VOEGELIN, Eric. O mundo da pélis. Sdo Paulo: Edi¢cdes Loyola, 2009, p. 474


http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html

