
0 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO -UFPE 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS – CFHC 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

              Ricoeur e a hermenêutica do Si: 

o discurso ricoeuriano sobre o sujeito a partir da virada lingüística. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aluisio Antônio Bezerra de Carvalho 

 

 

 

 

 

Recife, abril de 2006 

 

 

 

                                    

 



1 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO - UFPE 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS - CFHC 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

           Ricoeur e a hermenêutica do Si: 

o discurso ricoeuriano sobre o sujeito a partir da virada lingüística. 

 

 

 

 

Trabalho de dissertação apresentado pelo aluno 

Aluisio A. B. de Carvalho, ao Mestrado em 

Filosofia do Centro de Filosofia e Ciências 

Humanas da UFPE, na linha de pesquisa: 

Filosofia e Subjetividade, sob orientação do Prof. 

Dr. Vincenzo Di Matteo, como requisito final à 

obtenção do grau de Mestre em Filosofia. 

 

 

 

Recife, abril de 2006. 

 



2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária, Divonete Tenório Ferraz Gominho. CRB4-985 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 C331r      Carvalho, Aluisio A. B. de.  
   Ricoeur e a hermenêutica do Si: o discurso ricoeuriano sobre o sujeito 
a partir da virada linguística / Aluisio A. B. de Carvalho. – Recife: O autor, 
2006.  

                       122 f. ; 30 cm. 
 

                       Orientador: Prof. Dr. Vincenzo Di Matteo. 
   Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco,CFCH.  
Programa de Pós-Graduação em Filosofia, 2006. 
       Inclui referências. 

 
        1.  Filosofia. 2. Ricoeur, Paul, 1913-2005. 3. Hermenêutica. 4. Ética. .5. 

Semântica (Filosofia). I. Matteo, Vincenzo Di.  (Orientador). II. Título. 
 

                 100 CDD (22.ed.)              UFPE (BCFCH2014-158)
  

       

 

 



3 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

     À minha esposa Paula de Carvalho, pela compreensão, amor e incentivo à efetivação do 

meu sonho. 

      

     À minha família, Rita, Caetano, Antônio, Neide, Núbia, Tatiana, Maria, Alexandre, 

Eduardo, Kátia, Paulo e Raul, pelo carinho nos momentos mais delicados.  

     

     Ao Prof. Dr. Vincenzo Di Matteo, orientador e amigo que, com sua inteligência aguçada, 

incentivou meu gosto pela pesquisa, prestando-me apoio decisivo em todo o desenvolver da 

dissertação. 

 

     Aos Profs. Fernando Raul Neto, Jesus Vazquez, Marcelo Pelizzoli, Washington Martins 

e Walteir Silva, pelas valiosas sugestões; e aos demais professores do Mestrado em Filosofia 

que, de algum modo, prestaram sua colaboração à feitura desta dissertação. 

 

     Aos amigos Kleber, Pierre, Marcelo, Suzano, Elias, Olga, Cecília, Leonardo, Betânea, 

Juliana, Josemir, Augusto, Manoel, Jane, Írio, Felipe, Geraldo, Fátima, Vânia, Harim, Joana 

e Adalberto pelo partilhar dos meus momentos de dúvidas e incertezas na elaboração da 

pesquisa, com estímulo e compreensão; e demais amigos da Graduação e do Mestrado em 

Filosofia que, proporcionaram discussões e debates, que muito enriqueceram meu 

conhecimento.          

 

 



5 

 

 

 

RESUMO 

 

 

 
  

O sujeito ricoeuriano é composição de sua hermenêutica do si, que é aprofundada pela 

consideração da dialética entre o mesmo e o outro. O desdobramento da problemática 

do si considera as diversas acepções do verbo agir. Através da pergunta quem?, 

encontramos a forma interrogativa de toda problemática da resposta “si”, que 

corresponde a quatro maneiras de interrogar: Quem fala? Quem age? Quem narra? 

Quem é o sujeito moral da imputação? Dessa maneira, Ricoeur passa pelos planos da 

linguagem, da ação, da narração e da ética-política, possibilitando-lhe identificar um 

sujeito que tem a capacidade de designar-se a si mesmo como locutor, de reconhecer-se 

como autor de suas ações, de identificar-se como personagem de uma narrativa de vida 

e de se imputar moralmente como responsável por seus próprios atos relacionados 

reciprocamente ao outro, respeitando as instituições políticas. 

 

 

Palavras-chave: Ricoeur. Subjetividade. Hermenêutica. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

 

 

ABSTRACT 

 

 

The subject of Ricoeurian is the composition of his hermeneutics of the self, which is 

deepened by consideration of the dialectic between the same and the other, the unfolding of 

the problematic of the self considers the various meanings of the verb to act. Through the 

question who?, we find the interrogativa formo of all problematic of the answer “si, which 

corresponds to fourways of interrogating: Who speaks? Who acts? Who narretes? Who is the 

moral subject of imputation? In this way, Ricoeur goes through the planes of language, 

action, narration and ethics-politics, enabling him to identify a subject who has the capacity 

to designate himself as speaker, to recognize himself as the author of his actions, to identify 

himself as a character in a life narrative and to be morally imputed as responsible for his own 

acts related to each other, respecting political institutions. 

 

Keywords:  Ricoeur. Subjectivity. Hermeneutics. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

 

SUMÁRIO 

 

 

 

 

INTRODUÇÃO .................................................................................................................... 9 

PRIMEIRA PARTE: CONTEXTUALIZAÇÃO ............................................................ 16 

CAPÍTULO I - RICOEUR E A VIRADA LINGÜÍSTICA ............................................. 16 

1. Construção da hermenêutica ........................................................................................ 21 

1.1 A linguagem como discurso. .......................................................................................... 24 

1.2 A fala e a escrita ............................................................................................................. 24 

1.3 Metáfora e símbolo. ....................................................................................................... 26 

1.4 Explicação e compreensão. ............................................................................................ 28 

CAPÍTULO II - HERMENÊUTICA DO SI .................................................................... 29 

1. Problemática ................................................................................................................... 33 

1.1 Cogito ‘exaltado’ cartesiano. ......................................................................................... 35 

1.2 Anti-cogito nietzscheano. ............................................................................................... 40 

2. Estrutura arquitetônica do texto .................................................................................. 45 

SEGUNDA PARTE: ANALÍTICA .................................................................................. 51 

CAPÍTULO I – QUEM FALA? .......................................................................................... 52 

1. Semântica da linguagem ................................................................................................ 53 

2. Pragmática da linguagem .............................................................................................. 60 

CAPÍTULO II - QUEM AGE? ........................................................................................... 65 

1. Semântica da ação .......................................................................................................... 68 



8 

 

 

 

 

2. Pragmática da ação ........................................................................................................ 77 

CAPÍTULO III – QUEM NARRA? .................................................................................... 86 

1. Identidade Pessoal .......................................................................................................... 90 

2. Identidade Narrativa .................................................................................................... 93 

CAPÍTULO IV – ÉTICA E ONTOLOGIA DO SI ....................................................... 103 

1. Ética ............................................................................................................................... 105 

2. Ontologia ....................................................................................................................... 110 

 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS .......................................................................................... 117 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .......................................................................... 121 



9 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

     A questão do sujeito com respeito ao conceito de hermenêutica do si a partir da virada 

lingüística na filosofia contemporânea de Paul Ricoeur, é o tema que nos ocupa neste trabalho 

de investigação, que leva o título “Ricoeur e a hermenêutica do si: o discurso ricoeuriano 

sobre o sujeito a partir da virada lingüística”. Não são poucas as dificuldades encontradas 

em seu desenvolvimento, especialmente por usos de conceitos como sujeito, subjetividade, 

cogito, anti-cogito, hermenêutica, lingüística na análise da obra O si mesmo como um outro 

1 de Ricoeur, que, por sua vez, além de temas novos, sistematiza e sintetiza as idéias 

fundamentais de trabalhos anteriores. 

     A idéia de sujeito, como categoria da problemática da subjetividade, é vista como  

essencial para compreensão da Modernidade e ainda útil para construção de nosso tempo. O 

termo sujeito é derivado do latim subjectum, que é traduzido do grego hypokéimenon, quer 

dizer “o que sobejas” (permanecendo com a valoração das determinações). Em Aristóteles, 

a matéria é hipóstases, substância. O sujeito é o indivíduo, enquanto ponto de referência ou 

de apoio de seus atributos ou acidentes. Esta estrutura ontológica se reflete na estrutura lógica 

do juízo, onde o sujeito é aquele de que se predica algo, não podendo nunca chegar ele mesmo 

a ser predicado de outra coisa. Em outros termos, o sujeito é o que permanece na base de 

qualquer predicação possível. 

     A filosofia escolástica tece suas considerações sobre o sujeito, mas contrapondo os termos 

“subjetivo” e “objetivo” de um modo estranho à mentalidade grega. Contrariamente ao uso 

                                                 
1 RICOEUR, P. Soi-même comme un autre. Paris: Seuil, 1990. (O si mesmo como um outro. Trad. Lucy Moreira 

César. Campinas, SP: Papirus, 1991). Ao longo de nossa dissertação, utilizaremos: SA (para a obra original em  

francês) e  SO (para a obra traduzida pela Lucy Moreira César). Habitualmente, mas nem sempre coincidem as 

páginas no original e na tradução. 



10 

 

 

 

moderno, os escolásticos entendem o “ser objetivo” como o que designa a existência real. E 

o “ser subjetivo” como o que designa as coisas da mente. Esta dicotomia é exatamente a 

premissa da grande revolução “subjetivista” do pensamento moderno. Essa nova forma de 

pensar se inaugura com Descartes, que por sua vez se mantém fiel ao uso escolástico do 

termo “sujeito” entendido como substância, mas distinguindo a substância pensante da 

substância extensa, abre o caminho ao moderno tema do valor das “representações”, com que 

a questão do sujeito alcança uma transformação radical. 

     Como conseqüência, o cogito, como substância pensante, se concebe a si mesmo e 

concebe o mundo, através dos atributos que são as “idéias”. O grau de evidência e valor de 

verdade das idéias ou representações se impõe como problema filosófico dominante. Através 

de Hobbes, Locke, Leibniz, Berkeley e Hume, o termo “sujeito” se identificará, cada vez 

mais, com a atividade sensível e pensante do eu. Este processo culmina em Kant, para quem 

o sujeito é o “eu penso” ou a consciência transcendental (diferente do sujeito psicológico ou 

empírico), mesmo porque, o objeto é a realidade em si das coisas e do mundo.  

     O posterior desenvolvimento idealista do pensamento kantiano radicaliza o caminho 

seguido pelo pensamento moderno. De Fichte a Husserl a realidade “objetiva” é assimilada 

de diferentes modos:  

1. Trata-se da atividade do sujeito como espírito, de maneira em que a identificação 

tipicamente moderna entre sujeito e consciência se converte no ponto de partida da 

filosofia, mesmo se esta opta por uma solução idealista ou espiritualista;  

2. Assumi-se o ponto de vista do empirismo positivista, que opõe o sujeito 

transcendental ao sujeito empírico da psicologia ou das ciências humanas em geral.  

          A afirmação das ciências anteriormente mencionadas na cultura contemporânea é uma 

confirmação do caráter subjetivista, antropológico e humanístico do pensamento moderno. 



11 

 

 

 

Mas, a preeminência do sujeito e sua identificação com a “consciência” são rebatidas de 

diferentes âmbitos. A “descentralização do sujeito” e a crise das ciências humanas 

correlativas ao sujeito são emblemáticas. Tudo isso é causado pela crítica marxista da 

consciência como superestrutura ideológica, pela descoberta freudiana do inconsciente e pela 

lingüística e etnologia estruturalista de F. de Saussure e C. Lévi-Strauss. Nessas 

investigações, o sujeito se configura como um “efeito superficial”, dominado por leis e 

estruturas desconhecidas à consciência. 

     A soberania do cogito também é questionada por A. Whitehead (o sujeito é na realidade 

um ponto de chegada de um processo condicionante), por Nietzsche (o sujeito e a consciência 

são “mascaras” de impulsos vitais mais profundos), pela ontologia fenomenológica de M. 

Merleau Ponty (mundo e consciência estão entrelaçados em uma “ambigüidade” irresolúvel) 

e, finalmente, por M. Heidegger que vê na abstrata contraposição dualista de sujeito e objeto 

o “vício” que é origem de toda filosofia ocidental.   

    Os vários discursos sobre a subjetividade surgidos no século que finda devem ser 

abarcados até para compreendermos os novos discursos que começam a se articular a partir 

de nossa história mais recente. Podemos agrupá-los em três grandes grupos: os que se 

inscrevam no horizonte cultural de um questionamento radical do sujeito da Modernidade; e 

aqueles que apontam para uma ‘volta’ do sujeito, repensado, porém, a partir dessas críticas; 

os mais recentes que apontam para seu definitivo desaparecimento diante do avanço das 

neurociências e da farmacologia. 1. Heidegger - substitui o sujeito da filosofia moderna pelo 

Dasein. 2 - A virada lingüística - ainda não possuímos uma filosofia unificadora das grandes 

filosofias de nosso século oriundas da reviravolta lingüística, isso é, o positivismo lógico, a 

filosofia analítica, a hermenêutica, o estruturalismo, a pragmática, a neo-pragmática. 3 – O 

paradigma estruturalista - o método lingüístico, aplicado às Ciências Humanas a partir da 



12 

 

 

 

obra prestigiosa de Lévi-Strauss que introduz o método estruturalista no estudo da 

antropologia cultural. Isso parece decretar a ‘morte do Homem’ ou de sua dissolução.  

Acreditamos que haja uma necessidade atual de aprofundar essa realidade, em um 

momento em que, freqüentemente, se escuta dizer que "o sujeito está ferido", que “o sujeito 

está agonizando”, se referindo a uma possível crise dos paradigmas filosóficos modernos 

como o ego, os valores, o conhecimento, a política e a metafísica, numa verdadeira destruição 

das instituições construídas pelo sujeito moderno, dentre as quais, as instituições religiosas 

tradicionais, a família e os diversos costumes sociais.   

     No mundo de hoje, surgem novos tipos de nexos humanos estáveis: modalidades no trato 

interpessoal; hábitos de trabalho e diversão, de consumo; interesse pela ecologia; novas 

formas de vida que podem os escolher; organizações com influência mundial, antes 

inconcebível; revalorização de diferenças culturais ancestrais. O mundo passa a viver uma 

situação mista de expectativa, angústia, negação, falta de perspectiva do futuro. Há uma 

aceleração total e absurda, notadamente nas grandes cidades. O homem se inquieta e 

pergunta: onde vamos parar? 

     Cada um busca viver sua própria vida, muitas vezes, como transferência de valores, tais 

como, conseguir dinheiro como meta primordial, buscar o poder a qualquer preço, sem 

assumir responsabilidades, permissividade sem limites, fazendo do mundo um lugar onde 

“nada é mal” e “tudo é válido”. Basta observar como se desenvolve o nosso dia-a-dia, para 

dar-nos conta de como a negação o impregna, desde o momento em que se sai de casa: 

crianças, vizinhos, motoristas, todos buscam sobre quem ou em quê descarregar seu estado 

de desânimo. Se iniciarmos a leitura do jornal, entre os títulos da primeira página e, nas 

seguintes, também, é difícil encontrarmos uma notícia agradável. Tudo se refere à guerras, 

distúrbios, drogas, incompreensão, tensão, matanças, desperdício, incompetência, corrupção. 



13 

 

 

 

Nas famílias, quando há uma criança para nascer, pode-se ouvir alguém comentar “Que 

coragem trazer uma criança no mundo de hoje!”.  

     Uma marca da nossa realidade é o Materialismo. Os valores que imperam são o dinheiro, 

a aquisição de bens e o poder. A valorização do homem se estabelece a partir do que ele tem, 

do que gasta, ou do poder que ostenta. A busca pelo prazer do dinheiro valida qualquer meio 

para obtê-lo. Por sua vez, o crime se organiza e prospera com ajuda da nossa sociedade. Nem 

individualmente, nem socialmente sabe-se o que fazer. Todos se sentem meio perdidos e 

desamparados. Um comportamento impaciente, agressivo e muitas vezes auto-destrutivo, 

alastra-se entre as pessoas, jovens ou adultas. Não depende da idade, da cor, da religião, do 

nível de educação ou poder econômico. Os desajustes e a inadequação tornam-se uma 

realidade crescente em nossa sociedade. Mesmo as pessoas que são bem preparadas, 

informadas, atualizadas em relação a tudo que acontece no mundo, sofrem com a realidade. 

O sujeito perde seu próprio endereço? O que fazer? 

    O ser humano não pode viver sem valores e normas e para distinguir o certo do errado, 

saber o que é bom e mau para ele. Faz-se necessário conhecer a si mesmo, sua própria 

natureza, quem ele é, qual é o significado de sua existência e qual é o seu objetivo na vida.  

São necessários um conhecimento e um auto-conhecimento dirigidos para um despertar da 

consciência, infundindo nas pessoas uma confiança em si mesmas para que possam enfrentar 

a vida, ser responsáveis e utilizar sua inteligência para um mundo melhor com os outros. 

Como conhecer a si mesmo? Quem sabe, Ricoeur não possa ajudar a enfrentar essa 

problemática? 

     Entre os filósofos do século XX, que retomaram a problemática do sujeito, se encontra 

Paul Ricoeur. O mérito maior dele é superar uma ingênua filosofia do sujeito, aceitando 

dialogar e incorporando numerosas contribuições que vem do estruturalismo, da psicanálise, 



14 

 

 

 

da virada lingüística. O livro em que deságuam suas reflexões anteriores sobre esse problema 

é O si mesmo como um outro.  Eis a razão principal para retomar suas análises. 

Evidentemente, a problemática do sujeito não está esgotada, mas julgamos que alguma luz é 

lançada  para iluminá-la retrospectiva e prospectivamente. 

     Por isso, nosso trabalho tem por objetivo registrar o itinerário intelectual de Ricoeur e as 

produções filosóficas mais diretamente relacionadas com a hermenêutica do sujeito; 

identificar, em O si mesmo como um outro, que é seu último grande livro, onde além de temas 

novos, sistematiza e sintetiza as idéias fundamentais de trabalhos anteriores, analisar o 

conceito de hermenêutica do sujeito como possível resposta de Ricoeur à problemática da 

subjetividade moderna; identificar os referenciais teóricos que norteiam suas análises a partir 

da virada lingüística. Quem ou o que é, afinal, o sujeito para Ricoeur nessa obra que pode ser 

considerada como a resposta final do filósofo hermeneuta à problemática da subjetividade? 

     Sendo um trabalho de natureza bibliográfica, a metodologia consistirá na leitura, análise, 

compreensão e interpretação dos textos. Dividiremos a pesquisa em duas partes e algumas 

considerações finais: a primeira parte, tratará da contextualização do nascimento da 

problemática do sujeito em Ricoeur; a segunda parte buscará uma leitura analítica do 

desenvolvimento da hermenêutica do sujeito; por último, as considerações finais encerrarão 

nossa pesquisa com algumas reflexões nossas a respeito da problemática pesquisada.   

     A primeira parte será dividida em dois capítulos: o primeiro, mostrará a Virada lingüística 

com seus pressupostos necessários para uma construção hermenêutica do sujeito; o segundo, 

contextualizará a construção da hermenêutica do si, o percurso intelectual de Ricoeur, a 

estrutura arquitetônica da obra de Ricoeur acima citada. 

     A segunda parte será dividida em quatro capítulos que partem da exposição e análise dos 

estudos de Soi-même comme un autre, relativos às formas fragmentadas de ser sujeito: O 



15 

 

 

 

primeiro capítulo, tratará da questão do discurso do sujeito hermenêutico, quem fala?; o 

segundo, abordará à questão da ação do sujeito hermenêutico, quem age?; o terceiro, cuidará 

da questão narrativa do sujeito hermenêutico, quem narra?; e finalmente, o quarto 

corresponderá à dimensão ética da ipseidade e das implicações ontológicas de constituição 

da hermenêutica do si, seguindo-se às considerações finais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PRIMEIRA PARTE: CONTEXTUALIZAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 

CAPÍTULO I - RICOEUR E A VIRADA LINGÜÍSTICA 

 

     Paul Ricoeur nasceu no primeiro conflito mundial. Converteu-se em um dos pensadores 

mais influentes do cenário atual da filosofia. Seu despertar para o pensamento filosófico 



17 

 

 

 

surge do contato com Roland Dalbiez, que à época, era professor de filosofia secundária, e 

foi o pioneiro do pensamento freudiano no âmbito filosófico francês.  

     Dalbiez foi um dos primeiros filósofos a interpretar Freud como um crítico do cogito 

cartesiano. Ele busca “na concepção realista do inconsciente os meios para questionar a 

ilusão do cogito cartesiano”.2 Desenvolve um realismo como fonte principal de crítica ao 

Idealismo da tradição. É possível  afirmar que sua proposta busca integrar o inconsciente e o 

método psicanalítico à filosofia reflexiva francesa. Mais tarde, a força filosófica inicial dada 

por Dalbiez à Ricoeur será alimentada por outras influências importantes como G. Marcel e 

J. Nabert’.  

     Ricoeur foi detido nos deprimentes e detestáveis campos alemães durante a Segunda 

Guerra Mundial, mas teve energia para descobrir e conhecer a obra de K. Jaspers, ao mesmo 

tempo em que traduzia magistralmente as Idéias I3 de Husserl. Seus primeiros trabalhos  

foram Karl Jaspers e a filosofia da existência4 (1947) e Gabriel Marcel e Karl Jaspers5 

(1948). Ele teve como companheiro de detenção nos campos alemães o filósofo Dufrenne, 

amigo com quem trabalhou em parceria o texto de Jaspers.  

     Os textos estão escritos nesse enfoque contextual de angústia, dor, conflito e sofrimento, 

onde busca aproximar-se de um mundo problemático de alienação, culpabilidade pessoal e 

coletiva. Esses problemas, próprios da filosofia do pensamento existencial alemão e francês 

dessa época, são abordados por Ricoeur, através desse novo olhar em que a existência deixa 

                                                 
2 RENAULD, M. Fenomenologia e Hermenêutica - o projeto filosófico de Paul Ricoeur. Revista Portuguesa 

de filosofia. Braga, tomo XLI, fasc. 4, out/dez, 1985, p. 405. 
3 RICOEUR, P. Traduction, introduction et commentaire de Ideen I. Paris: Gallimard, 1950. 
4 RICOEUR, P; – DUFRENNE, Karl Jaspers et la philosophie de l’existence. Paris: Seul, 1947, p. 173-393. 

Além de grande amigo de Ricoeur, Dufrenne era um conhecido filósofo francês da época, seus estudos estavam 

ligados a questões de experiência estética. Sua obra mais destacada é: Esthetique et philosophie I, II e III. Paris: 

Klincksieck. (entre 1980 e 1991, o primeiro e o terceiro tomo saíram na Collection d’ esthetique).  
5 RICOEUR, P. Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie do mystère et philosophie du paradoxe. Paris: 

Temps Présent, 1948. 



18 

 

 

 

de ser vista só como finitude ou contingência, mas também como abertura e afirmação. 

Desses pressupostos nasce em Ricoeur o projeto filosófico subjetivo de elaborar una 

Filosofia da vontade  montada em um tripé, numa tríplice estruturação que ele denomina 

eidética, empírica e poética da vontade.  

     Os pontos principais do tripé planejado por Ricoeur são bastante claros: primeiro, a 

eidética6 da vontade. Ele quer descobrir, seguindo o método fenomenológico de Husserl, as 

estruturas fundamentais da vontade, em que o mal na ação do sujeito é uma das principais 

causas da destruição humana; segundo, a empírica. Ela faria introduzir a realidade do mal, 

do que se havia feito abstração, com a exigência de uma mudança de método, visto que o 

mal, por seu caráter absurdo e opaco, não pode ser objeto de nenhuma descrição pura. Seu 

estudo só é possível através dos indícios reais do mal no mundo e da análise de sua 

linguagem, que tem uma simbologia concreta; terceiro, a poética. Esta concluiria a projetada 

filosofia da vontade tentando mostrar as vias de regeneração de uma vontade que se fez 

impotente a si mesma por causa do mal.  

     A coerência de seu projeto inicial se verá perturbada quando Ricoeur é obrigado a realizar 

determinados desvios em sua investigação. De fato só desenvolverá como eidética a primeira 

parte do projeto em sua primeira grande obra O voluntário e o involuntário7 (1950). A 

reciprocidade entre o voluntário e o involuntário é considerada como ponto principal do 

texto. Há uma tentativa em compreender e descrever a reciprocidade de forma pura e com 

                                                 
6 O método utilizado é essencialmente descritivo, refletindo sobre o querido ou o feito poderemos alcançar a 

compreensão do sujeito que quer agir. Nesse sentido husserliano, o sujeito só compreende por sua 

intencionalidade. Essa descrição fenomenológica aplicada ao agir humano, evidencia a realidade recíproca do 

voluntário e do involuntário.   
7 RICOEUR, P. Philosophie de la vonté, I. Le volontaire et l’involuntaire. Paris: Aubier, 1950. 



19 

 

 

 

bases fenomenológicas. E ainda, relações dialéticas entre caráter e liberdade, inconsciente e 

pensamento, vida e existência pessoal.   

     Finitude e culpabilidade8, escrita dez anos depois, só será a introdução da empírica, que 

não foi continuada. Nesse texto o sujeito é visto como possuidor e manifestador do mal. A 

sua tarefa é compreender como é que o mal está sempre ligado à realidade ontológica do 

sujeito. Aqui, a culpabilidade decorre da indagação do sujeito a si mesmo como ser que vive 

o mal. Como conseqüência, “a lição mais importante que se retirou dos estudos levados a 

cabo por Ricoeur sobre a simbologia do mal foi, provavelmente, a de que o sentido não é 

algo estabelecido por um ego.” 9 Mas a questão do sujeito só será diretamente trabalhada na 

teoria psicanalítica freudiana e no estruturalismo de Lévi-Strauss, nas décadas de 60 e 70.10       

     A projetada poética não foi nunca escrita como tal, mesmo que tenha sido tema implícito 

da Metáfora viva11, escrita em 1975, e de Tempo e narrativa12, que aparece entre 1983 e 

1985. Em Tempo e narrativa a discussão com Agostinho e Aristóteles, com Husserl e 

Heidegger, mas também com Braudel, Danto, White, Propp, Greimas, Weinrich, sem falar 

em Thomas Mann e Proust, ocupa mais da metade da obra. A questão central da obra poderia 

ser tematizada como a tentativa de uma hermenêutica do si pelo desvio necessário dos signos 

da cultura, sejam eles as obras da tradição ou, justamente, as dos contemporâneos.  

                                                 
8 RICOEUR, P. Philosophie de la vontè. Finitude et Culpabilité, I. L’homme faillible, II. La Symbolique du 

mal. Paris: Aubier, 1960. 
9 P,. MADISON, Gary Brant. Ricoeur e a hermenêutica do sujeito In: HAHN E, Lewis. A filosofia de Paul 

Ricoeur. 16 Ensaios Críticos e Respostas de Paul Ricoeur aos Seus Críticos. Lisboa: Instituto Piaget, 1995, cap. 

2, p. 44. 
10 Cf. RICOEUR, P. La question du sujet: le défi de la semiologie. In: Le conflit des interprétations. Essai 

d’herméneutique. Paris: Seuil, 1969. A questão do sujeito: o desafio da semiologia. In: O conflito das 

interpretações. Porto: Rés Editora, 1988, p.199-224. 
11 RICOEUR, P.  La métaphore vive. Paris: Seuil, 1975. 
12 RICOEUR, P. Temps et récit. Tome I: Paris: Seuil, 1983. Tome II:  Paris: Seuil, 1984. Tome III: Le temps    

raconté. Paris: Seuil, 1985.  



20 

 

 

 

    Por quê Ricoeur não conseguiu desenvolver sua empírica e sua poética? Por quê ele não 

concluiu o seu projeto inicial?  Por quê ele abandonou em algum momento sua primeira 

orientação? O que o levou a abandonar? Em que momento ele se desviou de seu caminho? 

Para responder às questões, Ricoeur busca pensar no novo contexto anglo-saxônico da 

linguagem. O contexto filosófico da época foi praticamente constituído por questões 

analíticas da linguagem. Ricoeur vive em um novo enfoque de pensamento.  

    Basicamente, existiu uma convicção de que, para conhecer as experiências mais 

fundamentais do sujeito, era necessário fazer estudos sobre os símbolos, pelos quais esse 

sujeito se expressaria e exteriorizaria: "O símbolo dá a pensar”. Essa frase, com que conclui 

A Simbólica do Mal, será o registro que orientará sua tarefa filosófica nos anos 70 e 80. Sua 

investigação não se centrará sobre um conjunto simbólico particular, mas na estrutura 

simbólica enquanto estrutura lingüística. A partir desses anos, Ricoeur se inclina até à "virada 

lingüística" e sua fenomenologia se transforma em hermenêutica. Mas o que significa ‘virada 

lingüística’? 

     Para alguns filósofos lingüistas, o pensamento não consegue apontar e explorar o real sem 

a linguagem. A linguagem não é apenas a expressão de pensamentos e, sim, a maquinaria do 

próprio pensamento. Ela é a única forma pela qual acessamos o pensamento, nosso e de 

outrem. A expressão ‘virada lingüística’ se firmou na segunda metade do século XX13, 

querendo significar: a tematização da inevitabilidade da linguagem para o discurso 

gnosiológico sobre o mundo; a priorização de mais um campo de reflexão da filosofia, um 

duvidoso “fim” da filosofia, ou melhor, uma ‘transformação’ da filosofia14, da metafísica 

                                                 
13 Cf. RORTY, Richard (ed.) The Linguistic Turn: Recent Essay in Philossophical Method, 1967. Chicago: 

Chicago University Press, 1970.  
14 Cf. APEL, Karl-Otto. Transformação da Filosofia. vol. 2: O a priori da comunidade de comunicação, São 

Paulo: Edições Loyola, 2000. (Tít. orig. Tranformation der Philosophie). 



21 

 

 

 

clássica e da metafísica da subjetividade; uma nova maneira de perguntar filosoficamente. 

Não mais indagando sobre o pensar, o conhecimento, as idéias, as essências, o sujeito 

transcendental, mas a partir do ‘uso’ da linguagem; passa-se da ontologia da filosofia 

transcendental para uma semântica e uma pragmática lingüística; em um primeiro momento 

o trabalho filosófico deve ser fundamentalmente uma análise da linguagem mais do que uma 

análise das coisas.  

     A partir da ‘virada lingüística’, as temáticas e os autores trabalhados por Ricoeur serão 

múltiplos e diversos: a lingüística de Saussure, as filosofias analíticas da linguagem, a 

descrição da experiência humana por meio da linguajem metafórica, a relação entre 

experiência temporal e narrativa. A influência teórica adquirida na virada lingüística é dotada 

de clareza nos conceitos. Mas não de forma estática e sim dinâmica. Quer dizer, a clareza 

retirada da virada lingüística será utilizada na hermenêutica ricoeuriana de forma dinâmica. 

Mas como será  possível um dinamismo dos conceitos em sua hermenêutica? 

1. Construção da hermenêutica 

     A hermenêutica ricoeuriana só será  construída a partir da virada lingüística. Como é 

possível sua construção? Segundo Ricoeur, “a história recente da hermenêutica é dominada 

por duas preocupações”.15 A primeira é aquela que tenta ampliar o horizonte da hermenêutica 

progressivamente fazendo que as hermenêuticas regionais sejam incluídas numa 

hermenêutica geral. A segunda é aquela que afirma que essa busca de "desregionalização" 

não poderá ser bem sucedida se as preocupações epistemológicas da hermenêutica, 

concentradas em seu esforço para constituir-se em saber de reputação científica, não forem 

subordinadas às preocupações ontológicas. 

                                                 
15 RICOEUR, P. O conflito das interpretações. Porto: Rés Editora, 1988, p. 18. Ao longo de nossa dissertação, 

utilizaremos CI para essa obra.  



22 

 

 

 

     Partindo desses problemas se faz necessário questionar: quais influências teóricas são 

necessárias para construir uma hermenêutica contemporânea e como se dá a origem da 

hermenêutica geral? A origem da hermenêutica se dá com a exegese na disciplina que se 

propunha compreender um texto a partir da intenção do autor, na base do que ele quer dizer. 

16 Dentre outros, os intérpretes de oráculos eram dos que mais utilizavam dessa prática. Mas, 

a hermenêutica não permaneceu apenas como técnica dos intérpretes de oráculos. Nenhuma 

interpretação marcante pôde constituir-se sem recorrer aos modos de compreensão 

disponíveis numa determinada época: mito, alegoria, metáfora, analogia. Os modos de 

compreensão compõem características da hermenêutica. Por conseguinte, a hermenêutica 

está presente em diversos níveis de compreensão da realidade.      

    Com a filologia clássica e as ciências históricas do final do século XVIII e do início do 

século XIX, com Schleiermacher e Dilthey, o problema hermenêutico se torna um problema 

filosófico. A interpretação é apenas uma parte do todo da compreensão, que passa de uma 

vida psíquica à uma vida psíquica estranha, de um ser histórico para compreensão histórica. 

A questão tratada é a da objetivação da vida e a condução da objetivação para as significações 

de serem retomadas e compreendidas por um outro ser histórico, que ultrapassa a sua própria 

situação histórica.17  

     A hermenêutica ricoeuriana ganha força em sua construção com as questões modernas da 

linguagem, entre elas: a polissemia das palavras em contextos diferenciados. As teorias de 

Dilthey, Schleiermacher, a teoria lingüística, a fenomenologia de Husserl, a teoria 

epistemológica, a ontologia de Heidegger, a interpretação em Freud, a hermenêutica de 

Gadamer, são importantes influências na construção da hermenêutica ricoeuriana. 

                                                 
16 Cf. CI, p.7. 
17 Cf. CI, p. 9. 



23 

 

 

 

     Por ser a Fenomenologia uma das influências mais importantes da hermenêutica 

ricoeuriana, a aplicação hermenêutica na fenomenologia é vista em dois caminhos por 

Ricoeur: o caminho de uma "ontologia da compreensão", à maneira de Heidegger, em que o 

problema hermenêutico torna-se um território da analítica do ser, é o "Dasein" que existe 

compreendendo. O outro caminho, que é o seguido por Ricoeur, quer levar a reflexão para o 

nível de uma ontologia seguindo os requisitos sucessivos da semântica e depois da reflexão, 

uma ontologia da compreensão. 18 

     A construção da hermenêutica ricoeuriana pode ser resumida em alguns pontos 

importantes: a hermenêutica ricoeuriana é uma teoria que opera as compreensões em relação 

com a interpretação dos textos19; a relação que gerencia a interpretação é efetivação do 

discurso como texto; as categorias hermenêuticas ricoeurianas do texto são elaboradas para 

tentar superar a dissociação entre explicar (erklären) e compreender (verstehen)20; os quatro 

pontos relacionais dialéticos fundamentais da teoria interpretativa da hermenêutica 

                                                 
18 Cf. CI, p. 10.  
19 É ampla a obra publicada por Paul Ricoeur na área de interpretação ou de hermenêutica. Entre suas obras, 

convém lembrar: 1. O Conflito das Interpretações. Ensaios de Hermenêutica (Le conflit des intéprétations. 

Essais d'Hermeneutique, 1969), traduzido para português por Hilton Japiassu e publicado pela Editora Imago; 

2. Da interpretação: ensaio sobre Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1978; 3. Simbólica do Mal 1960; 4. História e 

Verdade. Rio de Janeiro: Companhia Editora Forense, 1968; 5. Interpretação e Ideologias. Rio de Janeiro: 

Francisco Alves, 1988 (organização, tradução e apresentação de H. Japiassu). Inclui o ensaio "Hermenêutica e 

crítica das ideologias", publicado no volume "Démithisation et idéologie”, ed. Enrico Castelli, Aubier, 1973, 

p.25-64) 6. Teoria da Interpretação. Lisboa: Ed. 70, 1987; 7. A metáfora viva. Porto: Rés, s/d. (La métaphore 

vive. Paris: Seuil, 1975). 
20 A dualidade compreender/explicar tem sido utilizada para explanações a respeito dos limites entre as ciências 

humanas e as naturais. Esses limites têm suas origens na antiga controvérsia que marca o pensamento ocidental 

sob a denominação cultura versus natureza. Grosso modo, para as humanidades a palavra-chave seria 

compreensão e para as ciências a explicação. O conceito liga-se historicamente à clássica  dualidade entre razão 

(sede do pensamento racional mais elaborado) e intelecto (ao qual dizem respeito a empatia, a intuição, a 

emoção e o sentimento). Essa dualidade remete ao par de conceitos explicar (erklären) e compreender 

(verstehen). Nas ciências busca-se, mediante o reducionismo metodológico, o nexo causa-efeito, isto é, a 

explicação. Compreender, no entanto, implica a apreensão de um sentido, transcendendo, pois, à explicação 

causal. Portanto, a explicação pressupõe uma compreensão. Assim, descrever ou interpretar um fenômeno 

implica já tê-lo compreendido, pois, conforme Heidegger, interpreta-se o mundo já compreendido. Mas essa 

compreensão depende de um evento ainda mais original: a pré-compreensão. É o primeiro acesso ao horizonte 

de pressupostos, que originam uma nova compreensão, resultando daí uma reciprocidade. Nos termos de 

Gadamer, assim se movimenta a dinâmica da compreensão, do todo para a parte e de volta para o todo. Essa 

reciprocidade é chamada de estrutura circular de compreensão.   



24 

 

 

 

ricoeuriana são: 1. A linguagem como discurso; 2. A fala e a escrita; 3. Metáfora e símbolo; 

4. Explicação e compreensão. 21 Vejamos cada um deles: 

1.1 A linguagem como discurso  

     A linguagem como discurso quer libertar a hermenêutica dos seus preconceitos 

psicologizantes e existenciais, das influências de Schleiermacher e Dilthey.  22 A linguagem 

como discurso busca definir qual é a tarefa da hermenêutica, que por sua vez, leva à aspiração 

de que se um texto escrito é uma forma de discurso como inscrição, então, as condições de 

possibilidade do discurso são também as do texto. A linguagem como discurso deseja mostrar 

que a noção de evento lingüístico se encontra submetida a uma série de polaridades dialéticas. 

Essas polaridades são condensadas nos títulos de evento e significação e, de sentido e 

referência. Há uma permissão em antecipar que os conceitos de intenção e diálogo devem 

libertar-se da unilateralidade de um conceito não dialético de discurso para fazerem parte da 

hermenêutica. Mas como funciona esse processo dialético na relação entre fala e escrita? 

1.2 A fala e a escrita 

     No processo dialético, valorizar a escrita é valorizar também a fala como discurso da 

exteriozação intencional.23 O discurso é sempre de e sobre alguma coisa. Mesmo quando há 

a ilusão da falta de referência, a referência poderá estar cindida, mas não abolida. Quer dizer, 

sempre há uma referência quando há discurso. O discurso nos dá o mundo como “o conjunto 

de referências desvendadas por todo o tipo de texto, descritivo ou poético que lemos, 

compreendemos ou amamos”.24 Ao passar pela mediação da leitura, toda a escrita precisa 

                                                 
21 Cf. RICOEUR, P. Teoria da Interpretação. Lisboa: Ed. 7O, 1987. Ao longo de nossa dissertação, utilizaremos 

TI para essa obra. 
22 Cf. TI, p. 13-35. 
23 Cf. TI, p. 37-56. 
24 TI, p. 49. 



25 

 

 

 

essencialmente da hermenêutica. Por esse motivo, a leitura torna-se um problema 

hermenêutico em que surge a dialética da distanciação e da apropriação.25 Apropriação é 

entendida como "autonomia semântica", que separa o texto do seu escritor. "Apropriar-se" é 

fazer seu o que é alheio ou tornar nosso o que é estranho para nós. É tornar do leitor, o que 

até ali era exclusivamente do autor.  

     A tendência de fazermos nosso o que é alheio caracteriza o distanciamento ou 

distanciação. Distanciação não é apenas a lacuna espaço-temporal entre o leitor e o 

aparecimento de uma obra de arte ou de um discurso. Há uma luta de distanciação entre a 

ipseidade ontológica do leitor e a alteridade textual. Nessa luta aparece a necessidade do 

leitor em apelar para a "compreensão" como forma de superar a alienação cultural. A 

alienação é o que caracteriza os dois termos dialéticos: o texto não é o leitor e o leitor não é 

o texto. Através da leitura, um indivíduo, assumindo o ,papel de leitor tenta vencer o 

distanciamento e o estranhamento do texto.  

     O indivíduo  passa o texto ao ato de domesticação, tornando-o mais caseiro e mais 

próximo mediante a busca da "significação". A proximidade que o leitor busca no texto 

suprime a "distância cultural". Esse momento dialético é uma inclusão da alteridade na 

ipseidade. Mas o momento preserva a alteridade do texto como "outra realidade" que 

evidencia o "ser do outro" para além dos atos hermenêuticos. Mas, como encontrar a 

problemática dialética? A problemática dialética da hermenêutica está enraizada na própria 

inteligência humana, na história do pensamento humano e na situação ontológica do homem 

como ser-no-mundo. Para Ricoeur, é possível mostrar essa problemática dialética 

                                                 
25 Cf. TI, p. 54. 



26 

 

 

 

trabalhando alguns fenômenos culturais que ficam mais claros com a análise da metáfora e 

dos símbolos. Como analisar esses fenômenos?   

1.3 Metáfora e símbolo 

     A explicação e a compreensão do texto literário buscam necessariamente o entendimento 

da metáfora e do símbolo.26 Há uma diferença entre o campo de significação das obras 

científicas e o campo de significação das obras de literatura. No campo científico, a 

significação deve ser tomada "literalmente", já no campo da literatura, as obras são 

caracterizadas por "um excesso de sentido" que é o sentido que está para além da simples 

dimensão do signo lingüístico. A grande questão, entretanto, é se este "excesso de sentido" é 

uma parte da significação ou se deve entender-se como um fator externo, não cognitivo e 

simplesmente emocional. Para Ricoeur, conseguir incorporar o excesso de sentido das 

metáforas no domínio da semântica será conseguir dar à teoria de significação verbal a sua 

maior extensão possível. 

     A interpretação metafórica pressupõe uma interpretação literal que se autodestrói numa 

contradição significante. Assim, uma metáfora não existe em si mesma, mas numa e por uma 

interpretação. Mas, como encontrar e compreender esse fenômeno? Será compreendido à 

hora em que admitirmos a existência de metáforas vivas (metáforas vivas são metáforas de 

invenção, em cujo interior a resposta à discordância na frase é uma nova extensão de sentido).  

     Já que somos possuidores da compreensão das metáforas, é preciso questionar sobre o 

símbolo: como é visto? O símbolo é visto como qualquer estrutura de significação em que 

um sentido direto, primário e literal designa, também um outro sentido que é indireto, 

secundário e figurativo e que só pode ser apreendido através do primeiro. Esta circunscrição 

                                                 
26 Cf. TI, p. 57. 



27 

 

 

 

de expressões com um sentido duplo constituem o campo hermenêutico. 27 A interpretação é 

uma atividade de pensamento que consiste na decifração dos sentidos que se encontram 

ocultos nos símbolos. Mas a interpretação busca decifrar também o sentido aparente e a 

revelação dos níveis de sentido implícitos no sentido literal e no símbolo. Esses são conceitos 

correlativos, pois, é na interpretação que a pluralidade dos sentidos se manifesta. 28 

     Na segunda parte de  Finitude e Culpabilidade29, podemos encontrar a Simbólica do Mal. 

É nela que através de um prolongamento da teoria da falta ou fragilidade aparece uma 

hermenêutica dos símbolos. É aqui, com efeito, que o símbolo torna-se o ponto principal da 

investigação hermenêutica. Há uma originalidade metodológica que representa a análise dos 

símbolos do pecado, da mácula, da culpabilidade e dos mitos. Conseqüentemente, “o símbolo 

dá a pensar”, ele faz pensar, não está trancado no pensamento. É uma verdadeira mudança 

da consciência reflexiva. A partir desse ponto, o homem se encontra lançado no mundo, 

buscando interpretá-lo. A interpretação do símbolo aparece como uma decifradora da 

realidade humana, ela revela o mundo ao sujeito, mostra que o sujeito é parte do ser e não o 

contrário. O símbolo é mediação entre o sujeito e a realidade do ser que já se encontra posta. 

Sem uma interpretação dos símbolos o sujeito não conhece a si mesmo, sua  realidade 

humana e sua cultura. 

     Em Da Interpretação: ensaio sobre Freud30 aparece uma nova elucidação da 

hermenêutica dos símbolos, em que a filosofia hermenêutica é precisamente uma filosofia 

que quer a natureza mediada da subjetividade e que abandona o sonho de uma mediação total, 

                                                 
27 Cf. BLEICHER, Josef. Hermenêutica contemporânea. Lisboa: Edições 70, 1992. p. 339. 
28 Cf. Idem, p. 339 
29 RICOEUR, P. Philosophie de la vontè 2. Finitude et Culpabilité II. La Symbolique du mal. Paris: Aubier, 

1960. 
30 RICOEUR, P. De l’interprétation: essai sur Freud. Paris: Seuil, 1965. RICOEUR, P. Da Interpretação: ensaio 

sobre Freud. Trad. Hilton Japiassu. Rio de Janeiro: Imago, 1977. 

 



28 

 

 

 

no fim da qual a reflexão chegaria de novo a uma intuição intelectual na transparência do si 

mesmo de um sujeito absoluto. O enfoque muda da tradição da filosofia reflexiva e 

transcendental, do confronto com os “mestres da suspeita” para uma tentativa de colocar 

limites na radicalidade à dúvida que eles põem. Marx, Nietzche e Freud foram os filósofos 

que mais questionaram a tradição e melhor duvidaram  do sujeito, da consciência ou do 

espírito. Marx reduz o sujeito submetido às operações de uma ideologia dominante, Nietzche 

trata o sujeito como vontade de potência e Freud  descentraliza a consciência para o 

inconsciente. Ricoeur reduz os símbolos da teoria freudiana à sua fonte latente ou 

inconsciente e revela uma “idolatria” simbólica na base dos comportamentos obsessivos e 

neuróticos. Mas, dessa forma, contraria Freud que sempre reconheceu que não poderia 

reduzir os símbolos unicamente a essa fonte. Num campo de efetuação, um mesmo símbolo 

pode funcionar como sintoma neurótico, com sentido regressivo, ao mesmo tempo em que 

pode encontrar um sentido progressivo, dando origem a uma obra de arte, por exemplo. A 

simbólica da culpabilidade pode revelar um comportamento neurótico ao mesmo tempo em 

que adquire uma significação completamente diferente. Mas, como explicar e compreender 

os símbolos dos textos? 

1.4 Explicação e compreensão 

     A dialética de explicação e compreensão constitui a dimensão epistemológica da dialética 

existencial. Explicar um texto é considerá-lo como expressão de necessidades socioculturais. 

É como uma resposta dada a algumas perplexidades localizadas no espaço e no tempo. 

Compreender um texto é seguir o seu movimento do sentido para a referência: do que ele diz, 

para aquilo de que fala. Como conseqüência, Ricoeur estabelece o paradigma de um texto, 



29 

 

 

 

que constitui a sua objetividade:31 a  escrita representa a fixação do sentido, onde o dito 

representa maior importância do que o ato de fala. Dentro do discurso escrito, a intenção do 

autor e o sentido do texto deixam de coincidir. O texto escapa ao horizonte finito vivido pelo 

autor; o texto ultrapassa as referências do discurso falado, abre possíveis modos de ser. Ao 

fixar-se com caráter permanente, um texto pode alcançar um âmbito universal no que diz 

respeito aos seus destinatários, em contraste com o número limitado dos parceiros no discurso 

falado. 

     É interessante observar como Ricoeur ao inverter a relação entre discurso falado e escrito, 

permitiu que o ouvinte tivesse acesso direto ao sentido visado e deu a possibilidade de 

distinguir quaisquer tentativas de o induzir a erros, que podem surgir se existir uma 

incongruência entre o conteúdo da fala e os aspectos que acompanham, como a entonação de 

voz e os gestos. Portanto, o diálogo encontra o seu mais profundo desejo realizado no 

discurso escrito.  

 

 

CAPÍTULO II - HERMENÊUTICA DO SI 

 

     Ricoeur compartilha com Gadamer a perspectiva de que toda a filosofia é hermenêutica. 

Procura estabelecer uma mediação ao nível da controvérsia hermenêutica, relaciona as 

perspectivas críticas com as fenomenológico-existencias e rejeita a pretensão da 

hermenêutica à universalidade. Ricoeur confronta a filosofia hermenêutica com a 

hermenêutica crítica: a filosofia hermenêutica procura mediar a tradição e dirigir-se ao 

                                                 
31 Cf. RICOEUR, P. Qu'est-ce qu'une texte?, en Hermeneutik un Dialektik, vol. 2, R. Bubner y K. Cramer (eds), 

Mohr , Tübingen, 1970. p. 189-221. Apud. BLEICHER, Josef. Hermenêutica contemporânea. Lisboa: edições 

70, 1992. p. 317. 



30 

 

 

 

passado, no esforço de determinar a sua importância para o presente; a hermenêutica crítica 

está virada para o futuro e para a realidade em mudança, em vez da sua mera interpretação. 

     A primeira assenta na existência de um consenso dado pela e através da linguagem; os 

novos conhecimentos são adquiridos com base nos preconceitos que se submetem aos 

processos de aprendizagem durante a fusão de horizontes.32 Esse elemento transcendental 

encontra o seu correlativo na função desempenhada pelos interesses e valores estabelecidos 

pela comunicação. A hermenêutica crítica é caracterizada pela idéia reguladora de um 

verdadeiro consenso. 

     A autonomia do texto em face da intenção do autor, do seu contexto sócio-cultural e dos 

seus destinatários originais, permite a condição prévia do distanciamento do intérprete e do 

mesmo texto. A leitura de um texto implica um elemento de reconstrução, que deve ser uma 

análise semiológica que precede a apropriação do seu conteúdo e busca o sentido contido 

nele e a sua organização interna, em vez de objetivar a sua referência a um mundo exterior a 

ele. Há uma superioridade do texto em relação ao leitor, esse tem de estar receptivo à sua 

mensagem e entrar com ela num processo de metamorfose mútua. Quando experimenta uma 

série de possíveis interpretações, o leitor tem de se manter num estado de distanciamento em 

relação ao texto e é esse elemento de espaço de manobra permitido que lhe possibilite testar 

e rever criticamente as suas próprias preconcepções, ilusões e preconceitos. 

     A apropriação existencial do mundo revelado num texto necessita de algum elemento de 

crítica. Ricoeur volta-se para a crítica da ideologia e tenta um resultado simétrico 

                                                 
32 Horizontverchmelzung é um elemento de uma compreensão real o fato de que os conceitos de uma 

compreensão real, os conceitos de um passado histórico serem recuperados de tal modo que incluem, 

simultaneamente, o nosso próprio passado. E ainda, a fusão de horizontes pode ser vista como a realização 

plena da conversação, em que é expresso algo que não é só meu ou do meu autor, mas comum a ambos, O 

horizonte do intérprete funde-se com o significado de um texto, ou a posição de um colega é determinado sem 

assumir um ponto de partida fixo, uma possibilidade aberta a mudanças. GADAMER, H.G. Verdade e método. 

Petrópolis: Vozes, 1997, p. 340-366. 



31 

 

 

 

evidenciando o seu caráter hermenêutico situado. Transpõe o problema da justificação da 

crítica, do seu nível transcendental, para o nível da consideração da ideologia atual da ciência 

e da tecnologia. Não há uma preocupação com a questão das condições de possibilidade da 

crítica, mas com o problema de saber como pode ser evitada a atrofia da ação comunicativa, 

em face do avanço da ação instrumental. A menos que se contente em não passar de um 

desejo, o interesse pela emancipação teria de recorrer ao legado cultural, com base em 

assentar a reafirmação da ação comunicativa. A crítica à ideologia assenta na tradição do 

iluminismo, e ela própria também é uma tradição que está sujeita à dialética de recordar da 

tradição e da antecipação da libertação.  

     A hermenêutica ricoeuriana busca uma clareza dos conceitos. Mas essa clareza não é 

estática e sim dinâmica. O dinamismo do sentido está permeado pela noção do possível. As 

possibilidades operam como modo de ser. O sujeito abre sua imaginação operante e  

transforma a existência metafórica como permanente recriação do real. Na busca pelo sentido 

essencial do sujeito, a interpretação  das dialéticas da linguagem como discurso, da fala e 

escrita, da metáfora e símbolo e da explicação e compreensão tornam-se um dos alvos 

principais da hermenêutica ricoeuriana. Essas dialéticas estão em eterno fluxo. O fluxo 

dialético como constante devir está em um continuo conflito entre quem somos e quem 

podemos ser. O projeto hermenêutico ricoeuriano chega a uma ontologia em que a 

subjetividade é diluída no desejo de ser e no esforço de existir. 

     A hermenêutica do si quer alcançar uma maior compreensão da existência. Por sua vez,  

a compreensão existencial só é possível com a decifração do seu sentido. Mas o seu sentido 

não compete à linguagem. Então a quem compete? A interpretação do sentido existencial 

compete à reflexão filosófica da hermenêutica ricoeuriana. Nessa  hermenêutica, a  filosofia 

do sujeito ontológico não é estática, definitiva ou terminada. Ela é presente em uma relação 



32 

 

 

 

intersubjetiva como mediação pelo outro. O sujeito reflexivo e mediatizado é devir, encontra-

se sempre em um movimento de ultrapassagem daquilo que o manifesta. Esse sujeito é 

chamado de si, é ele que está composto em sua obra o Soi-même comme un autre.  

     O conceito de si constitui como o “ recontar de uma história específica de uma 

investigação filosófica sobre o desenvolvimento ricoeuriano da noção de sujeito ou ego, e 

uma ilustração de um modo de autocompreensão que é dinâmico, incorporando mudança e 

uma reapreciação.”33 O conhecimento do si ricoeuriano necessita de uma interpretação da 

linguagem simbólica. A interpretação permite a aproximação do sentido em qualquer obra 

que possua caráter textual. A apropriação e assimilação dos textos estranhos e diferentes 

caracterizam a subjetivação. A subjetivação acontece através  da descentralização do eu, 

enquanto mesmidade, para o outro, enquanto diferença. Quer dizer, todas as vezes que o 

outro, enquanto abertura para ser comum, nos desloca para novos modos de ser e diversas 

formas de viver, nos faz sujeito.            

     A problemática do sujeito representa o conteúdo fundamental de seu pensamento. Como 

caracterizar o homem que age, que decide, que toma iniciativas e se faz responsável por elas? 

Onde se enraíza esta capacidade que tem o homem de agir livre e responsavelmente? O que 

é, em definitivo, o agir humano? Essas perguntas não param de acompanhar a investigação 

de Ricoeur ao longo de toda sua obra:  primeiro, se interessa pela estrutura do agir humano 

com a temática da vontade; depois, retoma esta questão estudando as estruturas inconscientes 

do desejo; e finalmente, ao mostrar as relações lingüísticas entre tempo e narrativa, Ricoeur 

                                                 
33 BLAMEY, Kathleen. Do ego ao si: um intinerário filosófico. In: HAHN E, Lewis. A filosofia de Paul 

Ricoeur.16 Ensaios Críticos e Respostas de Paul Ricoeur aos Seus críticos. Lisboa: Instituto Piaget, 1995, cap. 

4, p. 126. 



33 

 

 

 

se fortalece formando bases hermenêuticas para compreender as condições do sujeito da 

ação. 

     A filosofia hermenêutica de Ricoeur busca compreender o sujeito da ação humana como 

parte do problema existencial ontológico. Essa busca só se dá com ajuda do esclarecimento 

semântico do conceito de interpretação. A busca é por um sujeito que se descobre através da 

interpretação de sua própria forma de viver, em que o importante é a origem ontológica da 

compreensão.   

1. Problemática  

     Em um primeiro momento da metafísica filosófica da tradição ocidental, em uma época 

antiga da história, o sujeito aparece como um substratum. Ainda não é um homem ou o Eu. 

Segundo a compreensão de Aristóteles, “o sujeito é como um objeto real ao qual são inerentes 

ou ao qual se referem as determinações predicáveis”.34 O ser é o conceito mais universal em 

que a compreensão já está incluída em tudo que se apreende do ente. A universalidade do ser 

transcende toda generalidade. Dessa forma, o ser não pode ser determinado nem definido, a 

partir de conceitos. O ser é compreendido como uma evidência direta, sem mediações. A 

partir desses pressupostos ontológicos, o sujeito é concebido como uma estrutura à qual 

pertencem determinados predicados ou qualidades, em cuja essência necessária ou 

substância, é aquilo que é por si mesmo, responde pela sua existência e não tem uma causa 

fora de si. A idéia de sujeito compreendida com base na metafísica antiga, não tem 

demonstração. A cosmologia grega e o pensamento objetivo assimilam e determinam a 

consciência, o sujeito participa de um todo único que engloba a variedade das coisas e 

                                                 
34 ARISTÓTELES, Metafísica. Trad. Vinzenzo Cocco. São Paulo: Abril Cultural, 1980, livro VII, 3, 1028 b 

36.   



34 

 

 

 

acontecimentos intramundanos. Como conseqüência, o sujeito e as demais coisas existentes 

têm como fundamento o uno. 

     Num segundo momento da metafísica filosófica da tradição ocidental, já no início da 

modernidade, na filosofia da consciência, o sujeito passa a ser confundido como o cogito ou 

autoconsciência. O eu determina e condiciona toda a atividade cognoscitiva e deve ser 

entendido como conhecimento humano, por relacionar-se com objetos através de 

representações. A totalidade do ente é compreendida “como aquilo sobre o que o homem 

pode orientar-se ao trazer perante si e fixar numa representação”.35 O uno cosmológico é 

substituído pelo enfoque da subjetividade. O sujeito adquire uma autonomia e uma posição 

privilegiada frente aos demais existentes, passa a ser o domínio ou princípio diretor do qual 

saem e se reenviam todas as proposições metafísicas. Os atributos, qualidades ou predicados 

atribuídos a um sujeito como substratum,  transformam-se nas determinações categoriais de 

um sujeito cognoscente. A razão humana passa a ser o fio condutor para a investigação sobre 

o ser.  

     No terceiro momento, em um possível fim da modernidade, já nos dias de hoje, após o 

surgimento e fortalecimento da hermenêutica ricoeuriana com as bases da filosofia 

lingüística, o caminho seguido em direção ao sujeito não pode ser mais o caminho metafísico 

da tradição. Por isso, nos primeiros pontos tratados do Soi-même comme un autre, Ricoeur 

analisa hermeneuticamente e rejeita o pensamento seguido por dois filósofos: o primeiro foi 

Descartes com o seu cogito “exaltado”, um dos maiores representantes da filosofia da 

tradição; o segundo foi Nietzsche com o seu Anti-cogito, um dos maiores representantes do 

pensamento crítico contra a tradição. 

                                                 
35 CI, p. 224. 



35 

 

 

 

     Como é possível uma superação desses momentos? Ela é possível através do conceito 

dialético da atestação. Mas em que se constitui o conceito de atestação? Qual é sua utilidade 

no projeto em direção ao sujeito? E finalmente, por que rejeitar os caminhos da tradição e da 

crítica na busca do sujeito?  

1. 1 Cogito ‘exaltado’ cartesiano.  

     A filosofia do sujeito “tradicional” se inicia em Descartes. Essa filosofia cartesiana é um 

caminho que perpassa toda modernidade. Nesse trilha é possível passar por Kant, Fichte e 

chegar até Husserl. A abertura da tradição é rejeitada por Ricoeur. A sua hermenêutica do si 

se liberta da tradição do sujeito solipsista moderno. Mas se o cogito cartesiano parece tão 

seguro em sua tradição, por que não elaborar uma filosofia do sujeito que seja sua prisioneira? 

O “sujeito exaltado”  cartesiano não seria o melhor caminho a seguir?  

     Por um lado, a colocação de Descartes começa com uma investigação gnosiológica, 

metodológica. O método cartesiano pode resumir-se nestes quatro momentos: intuição, 

análise, síntese e enumeração completa. O critério cartesiano da verdade é a clareza e a 

distinção. Em concreto, Descartes parte de uma dúvida universal, hiperbólica (metódica), 

para tentar superá-la criticamente na busca de uma fundamentação, que pensa ser segura, da 

verdade ultima de toda realidade.36 É evidente (claro e distinto) que duvidar equivale a 

pensar. Do pensamento, Descartes julga tirar imediatamente a existência de uma substância 

pensante, alma espiritual.37  Com o “... cogito ergo sum...” Penso logo sou...38, conclui que o 

eu era uma substância, cuja essência ou natureza não é senão o pensar, e que para ser, não 

                                                 
36 Cf. DESCARTES, René. Meditações. S. Paulo: Abril Cultural, 1973. p. 99, §1-4. Segunda Meditação, 

conquista da primeira certeza “cogito ergo sum”. 
37 Idem, p.103, § 9. Segunda Meditação, descrição da coisa pensante. 
38 Cf. SO, p. 17-18; SA, p. 17-18.  



36 

 

 

 

tem necessidade de nenhum lugar, não depende de nenhuma coisa material e nem é no tempo; 

de maneira que este eu, isto é a alma, é inteiramente distinta do corpo.39   

     Por outro lado, para a hermenêutica ricoeuriana, se trata na verdade de uma proposição 

existencial. O verbo “ser” tem nela um sentido absoluto e não o de cópula: “eu sou, eu 

existo”.40 A diferença de sentidos foi fundamental para a rejeição do pensamento cartesiano. 

O Eu41 aparece como uma construção diferente das referências estabelecidas como conceitos 

na hermenêutica do si ricoeuriano. Há um fundo existencial na hermenêutica do si que faz 

uma “crítica do Cogito e a reconquista do eu sou sobre o eu penso”.42 O Soi-même comme 

un autre é construído por um processo dialético que parte da pergunta “quem”: “quem 

deseja”, “quem fala”, “quem age”, “quem é descrito”, “quem é o sujeito moral da imputação”. 

É uma construção dialética temporal. O tempo é base existencial das questões humanas da 

hermenêutica do si. As questões humanas do desejo, da linguagem, da ação, entre outras na 

dialética do si mesmo, são a maior prova da preocupação ricoeuriana com a vida do sujeito 

prático no tempo. O olhar prático vivencial no tempo do si ricoeuriano é a maior diferença 

do olhar metafísico atemporal do cogito cartesiano que se reduz simplesmente ao ato de 

pensar, é uma verdade conhecida por uma intuição imediata do Eu que duvida.  

                                                 
39 DESCARTES, René. O discurso do método. S. Paulo: Abril Cultural, 1973, p. 55. Especialmente a quarta 

parte sobre a separação entre a alma e o corpo como substâncias puras e heterogêneas. 
40 Cf. SO, p.17; SA, p. 17. 
41 Descartes instaura a ordo cognoscendi, sob a formulação deste “ser pensante”, ou seja, o Cogito. Surge o eu 

desprovido das indicações espaço-temporais, metafísico e exagerado, obstinado em encontrar a certeza e a 

verdade. O caráter do “eu” é derivativo da dúvida, sendo que da mesma decorre a existência deste eu encenado 

no próprio pensar.  Isto porque ser enganado prova a existência e uma existência vinculada a pensar ser. Assim, 

“eu penso, eu existo”. Por mais que o “gênio maligno” o engane, o processo do pensamento continua. 
42 JERVOLINO, D. Il cogito e l’ermeneutica. La  questione del soggetto in Ricoeur [1984]. Prefacio de Paul 

Ricoeur. Genova:  Marieti, 1993 p. X. 



37 

 

 

 

     Voltando a Descartes, com a idéia de perfeição, que existiria na alma que pensa, o ‘Eu’ 

cartesiano acreditava poder tirar a existência de Deus43. E da veracidade de Deus deduz a 

realidade do mundo físico (res extensa), que aparece aos nossos sentidos44. Mas como 

concluir algo corretamente de premissas primeiras equivocadas? Não seria um erro que se 

constrói próximo de outro? Mesmo assim, Descartes concebe este mundo mecanicamente, 

como uma grande máquina (força e matéria), estendendo tal concepção também ao mundo 

vegetal e animal. As verdades estão ligadas à certeza do cogito. As verdades dadas são apenas 

subjetivas e sem valor objetivo. Como resolver a questão? Para resolver é preciso pensar 

melhor no problema. O problema começa na separação entre a res cogitans e a res extensa, 

quer dizer, com a separação entre a substância pensante e a substância física. Elas têm valor 

absoluto, são autônomas e heterogêneas. Isso quer dizer, que toda relação entre o corpo (res 

extensa) e a alma (res cogitans) é metafisicamente impossível. Mas sabemos que há uma 

ação recíproca entre alma e corpo que se manifesta como real. Então, como resolver o 

problema da relação real entre o corpo e a alma? Só a demonstração de Deus permite resolver 

a questão, assegurando a relação entre verdade subjetiva e verdade objetiva, ele garante essa 

última. Da “ordo cognoscendi, que deveria levar do Eu a Deus” passa a uma “ordo essendi, 

em função da qual Deus se torna o primeiro anel de uma cadeia que subordina doravante a 

certeza do cogito”.45 Dessa maneira, o cogito é subordinado à verdade divina posto que o 

                                                 
43 DESCARTES, René. Meditações. S. Paulo: Abril Cultural, 1973. p. 106-134. Terceira Meditação §22, 

primeira prova, a idéia de Deus; Quarta meditação §15-17, Deus é mais conhecido do que meu Eu pensante; 

Quinta meditação §15, prova ontológica de Deus. 
44 Idem, p.142-143, § 19-20. Sexta Meditação, décima primeira verdade: há coisas materiais que existem. 
45 Cf. SO, p. 18; SA, p. 19. Cita Martial Guéroult em Descartes selon l’ordre dês raisons. (A análise 

empreeendida por  Martial Guéroult em Descartes selon l'ordre des raisons I.  Nas cinco primeiras meditações, 

Guéroult configura e consagra a doutrina cartesiana desde um ponto de vista sistemático. Reconhece no esforço 

do cartesianismo uma orientação simultaneamente científica e metafísica que se compreendem como uma 

totalidade. Totalidade de sistema que se apoia na imanência da certeza matemática, visto que, a linguagem 

racional das matemáticas é a única apta a dar conta do real no progresso das ciências.). 



38 

 

 

 

infinito (Deus) contém o finito (Cogito). Deus seria então a essência da razão bem como do 

conhecimento do “eu”, este último imperfeito, condenado a duvidar para conhecer a verdade, 

cuja certeza seria contingente. 

     Segundo Ricoeur, este exercício de raciocínio partindo da primeira meditação, 

construindo através da dúvida hiperbólica a certeza do cogito, ao chegar à terceira meditação 

provando a existência de Deus, “destrói a ordem da descoberta, ou ordo cognoscendi”.46 É 

assim porque o cogito deveria conduzir do ego a Deus, depois às essências matemáticas, 

depois às coisas sensíveis e aos corpos. No entanto, coloca a certeza do cogito em posição 

subordinada no que concerne à verdade divina, a qual é primeira conforme a “verdade da 

coisa”.47 Encontramos aqui uma bifurcação de duas possíveis rotas: na primeira rota, ordo 

cognoscendi, encontramos a corrente idealista (Kant, Fichte, Husserl) considerando Deus 

como um anexo da primeira verdade que é o cogito; na segunda rota, ordo essendi, 

encontramos em Espinosa a afirmação de que o cogito recua para segundo lugar por troca 

com a substância infinita (Deus sive natura), única com valor de fundamento.  

     A questão agora é: que rota devemos seguir? Da ordo cognoscendi, o pensamento humano 

se baseia no rigor da matemática, deixa de ser entendido como a capacidade humana de 

conhecer e passa a designar o que se pode conhecer e o que é conhecido pelo homem a partir 

da razão pura. O conceito de verdade não é mais entre a representação e a coisa em si. Na 

Crítica da Razão Pura48 de Kant, se encontra uma nova concepção de sujeito, em que um 

cogito promove a união do sujeito e do predicado através do entendimento enquanto poder 

de pensar. È o momento de unir representações numa consciência através da formulação de 

                                                 
46 SO, p. 19; SA, p. 19. 
47 Cf. SO, p. 19; SA, p. 19. 
48 KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Trad. Manuela Pinto dos Santos e Alexandre Fradique Morujão. 

Ed. 4. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1997, p. 97-279. É a Analítica Transcendental. 



39 

 

 

 

juízos. O conhecimento passa a ser concebido como o modo pelo qual o sujeito se relaciona 

com os objetos. 

     Nesse relacionamento, sua forma imediata é o intuir e sua forma mediata é o pensar. O 

conhecimento humano é uma unidade formada pela intuição e pelo pensamento. Da intuição 

resulta uma representação singular da coisa percebida mediante sensações, do pensamento 

resulta uma representação universal expressa mediante conceitos. Com essa concepção de 

conhecimento, o eu designa a estrutura do pensar comum a todos os sujeitos. Ricoeur busca 

o pensamento de Kant pelo aspecto intencional. A questão do ser foi esquecida, Kant 

continuou a interpretar ontologicamente o eu através de categorias ideais, não desenvolveu 

uma analítica da presença como um ser-no-mundo capaz de apreender a constituição 

ontológica desse ser. A análise kantiana tem o mérito de não haver considerado o sujeito 

como substância. Mas, o sujeito lógico não foi definido como representação, e sim, como 

forma de representação. Portanto, Kant continuou preso à ontologia da tradição filosófica ao 

determinar o eu como sujeito, e não como algo simplesmente dado. Não levou em 

consideração o fenômeno do mundo para a construção do ser do sujeito existencial. 

     Para Ricoeur, Kant não se deu conta de que, depois da separação entre a intenção do 

sujeito em conhecer alguma coisa e a intuição intelectual dessa coisa, havia necessidade de 

sair dessa coisa, sair da esfera transcendental e buscar a interpretação do sentido no 

fenômeno. É essa a hermenêutica filosófica enquanto reflexão sobre as condições de 

possibilidade da compreensão. Uma contribuição para hermenêutica, se trata da suspensão 

da cognoscibilidade da coisa em si, que difere dos conteúdos da consciência, do significante 

e da palavra, conseqüentemente, na lingüística vai receber o nome de referente. Depois, 



40 

 

 

 

Frege49 vai estabelecer a distinção entre sentido e referência, que é importante para o 

pensamento ricoeuriano. 

     Ricoeur foge do perigo da bifurcação, voltando para o seu fio condutor do Si-mesmo. “A 

problemática do si resulta daí num sentido exaltado, mas ao preço da perda de sua relação 

com a pessoa da qual se fala, com o eu-tu da interlocução...”.50 O eu exaltado não tem uma 

identidade histórica com um caráter responsável de si. Podemos afirmar que sua fuga é 

covarde? Não, é uma estratégia como tentativa de superar a questão buscando sua ontologia 

do ato. Fica claro que a reflexão filosófica ricoeuriana “é outra coisa que uma filosofia do 

cogito”.51 Na verdade, Ricoeur procura apenas preservar o seu projeto inicial, que foi 

construído de forma hermenêutica, com bases lingüísticas e se desenvolve em direção de um 

sujeito interpretativo, ou melhor, um sujeito que pode interpretar a si mesmo no mundo, com 

os outros, de forma responsável, e não, um sujeito solipsista, atemporal e metafísico. 

1. 2 Anti-cogito nietzscheano 

     Esse caminho é inverso ao caminho anterior, pois sua nascente é no final da modernidade 

mecanicista e faz o caminho crítico de volta até o cogito cartesiano. Se Ricoeur foge de 

Descartes buscando superá-lo, por que não ficar no anti-cogito, navegação crítica e frontal 

de Nietzsche? Será mais uma parte de sua estratégia?  A hermenêutica do si mesmo “não só 

deve afirmar-se perante a dupla tradição filosófica que herda do dilema cartesiano, como 

                                                 
49 O objetivo de Frege (1848-1925) é entender o sentido e a referência dos nomes próprios e das sentenças 

assertivas completas, isto é, das sentenças declarativas. Tal tentativa ocorre visto que essas questões são de 

extrema relevância no desenvolvimento da chamada filosofia analítica da linguagem, a qual alguns consideram 

ter seu início exatamente após a distinção que é realizada por Frege entre sentido e referência . O artigo de 

Frege "Sobre o Sentido e a Referência" foi publicado pela primeira vez em 1892 e o seu complemento 

"Digressões sobre o Sentido e a Referência" foi publicado postumamente, provavelmente escrito entre 1892 e 

1895. FREGE, Gottlob. Sobre o Sentido e a Referência. In: Lógica e Filosofia da Linguagem. São Paulo: 

Cultrix/Edusp, 1978. 
50 SO, p. 22; SA, p. 22. 
51 ALMEIDA, Danilo Di Manno. Subjetividade e interpretação: a questão do sujeito. In: CESAR, Constança 

Marcondes (Org.) Paul Ricoeur: Ensaios. São Paulo: Paulus, 1998, p. 92. 



41 

 

 

 

deve igualmente medir-se com os pensamentos da suspeita que tomam, pelo menos na 

aparência, a direção oposta da ambição cartesiana de uma fundamentação última”. 52 

     O poder e a força são o ponto central do pensamento de Nietzsche.Todos os valores devem 

ser analisados com relação ao poder e à força. A verdade está no aumento da força do poder, 

é o “potenciamento vital”. Segundo Nietzsche, os povos fracos através de sua imaginação 

criam Deus. Mas o fim último, a força suprema deve ser o super-homem. Ele é imortal, ateu, 

violento, tirano, egoísta. Essa criação do super-homem é superior à massa de um povo. Ela 

se constrói como uma grande retórica.  

     Ricoeur encontra, em Nietzsche, uma abordagem meramente retórica. Seu pensamento é 

uma tentativa de acabar com a dúvida cartesiana sem distinguir a mentira da verdade. 

Nietzsche tenta levar ao extremo a dimensão hiperbólica da dúvida. Ele questiona-se sobre a  

verdade: 

 

 o que é a verdade, portanto? Um batalhão móvel de metáforas, metonímias, 

antropomorfismos, em fim, uma soma de relações humanas, que foram 

enfatizadas poética e retoricamente, transpostas, enfeitadas , e que , após longo 

uso, parecem a um povo sólidas, canônicas e obrigatórias: as verdades são 

ilusões, das quais se esqueceu que são, metáforas que se tornaram gastas e sem 

força sensível, moedas que perderam sua efígie e agora só entram em 

consideração como metal, não mais como moedas. 53      

 

E ainda:                                                                    

 

 Continuamos ainda sem saber de onde provém o impulso à verdade: pois até 

agora só ouvimos falar da obrigação que a sociedade,  para existir, estabelece: de 

                                                 
52 MONGIM, Olivier. Atestar. Soi-même comme um autre. In: Paul Ricoeur. As Fronteiras Da Filosofia. 

Lisboa: Instituto Piaget, 1994, cap. IV, p. 153. 
53 NIETZSCHE, F. Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral. S. Paulo: Abril Cultural, 1983, p. 34. 



42 

 

 

 

dizer a verdade, isto é, de usar as metáforas usuais, portanto, expresso 

moralmente: da obrigação de mentir segundo uma convenção sólida, mentir em 

rebanho, em um estilo obrigatório para todos. 54 

 

     Segundo Ricoeur, o anti-cogito de Nietzsche não é o inverso do cogito cartesiano. O anti-

cogito é um  virar-se contra a própria idéia de uma certeza. A mesma certeza que Descartes 

afirmava poder tirar à dúvida. Nietzsche diz simplesmente que duvida melhor que Descartes. 

Assim, ele reduz o sujeito a uma ilusão, ou até mesmo, a um simples elemento com função 

gramatical. Esta dúvida radical chega mesmo a inviabilizar o projeto de uma identidade, no 

sentido de uma unidade irredutível e singular.  

     Para colocar em dúvida o cogito, “Nietzsche lança a hipótese do sujeito como 

multiplicidade, e questiona deste modo a inerência do cogito ao eu”.55 Com efeito, se o sujeito 

é multiplicidade, se é constituído por uma pluralidade de instâncias que não se podem atestar 

a uma instância única, então não há lugar para qualquer identidade/unidade. Como resolver 

essa questão? Como encontrar uma saída segura sem se comprometer com o cogito e o anti-

cogito? Como saída, Ricoeur afirma que o cogito cartesiano (eu exaltado) ou anti-cogito (eu 

humilhado), fazem  uma falsa oposição e são diferentes do si hermenêutico de sua busca. O 

si é pronome reflexivo de todas as pessoas gramaticais. 

     O si tem a capacidade de exprimir o primado da mediação reflexiva da posição indireta 

do sujeito. Ele não é formulado na primeira pessoa do singular. E nem exprime uma posição 

imediata e absoluta do sujeito e do anti-cogito. O sujeito ricoeuriano não é construído nem 

pelo cogito cartesiano nem pelo anti-cogito de Nietzsche. Mas então, como se estabelece?  O 

sujeito se estabelece nos diversos níveis do agir: lingüístico, prático, narrativo e ético-

                                                 
54 Idem, p. 34-35. 
55 CESAR, Constança Marcondes. Ética e hermenêutica: a critica do cogito. In: Paul Ricoeur. Ensaios. São 

Paulo: Paulus, 1998, p. 56. 



43 

 

 

 

político. O si faz uma escalada construtiva que busca possibilitar o sujeito a interpretar a si 

mesmo, ao mesmo tempo em que interpreta sinais no espaço e tempo, que não são referências 

do cogito cartesiano. Por outro lado, o Eu de Descartes é um sujeito metafísico sem 

referências com espaço e tempo. Logo, podemos sentir a importância prática da diferença 

entre os níveis de compreensão. 

     O pensamento da tradição filosófica e o de sua crítica são constituídos em  níveis 

diferentes da compreensão da hermenêutica do si mesmo como um outro. O cogito 

cartesiano, anti-cogito e o si ricoeuriano são distintos entre si, são construídos em níveis 

diversos. Como conseqüência, “o sujeito enquanto substrato metafísico ou origem 

epistemológica – a construção teórica da filosofia objetivista e subjetivista tradicional -  

constitui, com efeito, a grande vítima da hermenêutica fenomenológica ricoeuriana”. 56 A 

hermenêutica ricoeuriana não é uma filosofia da consciência, o sujeito hermenêutico não é 

metafísico. Quer dizer, esses níveis não se confrontam. Além de não se confrontarem entre 

si, tampouco confrontam-se com o sujeito de Ricoeur.  

     O si ricoeuriano está em busca de sua autocompreensão, que culmina na ontologia 

composta pelo desejo. Mas, como se constitui o sujeito? Entre a exaltação do cogito e a sua 

humilhação, como se compõe a hermenêutica do si-mesmo? É diferente da certeza última 

cartesiana e da suspeita nietzscheana. Ricoeur utiliza o argumento de atestação. Para 

Ricoeur, 

 A atestação define a nossos olhos a espécie de certeza à qual a hermenêutica 

pode pretender, não somente a respeito da exaltação epistêmica do Cogito a partir 

                                                 
56 MADISON, Gary Brant. Ricoeur e a hermenêutica do sujeito In: HAHN E, Lewis. A filosofia de Paul 

Ricoeur.16 Ensaios Críticos e Respostas de Paul Ricoeur aos Seus críticos. Lisboa: Instituto Piaget, 1995, cap. 

2, p. 47. 



44 

 

 

 

de Descartes, mas ainda a respeito de sua humilhação em Nietzsche e seus 

sucessores. A atestação parece exigir menos que uma e mais que a outra. 57  

 

     A atestação opõe-se à noção de ciência, no sentido de saber último e auto-fundador. Mas 

não põe em causa o critério de verificação dos conhecimentos objetivos. Como conseqüência, 

Ricoeur afirma que a atestação se separa explicitamente de toda a problemática fundacional. 

Ela se apresenta como uma espécie de “crença”, como testemunha, mas não religiosa. 

Aparece como uma confiança de existir como ipseidade, em si mesmo, como um outro, como 

sujeito de seu discurso, de sua ação, dos seus relatos que se faz de si mesmo, de suas 

responsabilidades e, até mesmo, na história.  

     O eu é deslocado e transforma-se num si reflexivo, mediatizado pelos signos e textos, que 

refletem sua vontade e desejo de existir. Ricoeur constrói uma ontologia do sujeito 

hermenêutico. O si, enquanto conceito fenomenológico, corresponde ao homem como 

conceito antropológico. Diante da crise do sujeito como cogito ou anti-cogito, a hermenêutica 

do si apresenta uma ontologia fragmentada em diversos níveis de manifestação: linguagem, 

ação, narração e ética-política.  

     Dessa forma, a hermenêutica possibilita identificar um si que tem a capacidade de 

designar-se a si mesmo como locutor, de reconhecer-se como autor de suas ações, de 

identificar-se como personagem de uma narrativa de vida, de se imputar moralmente como 

responsável por seus próprios atos relacionados reciprocamente ao outro e de respeitar as 

instituições éticas-políticas. 58 A apreensão daquilo que o sujeito é, deve ser no mundo e no 

tempo. 

                                                 
57 SO, p. 33; SA, p. 33. Ricoeur aproxima explicitamente a noção de atestação da de testemunho entrevista em 

Nabert. 
58 Cf. RICOEUR, P. Indivíduo e identidade pessoal. In: O indivíduo e o poder, Lisboa: Ed. 70, 1987. p.12. 



45 

 

 

 

     A hermenêutica do si é aprofundada e desdobrada pelos seus três maiores enfoques 

constituintes: o desvio da reflexão pela análise; a dialética da ipseidade e da mesmidade; e a 

dialética da ipseidade e da alteridade. 59 Seu pensamento dá, através da pergunta “quem?”, 

forma interrogativa de atestação para toda problemática da resposta “si”. A forma de 

atestação corresponde a quatro maneiras de interrogar: quem fala? quem age? quem narra? 

quem é o sujeito moral da imputação?  

    A posição do si é insuficiente para caracterizar sua verdade, não se confunde com intuição. 

O si necessita de um conceito de reflexão que quer torna-se interpretação. A posição do 

cogito não é dada por evidência psicológica, por intuição intelectual, por visão mística, e sim 

pela reflexão. A reflexão é feita como um ato de retorno a si, pelo qual o sujeito readquire o 

princípio unificador das operações entre as quais ele se desfaz e se esquece como sujeito. Ela 

visa uma apropriação mais que uma auto-reflexão, quer uma decifração. Como decifrar o 

sujeito?   

2. Estrutura arquitetônica do texto de Ricoeur 

     A primeira das três grandes intenções filosóficas que presidem à elaboração de Soi-même 

comme un autre é marcar o primado da mediação reflexiva sobre a posição imediata do 

sujeito tal como ela se exprime na primeira pessoa do singular: eu penso, eu sou.60 A segunda 

grande intenção filosófica, implicitamente inscrita no título da obra, é proceder à distinção 

entre identidade-idem, e identidade-ipse.61 A identidade é muitas vezes reduzida à 

identidade-idem, à mesmidade. Esse aspecto da identidade representa o núcleo imutável, 

estático e constante de permanência no tempo. Ricoeur vê no caráter o exemplo 

                                                 
59 Cf. SO, p. 28. SA, p. 28. 
60 Cf. SO, p. 11. SA, p. 11. 
61 Cf. SO, p. 12. SA, p. 12. 



46 

 

 

 

paradigmático e emblemático deste aspecto da identidade. A mesmidade refere-se a esse 

núcleo sedimentado da nossa identidade, que pode ser identificado e reidentificado como 

sendo o mesmo ontem, hoje e amanhã.  

     Contudo, Ricoeur concebe outra forma de relacionamento de identidade com o tempo, a 

identidade-ipse, ou ipseidade. Dessa forma “o movimento do livro faz freqüentar a 

consistência do sujeito como ipseidade”. 62 A ipseidade é a forma dinâmica de manutenção 

de si ao longo do tempo. Refere-se ao si-mesmo, que se mantém na diversidade das suas 

manifestações e das suas ações. O si mantém com a pluralidade das suas manifestações a 

singularidade da relação que comporta uma dimensão ética, que torna o si-mesmo único, 

irredutível e diferente de todos os outros.  A equivocidade do termo idêntico está no centro 

das reflexões sobre a identidade pessoal e a identidade narrativa, em contato com sua 

temporalidade. É a constituição temporal e histórica da ipseidade que impede que o sujeito 

se intua imediatamente. Nessa medida, as duas primeiras intenções filosóficas que presidem 

à elaboração de Soi-même comme un autre são profundamente solidárias. É através de uma 

mediação pelas expressões simbólicas de uma cultura que o sujeito procura compreender-se 

e desenvolver uma identidade que seja cada vez mais sua, expressão de si-mesmo.  

     A terceira intenção filosófica encadeia-se com a precedente no sentido de que a 

identidade-ipse emprega uma dialética complementar daquela da ipseidade e da mesmidade, 

isto é, a dialética do si e do diverso de si.63 Essa dialética do si-mesmo e do diverso de si, 

assume proporções mais radicais quando a alteridade é concebida como constitutiva da 

ipseidade, idéia sugerida desde logo pelo título Soi-même comme un autre. A dialética do si 

                                                 
62 PETITDEMANGE, Guy. La notion de sujet. Magazine Littéraire, Paul Ricoeur, nº 390, septembre 2000, p. 

58. 
63 Cf. SO, p. 13. SA, p. 13. 



47 

 

 

 

e do diferente de si contribui para reforçar a necessidade da mediação analítica e reflexiva 

como forma do sujeito saber quem é, e se constituir sendo... Ao caráter temporal do si liga-

se a alteridade que o constitui. O si não é transparente para si próprio e a análise do 

desdobramento da alteridade mostrará como existe uma certa passividade na ação humana. 

Não é a liberdade humana que é posta em causa, mas uma certa idéia de liberdade. O homem 

não é a origem de toda a sua ação. Existem disposições e forças que se misturam com as 

razões que levam o homem a agir e que não lhe são completamente visíveis. Contudo, 

segundo Ricoeur, a atestação assegura, num modo diferente da certeza ou da verificação 

científica, que é possível devolver à unidade ou identidade as ações em que o agente se 

manifesta e expressa. Constituindo-se como uma espécie de crença, a atestação assegura a 

possibilidade de perguntar por um quem? irredutível a um o quê?, impessoal e abstrato.  

     A atestação desempenha um papel fundamental para situar a hermenêutica do si entre o 

cogito cartesiano e o anti-cogito nietzscheano.64 Porque se não é possível responder à 

pergunta quem? com um sujeito que se põe independentemente de toda a realidade, do espaço 

e do tempo, seguramente, o si responde. Esta ligação do si ao quem? é garantida pela crença 

ou pela atestação da ação ao seu agente. Nesse sentido, torna-se necessário salientar que a 

noção de ação, compreendida como manifestação e expressão do ser, como ato de um agente, 

tem que ser compreendida à luz da asserção de que no seio do ser existe um não ser, ou um 

ainda não ser. É nesse sentido que a ação é a operação de um ser considerada como produzida 

por esse ser e não por uma causa exterior, visto que a alteridade que o constitui, que de 

alguma forma lhe é estranha, faz parte de si.  

  A problemática do si tem sido desenvolvida como resposta à pregunta que se 

segue inevitavelmente ao duplo projecto de inscrever as experiências vividas nos 

                                                 
64 Cf. SO, p. 33. SA, p. 33. 



48 

 

 

 

acontecimentos do mundo e de basear as estruturas formais na singularidade da 

existência. Isto é o perguntar Quem?: Quem diz eu?, sendo a sua resposta 

estabelecida no interior de uma pragmática, quando pergunta, quem é o autor, o 

agente da ação? 65 

 

     Os dois primeiros estudos do Soi-même comme un autre dizem respeito ao discurso.66 

Através da análise da linguagem do quotidiano, o autor procura responder à pergunta quem 

é o sujeito que fala? De quem falamos quando nos referimos a uma pessoa distinta das coisas? 

Quem fala designando-se a si mesmo como locutor? O falar é a primeira manifestação do 

agir. Falar é o primeiro análogo, na medida em que é no meio simbólico, portanto, verbal, 

que se determinam todas as outras modalidades do agir: a filosofia da ação é, na sua fase 

analítica, uma semântica das frases de ação e, na sua fase reflexiva, uma investigação sobre 

as formas de o agente se dizer e se reconhecer verbalmente autor dos seus próprios atos.  

     O terceiro e o quarto estudos do Soi-même comme un autre dedicam-se à análise e à 

reflexão sobre a ação, no sentido mais restrito que o termo assumiu na filosofia analítica de 

língua inglesa.67 No terceiro estudo o autor analisa a ação independentemente do seu agente. 

Este estudo revela a possibilidade de ler a ação como um texto. Nesse sentido, estabelecer 

uma relação entre a ação e um conjunto de motivos é como interpretar um texto relacionando-

o com o seu contexto. Ao longo deste estudo analisam-se os motivos e as causas da ação, 

prevalecendo as questões o quê? e porquê? sobre a questão quem? No quarto estudo, o autor 

procura voltar a colocar a ênfase sobre a pergunta quem? Depois do desvio pela análise das 

intenções, dos motivos, das causas e dos acasos inerentes à ação, a resposta à pergunta quem? 

                                                 
65 BLAMEY, Kathleen. Do ego ao si: um intinerário filosófico. In: HAHN E, Lewis. A filosofia de Paul 

Ricoeur.16 Ensaios Críticos e Respostas de Paul Ricoeur aos Seus Críticos. Lisboa: Instituto Piaget, 1995, cap. 

4, p. 122. 
66 Cf. SO, p. 28. SA, p. 28. 
67 Cf. SO, p. 29. SA, p. 28. 



49 

 

 

 

fica enriquecida: a pessoa identificada por uma referência identificante é também alguém que 

age, com esta ou aquela intenção, que deseja isto ou aquilo; alguém que pode agir. No final 

desse conjunto de estudos é analisada a adscrição68 da ação ao seu agente, investigação que 

suscita algumas aporias. O conjunto de estudos relativos à ação está intimamente ligado aos 

estudos anteriores, pelo fato de ser nos enunciados e proposições que se descreve a ação, e 

porque, é no ato de discurso, que o locutor se torna agente e se designa como o autor de seu 

ato.  

     O quinto e o sexto estudo do Soi-même comme un autre reportam-se à identidade e à 

questão do tempo.69 Quem é o sujeito que narra, que conta a sua história, que se constitui 

como narrador e ator de uma intriga capaz de ascrever a si as suas ações? É nesse conjunto 

de estudos que a narração fará a mediação entre descrever e prescrever predicados ético-

morais ao agente e à sua ação. A narrativa constitui-se como o laboratório das experiências 

éticas para o homem, expondo-lhe possíveis modos de ser-no-mundo que lhe revelam um si 

maior e mais vasto do que um eu. Por essa razão, os textos e as grandes obras de uma cultura 

assumem grande importância na mediação e no acesso indireto ao si. Segundo Ricoeur, a 

narrativa, ao imitar a ação humana, tem o poder de pré-figurar, de configurar e de transfigurar 

o mundo do homem, contribuindo decisivamente para a constituição do si.  

     O sétimo, o oitavo e o nono estudo do Soi-même comme un autre centram a sua 

investigação na dimensão ética e moral da constituição da ipseidade.70 O agente está ligado 

                                                 
68 No decorrer de nossa dissertação não adotaremos o conceito de ascrição como foi traduzido no SO, p. 135, 

porque não há esta palavra na língua portuguesa. Portanto adotaremos a palavra brasileira da língua portuguesa 

adscrição (adiantamento ao que está escrito e adscrever é acrescentar ao que está escrito; registrar; inscrever). 

Mas também se faz necessário conferir na obra original em francês SA, p. 135, “...ascription.” O fenômeno da 

ascription só constitui uma determinação parcial e abstrata do que significou por ipseidade do si. De sua 

aporética resulta um impulso para transpor os limites impostos pela teoria do discurso. Cada aporia da ascrição 

aponta para um excesso lingüístico. 
69 Cf. SO, p. 29. SA, p. 29. 
70 Cf. SO, p. 30. SA, p. 30. 



50 

 

 

 

à sua ação e é responsável pelas conseqüências futuras que dela derivem. Reconhece-se 

responsável pelas suas ações passadas e, sobretudo, assume no presente a responsabilidade 

de ser si próprio àquele que agiu no passado e que agirá no futuro. A dimensão temporal da 

ipseidade, forma dinâmica de permanência no tempo de uma identidade viva, reflexiva, 

adquire também uma dimensão ética e moral; implica responsabilidade.  

     No décimo estudo do Soi-même comme un autre, Ricoeur procura buscar 

ontologicamente, o recurso à análise fenomenológica das várias formas do agir do sujeito 

fragmentado (falar, fazer, narrar, imputar), tal como são apresentadas nos capítulos 

anteriores.71 A analogia entre ser e agir resulta da ênfase dada a uma das possibilidades do 

ser dizer-se, neste caso, como ato e potência (energéia - dynamis). O autor considera que a 

vantagem de reapropriação do ser como ato e potência encontra na hermenêutica do si uma 

justificação a posteriori, ao permitir uma articulação entre as quatro formas de agir e os 

princípios mais elevados da especulação filosófica. A partir da consideração do ser como ato 

e potência, é possível prosseguir a análise das múltiplas formas do agir humano, que são, 

enquanto ações, formas do ser dizer-se. 

     Após essa exposição da estrutura arquitetônica da obra de Ricoeur fica uma pergunta: 

afinal, quem ou o que é o sujeito para Ricoeur? Para responder trataremos da próxima parte 

do nosso trabalho, a analítica. Trata-se da exposição dos estudos de Soi-même comme un 

autre, relativos às formas fragmentadas de ser sujeito (que fala, que age, que narra, que se 

imputa moralmente e que é ontológico). Vai centrar-se em torno dos planos do discurso, da 

ação, da narrativa, da dimensão ética da ipseidade e das implicações ontológicas de 

constituição da hermenêutica do si. 

                                                 
71 Cf. SO, p. 32. SA, p. 32.  



51 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

      

SEGUNDA PARTE: ANALÍTICA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO I – QUEM FALA? 

      

     Na tentativa de decifrar o sujeito como agente mais responsável, reconhecedor de si, como 

homem de Direito e respeitador da moral, Ricoeur se depara com sua primeira barreira da 

hermenêutica do si-mesmo: o ‘’nível da linguagem. Mas para ultrapassá-la, é preciso 

perguntar: quais são os problemas encontrados na filosofia da linguagem? De que forma 

podem enriquecer a dialética do caminho em direção ao sujeito? Os problemas encontrados 

na semântica e na pragmática da linguagem servirão para enriquecer a dialética da busca?  

     O plano do discurso corresponde ao primeiro registro de busca indireta do si. Os dois 

primeiros estudos de O si mesmo como um outro, através de duas abordagens diferentes, 

tratam de pesquisar sobre a identidade do sujeito. O plano do discurso abrange em torno do 

si a abordagem semântica e a abordagem pragmática. As duas abordagens se complementam 

e se dinamizam. O falar humano constitui uma primeira forma de agir. Através do seu falar, 

o homem pode designar pessoas, descrever ações, ou designar-se a si próprio. Dessa forma, 

“o sujeito que reflete em busca  de significação, autocompreensão, é um sujeito lingüístico, 

um sujeito que é dado a e que se conhece a si mesmo por intermédio da linguagem onde 

habita.” 72 

     As duas abordagens preservam sua autonomia: a abordagem semântica dedica a sua 

análise à pessoa de quem se fala, tratada na terceira pessoa; enquanto que a abordagem 

                                                 
72 MADISON, Gary Brant. Ricoeur e a hermenêutica do sujeito In: HAHN E, Lewis. A filosofia de Paul 

Ricoeur.16 Ensaios Críticos e Respostas de Paul Ricoeur aos Seus críticos. Lisboa: Instituto Piaget, 1995, cap. 

2, p. 49. 



53 

 

 

 

pragmática centra a sua reflexão sobre a primeira e a segunda pessoa, “um eu que fala a um 

tu” numa situação de interlocução.  

1. Semântica da linguagem       

     A abordagem semântica caracteriza-se pela procura do sentido dos enunciados. Centra a 

sua análise no estudo da frase, que é a unidade mínima do discurso. A frase é uma totalidade 

que não se reduz à soma de suas partes, tem algo mais que partes. Só nessa totalidade é 

possível a expressão de sentido, manifestado na estrutura da frase, na articulação das palavras 

que a constituem. A Semântica é a ciência da frase. Nesse sentido é que podemos falar algo 

sobre alguma coisa. Dessa forma, falar é sempre falar de alguma coisa, é referir algo que está 

além da linguagem. A referência surge assim como a realidade para a qual o enunciado 

aponta. “Assim, a definição mais completa de semântica é a teoria que relaciona a 

constituição interna ou imanente do discurso à intenção exterior ou transcendente da 

referência”.73  

     A hermenêutica é a interpretação que caminha do sentido para a referência: do “o quê” 

para o “acerca de quê” do discurso. É uma hermenêutica que integra a dialética da explicação 

e da compreensão. Não dispensa um momento analítico, explicativo, que procura as 

articulações lógicas que surgem na constituição da estrutura do texto. Contudo, a 

hermenêutica de Ricoeur não se limita ao momento analítico, característico de algumas 

posições estruturalistas. Integra a compreensão na explicação. Ambas constituem o círculo 

hermenêutico: explicar mais para compreender melhor e compreender melhor para explicar 

mais. A compreensão procura restituir uma unidade na análise explicativa, reúnem os 

elementos identificados, as suas funções e reenvia-os para uma totalidade una, aberta e 

                                                 
73 TI,  p. 14. 



54 

 

 

 

diferenciada. Compreensão e explicação relacionam-se dialeticamente e não constituem dois 

momentos de um método que visa descobrir o sentido original do texto ou a intenção do seu 

autor. 

     Há uma necessidade de tentar descrever a ação e o agente da ação. Ricoeur utiliza a 

semântica filosófica da linguagem. O falar é a primeira manifestação do agir. Falar é o 

primeiro análogo em que se determinam todas as outras modalidades do agir: a filosofia da 

ação é, na sua fase analítica, uma semântica das frases de ação e na sua fase reflexiva, uma 

investigação sobre as formas do agente se dizer e se reconhecer verbalmente autor dos seus 

próprios atos. Na fase semântica, a tradição analítica anglo-saxônica é absorvida pela 

hermenêutica do Si. É  uma primeira  leitura da pergunta “quem?” com um olhar analítico: 

 Pergunta que se divide em duas perguntas gêmeas: de quem falamos quando 

designamos sobre o modo referencial a pessoa como distinta das coisas? Quem 

fala designando-se a si mesmo como locutor (dirigindo a palavra a um 

interlocutor)? 74 (Grifo nosso) 

 

     A abordagem semântica analisa o sujeito que é enunciado, aquele de quem se fala. Nesse 

primeiro estudo, não é o ato de falar que é diretamente estudado, mas antes o que é dito. 

Como é possível designar alguém? Do que falamos quando referimos uma pessoa em 

oposição às coisas? Esse primeiro passo dado na barreira da filosofia lingüística leva à 

semântica, que por sua vez, torna possível o objetivo individualizante do si-mesmo potencial 

através dos operadores de individualização. A linguagem é estruturada de uma forma que ela 

pode designar indivíduos, sobre a base de operadores específicos de individualização tais 

como as descrições definidas, os nomes próprios e os dêiticos, inclusive os adjetivos e os 

                                                 
74 SO, p. 29; SA, p. 28. 



55 

 

 

 

pronomes pessoais, os tempos verbais.75 É por um processo de individualização que 

distinguimos uma pessoa das restantes coisas e da totalidade dos corpos físicos. 76 

     A identificação é o processo através do qual designamos alguém como uma entidade única 

e distinta de todas as outras.77 Apesar de proceder por predicação e servir-se de conceitos, 

este processo não pretende classificar, mas descrever mais e atingir o singular. É no discurso, 

entendido como o momento de realização significativa da língua, que o processo de 

identificação de alguém é possível. O discurso é a atribuição de um predicado a um sujeito 

lógico. Consiste em atribuir um predicado universal a um sujeito particular, como por 

exemplo, `Roberto Jefferson é um homem'. Contudo, além de ser um homem, Roberto 

Jefferson é um homem particular, distingue-se dos restantes homens por poder ser-lhe 

atribuídas características que o distinguem, que o tornam singular e único. Ex: do (PTB-SP), 

foi cassado e é cantor. 

     Ricoeur distingue três categorias de operadores de identificação, através dos quais a 

linguagem minimiza o problema da generalização e da abstração. As três categorias de 

operadores de individualização que permitem singularizar o sujeito de quem se fala são78:  

 Descrição definida 79 - pela qual se constrói uma classe única de predicados para cada 

pessoa, através da interseção de várias classes. Por exemplo:‘o primeiro deputado a 

ser cassado’ identifica um sujeito pela interseção das classes ‘primeiro’, ‘deputado' e 

‘cassado’;  

                                                 
75 Cf. RICOEUR, P. Approches de la personne. Esprit, 160, n. 3/4, mars/avr. 1990, p. 120-121. 
76 Idem, p. 120. 
77 Cf. SO, p. 40; SA, p. 40. 
78 Cf. SO, p. 40-41; SA, p. 40. 
79 Cf. SO, p. 41; SA, p. 41. 



56 

 

 

 

 Nome próprio 80 - processo que singulariza sem caracterizar, sem dar nenhuma 

informação acerca do sujeito. Por exemplo: Roberto, Severino, José, Valério; 

 Pronomes pessoais 81- (pronomes demonstrativos, advérbios de lugar e de tempo) e 

tempos verbais - Estes indicadores designam de cada vez sujeitos e coisas diferentes, 

pelo que a identificação exige o conhecimento da situação de enunciação. Ex: ‘hoje 

eu chorei’, ‘aqui ele foi corrupto’, ‘aquele é o corrupto’. 

     Esses operadores de individualização têm o interesse de insistirem na singularidade das 

pessoas, que por sua vez, são indivíduos de uma certa espécie. Mas, eles designam indivíduos 

que ainda não são pessoas. O recurso aos operadores de individualização expõe a necessidade 

de postular a alteridade no processo de identificação. O sujeito designa-se por oposição aos 

outros sujeitos. O primeiro homem a corromper um Deputado Federal do Brasil distingue-se 

de todos os outros que não corromperam, ou dos que não corromperam primeiro um 

Deputado Federal do Brasil. Eloísa é um nome disponível entre todos os nomes, e aquele que 

está lendo o texto, aqui e agora, se opõe a todos os outros.  

     O processo de identificação procura diminuir a possível ambigüidade referencial do 

discurso e garantir o reconhecimento das coisas e pessoas designadas ou referidas. Apesar de 

se auxiliar de predicados universais, a identificação assume uma certa  ostensividade ao 

mostrar e apontar para a coisa designada. Esse aspecto ostensivo é passível de inscrição na 

linguagem, sobretudo, através do recurso aos dêiticos (aquele, aqui, agora), aos pronomes 

pessoais e aos tempos verbais. O sentido deste tipo de operadores de identificação implica 

uma auto-referência, visto que, por exemplo, aqui e agora são o espaço e o tempo do sujeito 

da enunciação, do locutor.  

                                                 
80 Cf. SO, p. 41-42; SA, p. 41-42. 
81 Cf. SO, p. 42-43; SA, p. 42-43. 



57 

 

 

 

     O nome próprio e a descrição definida dependem menos do contexto espaço-temporal 

para identificar alguém. Contudo, o nome próprio se mostra menos eficaz para caracterizar 

uma pessoa e a descrição definida exige, por parte dos vários interlocutores, um mínimo de 

conhecimentos prévios comuns para resultar a identificação de alguém. É muitas vezes por 

combinação dos três operadores que é possível reduzir a ambigüidade de um discurso.  

     Mas o que é ou quem é o sujeito lógico de um processo de identificação? Do que falamos 

quando designamos uma pessoa, o que é uma pessoa? Os conceitos de pessoa e de corpo são 

introduzidos como particulares de base, como conceitos primitivos, que não podem derivar-

se de nenhum outro sem que a sua existência não esteja já implicada. Pessoa e corpo são 

irredutíveis um ao outro. Uma pessoa é ou possui um corpo próprio, corpo esse que é um 

corpo entre os restantes corpos. Mas é uma pessoa irredutível ao seu corpo, na medida em 

que podem ser-lhe predicadas “qualidades psíquicas e mentais”, que não são predicáveis ao 

seu corpo. 82 

     Visivelmente, é o corpo que é reconhecido como sendo o mesmo ao longo do espaço e do 

tempo. O corpo próprio tende, então, a ocultar a ipseidade em favor da mesmidade. Contudo, 

é legitimo perguntar: qual é a ligação que se estabelece entre o corpo próprio e a identidade-

ipse? Pelo fato de serem considerados como particulares de base, os conceitos de pessoa e de 

corpo contrariam a idéia de um sujeito considerado como uma consciência pura à qual se 

juntaria um corpo. Surge então a dificuldade de saber se é possível predicar qualidades 

psíquicas e mentais a um terceiro, assim como se predica a si mesmo. 83 

     Aparentemente, predicar características físicas a um terceiro assim como se predica a si 

mesmo parece oferecer poucos problemas, uma vez que descrevemos realidades observáveis. 

                                                 
82 Cf. SO, p. 44; SA, p. 43. 
83 Cf. SO, p. 47; SA, p. 47. 



58 

 

 

 

Mas será possível descrever ‘o que está na alma’ de outro? Se o vocábulo ‘eu’ designa de 

cada vez pessoas diferentes, somos levados a concluir que a possibilidade de predicação de 

‘qualidades psíquicas’ tem de ser extensiva a qualquer outro que seja, que se pode designar 

a si próprio. Assim, o outro tem de ser reconhecido como sujeito de experiência, como 

possuidor de estados de consciência. Essa possibilidade dos estados de consciência 

significarem sem referência à pessoa é a condição para se falar de mente ou de psique. 84 

     Com relação à linguagem, por um lado, no nível lógico e formal, a adscrição assegura a 

possibilidade de predicar a alguém no mesmo sentido que se predica a si mesmo. Essa ligação 

entre sujeitos lógicos e predicados universais é ainda uma ligação fraca. Estabelece uma 

equivalência entre predicar ‘qualidades psíquicas’ a si próprio e predicá-las a um outro; por 

outro lado, na análise semântica, a pessoa de quem falamos é uma das coisas entre as restantes 

coisas do mundo. Através de recursos específicos, como a referência identificante, a 

linguagem do quotidiano permite a identificação e a reidentificação da pessoa como sendo a 

mesma, de modo que os interlocutores tenham por base a mesma referência.  

     Strawson em “Os indivíduos”,85 afirma que os particulares ou conceitos primitivos de 

base são a referência para podermos aprender sentido aos corpos ou às pessoas.86 Mas a 

pessoa como particular de base não é um si capaz de se autodesignar, da mesma forma que 

um si reflexivo designa-se no plano da pragmática, pois, este permite dar sentido às outras 

                                                 
84 Cf. SO, p. 48; SA, p. 48. 
85 Apud. SO, p.46. Sua obra original é Individuals: An Essay in Descriptive Metaphysics. London: Methuen, 

1959. Peter Frederick Strawson (nascido a 23 de Novembro de 1919 em Londres) é um filósofo associado com 

o movimento da filosofia da linguagem, dentro da filosofia analítica.Ele foi o Waynflete Professor  of 

Metaphysical Philosophy na Universidade de Oxford entre 1968 e 1987. Tornou-se conhecido com o seu artigo 

“On Referring” (1950), uma crítica a Bertrand Russell e sua Teoria das Descrições. Strawson representa a 

filosofia como um análogo da gramática. Assim como um gramático explicita as regras que os falantes de uma 

língua natural seguem implicitamente, o filósofo explicita os conceitos-chave que as pessoas utilizam com uma 

compreensão meramente implícita no discurso cotidiano. Para saber mais: Análise e Metafísica: Uma 

Introdução à Filosofia. Tradução de Armando Mora de Oliveira. São Paulo: Discurso Editorial, 2002. (Analysis 

and Metaphysics: An Introduction to Philosophy. Oxford: Oxford University Press, 1992.) 
86 Cf. SO, p. 46; SA, p. 46. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Gram%C3%A1tica
http://pt.wikipedia.org/wiki/Fala
http://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua
http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Conceito-chave&action=edit
http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Compreens%C3%A3o&action=edit
http://pt.wikipedia.org/wiki/Discurso
http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Armando_Mora_de_Oliveira&action=edit


59 

 

 

 

pessoas gramaticais. Não é possível identificar um particular sem o rotular entre os corpos 

ou entre as pessoas. Por sua vez, os corpos ou as pessoas aparecem “como um particular de 

base, ou seja, como um desses particulares aos quais devemos nos referir quando falamos 

como o fazemos a respeito dos componentes do mundo”.87 Mas, então, como definir um 

particular de base? Três características são utilizadas para definir um particular de base : 

1. as pessoas devem ser corpos para que, alem disso, sejam pessoas; 88  

2. os predicados psíquicos que distinguem as pessoas dos corpos são atribuídos à mesma 

entidade que os predicados comuns às pessoas e aos corpos: os predicados físicos; 89 

3. quer sejam aplicados a si mesmo ou a um outro, os predicados psíquicos conservam 

sempre o mesmo significado. 90 

     Como conseqüência do duplo ensino da semântica (referência individualizante, 

implicação referencial), se pode afirmar que o particular de base ainda não é um si-mesmo 

capaz de se designar a si mesmo; por isso que ele é só uma referência da qual falamos. Este 

nível de apreensão já autoriza, no entanto, que se dê pleno direito à terceira pessoa gramatical, 

que só se tornará verdadeiramente um si-mesmo no plano da pragmática. Nesse caso, é a 

identidade idem ou a mesmidade que serve de referência à situação de interlocução: é de uma 

pessoa, é do mesmo modo que eu, é sujeito de suas experiências e possuidor de certos 

predicados físicos e psíquicos de que falamos. Designada como qualquer outra, a pessoa de 

quem se fala não revela a sua identidade mais própria. Nesse sentido, não há propriamente a 

possibilidade de adscrever a ipseidade de uma terceira pessoa, única, singular e indivisível. 

                                                 
87 RICOEUR, P. Morre o personalismo, volta a pessoa. In: Leituras 2: A região dos filósofos. Trad. Marcelo 

Perini e Nicolás Nyimi Campanário. S. Paulo: Loyola, 1996, p. 170. Artigo publicado inicialmente em Esprit, 

jan. 1983. Retomado em Lectures 2: La contrée des philosophes. Paris: Seuil, 1992. 
88 Cf. SO, p. 49; SA, p. 49. 
89 Cf. SO, p. 49-51; SA, p. 49-51. 
90 Cf. SO, p. 51-52; SA, p. 51-52. 



60 

 

 

 

...é preciso adquirir simultaneamente a idéia de reflexividade e a de alteridade, a 

fim de passar de uma correlação fraca e muito facilmente assumida entre alguém 

e qualquer outro, e a correlação forte entre si, no sentido de meu, e outro, no 

sentido de teu. 91  

 

     É nesse contexto que a análise semântica interpela a abordagem pragmática e solicita a 

reflexão sobre o momento da enunciação, momento em que o locutor se designa a si-mesmo. 

Dessa forma, a investigação semântica do sujeito, como aquele de quem se fala, encontra as 

suas limitações. E a investigação no plano lingüístico prossegue para uma investigação no 

campo da Pragmática. 

2. Pragmática da linguagem 

     A abordagem pragmática trata das situações de interlocução, consideradas como atos de 

discurso, como atos significantes, que regulam o emprego da linguagem e contribuem para a 

expressão do sentido dos enunciados. Coloca no centro das suas reflexões, a própria 

enunciação, o ato de dizer. Com relação à linguagem, é no plano da pragmática sobretudo, 

mais que no da semântica, que a contribuição da lingüística para uma filosofia de pessoa é a 

mais decisiva.92  

     A pragmática investiga uma reflexão do dizer no dito. A enunciação e o discurso são 

analisados como acontecimentos, como ocorrências no espaço e no tempo. Esta corrente está 

fortemente marcada, na filosofia analítica de tradição anglo-saxônica, pela Teoria dos Atos 

de Discurso (Speech-Acts) na linha dos trabalhos desenvolvidos primeiro por Austin93 e 

                                                 
91  SO, p. 53; SA, p. 53.  
92 Cf. RICOEUR, P. Approches de la personne. Esprit, 160, n. 3/4, mars/avr. 1990, p. 115-130. 
93 Cf. SUÁREZ. A. G. Modos de significar. Una introducción temática a la filosofia del lenguaje. Madrid: 

Editorial Tecnos, 1997.  Austin distinguiu os enunciados em duas grandes classes: constantivos, ou descritivos 

e performativos. Estes últimos distinguem-se dos anteriores pelo fato de realizarem aquilo mesmo que 

enunciam. A sua força provém do fato de serem expressos na primeira pessoa: eu prometo, eu prometo-te... Sua 

obra citada por Ricoeur em Cf. SO, p. 56, foi J. L. Austin. How to do things with words, Havard University 

Press, 1962. 



61 

 

 

 

depois por Searle94. No ato locutório se pretende atribuir uma força ao enunciado. O ato 

perlocutório realiza a sua intenção pelo fato de dizer. Exemplo do ato perlocutório é o 

casamento, onde as palavras do sacerdote, ou assinatura de um documento, o efetivam.  

     No sentido de um enunciado reflete-se o fato da sua enunciação. A reflexão do fato da 

enunciação no sentido do enunciado interfere na presumida transparência deste. Para 

exemplificar essa questão, Ricoeur dá o exemplo de dois enunciados: ‘o gato está sobre a 

esteira’ e ‘eu afirmo que o gato está sobre a esteira’.95 A primeira proposição tem a 

transparência de um enunciado puramente referencial, ao passo que a segunda é atravessada 

pela reflexividade que reenvia o sentido para a própria enunciação. Contudo, os dois 

enunciados têm o mesmo valor de verdade. Dependem da adequação da proposição ao estado 

de coisas. São ambos verdade se o gato estiver efetivamente sobre a esteira e falsos se não 

estiver. Neste caso, não é o conteúdo proposicional do enunciado que é fonte de opacidade, 

mas antes o fato da sua enunciação, expressa pelo prefixo do performativo explícito ‘eu 

afirmo que’. Dizer ‘eu afirmo que’ é fazer o que se está dizendo, isto é, afirmar alguma coisa.  

    Por um lado, Ricoeur questiona se o ato locutório não pode ser considerado um ato 

ilocutório, já que o locutor, ao afirmar alguma coisa, pretende que o outro reconheça o que 

ele diz como sendo verdadeiro. Procura legitimar a sua capacidade para dizer o que diz. Nesse 

                                                 
94 Idem. Depois de Austin, Searle discrimina três classes de atos subordinados, que se referem tanto aos atos 

descritivos como aos performativos, e que se hierarquizam nos seguintes níveis: 1.Ato locutório - É o ato de 

dizer. Corresponde ao conteúdo proposicional, à própria operação predicativa (dizer alguma coisa sobre alguma 

coisa). Pelo fato desta operação ser considerada um ato salienta-se que são os locutores que fazem referência e 

não os enunciados que referem; e que não são os enunciados que querem dizer isto ou aquilo, mas os locutores 

que querem significar, estabelecer relações e criar sentidos; 2. Ato ilocutório - É o que fazemos ao dizer. 

Exprime a força que faz com que um mesmo enunciado seja considerado uma constatação, um pedido, ou uma 

ordem. Esta força expressa-se no discurso oral através da prosódia, da entoação, ou da expressão corporal. No 

discurso escrito inscreve-se, por exemplo, por meio da acentuação, ou do tempo dos verbos; 3. Ato perlocutório 

- O que fazemos por meio do ato de dizer. Este ato refere-se aos efeitos que são provocados pelo dizer e que 

fazem do discurso um estímulo que produz resultados. Sua obra citada por Ricoeur em Cf. SO, p. 58, foi J. R. 

Serle, Les actes de langage, trad. fr. De H. Pauchard, Paris, Hermann, 1972. 
95 Cf. SO, p. 59. SA, p. 59. 



62 

 

 

 

sentido, todo ato de discurso é atravessado por uma força ilocutória, através da qual o sujeito 

do discurso procura legitimar o seu dizer e eliminar a opacidade resultante do ‘fato da sua 

enunciação’. Por outro lado, do ponto de vista lógico, ‘eu afirmo que’ é o mesmo que dizer 

‘eu declaro-te que’, ou seja, a enunciação equivale à interlocução. A interlocução 

corresponde a uma troca de intencionalidades: a intenção do locutor de dizer algo, ou de fazer 

algo dizendo, e a intenção do alocutor de reconhecer o propósito do locutor.96 Este reflete a 

sua intenção no seu dizer, aquele implica-se na situação ao tentar reconhecer a intenção do 

primeiro. O locutor e o alocutor não são considerados o mesmo. Cada um deles é, implica-se 

de maneira distinta na interlocução. As suas intenções não são identificadas uma com a outra. 

É reconhecida a distância que os separa.  

     A Teoria dos Atos de Discurso, mostra de que forma o dizer se manifesta no dito; o fato 

de dizer interfere no sentido daquilo que é dito. Searle procedeu à identificação de uma 

tipologia de atos subordinados e hierarquizados que, aparentemente, não implica o sujeito da 

enunciação. F. Récanati97 identificou um fator de opacidade no discurso proveniente do fato 

da sua enunciação. Mas se é o locutor que ao agir cria sentidos e faz referência e não o 

enunciado, será a opacidade resultante do dizer no dito unicamente explicada pelo caráter de 

                                                 
96 Cf. SO, p. 59. SA, p. 59. 
97 O filósofo analítico Francois Recanati afirma que a filosofia analítica só pode ser caracterizada por um certo 

espírito científico. Esse espírito animava a filosofia até Kant, e os filósofos analíticos afirmam freqüentemente 

não o fazer passando sobre a reação romântica dos "grandes" filósofos pós-kantianos que desvirtuaram o sentido 

do empreendimento filosófico ao precipitar o divórcio entre a ciência e a filosofia. O espírito científico 

manifesta-se na adoção de um discurso que tem em atenção a intersubjetividade em detrimento de outro fechado 

sobre a primeira pessoa. A ‘via’ para essa intersubjetividade é a objetividade que o próprio discurso deverá 

adotar. A partir desta observação, enuncia quatro características que assumem a marca identificadora da 

filosofia analítica:1) a clareza e sobriedade; 2) o recurso a argumentos; 3) a precisão, a minúcia e o caráter 

explícito das teses e dos argumentos; 4) a recusa de reduzir a filosofia à história da filosofia (...) todas estas 

características se prendem, de perto ou de longe, com o que chamei de "espírito científico", definido pela 

intersubjetividade. A filosofia analítica, como disse, não se caracteriza nem por uma doutrina em particular, 

nem por um domínio de pesquisa, nem mesmo por um método, mas apenas por um espírito ou por um estilo. 

Sua obra citada por Ricoeur em Cf. SO, p.56, foi F. Récanti, La transparence et l’énonciation, Paris, du Seuil, 

1979. 



63 

 

 

 

acontecimento da enunciação? Que relação se estabelece entre esse caráter de acontecimento 

dos atos de enunciação e o seu sujeito? Em que medida a opacidade resultante do fato da 

enunciação implica o seu locutor? É o locutor fonte da opacidade?  

     O discurso, diz Ricoeur, atualiza-se como acontecimento e compreende-se como 

significação. É um acontecimento na medida em que acontece num tempo e num espaço 

determinado, único e irrepetível. Mas é também um acontecimento porque ‘dá vida’ ao 

código lingüístico: é o momento de realização da língua. Somente o uso da língua permite a 

significação. Não é o enunciado que significa ou refere, e sim os locutores. São estes que 

agem e que fazem dizendo, tal como nos mostra a Teoria dos Atos de Discurso. Nessa 

medida, a tese segundo a qual o ‘fato da enunciação’ introduz um grau de opacidade no 

sentido do seu enunciado tem de ser compreendida à luz da implicação dos interlocutores 

nessa mesma enunciação.  

     Não podemos esquecer de que o fio condutor deste estudo é a pesquisa sobre o sujeito que 

pode falar e que pode designar-se a si mesmo. A opacidade que pode resultar do ‘fato da 

enunciação’, não pode ocultar eternamente a opacidade que radica na reflexão na enunciação 

do sujeito que diz. É com a ajuda dos operadores de identificação, especialmente os pronomes 

pessoais, dêiticos e verbos que o locutor se liga simbolicamente, verbalmente, à sua 

enunciação. Numa situação de interlocução, o locutor, expresso pelo pronome pessoal ‘eu’, 

assume uma importância preponderante. Mas o vocábulo ‘eu’ é ele próprio ambíguo: do 

ponto de vista paradigmático ele é um pronome pessoal, que designa a cada vez aquele que 

o emprega ao falar;  do ponto de vista sintagmático ele é o ponto de ‘ancoragem’ de toda a 

enunciação, o sustentáculo de todos os outros operadores de identificação.98 Designa a 

                                                 
98 Cf. SO, p. 61; SA, p. 61. 



64 

 

 

 

pessoa, centro de perspectiva sobre o mundo, única e limite do seu mundo; do ponto de vista 

lógico, ‘eu estou contente’ e ‘a pessoa que se designa a ela própria está contente’ não 

coincidem. Não há equivalência entre o ‘eu’ e o referente da referência identificante.  

     O termo ‘eu’ parece acompanhar o processo da ipseidade, não refletindo uma identidade 

estática, imutável, uma vez que refere o sujeito que a cada vez é ele próprio sem ser o mesmo. 

Contudo, é extensivo a todos aqueles que o empregam ao falar. É no mesmo sentido que 

qualquer pessoa diz ‘eu’, referindo-se desse modo a ela própria. Quem é o ‘eu’ sujeito da 

enunciação? Tal como a investigação sobre a pessoa, enquanto aquele de quem se fala, 

solicita uma abordagem pragmática, também esta se socorre da teoria da referência 

identificante da abordagem anterior. No âmbito da Pragmática o ‘eu’ ganha mais sentido se 

for nomeado, tal como o aqui e o agora adquirem mais sentido se os remetermos para um 

eixo de coordenadas geográficas e para um ponto determinado do calendário.  

     Com a operação de inscrição do ‘eu’ ou de qualquer outro pelo ato de nomeação 

designamos a sua existência, que é insubstituível, e o seu lugar no código civil.99 Por 

exemplo: quando dizemos um nome próprio, data de nascimento, local de nascimento, etc..., 

estamos designando a sua existência e o seu lugar no código civil; e “quando eu digo, ‘eu, P. 

R. , nascido em..., no dia...’, designo simultaneamente a minha existência insubstituível e o 

meu lugar no estado civil100”. Mas qual é então a relação que se estabelece entre o `eu' sujeito 

do ato de enunciação e a pessoa identificável por um processo de nomeação?  

    Para responder, é preciso pensar que “no plano da linguagem, o sujeito advém como aquele 

que é capaz de designar-se a si mesmo como locutor, como sujeito falante, que é capaz de 

                                                 
99 Cf. SO, p. 71; SA, p. 71. 
100 RICOEUR, P. Indivíduo e identidade pessoal. In: O indivíduo e o poder, Lisboa: Ed. 70, 1987, p. 77. 



65 

 

 

 

apropriar-se do sentido de uma língua, de usar seus signos, para se designar  a si mesmo.” 101 

A linguagem tem uma função identificante. A sua linguagem é o seu mundo, constitui o 

horizonte de sentido que enquadra todas as suas experiências. É limite do seu pensar, do seu 

dizer, do seu sentir. O ‘eu’ estabelece com o seu mundo uma relação de pertença da qual não 

se consegue distanciar, que não lhe permite uma reflexão total sobre si próprio.  

 Se ser pessoa é o tipo maior de subsistência e, portanto, de distinção, de 

separação ou de incomunicabilidade ontológica, é ao mesmo tempo o ser mais 

aberto e mais comunicante com todos os seres e valores. 102  

     Para Ricoeur, esta questão não pode ser resolvida no âmbito da filosofia da linguagem. 

Com efeito, é uma questão que aponta para a ontologia, para a interrogação sobre que ser é 

esse que se presta a uma dupla identificação, como pessoa que se reflete no seu fazer e como 

pessoa objetiva, identificável com um nome.  

     

 

 

 

 

 

CAPÍTULO II – QUEM AGE? 

      

                                                 
101 PIVA, Edgar Antonio. A questão do Sujeito em Paul Ricoeur. Síntese, V. 26, n. 85, maio/ago. 1996, p. 214. 
102 J. TEIXEIRA, ``Pessoa'', in Logos, Enciclopédia Luso-Brasileira de Filosofia, Vol. IV, Lisboa/São Paulo: 

Ed. Verbo, 1989, p. 101. 



66 

 

 

 

     A ação é o próximo nível. Ela possibilita encontrar um si que se reconhece como autor de 

suas ações, utilizando-se da  passagem pelo primeiro nível como base lógico-lingüística, para 

poder também se designar como agente de si mesmo. Sobre o sujeito que age e sofre a ação, 

Ricoeur diz que nesse ponto a teoria da pessoa recebe um reforço considerável daquilo que 

chamamos hoje em dia teoria da ação.103 A questão posta à teoria da ação é a da implantação 

do agente na ação, a atribuição de uma ação a um agente, que se distingue da atribuição de 

um predicado a um sujeito lógico. Finca-se em uma teoria da ação que afirma a pessoa como 

um sujeito que age, que sofre e não só como um sujeito falante. No terceiro e quarto estudos 

do “Soi-même comme un autre”,  Ricoeur diz  “Agora eu gostaria de falar algo sobre a pessoa 

como sujeito que age e que sofre”.104 

     O terceiro estudo analisa a ação independentemente do seu sujeito. Este estudo revela a 

possibilidade de ler a ação como um texto. Para Ricoeur, “Esta ‘analogia do agir’ constitui 

uma estrutura conceptual de um nível mais elevado, em relação tanto à noção de ação como 

à de texto. Esta impossibilidade de separar texto da ação tem como pressuposto a idéia do 

texto como um  modelo para a ação105”. Ricoeur coloca uma relação entre a ação e um 

conjunto de motivos. Dessa maneira, para interpretar um texto é necessário relaciona-se com 

o seu contexto. Nesse estudo são analisados os motivos e as causas da ação. As questões 

postas sobre a questão “quem?” são: “o quê?” e o “por quê?”. O quarto estudo destaca a 

pergunta “quem?”. Depois do desvio pela análise das intenções, dos motivos, das causas e 

                                                 
103 Cf. RICOEUR, P. Approches de la personne. Esprit, 160, n. 3/4, mars/avr. 1990, p. 115-130. 
104 RICOEUR, P. Morre o personalismo, volta a pessoa. In: Leituras 2: A região dos filósofos. Trad. Marcelo 

Perini e Nicolás Nyimi Campanário. S. Paulo: Loyola, 1996, p. 173. Artigo publicado inicialmente em Esprit, 

jan. 1983. Retomado em Lectures 2: La contrée des philosophes. Paris: Seuil, 1992. Ao longo de nossa 

dissertação, utilizaremos: L2 (para a obra traduzida por M. Perini e N. Nyimi). 
105 MADISON, Gary Brant. Ricoeur e a hermenêutica do sujeito In: HAHN E, Lewis. A filosofia de Paul 

Ricoeur.16 Ensaios Críticos e Respostas de Paul Ricoeur aos Seus críticos. Lisboa: Instituto Piaget, 1995, cap. 

2, p. 64.  



67 

 

 

 

dos acasos intrínsecos à ação, a resposta à pergunta “quem?” torna-se fortalecida: a pessoa 

identificada por uma referência identificante é também alguém que age, com esta ou aquela 

intenção, que deseja isto ou aquilo; alguém que pode agir. No final deste conjunto de estudos 

é analisada a adscrição da ação ao seu agente, investigação que suscita algumas aporias, as 

quais apontam para um excesso lingüístico.  

     Os estudos da ação estão intimamente conectados aos estudos anteriores, considerando 

que é pelo fato de ser nos enunciados e nas proposições que se descreve a ação. Dessa forma, 

é no ato do discurso que o locutor se torna agente e se designa como o autor de seus atos. Os 

estudos pressupõem a possibilidade de investigar a ação a partir do dizer humano. Mas, 

apesar de buscar na linguagem diária para derivar a sua investigação, a teoria da ação 

desenvolve a sua própria rede conceitual. Dessa maneira, esclarece algumas noções que a 

linguagem comum tende a confundir. Portanto, a teoria da ação fortalece as investigações 

sobre a filosofia da linguagem, que lhe serve de “Organon”,  ao esclarecer a originalidade da 

relação entre agente e ação.106 Quer dizer, a teoria da ação contribui para que a ‘hermenêutica 

do si’ introduza novos elementos nas análises que buscam distinguir mesmidade e ipseidade. 

     Do mesmo modo como acontece no plano da linguagem, o plano do agir também é 

constituído por duas abordagens distintas e complementares: a abordagem semântica e a 

abordagem pragmática.  

 A primeira é a que acabamos de evocar, a do sentido das proposições que se 

relacionam com ações humanas. Poderíamos dizer que essa investigação 

semântica responde à questão ‘quê’. O segundo campo de investigação foi o da 

motivação da ação e de toda problemática que dá voltas em torno da questão por 

quê... 107 

 

                                                 
106 Cf. SO, p. 73; SA, p. 73. 
107 L2,  p. 173.  



68 

 

 

 

    A abordagem semântica centra a sua análise na clarificação da ação humana, expressa no 

sentido dos enunciados e na distinção entre ação e os restantes fenômenos expressos 

verbalmente.108 A abordagem pragmática investiga as possibilidades de ascrição da ação ao 

agente, se concentra num ‘poder fazer’ que permite dizer que a ação depende de si, que está 

em seu poder, que é a sua ação.109 Esta investigação levanta algumas aporias, são questões 

que permitem formular novas perguntas e desvelar novos sentidos relativos à ligação do 

agente com a ação. O sujeito, que no estudo anterior é a mesma coisa a quem se predicam 

características físicas e psíquicas, aquele de quem se fala e aquele que se designa a si próprio 

é agora alguém que age, alguém que tem o poder de intervir no mundo.  

1. Semântica da ação 

     Através da filosofia analítica da ação é possível descrever a ação humana a partir da sua 

expressão simbólica lingüística, tornando-a pública através de um enunciado. Quer dizer, 

nesta abordagem semântica da ação “o acento é posto na questão da descrição e da explicação 

humana e na explicação da ação através de causas, motivos, intenções, razões de agir, etc”. 

110  A partir do uso quotidiano das frases de ação, Ricoeur desenvolve uma rede conceitual, 

em que estabelece as bases para toda investigação sobre o agir humano, ao determinar o que 

conta como ação entre os restantes acontecimentos do mundo.  

     A rede conceitual se comporta como uma malha de intersignificações que liga todos os 

conceitos uns aos outros, de modo que o significado de cada um só se manifesta plenamente 

na relação que estabelece com o todo da rede. A ação é de um agente, assim como o motivo 

é o motivo de alguém que age, que tem a intenção de atingir um fim, que deseja qualquer 

                                                 
108 Cf. SO, p. 73; SA, p. 74. 
109 Cf. SO, p. 109; SA, p. 109. 
110 PIVA, Edgar Antonio. A questão do Sujeito em Paul Ricoeur. Síntese, V. 26, n. 85, maio/ago. 1996, p. 215. 



69 

 

 

 

coisa. A rede conceitual da ação resulta da cadeia de perguntas que pode ser colocada ao 

agente de uma ação.111 Contrariamente a algumas posições da psicologia, a filosofia analítica 

não funda os seus conceitos na observação de acontecimentos interiores, ou na constatação 

de sensações capazes de informar sobre a ação e sobre o seu agente. “... na filosofia da 

linguagem ordinária, não se trata de acrescentar algo ao conhecimento empírico, mas de 

refletir sobre a coerência e a conveniência do discurso.”.112 

1.1 Ação, acontecimento, motivo e causa  

     A noção de ação começa a ser definida em oposição à noção de acontecimento. 

Acontecimento é o que chega ao mundo, aquilo que depois de observado pode ser objeto de 

um enunciado descritivo verdadeiro ou falso. A ação é o que faz chegar; é o que pode tornar 

verdadeira ou falsa uma asserção sobre a sua realização. Uma vez realizada torna-se um 

acontecimento, mas em si, não pode ser alvo de uma proposição verdadeira ou falsa. Por 

exemplo, o ato de levantar a perna não pode ser alvo de uma prova de verdade, não é 

verdadeiro nem falso, é, simplesmente. Somente quando descrito como um acontecimento, 

como um fato que ocorreu, ou ainda ocorre (a perna moveu-se), pode ser alvo de verificação 

ou de falsificação, dependentemente da adequação da proposição ao estado de coisas.  

     O intuito de esclarecer o que conta como ação entre os restantes fenômenos do mundo 

que coloca as perguntas ‘o quê?’ – ‘porquê?’ no centro das análises da filosofia analítica da 

ação e que, de algum modo, contribui para a pesquisa em torno da questão ‘quem?’.113 Tal 

como referimos a propósito dos conceitos pertencentes à rede conceptual da ação, também 

as perguntas ‘o quê?’ e ‘porquê?’ mostram-se interdependentes. Com efeito, dizer o que é 

                                                 
111 Cf. SO, p. 75; SA, p. 75. 
112 RICOEUR, P. O Discurso da Ação. Trad. port. A. Morão. Lisboa: Ed. 70, 1988, p. 30.  

 
113 Cf. SO, p. 76-77; SA, p. 76-77. 



70 

 

 

 

uma ação é começar a explicá-la; nesse sentido, descrever implica explicar por razões. Por 

outro lado, para explicar por que uma ação teve lugar é necessário referi-la, descrevê-la.114  

     Não faz sentido falar em motivos sem falar da ação da qual eles são o motivo. O conceito 

de ação parece assim remeter para um conjunto de razões que explicam o fato do seu 

aparecimento, para um conjunto de motivos e de intenções que a distinguem de outros 

acontecimentos. Do mesmo modo que o conceito de ação começa a ser definido em oposição 

ao conceito de acontecimento, também o conceito de motivo começa a se opor ao de causa. 

Emergem assim dois universos de discurso aparentemente opostos e incomunicáveis: a um 

deles pertencem as noções de ação e de motivo, ao outro pertencem as noções de 

acontecimento e de causa. 115 

     Segundo Hume o conceito de causa pode ser definido independentemente do conceito de 

efeito, não havendo entre eles uma ligação de implicação lógica. O exemplo referido em o 

“Si mesmo como um outro” relaciona fósforo e incêndio, que podem ser definidos 

isoladamente, não se implicando necessariamente um ao outro. Neste sentido, uma 

explicação causal é a que estabelece correspondências entre fenômenos independentes uns 

dos outros. Inversamente, motivo e ação não podem ser definidos um sem o outro, existindo 

entre ambos uma relação de implicação mútua, uma conexão lógica que impede que se 

identifique motivo com causa. 116 

     Os motivos assemelham-se às razões de agir. Pergunta-se pelos motivos de uma ação para 

inquirir sobre a ordem de razões que explica, a posteriori, determinada ação. No entanto, 

considerar que todos os motivos são racionais seria ignorar a importância que o desejo 

                                                 
114 Cf. SO, p. 78; SA, p. 78-79. 
115 Cf. SO, p. 79-85; SA, p. 79-85. 
116 Cf. SO, p. 83; SA, p. 83. 



71 

 

 

 

assume na ação. Na realidade, o desejo intervém na ação quer como dimensão racional, como 

sentido, quer como força que constrange e afeta o sujeito. As análises fenomenológicas 

reconhecem essa dupla constituição do desejo; por um lado, o desejo identifica-se com uma 

certa noção de sentido. É a dimensão racional que intervém na deliberação como cálculo, 

como ponderação; por outro lado, o desejo caracteriza-se por uma idéia de força que afeta o 

sujeito e o impele a agir. 117 

     Na linguagem do quotidiano é com freqüência que se pergunta: o que te levou a fazer isso, 

o que explica que tenhas te comportado dessa maneira? Em muitos casos, as respostas a essas 

perguntas não enunciam um motivo racional, fruto de uma deliberação, e, em vez disso, 

revelam uma certa passividade por parte do sujeito da ação. No caso das perguntas acima 

colocadas, o agente pode responder que foi uma pulsão ou uma disposição que o levou a agir, 

ou pode mesmo dizer que é da sua ‘natureza’ agir assim em determinadas situações, que faz 

parte do seu caráter. Essa passividade inscreve-se numa gramática da afeição, ou da 

paixão.118 Pelo fato destes aspectos da identidade do sujeito contribuírem para o afeitar 

enquanto agente podemos falar de auto-afeição. Nesse sentido, o desejo introduz no discurso 

da ação um tipo de explicação que se afasta da ordem das razões e que exige uma reavaliação 

do conceito humano de causa (pelo fato de o desejo não constituir um antecedente sem 

ligação lógica com a ação conseqüente). Num certo sentido, é o agente que se constitui como 

a causa da ação. 119 

     Convém referir que o desejo não concorre para a explicação da ação em virtude de se 

constituir como uma dimensão interior passível de observação no decurso da ação. O desejo 

                                                 
117 Cf. SO, p. 83-84; SA, p. 83-84. 
118 Cf. SO, p. 84; SA, p. 84. 
119 Cf. SO, p. 85; SA, p. 85. 



72 

 

 

 

é sempre o desejo de qualquer coisa, o desejo de agir ou de atingir alguma coisa, agindo. 

Com efeito, o desejo inscreve-se na explicação da ação, em virtude de estar logicamente 

implicado nessa. Essa descrição fenomenológica do desejo propõe a superação da dicotomia 

entre motivo e causa, pelo fato de introduzir na explicação da ação uma dimensão de 

‘causalidade’. Mas também no plano ontológico a dicotomia entre ação e acontecimento e 

entre motivo e causa é criticada. 

1.2 Ação e intenção      

     A análise conceptual da intenção apresenta, no quadro da teoria da ação, uma nova 

hipótese de recolocar a questão ‘quem?’ no centro da pesquisa sobre a ação do sujeito. 

Contudo, segundo Ricoeur, as várias pesquisas da filosofia analítica sobre a ação tendem a 

afastar essa possibilidade, ao colocar para segundo plano o uso da intenção como ‘intenção 

de’. 120Esse enfoque de uma consciência em direção a alguma coisa a agir, colocaria no centro 

das análises a ligação entre agente e intenção. No entanto, a análise da ‘intenção de’ depende 

da declaração de intenção por parte de um agente, estudo que gravita em torno da abordagem 

pragmática e da Teoria dos Atos de Discurso.  

     O estudo de uma intenção não confirmada por uma ação realizada, como é o caso da 

‘intenção de’, conduz as análises semânticas da intenção a privilegiar o seu uso adverbial, 

como ação realizada intencionalmente, passível de confirmação por uma ação e de uma 

descrição pública através de um enunciado. A análise da linguagem comum identifica três 

usos correntes do termo intenção: adverbial, prospectivo e‘ter intenção de’:  

     Segundo o seu uso adverbial, a intenção diz-se da ação realizada intencionalmente. Mas 

o que distingue as ações intencionais? As ações intencionais são as que fornecem as razões 

                                                 
120 Cf. SO, p. 89; SA, p. 89. 



73 

 

 

 

de agir como resposta à pergunta ‘porquê?’. Contudo, em alguns casos, as razões de agir 

confundem-se com as causas. São exemplos disso a vingança ou a gratidão. No entanto, a 

espécie mais freqüentemente nomeada de vontade, o desejo, enfatizado pela análise 

conceptual da intenção, não é aquele que afeta o sujeito paciente, que o constrange, mas antes 

o seu caráter de ‘desejabilidade’. A acentuação deste lado objetivo do desejo desloca a 

atenção da questão ‘quem?’ para as questões ‘o quê?’ – ‘por quê?’, contribuindo dessa forma 

para ocultar o agente da ação.121  

     Segundo o seu uso prospectivo, a intenção é a intenção pela qual se age. Explicar uma 

certa intenção da ação é descrever a ordem de razões que preside ao raciocínio prático que 

dá origem à ação. O agente opta pela ação que poderá produzir a situação ulterior por si 

desejada. Nesse caso, também as questões ‘o quê?’ e ‘porquê?’ podem contribuir para 

obliterar a questão ‘quem?’. Segundo Ricoeur, em muitos casos, é a excessiva preocupação 

com a descrição da ação que tende a ocultar a adscrição da ação ao seu agente. Para 

exemplificar esta questão pensemos no relato de uma ação que se preocupe exclusivamente 

em descrever os fatos, sem procurar a unidade de sentido que preside à ação, unidade 

inevitavelmente radicada na ‘intenção de’ do agente. Essa descrição assemelhar-se-ia a um 

inventário de fenômenos e não possuiria qualquer configuração, qualquer sentido. 122 

     O terceiro uso do conceito de intenção, ‘ter intenção de’, exige a atestação do agente à 

sua ação. A sua referência explícita ao futuro não permite o recurso à análise semântica, a 

não ser ao nível da declaração. Nessa medida, a pesquisa sobre a ‘intenção de’ tem de ser 

remetida para uma abordagem pragmática, para uma reflexão sobre o ato de declarar uma 

intenção, pela qual o agente atesta a si a sua ação. “Há um momento (...), em que só um 

                                                 
121 Cf. SO, p. 86-92; SA, p. 86-93. 
122 Cf. SO, p. 86-92; SA, p. 86-93. 



74 

 

 

 

homem pode dizer qual é a sua intenção. Mas não é nunca o equivalente a uma descrição 

pública; é uma confissão partilhada”.123 Ao nível da semântica da ação, a ‘intenção de’ é 

remetida para a análise dos seus outros usos, como ação realizada intencionalmente e como 

motivo prospectivo.124 

1.3 Rede conceptual da ação 

     Sobre a rede conceptual da ação, Ricoeur faz referência à obra de Donald Davidson.125 A 

tese de Davidson consiste em sustentar que a explicação por razões é uma espécie de 

explicação causal.126 Em primeiro lugar, é necessário referir que a explicação causal deve ser 

entendida à luz da tradição humeana, no sentido de que os antecedentes e os conseqüentes 

podem ser definidos, independentemente, um do outro. A explicação causal assenta, assim, 

no estabelecimento de relações de sentido entre vários acontecimentos singulares e 

descontínuos. Essa singularidade e descontinuidade entre os acontecimentos, necessária para 

que a explicação causal preserve um sentido humeano, só é possível mediante o 

reconhecimento de um estatuto ontológico dos mesmos, equivalente à consignação de 

existência dos objetos físicos. Segundo o autor, os acontecimentos possuem uma substância, 

                                                 
123 SO, p. 91; SA, p. 92. 
124 Cf. SO, p. 86-92; SA, p. 86-93.  
125 Filósofo americano. As suas obras têm exercido uma grande influência na filosofia da mente e da linguagem 

na segunda metade do século XX. Davidson prosseguiu, alargando, os estudos de Quine sobre a linguagem, 

concentrando-se na interpretação radical, argumentando que o método de interpretar uma linguagem pode ser 

concebido como uma construção de uma definição de verdade ao estilo de Tarski, na qual se torna clara a 

contribuição sistemática dos elementos das frases para o seu significado global. A construção faz-se no contexto 

de uma teoria, em geral holista, do conhecimento e do significado. Um intérprete radical pode dizer quando um 

sujeito toma uma frase como verdadeira, e, usando o princípio de caridade, acaba por atribuir condições de 

verdade às frases individuais. Apesar de Davidson ser um defensor das doutrinas da indeterminação da tradução 

radical e da inescrutabilidade da referência, muitos filósofos acharam que a sua abordagem oferece alguma 

esperança de identificar o significado como uma noção respeitável, mesmo no âmbito de uma perspectiva em 

geral extensional da linguagem. Davidson é também conhecido por rejeitar a idéia de um esquema conceptual 

concebido como algo peculiar a uma linguagem, ou a uma maneira de ver o mundo, argumentando que onde 

pára a possibilidade da tradução, pára também a coerência da idéia de que há algo a traduzir. Os seus artigos 

estão reunidos em Essays on Actions and Events (1980) e em Inquiries into Truth and Interpretation (1983). 

Apud SO, p. 93. DAVIDSON, D. Essays on actions and events.Oxford, Clarendon Press, 1980. p. 3-19 e 83-

102. 
126 Cf. SO, p. 93; SA, p. 93. 



75 

 

 

 

subsistem por si. Por sua vez, as ações são consideradas como uma subclasse dos 

acontecimentos, uma vez que a sua descrição refere algo que aconteceu, ou que está a 

acontecer. Segundo Davidson, o que distingue as ações dos restantes acontecimentos é a sua 

intencionalidade, ou seja, o fato de visarem um fim, de realizarem uma intenção. O propósito 

de incluir uma explicação causal na descrição da ação leva Davidson a optar pelo uso 

adverbial do termo intenção. 127 

     Como já nos referimos anteriormente acerca da análise conceptual da intenção, é o seu 

uso adverbial que torna a descrição da ação numa explicação das razões que levaram à sua 

efetivação. Desse modo, a intenção que caracteriza a ação e que atribui à sua descrição um 

caráter teleológico aparece submetida a uma explicação causal que a remete para um conjunto 

de razões que estão a montante da ação, o que aparentemente constitui um paradoxo. 

128Levanta-se a seguinte questão: o caráter intencional que distingue as ações dos restantes 

acontecimentos, quando reduzida às ‘razões de’, esconjura a dimensão não racional do 

desejo, identificada com a força e com a idéia de passividade inerente à ação, que aproxima 

a motivação da causalidade. Dito de outro modo, surge a dificuldade de incluir na descrição 

teleológica - que explicita as razões da ação - a dimensão fenomenológica do desejo 

(dificuldade resultante do recurso ao uso adverbial da intenção) e de deslocar o conceito de 

causa, no sentido humeano, para um conceito de causa ligado à ação. (Em virtude da 

descontinuidade e impessoalidade inerente à ontologia do acontecimento impessoal).  

     Charles Taylor129 introduz, a este respeito, o conceito de explicação teleológica. Este 

conceito permite integrar à descrição da ação no plano discursivo, a explicação da ação do 

                                                 
127 Cf. SO, p. 93-97; SA, p. 93-98. 
128 Cf. SO, p. 97-98; SA, p. 97-98. 
129 RICOEUR, P. O Discurso da Ação. Trad. port. A. Morão. Lisboa: Ed. 70, 1988, p. 24 e 112.  Para Taylor, a 

idéia humiana de causalidade está sujeita a críticas, dado o pressuposto “atomista” que a anima.  No 



76 

 

 

 

tipo causal. 130A explicação teleológica consiste em descrever um sistema ou uma lei de 

sistemas, que explique que o fato de um acontecimento ter ocorrido é o resultado da intenção 

para a qual ele tende. Segundo Ricoeur,  

não são as condições antecedentes que explicam, mas a própria ordem que essas 

condições produzem. Dizer que um acontecimento sucede porque é visado como 

fim é dizer que as condições que o produziram são as que se requerem para a 

produzir o seu fim. 131 

     Esse tipo de explicação adota um conceito de causa que se afasta do sentido humeano, 

pelo fato de ligá-la à ação, uma vez que, classificar uma ação como intencional, é decidir por 

que sistema a ação deve ser explicada e excluir dessa explicação todos os outros sistemas. 

Ao longo da exposição da abordagem semântica, há uma omissão da relação entre ação e 

agente. Os conceitos explicitados da rede conceptual da ação não exigem que o conceito de 

agente vá além da sua referência identificante, de um ‘alguém’ expresso por um pronome 

pessoal qualquer. O uso adverbial da intenção contribui para essa omissão, contraposta ao 

seu uso substantivado – ‘intenção de’ - que atende ao caráter temporal da intenção e que 

exige a atestação do agente à sua ação sob a forma de uma declaração de intenções.A 

explicação teleológica permite incluir na descrição da ação o seu caráter intencional e a sua 

                                                 
“atomismo”, para que se fale em elo causal é preciso postular a existência de unidades ou elementos 

descontínuos, implicados na seqüência da causalidade.  Ora, diz Taylor, nada impede que se pense em outro 

tipo de relação causal de  maneira coerente.  Sugere, então, a noção de “causalidade teleológica”, como um tipo 

de causalidade a ser considerado ao lado da causalidade atomística. A causalidade teleológica é a que tem como 

causa suficiente de um certo comportamento um acontecimento que contém em sua descrição a exigência de 

que um outro acontecimento, chamado seu fim, aconteça. Isto é, a ordem de seqüência dos acontecimentos, ou 

as etapas da evolução dos eventos, está incluída na condição antecedente definida como causa.  De tal modo 

que um motivo pode ser dado como causa se a finalidade prevista vier a acontecer.  Para isto, não é necessário 

nem postular a idéia de um fim exterior ao ato intencional – isto é, uma intenção misteriosamente concebida 

como qualquer coisa separada do enunciado em que está inscrita -, nem tampouco postular a idéia de um motivo 

anterior, desconectado da conduta explicada. 
130 Cf. SO, p. 98; SA, p. 98. 
131 RICOEUR, P. O Discurso da Ação. Trad. port. A. Morão. Lisboa: Ed. 70, 1988, p. 58. 



77 

 

 

 

explicação causal, mas ao elevado preço da remissão da ligação da ação ao seu agente para 

um segundo plano. 132 

     Finalmente, a ontologia do acontecimento impessoal desenvolvida por Davidson não 

exige que o agente seja um `si-mesmo’, diverso de qualquer outro. A sua focalização na 

existência do acontecimento, no seu caráter irredutível, torna o agente num mero portador do 

acontecimento. Segundo Ricoeur, é necessário desenvolver uma outra ontologia, que devolva 

ao estudo sobre a ação a referência ao agente, considerado um ‘si-mesmo’. “Essa outra 

ontologia seria a de um ser em projeto ao qual pertenceria de direito a problemática da 

ipseidade, como pertence de direito à ontologia do acontecimento a problemática da 

mesmidade.”. 133 

2. Pragmática da ação 

     Ao longo da abordagem semântica, a força exercida pelas análises lógicas das 

proposições, bem como as conseqüências da ontologia do acontecimento impessoal, 

dificultaram a pesquisa sobre a relação que se estabelece entre o agente e a ação. 134Dessa 

forma, “a  aposta de Ricoeur na significatividade está ela própria totalmente garantida depois 

de estirpada de todos os contextos metafísicos, como ela na verdade está quando é fundada 

nas implicações hermenêuticas da ação humana e da discursividade narrativa”.135A 

abordagem pragmática visa restituir à pergunta ‘quem?’ o lugar central no estudo da ação. A 

sua tarefa é estudar a especificidade da adscrição da ação ao seu agente, enriquecida pelas 

                                                 
132 Cf.  SO, p. 99-108; SA, p. 99-108. 
133 SO, p. 107; SA, p. 107. 
134 Cf.  SO, p. 109; SA, p. 109. 
135 MADISON, Gary Brant. Ricoeur e a hermenêutica do sujeito In: HAHN E, Lewis. A filosofia de Paul 

Ricoeur. 16 Ensaios Críticos e Respostas de Paul Ricoeur aos Seus críticos. Lisboa: Instituto Piaget, 1995, cap. 

2, p. 60. 



78 

 

 

 

várias mediações que as investigações sobre as perguntas ‘o quê?’ e ‘porquê?’ 

proporcionaram. 136 

     A adscrição, tal como a definimos ao longo do plano do dizer, consiste numa atribuição 

de predicados físicos aos corpos e de predicadas psíquicos às pessoas, considerados 

particulares de base.137 A pessoa é considerada a ‘mesma coisa’ a quem se atribuem 

predicados físicos e psíquicos, predicados que conservam o mesmo sentido ascritos a um si 

e a um diverso de si. Mas será a adscrição de uma ação a seu agente equivalente à atribuição 

de predicados físicos e psíquicos às pessoas?  Será a ação um predicado como outro qualquer?  

     No Livro III da Ética a Nicômaco138, Aristóteles afirma que a ação é dita dependente do 

seu agente, num sentido específico da relação de dependência. O estagirita começa por 

distinguir as ações que são feitas ‘apesar de si’ das ações realizadas de ‘plena vontade’. As 

ações feitas ‘apesar de si’ são aquelas cuja origem é exterior ao homem, que não dependem 

de si. São exemplos desse tipo de ações, as que resultam da coação ou da ignorância. O seu 

princípio está fora do agente. As ações realizadas de ‘plena vontade’ têm a sua origem no 

homem, dependem de si. Resultam de uma escolha preferencial e de um momento pré-

deliberativo, no qual o agente decide o que agir. Nesse sentido, o agente (autos) é o princípio 

(arkhé) da sua ação.139 Esse sentido de dependência da ação ao seu agente, através da escolha 

preferencial, liga a teoria da ação à teoria ética. Segundo Aristóteles, o agir especificamente 

humano pode caracterizar-se, essencialmente, por ser próprio à virtude, por assumir uma 

dimensão ética.  

                                                 
136 Cf. SO, p. 109; SA, p. 109. 
137 Cf. SO, p. 110; SA, p. 110. 
138 ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. S. Paulo: Nova Cultural, l987, livro III, p. 39-58. 
139 Cf. SO, p. 111; SA, p. 111. 



79 

 

 

 

     O conceito de princípio, por si só, não é suficiente para especificar a ligação da ação ao 

agente, uma vez que é comum a todas as investigações sobre as coisas primeiras e não 

discrimina o plano ético do plano físico. Uma ação pode ter o seu princípio no agente pelo 

fato de ser ele o seu corpo a desencadear um conjunto de movimentos físicos, observáveis, 

que dão origem à ação. Com efeito, a relação entre ação e agente só se pode especificar 

conjugando o conceito de princípio e um dos termos que respondem à pergunta ‘quem?’: 

“um princípio que é um si e um si que é princípio”. É a referência a um sujeito, ele próprio o 

princípio de uma ação, que permite implicar a pessoa, a quem se atribuem simultaneamente 

predicados físicos e psíquicos. Pessoa que não só executou a ação, como também decidiu, 

segundo uma ordem de razões.140 

     Segundo Ricoeur, é essa conjugação entre princípio e ‘o si’ que instaura o enigma que se 

abre à investigação sobre adscrição.141 Dificuldade expressa nas diferentes traduções do texto 

de Aristóteles, que opõem uma ação que ‘depende de nós’ de uma ação que ‘está em nosso 

poder’. A preposição ‘em’ permite exprimir melhor a passagem do plano físico para o plano 

ético, ao passo que a preposição ‘de’ parece limitar-se mais estritamente ao plano ético. As 

metáforas da paternidade e de domínio são introduzidas por Aristóteles com o propósito de 

clarificar a originalidade da relação de dependência da ação ao seu agente. O homem é o pai 

das suas ações, o seu princípio criador. E é, simultaneamente, o seu senhor, no sentido de que 

elas dependem de si próprio. O agente fica ligado à sua ação por fazer sua a escolha 

preferencial que conduz àquela. A opção de agir é sua, pertence-lhe. A adscrição consiste na 

                                                 
140 Cf. SO, p. 115-116; SA, p. 115-116. 
141 Cf. SO, p. 116; SA, p. 116. 



80 

 

 

 

remissão dos vários conceitos da rede da teoria da ação ao seu agente. Intenções, motivos, 

causas, referem-se sempre a um agente, têm um autor. 142 

     A possibilidade de se distanciar da ação, de pôr diante de si um leque de possibilidades, 

de efeitos e de conseqüências, permite ao agente deliberar e decidir como agir. É na 

reapropriação da deliberação que consiste a adscrição, através da qual um agente torna sua 

uma intenção e rejeita as restantes. O motivo, distingue-se da intenção, essencialmente, por 

se tratar de uma explicação de uma ação já realizada. O motivo liga-se tanto ao seu agente, 

como a sua significação se implica logicamente na ação. Para questionar acerca de um motivo 

é necessário conjugar ‘quem?’, ‘o quê?’ e ‘porquê?’ (Porque é que João ria?). O motivo é 

sempre o motivo de alguém e de alguma ação. No entanto, autor e o motivo estabelecem uma 

relação paradoxal: se por um lado a pesquisa sobre o autor termina com a designação de um 

nome, ou com outra referência identificante, a pesquisa sobre as razões de agir são 

intermináveis. As motivações mergulham no que há de mais inefável no homem, no mais 

profundo de si. 143 

     A investigação sobre adscrição enraíza-se no cruzamento das pesquisas sobre o ‘quem?’ 

e sobre o ‘por quê?’, sobre a relação entre o autor e o motivo. Segundo Ricoeur, designar-se 

agente de uma ação significa mais do que se designar como locutor. É a pesquisa sobre as 

diferenças de grau que separam um tipo de autodesignação do outro que dá origem às aporias 

da adscrição. 144 

                                                 
142 Cf. SO, p. 117; SA, p. 117. 
143 Cf. SO, p. 117; SA, p. 117. 
144 Cf. SO, p. 118; SA, p. 118. 

 



81 

 

 

 

     A primeira aporia surge da reflexão sobre a proposição segundo a qual a adscrição a si e 

a um diverso de si conservam o mesmo sentido.145 Com efeito, a adscrição a um outro 

pressupõe um momento de suspensão da atribuição, no qual os predicados conservam o 

mesmo sentido. Essa é a condição para se falar de ‘psíquico’, como repertório de predicados 

psíquicos disponíveis numa cultura. Só numa situação de interlocução, a significação dos 

predicados varia relativamente à posição dos sujeitos falantes. Sem essa reflexividade, não 

haveria lugar para a relação de dependência e de posse entre os predicados da ação e o seu 

agente.  

... para passar da suspensão da ascrição, através da ascrição neutralizada, à 

ascrição efetiva e singular, é preciso que um agente possa designar-se a si próprio 

de tal modo que tenha um outro verdadeiro a quem a mesma atribuição é feita de 

modo pertinente. 146 

 

     Nesse sentido, a adscrição da ação ao agente, num sentido forte do termo adscrição, exige 

que o locutor ateste a si a sua ação, se designe a si mesmo como seu autor; pelo que esta 

aporia só pode encontrar solução no quadro da abordagem pragmática.  

     A segunda aporia diz respeito ao estatuto da adscrição relativamente à descrição.147 Uma 

vez que adscrever não é descrever, não é simplesmente atribuir predicados a um sujeito 

lógico, será que pode equiparar-se à prescrição? A prescrição aplica-se simultaneamente aos 

agentes e às ações. É a um sujeito que é prescrito agir em conformidade com determinada 

regra de ação. Imputar uma ação ao seu autor é considerá-lo responsável pelo seu ato, ato 

esse que pode ser julgado ele próprio permitido ou proibido. Sendo a ação humana 

                                                 
145 Cf. SO, p. 119; SA, p. 118. 
146 SO, p. 121; SA, p. 121.  
147 Cf. SO, p. 121; SA, p. 121. 

 



82 

 

 

 

essencialmente definida pela sua dimensão ética, conforme a virtude, como se refere 

Aristóteles, a sua adscrição ao agente tem de ser considerada da mesma natureza que a 

imputação. Dizer que uma ação pertence a um agente é imputá-la a esse agente, é 

responsabilizá-lo por ela. Nesse sentido, o conceito de adscrição afasta-se do conceito de 

descrição. A adscrição comporta uma dimensão ético-moral, contraposta à descrição, que se 

limita à atribuição lógica de predicados a um sujeito. Essa dimensão ética da adscrição, que 

a aproxima da imputação, apóia-se numa relação causal que se estabelece entre o agente e a 

ação, expressão da potência de agir.  

     A terceira aporia da adscrição resulta da questão: o que é a potência de agir?148 A análise 

da potência de agir tem como propósito permitir a reflexão sobre os fundamentos da 

responsabilidade do homem perante o seu agir e contribuir assim para iluminar as 

dificuldades da adscrição. “Dizer que uma ação depende do seu agente equivale a dizer que 

ela está em seu poder”.149 A reflexão sobre a proposição acima transcrita conduz-nos 

diretamente para a problemática relação de causalidade entre agente e ação. Com efeito, é 

pelo fato da ação estar em poder do agente que este se constitui como princípio da ação. A 

questão que se levanta é, então, a de saber qual é a eficácia da explicação causal.  

     Como se articula a explicação que remete a ação para o seu agente com a explicação que 

remete a ação para os seus motivos? Não são os motivos, em última análise, os motivos de 

um agente? De que forma a pesquisa sobre a potência de agir pode ajudar a compreender os 

fundamentos da responsabilidade do agente? O agente tem o poder de iniciar uma ação e, 

conseqüentemente, de produzir mudanças no mundo. As ações podem distinguir-se entre 

ações de base e cadeias de ações ou práticas. As ações de base são aquelas que não requerem 

                                                 
148 Cf. SO, p. 124; SA, p. 124. 
149 SO, p. 124; SA, p. 124.  



83 

 

 

 

a mediação de quaisquer outras para se realizarem. As cadeias de ações, ou práticas, resultam 

de uma conjugação de ações intermédias, que mediam a possibilidade de produzir uma ação 

dita mais complexa. As práticas resultam de várias ações que, em muitos casos assumem um 

caráter estratégico e que exigem a aprendizagem de regras e de códigos socioculturais. Surge 

então o problema de saber qual é a descrição mais adequada à designação da cadeia de ações 

ou práticas, visto estas comportarem muitas ações intermédias. Essa questão é resolvida se 

ao longo da cadeia de ações se puder identificar um começo, uma causa primeira e 

integradora de toda a série. Essa causa primeira pode ser entendida como unidade de sentido 

da ação.  

     Mas a investigação sobre as causas de uma ação bifurca na pesquisa sobre o agente e na 

pesquisa sobre os motivos. A primeira detém-se com a resposta dada à pergunta ‘quem?’ por 

uma referência identificante, como por exemplo, um nome. A segunda mostra-se mais 

misteriosa e parece infindável. Contudo, a série de causas encadeadas pressupõe um começo, 

para ser considerada completa. A procura do começo de uma série de causas não é a de um 

começo absoluto, mas do começo de uma série de explicações relativas a uma cadeia de 

ações. O problema é, então, delimitar o conjunto das ações que compõe determinada prática. 

Só depois de identificada uma cadeia de ações é possível partir para a pesquisa das causas, 

dos motivos e das intenções dessa prática. 150 

     Até onde pode estender-se a eficácia do princípio e, conseqüentemente, estender a 

responsabilidade de um agente? Um dos problemas consiste em delimitar a esfera de 

acontecimentos pela qual o agente é considerado responsável. Tal como uma obra se 

autonomiza do seu autor e o discurso do seu acontecimento através da escrita, os efeitos de 

                                                 
150 Cf. SO, p. 129; SA, p. 128-129. 

 



84 

 

 

 

uma ação, num certo sentido, também se autonomizam do seu agente. Uma ação realizada, 

ao entrar no curso do mundo pode produzir efeitos indesejados, ou mesmo perversos. Em 

muitas situações é difícil saber quais desses efeitos se ligam ao agente dos que se ligam a 

causas externas. Outra dificuldade surge quando se pretende delimitar a responsabilidade de 

um agente quando uma cadeia de práticas é produzida por mais do que um sujeito. Ricoeur 

afirma que nestes casos atribuir é distribuir, processo que se assemelha mais a uma decisão 

do que a uma constatação. Também, neste sentido, a adscrição se aproxima da imputação e 

se afasta da descrição.  

     A ligação que se estabelece entre o agente e a sua deliberação também pode ser alvo de 

reflexão. Essa reflexão aponta necessariamente para uma investigação sobre a liberdade 

humana. Apesar de ser senhor da sua ação, não haverá um conjunto de causas, de algum 

modo exteriores ao agente, que constrangem a sua deliberação? Pelo termo ‘co-

responsáveis’(sunaitioi), Aristóteles conjuga a responsabilidade das ações que, dependendo 

de nós, têm um princípio na natureza do nosso caráter, no conjunto das nossas disposições, 

com aquelas ações que realizamos deliberadamente, após escolha preferencial. “A intenção 

de Aristóteles é seguramente estender a responsabilidade de nossos atos às nossas 

disposições, portanto à nossa personalidade moral completa, e também conservá-la nos 

limites da uma responsabilidade parcial”.151 Segundo Ricoeur, a pesquisa sobre a potência 

de agir desenvolve-se na articulação de uma investigação sobre o agente e uma investigação 

sobre os motivos.  

 

O que faria desse discurso do ‘eu posso’ um discurso diferente, é, em último 

caso, a sua remissão a uma ontologia do corpo próprio, isto é, de um corpo que 

                                                 
151 SO, p. 116; SA, p. 116.  



85 

 

 

 

é também meu corpo e que, pelo seu duplo vínculo à ordem dos corpos físicos e 

às pessoas, mantém-se no ponto de articulação de um poder agir que é o nosso e 

de uma série de coisas que depende da ordem do mundo.152 

       

     A dialética semântica e pragmática  permite avançar e reaproximar o fator primitivo da 

capacidade de agir do fenômeno da iniciativa, a propósito da qual Ricoeur evoca o conceito 

de caráter, elaborado por Kant. Não é possível impedir que se atribua a esse objeto 

transcendental, além da propriedade que ele tem de nos aparecer uma causalidade que ainda 

não é fenômeno, se bem que o seu efeito esteja no fenômeno. O fenômeno, específico da 

esfera prática,  se manifesta na iniciativa, corresponde a uma intervenção do agente da ação 

que causa, efetivamente, mudanças no mundo. Faz-se necessário elucidar a sua dupla 

dimensão epistemológica e ontológica. Por um lado, ela revela o fenômeno da atestação no 

plano epistemológico: em que estamos seguros de ter uma certeza que não é uma crença, uma 

doxa inferior ao conhecimento. Por outro lado, ela mostra a sua face ontológica, antecipando-

se à ontologia do si-mesmo a qual é elaborada no ultimo capítulo do  Soi-même comme un 

autre. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
152 SO, p. 135; SA, p. 135. 



86 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO III – QUEM NARRA? 

 

     O plano da narração tenta fazer o si, falante e agente, identificar-se como personagem de 

uma narrativa de vida. O problema encontrado em sua teoria narrativa remete à questão do 

tempo, à identidade pessoal na história de uma vida de ação.153 A questão é a da identidade 

narrativa: se a pessoa só existe em sua vida, do seu nascimento até sua morte, o que 

permanece idêntico durante uma vida humana? Dessa forma, “a consideração das 

implicações temporais da identidade pessoal eleva ao primeiro plano a confrontação de dois 

modelos de identidade, a mesmidade e a ipseidade, que se fundam em dois modelos de 

permanência no tempo”.154 Confrontam-se, aqui, dois modelos de permanência da identidade 

que se fundam no tempo: uma oposição entre o “caráter”, que persiste na ipseidade e 

mesmidade, e a “manutenção de si-próprio”, prometendo uma pura ipseidade, e mostra que 

a mediação entre um e outra se deve procurar na identidade narrativa, que por sua vez, deve 

fazer-se responsável por seus atos perante o outro, clarificando o que corresponde à sua dupla 

vertente prática e moral.155   

                                                 
153 Cf. RICOEUR. P. Da intersubjetividade em Hegel e Husserl. In: Do texto à ação. Porto: Rés Editora, 1989, 

p. 276. Quando trata da não coincidência entre teoria da história e teoria da ação. 
154 PIVA, Edgar Antonio. A questão do Sujeito em Paul Ricoeur. Síntese, V. 26, n. 85, maio/ago. 1996, p. 219. 
155 há uma diferença fundamental entre dois usos principais do conceito de identidade: a identidade como 

mesmidade (latim idem, inglês same, alemão gleich) e a identidade como si-próprio [soi] (latim ipse, inglês 

self, alemão selbst). A ipseidade não é a mesmidade. Muitas dificuldades que obscurecem a questão da 

identidade pessoal resultam da falta de distinção entre os dois usos do termo identidade. Iremos ver que a 

confusão não é sem razão, na medida em que as duas problemáticas se recobrem num certo ponto. A 

determinação desta zona de recobrimento será, a este respeito, da maior importância. 



87 

 

 

 

     Sua teoria narrativa deve cobrir mais o campo prático que os campos da semântica e 

pragmática.156 Mas as ações organizadas em narrativas devem apresentar traços que só 

podem ser elaborados tematicamente no quadro de uma ética. Há uma necessidade da 

transição da teoria narrativa, que pode perder a identidade em casos como a ficção literária e 

a ficção científica, a fim de passar de uma antropologia para uma ética e vice-versa. Como a 

identidade pessoal exige “uma permanência no tempo” a teoria narrativa permite-lhe dar 

conta da temporalidade do si mesmo, da sua historicidade, em suma, da identidade 

narrativa.157 Quem é o sujeito que narra, que conta a sua história, que se constitui como 

narrador e ator de uma intriga capaz de adscrever a si as suas ações? É nesse conjunto de 

estudos que a narração fará a mediação entre descrever e prescrever predicados ético-morais 

ao agente e à sua ação. A narrativa constitui-se como o ‘laboratório’ das experiências éticas 

para o homem, expondo-lhe possíveis modos de ser-no-mundo que lhe revelam um si maior 

e mais vasto do que um eu. Por essa razão, os textos e as grandes obras de uma cultura 

assumem grande importância na mediação e no acesso indireto ao si. Segundo Ricoeur, a 

narrativa, ao imitar a ação humana, tem o poder de pré-figurar, de configurar e de transfigurar 

o mundo do homem, contribuindo decisivamente para a constituição do si. 158  

     Pretendemos elaborar uma breve exposição sobre o quinto e o sexto estudo de Soi-même 

comme un autre, relativos ao tema da identidade. Este conjunto de estudos exerce uma função 

de mediação entre os estudos anteriores, que se desenvolveram sob a alçada da filosofia da 

linguagem, e os estudos posteriores, relativos à dimensão ética e moral do si e da sua ação. 

                                                 
156 Cf. SO, p. 137; SA, p. 137. 

 
157 Cf. SO, p. 137-138; SA, p. 137-138. 
158 Cf. SO, p. 139; SA, p. 139. 

 



88 

 

 

 

O autor apresenta as limitações das abordagens relativas à identidade pessoal que não 

procedem à distinção entre mesmidade e ipseidade, duas formas distintas de permanência no 

tempo. O estudo sobre a identidade narrativa, sobre a ligação entre intriga e personagens, vai 

revelar a mediação exercida entre os dois pólos da identidade. A narrativa tem ainda o poder 

de revelar novos sentidos às aporias entre agente e ação e a capacidade para se aplicar ao 

campo prático, servindo assim de apoio à interrogação ética do homem. A interpretação de 

si encontra na narrativa uma mediação privilegiada, capaz de integrar longas cadeias de 

ações, que são as práticas, na história de uma vida, conferindo inteligibilidade e sentido ao 

processo temporal onde se desenrola a existência humana.  

     Ricoeur aponta algumas limitações aos estudos sobre a identidade pessoal, pelo fato de 

não distinguirem mesmidade e ipseidade, as duas formas distintas de permanência da 

identidade no tempo.159 Conseqüentemente, os estudos sobre a identidade pessoal 

desconhecem a importância que a teoria narrativa assume na mediação entre esses dois pólos 

da identidade. Antes de nos centrarmos na teoria da identidade pessoal, é importante proceder 

à definição inicial dos termos ipseidade e mesmidade e averiguar de que forma os estudos 

sobre a identidade pessoal malogram ao não introduzir essa distinção. A mesmidade é o pólo 

da identidade que se caracteriza pela permanência do mesmo ao longo do tempo.  

     Num primeiro sentido, a mesmidade equivale à identidade numérica.160 Através da 

operação de identificação, identificamos e reidentificamos uma mesma coisa como sendo a 

mesma uma, duas vezes. Nesse caso, identidade significa unicidade. Num segundo sentido, 

a mesmidade equivale à identidade qualitativa. Em algumas situações podemos substituir 

uma coisa pela outra em virtude da sua semelhança extrema, sem que haja perda semântica. 

                                                 
159 Cf. SO, p. 140; SA, p. 140. 
160 Cf. SO, p. 140; SA, p. 140. 



89 

 

 

 

Num terceiro sentido, a mesmidade equivale à continuidade ininterrupta. Apesar do 

reconhecimento de algumas dessemelhanças, identificamos alguns traços permanentes que 

nos permitem dizer que estamos perante a mesma coisa. Assim, “Toda a problemática da 

identidade pessoal vai girar em torno dessa busca de um invariante relacional, dando-lhe a 

significação forte de permanência no tempo”. 161  

     Uma das formas de permanência no tempo emblemáticas da identidade idem ou 

mesmidade é o caráter. O caráter pode ser entendido como o ‘o quê?’ do ‘quem?’. É o 

conjunto das disposições adquiridas que permitem identificar e reidentificar um indivíduo 

humano como sendo o mesmo. As disposições adquiridas ligam-se à noção de hábitos 

sedimentados ou em vias de ser. O caráter integra assim uma dimensão temporal.162 A sua 

história é o processo de sedimentação de alguns hábitos que tendem a ocultar a inovação que 

os precedeu. Mas, as disposições adquiridas ligam-se também às ̀ identificações com' alguém 

ou alguma coisa. A identidade de uma pessoa ou de uma comunidade, em certa medida, 

constrói-se a partir da identificação com valores, mitos, ideais ou heróis. Esta dimensão da 

identidade pressupõe a alteridade. É esta idéia de lealdade a determinados ideais, valores ou 

heróis que transforma a permanência do caráter na manutenção de si, figura emblemática da 

ipseidade. Com efeito, a ‘identificação com’ pressupõe um momento ético, de deliberação e 

de avaliação, pelo qual uma pessoa, ou uma comunidade, se liga a determinados valores, 

ideais e heróis e excluem outros. 163 

     Nesse sentido, no caráter, coexistem mesmidade e ipseidade, sendo que a primeira forma 

de permanência no tempo oculta a segunda. A pergunta `quem sou eu?' deixa-se substituir 

                                                 
161 SO, p. 142-143; SA, p. 142-143. 
162 Cf. SO, p. 143; SA, p. 143. 
163 Cf. SO, p. 147-148; SA, p. 147-148. 



90 

 

 

 

pela pergunta ‘o que sou eu?’ A manutenção de si na fidelidade à palavra dada é a figura 

emblemática da ipseidade, forma de permanência de identidade diametralmente oposta ao 

caráter. Dessa forma, “a palavra mantida afirma uma manutenção de si que não se deixa 

inscrever, como o caráter na dimensão de alguma coisa em geral, mas unicamente naquela 

do quem?”. 164 A ipseidade revela uma forma dinâmica de permanência no tempo, resultante 

de um comprometimento ético, no qual o indivíduo atesta a si a suas ações, os seus valores e 

os seus princípios. A ipseidade refere-se ao ‘quem’ singular, único e diferente de todos os 

outros.165  

1. Identidade pessoal  

     Locke introduz a noção de identidade de uma coisa consigo mesma ao longo do tempo.  

A memória e a identidade formam uma equação que permite a comparação de uma coisa 

consigo mesma ao longo do tempo. Essa comparação conduz à oposição entre identidade e 

diversidade.166 Assim entendida, a noção de identidade parece aproximar-se do pólo da 

mesmidade, em virtude da comparação e da procura do idêntico. A memória permite-nos 

avaliar os traços que nos caracterizam e identificam em momentos diferentes da nossa vida. 

A concepção da identidade também se aproxima do pólo da ipseidade, em função da atestação 

                                                 
164 SO, p. 148; SA, p. 148. (Grifo do autor). 
165 O ponto de partida do desenvolvimento da noção de ipseidade deve-se procurar na natureza da questão à 

qual o si-próprio constitui uma resposta, ou um leque de respostas. Essa questão é a questão quem, distinta da 

questão o quê. É a questão que colocamos de preferência no domínio da ação: procurando o agente, o autor da 

ação, perguntamos: quem fez isto ou aquilo? Chamamos adscrição o assinalar de um agente a uma ação. Através 

disso, atestamos que a ação é a posse daquele que a pratica, que é sua, que lhe pertence propriamente. Sobre 

este ato ainda neutro do ponto de vista moral enraíza-se o ato de imputação que reveste uma significação 

explicitamente moral, no sentido em que ela implica acusação, desculpa ou absolvição, censura ou louvor, em 

suma, estimação segundo o «bom» ou o «justo». Dir-se-á: porquê este vocabulário desajeitado do si-próprio em 

vez do eu? Simplesmente porque a adscrição pode ser enunciada em todas as pessoas gramaticais: na primeira 

pessoa na confissão, na aceitação da responsabilidade (eis-me), – na segunda pessoa na advertência, no 

conselho, na ordem (tu não matarás), – na terceira pessoa na narrativa, o qual vai precisamente ocupar-nos em 

breve (ele diz, ela pensa, etc.) O termo si-próprio, ipseidade, cobre o leque aberto pela adscrição no plano dos 

pronomes pessoais e de todos os termos gramaticais que dependem dele: adjetivos e pronomes possessivos 

(meu, o meu - teu, o teu, - seu, sua, o seu, a sua, etc.), advérbios de tempo e de lugar (agora, aqui, etc.). 
166 Cf. SO, p. 151; SA, p. 150. 



91 

 

 

 

desses traços permanentes a um ‘quem’, irredutível a um ‘o quê?’. Os traços que nos 

caracterizam ao longo do tempo e que permitem responder à questão ‘o que sou eu?’ referem-

se sempre a alguém que é irredutível a um conjunto de predicados. Alguém que vive, que 

habita um corpo e que tem uma história.  

     Locke introduz ainda o critério de identidade psíquica ao qual poderíamos opor o critério 

de identidade corporal. Os critérios de identidade são introduzidos como referências que 

ajudam a resolver alguns problemas levantados à identidade pessoal pelos denominados 

casos paradoxais (puzzling cases). O exemplo referido em Soi-même comme un autre é o da 

memória de um príncipe que é transportada para o corpo de um sapateiro remendão. Qual é 

a identidade deste novo ente, sapateiro ou príncipe? Se adotarmos como Locke o critério 

psíquico de identidade, somos levados a concluir que a memória fez do novo ente um 

príncipe.167  

     Com Hume inicia-se a era da dúvida e da suspeita. Segundo Hume, a identidade 

corresponde a uma impressão de unidade invariável. Dessa forma, “a idéia de uma identidade 

pessoal é uma ilusão, tendo em vista que no exame do seu interior só encontra uma 

diversidade de experiências e nenhuma impressão invariável relativa à idéia de um si”.168 

Quer dizer, quem no seu interior só encontre uma diversidade de experiências e nenhuma 

impressão invariável relativa à idéia de si, é levado a concluir que o si é uma ilusão. Hume 

considera que é através da faculdade da imaginação que restituímos unidade às impressões 

interiores, exigidas pela identidade, e através da crença que elevamos o déficit de mesmidade 

que resulta do processo de comparação das várias impressões.  

                                                 
167 Cf. SO, p. 152; SA, p. 152. 
168 PIVA, Edgar Antonio. A questão do Sujeito em Paul Ricoeur. Síntese, V. 26, n. 85, maio/ago. 1996, p. 221. 



92 

 

 

 

     Ricoeur questiona se Hume não estaria procurando um si irredutível ao mesmo ao longo 

do tempo. Pois nos casos em que não subsiste uma impressão invariável e permanente. É 

ainda possível perguntar quem é esse ser que se interroga sobre a sua unidade, sobre a sua 

identidade. Levanta-se assim a questão de saber qual a validade dos critérios de identidade. 

Qual o fundamento desses critérios? A questão é saber se é possível submeter a mesmidade 

e a ipseidade a provas de verdade. No caso da mesmidade, em virtude da comparação que é 

levada a cabo entre duas ocorrências, o critério é aceitável, na medida em que serve de 

referência a essa mesma comparação. Mas será a resposta à pergunta ‘quem sou eu?’ passível 

de uma prova de verdade? É neste estado da reflexão que Ricoeur convoca ao debate acerca 

da identidade nas obras Reasons and persons e Personal identity de Derek Parfit. 169  

     Segundo Ricoeur, as posições de Parfit sobre a identidade edificam-se sobre a renúncia 

explícita a qualquer distinção entre ipseidade e mesmidade. Dessa forma, “suas teses criticam 

as crenças de bases subjacentes à reivindicação da identidade pessoal”.170 Ricoeur questiona 

se, tal como Hume, Parfit, ao procurar um estatuto firme de identidade, baseada na 

mesmidade, não estava destinado a pressupor um si que não procurava.A originalidade de 

Parfit “consiste em criticar a crença num princípio de identidade pessoal a partir de casos 

paradoxais (puzzling cases) que fazem aparecer seu caráter ilusório”.171 Quer dizer, o recurso 

a alguns casos paradoxais sobre a identidade, revelados pelos puzzling cases, levam a 

                                                 
169 O livro de Derek Parfit, Reasons and Persons, de 1984, é considerado desde a sua publicação um marco 

incontornável na filosofia. São vários os problemas teóricos que a sua obra definitivamente colocou na agenda 

dos filósofos. A ordem de surgimento dos temas em Reasons and Persons se divide basicamente numa discussão 

de: 1. teorias da racionalidade, 2. teorias da identidade pessoal, 3. conclusões sobre como deveria ser a ética, 

levando em conta as teorias da racionalidade e da identidade pessoal antes discutidas. O ponto central das 

conclusões de Parfit é que a ética deveria ser mais impessoal. Os textos citados são PARFIT, D. Personal 

identity, seção V, Berkley, Los Angeles, Londres, University of Califórnia Press, 1975, p. 199-223. E também 

PARFIT, D. Reasons and Persons, Oxford University Press, 1986. 
170 PIVA, Edgar Antonio. A questão do Sujeito em Paul Ricoeur. Síntese, V. 26, n. 85, maio/ago. 1996, p. 219. 
171 DARTIGUES, André. Paul Ricoeur e a questão da identidade narrativa. In: CESAR, Constança Marcondes 

(Org.) Paul Ricoeur. Ensaios. São Paulo: Paulus, 1998, p. 10. 



93 

 

 

 

concluir que a questão da identidade é uma questão vazia, uma vez que, em alguns casos, a 

identidade de um sujeito é indeterminada. 172 

     A questão da identidade pessoal não é fundamental para que o sujeito se constitua como 

sujeito ético. As posições de Parfit assemelham-se às posições budistas que apelam à 

dissolução da identidade em prol da disponibilidade e da abertura ao outro. O autor chega a 

afirmar que a identidade pessoal não é o que importa. Essa tese se assenta no fato de não 

distinguir mesmidade de ipseidade. Mesmo nos casos paradoxais mais perturbadores, que 

tornam impossível a identificação e a reidentificação de uma pessoa como sendo a mesma, a 

pergunta sobre quem é o sujeito que se interroga e que procura a sua unidade mantém-se 

pertinente. É importante perguntar quem é esse sujeito a quem a identidade pessoal não é o 

que importa. Parfit defende que é mais importante direcionar a atenção para as experiências 

em si mesmas do que para a procura de uma unidade da uma vida. A identidade deve 

constituir uma obra de arte mais do que uma reivindicação de independência.173 Mas partir 

do princípio de que a minha identidade pessoal não é o que interessa, não implica que a 

identidade do outro também não interesse?  

2. Identidade narrativa  

     O “Si e a Identidade Narrativa” é o título do sexto estudo de O Si mesmo como um outro 

que tem um duplo propósito: por um lado, visa levar até ao mais elevado grau a dialética da 

mesmidade e da ipseidade; por outro, pretende explorar as funções de mediação que a teoria 

narrativa exerce entre a teoria da ação e a teoria moral.174 A dialética entre mesmidade e 

ipseidade é a dialética de duas formas distintas de permanência de uma identidade no tempo. 

                                                 
172 Cf. SO, p. 162; SA, p. 162. 
173 Cf. SO, p. 162-166; SA, p. 162-166. 
174 Cf. SO, p. 167; SA, p. 167 



94 

 

 

 

Os problemas colocados à identidade pessoal, no seio dos casos paradoxais de ficção 

científica, provocam alguns embaraços à identidade considerada unicamente como 

mesmidade, como perpetuação de um núcleo estável de disposições, através do qual, 

identificamos uma pessoa como sendo a mesma ao longo do tempo.  

     A maior contribuição da identidade narrativa para a constituição do si é a mediação que 

opera na dialética entre mesmidade e ipseidade. A teoria narrativa procura a identidade ao 

longo da história de uma vida, nas conexões que ligam os acontecimentos decorrentes no 

tempo e que fazem da história uma unidade de sentido. Com “a identidade em questão torna-

se mais evidente com a distinção dos termos latinos idem e ipse. A identidade narrativa não 

constitui a identidade inflexível e estática das coisas, do mesmo (idem), mas deve ser tomada 

no sentido de si próprio, da si-mesmidade ou permanência de si (ipse).” 175 

     Com efeito, a identidade narrativa é o equivalente da identidade de um personagem, que 

se constrói em articulação com a unidade temporal da história narrada. Por sua vez, a unidade 

temporal da história resulta de uma síntese do heterogêneo, uma concordância discordante 

através da qual os vários acontecimentos e peripécias são integrados no encadeamento da 

intriga, de forma a produzir uma unidade de sentido revelada no seu final. Os acontecimentos 

narrativos tornam-se fonte de discordância quando surgem e fonte de concordância no que 

fazem avançar a história. Nesse sentido, os acontecimentos, pelo fato de fazerem parte do 

movimento configurador de uma narrativa, perdem a sua neutralidade impessoal. Deixam de 

ser descritos como entidades independentes dos seus agentes e dos contextos das suas 

ocorrências, como sugeria a ontologia do acontecimento impessoal defendida por Davidson. 

                                                 
175 BLAMEY, Kathleen. Do ego ao si: um intinerário filosófico. In: HAHN E, Lewis. A filosofia de Paul 

Ricoeur.16 Ensaios Críticos e Respostas de Paul Ricoeur aos Seus críticos. Lisboa: Instituto Piaget, 1995, cap. 

4, p. 123. 



95 

 

 

 

É esse estatuto do acontecimento que distingue o modelo narrativo de todos os restantes 

modelos de conexão. 176 

     O encadeamento da intriga tem o poder de transformar as ocorrências, aparentemente, 

aleatórias e ocasionais dos acontecimentos, numa espécie de necessidade retrospectiva, que 

participa, simultaneamente, na construção da unidade da intriga e na construção da identidade 

dos personagens.  

 Nem a definição da pessoa na perspectiva da referência identificante, nem a do 

agente no quadro da semântica da ação, todavia reputa para enriquecer a primeira 

abordagem, levaram em conta o fato de que a pessoa da qual se fala, o agente do 

qual depende a ação têm uma história, são a sua própria história. 177 

     Esta estreita relação entre a intriga, os acontecimentos e os personagens possibilitam que 

a narrativa supere, de algum modo, as aporias da adscrição. Ao narrador é dada a 

possibilidade de decidir o que conta como ação, delimitar o princípio e o fim das cadeias de 

ações, denominadas práticas, decidir quais as responsabilidades a imputar a cada um dos 

agentes e desenvolver uma unidade de sentido que reúna todos esses processos através de um 

ato configurador. A narrativa constitui-se assim um ‘laboratório’ onde podem ser 

experimentadas múltiplas formas de agir, subordinando a cada uma delas uma série de 

conseqüências e implicações éticas. Dessa forma, a narrativa tem, pois, “a despeito das 

dificuldades de se achar um substrato identificativo, a virtude de manifestar a identidade 

pessoal”.178 A pessoa deixa de ser considerada uma entidade distinta das suas experiências, 

                                                 
176 Cf. SO, p. 169; SA, p. 169. 
177 SO, p. 138; SA, p. 137.  
178 DARTIGUES, André. Paul Ricoeur e a questão da identidade narrativa. In: CESAR, Constança Marcondes 

(Org.) Paul Ricoeur.Ensaios. São Paulo: Paulus, 1998, p. 11. 



96 

 

 

 

um mero portador dos acontecimentos. A sua identidade é solidária da história narrada. É a 

identidade da história que faz a identidade do personagem, em que,  

 O ato de compreender e tornar inteligível – a narrativa – não constitui uma 

espécie de drama sem objetivo, infundado e à deriva (um “tabuleiro de xadrez 

sem fundo”), como alguns pós-estruturalistas sustentariam, mas encontra-se ele 

próprio enraizado na experiência, na temporalidade da existência, que é o que 

acaba por ser expresso e sobressai nas histórias que construímos acerca do que 

fazemos. 179  

 

     Nesse sentido, Claude Bremond180 introduz a noção de processo, eventual, em ato, ou 

acabado, desencadeado pelos personagens da narrativa. É a idéia de processo que dá sentido 

às ações desencadeadas pelos agentes, consideradas como manifestações de uma identidade 

dinâmica e em constante construção ao longo da história. A identidade narrativa é uma síntese 

do heterogêneo que concilia diversidade e identidade. A identidade dos personagens deixa 

de se caracterizar por uma permanência do mesmo ao longo da história para se tornar um 

processo dinâmico, que acompanha o desencadear da intriga. É a dialética do personagem, 

essa concordância discordante, que se vai inscrever no intervalo entre os dois pólos da 

permanência no tempo: mesmidade e ipseidade. A identidade narrativa inclui assim uma 

dimensão ética, baseada nas decisões que os personagens tomam em face dos acontecimentos 

inesperados com os quais se deparam. 

     “Em qual sentido, portanto, -se pergunta Ricoeur- é legítimo ver na teoria da intriga e do 

personagem uma transição significativa entre ascrição da ação a um agente que pode e a sua 

                                                 
179 MADISON, Gary Brant. Ricoeur e a hermenêutica do sujeito In: HAHN E, Lewis. A filosofia de Paul 

Ricoeur.16 Ensaios Críticos e Respostas de Paul Ricoeur aos Seus críticos. Lisboa: Instituto Piaget, 1995, cap. 

2, p. 56. 
180 Claude Bremond ao definir narrativa, acrescentará a sucessão e a integração como essenciais para a 

narratividade.Toda narrativa consiste em um discurso integrando uma sucessão de acontecimento de interesse 

humano na unidade de uma mesma ação. Onde não há integração na unidade de uma ação, não há narrativa, 

mas somente cronologia, enunciação de uma sucessão de fatos não relacionados. 



97 

 

 

 

imputação a um agente que deve?”181 Essa questão tem duas vertentes: por um lado é 

necessário compreender em que medida a conexão operada pela narrativa entre intriga e 

personagens exige uma extensão considerável do campo prático, para que a ação narrada seja 

equiparada à ação descrita; por outro lado, é necessário compreender de que forma a narrativa 

pode servir de apoio à interrogação ética.  

     A teoria narrativa propõe-se refletir sobre cadeias mais complexas de ações do que a teoria 

da ação, pelo que a extensão ao nível das práticas exige uma revisão da noção de ação, que 

se enquadre numa ontologia diferente da ontologia do acontecimento impessoal, proposta por 

Davidson. As práticas caracterizam-se pelo encadeamento de um conjunto de ações mais 

simples, que lhe estão subordinadas. Esta relação de subordinação depende do sentido 

estatuído por uma regra constitutiva da própria prática. Tomemos o exemplo da prática 

referida em Soi-même comme un autre: o jogo de xadrez. Podemos identificar várias ações 

ligadas ao jogo, tal como mover um peão. Este gesto torna-se significativo porque existe uma 

regra constitutiva à prática do xadrez que determina que esse gesto conta como uma jogada. 

182 

     A Teoria dos Atos de Discurso também se serve da noção de regra constitutiva. A força 

dos atos ilocutórios depende da regra que estatui o sentido de determinados verbos e 

expressões. O ato de prometer retira a sua força ilocutória da regra que diz que prometer é 

obrigar-se a fazer alguma coisa que se diz que se fará. Para além da sua função significante, 

a idéia de regra constitutiva reforça o caráter de interação da maioria das práticas. De alguma 

maneira, os significados estatuídos pelas regras não dependem do agente que desencadeia a 

ação. Eles estão, de alguma forma, institucionalizados. Dependem de uma dinâmica entre 

                                                 
181 SO, p. 180; SA, p. 180. 
182 Cf. SO, p. 183; SA, p. 183. 



98 

 

 

 

inovação e tradição, da qual o agente participa pelo fato de recorrer inevitavelmente ao 

horizonte de sentido das práticas, que constantemente atualiza e inova. É a pré-compreensão 

desse horizonte de sentido que nos permite encadear várias ações com a intenção de atingir 

um fim. Nessa medida, a organização das práticas comporta um elemento narrativo, pré-

figurativo, que nos permite antecipar o efeito provocado por algumas das nossas ações. 

Podemos antecipar as ações que são necessárias desencadear na realização de uma prática.  

     Mas o projeto da identidade narrativa pressupõe que o campo narrativo esteja capacitado 

para se estender do nível das práticas ao projeto global de uma existência, entendido como o 

conjunto dos ideais diretores da vida de cada um. Entre ambos os níveis da práxis situam-se 

os planos de vida, mais ou menos flexíveis, dependentes do equilíbrio que se estabelece entre 

as práticas que estes implicam e os planos globais de uma existência.  

 O campo prático aparece assim submetido a um duplo princípio de 

determinação que o aproxima da compreensão hermenêutica de um texto pela 

troca entre o todo e a parte. Nada é mais propício à configuração narrativa do 

que esse jogo de dupla determinação. 183 

     A história de uma vida desenrola-se num duplo movimento: um movimento descendente, 

que parte dos ideais diretores do projeto global de existência - ideais e valores com os quais 

nos identificamos - e que subordina os planos de vida a adotar e, conseqüentemente, as 

práticas que estes implicam; e um movimento ascendente, que parte dos planos de vida, 

considerados na sua unidade, em direção a novos valores e ideais diretores.  

     Para Ricoeur, a unidade narrativa de uma vida é capaz de integrar as mediações que se 

estabelecem entre os vários níveis da práxis, tem como função servir de apoio a uma 

                                                 
183 SO, p. 187; SA, p. 187. 



99 

 

 

 

perspectiva ética de vida boa.184 É a capacidade de configuração de uma unidade e de reunião 

de uma vida que a narrativa oferece à interrogação ética. Contudo, Ricoeur considera que as 

narrativas de ficção assumem um papel tão ou mais importante para a compreensão narrativa 

de uma vida, do que as narrativas historiográficas e biográficas. Mas em que medida é que a 

literatura de ficção suscita um questionamento do ̀ si-mesmo' na vida real? Para compreender 

que a literatura de ficção possa suscitar um questionamento do ‘si-mesmo’ na vida real é 

necessário compreender a dialética inerente à leitura, a dialética entre distanciação e 

apropriação.  

     A dialética entre distanciação e apropriação liga-se ao que Hans Georg Gadamer chamou 

‘fusão de horizontes’. Se por um lado é necessário conquistar uma certa distanciação face ao 

objeto que pretendemos estudar, o que constitui um requisito epistemológico do paradigma 

científico, por outro lado, esse distanciamento torna-se problemático na medida em que 

subverte a nossa condição ontológica de pertença a um horizonte histórico-cultural. Nesse 

sentido, a fusão de horizontes é a fusão do horizonte do mundo do leitor com o horizonte do 

mundo do autor. Essa idéia de fusão implica que a interpretação se afaste da tentativa de 

apropriação da intenção psicológica do autor. O que o leitor interpreta e se apropria é o 

mundo que a obra projeta e que está objetivada na sua estrutura, no seu sentido. O que só é 

possível uma vez que a obra se autonomiza das condições sócio-psicológicas da sua produção 

pela escrita. O sentido da obra resiste ao acontecimento da sua produção e objetiva-se na 

estrutura do texto. Assim, o destinatário de um texto abre-se a um universo infinito de 

leitores.  

                                                 
184 Cf. SO, p. 187-188; SA, p. 187-188. 



100 

 

 

 

     O momento da apropriação consiste na atualização do sentido de um texto por parte do 

leitor, que se torna assim uma espécie de co-autor. Contudo, o momento da apropriação, pelo 

“qual torno meu o que antes era alheio” não consiste na projeção do leitor na obra. Existe um 

projeto de mundo inscrito na obra, revelado pelas suas referências não ostensivas, que o leitor 

compreende ao se deixar seguir pelos sentidos possíveis do texto, sem querer impor-se a ele, 

sem querer instrumentalizar o que na obra é dito. A apropriação pressupõe que a compreensão 

do sentido do texto seja contemporânea da extensão da compreensão de si. “Nesta 

autocompreensão, eu oporia o Si mesmo, que parte da compreensão do texto, ao ego, que 

pretende precedê-lo. É o texto, com o seu poder universal de desvelamento de um mundo que 

fornece um si mesmo ao ego.” 185 

     Mas que referência real pode ser desvelada pela narrativa ficcional? Não é essa referência 

extralingüística a condição para que a ficção possa expandir-se do campo lingüístico que lhe 

é próprio para a esfera prática? É a faculdade da imaginação que possibilita a transição da 

esfera teórica à esfera prática. Por imaginação entenda-se reestruturação de campos 

semânticos, ou segundo a expressão de Wittgenstein, “ver como”. A narrativa desenvolve o 

seu mundo, que Ricoeur chama “o mundo do texto”, que liberto da referência ostensiva e 

descritiva tem o poder de `apontar' para dimensões do nosso ser que não se deixam dizer de 

modo descritivo. Esta outra realidade é, muitas vezes, revelada pelas expressões metafóricas 

e simbólicas, caracterizadas por um “ver como”.  

     O poder referencial e cognitivo da narrativa de ficção reside no fato de que a função 

metafórica instaura uma inovação semântica, uma nova relação de sentido entre coisas que 

anteriormente estavam desligadas. É a faculdade de imaginação que permite ao autor ``ver 

                                                 
185 TI, p. 138.  



101 

 

 

 

como'' e ao leitor suspender o seu saber sedimentado e apropriar-se desse novo projeto de 

conhecer e de se conhecer.  O mundo do texto, estruturado e configurado pela narrativa visa 

reconfigurar o mundo da ação e projetar um novo mundo para o homem. “O que se deve, de 

fato, interpretar num texto é uma proposta de mundo, de um mundo tal que eu possa habitar 

e nele projetar um dos meus possíveis mais próprios.” 186  

     Ao longo de uma narrativa, as ações dos personagens no mundo são alvo de avaliações e 

de deliberações que conduzem à escolha de determinado plano de ação em detrimento de 

outro. Essas escolhas são objetos de considerações éticas, alvos de elogios ou de censuras. 

As funções estéticas próprias da literatura não eclipsam as suas determinações éticas, pelo 

que o julgamento moral das ações e dos personagens se submete, também ele, às variações 

imaginativas da estrutura da narrativa. Desse modo, o mundo do texto serve de apoio a 

avaliações éticas do próprio leitor e contribui para o enriquecimento da sua maneira de pensar 

e de sentir no mundo da ação. A identidade narrativa faz a ponte entre as disposições 

adquiridas e as `identificações com' sedimentadas, identificadas com a mesmidade do caráter 

e a manutenção ética do si, identificada com a ipseidade.  

     Mas o que sucede à dimensão ética da identidade narrativa quando a identidade de um 

personagem - sujeito parece indeterminada? Nos casos em que parece impossível identificar 

os traços distintivos da identidade de um sujeito, estará a resposta à pergunta “quem sou eu?” 

destinada a um nada absoluto, que inviabilizaria qualquer suporte à interrogação ética? Não 

é sempre possível responder um si, encarnado, vivo, que se procura e que é capaz de se manter 

fiel à palavra dada? É neste ponto que a dimensão ética atravessa a dialética da mesmidade e 

da ipseidade. A construção da ipseidade sobre a perpetuação irrefletida e inflexível das 

                                                 
186 RICOEUR, P. Do Texto à Ação. Trad. port. A Cartaxo e M. J. Sarabando. Porto: Rés Editora, 1989, p. 122. 



102 

 

 

 

`identificações com' e das disposições sedimentadas levanta ambigüidades no plano ético. 

“Numa filosofia da ipseidade como é a nossa, devemos poder dizer: a posse não é o que 

importa”.187 Ousamos dizer que somos mais do que aquilo que pensamos. E é bom, em 

sentido ético, sermos mais do que as idéias que pensamos serem as nossas, sermos mais do 

que os ideais que defendemos, os princípios que nos identificam. Há-se que ousar ir sendo, 

sem medo de perder essa `identidade fortaleza' que dá a ilusão de segurança. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
187 SO, p. 198; SA, p. 198. 



103 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO IV – ÉTICA E ONTOLOGIA DO SI 

 

     Neste capítulo trataremos: do sétimo, do oitavo, do nono e do décimo estudo do Soi-même 

comme un autre. Ricoeur centra a sua investigação nas dimensões da ética-moral da 

constituição da ipseidade e nas suas implicações ontológicas. Nos três primeiros estudos, o 

agente está ligado à sua ação e é responsável pelas conseqüências futuras que dela derivem. 

Depois de Ricoeur passar pelos planos da linguagem, da ação e da narração, seu próximo 

passo é dado no plano ético. Ele busca fazer o si, falante, agente e personagem de uma 

narrativa, imputar-se moralmente responsável por seus próprios atos. 188  

     Ricoeur recorre à teleologia aristotélica e à deontologia da moral kantiana, e propõe, em 

sua “pequena ética”, a distinção entre ética e moral: “O termo ‘ética’ para a perspectiva de 

uma vida concluída e ‘moral’ para a articulação dessa perspectiva em normas caracterizadas 

tanto pela pretensão à universalidade como por um efeito de coação”.189 E estabelece: 

 (1) o primado da ética sobre a moral; 2) a necessidade de a intenção ética passar 

pelo crivo da norma; 3) a legitimidade de um recurso da norma conduz a 

                                                 
188 Cf. RICOEUR, P. Hegel et Husserl sur l’intersubjectivité. In: La Sémantique de l’action. Ed. do CNRS, 

1977. Da intersubjetividade em Hegel et Husserl. In: Do texto à ação. O.c., p.295. Quando afirma que o homem 

é seu semelhante,  mesmo quando não está próximo, sobretudo quando está distante.  
189 SO, p. 200; SA, p. 200.  



104 

 

 

 

impasses práticos, que lembrem (...) as diversas situações aporéticas às quais a 

nossa meditação sobre a ipseidade teve de fazer frente. 190 

     Ricoeur estabeleceu uma relação com a ética envolvendo a moral: a ética designando 

simultaneamente uma intenção, sem a qual a moral não teria significado, levando à estima 

de si mesmo e a moral ao respeito. É o primado da ética sobre a moral. A ética se funda no 

desejo de uma vida boa e feliz, no comprimento da obrigação moral. É a “pulsão ética” que 

se afirma no sujeito com seu “poder-fazer”, buscando o bem e a estima para si mesmo e, 

principalmente, para outrem. 

     No décimo estudo do Soi-même comme un autre, Ricoeur procura buscar a dimensão 

ontológica, o recurso à análise fenomenológica das várias formas do agir do sujeito 

fragmentado (falar, fazer, narrar, imputar), tal como são apresentadas nos capítulos 

anteriores.  A analogia entre ser e agir resulta da ênfase dada a uma das possibilidades do ser 

dizer-se, neste caso, como ato e potência (energéia - dynamis). O autor considera que a 

vantagem de reapropriação do ser como ato e potência encontra na hermenêutica do si uma 

justificação a posteriori, ao permitir uma articulação entre as quatro formas de agir e os 

princípios mais elevados da especulação filosófica. A partir da consideração do ser como ato 

e potência, é possível prosseguir a análise das múltiplas formas do agir humano, que são, 

enquanto ações, formas do ser dizer-se. A hermenêutica do si não possui a ambição 

autofundadora do cogito imediato, ela é sempre mediatizada e interpretada, e ocorre através 

da atestação. A atestação é como o testemunho de si próprio recebido de outro. O sujeito é 

entendido como um movimento duplo de um devir consciente e de um devir-eu, que é 

reflexivo.  

                                                 
190 SO, p. 201; SA, p. 200-201. 



105 

 

 

 

     A apreensão do sujeito reflexivo é sempre mediada por signos, símbolos e textos que 

encobrem ou dissimulam o sentido do ser do sujeito que se quer compreender. Há, nisso, a 

negação do sujeito substancial centrado em si próprio. Contrariamente, o si reflexivo 

demanda um conhecimento na terceira pessoa. O outro da terceira pessoa é abertura ou 

direcionamento da compreensão para o aí do ser-aí ou Dasein heideggeriano e do ser que 

existe no modo de compreender o ser. O outro promove a passagem da ontologia da 

compreensão de Heidegger para a ontologia da interpretação de Ricoeur. Isso quer dizer que, 

“a filosofia de Ricoeur é marcada desde o início por uma preocupação ontológica, pela 

pergunta pelo ser, pelo ser do sujeito que pensa, que age, que sente, que vive”. 191 

     A ontologia heideggeriana rompe com os debates de método e promove o compreender 

como um modo de ser, não como modo de conhecer. Dessa forma, Heidegger subordina o 

conhecimento histórico à compreensão ontológica, sendo que o primeiro deriva do segundo. 

Dessa forma, Ricoeur desvia essa compreensão direta pela semântica e pela reflexão, 

submete a compreensão a um círculo da interpretação e inverte a epistemologia da 

interpretação numa ontologia da interpretação. Portanto, a base “ontológica da subjetividade 

prática, o sentido da constituição do ser em sua perspectiva ética, é abertura e lastro de 

possibilidades de ontologias hermenêuticas”.192  

1. Ética 

     O si mesmo implica, ética e moralmente, em uma noção necessária e recíproca com um 

outrem, em instituições justas com normas, leis e interdições. Mas, o termo instituição não 

                                                 
191 PIVA, Edgar Antonio. A questão do Sujeito em Paul Ricoeur. Síntese, V. 26, n. 85, maio/ago. 1996, p. 236. 

Segundo Piva, essa intenção ontológica obedece a uma convicção ontológica, em que o sujeito, antes que sujeito 

de conhecimento, é ato de ser.  Portanto, há uma primazia da existência, do ato de ser sobre o ato reflexivo, isto 

é, sobre a consciência, a representação e o pensar.  
192 RAMOS, Sérgio R.V. O cogito integral em Paul Ricoeur. As heranças filosóficas constitutivas. Recife: 

Depto. de Fil. da UFPE, 2002, p. 127.  (Dissertação de Mestrado).  



106 

 

 

 

deve ser tomado num sentido político nem mesmo jurídico ou moral, mas no sentido de uma 

teleologia reguladora de uma ação cujo melhor exemplo é o das regras constitutivas de um 

jogo de xadrez. 193 Quer dizer, o valor de suas peças não depende do jogador, só a aceitação 

de suas regras. A intenção ética é a que define o movimento originário da pessoa moral. 

Ricoeur  define como orientação da vida boa, vida boa e vida realizada, com e para os outros, 

em instituições justas. Nesse sentido, a “vida boa é a vida plena, a que cumpre, na ação, seu 

fim último”. 194 

    Para articular teleologia e deontologia, Ricoeur parte do pressuposto de que a ética deve 

assumir fundamentalmente as duas dimensões da moral: 1) o bom: orientação de uma vida 

realizada através de ações boas em uma perspectiva teleológica aristotélica, se busca a estima 

de si; 2) o obrigatório: seguir as normas construídas através das exigências da universalidade 

na perspectiva deontológica kantiana, se busca o respeito de si. As teses de articulação 

propostas são: 1) primado da estima de si; 2) necessidade de que essa estima passe pelo crivo 

da norma; 3) necessidade do recurso a estima de si quando a norma conduz a impasses 

práticos.  

     A vida realizada e feliz é profundamente ligada ao desejo anterior a todo imperativo. O 

elemento ético deste desejo pode ser expresso como estima de si, um si mesmo que implica 

as três pessoas gramaticais (o si mesmo não é posição egológica) e uma estima que é 

fundamentalmente estima de nossa capacidade de agir intencionalmente e com iniciativa. A 

estima de si é o primeiro termo do ternário do ethos pessoal, corresponde ao conceito de 

identidade narrativa.195 A vida boa é a idéia de uma finalidade superior  que não para de ser 

                                                 
193 Cf. RICOEUR, P. Approches de la personne. Esprit, 160, n. 3/4, p.115-130, mars/avr. 1990.  
194 CESAR, Constança Marcondes.Ética e Política. In: Paul Ricoeur. Ensaios. São Paulo: Paulus, 1998, p. 42. 
195 Cf. RICOEUR, P. Approches de la personne. Esprit, 160, n. 3/4, p.115-130, mars/avr. 1990. 



107 

 

 

 

interior ao atuar humano, tal como pretendia Aristóteles. Essa indefinição não é o 

desenvolvimento da reflexão ética, e sim a integra com a exigência  de um constante  trabalho  

de interpretação de si mesmo e da ação, que supõe um encaixe das finalidades com a 

deliberação da phronesis.  

     A estima de si deve ter um desenvolvimento dialógico. E este desenvolvimento da 

dimensão dialógica da estima de si é a solicitude, o movimento do si mesmo até o outro que 

responde à interpelação pelo outro de si mesmo, cujo segredo é a reciprocidade entre 

semelhantes insubstituíveis. À estima de si mesmo, “entendida como momento reflexivo do 

desejo da vida boa, a solicitude acrescenta por sua vez, e essencialmente, a da falta, que faz 

com que tenhamos necessidade de amigos”.196 É aqui onde as dinâmicas da amizade e da 

compaixão têm seu lugar, e onde a relação com os outros se converte em uma busca de 

igualdade moral pelas diversas vias de reconhecimento.  

     Estima e solicitude são incompletas sem referência às instituições justas, que permitem 

incluir aos terceiros sem rosto, aos “cada um”, e em perspectiva de duração. Por instituições 

se entendem todas as estruturas do viver juntos, de uma comunidade histórica, irredutíveis às 

relações interpessoais e ligadas à noção de distribuição em sentido amplo (direitos, deveres, 

bens, poderes...), destacando-se assim a dimensão política da ética. O prioritário é o sentido 

da justiça, em conexão estreita com o sentido da injustiça, que logo se formalizará nos 

sistemas jurídicos. O justo como bom (teleologia), antes que o justo como legal 

(deontologia). O problema da justiça se torna um problema ético difícil, porque nenhuma 

sociedade pôde conseguir ou mesmo propor uma distribuição igual, não somente mais uma 

                                                 
196 MONGIM, Olivier. Atestar.Soi-même comme um autre. In: Paul Ricoeur As Fronteiras Da Filosofia. 

Lisboa: Instituto Piaget, 1994, cap. IV, p. 169. 



108 

 

 

 

vez entre os bens e as rendas, mas também entre os cargos e as responsabilidades.197 Nesse 

sentido, a justiça como partilha desigual, que se aplica à idéia distributiva desde Aristóteles, 

em que hoje a obra de Rawls198 oferece o melhor modelo.   

     No caso da estima de si, ao confrontar-se com a norma, a vontade que se reconhece em 

sua relação com a lei (Kant) substitui ao desejo razoável que se reconhece em sua intenção 

(Aristóteles). A pretensão de universalidade como exigência de racionalidade se impõe a 

teleologia interna e o discurso imperativo substitui ao optativo. E como o imperativo sugere 

um exterior que manda, se resolve a intenção colocando no sujeito o poder de mandar 

(vontade autolegisladora, autonomia) e o de obedecer/desobedecer. Aqui a regra de 

universalização funciona como critério, não como fundamento, na ordem do fundamento a 

intenção ética precede a noção de lei moral.  

     Da solicitude se passa à norma pela dessimetria na interação, pela existência da violência. 

A norma é aqui a figura que reveste a solicitude frente á violência. Disso, partem resquícios 

do segundo imperativo kantiano, ao remeter a idéia de pessoa como fim em si, digna de 

respeito (correlato da solicitude), que supõe a formalização da regra de ouro, ao oferecer um 

critério de discernimento entre desejos. O originário segue como o intercâmbio de estimas 

de si ou solicitude. É essa “a alma oculta da proibição. É ela que, em última instância, arma 

nossa indignação, quer dizer, nossa resistência da indignidade infringida ao outro”. 199 

     Quando o sentido da justiça é mediado pela norma, se passa aos princípios de justiça, ao 

justo como legal. É preciso buscar na teoria de Rawls, que a formalização de um sentido da 

justiça, de algum modo, pressupõe a racionalização das convicções consideradas em torno 

                                                 
197 Cf. RICOEUR, P. Approches de la personne. Esprit, 160, n. 3/4, p.115-130, mars/avr. 1990. 
198 Cf. RAWLS, J. Uma Teoria da justiça. São Paulo: Martins Fontes, 1997. 
199 RICOEUR, P. Lectures 1: Autour du politique. Paris, Seuil, 1991. p. 258. 



109 

 

 

 

da justiça. Dessa forma, frente ao teleologísmo utilitarista  que define a justiça como 

maximização do bem para o maior número, se oferece uma solução procedimental à questão 

do justo através de dois princípios deduzidos desde a ficção do contrato, na posição original 

e com o velo da ignorância. 

     A sabedoria prática “ligada ao juízo moral em situação e para que a convicção seja mais 

decisiva que a regra mesma. Esta convicção não é, contudo, arbitrária, na medida em que não 

há passado pela norma”. 200 Kant tende a ignorar a tensão que se pode criar nas situações 

concretas entre respeito e a lei, e respeito e a pessoa, porque só considera o projeto 

ascendente: da ação à máxima e, desta, à regra universal. Mas há um trajeto descendente de 

aplicação da regra em que esta deve acomodar-se à singularidade intransponível de cada 

pessoa, até criar inclusive a exceção. Exceção que não é a do amor próprio e sim a exceção 

em favor do outro. “A sabedoria prática consiste em inventar as condutas que satisfaçam o 

máximo possível à exceção que pede a solicitude transgredindo o mínimo possível da regra”. 

201 A transgressão é a tentativa de re-situar a norma na intenção ética. Mas quando a phronesis 

alcança os problemas de justiça, deve ser pública, deve traduzir-se em debate público. 

     Os parágrafos anteriores colocam em tensão a pretensão universalista própria das regras 

com o reconhecimento das exigências de realização das mesmas em contextos históricos e 

comunitários precisos (colocação dos comunitaristas). Segundo Ricoeur, se há uma “trágica 

da ação” é porque ambas as teses, a universalista e a contextualista devem ser mantidas, ainda 

com mediação da sabedoria prática, que é a que permite ultrapassar a antinomia. A 

justificação da ética, em seu sentido mais pleno, se mostra desse modo através de uma 

“dialética fina” entre convicção, narração e argumentação. 

                                                 
200 RICOEUR, P. Lectures 1: Autour du politique. Paris, Seuil, 1991. p. 265. 
201 SO, p. 314; SA, p. 312. 



110 

 

 

 

     A convicção revela sua força, mas, também, sua fraqueza. Na purificação das convicções,  

um primeiro momento é o hermenêutico. As convicções estão ligadas às tradições que são 

levadas pelo sujeito e estão transmitidas através de narrações que sofreram uma cadeia de 

interpretações purificadoras e iluminadoras. A purificação das convicções se realiza, em 

segundo lugar, através, da argumentação, assim como, lhe entende a ética discursiva. A 

argumentação funciona  como instância transcendente  que permite dizer desde o consenso 

racional sobre a validade do que se submete à discussão, sem ser algo exterior à autonomia 

individual. É por isso a via inigualável de justificação. Mas não se pode esquecer que a 

matéria de seu debate está constituída pelas convicções enraizadas nas tradições. Assim, para 

Ricoeur, a fundamentação não pode pretender-se última, absoluta (é algo que a hermenêutica 

assumirá naturalmente desde sua insistência na finitude da compreensão), e sim suficiente. 

2. Ontologia 

     Ricoeur sai do círculo da problemática do sujeito e objeto para promover a compreensão, 

como um modo de ser que existe ao compreender. A questão ontológica torna-se uma questão 

hermenêutica, na medida em que o sentido do ser, dissimulado ou encoberto por camadas 

existenciais, requer um desenvolvimento de uma primeira compreensão ontológica, de um 

ser antecipadamente lançado (ser-aí ou Dasein) através de uma interpretação.202 Nesse 

sentido, “o sujeito é ferido, fragmentado pela multiplicidade de operações em que se exprime, 

pela fragmentação e dispersão das expressões da vida do sujeito, mas também pela distância 

entre a existência (o ser) e a reflexão”.203  Dessa forma, o conhecimento do si implica uma 

reflexão na qual, vendo-se como um outro por meio da interpretação, o eu apropria o sentido 

tornando-se sujeito. Como conseqüência, a compreensão do sujeito como si coincide com a 

                                                 
202 Cf. SO, p. 347; SA, p. 345. 
203 RICOEUR, P. Lectures 1: Autour du politique. Paris, Seuil, 1991.p. 237.  



111 

 

 

 

interpretação dos termos mediadores. Através dos signos, símbolos e textos o sujeito se 

objetiva como desejo anterior a sua consciência, como vontade que supera o involuntário e 

constrói um destino e um fim último da existência. 

     Dentro do círculo hermenêutico ricoeuriano, a interpretação é definida como “o trabalho 

de pensamento que consiste em decifrar o sentido escondido no sentido aparente, em 

desdobrar os níveis de significação implicados na significação literal”.204 Portanto, existe a 

necessidade de retorno à existência para fundar uma ontologia da interpretação que mostre o 

à priori do ser no mundo, pois “há primeiro que tudo o ser no mundo, depois o compreender, 

depois o interpretar, depois o dizer”. 205 Nessa perspectiva, Ricoeur interroga-se sobre qual é 

o compromisso ontológico da atestação, qual o alcance ontológico da distinção entre 

ipseidade e mesmidade e qual a dialética especifica entre ipseidade e alteridade. Esses são os 

três momentos da investigação ontológica. 

     A noção de atestação permite não só, fugir à oposição do cogito exaltado e do cogito 

humilhado, mas, também, passar de uma abordagem epistêmica a uma abordagem como 

modo da aletheia, colocando-se sob o signo do ser-verdadeiro e do ser-falso.206 Sem o desvio 

analítico, a ontologia não teria encontrado apoio suficiente. Este esforço, permite desviar 

tanto do idealismo cartesiano como do fenomenismo de Hume, que são duas saídas possíveis 

do cogito. A exigência referencial da semântica de Frege, a análise da noção de 

acontecimento por Davidson, os críticos elaborados por Parfit para objetivar a identidade 

pessoal, são alguns argumentos que confirmam o caráter realista desse desvio. Dessa forma, 

a análise é salvaguardada pela crítica que declara que ela só tem um significado lingüístico, 

                                                 
204 CI, p. 36. 
205 ARION, Kellke; SCHÉRER, René. Husserl. Lisboa: Edições 70, 1982, p. 24. 
206 Cf. SO, p. 349; SA, p. 347. 



112 

 

 

 

ou que, não pára de “saltar de um jogo lingüístico para outro”, e as constelações de 

significação remetem para modos de ser. 

     Conseqüentemente, Ricoeur propõe que se distinga o ser verdadeiro, segundo Aristóteles, 

do ser verdadeiro segundo a atestação, que é nesse caso a noção capital. Se a atestação tem 

por contrário a suspeita, ela não se opõe como o ser-verdadeiro ao ser-falso. A suspeita 

freqüenta a atestação, como o “falso testemunho freqüenta o testemunho verdadeiro”. 207 

Mas, uma vez sublinhado o compromisso ontológico da atestação, há-se que procurar o que 

é atestado. A ipseidade atestada é dupla e simultânea, o que a distingue da mesmidade e na 

sua relação dialética com a alteridade. Ao afirmar que a atestação é a segurança de existir no 

modo da ipseidade, Ricoeur convida a tomar-se em consideração uma nova dimensão 

ontológica da hermenêutica do si-mesmo. Na medida em que “o movimento de Soi-même 

comme um autre acentua a unidade do agir humano, é necessário relacionar esta última com 

a meta-categoria do ser, como ato e como poder”.208  

     Enquanto o termo ato é considerado como um sinônimo de agir e de ação, o termo poder 

designa diferentes modos de ser do poder do agente. Em suma, a linguagem do ato e do poder 

não deixou de estar subjacente à fenomenologia hermenêutica do homem ativo. Mas, como 

dar a uma ontologia do ato todo o espaço a que ela tem direito? Essa interrogação, polariza-

se nas relações de uma ontologia do ato com uma ontologia da substância em Aristóteles. A 

argumentação desenvolve-se em dois momentos: primeiro, há-se que sublinhar as 

ambigüidades de uma ontologia da substância e do movimento. Segundo, importa notar que 

a ontologia aristotélica ultrapassa a práxis humana e remete para o fundamento do ser.  

                                                 
207 SO, p. 353; SA, p. 350-351. 
208 MONGIM, Olivier. Atestar. Soi-même comme um autre. In: Paul Ricoeur As Fronteiras Da Filosofia. 

Lisboa: Instituto Piaget, 1994, cap. IV, p. 172. 



113 

 

 

 

     Há uma tentativa de reconstrução da energéia e da dynamis, Ricoeur distingue a sua 

abordagem da formulada por Heidegger em Sein und Zeit209. Aproveita a idéia de que o 

Gewissen significa em primeiro lugar atestação, antes de designar, no plano moral, a 

capacidade de distinguir o bem do mal. Sugerindo, depois, que a junção entre o Dasein e a 

ipseidade se faz pela mediação da noção de preocupação (Sorge), cujo sentido não é esgotado 

por nenhuma explicação de tipo sociológico ou psicológico. Ricoeur pergunta se o agir não 

ocupa no seu esforço um lugar próximo do que Heidegger atribui à Sorge em Sein und Zeit. 

Mas Ricoeur não tarda a considerar Espinosa como um intermediário mais vantajoso que 

Heidegger, para compreender “o fundo efetivo e poderoso sobre o qual se destaca a 

ipseidade”.210     

     Depois de privilegiar, na primeira dialética (a da reflexão e da análise), a dimensão 

ontológica da atestação, na segunda (a relação da ipseidade com a mesmidade) concebe-se o 

ser como ato e como poder. Ricoeur procura logicamente clarificar as bases ontológicas da 

terceira dialética, da ipseidade e da mesmidade.  Nela,  a alteridade não se acrescenta de fora 

à ipseidade, para prevenir a sua deriva solipsista, mas pertence ao conteúdo de sentido e à 

constituição ontológica da ipseidade. É nesse momento, que a dialética do Mesmo e do Outro 

adquire a sua verdadeira dimensão. Com efeito, tanto o mesmo como o Outro são 

fragmentados e estilhaçados. Em primeiro lugar o Mesmo, porque a identidade abraça agora 

uma dupla figura, a do idem e do ipse. Se o Mesmo já está alterado, devido à inflexão da 

hermenêutica do si-mesmo e do seu desdobramento, as formas do Outro no seio do Mesmo 

                                                 
209 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Trad. Márcia de Sá Cavalcante. 6º ed. Petrópolis: Vozes, 1998. Parte II., § 

54-60,  p. 52-92. 
210 SO, p. 368; SA, p. 365. 



114 

 

 

 

e as figuras da alteridade no seio da ipseidade, multiplicam-se, e no momento que as figuras 

fenomenológicas da passividade representam a vertente fenomenológica da alteridade. 

     Nessa perspectiva, são tidas em conta três experiências da passividade: a experiência 

corporal, a da carne; depois, a experiência da relação entre si mesmo e o estranho (o outro 

além de si, que intervém no seio da intersubjetividade); e, finalmente, a da relação de si 

consigo mesmo, isto é, a passividade da consciência. Ricoeur coloca a consciência como 

alteridade do próprio corpo e à de outrem. Ele sublinha a extraordinária complexidade e a 

densidade relacional da meta-categoria de alteridade. Em contrapartida, a consciência projeta 

posteriormente sobre todas as experiências de passividade colocadas antes dela a sua força 

de atestação. A figura da consciência é, pois, inseparável da reflexão sobre a atestação 

arquitetada em Soi-même comme um autre. Se a atestação ontológica é indissociável da 

consciência como atestação, a ética não é um “para lá” do ser, não é estranha à ontologia. 

     A noção de atestação é o resultado da recusa de uma abordagem do cogito. Intervém no 

fim do confronto entre Descartes e Nietzsche e é, sucessivamente, enriquecida graças ao 

confronto de três pensamentos que desempenham e continuam a desempenhar um papel 

decisivo ao longo de todo o percurso de Ricoeur: Jean Nabert, a figura central da tradição 

reflexiva com a qual Ricoeur não cessa de se cruzar; Heidegger, que é o interlocutor 

privilegiado da reflexão hermenêutica; Emmanuel Lévinas, o pensador constantemente 

saudado nos últimos textos de Ricoeur. Esses três pensadores são motivos de um confronto 

essencial que ocupa as últimas paginas de o Soi-même comme un autre. Essa tripla discussão 

é duplamente tópica: por um lado, ela permite aprofundar o conceito de atestação, graças a 

uma interrogação sobre os dois temas da Elevação (relação vertical com a Transcendência, 

com um Outro) e da Exterioridade (relação horizontal com o outro e com os outros), últimos 

anéis da cadeia semântica que organiza o discurso destes três autores. A elevação é 



115 

 

 

 

significada, em Heidegger, pelo Gewissen, em Nabert pela afirmação originária, em Lévinas 

pela gloria do infinito. Quanto à Exterioridade, é expressa pela noção de estranheza do sentir-

se estrangeiro em Sein und Zeit, pela mediação de outras consciências que testemunham 

absolutamente o absoluto em Nabert, pela chamada do outro à responsabilidade do si  em 

Lévinas.  

     Esse debate permite a Ricoeur situar-se ao mesmo tempo frente a uma ética sem ontologia 

(Lévinas), a uma ontologia sem ética (Heidegger), e à filosofia reflexiva representada por 

Nabert. O que o leva a privilegiar e a seguir um percurso destinado a mostrar que de 

Heidegger a Nabert e a Lévinas, a variação da superioridade cresce com a variação da 

exterioridade. Ao término dessa conversa triangular com a ética de Lévinas, filosofia 

reflexiva de Nabert e ontologia Heidegger, Ricoeur coloca sua própria posição ao insistir no 

desdobramento da dialética da identidade e da ipseidade pela da ipseidade e da alteridade, no 

quadro de uma interrogação sobre a consciência moral. Entre uma ética sem ontologia e uma 

reflexão, Ricoeur expõe uma hermenêutica do si-mesmo que extravasa o quadro de uma 

filosofia reflexiva.  

     Essa conversa crítica leva Ricoeur a colocar-se, no fim de Soi-même comme un autre, 

frente a Heidegger e a Lévinas: num duplo movimento, ele liga, de fato, a atestação a 

injunção, o que o conduz a retomar a reflexão sobre o Gewissen com vista a favorecer um 

desdobramento da ontologia. Segundo Ricoeur, 

se a injunção pelo outro não é solidária da atestação de si, ela perde o seu caráter 

de injunção, por falta da existência de um ser-imposto que a enfrente à maneira 

de um fiador. Se eliminarmos essa dimensão de auto-afetação, remetemos à 

última instância a meta-categoria da consciência supérflua; a do outro é 

suficiente para a tarefa. A M. Heidegger objetava que a atestação é 

originariamente injunção, sob pena de a atestação perder toda o significação ética 



116 

 

 

 

ou moral. A E. Lévinas objetarei que a injunção é originalmente atestação, sob 

pena de a injunção não ser recebida e o si não ser afetado sobre o modo do ser-

imposto.211   

 

     A hermenêutica do si-mesmo “exige que se leve em conta a dupla figura do testemunho 

evocada pela atestação em Heidegger e pela injunção da ética de Lévinas”.212 E não é por 

acaso que esse entrecruzamento da atestação e da injunção culmina na constatação de que 

deve ser reconhecida, na sua especificidade irredutível, a modalidade de alteridade 

correspondente ao plano dos grandes gêneros e à passividade da consciência no plano 

fenomenológico. Mais uma vez, Ricoeur recusa-se a dissociar a ontologia da fenomenologia. 

No fim de Soi-même comme un autre, “a atestação não é dissociável da injunção, é a 

Elevação da Exterioridade”. 213 Quer dizer, “a compreensão ontológica do sujeito, sua 

identidade, fica pendente da interpretação hermenêutica”. 214 Portanto, não é possível uma 

hermenêutica única e universal, cada hermenêutica vai descobrir um aspecto da existência 

contingente do sujeito onde a questão “quem?” estará sempre aberta, mas, sem possibilidades 

de conhecer um sujeito absoluto. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
211 SO, p. 413; SA, p. 409. 
212 MONGIM, Olivier. Atestar. Soi-même comme um autre. In: Paul Ricoeur As Fronteiras Da Filosofia. 

Lisboa: Instituto Piaget,  1994, cap. IV, p. 182. 
213 Idem, p. 182. 
214 PIVA, Edgar Antonio. A questão do Sujeito em Paul Ricoeur. Síntese, V. 26, n. 85, maio/ago. 1996, p. 237. 



117 

 

 

 

 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Entre os filósofos do século XX, que retomaram a problemática do sujeito, se  encontra 

Paul Ricoeur. Seu maior mérito foi superar uma ingênua filosofia do sujeito, aceitando 

dialogar e incorporando numerosas contribuições que vinham do estruturalismo, da 

psicanálise e da virada lingüística. Após a virada lingüística, a obra O si-mesmo como um 

outro constitui a sua contribuição principal à filosofia do sujeito de nossa época. Ao mesmo 

tempo em que inaugura uma nova perspectiva no campo da filosofia da subjetividade, leva 

um questionamento ao problema dos fundamentos de seu próprio empreendimento. Sobre 

essa questão, não está interessado na simples retomada de uma tradição filosófica que, desde 

Descartes, postula um fundamento absoluto do cogito, o cogito exaltado, segundo a 

terminologia de O si-mesmo como um outro. Quer saber como salvar o sujeito diante da 

humilhação infligida ao cogito pela suspeita de Nietzsche, com seu anti-cogito, com relação 

à sua pretensão à soberania. 

     Em O si-mesmo como um outro, foge das filosofias do cogito e do anti-cogito, deslocando 

a problemática para um local mais concreto e recorrendo às análises da coesão temporal da 

identidade narrativa. Amplia sua reflexão sobre a identidade que se anuncia nos termos da 

interrogação quem?(Quem fala? Quem age? Quem narra? Quem é o sujeito moral da 

imputação?) sobre o estatuto do si: primeiro sobre o princípio de nexo de um si que se diz o 

mesmo; depois, sobre o outro, na medida que é igualmente um si-mesmo. 

     As análises de nexo do si organizam-se em volta de uma dualidade fundamental entre 

duas formas de permanência temporal do indivíduo, ao mesmo tempo, indissociáveis e 



118 

 

 

 

irredutíveis um ao outro. Trata-se da relação dialética entre a identidade-ipse, concebida no 

que diz respeito a um conjunto de disposições duráveis, que distinguem uma pessoa (são as 

análises do caráter) e a identidade-idem, como fidelidade a si, constituída pela capacidade de 

manter-se através do tempo. Com a ajuda dessa articulação, Ricoeur coloca em prática uma 

nova teoria da identidade pessoal capaz de estabelecer os marcos de uma verdadeira filosofia 

do sujeito. 

     A análise levantada na primeira parte da obra O si-mesmo como um outro, confronta a 

teoria da ação procedente da tradição da filosofia analítica herdeira de Strawson, Austin, 

Searle até Davidson. Apesar da diversidade das posições teóricas dos defensores dessa 

tradição, estas se mostram na maioria das vezes enfraquecidas por uma tendência a confundir 

os problemas relativos à ipseidade do agente com aqueles relacionados com a identidade-

idem. Para essa tradição, o que desaparece aos poucos é a distinção entre ação capaz de atestar 

a medida da autonomia da pessoa diante da suspeita e qualquer outra forma de ação ou de 

acontecimento. Para Ricoeur, a ação que depende da constância da identidade-ipse, 

concebida segundo o modelo de uma fidelidade a si mesmo, que se manifesta na capacidade 

de cumprir uma promessa, distingue-se de toda ação produzida a partir de uma persistência 

das disposições da identidade-idem. Com essa distinção, quer salvar a especificidade da 

constância de si, para a qual a determinação do outro desempenha um papel constitutivo e 

fundamental. 

     Com relação a essa idéia de determinação do outro, na constituição da identidade de si, é 

que se anuncia a seguinte dificuldade: a  manutenção do equilíbrio da dialética entre o outro 

e o si-mesmo.Trata-se de evitar a alternativa entre duas posições extremas: de um lado, a de 

Husserl, para a qual, a insistência no outro, como representação analógica de si, mostra-se 

demasiado radical, para permitir ao outro desenvolver-se como elemento constitutivo da 



119 

 

 

 

identidade de si-mesmo; por outro lado, a de Lévinas, que insiste, exclusivamente, no papel 

do outro, não permite considerar a relação dialética que Ricoeur busca instaurar. 

     A ética do si-mesmo é relacionada com o outro. Ricoeur procura uma relação entre a 

teleologia aristotélica (uma ética da vida boa) e a deontologia kantiana (uma moral da norma). 

A ética do si-mesmo, como um outro, é uma dicotomia que retorna sob outras formas, entre 

a ética teleológica reformulada por Hegel, situada no contexto dos costumes concretos e 

formulações mais recentes, e indicam um renascimento das posições deontológicas. Com 

relação a estas últimas, Ricoeur refere-se, especialmente, ao formalismo contratualista e 

antiteleológico de Rawls. Para Ricoeur, nenhuma das posições é capaz de fundar sozinha 

uma filosofia moral do sujeito. Embora  conceda uma primazia à ética teleológica sobre a 

moral deontológica, ele permanece muito sensível ao perigo de uma ética teleológica que em 

nome das práticas de um grupo particular, de convicções muito exclusivamente marcadas 

pela existência nacional de um povo, tenderia a dispensar um apelo às normas universais. 

Nesse sentido, a ética teleológica e a moral deontológica se exigem reciprocamente. 

     A conclusão geral, em que convergem os diferentes níveis de análise de O si-mesmo como 

um outro, ressalta a relação dialética entre si-mesmo e o outro. Ricoeur interpreta o outro, 

não apenas em termos de alteridade, mas também, como si mesmo. Se nessa dialética o si é 

despojado de seu estatuto de fundamento, deve-se considerar a possibilidade de uma filosofia 

do sujeito, não como evidência uniforme de um cogito, mas, a partir de uma pluralidade de 

contextos. É nesse sentido, que Ricoeur encontra no nível ontológico, o recurso à analise 

fenomenológica das várias formas de agir do sujeito fragmentado (falar, fazer, narrar, 

imputar), tal como são apresentadas nos capítulos anteriores. Trata-se de uma unidade 

analógica entre ser e agir, resultante da ênfase dada a uma das possibilidades do ser dizer-se, 

neste caso, como ato e potência (energéia – dynamis), sem um caráter de fundamento último 



120 

 

 

 

das filosofias imediatas do cogito. A vantagem de reapropriação do ser como ato e potência 

encontra na hermenêutica do si uma justificação a posteriori, ao permitir uma articulação 

entre as quatro formas de agir e os princípios mais elevados da especulação filosófica. A 

partir da consideração do ser como ato e potência é possível prosseguir a análise das múltiplas 

formas do agir humano, que são, enquanto ações, formas do ser dizer-se. 

         Assim, podemos concluir que o sujeito ricoeuriano é composição de sua  hermenêutica 

do si, que é aprofundada pela consideração da dialética entre o mesmo e o outro. O 

desdobramento da problemática do si considera as diversas acepções do verbo agir. Através 

da pergunta quem?, encontramos a forma interrogativa de toda problemática da resposta “si”, 

que corresponde a quatro maneiras de interrogar: Quem fala? Quem age? Quem narra? Quem 

é o sujeito moral da imputação? Dessa maneira, Ricoeur passa pelos planos da linguagem, 

da ação, da narração e da ética-política, possibilitando-lhe identificar um sujeito que tem a 

capacidade de designar-se a si mesmo como locutor, de reconhecer-se como autor de suas 

ações, de identificar-se como personagem de uma narrativa de vida e de se imputar 

moralmente como responsável por seus próprios atos relacionados reciprocamente ao outro, 

respeitando as instituições políticas.  

 

 

 

 

 

 

 



121 

 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRAFICAS 

 

 

Bibliografia primaria: 

 

 

RICOEUR, P.  Soi-même comme un autre. Paris: Seuil, 1990. (O si mesmo como um outro. 

Trad. Lucy Moreira César. Campinas, SP: Papirus, 1991) 

 

Cf. também: 

 

___ ;  DUFRENNE. Karl Jaspers et la philosophie de l’existence. Paris: Seul, 1947. p. 173-

393. 

 

___. Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie do mystère et philosophie du paradoxe. 

Paris: Temps Présent, 1948. 

 

___. Traduction, introduction et commentaire de Ideen I. Paris: Gallimard, 1950. 

 

___. Philosophie de la vonté,I. Le volontaire et l’involuntaire. Paris: Aubier,1950.  

 

___. Philosophie de la vontè. Finitude et Culpabilité. I. L’homme faillible, II. La Symbolique 

du mal. Paris: Aubier,1960.  

 

___. De l’interprétation: essai sur Freud. Paris: Seuil, 1965. Da Interpretação: ensaio sobre 

Freud. Trad. Hilton Japiassu. Rio de Janeiro: Imago, 1977. 

 

___. La question du sujet: le défi de la semiologie. In: Le conflit des interprétations. Essai 

d’herméneutique. Paris: Seuil, 1969. A questão do sujeito: o desafio da semiologia. In: O 

conflito das interpretações, p.199-224. 

 

___. Qu'est-ce qu'une texte?, en Hermeneutik un Dialektik, vol. 2, R. Bubner y K. Cramer 

(eds), Mohr, Tübingen, 1970. Apud. BLEICHER, Josef. Hermenêutica contemporânea. 

Lisboa: edições 70, 1992. p. 317. 

 

___. La métaphore vive. Paris: Seuil, 1975.  

 

___. Temps et récit. Tome I: Paris: Seuil, 1983. Tome II:  Paris: Seuil, 1984. Tome III: Le 

temps raconté. Paris: Seuil, 1985. 

 

___. Teoria da Interpretação. Trad. portuguesa. Lisboa: Ed. 7O, 1987. 

  

___. Indivíduo e identidade pessoal. In:O indivíduo e o poder, Lisboa: Ed. 70, 1987. 

 

___. O Discurso da Ação. Trad. port. A. Morão. Lisboa: Ed. 70, 1988. 

  

 



122 

 

 

 

___. O conflito das interpretações. Porto: Rés Editora, 1988. 

 

___. Da intersubjetividade em Hegel et Husserl. In: Do texto à ação. Trad. port. A Cartaxo e 

M. J. Sarabando, Porto: Rés Editora, 1989. p.279-299. 

 

___. Lectures 1: Autour du politique. Paris, Seuil, 1991. 

 

___. Approches de la personne. Esprit, 160, n. 3/4, p.115-130, mars/avr. 1990. Retomado em 

Lectures 2: La contrée des philosophes. Paris: Seuil, 1992. Abordagens da pessoa. In: 

Leituras 2: A região dos filósofos. O.c., p.162-180. Cfr. também a trad. de Orlando dos Reis 

na Revista Filosófica Brasileira (UFRJ), vol. V, n. 1, p.11-23, jun. 1992. 

 

___. Morre o personalismo, volta a pessoa. In: Leituras 2: A região dos filósofos. Trad. 

Marcelo Perini e Nicolás Nyimi Campanário. S. Paulo: Loyola, 1996, p.154-162. Artigo 

publicado inicialmente em Esprit, jan. 1983. Retomado em Lectures 2: La contrée des 

philosophes. Paris: Seuil, 1992 

 

 

Bibliografía Secundaria: 

 

 

Livros: 

 

APEL, Karl-Otto. Transformação da Filosofia. vol. 2: O a priori da comunidade de 

comunicação, São Paulo: Edições Loyola, 2000. (Tít. orig. Tranformation der Philosophie). 

 

ARION, Kellke; SCHÉRER, René. Husserl. Lisboa: Edições 70, 1982. 

 

ARISTÓTELES, Metafísica. Trad. Vinzenzo Cocco. São Paulo: Abril Cultural, 1980. 

   

___. Ética a Nicômaco. S. Paulo: Abril Cultural, l979. 

 

AUSTIN, J. L. How to do things with words. Havard University Press, 1962. 

 

BLEICHER, Josef. Hermenêutica contemporânea. Lisboa: Edições 70, 1992. 

 

DAVIDSON, D. Essays on actions and events. Oxford: Clarendon Press, 1980.  

 

DESCARTES, René.  O discurso do método. S. Paulo: Abril Cultural, 1973. 

 

___. Meditações Metafísicas. S. Paulo: Abril Cultural, 1973. 

 

FREGE, Gottlob. Sobre o Sentido e a Referência. In: Lógica e Filosofia da Linguagem. São 

Paulo, Cultrix/Edusp, 1978. 

 

GADAMER, H.G. Verdade e método. Traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 

Petrópolis: Vozes, 1997. 



123 

 

 

 

 

GUÉROULT, Martial. Descartes selon l’ordre dês raisons. 2 vol, Paris: Aubier-Montaigne, 

1953. 

 

HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Trad. Márcia de Sá Cavalcante. 6 ed. Petrópolis: Vozes, 

1998.  

 

JERVOLINO, D. Il cogito e l’ermeneutica. La  questione del soggetto in Ricoeur [1984]. 

Prefacio de Paul Ricoeur. Genova:  Marieti, 1993 . 

 

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Trad. Manuela Pinto dos Santos e Alexandre 

Fradique Morujão. 4 ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1997. 
 

NIETZSCHE, F. Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral. S. Paulo, Abril Cultural, 

1983. E também, NIETZSCHE, F. Introdução teorética sobre a verdade e a mentira no 

sentido extra-moral. In: O livro do filósofo. Trad. Rubens Eduardo Ferreira Frias. S. Paulo: 

Moraes, 1987. 

 

PARFIT, D. Personal identity, seção V, Berkley, Los Angeles, Londres, University of 

Califórnia Press, 1975 

 

___. Reasons and Persons, Oxford: University Press, 1986. 

 

RAWLS, J. Uma Teoria da justiça. São Paulo: Martins Fontes, 1997. 

 

RÉCANTI, F. La transparence et l’énonciation. Paris: Seuil, 1979. 

 

RORTY, Richard (ed.) The Linguistic Turn: Recent Essay in Philossophical Method [1967?]. 

Chicago: Chicago University Press, 1970.  

 

SERLE, J. R. Les actes de langage. Trad. fr. De H. Pauchard. Paris: Hermann, 1972. 

 

STRAWSON, Peter Frederick. Individuals: An Essay in Descriptive Metaphysics. London: 

Methuen, 1959.  

 

___. Análise e Metafísica: Uma Introdução à Filosofia. São Paulo: Discurso Editorial, 2002, 

tradução de Armando Mora de Oliveira. (Analysis and Metaphysics: An Introduction to 

Philosophy. Oxford: Oxford University Press, 1992.) 

 

SUÁREZ. A. G. Modos de significar. Una introducción temática a la filosofia del lenguaje. 

Madrid: Editorial Tecnos, 1997. 

 

Dissertação de Mestrado:  

 

RAMOS, Sérgio R.V. O cogito integral em Paul Ricoeur. As heranças filosóficas 

constitutivas. Recife: Depto. de Fil. da UFPE, 2002 (Dissertação de Mestrado). 

 

http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Armando_Mora_de_Oliveira&action=edit


124 

 

 

 

Capítulos de livro: 

 

ALMEIDA, Danilo Di Manno. Subjetividade e interpretação: a questão do sujeito. In: 

CESAR, Constança Marcondes (Org.) Paul Ricoeur. Ensaios. São Paulo: Paulus, 1998, p. 

77-93. 

 

BLAMEY, Kathleen. Do ego ao si: um intinerário filosófico. In: HAHN E, Lewis. A filosofia 

de Paul Ricoeur.16 Ensaios Críticos e Respostas de Paul Ricoeur aos Seus críticos. Lisboa: 

Instituto Piaget, cap. 4, p. 83-128, 1995. 

 

CESAR, Constança Marcondes. Ética e hermenêutica: a critica do cogito. In: ___(Org.). Paul 

Ricoeur. Ensaios. São Paulo: Paulus, 1998, p. 53-66. 

 

___. Ética e Política. In: ___(Org.). Paul Ricoeur. Ensaios. São Paulo: Paulus, 1998. p. 39-

52. 

 

DARTIGUES, André. Paul Ricoeur e a questão da identidade narrativa. In: CESAR, 

Constança Marcondes (Org.) Paul Ricoeur. Ensaios. São Paulo: Paulus, 1998. p. 7-25. 

 

MADISON, Gary Brant. Ricoeur e a hermenêutica do sujeito In: HAHN E, Lewis. A filosofia 

de Paul Ricoeur.16 Ensaios Críticos e Respostas de Paul Ricoeur aos Seus críticos. Lisboa: 

Instituto Piaget, 1995. cap. 2, p. 39-65.  

 

MONGIM, Olivier. Atestar.Soi-même comme um autre. In: Paul Ricoeur As Fronteiras Da 

Filosofia. Lisboa: Instituto Piaget, 1994. cap. IV, p. 147-182.  

 

TEIXEIRA, J. ``Pessoa'', in Logos, Enciclopédia Luso-Brasileira de Filosofia, Vol. IV, 

Lisboa/São Paulo, Ed. Verbo, 1989, 101-102. 

 

Artigos: 

 

PETITDEMANGE, Guy. La notion de sujet. Magazine Littéraire, Paul Ricoeur, nº 390, 

septembre 2000, p. 58-62. 

 

PIVA, Edgar Antonio. A questão do Sujeito em Paul Ricoeur. Síntese, V. 26, n. 85, p. 205-

237, maio/ago.1996. 

 

RENAULD, M. Fenomenologia e Hermenêutica- o projeto filosófico de Paul Ricoeur, 

Revista Portuguesa de filosofia. Braga, tomo XLI, fasc. 4, p. 405-422, out/dez, 1985. 

 

RIZZACASA, Aurélio. La persona nell´itinerario filosófico de P. Ricoeur. Aquinas, 36, 

fasc.3, p. 561-574, set./dic. 1993. 

 

ROCHA, Z. A questão da diferença e do sujeito no horizonte filosófico da crítica da 

racionalidade moderna. Síntese Nova Fase, Vol. 21, n. 67, p.449-477, out./dez. 1994 

 



125 

 

 

 

TOURAIN, A. Nascimento do sujeito. In: Crítica da Modernidade. Trad. Elia Ferreria Edel. 

Petrópolis, RJ: Vozes, p.1994, p.213-394. 

 

 

 

 


